ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT.
EiNE EINFUHRUNG
GUIDO SPRENGER

Ethnologie ist undankbar: Wer sich an sie wendet, um etwas tiber die
Natur des Menschen als soziales Wesen zu erfahren, endet oft mit
mehr Fragen als Antworten. Das Thema »Sexualitit« bildet dabei keine
Ausnahme. Was zunichst als nackte Natur erscheint, entpuppt sich als
Produkt bestimmter Gemeinschaften zu bestimmten Zeiten.

Fortpflanzen muss sich jede Gesellschaft; aber der Begrift Sexuali-
tit umfasst weit mehr: Vorstellungen von Trieb und Lust, Bediirfnis
und Neigung, Fantasie und Identitit, Freiheit und Unterdriickung. Zur
Fortpflanzung vermeinen wir kaum mehr als den Korper zu benétigen;
Sexualitit aber findet im Kopf statt. Wenn jedoch der Inhalt der Kopfe
so unterschiedlich ist, etwa bei einem Deutschen und einem Trobri-
and-Insulaner, wie konnen wir dann wissen, ob Sexualitit iiberall das-
selbe ist — oder, noch schirfer gefragt, ob Sexualitit nicht nur ein
Phantom ist, ebenso ungreifbar und spezifisch wie das mana der Poly-
nesier, das baraka der Muslime oder die »Seele« der Christen?

Auf der Suche nach Antworten hat sich der Blick der stets wis-
sensdurstigen Moderne auf jene gerichtet, die uns so fremd vorkom-
men, und dabei erkannt, dass in der Spanne, die uns trennt, die ge-
samte Bandbreite menschlicher Verschiedenheit enthalten zu sein
scheint. Erst indem wir den Fremden betrachten, so der Gedanke,
konnen wir zur Erkenntnis unserer eigenen allgemeinen Menschlich-
keit vordringen. Die Ethnologie, die Wissenschaft vom kulturell Frem-
den, wie auch die Geschichte waren daher stets Quelle und Orientie-
rungspunkt fiir Theorien iiber die Natur der menschlichen Sexualitit.
Die Ethnologie hat diesen Argumenten Munition geliefert, sie aber
zugleich immer wieder in Frage gestellt. Daher miissen wir zunichst
einen Schritt zurlicktreten und uns fragen: Wie ist unser eigenes, west-
lich-modernes Konzept »Sexualitit« beschaffen? Erst danach kénnen
wir anfangen, scheinbar ihnliche Erscheinungen in fremden Gesell-
schaften zu verstehen.

Kultur und Sexualitit:
Umriss einer prekiren Gegeniiberstellung

In der grobsinnlichen Liebe, in dem wolliistigen Drang, den Naturtrieb zu
befriedigen, steht der Mensch auf gleicher Stufe mit dem Tier [...]. Trotz aller

Hilfen, die Religion, Gesetz, Erziehung und Sitte dem Kulturmenschen in der

II

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Zigelung seiner sinnlichen Triebe angedeihen lassen, lduft derselbe jederzeit
Gefahr, von der lichten Hohe reiner und keuscher Liebe in den Sumpf gemei-
ner Wollust herabzusinken. Um sich auf jener Hohe zu behaupten, bedarf es
eines stindigen Kampfes zwischen Naturtrieb und guter Sitte, zwischen Sinn-
lichkeit und Sittlichkeit (Krafft-Ebing 1984:1-2, 5-6).

Mit diesen Sitzen beginnt Richard von Krafft-Ebings »Psychopathia
sexualis«, ein klassisches Werk der Sexualwissenschaft, das zuerst im
Jahr 1886 erschien. Heute ist dieser Text weniger als Wissenschaft,
sondern eher als Zeugnis seiner Zeit von Interesse: Ein Buch, in dem
Homosexuelle im selben Zusammenhang behandelt werden wie Kan-
nibalen und Kinderschinder, wirkt inzwischen reichlich abstrus.

In einer Hinsicht aber steht Krafft-Ebing fiir einen Gedanken, der
bis heute fortwirkt: Sexualitit sieht er als einen Naturtrieb, der sich
jeder Zihmung durch die Gesellschaft im Kern widersetzt. Die Gesell-
schaft mag den Trieb formen und in sozial vertrigliche Bahnen lenken
— aber im Wesen bleibt Sexualitit antisozial, eine unablissige Infrage-
stellung der Gesellschaft.

Diese Auffassung hat die Moderne im 19. und 20. Jahrhundert
geprigt. Das Antisoziale zeigt sich in zwei Aspekten: Zum einen ent-
springt Sexualitit der Natur. Das scheint zunichst leicht nachvollzieh-
bar, wenn man Sexualitit auf Fortpflanzung griindet. Doch wie schon
erwihnt, umfasst der Begriff ein weit groferes Feld: Er betrifft Arten
des Begehrens, die sich nicht in Vermehrung manifestieren — und hier
sind nicht nur Homosexualitit und verschiedene Paraphilien (oder, wie
sie abwertender heifen, Perversionen) gemeint, sondern auch die
Erotik von Bildern, Kleidungsstiicken, Biichern und anderen eindeutig
kulturellen Hervorbringungen. »Sexualitit« ist weitaus abstrakter als
Fortpflanzung — wire es anders, hitte sich wohl kaum Gelegenheit zu
Meinungsverschiedenheiten ergeben.

Die Zuordnung der Sexualitit zur Natur erfihrt dabei zwei entge-
gengesetzte Bewertungen. Krafft-Ebing steht fiir das eine Ende des
Spektrums: Thm erscheint Sexualitit als gefihrliche Naturkraft, die von
der Gesellschaft bezwungen, eingedimmt und gezihmt werden muss.

Ein Spiegelbild dieser Position stellt die des Freud-Schiilers Wil-
helm Reich dar. Auch bei ihm ist Sexualitit das zentrale Problem einer
Gesellschaft, das iiber »Gesundheit« oder »Krankheit« ihrer Mitglieder
entscheidet — doch statt ihrer Bindigung ist ihr schuldfreies Ausleben
der Schliissel zum Gliick. Erotische Varianten wie die oben erwihnten
sind aus seiner Sicht eher Symptome einer Fehlentwicklung des Be-
gehrens als eigentliche Krankheiten, die bekdmpft werden miissen.

I2

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

Reich dreht also lediglich den Spief um: Statt einer moralisch
fehlgeleiteten Politik soll die Naturwissenschaft die Gestaltung der
Gesellschaft tibernehmen. In seiner »Sexuellen Revolution« (Reich
1971 [1930]) pladiert er fiir die Berechtigung der sexuellen Bediirfnisse
von Kindern und Jugendlichen; die gesellschaftlichen Krifte, die sie
unterdriicken wollen, miissen daher der Wissenschaft Platz machen.
Im Konflikt zwischen der sexuellen »Natur« und der sozialen »Kultur«
fordert er schlicht die Oberherrschaft derer, die die Wege der Natur
kennen. Damit riickt er unangenehm nahe an die Sozialdarwinisten,
die sich gleichermaflen auf die Natur als oberste Richterin menschli-
cher Gesetzgebung beriefen — diesmal allerdings, um das Recht des
Stirkeren zu proklamieren. Spitestens hier sollte deutlich sein: Was als
objektive Ordnung der Natur proklamiert wird, ist vor allem ein ideolo-
gisches Konstrukt, ein Versuch, spezifische Ideen von Mensch und
Gesellschaft im Universalen zu verankern (vgl. Platenkamp 1999).
Dies macht »Natur« zum stirksten Argument, das Gesellschaftstheore-
tiker vorbringen kénnen.

Der zweite antisoziale Aspekt, den die Moderne der Sexualitit
zuschreibt, ist ihre Individualitit. Der Gegensatz zwischen dem »Indi-
viduum« und der »Gesellschaft« gehért zu den Grundkonzepten der
Ideologie der Moderne. Diese Vorstellung besagt — sehr vereinfacht, da
sie in vielerlei Variationen auftritt — dass jeder Mensch von seinem
Wesen her einzigartig, unabhingig und frei ist. Der Gesellschaft fillt
die Aufgabe zu, die geborenen Querkopfe durch allerlei Zwinge, Ar-
gumente und Tricks zur Zusammenarbeit zu bewegen oder zu knech-
ten. Dies, wohlgemerkt, ist ein Glaubenssatz der Ideologie der Moder-
ne, und in vielen auflereuropiischen Gesellschaften werden die Dinge
anders gesehen (vgl. Dumont 1990).

Die Sexualitit fiigt sich geschmeidig in diesen Rahmen: Sie wird
vor allem als individuelles Bediirfnis verstanden — sie gehért zum
innersten Wesen eines Menschen und will in der ihr oder ihm gemi-
Ren Weise verwirklicht werden, notfalls auch gegen gesellschaftliche
Institutionen. Mit diesem Argument sind Teile der Frauen- und auch
die Schwulen- und Lesbenbewegung gegen diskriminierende Gesetze
und populire Verurteilungen vorgegangen, in einer fiir unsere Gesell-
schaft positiven und konsequenten Entwicklung.

Im Begriff der westlich-modernen »Sexualitit« verbinden sich also
»Individuum« und »Natur«, die beiden Hauptkrifte, die dem Sozialen
entgegengesetzt werden. Individuum, Sexualitit, Gesellschaft und
Natur — jeder dieser abstrakten Begriffe deckt eine Vielzahl wider-
spriichlicher und auf den ersten Blick oft kaum zusammengehoériger

3

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Vorstellungen ab. Zugleich erfilllen diese Begriffe eine zentrale Funk-
tion fiir unser Verstindnis von dem, was der Mensch und seine Posi-
tion in der Welt ist.

Diese Verkniipfung von Menschenverstindnis und Sexualitit war
es, die seit Mitte des 19. Jahrhunderts zu einer stetig wachsenden
Menge von Debatten tiber Sexualitit und Erotik gefithrt hat. Das gilt
speziell fur den deutschsprachigen Raum von den 186oer Jahren bis
zum Ende der Weimarer Republik; in dieser Zeit war die deutschspra-
chige Sexualwissenschaft international fithrend. Hier muss das Werk
Sigmund Freuds erwihnt werden, der die Sexualitit bzw. die Libido in
einzigartiger Weise zum Schliissel zu Psyche und Gesellschaft erhob.
Sein Verstindnis der Beziehungen zwischen dem unvermeidlichen
Genusstrieb und seiner ebenso unumginglichen gesellschaftlichen
Steuerung ist ausgesprochen komplex; seine Theorie prigte das Den-
ken des 20. Jahrhunderts und war Gegenstand zahlreicher Interpreta-
tionen: Wahrend einige Autoren in ihm tiberwiegend den konservati-
ven Befiirworter normativer Sexualitit sehen (vgl. Bristow 1997; Weeks
1986), deuten ihn andere als Revolutiondr, der die Flexibilitit und
Formbarkeit des Begehrens betonte (vgl. Fricker/Lerch 1976). Die
Unerschopflichkeit seiner Ideen kann hier daher nicht in geniigender
Weise behandelt werden.

Wenn Sexualitit aber natiirlich und allen Menschen gemeinsam
ist, wie kommt es dann, dass im Grunde allein die westlich-modernen
Gesellschaften einen so ausgeprigten Begriff dafiir gefunden haben?
Liegt es nicht niher anzunehmen, dass es sich bei der Abstraktion
»Sexualitit« um eine Konstruktion handelt, eine Biindelung von Ideen,
Erfahrungen und Vorstellungen, die sich speziell in unserer Gesell-
schaft findet? Ist Sexualitit also eine Idee, die nur dadurch entsteht,
dass man den Menschen und sein Zusammenleben durch die Muster
einer sehr speziellen Denkweise wahrnimmt?

Der Begriff »Sexualitit« ist seit den 7oer und 8cer Jahren aus
mehreren Richtungen demontiert worden. Auf der einen Seite stehen
Lernpsychologen wie Roland Fricker und Jacob Lerch, die feststellten,
dass der vorgeblich natiirliche Trieb nicht mit dem nach Nahrung
vergleichbar ist: Beim Sexualtrieb tritt keine »physiologisch messbare
Mangelsituation« auf (vgl. Fricker/Lerch 1976: 60). Sie betonen dage-
gen, dass der Sexualtrieb im Lauf der »Sexualisation« erlernt wird (vgl.
ebd.: 8s). Viele Debatten iiber Sexualitit, inklusive das Gebdude der
Psychoanalyse, ruhen dieser Sicht zufolge auf Grundlagen, die im
wesentlichen ideologisch und kulturspezifisch sind. Damit soll nicht
geleugnet werden, dass der Sexualtrieb existiert; aber Fricker und Lerch
sehen seinen Ursprung in der Gesellschaft: Als inneres Empfinden ist

14

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

er ein Trieb zum Sozialen (vgl. ebd.: 98). Sein Ursprung in der Natur
ist jedoch eine Mystifizierung, mit der die herrschende Ideologie sich
als Weltordnung behauptet (vgl. ebd.: 84). Alles deutet darauf hin, dass
Sexualitit als Erfahrung des Selbst sich in Bahnen bewegt, die eine
spezifische Kultur zur Wahrnehmung des Selbst vorgibt.

Andere Ansitze, die grofere Bekanntheit erlangten, gingen vom
Feminismus aus. Der Feminismus verstand Geschlechterverhiltnisse
erstmals als Machtverhiltnisse; und da Macht — zumindest nach einer
bestimmten Auffassung — nichts natiirliches ist, hief} das auch, dass
die Geschlechterbeziehungen sozial, und nicht natiirlich sein mussten.

Dieser Gedanke wurde von zahlreichen Theoretikern aufgegriffen,
insbesondere innerhalb der Soziologie, Geschichtsphilosophie und
Literaturwissenschaft. An zentraler Stelle steht hier das Werk von Mi-
chel Foucault — beztiglich Sexualitit kann man nachgerade von einer
»Foucault’schen Wende« sprechen. Er widersprach der gingigen An-
sicht, dass das 19. und frithe 20. Jahrhundert eine Ara der Unterdrii-
ckung des Sexuellen gewesen sei. Damit stellte er sich zugleich gegen
das Selbstbild einer Gegenwart, die voller Stolz die Beschrinktheiten
ihrer Eltern abwirft und zur »sexuellen Befreiung« schreitet. Fiir Fou-
cault wurden im 19. und 20. Jahrhundert eifriger als in jeder anderen
Epoche Fragen der Sexualitit und der sexuellen Identitit diskutiert.
Varianten des Begehrens und gleichgeschlechtliche Beziehungen wur-
den mit grofltem Eifer benannt, klassifiziert und beschrieben: Heute
gingige Begriffe wie »Homosexualitit«, »Sadismus« oder »Masochis-
mus« entstammen dieser Ara. Zugleich erhielt das Sexuelle eine unge-
heuer ausgreifende Erklirmacht. Pl6tzlich war es nicht mehr gleichgiil-
tig, was Kinder nachts allein im Bett trieben; typisch »weibliche«
Krankheiten wie Hysterie traten in das Lexikon der Medizin ein und
wurden mit dem Sexuellen verkniipft; Sexualitit wurde zum Schliissel
fuir zahlreiche Arten seelischer Stérungen und sozialen Fehlverhaltens.

Foucault betonte zwei Aspekte dieses damals neuen und so frucht-
baren Begriffs. Zunichst einmal sah er darin ein Instrument von
Macht und Kontrolle — ein Mittel, durch das neuzeitliche Diskurse in
Medizin, Moral und Staat Anspriiche auf das intime Leben der Men-
schen erheben konnten. Fiir Foucault ist Sexualitit vor allem ein Phi-
nomen des Diskurses, der Sprache und der Zeichen — und Sprache
bedeutet zugleich Kontrolle und Reglementierung. Dabei ist die neue
Sprache der Sexualitit nur ein Teil eines komplexen Netzes von Insti-
tutionen, durch die intime Handlungen und Begehren der Aufsicht
unterzogen werden (vgl. Foucault 1976).

Doch in einem zweiten Schritt — speziell in seinen letzten Werken
zum Thema (vgl. Foucault 1986a/b) — 16st sich Foucault von diesem

5

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Aspekt des dueren Einflusses. Das begriffliche Phinomen »Sexuali-
tit« und allgemein die Konzepte des Begehrens versteht er als Techni-
ken des Selbst — eine spezifische Art, das eigene Dasein zu verstehen
und zu gestalten. Die individualisierte Sexualitit ist eine jener Schnitt-
stellen, an denen die Begrifflichkeit, mit denen man tiber das Selbst
spricht, die Art und Weise hervorbringt, wie das Selbst wahrgenom-
men wird. In und neben den Fufistapfen von Foucault bewegen sich
zahlreiche Theoretikerinnen und Theoretiker; die heutige Form des
Feminismus, die Gender Studies und die Queer Theory sihen ohne ihn
anders aus. Die Richtung, die er entscheidend mitprigte, nennt sich
bevorzugt Konstruktionismus. Sie 6ffnete der Ethnologie der Sexualitit
neue Perspektiven. Doch zunichst einmal gilt es zu zeigen, welche
Rolle das Sexuelle in der Geschichte der Ethnologie spielte.

Sexualitit und Ethnologie

Bei dem steten Wechselspiel von Universalismus und Relativismus in
der Theorie der Sexualitit lag es nahe, auf ethnographisches Datenma-
terial zurtickzugreifen. Der Blick auf fremde Kulturen — je fremder,
desto besser — war dabei von eben jenem Gegensatz geleitet: Mal soll-
ten die Fremden Aufschluss geben iiber das, was Menschen zu allen
Zeiten und Orten geteilt haben, dann wieder dariiber, wie Gesellschaf-
ten ihre Mitglieder formen. Umdeutung und Filterung war bei diesem
von Moralfragen gelenkten Blick unvermeidlich. Zunichst einmal
haben EthnologenInnen selber keine andere Wahl, als die fremden
Gesellschaften durch die Muster wahrzunehmen, welche die Grund-
konflikte ihrer eigenen bestimmen. Zusitzlich wurde das, was sie — bei
allem Bemiithen um Genauigkeit — zu berichten hatten, in den allge-
meinen Debatten {iber Sexualitit bearbeitet, neu gestaltet und aus dem
Kontext gerissen.

Die Art, wie ethnographische Daten eingesetzt werden, hat sich im
Laufe der letzten anderthalb Jahrhunderte bedeutend verindert. Zu-
mindest in der akademischen Ethnologie ist dabei ein Trend vorherr-
schend: Das Ausmafl des Relativismus nimmt zu. Immer seltener
werden Daten zu groflen, weltumspannenden Vergleichen iiber die
»Natur des Menschen« zusammengerafft, immer sorgsamer wird die
spezielle Situation der jeweiligen Daten hervorgehoben.

Dennoch blieb der theoretische Beitrag der EthnologenInnen
zunichst gering: Jene klassische Auffassung, welche die Sexualitit der
Natur zuordnet, hat auch sie wie eine Lihmung befallen. Das Thema
galt lange als riskant und leicht unseriés. Selbst die Welle der »sexuel-

16

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

len Befreiung« in den Goer Jahren hat in der Ethnologie, die sonst
sensibel auf gesellschaftliche Entwicklungen reagiert, wenige und nur
sehr verspitete Echos ausgelost. Eine mogliche Erklirung dafiir ist
diese: Seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts befasst sich die Ethnolo-
gie vornehmlich mit Systemen von Bedeutung. Bedeutung entsteht
allein durch Kultur, also durch das, was gelernt werden muss. Solange
Sexualitit jedoch als natiirlich und im Kern triebgesteuert galt, blieb sie
den Theorien der Ethnologie zum grofiten Teil verschlossen. Die
einzig verwertbare Theorie war die Psychoanalyse, die eher auf die
Analyse von Individuen zugeschnitten war und daher bei vielen Ethno-
logenInnen auf Skepsis stie3. Erst Feminismus, Gender Studies und die
Arbeiten von Foucault eroffneten der Ethnologie neue Grundlagen fiir
ein kultur- und gesellschaftsbezogenes Verstindnis des Sexuellen und
Erotischen.

Der Evolutionismus

Sowohl die Sexualwissenschaft wie auch die Ethnologie entstanden als
akademische Disziplinen im Lauf der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts. Die Theorien, welche diese Anfangsphase in der Ethnologie
prigten, werden dem Evolutionismus zugerechnet. Diese Richtung
ordnete die Gesellschaften der Welt in geradlinige Schemata ein, in
denen sich »primitive« zu »modernen« Gesellschaftsformen hin ent-
wickelten. In diesen Modellen erwiesen sich die im Westen vorherr-
schenden Mafistibe zuverlidssig als Krone der Schopfung — sei es auf
dem Gebiet von Religion und Wissenschaft oder der Staatsentwick-
lung.

Die Andersartigkeit der Anderen diente also dazu, die Uberlegen-
heit der westlichen Kultur zu beweisen — eine tiberaus praktische Ar-
gumentation im Zeitalter des Kolonialismus. Selbst die berithmten
»Siidseeinsulaner« konnten den Aufklirern des 18. Jahrhunderts als
Vorbilder an Natiirlichkeit dienen: Denis Diderot erliuterte, ibrigens
ohne ethnographische Detailkenntnis, wie niitzlich und verniinftig das
Liebesleben der Tahitianer ist, das weder durch Ehebruchs- noch In-
zestverbote eingeschrinkt sei; zugleich gab er aber zu, dass sie »weni-
ger intelligent« seien als die Europier (vgl. Diderot 1961 [1775]: 222):
Naturverbundenheit hat eben ihren Preis.

Die meisten ethnologischen Theoretiker hatten hingegen ein
weniger positives Bild nicht-westlichen »Geschlechtslebens«. Von
besonderem Interesse war das Thema fiir die Evolutionisten im Zu-
sammenhang mit der Entwicklung der Ehe. Die biirgerliche Ehe im

7

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Spannungsfeld zwischen romantischer Liebe und gesellschaftlicher
Verpflichtung warf einige der zentralen ideologischen Probleme des
19. Jahrhunderts auf - die Literaturgeschichte von den »Wahlverwandt-
schaften« bis »Madame Bovary« legt davon beredtes Zeugnis ab. Da-
her stachen den Zeitgenossen unter der Unmenge an Daten, welche
durch Forschungsreisen, historische Untersuchungen und Mission zur
Mitte des 19. Jahrhunderts zuginglich wurden, besonders jene ins
Auge, die der biirgerlichen Ehe am schirfsten widersprachen: So er-
blickt Johann Jakob Bachofen in seinem »Mutterrecht« (vgl. Bachofen
1975 [1861]) den Urzustand des Geschlechtslebens im »Hetdrismus,
der ungeregelten, von minnlichem Triebleben dominierten Paarung;
die erschopften und entwiirdigten Frauen hitten schlieflich Ehe und
Mutterrecht eingefiihrt, die ersten Schritte zum »Adel der menschli-
chen Natur« in der »AusschlieRlichkeit der ehelichen Verbindung«
(vgl. ebd.: 29f)). Spdter wurde diese Institution durch das Vaterrecht
abgelost.

Lewis Henry Morgan setzte einige Jahre spiter ebenfalls die Ur-
promiskuitit an den Anfang der Entwicklung. Darauf folgte die Grup-
penehe von Clanschwestern und Clanbriidern. Diese Institution folgte
allein Gesetzen der Sozialstruktur und hatte mit persénlicher Neigung
nichts zu tun (vgl. Morgan 1878: 49-61). Das implizite Gegenbild dazu
ist die Liebesehe, die im 19. Jahrhundert als Idee zur vollen Reife ge-
langte: Morgans Vision verlingert die aktuelle Entwicklung seiner Zeit
in die Vergangenheit zuriick und findet dort die Ehe mehrerer Manner
mit mehreren Frauen. Beide Vorstellungen, Urpromiskuitit und
Gruppenehe, erwiesen sich jedoch letztlich als ethnographisch und
historisch nicht nachweisbar. Vielmehr erscheinen sie als Phantasiege-
bilde einer biirgerlichen Periode, die in den sogenannten »Primitiven«
ihr Gegenbild zu erblicken versuchte.

Die Naturnihe der »Wilden« konnte jedoch auch einen Vorteil
haben. Krafft-Ebing dient uns noch einmal als Zeuge: »Bemerkenswert
ist die Tatsache, [...] dafd Verirrungen des Geschlechtstriebs [...] bei un-
oder halbzivilisierten Vélkern nicht vorkommen« (Krafft-Ebing 1984:
7). Damit bezog er sich auf jene nicht auf Fortpflanzung gerichteten
Praktiken, die er in seinem Buch abhandelte, angefangen mit der Ho-
mosexualitit. In einer Fufinote relativiert er seine Aussage jedoch so-
fort wieder, was ihren Wert als Zeitzeugnis sinnfillig macht: Hier war
das vorgefasste Urteil stirker als die Fakten. Dennoch hielt sich auch in
den folgenden Jahrzehnten die Vorstellung, Homosexualitit sei z.B. in
Afrika unbekannt (vgl. Murray/Roscoe 1998: xi). Der Grund dafiir war
die Idee, solche Varianten sexuellen Begehrens seien unnatiirlich und

18

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

kénnten daher nur im verfeinerten Milieu der »entwickelten« Zivilisa-
tionen und grofen Stidte gedeihen.

Allerdings gab es auch dafiir reichlich Gegenbeweise. Bereits im
Jahr 1911 fiillte Friedrich Karsch-Haack einen 670o-seitigen Band iiber
»Das gleichgeschlechtliche Leben der Naturvolker«. Die Motivation
hinter solchen tippigen Materialsammlungen war der Glaube, man
kénne durch die Erforschung der Sexualitit zur verborgenen Wahrheit
des Menschendaseins vorstoflen — »mit den Fackeln des Wissens auch
in die Dschungeln [sic] des Sexuallebens hineinzuleuchten und damit
manches Vorurteil zu zerstéren« (Schidlof 1908: 3). Hier war zunichst
keine Theorie nétig, sei sie evolutionistisch oder nicht: Die Fiille des
Materials selber versprach die Enthiillung der Wahrheit. So sammelte
auch Friedrich Krauss in seinem Almanach »Anthropophyteia« (vgl.
Krauss 1904-1913) zahlreiche Erzihlungen und Briuche, insbesondere
bei den Slawen, die im Zusammenhang mit Sexualitit stehen — ein
enormes Kompendium, das wohl noch der Auswertung harrt.

Der Schritt zur Synchronie

Als wissenschaftliche Theorie funktionierte der Evolutionismus nur so
lange, wie die meisten Autoren ihre Daten aus zweiter Hand bezogen.
Die genauere Untersuchung von einzelnen auereuropiischen Gesell-
schaften zeigte, dass die eingleisigen Entwicklungslinien sich in der
ethnographischen Wirklichkeit kaum belegen lieRen. Zwei klassische
Theorieschulen beendeten die Vorherrschaft des Evolutionismus: Der
britische Funktionalismus, der vor allem mit den Namen Alfred Rad-
cliffe-Brown und Bronislaw Malinowski in Verbindung gebracht wird,
und der amerikanische Kulturrelativismus unter der Agide von Franz
Boas. Beide Schulen brachten schon in ihrer Frithphase je ein berithm-
tes Werk tiber die Sexualitit einer anderen Kultur hervor, das britische
von Malinowski selbst, das amerikanische von Boas’ Schiilerin Marga-
ret Mead. Beide Biicher befassten sich mit pazifischen Gesellschaften,
beide stellten dem westlichen Umgang mit Geschlechtsverkehr eine
Alternative entgegen.

Dennoch wurde ihnen ein sehr unterschiedliches Schicksal zuteil.
Bronislaw Malinowskis »Das Geschlechtsleben der Wilden in Nord-
west-Melanesien« (dt. 1930) hat, trotz des reiflerischen Titels und zahl-
reicher populirer Fehldeutungen, die Zeiten als solide, exzellent re-
cherchierte Ethnographie iiberstanden. Margaret Meads »Kindheit und
Jugend in Samoa« (dt. 1965) hingegen wurde als Paradebeispiel von

9

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Fehlinformation und Gutgliubigkeit angeprangert, sowohl in Bezug
auf die Ethnologin wie auf die westliche Offentlichkeit.

Mead und Samoa

Beginnen wir mit Mead. »Kindheit und Jugend in Samoa« (dt. 1965)
erschien im Jahr 1928 und behandelt eine Kultur, in welcher Ge-
schlechtsverkehr vor der Ehe moglich ist. Mead war es ausdriicklich
darum zu tun, in einer gesellschaftlichen Debatte ihrer Zeit Stellung
zu beziehen: Wieviel Sexualitit kénnen wir unseren Kindern zutrauen?
Ist die Krise von Pubertit und Adoleszenz, mit ihren Rebellionen,
Zweifeln und Rivalititen, naturgegeben oder sozial verursacht? Mead
suchte fur ihre Untersuchung eine Gesellschaft, mit der sie den Stand-
punkt ihrer Schule beweisen konnte: Erziehung ist wichtiger als Biolo-
gie, und der emotionale Umschwung der Jugend wird durch gesell-
schaftliche Werte verursacht. Sie gab damit ihrer Darstellung der sa-
moanischen Gesellschaft eine Betonung, die von der lesenden Offent-
lichkeit begierig aufgenommen wurde: Mead zufolge lebten die Samo-
aner mit wenig Wettbewerb, erfreuten sich vor der Ehe wechselnder
Sexualpartner und erfuhren den Ubergang von der Kindheit zum Er-
wachsensein nicht als Krise. Zumindest waren das die Kernaussagen,
welche dem Buch in der allgemeinen Wahrnehmung zugeschrieben
wurden. Die Vorstellung der »freien Liebe« der Samoaner spann dabei
das Bild der Siidsee weiter, das seit der Expedition von Bougainville im
18. Jahrhundert vorherrschte: Der in Europa mit Schuld und Verboten
umhegte Geschlechtsverkehr war unter Stidseepalmen ganz zwanglos
zu haben. Meads Buch hatte in dieser Hinsicht geradezu befreiende
Wirkung auf manche Leser. Der Ethnologe Martin Orans berichtet,
dass einer seiner Studenten ihm erzihlte, wie er durch die Lektiire
seine Schuldgefiihle iiber die eigene Sexualitit iiberwand (vgl. Orans
1996: 2).

Doch iiber fiinfzig Jahre nach seinem Erscheinen geriet das so
heilsame Werk ins Visier der Kritik: In »Liebe ohne Aggression« (dt.
1983) beschuldigte der Ethnologe Derek Freeman Mead, dass sie in
vielerlei Hinsicht ihr vorgefasstes theoretisches Ziel iiber die Fakten
gestellt habe. Die Samoaner leben keineswegs so konkurrenzfrei, wie
viele LeserInnen nach der Lektiire meinten; Konflikte und Vergewalti-
gungen sind hiufig. Zugleich stellt Jungfraulichkeit vor der Ehe einen
hohen Wert dar.

Aber auch Freeman war nicht frei von ideologischen Absichten:
Wihrend Mead die Uberlegenheit der Kultur {iber die Biologie behaup-

20

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

tete und damit auch die Formbarkeit der menschlichen Psyche, so
nutzte Freeman seine eigenen samoanischen Forschungen, um fiir
eine groflere Rolle biologischer Erkenntnisse einzutreten. Beide Ar-
gumente hatten vornehmlich zum Ziel, eine Debatte tiber das Selbst-
verstindnis der westlichen Moderne hervorzurufen: Biologischer De-
terminismus traf auf kulturellen Relativismus; als Arena diente eine
wissenschaftlich gefilterte Stidsee, als Waffen ethnographische Daten:
Die Menschheit wurde reduziert auf die Moderne und Samoa. Die
Wabhrheit liegt vermutlich wieder einmal zwischen den Standpunkten:
Die samoanische Gesellschaft mag sich aus der Perspektive junger
Frauen, wie jene, die mit Mead sprachen, anders darstellen, als aus der
von Freemans Informanten, den Hiuptlingen und Wahrern der Ord-
nung (vgl. Abramson 1987).

Malinowski und die Trobriand-Inseln

Nicht unihnlich liegt der Fall bei Bronislaw Malinowskis »Das Ge-
schlechtsleben der Wilden« (dt. 1930). Malinowskis Ziel war allerdings
anderer Art: Er verstand sein Buch nicht als Stellungnahme zum The-
ma Natur und Kultur, sondern als neuartige Reprisentationsform von
Zusammenhingen innerhalb einer spezifischen Gesellschaft. Implizit
richtete er sich damit gegen den Evolutionismus, der Einzelphinome-
ne aus vielen Gesellschaften isolierte, um sie einem oberflichlichen
Vergleich zu unterziehen. Es ging also weniger darum, die Daten zu
einem allgemein verstindlichen Argument zu formen, wie Mead das
getan hatte, sondern vielmehr um die Darstellung einer fremden Kul-
tur in ihrer ganzen Komplexitit. Malinowskis Griindlichkeit in ethno-
graphischen Dingen ist spiter kaum angezweifelt worden; die Diskre-
panzen zwischen seinen Veroffentlichungen tiber die Trobriander und
spiteren Forschungen haben nie zu so scharfen Anklagen und lauten
Diffamierungen gefiihrt, wie im Falle Meads.

Das verhinderte jedoch nicht die Instrumentalisierung seines Bu-
ches. Malinowski hatte bei den Bewohnern der Trobriand-Inseln ge-
forscht, einer Inselgruppe nordéstlich von Papua-Neuguinea. Auch
diese Gesellschaft fiigte sich in das populire Bild der Siidsee: Junge
Minner und Frauen haben vor der Ehe wechselnde Beziehungen mit
Geschlechtsverkehr, und das seit ihrer Kindheit. So war es nicht ver-
wunderlich, dass eine ganze Reihe von Sexualreformern das Buch
umgehend fiir sich vereinnahmten: Das Vorwort stammte von Have-
lock Ellis, dem bekanntesten britischen Sexualwissenschaftler seiner
Zeit und einem Befiirworter sexueller Liberalisierung.

21

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Wenige Jahre spiter widmete Wilhelm Reich ein Drittel seines
Buchs »Der Einbruch der Sexualmoral« (1935) der Darstellung der
Trobriander. Dabei stellte Reich diese melanesische Gesellschaft im
Licht der Sexualreform dar, die er selbst dem Westen verschrieb: Freies
Ausleben der Sexualitit fiir Kinder und Jugendliche sowie Akzeptanz
der Onanie. Leider ging ihm dabei das Wunschdenken durch: Viele der
Freiheiten, die er der trobriandischen Gesellschaft zuschrieb, hatte
Malinowski keineswegs dort gefunden (vgl. Senft 1995: 484-487). Zu-
dem stief er auf eine ganze Reihe von Fakten, die Reichs Bild wider-
sprachen: Zum Beispiel gilt es als ausgesprochen grobes Benehmen,
wenn Verheiratete ihre Zuneigung 6ffentlich zeigen oder auch nur von
ihrem Sex gesprochen wird. Doch Reich entledigte sich dieser Diskre-
panzen mit einem evolutionistischen Trick — also genau durch jene
Theorierichtung, gegen die Malinowski sich erfolgreich gestellt hatte.
Fir Reich gilt das alte Entwicklungsschema von Morgan und Bach-
ofen: Auf das Mutterrecht folgt das Vaterrecht, wobei er alle sexuellen
Einschrinkung mit den unterdriickerischen Ziigen des Letzteren asso-
zilerte. In Reichs Deutung wird aus dem liberalen Geschlechtsleben
unter dem Mutterrecht das auf Kapitalakkumulation angelegte Vater-
recht — so gelangt er zu einem romantisch gefirbten Marxismus, der
mit ethnologischem Verstehen nichts zu tun hat (vgl. Reich 1935: 31-
35)-

Nicht nur gibt es in der Ethnographie der Trobriander keine An-
zeichen fiir eine solche Entwicklung, sondern Reich verwechselt auch,
wie so viele, Matriarchat (Herrschaft von Frauen) mit Matrilinearitit
(Vererbung der Gruppenzugehorigkeit iiber die miitterliche Linie) —
nur das letzte existiert bei den Trobriandern. Uberdies kennen die
Trobriander eine Vielzahl von Regeln, die sich mit der Idee sexueller
Freiheit schwer vereinen lassen. Strenge Verbote verhindern sexuelle
Kontakte nicht nur zwischen Geschwistern, sondern auch allen ande-
ren Mitgliedern einer matrilinearen Gruppe (vgl. Malinowski 1929:
519-522). Unverheiratete Paare diirfen auf keinen Fall gemeinsam in
der Offentlichkeit essen; das ist den Verheirateten vorbehalten (vgl.
ebd.: 111f.). Uber Homosexualitit und Masturbation urteilen die Tro-
briander dhnlich ungnidig wie Reichs Zeitgenossen — was Reich aller-
dings nicht mit der Unterdriickung, sondern der Nichtexistenz solcher
Praktiken erklart (vgl. ebd.: 471-476; Reich 1935: 19-25). Von der Abwe-
senheit moralischer Zwinge kann also keine Rede sein. Viele dieser
Normen sind aber zunichst einmal unverstindlich.

Wie also ist die Wahrnehmung beschaffen, welche Autoren wie
Reich veranlasst, Aussagen in ethnologische Texte hineinzulesen, die

22

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

dort nicht zu finden sind? All diesen Deutungen liegt ein allgemeines
Modell zugrunde: Ein Kontinuum von sexuell »freien« zu sexuell »un-
terdriickten« Gesellschaften. Jede beliebige Gesellschaft lieRe sich
demnach an irgendeinem Punkt dieses Kontinuums lokalisieren. Fiir
die Autoren des frithen 20. Jahrhunderts und ihre Nachfolger waren
viele der pazifischen Gesellschaften am »freien« Ende des Kontinuums
anzusiedeln, die eigene jedoch eher am »repressiven«. Auch wenn
dieses Modell nicht immer in Begriffen evolutiondrer Entwicklung
verstanden wird, hat es mit dem Evolutionismus vieles gemeinsam: Da
der »Wilde« der Natur niher steht, ist seine Sexualitit freier und zu-
gleich »gesiinder« — was im Sinne der Zeit meist hie, dass sie eher
der heterosexuellen Norm entspricht. Wieder einmal finden ideologi-
sche Vorstellungen tiber die »Natur« des Menschen hier einen beque-
men Platz.

Im britischen Funktionalismus und im amerikanischen Kulturre-
lativismus waren die Fremden zwar keine lebenden Fossilien der
Menschheitsentwicklung mehr. Aber in Sachen Sexualitit blieb beiden
das Erbe des 19. Jahrhunderts erhalten: Sexualitit wurde als ein Natur-
trieb gesehen, den die Gesellschaft nur mehr oder weniger genau zu
lenken vermochte.

Die Fahigkeit der Ethnologie, solche universalen Annahmen unse-
rer Gesellschaft in Frage zu stellen, fand hier zunichst ihre Grenzen.
Das, was in das westliche Bild von »primitiver« Sexualitit passte, wur-
de begierig aufgenommen, was sich aber in seiner Fremdheit jedem
Werturteil entzog, nahm héchstens das Fachpublikum wahr. Die Lese-
rInnen von Malinowski und Mead waren allzu oft nicht in der Lage,
mebhr als tropische Liebesparadiese zu sehen. Die komplizierten Vor-
schriften und fremdartigen Vorstellungen, die sich genauso in diesen
Berichten fanden, erschienen allenfalls durch die Willkiir des Aber-
glaubens erklirbar.

Der Beitrag der Ethnologie zum Verstindnis von Sexualitit und
Erotik beschrinkte sich in den folgenden Jahrzehnten auf eine recht
allgemeine kulturrelativistische Position — kurz zusammengefasst: Es
geht eben auch ganz anders. Eine der folgenreichsten Zitierungen in
diesem Sinne findet sich im Kinsey-Report iiber das Sexualverhalten
der Amerikaner: Kinsey wollte zeigen, dass die im Westen als Norm
geltende Liebesstellung, bei der die Frau auf dem Riicken, der Mann
biuchlings auf ihr liegt, nicht universal ist. Die Trobriander, die eine
andere Stellung bevorzugen, nennen laut Kinsey die europdische die
»Position der Missionare« (vgl. Kinsey 1964 [1948]: 339). Tatsichlich
setzte er damit diesen Ausdruck selbst in die Welt, denn in der Trobri-

23

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

and-Literatur findet er sich nicht — Kinsey hatte schlicht falsch zitiert
(Priest 2001: 30). So wurde er unbeabsichtigt zum Vater des Begriffs
»Missionarsstellung«.

Das Interesse am Sexualverhalten, dass nach dem 2. Weltkrieg
durch Kinseys Studien erneut geweckt wurde, regte eine weitere Studie
an, welche die ganze Breite sexuellen Verhaltens nicht nur in Amerika,
sondern auch im Rest der Welt darstellen sollte. »Patterns of Sexual
Behavior« von Frank A. Beach und Clellan S. Ford aus dem Jahr 1951
enthilt eine Vielzahl erstaunlicher Daten, doch die im Titel verspro-
chenen Muster reduzieren sich auf Statistik. Zwar weisen die Autoren
wiederholt darauf hin, dass die westlichen Sexualnormen bei weitem
nicht universal sind. So berichten sie von Gesellschaften ohne Kiisse
(vgl. Ford/Beach 1951: 59) und finden Zusammenhinge zwischen
Kratzern und Bissen beim Liebesspiel und der Freiziigigkeit, mit der
Kinder erzogen werden (vgl. ebd.: 74). Dennoch bleibt Sexualitit selbst
in seinen ungewohnlicheren Varianten ein Ding, das Mensch und Tier
teilen: Als die Rede auf die erotische Funktion von Urin kommt, wird
sogleich das Stachelschwein angefiithrt, das sein Weibchen vor dem
Verkehr anpinkelt (vgl. ebd.: 45). Was uns das tiber menschliche Sexua-
litit lehren soll, bleibt hingegen unklar.

Weitaus stirker an Fallbeispielen orientiert ist »Human Sexual
Behavior: Variations in the Ethnographic Spectrumc, 1971 herausgege-
ben von Donald Marshall und Robert Suggs. Auch diese Aufsatzsamm-
lung demonstriert die Vielfalt menschlicher Verhaltensweisen, aller-
dings mit Blick auf Einzelbeispiele. Dabei stellen die Psychoanalyse
und die Culture and Personality-Schule die wichtigsten Analysemodelle
zur Verfiigung. Das von Homophobie geprigte Nachwort wirft jedoch
ein unerfreuliches Licht auf das gesamte Unternehmen.

Die Reform

Erst in den 8oer Jahren erfolgte eine vorsichtige Wende in der ethno-
logischen Behandlung der Sexualitit. Vorbereitet worden war sie von
der Ethnologie der Frauen, die seit den spiten Goer Jahren zunehmend
Bedeutung erlangte. Bereits Margaret Mead hatte, in anderen Werken
(vgl. Mead 1934), wertvolle Vorarbeiten dazu geleistet. In der klassi-
schen Ethnologie war zwar hiufig iiber die Position der Frauen in
fremden Gesellschaften geschrieben worden; auch hier lieferte das
aktuelle Problem des Westens, nimlich die Frage der Gleichberechti-
gung und Gleichbehandlung, die Motivation, bei den Fremden nach
Alternativen oder Bestitigungen zu suchen. Was hingegen bis in die

24

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

Goer Jahre nur geringe Aufmerksamkeit fand, war die spezifisch weib-
liche Sicht, die strukturierte Erfahrung, die Frauen mit ihrer jeweiligen
Kultur machen. Dieser neue Ansatz fithrte in den 7oer und speziell in
den 8oer Jahren zur Ethnologie des Geschlechts, die sich parallel zu
den Gender Studies in anderen Geistes- und Kulturwissenschaften
entwickelte (vgl. Moore 1994). Dieser Forschungszweig machte die
Geschlechtsdifferenz und ihr jeweiliges kulturspezifisches Verstindnis
zu der zentralen Beziehung, durch welche die Gesellschaft analysiert
wurde. Diese Theorie fiel in der Ethnologie auf fruchtbaren Boden,
ermoglichte sie es doch, das vermeintlich Universale von Geschlecht
und Sexualitit in Frage zu stellen. Vom Relativismus der Geschlechter-
rollen schritt die Ethnologie schlieflich zum Relativismus der Bedeu-
tung des Sexuellen voran.

Der Sammelband »Sexual Meanings«, herausgegeben von Sherry
B. Ortner und Harriet Whitehead (1981), ist ein frithes Beispiel dieser
Forschungen. Der Einfluss von Foucault ist noch nicht prisent; eines
aber haben die AutorInnen mit ihm gemeinsam: Die Beschiftigung
mit Macht und Status sowie ihre Beziehung zum Sexuellen. Die
Grundgedanken des Feminismus wirkten bereits in der Ethnologie der
Frauen und des Geschlechts fort; als die Ethnologie sich von diesem
Standpunkt aus der Sexualitit widmete, war sie vom selben Thema
geprigt: Sexualitit und Erotik erscheinen nicht als lustvoll-individuelle
Gegenkraft zu den Statusstrukturen der Kultur. Im Gegenteil, Macht
und Status bilden die Grundlage erotischer Reize: »[D]ie Formen der
Gesellschaft sind selbst erotisiert« (vgl. Ortner/Whitehead 1981b: 25).

Foucaults Denken geht hierbei noch einen Schritt weiter: Macht
und Status manifestieren sich also im Begriffssystem einer Gesell-
schaft; und insofern auch »Sexualitit« vor allem ein abstrakter Begriff
ist, erftillt er primir Kontrollfunktionen. Es gibt somit keine Sexualitit
»an sich, die als reines Naturphinomen auflerhalb der Gesellschaft
steht — sie ist eine diskursive Konstruktion, ein Begriff, der im Kampf
zwischen Kontrolle und Widerstand innerhalb einer bestimmten Ge-
sellschaft eingesetzt wird. »Sexualitit« als Erklirung und Problem
existiert vor allem dort, wo der Begriff als Medium der Macht einge-
setzt wird.

Aus diesem Gedanken ergibt sich, dass die Phanomene, die wir als
»Sexualitit« beschreiben, dass erotische Akte und erotisches Begehren
in anderen Gesellschaften einen anderen Stellenwert haben — dass sie,
kurz gesagt, keineswegs zu einem einheitlichen Begriff wie »Sexuali-
tit« zusammengefasst werden miissen.

25

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Die Sambia

Foucault hat in den Folgebinden von »Sexualitit und Wahrheit« mit
der Darstellung von Alternativen bereits begonnen, wobei er die grie-
chische und romische Antike fokussiert (vgl. Foucault 1986a, 1986b);
aber etwa gleichzeitig entstand in der Ethnologie eine umfangreiche
Fallstudie, die von dem Amerikaner Gilbert Herdt durchgefiihrt wurde
(vgl. Herdt 1987, 1994 [1981]). Auch sie wirkt zunichst einmal verbluf-
fend, womdglich schockierend; doch zugleich sind die Sambia ein
Schulbeispiel dafiir, wie eine Ethnographie neue theoretische Perspek-
tiven erdftnet.

Herdt argumentierte zunichst psychoanalytisch und nahm kon-
struktionistische Elemente erst spiter in seine Darstellungen auf. Das
macht seine Ethnographie von Minnlichkeitsritualen in Ozeanien
jedoch nicht weniger aufschlussreich.

Die Sambia sind eine Gesellschaft des 6stlichen Hochlandes von
Neuguinea. In ihrer Auffassung von Minnlichkeit und Weiblichkeit
existiert jene Trennung von Kérper und Kultur nicht, die fir die westli-
che Gesellschaft kennzeichnend ist: Fuir die Sambia gibt es keine
angemessene Entwicklung des minnlichen Kérpers ohne Ritual und
Tausch. Nach ihrer Auffassung werden nur Midchen ohne weiteres
Dazutun zu geschlechtsreifen Frauen. Jungen hingegen sind dazu
nicht in der Lage (vgl. Herdt 1987: 75ftf.).

Der minnliche Samen ist die Quelle minnlicher Kraft und Identi-
tit, und zwar nicht allein im Bereich der Fortpflanzung: Er gibt Cha-
rakterstirke, Tapferkeit und sorgt fiir die Hirte der Knochen (vgl. ebd.:
31). Doch bildet sich der Samen nicht von selbst im Korper. Er ist viel-
mehr eine Gabe, welche die Jungen in ihren Jahren der Initiation von
den idlteren Jugendlichen und den jungen Minnern empfangen. Erst
dadurch bildet sich im Korper ein Reservoir an Samen, das spiter
wieder abgegeben werden kann. Zugleich reinigen diese Rituale die
Jungen von der Nihe zur Mutter, die als verunreinigend und schwi-
chend angesehen wird (vgl. ebd.: 102).

Mit etwa acht Jahren beginnt die Initiationsphase: Eine Gruppe
von Jungen wird schlagartig und unvorbereitet von ihren Miittern ge-
trennt und in ein Lager im Wald gefiihrt. Beim folgenden Ritual lernen
sie, den Samen der geschlechtsreifen Minner durch oralen Verkehr
aufzunehmen. Der abrupte Wechsel wird von vielen Sambia als trau-
matisch empfunden, doch ist es kein Trauma, das sie von der Gesell-
schaft ausschliefdt; im Gegenteil: Sie werden dadurch erst zu voll giilti-
gen Mitgliedern. Die Samenaufnahme erfolgt von nun an regelmifig.
In dieser Zeit leben die Jungen in einer reinen Minnergesellschaft, die

26

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

durch den Unterschied von Samengebern und Samenempfingern
gekennzeichnet ist. Wihrend der einzelnen Phasen der Initiation er-
fahren die Aufwachsenden immer mehr iiber die Geheimnisse der
Minnlichkeit und des Kosmos. Im Laufe der Jahre gelangen sie dabei
von der Rolle der Samenempfinger in die der Samengeber. Dabei
erlernen sie, wie sie ihre Samenvorrite kiinftig durch den Konsum
eines Baumsafts auffiillen kénnen.

Beim Abschluss dieser Initiationsphase sind zehn bis fiinfzehn
Jahre vergangen; gegen Ende dieser Zeit suchen die Eltern eine Ehe-
frau fuir den Jungen aus. Die Wiedereingliederung in die Gesellschaft
der Familien erfolgt fiir die jungen Minner als Gatten: Unmittelbar
nach Ende der rituellen Abgeschlossenheit heiraten sie. Noch bis zur
Geburt des ersten Kindes haben sie sporadisch sexuellen Kontakt zu
Jungen, spiter jedoch nicht mehr (vgl. Herdt 1987: 107). Zugleich
sollen sie regelmifRig mit ihren Frauen schlafen, denn ihr Samen for-
dert die Produktion von Muttermilch. So schlieft sich der Kreis: Der
Baumsaft, mit dem sie ihre Samenvorrite als Erwachsene auffiillen,
wird ebenfalls mit Muttermilch identifiziert (Herdt 1994 [1981]: 111):
Milch wird zu Sperma und dann wieder zu Milch — eine Verwandlung
des Weiblichen ins Mannliche und zurtick. Doch diese Transformatio-
nen werden von rituellen Regeln eingefasst, welche die zwei entgegen-
gesetzten Prinzipien getrennt halten.

Was viele moderne Leser daran beunruhigt, ist nicht allein der
Schatten des Themas »Kindesmissbrauch«, sondern die Formbarkeit
des Begehrens. In der klassischen Sexualwissenschaft wiirde man die
wechselnden Rollen der Sambia-Minner als einander weitgehend
ausschliefende Identititen auffassen: Homosexualitit in der aufneh-
menden (»passiven«), dann in der eindringenden (»aktiven«) Rolle,
Bisexualitit zwischen Hochzeit und der Geburt des ersten Kindes, und
schlieRlich Heterosexualitit. Herdt sprach anfangs tatsichlich von
»ritualisierter Homosexualitit« (vgl. Herdt 1984), doch riickte er spiter
von diesem Begriff ab: Eine Verwechslung mit westlichen Konzepten
sexueller Identitit lag zu nahe. Die sexuelle Neigung gilt im Westen
allgemein als fester Bestandteil des Individuums, sie steht gewisser-
maflen auflerhalb gesellschaftlicher Normen. Bei den Sambia hinge-
gen wird ein geregelter Wandel des erotischen Verhaltens geférdert
bzw. erzwungen. Wie Herdt in intensiven Interviews belegen konnte,
entwickeln sich bei vielen Sambia-Minnern die erotischen Neigungen
entsprechend ihrer jeweiligen Rolle (vgl. Herdt/Stoller 1990). Jede
Abweichung setzt sich allerdings starkem sozialen Druck aus: Ein
Mann, der keine Kinder hat, gilt als rubbish man, und einer, der noch
im erwachsenen Alter die Rolle des Samenempfingers einnehmen

27

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

mochte, macht sich zum Auflenseiter unterster Stufe. Der Samen, so
das Argument, ist eine knappe Ressource, und wer sie noch als Er-
wachsener den Jiingeren zu nehmen versucht, kénnte diese dadurch
toten (vgl. Herdt 1987: 167). In spiteren Verodffentlichungen benutzt
Herdt daher das sachlich-beschreibende »Knabenbesamung« (boy
insemination), ein Begriff, der keine Riickschliisse auf Begehren oder
Identitit zuldsst (vgl. Herdt 1994 [1981]: xiiif.).

Dieser Begriff ermdoglicht dariiber hinaus Vergleiche, die das Phi-
nomen zu systematisieren helfen. Um zu verstehen, wie die Sambia-
Initiationen Bedeutungen und Emotionen produzieren, ist es zwecklos,
sie mit westlichen Begriffen von Homosexualitit und Heterosexualitit
zu beschreiben. Vielmehr gilt es, das Wertesystem der Sambia selbst
zu verstehen, wobei auch die Nachbargesellschaften einbezogen wer-
den miissen: Die Besamungs- und Fruchtbarkeitsvorstellungen der
Sambia finden sich in Varianten bei zahlreichen Gruppen Neuguineas
(vgl. Knauft 1993).

Dadurch wird deutlich, dass Begriffe wie »Hierarchie« und
»Tausch« diese Initiationen angemessener beschreiben, als westliche
Konzepte von Sexualitit. Was die Sambia-Minner im Rahmen der
Rituale erwerben, ist nicht allein minnlicher Samen; ihre Identitit als
Minner ist eng verbunden mit der Rolle des Kriegers (vgl. Herdt 1987:
159). Die dazu nétige physische Kraft iibertragt sich ebenfalls durch
den Samen. Minner sind also Ménner durch ihre Beziehung zu den
Alteren. Thr Mannsein ist eine Gabe, die allein durch das Gefille zwi-
schen Alteren und Jiingeren erworben werden kann — es bedeutet, Teil
einer Kette von Personen zu sein, die in einem hierarchischen Ver-
hiltnis zueinander stehen. Dabei spielt nicht nur die Minnergesell-
schaft der Initiationen eine Rolle: Auch wenn die jungen Minner ver-
heiratet sind, verlassen sie den Kontext der Rituale nicht. Nach der
Geburt des zweiten Kindes treten sie in die hochste Stufe der Einwei-
hung ein. Dann erfahren sie den mythischen Ursprung ihrer Gesell-
schaft: Die Geschichte der Menschheit beginnt mit einem androgynen
Paar, Zwittern, die erst durch Geschlechtsverkehr zu Mann und Frau
werden — eine fiir die Sambia-Minner zutiefst beunruhigende Enthiil-
lung (vgl. ebd.: 167). Die Rituale der Mannwerdung dienen dazu, den
Unterschied der Geschlechter aufrecht zu erhalten, ohne den es, in
dieser Sicht der Welt, keine Gesellschaft geben kann.

Gilbert Herdt hat diesen rituellen Komplex, der das gesamte Leben
der Minner umfasst und auch die Frauen einbezieht, vor allem mit der
kriegerischen Tradition der Sambia in Verbindung gebracht. Nach der
Befriedung der Region und der Bekehrung der Sambia durch Sieben-

28

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

ten-Tags-Adventisten wurden die Initiationen beendet (vgl. Herdt
1994: XV).

Zuriick zu den Trobriandern

Das vorangegangene Beispiel mag radikal erscheinen, aber die Heran-
gehensweise ldsst sich auch auf andere Daten tibertragen. Ich komme
noch einmal auf die Trobriander zuriick. Das reichhaltige Material, das
Malinowski und seine NachfolgerInnen, speziell Annette Weiner
(1976, 1988), bei dieser Gruppe gesammelt haben, lisst eine tiefer
gehende Analyse zu. Das erlaubt es, Verhaltensweisen und Vorstellun-
gen der Trobriander zu Begehren und Sex als Teile eines komplexen
kulturellen Systems zu verstehen, in dem jede Einzelheit seinen Sinn
durch seinen Zusammenhang erhilt.

Die Trobriander pflegen sexuelle Kontakte ab ihrer Kindheit und
haben in der Regel vor der Ehe mehrere Beziehungen mit Ge-
schlechtsverkehr. Doch ein schlichtes Ausleben angeborener Triebe ist
das nicht; anderenfalls blieben eine ganze Anzahl von Fakten ritsel-
haft. Bereits Reich war der Widerspruch zwischen dem offenen Um-
gang mit vorehelichem Sex und den Restriktionen beim ehelichen
aufgefallen. So ist jeder Hinweis auf die sexuellen Beziehungen, die
Ehepartner miteinander haben, streng verpont: »Fick deine Frau« ist
eine unverzeihliche Beleidigung, die schwerer wiegt als »Fick deine
Mutter« (vgl. Malinowski 1929: 486; Weiner 1988: 89).

Die Situation lisst sich eher wie folgt beschreiben: Die Ideen iiber
Kosmos und Gesellschaft der Trobriander beruhen auf Austausch.
Auch Erotik und sexuelles Begehren entspringen stets der Kommuni-
kation und dem Tausch.

Das Begehren beschreiben die Trobriander mit dem Ausdruck
magila kayta, »Wunsch nach Geschlechtsverkehr«. Einen abstrakten
Begriff wie »Libido« oder »Sexualitit« gibt es nicht. Der Wunsch ent-
steht durch den Anblick eines schénen Menschen des anderen Ge-
schlechts und nicht aus einem inneren Trieb. Die Trobriander sind
daher der Auffassung, mit geschlossenen Augen konne ein Mann
keine Erektion bekommen (bei Blinden mag der Geruch als Substitut
dienen) (vgl. Malinowski 1929: 166f.). Das Begehren entsteht also aus
einer realen Begegnung, nie aus der Fantasie heraus. Das trifft selbst
auf Triume zu: Die Trobriander trennen Triume ohne jede Bedeutung
von solchen, die durch Begegnungen mit Geistern oder durch den
Einfluss von Magie zustande kommen. Erotische Triume fallen stets in

29

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

die zweite Kategorie, denn sie sind auf Liebeszauber zuriickzufiihren.
Solche Triume sind keine Projektion des Unbewussten, sondern reale
Kontakte mit Personen, deren Magie man absichtlich oder unbeabsich-
tigt ausgesetzt war (vgl. ebd.: 392ff.).

Eine dhnliche Gegenseitigkeit findet sich beim eigentlichen Ge-
schlechtsakt. Bei der von den Trobriandern bevorzugten Stellung liegt
die Frau auf dem Riicken, wihrend der Mann in kniender Haltung
zwischen ihren Schenkeln sitzt und diese auf seine Schenkel zieht. So
kann die Frau auf die Bewegung ihres Partner mit »antwortenden«
Hiftbewegungen reagieren. Das »Antworten« gehért zum sexuellen
Genuss fir beide Seiten; die europiische Standardstellung wird aus
diesem Grund als ausgesprochen unpraktisch empfunden (vgl. ebd.:
336, 339).

Jedoch gibt es unterschiedliche Kategorien von Tausch, die einan-
der ausschlieflen. Zunichst einmal finden wir die vorehelichen Bezie-
hungen. Hier paart sich der kérperliche Genuss mit dem sozialen:
Sowohl junge Minner wie Frauen tiben sich darin, ein begehrenswer-
tes Gegentiber durch Zauber und Verfiihrung, diplomatisches Ge-
schick und Charme fiir sich zu gewinnen. Wihrend fliichtige sexuelle
Erlebnisse schon unter Kindern vorkommen, kommen lingerfristige
und verbindliche Beziehungen erst im Jugendalter zu Stande. Dazu
bedarf es einer Reihe von Fihigkeiten, zu denen neben Tanz und
Flirt auch der Erwerb und Einsatz von Liebesmagie gehoren (vgl. Mali-
nowski 1929: Kap. XI).

Um zu verfithren — und das gilt bei den Trobriandern fiir junge
Minner ebenso wie fiir Frauen — muss man tauschen kénnen. Junge
Minner beschenken die Middchen ihrer Wahl, aber fiir den Erwerb von
Liebesmagie gelten noch komplexere Regeln: Mit Geschenken bewe-
gen die jungen Frauen und Minner ihre ilteren Verwandten zur Wei-
tergabe der Formeln, und danach miissen sie den Mut aufwenden, die
magischen Objekte in Kontakt mit ihren Auserwihlten zu bringen. Das
erfordert geschicktes soziales Lavieren; und der Erfolg ist anschlieend
fiir alle sichtbar: Obwohl der erotische Akt selbst im Verborgenen statt-
findet, tragen die Jugendlichen ihren Erfolg auf dem Kérper zur Schau
— die jungen Frauen zerkratzen ihren Liebhaber mit Fingernigeln,
manchmal sogar mit Muschelsplittern den Riicken; beide Partner
knabbern sich gegenseitig die Wimpern ab (vgl. Malinowski 1929:
256f.). Die Midchen bekommen {iberdies Schmuck geschenkt: All das
verrit den Trobriandern ohne Worte den Erfolg und das Geschick in
der Verfithrung — soziale Fihigkeiten, die zum Prestige der jungen
Leute beitragen (vgl. Malinowski 1929: 331-334). So wird das eigene
soziale Funktionieren zum Ziel des Genusses.

30

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

Vergleichbare Formen von Magie werden auch beim Kula-Tausch
eingesetzt, bei dem wertvoller Muschelschmuck zwischen den Inseln
vor der Kiiste Neuguineas getauscht wird. Dabei werden Armreifen
gegen Halsketten getauscht; der Erwerb eines hochwertigen Stiicks
durch Tausch gegen ein etwas minderwertigeres wird als grofler Erfolg
gesehen. Diese Tauschform ist mit hohem Prestige verkniipft und
verlangt ebenfalls viel diplomatisches Kénnen: Wer beim Kula erfolg-
reich ist, beweist auergewohnliches soziales Talent (vgl. Malinowski
1922). Auch sonst dhnelt der Kula-Tausch den vorehelichen Beziehun-
gen: Die Tauschpartner sind in der Regel nicht verwandt, nichts als der
Tausch bindet sie aneinander; die Beziehungen sind labil und beruhen
allein auf Prestige und Geschick.

Die Ahnlichkeiten zu vorehelichen Liebesbeziehungen heben die
Trobriander selbst hervor: Die Magie, die den Tauschpartner giinstig
stimmen soll, weist erotische Elemente auf, und die Trobriander ver-
gleichen den Tausch explizit mit Verfithrung und Sex vor der Ehe (vgl.
Weiner 1988: 162f.). Eine der Gaben dieses komplexen Vorgangs heifst
»Zahn« und metaphorisch »beiflt« sie — ganz wie die Liebhaber es
miteinander tun (vgl. Malinowski 1922: 356).

Diese risikoreichen und abenteuerlichen Formen des Tauschs
unterscheiden sich jedoch von dem in der Ehe. Das Hochzeitsritual ist
schlicht, aber prignant: Es besteht in der ersten gemeinsamen und
offentlichen Mahlzeit des Paares vor dem Haus ihrer Brauteltern — ein
Akt, der fur Unverheiratete streng verboten wire (vgl. Malinowski
1929: 88f., 336). Im Folgenden sind es nicht mehr Schmuck und Krat-
zer, die den sozialen Erfolg des Paares sichtbar machen. Stattdessen
setzt ein anderer Tausch ein: Die Briider der Ehefrau beliefern die
Familie mit ihrer jahrlichen Ernte an Yams, dem Hauptnahrungsmittel
der Trobriander (vgl. ebd.: 121-129); zum Ausgleich unterstiitzen die
Schwestern des Ehemannes ihre Schwigerin bei den rituellen Gaben
von Bananenblattbiindeln, die in groflen Mengen unter Frauen trans-
feriert werden (vgl. Weiner 1988: 119f.). Dieser Tausch bezieht also ein
weit groferes soziales Feld ein, als der zwischen Unverheirateten:
Ganze Verwandtschaftsgruppen treten hier in Beziehungen zueinan-
der. Aus der Richtung des Ehemannes flielen Bananenblattbiindel,
und die Austauschenden sind Frauen; aus der Richtung der Ehefrau
kommt Yams, und Minner nehmen den Tausch vor. Beide Tauschzyk-
len erginzen einander und fordern das Ansehen der Beteiligten; es
bedeutet einen grofRen Zuwachs an Ansehen fiir einen Mann, wenn
die Briider seiner Frau fur ihn einen Yamsspeicher bauen, der die
Fiille der Gaben aufnehmen kann (vgl. ebd.: 91).

Zugleich schliefst diese Art von Tausch den Geschlechtsverkehr

31

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

aus — zumindest in der Reprisentation der Beziehung. Die Ehe dient
dazu, im gemeinsamen Garten Yams anzubauen und Kinder aufzu-
ziehen. Mit den Risiken und dem Spiel von Kula und vorehelichem
Verkehr hat das wenig zu tun; hier ist ein hoheres Mafl an Verbind-
lichkeit gefragt. Sex wird natiirlich weiter von Verheirateten praktiziert;
aber aus der o6ffentlichen Darstellung der Beziehung ist er verbannt:
Anderenfalls wiirde man eine verheiratete Person herabstufen und
behaupten, die Ehe sei so unverbindlich und kapriziés wie der Sex
davor. Diese Klassifizierung von Geschlechtsakten macht den Bruch
zwischen diesen zwei Tauschtypen sinnfillig: Was vor der Ehe ein
Mittel des sozialen Ansehens ist, wird innerhalb der Ehe tot geschwie-
gen und tabuisiert. Aus der Sicht der Trobriander sind Erotik und Sex
in erster Linie Ausdruck bestimmter Tauschbeziehungen und nicht
etwa Ausfluss einer gegengesellschaftlichen Individualitit oder eines
inneren Triebes.

Damit ist nicht gesagt, dass kein Trieb existiert; aber die Art, wie
erotisches Verhalten motiviert und klassifiziert wird, wie es in das
Ideensystem der Trobriander eingefiigt wird, hat nichts mit Begriffen
wie »Naturtrieb« oder einem rein »physiologischen Reiz« zu tun. Der
Trieb ist ein sozialer.

Zugleich wire es voreilig anzunehmen, dass alle erotischen Ver-
haltensweisen der Trobriander einen einheitlichen Schliissel haben. Es
ist ebenso gut denkbar, dass die Phinomene, die im Westen als »sexu-
ell« klassifiziert werden, bei den Trobriandern keine einheitliche Kate-
gorie bilden, sondern vielmehr unterschiedlichen Ideen zugeordnet
sind. Die Stichworter »Kommunikation« und »Tausch, die ich als
Oberbegriffe verwende, bezeichnen schliefllich nicht allein erotisches
Verhalten, sondern konnen ebenso zur Beschreibung des gesamten
sozialen Daseins der Trobriander dienen.

Sobald die Kategorien von Tausch etwas differenzierter bestimmt
werden, verliert sich das grundlegend Gemeinsame, das erotischen
Handlungen in unserer Gesellschaft zugeschrieben wird: Vorehelicher
Sex ist anders begriindet, hat andere Abliufe und Konnotationen und
kann anders behandelt werden, als ehelicher. Die Fortpflanzung wiede-
rum stellt eine eigene Kategorie dar: Obwohl die Trobriander den
Geschlechtsverkehr als eine notwendige Bedingung fiir das Zeugen
eines Kindes ansehen’, ist es das Eingreifen der Toten, durch das ein

1 Dieser Punkt ist umstritten. Malinowski schreibt mit soliden Nachweisen,
dass die Trobriander die biologische Vaterschaft nicht kennen (vgl. Mali-
nowski 1929: 179-186). Spitere Autoren haben dem widersprochen (vgl.
Senft, pers. Mitt., in Sprenger 1997: 61). Annette Weiner hat gezeigt, dass

32

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

Kind in die Welt kommt: Geisterkinder werden von den Ahnen der
Mutter — nicht des Vaters — von der Toteninsel Tuma ausgeschickt und
pflanzen sich in der Gebarmutter ein (vgl. ebd.: 170-174). Somit gehort
die Fortpflanzung ebenfalls nicht zum selben Bereich wie der Ge-
schlechtsverkehr. Wihrend der Geschlechtsverkehr eine Kommunika-
tion mit einem anders geschlechtlichen Partner ist, beruht die Fort-
pflanzung auf der Kommunikation mit den Toten aus der Linie der
Frau. Phinomene, die im westlichen Verstindnis unter den Oberbe-
grift »Sexualitit« klassifiziert werden, sind bei den Trobriandern Teile
verschiedener, einander oft ausschliefender Bereiche (vgl. Sprenger

1997).

Der Stand der Dinge

Aus dem, was wir iiber die Kultur der Trobriander oder der Sambia
wissen, ldsst sich keine Moral ziehen. Das ist unbequem, denn bis zum
heutigen Tag ist auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
»Sexualitit« und »Kultur« eng an Moraldebatten gekniipft. Die For-
schungen und Theorien, die vom Konstruktionismus eines Foucault
und eines reformierten Feminismus geprigt wurden, bilden dabei
keine Ausnahme. Das zeigt sich nicht zuletzt in den zahlreichen neue-
ren ethnologischen Studien, die diese Ansitze aufnehmen (vgl. etwa
Caplan 1987; Jackson/Cook 1999; Manderson/Liamputtong 2002).

Im Feld der Kultur- und Geisteswissenschaften dominieren derzeit
die Ansitze der Gender Studies und der Queer Theory; die Ethnologie
bildet dabei keine Ausnahme. Beide Richtungen leiten sich letztlich
von der feministischen und konstruktionistischen Kritik an der Ideolo-
gie der westlichen Moderne ab: Den klassisch modernen Ideen von
naturgegebener Sexualitit und unverriickbarer sexueller Identitit set-
zen sie vielfiltig geficherte neue Ansitze entgegen. In ihnen erscheint
das Sexuelle und Erotische, ebenso wie Geschlecht und Korper, als Teil
kultureller und personlicher Bedeutungssysteme. Die Bedeutung von
erotischen Akten und Ideen lisst sich demzufolge einzig aus dem
Wechselspiel zwischen kulturell vorgegebenen Kategorien und ihrer
Verwendung durch einzelne Personen und Gruppen ableiten.

die Rolle des Vaters als Erzeuger je nach dem Einzelfall als selbstverstind-
lich genommen oder abgestritten wird (vgl. Weiner 1976: 122). In jedem
Fall lisst sich sagen: Der Vater ist fiir die Zeugung nicht entscheidend, aber
seine soziale Rolle ist von grofler Bedeutung fiir das Aufwachsen des Kin-
des.

33

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Speziell die Queer Theory, die aus Teilen der Schwulen- und Les-
benbewegung entstand, hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Rinder
der Norm und die vermeintlichen sexuellen Minderheiten zu fokussie-
ren: Thr geht es vor allem darum, die zahlreichen Varianten, Facetten
und Verwandlungen erotischen Begehrens aufzuzeigen. »Schwul« ist
hierbei nicht allein eine Form sexuellen Begehrens, sondern auch eine
spezifische Haltung zur Gesellschaft und zur eigenen Identitit (vgl.
Hall 2003).

Viele dieser Ansitze haben EthnologenInnen in ihrer Arbeit inspi-
riert und sind von ihnen weiterentwickelt worden. Dazu gehort auch
die Behandlung der personlichen Erfahrungen der ForscherInnen, die
erotische Subjektivitit bei der Forschung (vgl. Kulick/Willson 1995).
Oft zeigte sich aber, wie schwierig es ist, diese Theorien zu verallge-
meinern: So aufschlussreich und Einsicht erbringend viele Elemente
der Queer Theory und der Gender Studies fiir moderne Gesellschaften
sind, so problematisch ist ihre Ubertragung auf nicht-moderne. Ein
auffallend hoher Anteil von EthnologenInnen, die diese Konzepte am
ausdriicklichsten und erfolgreichsten verwenden, sind in urbanisierten
und industrialisierten Gesellschaften titig.

Das liegt auch im klaren moralischen Impetus von Gender Studies
und Queer Theory begriindet. Beide kimpfen gegen einen konservati-
ven Essentialismus im westlichen Denken, der Geschlecht und eroti-
sche Neigung als quasi durch die Natur festgelegt behandelt; danach
sind Personen entweder Minner oder Frauen, und sie sind es eben
aufgrund ihrer Korper; sie sind entweder heterosexuell, schwul oder
bisexuell, und auch das ist ein unverriickbarer Bestandteil ihres Da-
seins — moglicherweise sogar Teil ihres genetischen Codes. Das alles
ist oft mit einer Serie von Festlegungen verbunden, mit der Annahme
von Charaktereigenschaften, und mit speziellen gesellschaftlichen
Rollen. Wichtiger aber ist noch: Diese Begriffe beanspruchen Wahrheit
und werden somit zu Machtinstrumenten im Dienst einer Ideologie,
die auf Normierung und Kontrolle aus ist.

Gender Studies und Queer Theory richten sich gegen diese Festle-
gungen: Beide Theorierichtungen streben danach, geistige Freirdume
zu schaffen, die sich parallel zu sozialen und legalen Freirdiumen ent-
wickeln sollen.

Fur beide Richtungen haben sich ethnographische Daten als
fruchtbar erwiesen. Durch die verschiedene Definition von Mann und
Frau in nicht-westlichen Kulturen, wie auch durch die Varianz eroti-
schen Verhaltens und seiner gesellschaftlichen Bewertung in Gesell-
schaften wie den Sambia, lief} sich eines zeigen: Das Wesen des Men-
schen ist vielfiltiger, als westliche Wissenschaft und westliche Politik

34

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

das noch vor wenigen Jahrzehnten glaubten. Doch viele der neuen
TheoretikerInnen zogen daraus einen Schluss, der letztlich der westli-
chen Moral entspricht: Der Mensch ist frei, auch in seiner Geschlecht-
lichkeit und seinem Begehren. Dieses Argument hat im westlich-mo-
dernen Kontext absolute Berechtigung; der Begriff der Freiheit ist ein
zentraler Wert einer Gesellschaft mit individualistischer Ideologie und
einem partizipatorisch-demokratischen Politikverstindnis.

Doch nicht nur ethnographische Daten belegen, dass »Konstruk-
tion« nicht mit »Freiheit« gleichzusetzen ist — ein Punkt, auf den auch
viele Gender- und Queer-TheoretikerInnen bestehen (vgl. Bristow 1997:
221-223). Geht man in den Kulturvergleich, dann erscheint die Beses-
senheit mit »Freiheit« als Absonderlichkeit des Westens, die nichts
zum Verstindnis fremder Gesellschaften beitrigt. »Freiheit«, dieses
reichlich verschwommene Wort, gehért nicht so zwangsliufig zur
»Natur« des Menschen, wie uns das die Ideologen der Moderne weis-
machen wollen. Auf die Feststellung, dass andere Menschen anders
sind, folgt nicht zwangsldufig, dass man selbst freier zu sein habe.
Ebenso unangemessen ist die Annahme, dass Gesellschaften sich in
Verhiltnissen von »Macht und Widerstand, so die Standardformel der
Postfoucaultianer, erschépfen; Gesellschaften auf das Wechselspiel der
Macht zu reduzieren hiefle, ihnen die Besonderheit ihres jeweiligen
Denkens und ihrer Begriffswelt abzuerkennen.

Vielmehr zeigt sich, dass jede Gesellschaft ihre eigenen Konstrukte
zu Geschlecht oder Begehren entwirft. Jede Gesellschaft regelt die
Beziehungen zwischen Geschlechtern — nicht als Naturgegebenheiten,
sondern als Methode, Personen zu klassifizieren — und definiert sie
nach bestimmten Werten. Die Konstrukte von Geschlecht und Person
sind so angelegt, dass sie bestimmte Handlungsspielrdiume und Ein-
schrinkungen bieten, Varianten hervorbringen und sich differenzie-
ren. Auch sind sie in der Lage, sich iiber lange Zeitriume zu verin-
dern: Die Gesellschaft fungiert nicht als monolithischer Machtapparat,
sondern als Sprache und Spielfeld. Zugleich sind diese Konstrukte
notwendig: Ohne eine Methode, Personen zu klassifizieren, die auf
breiter Basis geteilt wird, kénnen soziale Beziehungen nicht funktio-
nieren. Ohne sie kann es kein soziales Zusammensein geben. Das gilt
nicht allein fir die Klassifizierung von Personen von Aufien, sondern
auch fur die Wahrnehmung des Selbst, die Identifikation als Person.
So entfaltet sich selbst das erotische Verhalten im Rahmen von Werten
und Konstrukten.

Diese Konstrukte erschaffen den Einzelnen als gesellschaftliches
Wesen. Auch wenn ein Einzelner sich auflerhalb der Normen setzt,
bedeutet das nicht, dass er oder sie (oder was auch immer) sich aufler-

35

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

halb der Begriftlichkeit der Gesellschaft bewegt — auch »Oppositionc,
»Auflenseiter« und »Abweichler« haben in unserer Ideologie eine
spezifische Wertigkeit. Das politisch-moralische Projekt der Queer- und
Gender-Bewegungen besteht also weniger in einem Befreiungskampf
wahrhaftiger Individuen gegen eine repressive Gesellschaft, als im
Ausspielen bestimmter kultureller Werte gegen andere.

Damit soll nicht gesagt sein, dass die Argumente der Queer- und
Gender-Theorien falsch sind; im Gegenteil, selten gab es Kulturtheori-
en, die so selbstreflexiv und flexibel vorgingen. Thre Ansitze ermogli-
chen, kombiniert mit ethnologischen Methoden und Gedanken, ein
tieferes Verstindnis von sexuellem Verhalten in nicht-westlichen oder
nicht-modernen Gesellschaften. Dieses Verstindnis erfordert jedoch
eine Anerkennung der Fremdheit des Fremden. Ethnologische Er-
kenntnis ist ebenso beschrinkt wie jede andere Form des Wissens.
Doch die Erkenntnis des Fremden kann vermehrt werden, wenn man
darauf verzichtet, in ihm eine Parabel tiber das Eigene zu sehen.

Wenn wir »Sexualitit« und Geschlechtlichkeit als Zeichensystem
wahrnehmen, als Teil einer spezifischen Gesellschaft, lisst sich auch
die unausrottbare Debatte tiber »Natur« und »Kultur« in einem ande-
ren Licht sehen. Wo die Grenze zwischen diesen Bereichen liegt, ist
schwer zu ermitteln — besonders, wenn man bedenkt, dass selbst
»Natur« ein kulturell definierter Begriff ist. Sicherlich ist es sinnvoll,
im erotischen Begehren nicht einen Naturtrieb wie den Hunger zu
sehen, sondern eine Anlage wie das Sprechen: Trotz der Unterschied-
lichkeit der Sprachen scheint jeder Mensch, der dazu in der Lage ist,
die Neigung zu besitzen, eine Sprache zu lernen. Eine Bedingung
dafiir ist aber das Leben in einer Gemeinschaft, die diese Sprache teilt.
Ahnlich universal mag die Anlage sein, Methoden erotischer Erregung
und genitaler Befriedigung zu erlernen, inklusive des Geschlechtsak-
tes. Doch erotische Akte, Zeichen und Vorstellungen erhalten ihre
Bedeutung durch ihre Position im System von Werten, Bedeutungen
und Zeichen einer spezifischen Kultur. Am Beispiel der Trobriander
habe ich versucht zu zeigen, wie eine solche Positionierung aussehen
kann.

Die Debatte um »Natur« und »Kultur« hingegen ist ein Produkt
unserer eigenen Gesellschaft, in der unentwegt gefragt wird: Wie kén-
nen wir unser Gesellschaftssystem der Natur des Menschen anglei-
chen? Jeder Standpunkt in dieser Debatte, sei er natur- oder kulturwis-
senschaftlich motiviert, neigt dazu, in reine Ideologie umzuschlagen.
Das zweideutige Unterfangen der Ethnologie ist es dagegen, das Un-
verstindliche zu suchen und zu vermitteln. In Bezug auf das Sexuelle

36

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

und das Geschlecht leistet sie einen bedeutenden Beitrag; ihre volle
Tragweite aber hat sie bisher noch nicht realisiert.

Literatur

Abramson, A. (1987): »Beyond the Samoan Controversy in Anthropo-
logy. A History of Sexuality in the Eastern Interior of Fiji«. In: P.
Caplan (Hg.), The Cultural Construction of Sexuality. London, S.
193-2106.

Bachofen, J. J. (1975) [1861]: Das Mutterrecht. Frankfurt am Main.

Bristow, J. (1997): Sexuality. London.

Caplan, P. (Hg.) (1987): The Cultural Construction of Sexuality. Lon-
don.

Diderot, D. (1961) [ca. I775]: »Nachtrag zu >Bougainvilles Reise< oder
Gesprich zwischen A. und B. iiber die Unsitte, moralische Ideen an
gewisse physische Handlungen zu kniipfen, zu denen sie nicht
passen«. In: Ders., Philosophische Schriften II, hg. von Theodor
Liicke. Berlin, S. 195-237.

Dumont, L. (1990): Individualismus. Zur Ideologie der Moderne.
Frankfurt am Main.

Ford, C. S./Beach, F. A. (1951): Patterns of Sexual Behavior. New York.

Foucault, M. (1976): Sexualitit und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen.
Frankfurt am Main.

— (1986a): Sexualitit und Wahrheit 2. Der Gebrauch der Liiste. Frank-
furt am Main.

— (1986b): Sexualitit und Wahrheit 3. Die Sorge um sich. Frankfurt
am Main.

Freeman, D. (1983): Margaret Mead and Samoa. The Making and Un-
making of an Anthropological Myth. Cambridge, Mass. (dt.: Liebe
ohne Aggression. Margaret Meads Legende von der Friedfertigkeit
der Naturvolker. Miinchen: 1983).

Fricker, R./Lerch, J. (1976): Zur Theorie der Sexualitit und Sexual-
erziehung. Weinheim.

Hall, D. E. (2003): Queer Theories. Basingstoke.

Herdt, G. H. (Hg.) (1984): Ritualized Homosexuality in Melanesia.
Berkeley.

— (1987): The Sambia. Ritual and Gender in New Guinea. New York.

— (1994) [1981]: Guardians of the Flutes. Vol. 1: Idioms of Masculini-
ty. Chicago.

Herdt, G. H./Stoller, R. (1990): Intimate Communications. Erotics and
the Study of Culture. New York.

37

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. O



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUIDO SPRENGER

Jackson, P. A./Cook, N. M. (Hg.) (1999): Genders & Sexualities in
Modern Thailand. Chiang Mai.

Karsch-Haack, F. (1911): Das gleichgeschlechtliche Leben der Naturvél-
ker. Miinchen.

Kinsey, A. C./Pomeroy, W. B./Martin, C. E. (1964): Das sexuelle Ver-
halten des Mannes. Berlin. (zuerst: Sexual Behavior in the Hu-
man Male. Philadelphia: 1948.)

Knauft, B. M. (1993): South Coast New Guinea Cultures. History,
Comparison, Dialectic. Cambridge.

Krauss, F. S. (1904-1913): Anthropophyteia. Jahrbuch fiir folkloristische
Erhebungen und Forschungen zur Entwicklungsgeschichte der
menschlichen Moral. Leipzig.

Kohl, K.-H. (19806) [1981]: Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten
Wilden. Frankfurt am Main.

Krafft-Ebing, R. von (1984) [1886/1912]: Psychopathia sexualis. Vier-
zehnte, vermehrte Aufl., hg. von Dr. Alfred Fuchs. Miinchen.

Kulick, D./Willson, M. (Hg.) (1995): Taboo. Sex, Identity and Erotic
Subjectivity in Anthropological Fieldwork. London.

Malinowski, B. (1922): Argonauts of the Western Pacific. London. (dt.:
Argonauten des westlichen Pazifik. Frankfurt am Main: 1979.)

— (1929): The Sexual Life of Savages in Northwestern Melanesia. New
York. (dt.: Das Geschlechtsleben der Wilden in Nordwest-Melane-
sien, Zirich: 1930.)

Manderson, L./Liamputtong, P. (Hg.) (2002): Coming of Age in South
and Southeast Asia. Richmond.

Marshall, D. S./Suggs, R. C. (Hg.) (1971): Human Sexual Behavior.
Variations in the Ethnographic Spectrum. New York.

Mead, M. (1934): Sex and Temperament in three Primitive Societies.
New York. (dt.: Geschlecht und Temperament in drei primitiven
Gesellschaften, 2. Auflage. Miinchen: 1971.)

— (1978) [1928]: Coming of Age in Samoa. Harmondsworth. (dt.:
Kindheit und Jugend in Samoa. Miinchen: 1965.)

Moore, H. L. (1994): A Passion for Difference. Cambridge.

Morgan, L. H. (1878): Ancient Society. New York.

Murray, S. O./Roscoe, W. (1998): »Preface: »All very confusing«. In:
Dies. (Hg.), Boy-Wives and Female Husbands: Studies of African
Homosexualities. Houndsmills, S. xi-xxii.

Orans, M. (1996): Not Even Wrong. Margaret Mead, Derek Freeman,
and the Samoans. Novato.

Ortner, S. B./Whitehead, H. (Hg.) (1981a): Sexual Meanings. The Cul-
tural Construction of Gender and Sexuality. Cambridge.

38

https://dol.org/10.14361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43. [



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHNOLOGIE DER SEXUALITAT. EINE EINFUHRUNG

— (1981b): »Introduction: Accounting for Sexual Meanings«. In: Dies.
(Hg.), Sexual Meanings. Cambridge, S. 1-27

Platenkamp, J. D. M. (1999): »Natur als Gegenbild der Gesellschaft,
Ethnologische Betrachtungen zu einer paradoxen Idee«. In: R.-E.
Mohrmann (Hg.), Argument Natur — was ist natiirlich? Miinster,
S. 5-16.

Priest, R. J. (2001): Missionary Positions: Christian, Modernist, Post-
modernist. Current Anthropology 42 (1): S. 29-68.

Reich, W. (1935): Der Einbruch der Sexualmoral. Kopenhagen.

— (1971) [1930/1949]: Die sexuelle Revolution. Frankfurt am Main.

Schidlof, B. (1908): Das Sexualleben der Australier und Ozeanier.
Leipzig.

Senft, G. (1995): »Noble savages< and >The Islands of Love« Trobriand
Islanders in >popular publications««. In: C. Baak, M. Bakker/D. van
der Meij (Hg.), Tales from a Concave World. Liber amicorum. Lei-
den, S. 480-510.

— (1997): Personliche Mitteilung, zit. in Sprenger.

Sprenger, G. (1997): Erotik und Kultur in Melanesien. Eine kritische
Analyse von Malinowskis >The Sexual Life of Savages<. Miinster.

Weeks, J. (1986): Sexuality. Chichester.

Weiner, A. B. (1976): Women of Value, Men of Renown. New Perspec-
tives in Trobriand Exchange. Austin.

— (1988): The Trobrianders of Papua New Guinea. New York.

39

htps://dol.ory/1014361/9783830402825-001 - am 14.02.2026, 21:34:43.



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/8783830402825-001 - am 14.02.2026,



https://doi.org/10.14361/9783839402825-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

