
IV. Sorge um Natur und Dinge

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Ute Pinkert

Klima. Theater. Pädagogik 

Konzeptionen von Sorge in theaterpädagogischen 
Auseinandersetzungen mit der Klimakrise 

Wir erleben gegenwärtig eine Zerstörung unserer planetaren Lebens-
grundlagen in einem ungeheuren Ausmaß und in unerwartetem Tempo. 
Auch in unseren Breiten, im sich immer rigider abgrenzenden Bereich ei-
ner westeuropäischen Zivilisation, hat inzwischen wohl jede:r unmittel-
bar sinnliche Erfahrungen machen können mit vertrockneten Ernten auf 
versteppten Feldern, brennenden Wäldern, ausbleibenden Insekten und 
Unwettern unbekannten Ausmaßes. Die wissenschaftlichen Zusammen-
hänge dazu liefert der regelmäßig veröffentlichte Bericht des Weltklima-
rates (IPCC). Es wird immer offensichtlicher und auch bewusster, »dass 
die Menschheit die Verantwortung für die Zukunft des Planeten trägt. 
Doch scheint der Mensch in einem Zustand der ohnmächtigen Verant-
wortung gefangen« (Bilgi et al. 2022: 20). 

Warum ist das so, warum nur? Diese dröhnende Frage wird je nach 
Wissensordnung und Positionierung sehr verschieden beantwortet. Zwei 
mögliche Richtungen einer Antwortsuche will ich andeuten:

In einer progressiven politischen Perspektive wird hervorgehoben, dass 
die Beschreibung der Klimakrise »nicht gleichsam selbstverständlich aus 
veränderten Niederschlagsmustern oder dem Anstieg des Meeresspiegels 
[folgt], sondern […] das Ergebnis von macht- und herrschaftsgeprägten 
Deutungskämpfen unterschiedlicher Akteure in Wirtschaft, Politik oder 
Wissenschaft [ist]« (Brunnengräber/Dietz 2011: 97). Hier wird darauf 
verwiesen, dass wir es mit einer multiplen Krise zu tun haben, die nicht 
mit besseren Umweltschutzmaßnahmen gelöst werden kann, da sie »eine 
historisch-spezifische Konstellation verschiedener sich wechselseitig be-
einflussender und zusammenhängender Krisenprozesse im neoliberalen 
Finanzmarktkapitalismus« bildet (Bader et al. 2011: 13). Die Autor:in-
nen der zitierten Studie nennen vier konkrete, miteinander verwobene 
»Krisenkomplexe: die Krise der finanzdominierten Akkumulation […], 
die sozial-ökologische Krise […], Dauerkrisen der Reproduktion […] so-
wie die Krise der parlamentarischen Demokratie.« (ebd.). Der innere Zu-
sammenhang dieser Krisen, so ihr Fazit, ergibt sich aus den Herrschafts-
verhältnissen, Kräfteverhältnissen und Konflikten des Neoliberalismus 
(vgl. ebd). Demnach wäre unter dieser Perspektive die Klimakrise in ers-
ter Linie als eine politische Krise zu bewerten: als Resultat des fehlenden 
Willens der politischen und ökonomischen Entscheidungsträger:innen, 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

die ökologischen Fragen systematisch und umfassend anzugehen (vgl. 
J.T. Demos 2016: 12). 

Die andere Perspektive, die ich als (natur)wissenschaftlich kennzeich-
nen möchte, geht hingegen von den Wirkungen aus, die die von den In-
dustriestaaten ausgehende, mittlerweile weltumspannende Dominanz 
kapitalistischer, imperialistischer und (neo)kolonialer Produktionswei-
sen auf der Erde gezeitigt haben. Ausgangspunkt ist hier die Feststellung, 
dass der Planet Erde aufgrund der Folgen obengenannter menschlicher 
Produktions- und Konsumtionsweisen in eine »ökologische Schwellen-
situation« eingetreten ist (Horn/Bergthaller 2019: 9), die als Anthropo-
zän bezeichnet wird. 

Betrachtet man die Konstruktion des Anthropozän unter einer phi-
losophischen bzw. anthropologischen Perspektive, kommt das grund-
legende Verhältnis (des so genannten »modernen«) Menschen zur Na-
tur1 in den Blick: 

»Das Anthropozän enthält damit die Aufforderung einer Neuordnung 
der Stellung des Menschen in der Natur. Grundlegende Konzepte und 
Begrifflichkeiten müssen neu gedacht werden. Was ist noch Natur, wenn 
sie in grundlegender Weise durch menschliche Einwirkungen bestimmt 
ist? Wie sinnvoll erscheinen tradierte Grenzziehungen zwischen Natur 
und Kultur? Welche Bilder des Menschen sind heute noch zukunfts-
weisend, und welche erkenntnistheoretischen, politischen und norma-
tiven Herausforderungen stellen sich in besonderer Weise?« (Bilgi et al. 
2022: 20 f). 

Eine künstlerisch-pädagogische Praxis, in der ich mich verorte, ist in 
diese politisch-aktivistischen wie philosophisch-anthropologischen Dis-
kurse eingelassen. Im Studiengang Theaterpädagogik an der Universi-
tät der Künste Berlin widmen wir uns gegenwärtig der Frage, welche 
zukunftsfähigen Wege die Fachdisziplin entwickeln kann, um mit dem 
›ohnmächtigen Gefangensein‹ (s.o.) in neoliberal verfassten institutio-
nellen Strukturen einerseits und dem aus der ›anthropozänen‹ Verant-
wortung erwachsenden Veränderungsdruck andererseits umzugehen. 
Der vorliegende Text verortet sich im Kontext dieser theoretisch wie 
praktisch ausgerichteten Suchbewegungen. Mein Gegenstand sind Mo-
delle künstlerisch-pädagogischer Bezugnahmen auf Klima und Natur, 
die sich im Spannungsfeld politisch-aktivistischer und philosophisch-
anthropologischer Diskurse verorten lassen. Ausgehend von meinem 
grundlegenden Interesse an Beziehungen, wie sie die Kunstform Thea-
ter traditionell in dem Mittelpunkt stellt, möchte ich im Folgenden der 
Frage nachgehen, welche konkreten Beziehungsmodelle sich in aktuellen 

1	  	Auch wenn ich den Naturbegriff im Text nicht extra kennzeichne, gehe ich 
davon aus, dass es sich hier um eine jeweils historische Konstruktion han-
delt (vgl. Morton 2016).

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

künstlerisch-pädagogischen Diskursen zur Klimakrise auffinden lassen. 
Meinen Überlegungen liegt die Annahme zugrunde, dass »Sorge« allge-
mein als jeweils spezifische Praktik einer vom Menschen ausgehenden 
Form der Beziehungsgestaltung begriffen werden kann. Unter dieser Vo-
raussetzung lassen sich in aktuellen Überlegungen und Praxisvorschlä-
gen zu einem künstlerisch-pädagogischen Umgang mit der Klimakrise 
verschiedene Qualitäten von Sorgepraktiken analysieren. Im folgenden 
Text möchte ich vier solcher Beziehungsgestaltungen, wie sie im päda-
gogischen Kontext relevant sind, herausgreifen und als differente Modi 
von Sorge beschreiben. 

I. »Sich Sorgen um« –  
die künstlerisch-pädagogische Bearbeitung  

und Veröffentlichung von Affekten  
im Angesicht der Klimakrise 

Ich beginne mit der subjektiv wahrgenommenen Situation meiner künst-
lerisch-pädagogischen Praxis an der Universität und beziehe mich auf die 
allgemeine psychosoziale Verfasstheit unserer Studierenden. So nehme 
ich als langjährige Hochschulprofessorin wahr, dass die psychischen Be-
lastungen unserer Studierenden zunehmen und Erschöpfung und Angst 
(vor Burnout und Depression) allgegenwärtig sind. Man kann diesen 
Zustand auch als (inter)subjektive Antwort auf das Zusammenspiel der 
oben genannten vier Krisen deuten, die in Form von konkreten »Stresso-
ren« auf die (studentischen) Subjekte einwirken. Der kanadische Thea
terpädagoge Conrad Alexandrowicz plädiert angesichts dessen für eine 
klare Haltung von Lehrpersonen in unserem Feld: 

»Theatre educators must acknowledge, understand and respond via our 
pedagogy, to the range of specific stressors to which our students are 
subject, including but not limited to: feelings of grief and loss about the 
climate emergency; social alienation resulting from economic systems 
predicated on pervasive productivity, vicious competition and lack of 
predictable financial security; and intersecting minoritizations related 
to lived experience of racialization, gender-based violence, ableism and 
other similar forms of violence. As educators we need to understand—
and help our students to understand—that these forces are intimately 
related to the ecocidal and matricidal tendencies motivating the long-
term plunder and desecration of the planet’s other-than-human entities« 
(Conrad Alexandrowicz et al. 2021: 204).

Die Theaterpädagogik als künstlerisch-pädagogische Praxis innerhalb 
und außerhalb der Schule bietet Möglichkeiten, die Situation der je-
weils Beteiligten unmittelbar zum Ausgangspunkt einer künstlerischen 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Forschung im Medium performativer Kunst zu machen und damit in-
tersubjektiv zu bearbeiten. So ist es gängige theaterpädagogische Praxis, 
von den Themen, den Anliegen und Fragen der jeweiligen Gruppe aus-
gehend ein eigenes Stück zu entwickeln, eine so genannte Eigenproduk-
tion oder auch »devising performance« (vgl. u.a. Hruschka 2016). Die 
Theaterpädagogik bietet damit vor allem Kindern und Jugendlichen die 
Möglichkeit, den Zorn, die Verzweiflung und den »mit Ängstlichkeit as-
soziierten Blick in eine ungewisse Zukunft« (Dietrich/Uhlendorf: 9) an-
gesichts der Untätigkeit von in Verantwortung stehenden Erwachsenen 
in der Klimakrise zu artikulieren, öffentlich zu machen und damit in den 
politischen Diskurs einzubringen. Ein gelungenes Beispiel für diese Art 
theaterpädagogischer Praxis ist beispielsweise die in der Pandemie 2020 
entstandene Zoom-Inszenierung »We for Future« eines Jugendklubs am 
Theater an der Parkaue unter der Leitung von Joanna Praml.2 Das Stück 
geht von der Trauer der Jugendlichen aus, aufgrund der Pandemiebedin-
gungen ihr Stück zur Klimakrise nicht im Theater zeigen zu können und 
lässt die Jugendlichen in der Reflexion über ihre Handlungs(ohn)macht 
angesichts von Pandemie und Klimakatastrophe in authentischer Wei-
se verschiedene Affekte durchwandern: Trauer, Zorn, Verzweiflung, Ver-
leugnung und Hoffnung. 

Doch theaterpädagogische Produktionsverfahren allein sind keine Ga-
rantie für eine gelungene Verarbeitung der oben skizzierten affektiven 
Reaktionen angesichts gegenwärtiger multipler Krisen. Eine Vorausset-
zung ist, dass die Lehrpersonen sich der Zusammenhänge zwischen Af-
fekten, Affektregulierungen und Machtverhältnissen bewusst sind und 
selbst über eine emotionale Stabilität verfügen, die einen Raum halten 
kann. Hier haben Pädagog:innen verschiedene Möglichkeiten von »Aus-
weichbewegungen«: im theaterpädagogischen Kontext können sich die-
se beispielweise in einer grundlegenden Ablehnung von affektbeladenen 
Spielweisen und in einer entsprechenden Konzentration auf diskursive 
Zusammenhänge zeigen. Die schwedische Psychologin Maria Ojala, die 
eher die pädagogische Thematisierung der Klimakrise im Regelunter-
richt der Grundschule in den Blick nimmt, konstatiert, dass im Kontext 
der pädagogischen Thematisierung von Nachhaltigkeit und Klima oft-
mals eine Fokussierung auf Resilienz und Anpassung zu beobachten ist 
und so genannte negative Emotionen abgewertet werden. Ojala grenzt 
sich von diesem, ihrem Verständnis nach, »therapeutischen turn« in der 
Pädagogik ab und argumentiert, 

»that the one-sided focus on ›well-being‹ and ›adaptation‹ to societal 
demands in these educational models is a way to undercut social criti-
cism and instead turn the young into obedient consumers without the 

2	  	https://www.berlinerfestspiele.de/treffen-junge-szene/theatertreffen-der-jugend/
programm/2021/we-for-future-eine-recherche-zur-klimakrise

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

capacity to see the ›real‹ grounding of their unhappiness« (Ojala 2016: 
46).

Dem setzt Ojala eine kritische affektive Pädagogik entgegen, welche ne-
gative Emotionen als normale oder sogar gesunde Reaktionen auf Pro
bleme in der Gesellschaft begreift und bei Lernenden nicht die ›richtigen‹ 
(sozial anerkannten) Emotionen hervorrufen, sondern ihr Bewusstsein 
dafür entwickeln will, »warum man bestimmte Emotionen und Wün-
sche erlebt und andere nicht« (Ojala 2016: 52, übers. UP). Im Zentrum 
von Ojalas Überlegungen zum Umgang mit der Klimakrise steht Sorge, 
übersetzt mit »worry«, die unter psychologischer Perspektive als eine 
negative Emotion verstanden wird, gekennzeichnet durch »kognitives 
Grübeln über ungewisse zukünftige negative Ereignisse, begleitet von 
einem angstähnlichen negativen Affekt« (Ojala: 52, übers. UP). In Be-
zug auf empirische Forschungen stellt Ojala heraus, dass »die Sorge um 
das Klima mit der Neigung zusammenhängt, nach mehr Informationen 
über das Problem zu suchen« (Ojala: 47, übers. UP). Damit bildet die 
Sorge um das Klima für Ojala in pädagogischen Situationen nicht nur 
eine »wesentliche Bedingung des Menschsein[s] in der westlichen Gegen-
wart« (Dietrich/Uhlendorf 2020: 13), sondern auch den Ausgangspunkt 
für eine Aktivierung, nach weitergehenden Informationen und beispiels-
weise auch aktivistisch geprägten Handlungsmöglichkeiten zu suchen.

Diese Perspektive auf Sorge als spezifische Verbindung von auf die 
Zukunft gerichtetem Grübeln und angstähnlichen Emotionen öffnet 
den Blick für die affektiven Dimensionen einer Auseinandersetzung mit 
der Klimakrise in pädagogischen Feldern. Maria Ojala geht von einem 
an Foucault orientierten transformativen Lernbegriff aus (vgl. Ojala: 
41) und plädiert für die gesellschaftskritische Dekonstruktion von (in-
dividuell scheinenden) Mustern des Denkens und Fühlens. Über diesen 
Prozess soll sich ein kritisches Bewusstsein herausbilden, auf dessen 
Grundlage nicht nachhaltige Normen, Gewohnheiten und Strukturen 
erkannt und bewusst verändert werden können (vgl. ebd.). Damit lässt 
sich Ojala eher der oben skizzierten politisch-progressiven Perspektive 
auf die Klimakrise zuordnen. Aus der Perspektive einer künstlerisch-pä-
dagogischen Praxis verweise ich ergänzend dazu auf die Notwendigkeit 
der Bereitstellung von Räumen, in denen die mit der Klimakrise ver-
bundenen Affekte wie die Sorge um die eigenen Lebensgrundlagen oder 
die Trauer um das unwiederbringlich Verlorene (»climate grief«) über-
haupt erst einmal ausgedrückt und miteinander geteilt werden können. 
Denn die gesellschaftliche Stigmatisierung von ›negativen Emotionen‹ , 
wie oben erwähnt, führt zu deren Individualisierung und Verdrängung, 
was wiederum soziale Isolation, Suchtverhalten und Depression nach 
sich ziehen kann. 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

»Die Transformation nahezu aller Lebensbereiche erfordert Kollaborati-
on, Fürsorge und Solidarität. Nur mit emotionaler Offenheit lassen sich 
die Herausforderungen bewältigen, die sich noch weiter zuspitzen wer-
den. Trauer und Sorge benötigen Orte und Räume des künstlerischen 
Ausdrucks und des Austauschs. Kulturelle Bildung kann diese Räume 
öffnen« (Preuß 2023).

II. Sorgen füreinander als politische Praxis  
aktivistischer Theatergruppen

Mit der Thematisierung von Orten und Räumen eines weitgehend angst-
freien künstlerischen und sozialen Austauschs kommt die soziale Dimen-
sion von Sorge ins Spiel. Wie oben bereits angedeutet, braucht es be-
stimmte Fähigkeiten des Wahrnehmens, Fühlens und Kommunizierens, 
solche Räume auch in einer Weise zu etablieren, dass eine Atmosphäre 
entsteht, die Menschen Sicherheit gibt zu vertrauen. Eine Theaterarbeit, 
die diese Fähigkeiten nicht nur als Ergebnis individuell erbrachter Ent-
wicklungs-Leistungen betrachtet, sondern gleichzeitig auch ihre habi-
tuellen und damit sozialen Bedingungen in den Blick nimmt, wird sich 
unweigerlich auch mit den eigenen Produktionsbedingungen und Ar-
beitsweisen beschäftigen müssen. Eine Diskussion darüber findet sich 
derzeit besonders in einem Feld, das sich zwischen Theatervermittlung 
und freier Szene herausbildet (vgl. Pinkert 2022). Hier wird kontinuier-
lich an der Reflexion und Veränderung von Machtverhältnissen, Orga-
nisationsstrukturen, institutionellen Bedingungen, Inhalten und Ästhe
tiken gearbeitet. Die Auseinandersetzung mit dem Begriff der Sorge steht 
in diesem Diskussionszusammenhang jedoch noch am Anfang. 

Das Theater der Sorge

Ein expliziter Rückgriff auf den Sorgebegriff findet sich in der Projekt-
beschreibung eines »politisch gemachten Politischen Theaters« (Thamer/
Turnheim 2020: 248), das vom Theaterkollektiv »Europäische Gemein-
schaft für Kulturelle Angelegenheiten« 2013 im Rahmen einer Zusam-
menarbeit mit dem damals besetzten Athener Theater Embros als offenes 
Labor mit Akteuren verschiedener sozialer Felder durchgeführt wurde. 
Gegenstand der Arbeit war das Lehrstückfragment »Fatzer« von Ber-
tolt Brecht, also ein Text, der explizit für die Selbstverständigung (po-
litischer) Gruppen geschrieben worden ist. Ausgehend von den Erfah-
rungen einer - innerhalb kapitalistischer Werte - Nicht-Verwertbarkeit 
anstrebenden Arbeitsweise und der Formen ihrer Veröffentlichung ent-
werfen Florian Thamer und Tina Turnheim ein Modell für interaktive 

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

Theaterlabore als »Theater der Sorge«. Diese Theaterlabore arbeiten an 
einer gemeinsam formulierten Forschungsfrage in einer möglichst hierar
chiefreien Art und Weise. Dabei gibt es klar strukturierte Phasen des 
Trainings, des Theorieinputs, der spielerischen Praxis wie des gemeinsa-
men Feedbacks. Die Veröffentlichung der Arbeitsergebnisse (der ersten 
Phase) erfolgt in der gemeinschaftlich konzipierten öffentlichen theatra-
len Ausstellung (der zweiten Phase). In der darin stattfindenden Lecture 
Performance geht es darum, »den kollektiven Lernprozess zu kanalisie-
ren, künstlerisch zu gestalten und als vorläufiges Ergebnis einem Publi
kum zur Diskussion zu stellen« (Thamer/Turnheim 2020: 241). Erst in 
der dritten Phase geht es dann um die freiwillige Arbeit an einer wie-
derholbaren Theateraufführung. Im Mittelpunkt des Theaters der Sorge 
steht damit das gemeinsame Lernen von neuen Formen des Miteinander-
seins, -lernens und -lebens. Im Miteinander Zeit-Verbringen, im Sorgen 
um Verpflegung und den Erhalt des Probenortes lernen die Teilnehmen-
den auf einer »mikropolitischen Ebene« (ebd.: 252) wie solidarisches 
Miteinander beschaffen sein könnte. 

»Theater der Sorge ist vor allem auch eine Praxis der Aufmerksamkeit 
und Sensibilisierung, die Solidarität einübt und diese aktiv zeigt – sie 
nicht bloß bekundet – und Wert auf die Schaffung neuer und auf Dauer 
angelegter Beziehungsweisen mit unterschiedlichsten gesellschaftlichen 
Akteur*innen legt« (ebd.: 266). 

Welchen Status hat in dieser Perspektive eines Sich Sorgens-Um und ei-
nes Sorgens füreinander die Natur? In beiden bisher skizzierten Modi 
von Sorge, so meine Behauptung, liegt der Fokus auf der sozialen Per
spektive und damit auf der politischen Dimension der Klimakrise (s.o.). 
Natur erscheint damit eher als Hintergrund sozialer Zusammenhänge. 
Im Falle eines »Sorgens Um« rückt die unberechenbare und gravieren-
de Veränderung dieses bisher selbstverständlich vorausgesetzten Hinter-
grunds mit ihren lebensbedrohlichen Folgen für Menschen in den Fokus. 
Die Sorge um das Klima ist damit letztlich ein Sorgen um das eige-
ne Leben vor dem Hintergrund existenzbedrohender gesellschaftlicher 
Strukturen und deren überlastender Wirkung auf die Ökosysteme. Ein 
»Sorgen füreinander« begreift Natur eher auch als Grundlage sozialer 
Beziehungen und damit als (sekundäres) Handlungsfeld neu zu lernen-
der sozialer Beziehungsweisen, wie sie beispielsweise mit der Kreation 
»regenerativer Kulturen innerhalb der Gesellschaft« im Zusammenhang 
stehen (vgl. Darren Pih/Daze Aghaji 2022: 189, übers. UP). Im politisch-
aktivistischen Zusammenhang verbindet eine konsequente Anwendung 
von Sorge auf alle Aspekte menschlichen Zusammenlebens die Sorge um 
einander in sozialen Zusammenhängen damit selbstverständlich auch 
mit Selbstsorge und mit einer Sorge um die planetaren Lebensgrundla-
gen der lebendigen Erde (vgl. ebd.). 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Wenn man voraussetzt, dass die »Einmischung« dessen, »was bis-
her ruhig im Hintergrund geblieben war – die Landschaft« (vgl. Latour 
2017: 130) nach Latour das entscheidende Symptom der Klimakrise bil-
det, dann wäre zu fragen, wie diese »Landschaft« oder auch Natur als 
Akteur im Hier und Jetzt wahrgenommen werden kann. Oder anders 
gefragt: Wie kann Natur vom Objekt zur Mitspielerin bzw. wie kann 
Natur vom Hintergrund zum Gegenstand künstlerisch-pädagogischer 
Praxen werden? Ich wende mich damit im Folgenden eher der philoso-
phisch-anthropologischen Dimension der Diskurse im Kontext der Kli-
makrise zu, die die Positionierung des Menschen im Verhältnis zu Natur 
in den Mittelpunkt stellen. 

III. »Sorge für« –  
ein Zugang zu einer als fremd erlebten Natur

Die Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Status der Natur in 
künstlerisch-pädagogischer Praxis setzt im Kontext der Theaterpädago-
gik als erstes einen weiten Theaterbegriff voraus. Dieser betrachtet die in 
Räumen eines solidarischen Austauschs entstehende künstlerische Pra-
xis einer symbolischen Repräsentation von (affektiven) Anliegen einer 
Gruppe auf einer Bühne im Rahmen einer Eigenproduktion nur noch als 
eine Variante von Theater. Im Ergebnis des performative turn und einer 
Orientierung an der Öffnung des (bürgerlichen) Theaters zur Beteiligung 
des Publikums (Stichwort: Partizipation) sind in den letzten Jahren viel-
fältige Formate entstanden, die sich im Zusammenspiel zwischen Akteu-
ren und Zuschauenden ereignen. 

Die Organismendemokratie

In Bezug auf die Auseinandersetzung mit der Klimakrise wäre hier bei-
spielsweise die partizipative Installation »Welt-Klimakonferenz« von Ri-
mini Protokoll zu nennen, die 2014, im Vorfeld der Pariser Klimakonfe-
renz im Hamburger Thalia-Theater zur Aufführung kam.3 Ein anderes 
Beispiel für ein partizipatives Format der Auseinandersetzung mit der 
Klimakrise ist die als Feldversuch oder auch Labor betitelte »Organis-
mendemokratie« der freien Berliner Gruppe Club Real. Sie beschreibt 
das Projekt so: »Wem gehört die Stadt? Wer lebt auf öffentlichen Grün-
flächen und wer entscheidet, was dort passiert? Auf diese Fragen findet 
die seit 2019 bestehende Organismendemokratie auf der Grünfläche Os-
loer Str. 107/108 ganz neue Antworten. Alle hier ansässigen Lebewesen 

3	  	https://www.rimini-protokoll.de/website/de/project/welt-klimakonferenz

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

von der Schnecke über den Eschenahorn bis zum Wurzelknöllchenbak-
terium haben die gleichen politischen Rechte. […] Ein Ökosystem wird 
zur Demokratie der Organismen: Politikexperiment, durational perfor-
mance« (Organismendemokratie 2024).

Die Performance besteht aus drei wesentlichen Spielregeln, die sepa-
rat oder insgesamt gespielt werden können. A) Die erste Regel fordert 
alle Teilnehmenden auf, am gegebenen Ort alle lebenden Spezies in ei-
ner intensiven Annäherung aufzuspüren, zu untersuchen und entspre-
chend einer vereinfachten biologischen Klassifizierungsordnung in acht 
Kategorien (bzw. »Fraktionen«) einzuordnen. B) Die zweite Regel lädt 
(diesselben oder neue) Teilnehmer:innen ein, im Parlament mitzuarbei-
ten und jeweils eine Fraktion zu vertreten. – In Berlin vertreten z.B. 15 
Personen um die 300 Spezies in jährlich zwei bis drei Parlamentssitzun-
gen. Für diese Sitzungen werden pro Fraktion bestimmte Spezies ausge-
lost und deren Interessen dann auf einer Parlamentssitzung verhandelt. 
Dabei werden Beschlüsse gefasst, die zu einer Umgestaltung des Ortes 
führen: z.B. zur Beschneidung von Bäumen, um Vertretern der »Kräu-
ter, Gräser, Stauden« mehr Licht zu verschaffen oder zur Ersetzung eines 
Areals der Gräser mit Sand, um einer Spezies der »Gliederfüßler« besse-
re Nistbedingungen zu ermöglichen. C) Die dritte Regel sieht dann die 
Arbeit an der beschlossenen Umgestaltung vor. 

Die Organismendemokratie versteht sich als ein radikales Demokra-
tie-Experiment und zielt auf die explizite Einbeziehung von als Natur 
klassifizierten Spezies. Sie orientiert sich dabei an aktuellen Auseinan-
dersetzungen zur rechtlichen Vertretung mehr-als menschlicher Spezies, 
eines Konzeptes, das unter anderem auf Bruno Latours »Parlament der 
Dinge« zurückgeht. Wird Natur in der Organismendemokratie damit ein 
Subjektstatus, eine Wirkmacht (agency) zugesprochen? Wie wird hier das 
Verhältnis zwischen den menschlichen Akteuren und Natur konstruiert 
und wie kann die Art der Beziehung charakterisiert werden? Unter einer 
pädagogischen Perspektive erscheint Natur hier zunächst als das Frem-
de, das Unbekannte, das sich in unzählige, zumeist völlig übersehene Spe-
zies ausdifferenziert. Die Teilnehmer:innen am Projekt werden im ers-
ten Teil herausgefordert, genau zu beobachten und zuzulassen, dass sich 
ihr klischeebesetztes Bild des jeweiligen untersuchten Ortes in unzählige 
Einzelmomente auflöst. Dabei geht es weniger um eine ästhetische Erfah-
rung als um eine biologische Klassifizierung auf der Grundlage naturwis-
senschaftlichen Wissens. Im zweiten Teil des Spiels werden die Teilneh-
menden aufgefordert, sich in eine bestimmte Spezies einzufühlen, deren 
Bedürfnisse zu imaginieren und für diese innerhalb eines szenischen Set-
tings einzutreten. Und im dritten Schritt geht es um die zielgerichtete und 
bedürfnisgerechtere Umgestaltung eines Naturortes. Diese Schritte der 
A) Wahrnehmung und Identifikation, B) der Einfühlung in ein Phänomen 
der Natur und C) der (demokratisch) abgestimmten Umgestaltung von 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Naturorten hat starke Parallelen zu umweltpädagogischen Aktivitäten 
zur Verbesserung der Mensch-Natur-Beziehung. Im englischsprachigen 
Bereich wird hierfür der Begriff von »connectedness« genutzt. Connec-
tedness geht vom Befund der Nicht-Verbundenheit zwischen Menschen 
und Natur aus, fungiert damit als Zielsetzung für umweltpädagogische 
Projekte und bildet gleichzeitig das Instrumentarium für deren Erfolgs-
kontrolle. Dafür finden sich in der Literatur eine Vielzahl an psycholo-
gischen Studien, die connectedness in messbare Parameter untergliedern. 
Am bekanntesten ist hier die so genannte connectedness to nature scale 
(CNS). Deren 16 Parameter lassen sich in vier Kategorien zusammenfas-
sen: Freude an der Natur, Empathie für die Natur, Verantwortungsgefühl 
und Naturbewusstsein. Meiner Übersicht nach wird Connectedness vor 
allem mit Fürsorge für Natur in Beziehung gebracht, besonders in der 
Arbeit mit Kindern: »According to Mayer and Frantz[2021], ecologists 
argue that feeling connected to nature and caring about nature is a fun-
damental key in having people adopt positive environmental and eco-
logical behaviors. They believe people must care about something if they 
want to help save it!« (Wikipedia) Die pädagogische Intention, Fürsorge 
für die Natur zu entwickeln, wie sie sich auch in der »Organismendemo-
kratie« finden lässt, wäre mit dem Bild eines Gärtners/einer Gärtnerin 
zu fassen. Die Verbundenheit (connectedness) zwischen Gärtner:in und 
Garten mag tief sein, aber sie geht von einer nicht symmetrischen Bezie-
hung zwischen Mensch und Natur aus, in der dem Menschen die Hand-
lungs- und Gestaltungsmacht zugesprochen wird. In der Konstruktion 
des Menschen als Sorgegeber und der Natur als Sorgeempfängerin of-
fenbart sich (bis in die grammatische Struktur hinein) eine Konstruktion 
menschlicher (männlicher) Überlegenheit, die auf der Verabsolutierung 
menschlicher Fähigkeit zu rationaler Reflektion und ethischer Entschei-
dung basiert (vgl. Horn/Bergthaller 2019: 88). Der damit verbundene 
Topos ist der vom Menschen als »Verwalter und Hüter (steward) des 
Erdsystems« (ebd.). Fürsorge in diesem Sinne bedeutet »die ökologische 
Krise durch aktive Steuerung des eigenen Verhaltens wie des Erdsystems 
zu überwinden« (ebd.). Ich zitiere Jakob Augstein vom 26.11.23: »Wir 
müssen aus der Welt einen Garten machen. Also einen kontrollierten, ge-
ordneten Raum in dem die Natur nach unseren Wünschen und Bedürf-
nissen geformt ist« (Augstein 2023: 15).

Wenn das künstlerisch-partizipative Projekt der »Organismendemo-
kratie« mit seinem demokratischen Ansatz auch explizit betont, dass es 
die Bedürfnisse jeder Spezies eines Ortes auszuhandeln gilt, lassen sich 
die Praktiken, die das Projekt aufruft (wahrnehmen, identifizieren, klas-
sifizieren, verhandeln und umgestalten) letztlich als spezifische Form von 
Stewardship lesen: Die Teilnehmer:innen des Projektes werden zu idea-
len Gärtner:innen, die ihrer Sorge und Verantwortung für nicht-mensch-
liche Spezies durch deren genaue Kenntnis und durch die Fähigkeit zur 

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

Einfühlung in deren spezifische Bedürfnisse gerecht werden. Die »Orga-
nismendemokratie« ermöglicht damit eine Annäherung der Teilnehmen-
den an Natur. Die klaren Rahmen dieser Annäherung orientieren sich 
jedoch letztlich an den kulturellen Normen traditioneller Fürsorgever-
hältnisse. Indem den Teilnehmenden die Rolle von Sorgegebenden zu-
gewiesen wird, wird deren Erfahrungsmöglichkeit auch entsprechend 
formatiert. Das Fremde der Natur wird damit in diesem Projekt, das an 
dieser Stelle exemplarischen Charakter haben soll, zu einem Phänomen, 
das nach den gleichen Gesetzen funktioniert, wie die den Teilnehmen-
den bekannten westliche Gesellschaften, womit ein Assimilationsprozess 
stattfindet. Eine auf diese Art »gezähmte« Natur kann dann zum Gegen-
stand der Fürsorge werden. 

IV. Sorge als symmetrische Beziehung  
zwischen Mensch und Natur 

In der Kritik an künstlerisch-pädagogischen Projekten, die in der Ent-
wicklung von Naturverbindung vor allem auf Fürsorge im Sinne einer 
assimilierenden Beziehungsgestaltung setzen, werden andere Kategorien 
aufgerufen: Im Kontext des Sorgediskurses geht es um die Frage nach der 
Anerkennung der Andersheit der Natur und der Möglichkeit, ein sor-
gendes Verhältnis zu ihr oder besser mit ihr jenseits einer assimilieren-
den Praxis als Antwortgeschehen zu begreifen: »Das, was wir als Sor-
ge bezeichnen, ist an eine spezifische Art des Affiziertwerdens und eine 
Antwort auf diese Affektion gebunden« (Dederich: 2020: 21). Ein Leit-
begriff hierfür wäre derjenige der Relationalität, der sowohl im Sorge-
diskurs (vgl. Dietrich/Uhlendorf 2020: 11) als auch in der Anwendung 
auf Mensch-Natur Beziehungen im philosophischen Diskurs des Post-
humanismus diskutiert wird. In dieser philosophischen Schule, die der 
philosophisch-anthropologischen Perspektive innerhalb des Diskurses 
zum Anthropozän (s.o.) zugeordnet werden kann, wird vorgeschlagen, 
»sich von jeder Vorstellung einer ›Sonderstellung‹ des Menschen radikal 
zu verabschieden. Es geht darum, den Menschen ausschließlich als an-
thropos und damit als eine Lebensform unter anderen zu verstehen, ver-
strickt in Abhängigkeiten und Symbiosen, ohne die er nicht leben könnte 
und die sein Wesen definieren. »Human nature is an interspecies relati-
onship« (Tsing nach Horn/Bergthaller 2019: 91). Donna Haraway for-
dert in diesem Zusammenhang eine »Ausdehnung und Neukompositi-
on des Begriffs ›Verwandtschaft‹ [die sie] dadurch rechtfertigt, dass alle 
Erdlinge im tiefsten Sinn verwandt sind« (Haraway 2018: 142). Sie kon-
statiert, es sei »höchste Zeit, besser für Arten-als-Gefüge Sorge zu tra-
gen (nicht für Spezies, jede für sich)« (ebd.). Für die bildungstheoretische 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

Begründung und Entwicklung bildungspraktischer Modelle stellen die-
se Setzungen eine große Herausforderung dar. So gilt es einerseits, ko-
lonial strukturierte Naturbegriffe in der Bildungstheorie zu dekonstru-
ieren (vgl. Brinkmann in der Auseinandersetzung mit Humboldt4) und 
andererseits gilt es zu vermeiden, angesichts der Berücksichtigung von 
Natur als lebendigem Gegenüber in essentialistisches Denken zu ver-
fallen (vgl. Bilgi 2021: 306). Hier ist Grundlagenforschung gefragt. Als 
Vertreterin eines anwendungsbezogenen, künstlerisch-pädagogischen 
Faches sehe ich meine Aufgabe eher darin, in konzeptioneller und pro-
jektbezogener Weise konkrete Vorschläge zu erarbeiten und zu erpro-
ben, »wie […] das Menschliche am Schnittpunkt kulturell-natürlicher 
Welten neu verortet und der ethische Status des bisher Nicht-Mensch-
lichem in pädagogischen Begegnungen ausgelotet werden [kann]« (Bil-
gi 2021: 302).

Im Folgenden möchte ich deshalb auf Erkenntnisse aus meiner eigenen 
Praxis zu Performance und Landschaft zurückgreifen. Ich beziehe mich 
dabei zum einen auf ein Seminar an der Universität der Künste, das ich 
seit über zehn Jahren mit Studierenden der Theaterpädagogik durchfüh-
re (vgl. Pinkert 2023). Meine andere Referenz ist ein Forschungsprojekt 
unter den Titel »BeziehungsWeise Natur«, das unter meiner Leitung an 
einer Berliner Grundschule durchgeführt wurde. Unser Fokus lag auch 
hier auf einer Erprobung, in welcher Weise künstlerisch-pädagogische 
Verfahren geeignet sind, Kinder darin zu unterstützen mit Phänomenen 
einer Waldlandschaft in eine gleichberechtigte relationale Beziehung zu 
treten und diese performativ zu gestalten. In beiden Fällen orientierten 
wir uns an Beispielen aus der Performance Art und an der Beschreibung 
einer Resonanzbeziehung durch Hartmut Rosa (vgl. Rosa 2016). Drei 
Aspekte dieser Praxisprojekte möchte ich skizzieren. 

Performance und Landschaft

a) 	 In der Rahmung der Naturbegegnung geht es erstens, wie in je-
der künstlerisch-pädagogischen Praxis, um Ergebnisoffenheit und 
die Vermeidung der Vereinseitigung des Phänomens Natur auf eine 
prinzipiell positive ethische Qualität (vgl. Dittmer/Gebhard 2021: 

4	  	 Ich zitiere Malte Brinkmann (Präprint 11/23): »Humboldt bestimmt die 
Wechselwirkung zwischen Ich und Welt als die entscheidende Relation, in 
der und mit der Bildung möglich wird. Humboldt spricht in diesem Zusam-
menhang von Welt als Nicht-Mensch – eine Wendung, die Welt vom Men-
schen aus als etwas denkt, was dem Subjekt entgegensteht: Als Stoff der Re-
flexion, als Gegenstand des Handelns und als Vorstellung des Denkens – so 
Humboldts Dreischritt in ›Theorie der Bildung‹« (Humboldt 1869 zit. nach 
Brinkmann: o. S.)

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

12). Vielmehr zielt das Vorgehen darauf, Natur in ihrer Komplexi-
tät und Unverfügbarkeit (vgl. Rosa 2020) und damit Fremdheit er-
fahrbar zu machen. 

In der Arbeit mit den Studierenden begann das Seminar deshalb mit drei 
gestalteten Gängen durch den Wald, die jeweils andere Aspekte erfahr-
bar werden ließen. In der Arbeit mit den Kindern wählten wir den Zu-
gang über eine Rahmung von »Forschung«, die eine Aufmerksamkeit für 
den Wald als (auch gefahrvollen) spezifischen Erlebnisraum schuf und 
die Kinder unterstützte, sich auf verschiedene wahrnehmungsverändern-
de Aufgaben einzulassen. Wichtig war in beiden Fällen, alle emotionalen 
Reaktionen auf den Wald zu akzeptieren.

b) 	 Der zweite Aspekt ist die Ambivalenz zwischen einer erfahrungs-
orientierten, selbstbestimmten Naturbegegnung und einer pädago-
gischen Rahmung. Entsprechend des bildungstheoretischen Ansat-
zes der ästhetischen Bildung gilt auch für die Auseinandersetzung 
mit dem ›Gegenstand‹ Natur, dass die daraus resultierenden Erfah-
rungs- und Bildungsprozesse prinzipiell unverfügbar sind. 

In der Arbeit mit den Studierenden war deshalb eine längere Zeitspan-
ne individueller Naturbegegnung an einem selbstgewählten Ort zentral, 
in dem es um ein Sich-Aussetzen, um ein Verweilen, um ein Erleben 
ging. Vor dem Hintergrund unserer Verortung im Medium performativer 
Kunst habe ich den Studierenden für diese Phase ein Arbeitsblatt mitge-
geben, auf dem ich konkrete Wahrnehmungsstrategien und performative 
Praktiken vorgeschlagen habe, aber auch immer wieder an die Aufgabe 
erinnerte, »nichts zu tun«. Diese Vorschläge, die auf einen gleichberech-
tigten Dialog mit dem ausgewählten Landschaftsausschnitt ausgerichtet 
waren, forderten die Studierenden sehr heraus. Wie in den nachfolgend 
zitierten Reflexionen deutlich wird, haben sie um Dialogfähigkeit und 
Beziehung buchstäblich gerungen:

»Eine Schwere umgibt mich. /Der deutsche dunkle Wald – Brandenburg/
Will ich mich hiermit verbinden? /Kann ich dem Wald überhaupt begeg-
nen ohne ihn zu kennen?/Kein Ort ist neutral./Keine Natur ist neutral./
Sie speichert - sie ist geladen/Bedeutungsschwanger stehe ich im Wald 
und habe Angst zu romantisieren« (M.).

Resonanz, wie sie Hartmut Rosa beschrieben hat, ist keine Selbstver-
ständlichkeit. Es ist dafür zum einen notwendig, den Wald nicht nur als 
Gegenstand der Reflexion zu sehen, sondern die eigene leibliche Situiert-
heit innerhalb des Waldes wahrzunehmen und in ihrer Unverfügbarkeit 
anzuerkennen. Gleichzeitig gilt es die Unverfügbarkeit des Waldes anzu-
erkennen, denn »in der Begegnung mit diesem Fremden setzt dann ein 
dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein, 
der die Resonanzerfahrung konstituiert« (Rosa 2016: 317). 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

In der Arbeit mit den Kindern setzten wir auf ein Wechselspiel zwi-
schen freiem Spielen und Toben im Wald und einer Aufteilung in klei-
ne Gruppen, die wir als Teamer:innen mit verbundenen Augen durch 
den Wald führten und an ausgewählten Orten zu spezifischen sinnlichen 
Wahrnehmungen anregten. Wir folgten dabei im Dialog ihren Impulsen 
und Sinnbildungsprozessen. 

c) 	 Der dritte Aspekt ist das Wechselverhältnis zwischen Erleben und 
symbolisierendem Gestalten, Erfahren und Zeigen. 

Sowohl in der Arbeit mit den Studierenden als auch mit den Kindern 
spielte hier ein bewusstes Wechseln der Gestaltungsformen (Handeln 
im Wald und Zeichnen oder Schreiben im Studio) eine Rolle wie auch 
der Dialog mit Partner:innen, die die performativen Aktionen im Wald 
bezeugten und dessen Verdichtung zu einer kommunizierbaren szeni-
schen Situation durch agency unterstützten. Mit den Kindern haben wir 
kleine Aufführungssituationen im Wald organisiert, in denen sie in ih-
ren Kleingruppen den anderen zeigen konnten, was ›ihr‹ Ort für Hand-
lungen mochte bzw. wie sie sich an diesem Ort als einem temporären 
›Zuhause‹ verhalten. Die Verarbeitung in (Stand)Bildern und Erzählun-
gen erfolgte hier im Anschluss an die Forschungstage im Wald inner-
halb der Schule. 

Die Aktionen der Studierenden und der Kinder lassen sich als bewusst 
ausgeführte Folge einzelner Handlungen charakterisieren, die auf einen 
Teil der Landschaft (z.B. einen Baum, eine Wurzel oder einen bestimm-
ten Platz zwischen Bäumen) bezogen waren. Die Handlungsfolgen wa-
ren teilweise mimetisch, auf die (unmögliche) Anverwandlung in das 
Andere ausgerichtet oder sie bestanden in einem Handlungs-Dialog, der 
rituelle oder sehr expressive Züge hatte. Einige Studierende wie auch die 
Kinder orientierten sich an Praktiken der Annäherung an ›ihren‹ Ort im 
Sinne eines Heimisch-Machens. Sie markierten den Platz für bestimm-
te Handlungen (z.B. den Ein- und Ausgang, den Platz des Ruhens usw.) 
und fanden dabei zu originären Praktiken, die für sie für diesen Ort 
›stimmig‹ waren, wie z.B. das Knüpfen einer Decke aus Blättern. Dabei 
wurde mit expliziten Praktiken der Fürsorge gearbeitet, die die Positio-
nen von Sorgegeber:in und Sorgeempfänger:in wechselten:

 »Ich hatte das Gefühl, der Wald kümmerte sich um mich. Für manche 
Augenblicke war ich Teil davon, und gehörte dazu. Einmal bin ich ein-
geschlafen unter einem Baum. Ich fühlte mich sicher und geborgen. Ich 
fühlte mich nicht mächtig genug um für den Wald zu sorgen. Weil ich 
nichtmal weiß was er braucht« (M.).

Ich möchte behaupten, dass die Aktionen der Teilnehmer:innen als origi-
näre performative Dialoge im Sinne Rosas als »Antworten« auf eine in-
tensive Naturbegegnung beschrieben werden können. Sorge wurde dabei 

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

als wechselseitige Beziehung zwischen gleichberechtigten Sorgegeber:in-
nen und Sorgenehmer:innen erfahren. 

»Im Zusammenhang mit dem Ort [meiner Performance] hat Care eine 
Rolle gespielt, dass ich der Umgebung ›Nichts antun wollte‹. Damit mei-
ne ich, dass ich mich unwohl damit gefühlt habe durch mein menschli-
ches Handeln einzugreifen und die Umgebung zu verändern« (V.).

Es muss aber auch betont werden, dass sich das Erleben von Natur als 
einem Phänomen, das mit eigener – und damit unverfügbarer – Stim-
me spricht (Rosa 2016: 285), innerhalb dieser ästhetischen Praxis nicht 
ohne Voraussetzung einstellt. Die Qualität, in der Natur in dieser auf 
Symbolbildung orientierten Arbeit in ihren gelungenen Momenten zum 
großen Teil erlebt wird, kann als Zusammenschwingen »von Selbst und 
Welt« (ebd.: 31) im Sinne einer atmosphärischen ›Aufladung‹ beschrie-
ben werden. Darin wird Natur zu einer »Bühne für Selbstbegegnungen« 
(ebd.: 33) und »zum symbolischen Spiegel des Menschen« (ebd.). Die 
Fähigkeit, sich auf die Fremdheit der Natur (wie die des eigenen Selbst) 
in aller Offenheit einzulassen, setzt bestimmte Erfahrungen mit ästheti-
scher Praxis voraus:

»Die Bereitschaft sich verletzbar zu machen und sich mit Themen wie 
Endlichkeit und Vergänglichkeit zu beschäftigen, hatten für mich eine 
spannende Wechselwirkung mit der Natur. Ich war fasziniert von dem 
Dazwischen« (J.).

Fazit

Ich habe in diesem Text Auseinandersetzungen mit der Klimakrise in-
nerhalb einer künstlerisch-pädagogischen Praxis in Bezug auf die ihnen 
zugrunde liegenden Dimensionen eines Sich-Beziehens als verschiedene 
Modi von Sorge beschrieben: »Sich Sorgen um«, »Sorgen füreinander«, 
»Sorgen für« und » Sorge als symmetrische Beziehung zwischen Mensch 
und Natur«. Meine Absicht ist es, einer undifferenzierten Propagierung 
›einer‹ Sorgebeziehung zu Natur, bzw. zu nicht-menschlichen Spezies als 
Ausweg aus der Klimakrise zu begegnen. Meiner Überzeugung nach gilt 
es genauer zu analysieren, vor welchem diskursiven Hintergrund und 
mit welchen Praktiken in konkreten Projekten eine Sorgebeziehung zu 
Natur vorgeschlagen wird. So ist es meine Hoffnung, dass die hier bei-
spielhaft skizzierten künstlerisch-pädagogischen Praxen trotz ihrer Ori-
ginalität als Modelle verschiedener Beziehungsmodi begreifbar sind und 
die dringend notwendige weitere Auseinandersetzung mit Mensch-Na-
turbeziehungen innerhalb künstlerisch-pädagogischer Felder inspirieren. 

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

Literatur

Alexandrowicz, Conrad/Mary Anderson/Gloria Akayi Asoloko/Lara Aysal/
Tanja Beer/Soji Cole/Derek Davidson/Katrina Dunn/David Fancy/Den-
nis D. Gupa/Alexandra (Sasha) Kovacs/Rachel Rhoades/Kirsten Sadeghi-
Yekta/Caridad Svich/David Vivian (2021): »Epilogue: Theatre pedagogy 
and the climate crisis – a manifesto«, in: Alexandrowicz, Conrad/David 
Fancy (Hg.), Theatre Pedagogy in the Era of Climate Crisis, New York: 
Routledge, 204–208.

Augstein, Jakob (2023): »Wie düster wird die Zukunft«, der Freitag 46/2023, 
26.11.2023.

Bader, Pauline/Florian Becker/Alex Demirovic (2011): »Die multiple Krise – 
Krisendynamiken im neoliberalen Kapitalismus«, in: Alex Demirovic/Julia 
Dück/Florian Becker/Pauline Bader (Hg.), VielfachKrise. Im finanzmarkt-
dominierten Kapitalismus, Hamburg: VSA-Verlag, 11–28.

Bee, Julia/Gerko Egert (2020): »Experimente lernen, Techniken tauschen. 
Ein spekulatives Handbuch«, academia.eu 2020, https://www.academia.
edu/44219067/Experimente_lernen_Techniken_tauschen_Ein_spekulatives_
Handbuch_hrsg_von_Julia_Bee_und_Gerko_Egert?auto=download&e, (Zu-
griff: 10.5.2024).

Bilgi, Oktay (2022): »Eine pädagogische Exploration zu Ethiken der Mensch-
Tier-Beziehung im Anthropozän«, in: Thomas Senkbeil/Oktay Bilgi/Dieter 
Mersch/Christoph Wulf (Hg.), Der Mensch als Faktizität. Bielefeld: tran-
script, 301–316.

Bilgi, Oktay/Thomas Senkbeil/Dieter Mersch/Christoph Wulf (2022): »Ein-
leitung«, in: Thomas Senkbeil/Oktay Bilgi/Dieter Mersch/Christoph Wulf 
(Hg.), Der Mensch als Faktizität, Bielefeld: transcript, 9–24.

Brinkmann, Malte (2023): »Welterfahrung und Weltvernichtung. Phänomenolo-
gischen Überlegungen zu einer mundanen Theorie der Bildung«, researchgate.
net November 2023, https://www.researchgate.net/publication/375742404_
Welterfahrung_und_Weltvernichtung_Phanomenologischen_Uberlegungen_
zu_einer_mundanen_Theorie_der_Bildung?channel=doi&linkId=6558  
bbe33fa26f66f411ca12&showFulltext=true#fullTextFileContent (Zugriff 
15.08.2024).

Dederich, Markus (2020): »Ethik der Sorge: Verantwortung, Anerkennung, 
Gerechtigkeit im Zeichen radikaler Andersheit. Ein Versuch«, in: Corne-
lie Dietrich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropolo-
gien der Sorge im Pädagogischen, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 18–28.

Demos, T. J. (2016): Decolonizing Nature. Contemporary Art and the Poli-
tics of Ecology, Berlin: Sternberg Press.

Dietrich, Cornelie/Niels Uhlendorf (2020): »Einleitung«, in: Cornelie Diet-
rich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropologien der 
Sorge im Pädagogischen, Weinheim u. Basel: Beltz Juventa, 9–16.

Dietrich, Cornelie/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.) (2020): 
Anthropologien der Sorge im Pädagogischen, Weinheim u. Basel: Beltz 
Juventa.

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Dittmer, Arne/Ulrich Gebhard (2021): »Zur Unverfügbarkeit von Bildungs- 
und Erfahrungsprozessen am Beispiel Natur«, in: Ulrich Gebhard/Armin 
Lude/Andrea Möller/Alexandra Moormann (Hg.), Naturerfahrung und 
Bildung. Wiesbaden: Springer VS, 1–17.

Haraway, Donna (2018): Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im 
Chthuluzän, Frankfurt a. M.: Campus.

Horn, Eva/Hannes Bergthaller (2019): Anthropozän zur Einführung, Ham-
burg: Junius.

Hruschka, Ole (2016): Theater machen. Eine Einführung in die theaterpäd-
agogische Praxis, Wien u.a.: Böhlau.

Latour, Bruno (2017): Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das Neue Klima-
regime, Berlin: Suhrkamp.

Mayer, F. Stephan/Cynthia McPherson Frantz (2004): »The connectedness 
to nature scale: A measure of individuals’ feeling in community with na-
ture«, Journal of Environmental Psychology (2004/4), DOI:10.1016/j.jen-
vp.2004.10.001, 503–515.

Morton, Timothy (2016): Ökologie ohne Natur. Eine neue Sicht der Um-
welt, Berlin: Matthes & Seitz.

Ojala, Maria (2016): »Facing Anxiety in Climate Change Education: From 
Therapeutic Practice to Hopeful Transgressive Learning«, Canadian Jour-
nal of Environmental Education (2016), 41–56.

Organismendemokratie (2024): »Wo: Berlin Osloer Straße«, organismende-
mokratie.org 2024, https://organismendemokratie.org/wo/berlin-osloer-str/ 
(Zugriff: 16.10.2024).

Pih, Darren/Daze Aghaji (2022): »This Means it’s Time to Rebel – That’s the 
Beauty of This, You Know«, in: Darren Pih/Laura Bruni (Hg.), Radical 
Landscapes. Art, Identity and Activism, London: Tate, 186–193.

Pinkert, Ute (2023): »Landschaft als Spielort, Spielpartner und fremde Nähe«, in: 
Jens Oliver Krüger/Wiebke Waburg/Kristin Westphal/Micha Kranixfeld/Barba-
ra Sterzenbach (Hg.), Landschaft – Performance – Teilhabe. Ländliche Räume 
in kultureller Bildung und künstlerischer Praxis, Bielefeld: transcript, 55–74.

– (2022): »Transformation im Theater und Kultureller Bildung: Ein neues aktivis-
tisches Paradigma?«, kubi-online.de 2022, https://www.kubi-online.de/index.
php/artikel/transformation-theater-kultureller-bildung-neues-aktivistisches-
paradigma (Zugriff: 06.05.2024).

Preuß, Kristine (2023): »Berührbarkeit in der Kulturellen Bildung. Klima-
gerechtigkeit und gesellschaftliche Transformation im Spiegel von Kunst 
und Natur«, kubi-online.de 2023, https://www.kubi-online.de/artikel/
beruehrbarkeit-kulturellen-bildung-klimagerechtigkeit-gesellschaftliche-
transformation (Zugriff: 05.04.2023).

Rosa, Hartmut (2020): Unverfügbarkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
– (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhrkamp.
Thamer, Florian/Tina Turnheim (2020): »INTRAAKTIVE THEATERLA-

BORE – Theater der Sorge im Setting des ZRM3000«, in: Julia Bee/Ger-
ko Egert (Hg.): Experimente lernen, Techniken tauschen. Ein spekulatives 
Handbuch, Weimar u. Berlin: Nocturne, 233–269.

KLIMA. THEATER. PÄDAGOGIK

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Wikipedia (2024): »Connectedness to nature scale«, wikipedia.org 23.08.2024, 
https://en.wikipedia.org/wiki/Connectedness_to_nature_scale (Zugriff: 
17.09.2024).

UTE PINKERT

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223 - am 18.01.2026, 09:21:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

