Philosophisches Ballett

Von der Sprache des Unaussprechlichen

M. A. C. OTTO (FREIBURG I. BR.)

Drei Hasen tanzen im Mondschein
im Wiesenwinkel am See:

Der eine ist ein Léwe,

der andre eine Mowe,

der dritte ist ein Reh.

Drei Philosophen verstehen sich tanzend. Und der Philosoph,1 der
dies erzdhlt, hat seine und ihre Sprache gefunden.

Er muB} nicht "schweigen" iiber das, "wovon man nicht sprechen
kann".? Denn er hat gemerkt, daB genau dieses Unaussprechliche die
Sprache der Philosophie ist.

Es wird ihr konsequenterweise verwehrt, wenn sie ihre eigenen Re-
geln nicht wahrnimmt und dafiir, um Halt zu finden, sich denen der
Naturwissenschaft unterstellt. Das Ergebnis wird sein, da} ihr dort
nach und nach Wort um Wort entzogen wird, bis ihr keines mehr
bleibt.

Aufler dem letzten Wink, der an das sprachlos Zuriickgebliebene
erinnert, um sein Ausgeschiedensein zu besiegeln:

"Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das
Mystische."® Doch alles, was "sich zeigt", ist in die Atmosphire der
Sprache eingetreten.

Es hat, indem es sich zeigt, einen Mantel des Sichtbaren angezo-
gen, es hat einen Umrif, ein Gesicht, eine Aura — genug fiir die Spra-
che, um es mit ihm aufzunehmen.

Als solches braucht es nicht nur das "Mystische" im engen Sinn zu
sein. Alles, was selbst ist, das Positivsein jeden Dinges;4 alles, was
der Sprache etwas zu bieten hat, indem es ihr Widerstand leistet —
auch der Humor gehort dazu —, all das gibt sich der Sprache. Das Un-
aussprechliche "gibt es". Das Sein (als ob das nichts wire!) wird ihm

158

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"allerdings" zugesprochen; es bleibt auch nichts anderes iibrig, da es
doch "sich zeigt".

So weit, und weiter nicht, darf — muB} — also selbst der erniichtert-
ste, sprachkritischste, scharfaugigste Philosoph gehen, der sogar, der
sich den dazugehorigen Satz zu Herzen genommen hat:

Die richtige Methode der Philosophie wire eigentlich die: Nichts zu sagen,
als was sich sagen ldt, also Sdtze der Naturwissenschaft — also etwas, was
mit Philosophie nichts zu tun hat.

So hat Wittgenstein (7ractatus 6.53) das Ende der Philosophie ange-
kiindigt, probeweise erst, im Konjunktiv, noch im Irrealis, es "wire
eigentlich". Hitte er gedacht, was fiir eine Zukunft diesem Satz be-
schieden sein sollte?

Prophetisches sagt sich oft so leicht hin — und 148t sich dann nicht
mehr aufhalten. Wohl deswegen, weil es das Gespiir einer bereits an-
gebahnten Entwicklung ist, die einer — warnend oder resignativ oder
einstimmend — an einem friihen Punkt drastisch benennt. Was danach,
an einem viel spiteren Punkt schon ganz kiihl und beildufig etwa so
tont: Philosophie habe sich fortan dem Computerwesen abzulernen,
das mit dem Ritsel des Gehirns auch die unnétigen Problemballungen
wie BewuBtsein, Ich, Leben, Leiden, Schonheit restlos abarbeite. Ver-
endung der Philosophie als Hilfsarbeiterin in der Informatik in der
Theorien-Herstellungsabteilung.

Dies, sofern sich Philosophie wirklich selbst der Ideologie des
"Wissenschaftswissens" ergibt, "wonach es das einzig mogliche Wis-
sen ist, das alle iibrigen ausschalten soll"?

Alles iibrige Wissen, das betrife all das, was sich zeigt, weil es
selbst ist, eben das Unaussprechliche, das gemiB dem Tractatus-Satz
gerade noch festgestellt werden darf, um dann mit Schweigen bedeckt
zu werden. Sdtze der Wissenschaft sind hingegen Aussagen, die wir
gemacht haben, Theorien, die wir aufstellen, Sitze, die wir gesetzt
haben und als Gesetze handhaben: Sie sind freilich nicht selbst. Uber
sie kann weitergeredet werden.

Das Schweigen aber, das nach dieser Logik das Unaussprechliche
iiber die Grenze der Sprache, aus der Welt hinaus schickt, ist das
Pseudonym einer anderen Sprache mitten in der Welt, unter Beteili-
gung der wirklichen Welt;® dessen, was sich zeigt.’

159

am 25.01.2028, 11:45:08.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phianomenologisches Vorgehen unternimmt es, nach Heidegger, ge-
rade das ans Licht zu bringen, was sich nicht von selbst zeigt, und
iberlaBt die "Aufweisung von Seiendem, so wie es sich an ihm selbst
zeigt", seinem trivialen Offenliegen. So unterscheidet Heidegger den
vulgiren vom phanomenologischen Phianomenbegriff.®

Der "mystische" Zug des "Unaussprechlichen" in allem noch so
Gewohnlichen, das von sich aus ist, bleibt in diesem Zusammenhang
unbelichtet.

Wittgenstein hat im Sichselbstzeigen das ganzheitliche Vorwegge-
gebensein erspiht, seinerseits aber die Sprache davor umkehren las-
sen.

Das im Bewufitsein erscheinende Etwas, das sich beschreiben 146t,
zeigt zugleich sein unbeschreibliches Selbst: Es liegt in der Mitte des
BewuBtseins, in reinster Einfachheit, unentfaltbar, weil ein-filtig. Das
ist etwas anderes als die Verdecktheit dessen, "was in einem ausgezei-
chneten Sinne 'phdnomen' genannt werden muB" und einer "ausdriick-
lichen Aufweisung" bedarf, weil es sich "zunichst und zumeist gerade
nicht zeigt, was gegeniiber dem, was sich zunichst und zumeist zeigt,
verborgen ist . . ., das Sein des Seienden". Und weiter: Dies ist es, was
"in einem ausgezeichneten Sinne, aus seinem eigensten Sachgehalt
her fordert, phinomen zu werden" .’

Das Sein des Seienden kann aber nicht phdnomen werden, weil es
das phdnomen selbst ist. Jedoch, als Sein des Seienden, zur "aus-
driicklichen Aufweisung" aufgerufen, wird es iiber das je Seiende be-
reits jenem Einen, jenem "Sein" zugeleitet, das Gefahr lduft, auf die
oder jene skurrile Weise zum Gedankenpol zu werden, der als "Sein"
oder unter anderen Namen numinose Gewihrungen und Schickungen
austeilt.

Wihrend es doch, anders gesehen, schlicht die Vielzahl der Seien-
den — der einander bewirkenden und verwirkenden, ineinander ge-
wirkten — zu addieren im Begriff ist: dieses von Anfang an als Viel-
zihligkeit erfundene Sein. Dessen erschauernde Wirklichkeit' sich
im Selbstsein eines Jeden, in irgendwelcher Begrenzung faf3baren,
durch seinen Anfang identifizierbaren Seienden eigens bewdhrt.

"Es gibt allerdings Unaussprechliches . . ." Das gleitet nicht wolkig
tiber die Schroffen der Wirklichkeit, es ist geballt vor Augen, in Han-
den, in jedem Ding: sein Selbst; oder pleonastisch: sein Selbstsein.

160

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der eine ist ein Lowe,
der andre eine Mowe,
der dritte ist ein Reh.

1. Anfdangliche Identitdt und Seinkonnen im Andern

Drum, weil sie selbst sind, Individuen einer Gattung, konnen die drei
Hasen im Mondscheintanz zugleich Andere sein. Der Stamm ihres
gebiirtigen Hase-seins ist so stark. Ihre anfanghafte Identitit ist so ab-
solut. Eben drum, weil jedes Seiende mit dem andern verstrickt ist,
seine Qualitdten teilt, konnen die drei Hasen das Andere sein, wenn
sie es mogen.

Aber sie konnen es nicht immer. Die mannigfaltige Vielzahl des
Seienden legt sich in Zeit um. Wiirde ein Seiendes immerzu ein und
dasselbe Andere sein, so wiirde diese Bezeugung der Zuganglichkeit
des Anderen, die im Sein-als-Vielzahl griindet, verfilscht. Das Selbst
verlore sich an das Andere, wiirde seine Anfanglichkeit dementieren.
Nur voriibergehend, eine Weile, zur Abwechslung, kann eines, als
diese eine, das Andere sein, in Leid und Lust, in Konzentration und
Erbarmen, in Spiel und Tanz, im Mondschein.

Das Unaussprechliche, das sich zeigt, entspricht dem fundamenta-
len Sehvermogen des Bewuftseins: Es sieht in jedem Seienden dessen
Selbst, wie immer es sich im BewuBtsein konstituiert. Das Ding er-
scheint nicht nur; im Sichzeigen regt es sich, betont es sich, zeigt sich
vor, zeigt sich her.

Es macht jede wahnhafte Selbstiibertreibung des BewuBtseins zu-
schanden, beschdmt schon den Ansatz eines empirischen Idealismus,
und ebenso entschliipft es den Ausgriffen herrischer Objektivitdtsma-
nie. Es zeigt sich. Es behilt die Regie.

Eine Seite seiner Vielgestalt mag ins BewuBtsein fallen. Kein
Grund, ihre partielle Realitit als solche zu bezweifeln. Grund genug,
das Dunkelgebliebene unerfait zu wissen, ihm eine Mulde im Be-
wultsein offenzuhalten.

Das Wissen vom unaussprechlichen, méchtig geballten Selbst alles
Seienden macht die Philosophie bei aller Eigengesetzlichkeit ver-
wandt mit Mystik und Dichtung. DaB} die Sprache das Unaussprechli-
che stindig mit sich fiihrt, daB sie es hat, das macht sie tief und
schwingend. Sie umtanzt es. Sie hallt davon wider.

161

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ob sie wirklich Philosophen sind und nicht eher Mystiker, die drei
Hasen, die sich so ganz in Anderes transzendieren? Doch der Mysti-
ker ist im Uberstromen allein, die Hasen sind zu dritt, und sind ver-
stindigt. Sie wissen noch im Traum. Sie treiben ihr Spiel mit der
Sprache, sie mochten nicht ungereimt sein. Sie sind verabredet, daf3
sie sich reimen. Und lassen davon ihre duBerst disparate Wahl des
Andere-seins bestimmen. (Ein wenig wie Morgensterns "Wiesel", das
sich, zu seinem Ergétzen, mit dem "Kiesel" und dem "Bachgeriesel"
absichtsvoll zusammentut.)

Freilich sind die drei Philosophen-Hasen ins Gedicht gebannt, und
davon génzlich eingenommen. Es ist aber keine Gedankenlyrik daraus
geworden (die, wie eine Allegorie, nur eine Interpretation zuldft,
wihrend ein genuines Gedicht sich auf vielerlei Weisen ausschopfen
1aBt und doch unerschopft bleibt).

Drei Hasen tanzen im Mondschein
im Wiesenwinkel am See:

Der eine ist ein Lowe,

der andre eine Mowe,

der dritte ist ein Reh.

Wer fragt, der ist gerichtet,

hier wird nicht kommentiert,

hier wird an sich gedichtet;

doch fiihlst du dich verpflichtet,
erheb sie ins Geviert

und fiige dazu den Purzel

von einem Purzelbaum

und zieh aus dem Ganzen die Wurzel
und trdum den Extrakt als Traum.
Dann wirst du die Hasen sehen
im Wiesenwinkel am See,

wie sie auf silbernen Zehen

im Mond sich wunderlich drehen
als Lowe, M6éwe und Reh.

Indessen reckt ein Bedenken den Finger: ob denn die drei Hasen ein
gutes Beispiel fiir das Selbstsein des Seienden waren.

Ausgerechnet Hasen, die erfunden, ertrdaumt sind, nichts als Pro-
dukte der Phantasie, gehoren die nicht — gemdB der im Vorigen ge-

162

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

troffenen Unterscheidung — zur Kategorie der gemachten Aussagen,
der aufgestellten Theorien, iiber die sich erschépfend reden 14ft, weil
sie nicht selbst sind?

Nun ist es aber ein Vermogen der Dichtersprache: daf sie eine ei-
gene Art von Selbstseiendem schafft. Eben das ist das Kriterium ech-
ter Dichtung, und eben das ist der Grund, weshalb sie keine Aussagen
vorlegt, keine Interpretation aufzwingt, vielmehr ihren unaussprechli-
chen Kern — Signum des Selbstseins — behilt.

Daher ist Dichtung vornehmlich das, was aufmerksam macht auf
die Intensitdt der Dinge selbst, so dafl deren unergriindliches Wirk-
lichsein erschreckt, erschiittert, ergreift, bestrickt, entziickt.

Was im Tractatus-Satz Nr. 6.53 von der Philosophie ausgeschlos-
sen wird, ist die Philosophie selbst— die dort schlechterdings mit
Metaphysik gleichgesetzt wird.

Jedoch nicht das Was entscheidet dariiber, ob ein Denken Metaphy-
sik betreibt, sondern das Wie. Die Modalitit der Urteile und deren
Vermengung.

Uber alles, wovon man sprechen kann, kann man auch philoso-
phisch sprechen. Ob iiber Ewigkeit, iiber Zeit, oder das Gute, oder
iiber Hasen. Ohne daBl es metaphysisch zugeht in dem Sinn von Sub-
reption ungedeckter Begriffe in Tatsachenfolgen und Beweisgéngen.

Die Aufgabe der Philosophie wire also, sich selbst zu bestimmen.
Nicht ihre genuine Aufgabe freilich, aber die herausgeforderte, aus
der Notsituation, sich nicht mehr von selbst zu verstehen.

Die Frage Was ist das — die Philosophie?"' bezeichnet Heidegger
im Vortrag dieses Titels als "die geschichtliche Frage unseres abend-
landischen Denkens".

Jahre spdter formuliert Heidegger Das Ende der Philosophie und
erheischt ein erst noch zu erfragendes Denken, dessen Aufgabe "die
Preisgabe des bisherigen Denkens" wire,'> welches er kurzerhand —
dhnlich wie Wittgenstein — mit Metaphysik gleichsetzt.

Philosophie-Metaphysik ist, nach Heidegger, aus ihrer eigene Lo-
gik zum Ende gekommen, hat sich vollendet in der von ihr eingelei-
teten "Ausbildung der Wissenschaften", die sich danach aus der Hand
der Philosophie gelost und ihre Eigenstandigkeit "auf allen Gebieten
des Seienden" erlangt haben.

163

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indessen stellt Heidegger eine "Verwandlung des Denkens" in Aus-
sicht, denn mit dem Ende der Philosophie will er nicht das "Aufhéren
ihrer Weise des Denkens" zugeben.

Das "vermutete Denken" wiirde somit das abschlieBende Schwei-
gen des Tractatus brechen, es wiirde sich auf seine eigene Sprache
verstehen.

Dieses Denken, von Heidegger schon friiher als "besinnliches Den-
ken" im Gegensatz zum "rechnenden Denken" aus der Philosophie
aussortiert, hat deren Namen abgelegt (obgleich es "ithre Weise des
Denkens" behalten will).

Im Vortrag Das Ende der Philosophie fragt Heidegger also nach
der "Aufgabe", die dem Denken bleibt, zugleich nach diesem Denken
selbst, das "seine eigene Wandlung erst vorbereiten muf3".

Das Antragen der eingangs erwihnten Computermodelle an die
Philosophie ist von Heidegger vorausgreifend beiseitegeschoben:
"Vielleicht gibt es ein Denken, das niichterner ist als das unaufhalt-
same Rasen der Rationalisierung und das FortreiBende der Kyberne-
tik."

Im Lauf der Uberlegungen begegnet Heidegger bei Parmenides ei-
nem Gedanken, den er mit fliichtiger Ergriffenheit an sich zieht: es ist
das Herz der Aletheia. Es bedeutet, dafl "das Sichverbergen, die Ver-
borgenheit, die Lethe zur Aletheia gehért". Und "dann wire die Lich-
tung nicht bloe Lichtung von Anwesenheit, sondern Lichtung der
sich verbergenden Anwesenheit, Lichtung des sich verbergenden Ber-
gens".

Sogleich wickelt Heidegger diesen Fund in Fragen ein und geht
weiter. Da wird nicht nur das gesuchte Denken, sondern auch "die
Frage nach ihm in die Frage gestellt". Heidegger mochte nicht ange-
kommen sein.

Noch ein Fund wird ihm zuteil. Ein "Wink" des gewif} niichternen,
wissenschaftsfreundlichen Aristoteles (im IV. Buch seiner Metaphy-
sik, 1006a ft.): die apaideusia: "Es ist namlich Unerzogenheit, keinen
Blick zu haben dafiir, mit Bezug worauf es nétig ist, einen Beweis zu
suchen, in bezug worauf dies nicht notig ist."

Und wieder schiebt Heidegger den Fund ins Unbestimmte vor sich
her, er nimmt ihn nicht an. Die erste Frage, die er dazwischenschiebt,
wire konstruktiv, namlich "auf welche Weise dasjenige, was keines

164

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beweises bedarf, um fiir das Denken zugénglich zu werden, erfahren
werden soll?"

Das Denken ist in dieser Frage zu unterstreichen. Es ist ausgemacht
(was Heidegger zwar nicht erwéhnt), dal nicht Dichtung und nicht
Mystik von der Beweisnot zu befreien sind, denn das verstiinde sich
von selbst. Aber es bleibt die wichtige Frage: negativ nach der Ab-
grenzung des Beweisunbediirftigen vom Beweisbediirftigen, und po-
sitiv, auf welche eigene Weise das Nichtzubeweisende dem Denken
zugdnglich gemacht werden kann.

Nicht aber, wie es "erfahren werden soll". Denn hier setzt die
zweite Frage ein, die sich selbst ein paar phantastische Pramissen un-
terschiebt: Uber die Weise des Zugangs konne nur "die Eigenheit des-
sen entscheiden, was von uns verlangt, zugelassen zu werden".

Damit ist der Zirkel angelaufen. Wir konnen die Weise des Zu-
gédnglichmachens nicht aussinnen, weil das, was zugénglich gemacht
werden soll, a) noch gar nicht gegeben ist und b) sich uns erst gewih-
ren mufl; hier "verlangt" es obendrein, dal wir es "zulassen"; es war-
tet auf unsere Bereitschaft, und wir warten auf die Gewihrung seines
Deutlichwerdens.

Bleibt nur iibrig, den selbstgemachten Zirkel zur "gutgerundeten
Unverborgenheit" zu adeln. Aber Aristoteles, wenn anders sein
"Wink" heriiberreicht, meint dergleichen numina nicht. Bei ihm ist
beides vorausgesetzt, vorgegeben, das, wovon ein Beweis zu erbrin-
gen notig ist, und das, wovon dies nicht nétig ist. Das Seiende ist in
Hinsicht auf Beweis in zwei Arten geteilt.

Und die eine Art dessen, was "es gibt", kann auch das "Unaus-
sprechliche" heiflen, das der Philosophie gehort und allerdings keines
Beweises bedarf, von den Fragen und Antworten der Wissenschafts-
sprache nicht erreicht wird. "Wer fragt, der ist gerichtet", der ist der
apaideusia iiberfiihrt: "Denn Zweifel kann nur bestehen, wo eine Fra-
ge besteht; eine Frage nur, wo eine Antwort besteht, und diese nur,
wo etwas gesagt werden kann." (Tractatus 6.51)

Aber gesagt werden konnen nach Wittgenstein nur "Sétze der Na-
turwissenschaft". Doch statt daB er daraus die Konsequenz zieht, der
Philosophie das der Wissenschaft "Unaussprechliche" anzuvertrauen,
zieht er die andere, Philosophie in Wissenschaft aufzulgsen (wenig-
stens hier im Tractatus). Und bliebe es dabei, so wire das "Ende der

165

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie" besiegelt: ihr "Herz" hort auf zu schlagen. Es wire nicht
nétig, nach Aristoteles. Sie konnte auch ruhig ihren Namen behalten.

Das "Herz der Aletheia" war schon gefunden, war als das Verbor-
gene in die Lichtung gekommen; es ist das An-sich der Philosophie,
der Fund, der durch das Weitersuchen ungenutzt verrottet.

Hier wird nicht kommentiert,
hier wird an sich gedichtet.

2. Sein betont sich als Gernsein

Das ist es doch schon, was, weil unaussprechlich, nicht ein fiir allemal
und klipp und klar auszusagen geht, vielmehr in tausend Weisen
("Bald sind wir aber Gesang") vernehmbar gemacht werden kann, das
"Herz der Aletheia" als das der Wissenschaft verborgen bleibende
Selbst alles Wirklichen, das sich betonende Selbstsein, wie es sich im
Tonus des "Herzens" als Gernsein aussagt? Das Gernsein, "das die
Welt im Innersten zusammenhalt"?"

Die "Verwandlung des Denkens" wire dann die Abkehr von einer
"herzlosen" Philosophie, die den ihr entsprungenen Wissenschaften
nachhechelnd auf der Strecke bleibt.

Beherzte Philosophie beweist nicht, sie "erzahlt", was sich ihr
zeigt. Aber so, dal es "fiir das Denken zugénglich" ist. Weder Dich-
tung noch Wissenschaft noch Religion:

- Philosophie grenzt sich von Dichtung ab. Es werden keine Ge-
schichten erzihlt, sondern Denkvorginge; Einsichten werden auf den
Begriff gebracht, die Gedankenfolge ist um Strenge bemiiht, das heif}t
um Liickenlosigkeit, Offentlichkeit, das heiBt allgemeine Einsehbar-
keit, Konsequenz im Raum der Logik, sie ist auf sprachliche Korrekt-
heit analysierbar, iiberhaupt in allem Formalen korrigierbar.

- Nur bewiesen wird nichts. Beweise werden auf alleiniges, aus-
schlieBendes Zutreffen hin erstritten; sie sind der Wissenschaft abge-
treten.

- Personliche und historische Zeugnisse diirfen als Vernommenes,
Angehortes zur Illustration und Anregung, nicht zur Fundierung die-
nen. Was der Religion zur Griindung gerit, ist der Philosophie unter-

sagt.

166

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das unaussprechliche Selbstsein der Dinge ist das im Dunkel der
Wortlosigkeit stindig Mitgetragene, aber die Erzihlung darf es nicht
nachahmen, ist sie doch Sprache, aussprechlich. Aber sie wird viel-
leicht pulsieren und schwingen von dem, was ihr stets gehiitetes Herz,
ihre Reverenz an das Wirkliche, ist.

Bei Heidegger blitzt das Erzihlen ab. Er heftet es an die "Aufzdh-
lung" von Seiendem, wie es "sich innerhalb der Welt zeigt", "offen-
sichtlich ein vorphdnomenologisches 'Geschift', das phdnomenolo-

gisch nicht relevant sein kann. Gesucht wird aber das Sein"."*

3. Erzdhlendes Philosophieren als Sage
von der Wahrheit

Lassen wir diese Geringschatzung des Erzahlens in ihrer eigenen Ko-
hdrenz. Wie im Vorigen auseinandergelegt, sieht Heidegger im Sich-
zeigen weiter nicht als das irrelevante Herumliegen der Dinge, und
nicht das Sich als Selbst; und "gesucht wird" das Sein . . ., was auf der
andern Seite im Selbst als unaussprechliches Selbstsein schon immer
gefunden ist.

Zudem soll das philosophische Erzihlen allerdings mehr bedeuten,
kein "Aufzihlen", kein "Abschildern" von Dingen und Vorkommnis-
sen.

Durch ihre Kohidrenz werden die Einsichten jeweils zu einer Sage,
erzihlbar. So ist die philosophia perennis der Erzahlband all der man-
nigfaltigen Denkgénge durch die Zeiten. Jede Sage erzihlt die Welt
neu, je nachdem, mit welchem Wort sie beginnt.

Wie verschieden formieren sich die Sagen! Wie Fremdsprachen zu-
einander, die man erst geduldig lernen muf}. Verschiedene Verldufe,
verschiedene Grammatiken. Verschiedene Inhalte, verschiedenes Ter-
rain.

Bis man eines Tages merkt: Sie alle konvergieren auf dasselbe. Ja,
sie haben dasselbe im Sinn: die Wahrheit— die selbst nicht aus-
sprechbar, in keinem Wort und keinem System, keiner Sage und kei-
ner Aussage zu fassen ist, nichts von allem Sagbaren ist; aber an-
sprechbar in jedem Wort, das auf sie hinschaut. Dann weill man, was
das Verstehen ist: Teilhabe am gemeinsamen Selben. Und die frem-

167

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

desten Sagen werden einander freund, ndher oder ferner, noch im
Fremdbleiben. Kritische Abgrenzung wird dann als letztes Ergebnis
Beziehung stiften.

Versteht sich also die Philosophie als Sage und nicht als Wahrheit,
nicht als Recht-haben der Wahrheit, dann hat sie die Wahrheit begrif-
fen, die all die iiberholbaren wahren Sitze einrdumt und als Gesagtes
Vergangenes bewahrt.

Anders als Metaphysik, die mit zeitlosen Prinzipien und Festset-
zungen umgeht, ist das philosophische Erzihlen zeitlich. Es findet
jetzt statt, es spricht von dem, was einer gedacht hat, und 146t offen,
wer einen Gewinn davon in die Zukunft mitnehmen kann.

An die Stelle rechthaberischer GewiBheit, die den Impuls des Uber-
zeugens hergibt, tritt ein anderer Impuls: Wer von dem, was er ge-
dacht hat, noch immer bewegt ist, wird es gern erzidhlen. Er wird es
gern plausibel machen, beziehungsreicher ausstatten, weiterfiihren,
zum Zuhorer hiniibertragen: Der sieht immerhin, dal dieses Gedachte
denkbar ist. (Was nicht einmal wenig ist.) Und denkbar ist, was mit
allem anderen Denkbaren in einander tragender Beziehung steht.

Die drei Hasen zeigen die Denkbarkeit der stirksten Identitét, die
so unbekiimmert ist, da sie spielend zuzeiten das disparateste Andere
sein kann; sein, nicht darstellen, nicht "als ob" mit Konjunktiv; es
heiBt im Gedicht einfachhin "ist". Und eben dieses "ist" erscheint un-
vorstellbar. Aber darauf steht das Gedicht: "Doch fiihlst du dich ver-
pflichtet."

Wer es nicht lassen kann, dem Verstand eine Briicke zu bauen, dem
wird kein Argument geliehen, vielmehr ein Medikament. Er soll noch
draufsetzen. Sich noch mehr zumuten. Selber noch ein lachhaftes
Viertes zu den Dreien dazutun.

Ohne hier die scherzhaft empfohlene Prozedur im einzelnen auszu-
deuten — der kritische Zuhorer wird in den Traumzustand geleitet.
Dort weichen bekanntlich manche Barrikaden, und es leuchten Zu-
sammenhénge ein, die sonst total verfinstert sind.

Nun, da die Hemmung gefallen und der Zauber freigegeben ist,
kann das Mondsilber den Raum erfiillen.

Dann wirst du die Hasen sehen
im Wiesenwinkel am See,
wie sie auf silbernen Zehen

168

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Mond sich wunderlich drehen
als Lowe, Mowe und Reh.

Im Ernst? Dies sehen? Ist doch unmoglich. Entweder drei Hasen oder
Lowe, Mowe und Reh . .. Aber Sehen heifit: keine Fragen mehr ha-
ben.

Denn: Man sieht sie doch. Das Wort macht sichtbar. Was das opti-
sche Vorstellungsbild nicht kann, bringt das Wort zuwege. Es bringt
eine weitere Dimension in den Raum. Es ldBt mit einem Blick das
Wesen sehen, das ein anderes ist, und das, was es ist. Das Wort bringt
Wissen ein. Und 148t es sehen.

Man kann auch einen Menschen sehen, wie er ist, und zugleich,
nicht minder deutlich, worauf er aus ist. Beides ist wahr, beides ist an-
wesend. Beides ist er.

Nicht zu zihlen, was alles man im Leben ist — erprobt, ersehnt, er-
tanzt, in wen oder was man sich versenkt.

Man ist nicht eingesperrt in sein Gehduse, man hat Ausgang, wun-
dervolle Ausflugsmoglichkeiten. Und doch unabreiflbar der Anfangs-
gestalt innebleibend, von absoluter Anfinglichkeit, Angefangenheit
gezeichnet; sonst wire das Anderes-sein ereignislos, wire bloB ein
haltloses, jede Logik zerstérendes, weltauflsendes, unverldBliches,
unwahrhaftiges Wortbrechen.

Philosophie verkiindet keine Wahrheiten und behélt nicht Recht —
sondern den Blick auf die wortlose Wahrheit. Ideologien finden in ihr
keinen Boden.

Statt um Wabhrheit zu streiten — der "Streit" galt allzulange allzuviel
in der Philosophie — wird Gedachtes, Denkbares weitergegeben.

Die Kultur philosophischen Erzihlens verbindet die Einsamkeit des
Denkers aufs innigste mit der Gemeinsamkeit des Einanderbrauchens.
Der Erzihler braucht den Zuhorer. Und das Zuhéren erfordert viel
tiefere und wahrhaftigere, entschlossenere Bereitschaft als die schlag-
fertige Einwendung (die allzuoft einklagt, was sie iiberhért hat).

Das Weitergeben des Gedachten braucht das Schweigen des Zu-
horers, der beim Zuhoren nicht schon im Stillen redet, indem er sei-
nen Einsatz vorbereitet, um es "dem zuriickzugeben", was umgangs-
sprachlich bereits ein Streitwort ist.

Das Schweigen des Menschen ist nicht das der Dinge. Seines ist
das reine Horen. Es ist im Vernehmen das Nehmenkonnen.

169

am 25.01.2028, 11:45:08.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dieser Weise ist das miteinander Philosophieren nicht Dialog auf
Diskussion zu, eher das Weitergeben wie im Romischen Brunnen von
C. F. Meyer.

Jede der drei iibereinanderstehenden Brunnenschalen "nimmt und
gibt zugleich", aber keine gibt der Schale, von der sie nimmt, sondern,
wenn sie gefiillt ist, einer anderen.

Das wire das Gleichnis des erzidhlenden Philosophierens, des rei-
nen Gebens und reinen Nehmens.

Es schliefit das "Gesprach" nicht aus, die Antwort, das Gegenwort,
das wiederum ein Geben sein kann, zu seiner Zeit.

Eins, und alle verbindend, ist nur der weitergegebene Wasser-
strahl — das lebendige Wasser wahrhaftigen Denkens, von jedem
Empfanger eigenartig gefaflt und getont, in sein Wort begriffen — "und
stromt und ruht".

In der Ruhe des streitlosen Philosophierens wird vielleicht das pa-
thos des Herzens der aletheia deutlicher vernehmbar. Lachend und
leidend in allem Gesagten, unaussprechliche Einsamkeit — Bedingung
des Wirklichseins — erleidend im Selbstsein eines Jeglichen, und la-
chend iiber die erhabenen und drolligen Wort-Ténze der Philosophen
oder der Hasen,

wie sie auf silbernen Zehen
im Mond sich wunderlich drehen . . .

Anmerkungen

l CHR. MORGENSTERN, Drei Hasen. Eine groteske Ballade, in: Der Siindfloh, Felda-
fing: Buchheim Verlag o. J.
L. WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus 7.
Ebenda 6.522.
M.A. C. Ot10, Der Anfang, Freiburg/Miinchen: Alber 1975.
M. HENRY, Die Barbarei. Eine phidnomenologische Kulturkritik, Freiburg/Miin-
chen: Alber 1994, 116; vgl. hierzu die Vertiefung dieser Wissenschaftskritik bei:
R. KUHN, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphianomenologie ab-
soluter Subjektivitit als Affektivitit, Freiburg/Miinchen: Alber 1992, 487 ff.: Lebens-
welterkrankung als Barbarei und Wissenschaftspathos (Kap. VII, 3).

Von hier 148t sich vielleicht eine Briicke schlagen zum Verhéltnis der ausgeleerten
"formalisierten Daten-'Sprache’, die den Gegenstand nur noch als In-Formation er-

2
3
4
6]

170

am 25.01.2028, 11:45:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheinen 148t und nicht mehr als eingebettet ins '"Wort' (parole), das heift ins uran-
fangliche Sprechen-Kénnen, dem ein gewisser Taumel vor den Lebens- und Erkennt-
nismoglichkeiten nie ganz abgeht" (R. KUHN, Leiblichkeit als Lebendigkeit, 501,
ankniipfend an M. HENRY).

Das bloBie Zeigen, das ja vom Zeigenden wegweist, féllt in den Bereich der Funk-
tgonen Der Uhrzeiger zeigt nicht sich. Er konnte es, aber man nimmt es ihm nicht ab.

, Sein und Zeit, Ttbingen: Niemeyer 111963, 35.

° Ebenda 35.

Dle etwa jenen "Taumel" motiviert (vgl. Anm. 6).

! Pfullendorf: Neske 1956, 18.

Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens, in: Zur Sache des Den-
kens, Tiibingen: Neske 1976, 79 f.; im folgenden 61, 63, 66 f., 78 und 79 f.

Ob dies nicht ein wenig mit der "Freude" verwandt ist, "in die das Leid fortwahrend
iiberschwingt"? Vgl. M. HENRY, Die Barbarei, 215 und 6fters, zu dieser "Grundtona-
litdit des Lebens" — von HENRY und R. KUHN zu bemerkenswertem Rang erhoben,
llxber die wissenschaftsmaBig verordnete Insensibilitat.

Sein und Zeit, 63.

171

am 25.01.2028, 11:45:08. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495093637-158 - am 25.01.2026, 11:45:08.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

