
Philosophisches Ballett
Von der Sprache des Unaussprechlichen

M. A. C. Otto (Freiburg i. Br.)

Drei Hasen tanzen im Mondschein
im Wiesenwinkel am See:
Der eine ist ein Löwe,
der andre eine Möwe,
der dritte ist ein Reh.

Drei Philosophen verstehen sich tanzend. Und der Philosoph,1 der 
dies erzählt, hat seine und ihre Sprache gefunden.

Er muß nicht "schweigen" über das, "wovon man nicht sprechen 
kann".2 Denn er hat gemerkt, daß genau dieses Unaussprechliche die 
Sprache der Philosophie ist.

Es wird ihr konsequenterweise verwehrt, wenn sie ihre eigenen Re­
geln nicht wahmimmt und dafür, um Halt zu finden, sich denen der 
Naturwissenschaft unterstellt. Das Ergebnis wird sein, daß ihr dort 
nach und nach Wort um Wort entzogen wird, bis ihr keines mehr 
bleibt.

Außer dem letzten Wink, der an das sprachlos Zurückgebliebene 
erinnert, um sein Ausgeschiedensein zu besiegeln:

"Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das 
Mystische."3 Doch alles, was "sich zeigt", ist in die Atmosphäre der 
Sprache eingetreten.

Es hat, indem es sich zeigt, einen Mantel des Sichtbaren angezo­
gen, es hat einen Umriß, ein Gesicht, eine Aura - genug für die Spra­
che, um es mit ihm aufzunehmen.

Als solches braucht es nicht nur das "Mystische" im engen Sinn zu 
sein. Alles, was selbst ist, das Positivsein jeden Dinges;4 alles, was 
der Sprache etwas zu bieten hat, indem es ihr Widerstand leistet- 
auch der Humor gehört dazu -, all das gibt sich der Sprache. Das Un­
aussprechliche "gibt es". Das Sein (als ob das nichts wäre!) wird ihm 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"allerdings" zugesprochen; es bleibt auch nichts anderes übrig, da es 
doch "sich zeigt".

So weit, und weiter nicht, darf - muß - also selbst der emüchtert- 
ste, sprachkritischste, scharfäugigste Philosoph gehen, der sogar, der 
sich den dazugehörigen Satz zu Herzen genommen hat:
Die richtige Methode der Philosophie wäre eigentlich die: Nichts zu sagen, 
als was sich sagen läßt, also Sätze der Naturwissenschaft - also etwas, was 
mit Philosophie nichts zu tun hat.

So hat Wittgenstein (Tractatus 6.53) das Ende der Philosophie ange­
kündigt, probeweise erst, im Konjunktiv, noch im Irrealis, es "wäre 
eigentlich". Hätte er gedacht, was für eine Zukunft diesem Satz be- 
schieden sein sollte?

Prophetisches sagt sich oft so leicht hin - und läßt sich dann nicht 
mehr aufhalten. Wohl deswegen, weil es das Gespür einer bereits an­
gebahnten Entwicklung ist, die einer - warnend oder resignativ oder 
einstimmend - an einem frühen Punkt drastisch benennt. Was danach, 
an einem viel späteren Punkt schon ganz kühl und beiläufig etwa so 
tönt: Philosophie habe sich fortan dem Computerwesen abzulemen, 
das mit dem Rätsel des Gehirns auch die unnötigen Problemballungen 
wie Bewußtsein, Ich, Leben, Leiden, Schönheit restlos abarbeite. Ver- 
endung der Philosophie als Hilfsarbeiterin in der Informatik in der 
Theorien-Herstellungsabteilung.

Dies, sofern sich Philosophie wirklich selbst der Ideologie des 
"Wissenschaftswissens" ergibt, "wonach es das einzig mögliche Wis­
sen ist, das alle übrigen ausschalten soll".5

Alles übrige Wissen, das beträfe all das, was sich zeigt, weil es 
selbst ist, eben das Unaussprechliche, das gemäß dem Tractatus-Satz 
gerade noch festgestellt werden darf, um dann mit Schweigen bedeckt 
zu werden. Sätze der Wissenschaft sind hingegen Aussagen, die wir 
gemacht haben, Theorien, die wir aufstellen, Sätze, die wir gesetzt 
haben und als Gesetze handhaben: Sie sind freilich nicht selbst. Über 
sie kann weitergeredet werden.

Das Schweigen aber, das nach dieser Logik das Unaussprechliche 
über die Grenze der Sprache, aus der Welt hinaus schickt, ist das 
Pseudonym einer anderen Sprache mitten in der Welt, unter Beteili­
gung der wirklichen Welt;6 dessen, was sich zeigt.7

159

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologisches Vorgehen unternimmt es, nach Heidegger, ge­
rade das ans Licht zu bringen, was sich nicht von selbst zeigt, und 
überläßt die "Aufweisung von Seiendem, so wie es sich an ihm selbst 
zeigt", seinem trivialen Offenliegen. So unterscheidet Heidegger den 
vulgären vom phänomenologischen Phänomenbegriff.8

Der "mystische" Zug des "Unaussprechlichen" in allem noch so 
Gewöhnlichen, das von sich aus ist, bleibt in diesem Zusammenhang 
unbelichtet.

Wittgenstein hat im Sichselbstzeigen das ganzheitliche Vorwegge­
gebensein erspäht, seinerseits aber die Sprache davor umkehren las­
sen.

Das im Bewußtsein erscheinende Etwas, das sich beschreiben läßt, 
zeigt zugleich sein unbeschreibliches Selbst: Es liegt in der Mitte des 
Bewußtseins, in reinster Einfachheit, unentfaltbar, weil ein-fältig. Das 
ist etwas anderes als die Verdecktheit dessen, "was in einem ausgezei­
chneten Sinne 'phänomen' genannt werden muß" und einer "ausdrück­
lichen Aufweisung" bedarf, weil es sich "zunächst und zumeist gerade 
nicht zeigt, was gegenüber dem, was sich zunächst und zumeist zeigt, 
verborgen ist..., das Sein des Seienden". Und weiter: Dies ist es, was 
"in einem ausgezeichneten Sinne, aus seinem eigensten Sachgehalt 
her fordert, phänomen zu werden".9

Das Sein des Seienden kann aber nicht phänomen werden, weil es 
das phänomen selbst ist. Jedoch, als Sein des Seienden, zur "aus­
drücklichen Aufweisung" aufgerufen, wird es über das je Seiende be­
reits jenem Einen, jenem "Sein" zugeleitet, das Gefahr läuft, auf die 
oder jene skurrile Weise zum Gedankenpol zu werden, der als "Sein" 
oder unter anderen Namen numinose Gewährungen und Schickungen 
austeilt.

Während es doch, anders gesehen, schlicht die Vielzahl der Seien­
den- der einander bewirkenden und verwirkenden, ineinander ge­
wirkten - zu addieren im Begriff ist: dieses von Anfang an als Viel­
zähligkeit erfundene Sein. Dessen erschauernde Wirklichkeit10 sich 
im Selbstsein eines Jeden, in irgendwelcher Begrenzung faßbaren, 
durch seinen Anfang identifizierbaren Seienden eigens bewährt.

"Es gibt allerdings Unaussprechliches ..." Das gleitet nicht wolkig 
über die Schroffen der Wirklichkeit, es ist geballt vor Augen, in Hän­
den, in jedem Ding: sein Selbst; oder pleonastisch: sein Selbstsein.

160

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der eine ist ein Löwe, 
der andre eine Möwe, 
der dritte ist ein Reh.

1. Anfängliche Identität und Seinkönnen im Andern
Drum, weil sie selbst sind, Individuen einer Gattung, können die drei 
Hasen im Mondscheintanz zugleich Andere sein. Der Stamm ihres 
gebürtigen Hase-seins ist so stark. Ihre anfanghafte Identität ist so ab­
solut. Eben drum, weil jedes Seiende mit dem andern verstrickt ist, 
seine Qualitäten teilt, können die drei Hasen das Andere sein, wenn 
sie es mögen.

Aber sie können es nicht immer. Die mannigfaltige Vielzahl des 
Seienden legt sich in Zeit um. Würde ein Seiendes immerzu ein und 
dasselbe Andere sein, so würde diese Bezeugung der Zugänglichkeit 
des Anderen, die im Sein-als-Vielzahl gründet, verfälscht. Das Selbst 
verlöre sich an das Andere, würde seine Anfanglichkeit dementieren. 
Nur vorübergehend, eine Weile, zur Abwechslung, kann eines, als 
diese eine, das Andere sein, in Leid und Lust, in Konzentration und 
Erbarmen, in Spiel und Tanz, im Mondschein.

Das Unaussprechliche, das sich zeigt, entspricht dem fundamenta­
len Sehvermögen des Bewußtseins: Es sieht in jedem Seienden dessen 
Selbst, wie immer es sich im Bewußtsein konstituiert. Das Ding er­
scheint nicht nur; im Sichzeigen regt es sich, betont es sich, zeigt sich 
vor, zeigt sich her.

Es macht jede wahnhafte Selbstübertreibung des Bewußtseins zu­
schanden, beschämt schon den Ansatz eines empirischen Idealismus, 
und ebenso entschlüpft es den Ausgriffen herrischer Objektivitätsma­
nie. Es zeigt sich. Es behält die Regie.

Eine Seite seiner Vielgestalt mag ins Bewußtsein fallen. Kein 
Grund, ihre partielle Realität als solche zu bezweifeln. Grund genug, 
das Dunkelgebliebene unerfaßt zu wissen, ihm eine Mulde im Be­
wußtsein offenzuhalten.

Das Wissen vom unaussprechlichen, mächtig geballten Selbst alles 
Seienden macht die Philosophie bei aller Eigengesetzlichkeit ver­
wandt mit Mystik und Dichtung. Daß die Sprache das Unaussprechli­
che ständig mit sich führt, daß sie es hat, das macht sie tief und 
schwingend. Sie umtanzt es. Sie hallt davon wider.

161

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob sie wirklich Philosophen sind und nicht eher Mystiker, die drei 
Hasen, die sich so ganz in Anderes transzendieren? Doch der Mysti­
ker ist im Überströmen allein, die Hasen sind zu dritt, und sind ver­
ständigt. Sie wissen noch im Traum. Sie treiben ihr Spiel mit der 
Sprache, sie möchten nicht ungereimt sein. Sie sind verabredet, daß 
sie sich reimen. Und lassen davon ihre äußerst disparate Wahl des 
Andere-seins bestimmen. (Ein wenig wie Morgensterns "Wiesel”, das 
sich, zu seinem Ergötzen, mit dem ”Kiesel” und dem "Bachgeriesel” 
absichtsvoll zusammentut.)

Freilich sind die drei Philosophen-Hasen ins Gedicht gebannt, und 
davon gänzlich eingenommen. Es ist aber keine Gedankenlyrik daraus 
geworden (die, wie eine Allegorie, nur eine Interpretation zuläßt, 
während ein genuines Gedicht sich auf vielerlei Weisen ausschöpfen 
läßt und doch unerschöpft bleibt).

Drei Hasen tanzen im Mondschein 
im Wiesenwinkel am See: 
Der eine ist ein Löwe, 
der andre eine Möwe, 
der dritte ist ein Reh.
Wer fragt, der ist gerichtet, 
hier wird nicht kommentiert, 
hier wird an sich gedichtet; 
doch fühlst du dich verpflichtet, 
erheb sie ins Geviert 
und fuge dazu den Purzel 
von einem Purzelbaum 
und zieh aus dem Ganzen die Wurzel 
und träum den Extrakt als Traum.
Dann wirst du die Hasen sehen 
im Wiesenwinkel am See, 
wie sie auf silbernen Zehen 
im Mond sich wunderlich drehen 
als Löwe, Möwe und Reh.

Indessen reckt ein Bedenken den Finger: ob denn die drei Hasen ein 
gutes Beispiel für das Selbstsein des Seienden waren.

Ausgerechnet Hasen, die erfunden, erträumt sind, nichts als Pro­
dukte der Phantasie, gehören die nicht - gemäß der im Vorigen ge­

162

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


troffenen Unterscheidung - zur Kategorie der gemachten Aussagen, 
der aufgestellten Theorien, über die sich erschöpfend reden läßt, weil 
sie nicht selbst sind?

Nun ist es aber ein Vermögen der Dichtersprache: daß sie eine ei­
gene Art von Selbstseiendem schafft. Eben das ist das Kriterium ech­
ter Dichtung, und eben das ist der Grund, weshalb sie keine Aussagen 
vorlegt, keine Interpretation aufzwingt, vielmehr ihren unaussprechli­
chen Kem - Signum des Selbstseins - behält.

Daher ist Dichtung vornehmlich das, was aufmerksam macht auf 
die Intensität der Dinge selbst, so daß deren unergründliches Wirk­
lichsein erschreckt, erschüttert, ergreift, bestrickt, entzückt.

Was im Tractatus-Satz Nr. 6.53 von der Philosophie ausgeschlos­
sen wird, ist die Philosophie selbst- die dort schlechterdings mit 
Metaphysik gleichgesetzt wird.

Jedoch nicht das Was entscheidet darüber, ob ein Denken Metaphy­
sik betreibt, sondern das Wie. Die Modalität der Urteile und deren 
Vermengung.

Über alles, wovon man sprechen kann, kann man auch philoso­
phisch sprechen. Ob über Ewigkeit, über Zeit, oder das Gute, oder 
über Hasen. Ohne daß es metaphysisch zugeht in dem Sinn von Sub- 
reption ungedeckter Begriffe in Tatsachenfolgen und Beweisgängen.

Die Aufgabe der Philosophie wäre also, sich selbst zu bestimmen. 
Nicht ihre genuine Aufgabe freilich, aber die herausgeforderte, aus 
der Notsituation, sich nicht mehr von selbst zu verstehen.

Die Frage Was ist das - die Philosophie?11 bezeichnet Heidegger 
im Vortrag dieses Titels als "die geschichtliche Frage unseres abend­
ländischen Denkens".

Jahre später formuliert Heidegger Das Ende der Philosophie und 
erheischt ein erst noch zu erfragendes Denken, dessen Aufgabe "die 
Preisgabe des bisherigen Denkens" wäre,12 welches er kurzerhand- 
ähnlich wie Wittgenstein - mit Metaphysik gleichsetzt.

Philosophie-Metaphysik ist, nach Heidegger, aus ihrer eigene Lo­
gik zum Ende gekommen, hat sich vollendet in der von ihr eingelei­
teten "Ausbildung der Wissenschaften", die sich danach aus der Hand 
der Philosophie gelöst und ihre Eigenständigkeit "auf allen Gebieten 
des Seienden" erlangt haben.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indessen stellt Heidegger eine "Verwandlung des Denkens" in Aus­
sicht, denn mit dem Ende der Philosophie will er nicht das "Aufhören 
ihrer Weise des Denkens" zugeben.

Das "vermutete Denken" würde somit das abschließende Schwei­
gen des Tractatus brechen, es würde sich auf seine eigene Sprache 
verstehen.

Dieses Denken, von Heidegger schon früher als "besinnliches Den­
ken" im Gegensatz zum "rechnenden Denken" aus der Philosophie 
aussortiert, hat deren Namen abgelegt (obgleich es "ihre Weise des 
Denkens" behalten will).

Im Vortrag Das Ende der Philosophie fragt Heidegger also nach 
der "Aufgabe", die dem Denken bleibt, zugleich nach diesem Denken 
selbst, das "seine eigene Wandlung erst vorbereiten muß".

Das Anträgen der eingangs erwähnten Computermodelle an die 
Philosophie ist von Heidegger vorausgreifend beiseitegeschoben: 
"Vielleicht gibt es ein Denken, das nüchterner ist als das unaufhalt­
same Rasen der Rationalisierung und das Fortreißende der Kyberne­
tik."

Im Lauf der Überlegungen begegnet Heidegger bei Parmenides ei­
nem Gedanken, den er mit flüchtiger Ergriffenheit an sich zieht: es ist 
das Herz der Aletheia. Es bedeutet, daß "das Sichverbergen, die Ver­
borgenheit, die Lethe zur Aletheia gehört". Und "dann wäre die Lich­
tung nicht bloße Lichtung von Anwesenheit, sondern Lichtung der 
sich verbergenden Anwesenheit, Lichtung des sich verbergenden Ber­
gens".

Sogleich wickelt Heidegger diesen Fund in Fragen ein und geht 
weiter. Da wird nicht nur das gesuchte Denken, sondern auch "die 
Frage nach ihm in die Frage gestellt". Heidegger möchte nicht ange­
kommen sein.

Noch ein Fund wird ihm zuteil. Ein "Wink" des gewiß nüchternen, 
wissenschaftsfreundlichen Aristoteles (im IV. Buch seiner Metaphy­
sik, 1006a ff): die apaideusia: "Es ist nämlich Unerzogenheit, keinen 
Blick zu haben dafür, mit Bezug worauf es nötig ist, einen Beweis zu 
suchen, in bezug worauf dies nicht nötig ist."

Und wieder schiebt Heidegger den Fund ins Unbestimmte vor sich 
her, er nimmt ihn nicht an. Die erste Frage, die er dazwischenschiebt, 
wäre konstruktiv, nämlich "auf welche Weise dasjenige, was keines 

164

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beweises bedarf, um für das Denken zugänglich zu werden, erfahren 
werden soll?"

Das Denken ist in dieser Frage zu unterstreichen. Es ist ausgemacht 
(was Heidegger zwar nicht erwähnt), daß nicht Dichtung und nicht 
Mystik von der Beweisnot zu befreien sind, denn das verstünde sich 
von selbst. Aber es bleibt die wichtige Frage: negativ nach der Ab­
grenzung des Beweisunbedürftigen vom Beweisbedürftigen, und po­
sitiv, auf welche eigene Weise das Nichtzubeweisende dem Denken 
zugänglich gemacht werden kann.

Nicht aber, wie es "erfahren werden soll". Denn hier setzt die 
zweite Frage ein, die sich selbst ein paar phantastische Prämissen un­
terschiebt: Über die Weise des Zugangs könne nur "die Eigenheit des­
sen entscheiden, was von uns verlangt, zugelassen zu werden".

Damit ist der Zirkel angelaufen. Wir können die Weise des Zu­
gänglichmachens nicht aussinnen, weil das, was zugänglich gemacht 
werden soll, a) noch gar nicht gegeben ist und b) sich uns erst gewäh­
ren muß; hier "verlangt" es obendrein, daß wir es "zulassen"; es war­
tet auf unsere Bereitschaft, und wir warten auf die Gewährung seines 
Deutlichwerdens.

Bleibt nur übrig, den selbstgemachten Zirkel zur "gutgerundeten 
Unverborgenheit" zu adeln. Aber Aristoteles, wenn anders sein 
"Wink" herüberreicht, meint dergleichen numina nicht. Bei ihm ist 
beides vorausgesetzt, vorgegeben, das, wovon ein Beweis zu erbrin­
gen nötig ist, und das, wovon dies nicht nötig ist. Das Seiende ist in 
Hinsicht auf Beweis in zwei Arten geteilt.

Und die eine Art dessen, was "es gibt", kann auch das "Unaus­
sprechliche" heißen, das der Philosophie gehört und allerdings keines 
Beweises bedarf, von den Fragen und Antworten der Wissenschafts­
sprache nicht erreicht wird. "Wer fragt, der ist gerichtet", der ist der 
apaideusia überführt: "Denn Zweifel kann nur bestehen, wo eine Fra­
ge besteht; eine Frage nur, wo eine Antwort besteht, und diese nur, 
wo etwas gesagt werden kann." (Tractatus 6.51)

Aber gesagt werden können nach Wittgenstein nur "Sätze der Na­
turwissenschaft". Doch statt daß er daraus die Konsequenz zieht, der 
Philosophie das der Wissenschaft "Unaussprechliche" anzuvertrauen, 
zieht er die andere, Philosophie in Wissenschaft aufzulösen (wenig­
stens hier im Tractatus). Und bliebe es dabei, so wäre das "Ende der 

165

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie" besiegelt: ihr "Herz" hört auf zu schlagen. Es wäre nicht 
nötig, nach Aristoteles. Sie könnte auch ruhig ihren Namen behalten.

Das "Herz der Aletheia" war schon gefunden, war als das Verbor­
gene in die Lichtung gekommen; es ist das An-sich der Philosophie, 
der Fund, der durch das Weitersuchen ungenutzt verrottet.

Hier wird nicht kommentiert,
hier wird an sich gedichtet.

2. Sein betont sich als Gernsein

Das ist es doch schon, was, weil unaussprechlich, nicht ein für allemal 
und klipp und klar auszusagen geht, vielmehr in tausend Weisen 
("Bald sind wir aber Gesang") vernehmbar gemacht werden kann, das 
"Herz der Aletheia" als das der Wissenschaft verborgen bleibende 
Selbst alles Wirklichen, das sich betonende Selbstsein, wie es sich im 
Tonus des "Herzens" als Gernsein aussagt? Das Gernsein, "das die 
Welt im Innersten zusammenhält"?13

Die "Verwandlung des Denkens" wäre dann die Abkehr von einer 
"herzlosen" Philosophie, die den ihr entsprungenen Wissenschaften 
nachhechelnd auf der Strecke bleibt.

Beherzte Philosophie beweist nicht, sie "erzählt", was sich ihr 
zeigt. Aber so, daß es "für das Denken zugänglich" ist. Weder Dich­
tung noch Wissenschaft noch Religion:

- Philosophie grenzt sich von Dichtung ab. Es werden keine Ge­
schichten erzählt, sondern Denkvorgänge; Einsichten werden auf den 
Begriff gebracht, die Gedankenfolge ist um Strenge bemüht, das heißt 
um Lückenlosigkeit, Öffentlichkeit, das heißt allgemeine Einsehbar- 
keit, Konsequenz im Raum der Logik, sie ist auf sprachliche Korrekt­
heit analysierbar, überhaupt in allem Formalen korrigierbar.

- Nur bewiesen wird nichts. Beweise werden auf alleiniges, aus­
schließendes Zutreffen hin erstritten; sie sind der Wissenschaft abge­
treten.

- Persönliche und historische Zeugnisse dürfen als Vernommenes, 
Angehörtes zur Illustration und Anregung, nicht zur Fundierung die­
nen. Was der Religion zur Gründung gerät, ist der Philosophie unter­
sagt.

166

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das unaussprechliche Selbstsein der Dinge ist das im Dunkel der 
Wertlosigkeit ständig Mitgetragene, aber die Erzählung darf es nicht 
nachahmen, ist sie doch Sprache, aussprechlich. Aber sie wird viel­
leicht pulsieren und schwingen von dem, was ihr stets gehütetes Herz, 
ihre Reverenz an das Wirkliche, ist.

Bei Heidegger blitzt das Erzählen ab. Er heftet es an die "Aufzäh­
lung" von Seiendem, wie es "sich innerhalb der Welt zeigt", "offen­
sichtlich ein vorphänomenologisches 'Geschäft', das phänomenolo­
gisch nicht relevant sein kann. Gesucht wird aber das Sein".14

3. Erzählendes Philosophieren als Sage
von der Wahrheit

Lassen wir diese Geringschätzung des Erzählens in ihrer eigenen Ko­
härenz. Wie im Vorigen auseinandergelegt, sieht Heidegger im Sich- 
zeigen weiter nicht als das irrelevante Herumliegen der Dinge, und 
nicht das Sich als Selbst; und "gesucht wird" das Sein ..., was auf der 
andern Seite im Selbst als unaussprechliches Selbstsein schon immer 
gefunden ist.

Zudem soll das philosophische Erzählen allerdings mehr bedeuten, 
kein "Aufzählen", kein "Abschildem" von Dingen und Vorkommnis­
sen.

Durch ihre Kohärenz werden die Einsichten jeweils zu einer Sage, 
erzählbar. So ist die philosophia perennis der Erzählband all der man­
nigfaltigen Denkgänge durch die Zeiten. Jede Sage erzählt die Welt 
neu, je nachdem, mit welchem Wort sie beginnt.

Wie verschieden formieren sich die Sagen! Wie Fremdsprachen zu­
einander, die man erst geduldig lernen muß. Verschiedene Verläufe, 
verschiedene Grammatiken. Verschiedene Inhalte, verschiedenes Ter­
rain.

Bis man eines Tages merkt: Sie alle konvergieren auf dasselbe. Ja, 
sie haben dasselbe im Sinn: die Wahrheit- die selbst nicht aus­
sprechbar, in keinem Wort und keinem System, keiner Sage und kei­
ner Aussage zu fassen ist, nichts von allem Sagbaren ist; aber an­
sprechbar in jedem Wort, das auf sie hinschaut. Dann weiß man, was 
das Verstehen ist: Teilhabe am gemeinsamen Selben. Und die frem­

167

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


desten Sagen werden einander freund, näher oder ferner, noch im 
Fremdbleiben. Kritische Abgrenzung wird dann als letztes Ergebnis 
Beziehung stiften.

Versteht sich also die Philosophie als Sage und nicht als Wahrheit, 
nicht als Recht-haben der Wahrheit, dann hat sie die Wahrheit begrif­
fen, die all die überholbaren wahren Sätze einräumt und als Gesagtes 
Vergangenes bewahrt.

Anders als Metaphysik, die mit zeitlosen Prinzipien und Festset­
zungen umgeht, ist das philosophische Erzählen zeitlich. Es findet 
jetzt statt, es spricht von dem, was einer gedacht hat, und läßt offen, 
wer einen Gewinn davon in die Zukunft mitnehmen kann.

An die Stelle rechthaberischer Gewißheit, die den Impuls des Über­
zeugens hergibt, tritt ein anderer Impuls: Wer von dem, was er ge­
dacht hat, noch immer bewegt ist, wird es gern erzählen. Er wird es 
gern plausibel machen, beziehungsreicher ausstatten, weiterfiihren, 
zum Zuhörer hinübertragen: Der sieht immerhin, daß dieses Gedachte 
denkbar ist. (Was nicht einmal wenig ist.) Und denkbar ist, was mit 
allem anderen Denkbaren in einander tragender Beziehung steht.

Die drei Hasen zeigen die Denkbarkeit der stärksten Identität, die 
so unbekümmert ist, daß sie spielend zuzeiten das disparateste Andere 
sein kann; sein, nicht darstellen, nicht "als ob" mit Konjunktiv; es 
heißt im Gedicht einfachhin "ist". Und eben dieses "ist" erscheint un­
vorstellbar. Aber darauf steht das Gedicht: "Doch fühlst du dich ver­
pflichtet."

Wer es nicht lassen kann, dem Verstand eine Brücke zu bauen, dem 
wird kein Argument geliehen, vielmehr ein Medikament. Er soll noch 
draufsetzen. Sich noch mehr zumuten. Selber noch ein lachhaftes 
Viertes zu den Dreien dazutun.

Ohne hier die scherzhaft empfohlene Prozedur im einzelnen auszu­
deuten - der kritische Zuhörer wird in den Traumzustand geleitet. 
Dort weichen bekanntlich manche Barrikaden, und es leuchten Zu­
sammenhänge ein, die sonst total verfinstert sind.

Nun, da die Hemmung gefallen und der Zauber freigegeben ist, 
kann das Mondsilber den Raum erfüllen.

168

Dann wirst du die Hasen sehen 
im Wiesenwinkel am See, 
wie sie auf silbernen Zehen

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Mond sich wunderlich drehen
als Löwe, Möwe und Reh.

Im Emst? Dies sehend Ist doch unmöglich. Entweder drei Hasen oder 
Löwe, Möwe und Reh . .. Aber Sehen heißt: keine Fragen mehr ha­
ben.

Denn: Man sieht sie doch. Das Wort macht sichtbar. Was das opti­
sche Vorstellungsbild nicht kann, bringt das Wort zuwege. Es bringt 
eine weitere Dimension in den Raum. Es läßt mit einem Blick das 
Wesen sehen, das ein anderes ist, und das, was es ist. Das Wort bringt 
Wissen ein. Und läßt es sehen.

Man kann auch einen Menschen sehen, wie er ist, und zugleich, 
nicht minder deutlich, worauf er aus ist. Beides ist wahr, beides ist an­
wesend. Beides ist er.

Nicht zu zählen, was alles man im Leben ist - erprobt, ersehnt, er- 
tanzt, in wen oder was man sich versenkt.

Man ist nicht eingesperrt in sein Gehäuse, man hat Ausgang, wun­
dervolle Ausflugsmöglichkeiten. Und doch unabreißbar der Anfangs­
gestalt innebleibend, von absoluter Anfanglichkeit, Angefangenheit 
gezeichnet; sonst wäre das Anderes-sein ereignislos, wäre bloß ein 
haltloses, jede Logik zerstörendes, weltauflösendes, unverläßliches, 
unwahrhaftiges Wortbrechen.
Philosophie verkündet keine Wahrheiten und behält nicht Recht- 
sondern den Blick auf die wortlose Wahrheit. Ideologien finden in ihr 
keinen Boden.

Statt um Wahrheit zu streiten - der "Streit" galt allzulange allzuviel 
in der Philosophie - wird Gedachtes, Denkbares weitergegeben.

Die Kultur philosophischen Erzählens verbindet die Einsamkeit des 
Denkers aufs innigste mit der Gemeinsamkeit des Einanderbrauchens. 
Der Erzähler braucht den Zuhörer. Und das Zuhören erfordert viel 
tiefere und wahrhaftigere, entschlossenere Bereitschaft als die schlag­
fertige Einwendung (die allzuoft einklagt, was sie überhört hat).

Das Weitergeben des Gedachten braucht das Schweigen des Zu­
hörers, der beim Zuhören nicht schon im Stillen redet, indem er sei­
nen Einsatz vorbereitet, um es "dem zurückzugeben", was umgangs­
sprachlich bereits ein Streitwert ist.

Das Schweigen des Menschen ist nicht das der Dinge. Seines ist 
das reine Hören. Es ist im Vernehmen das Nehmenkönnen.

169

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dieser Weise ist das miteinander Philosophieren nicht Dialog auf 
Diskussion zu, eher das Weitergeben wie im Römischen Brunnen von 
C. F. Meyer.

Jede der drei übereinanderstehenden Brunnenschalen "nimmt und 
gibt zugleich", aber keine gibt der Schale, von der sie nimmt, sondern, 
wenn sie gefüllt ist, einer anderen.

Das wäre das Gleichnis des erzählenden Philosophierens, des rei­
nen Gebens und reinen Nehmens.

Es schließt das "Gespräch" nicht aus, die Antwort, das Gegenwort, 
das wiederum ein Geben sein kann, zu seiner Zeit.

Eins, und alle verbindend, ist nur der weitergegebene Wasser­
strahl - das lebendige Wasser wahrhaftigen Denkens, von jedem 
Empfänger eigenartig gefaßt und getönt, in sein Wort begriffen - "und 
strömt und ruht".

In der Ruhe des streitlosen Philosophierens wird vielleicht das pa- 
thos des Herzens der aletheia deutlicher vernehmbar. Lachend und 
leidend in allem Gesagten, unaussprechliche Einsamkeit - Bedingung 
des Wirklichseins - erleidend im Selbstsein eines Jeglichen, und la­
chend über die erhabenen und drolligen Wort-Tänze der Philosophen 
oder der Hasen,

wie sie auf silbernen Zehen
im Mond sich wunderlich drehen ...

Anmerkungen

1 Chr. Morgenstern, Drei Hasen. Eine groteske Ballade, in: Der Sündfloh, Felda­
fing: Buchheim Verlag o. J.

L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus 7.
3 Ebenda 6.522.
4

M. A. C. Otto, Der Anfang, Freiburg/München: Alber 1975.
M. Henry, Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik, Freiburg/Mün­

chen: Alber 1994, 116; vgl. hierzu die Vertiefung dieser Wissenschaftskritik bei: 
R. Kühn, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphänomenologie ab­
soluter Subjektivität als Affektivität, Freiburg/München: Alber 1992, 487 ff.: Lebens­
welterkrankung als Barbarei und Wissenschaftspathos (Kap. VII, 3).

Von hier läßt sich vielleicht eine Brücke schlagen zum Verhältnis der ausgeleerten 
"formalisierten Daten-’Sprache', die den Gegenstand nur noch als In-Formation er­

170

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinen läßt und nicht mehr als eingebettet ins 'Wort' (parole), das heißt ins uran­
fängliche Sprechen-Können, dem ein gewisser Taumel vor den Lebens- und Erkennt­
nismöglichkeiten nie ganz abgeht” (R. Kühn, Leiblichkeit als Lebendigkeit, 501, 
anknüpfend an M. Henry).

Das bloße Zeigen, das ja vom Zeigenden wegweist, fällt in den Bereich der Funk­
tionen. Der Uhrzeiger zeigt nicht sich. Er könnte es, aber man nimmt es ihm nicht ab.
8 Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 111963, 35.
9 Ebenda 35.

Die etwa jenen "Taumel" motiviert (vgl. Anm. 6).
11 Pfullendorf: Neske 1956, 18.
12 Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens, in: Zur Sache des Den­
kens, Tübingen: Neske 1976, 79 f.; im folgenden 61, 63, 66 f., 78 und 79 f.

Ob dies nicht ein wenig mit der "Freude" verwandt ist, "in die das Leid fortwährend 
überschwingt"? Vgl. M. Henry, Die Barbarei, 215 und öfters, zu dieser "Grundtona­
lität des Lebens" - von Henry und R. Kühn zu bemerkenswertem Rang erhoben, 
über die wissenschaftsmäßig verordnete Insensibilität.
14 Sein und Zeit, 63.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-158 - am 25.01.2026, 11:45:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

