5. Animalische Verbindungen: Transgressionen
der natiirlichen Ordnung der Dinge

It matters what matters we use to
think other matters with; it matters
what stories we tell to tell other stories
with; it matters what knots knot knots,
what thoughts think thoughts, what
descriptions describe descriptions,
what ties tie ties. It matters what stories
make worlds, what worlds make stories.
—— Donna ). Haraway, Staying with the
Trouble, 2016

Im Frithjahr 1931 sorgte eine seltsame Nachricht fiir Schlagzeilen in der 6s-
terreichischen Tagespresse. Gleich mehrere Zeitungen berichteten tiber eine
sensationelle Operation, zu deren Protagonist_innen neben dem Patienten
und einem angesehenen Wiener Chirurgen auch ein schwarzer Widder zahl-
te.! Am Anfang dieser Geschichte stand laut den Zeitungen der Wunsch von

1 Es ist denkbar, dass es sich bei diesem unbenannten Chirurgen —»ein[em] Professor
der Wiener Schule, dessen Name internationalen Klang hat« (»Eine Frau zum Mann
operiert« 1931: 2) — um den Gynakologen Josef Halban gehandelt haben kénnte, der
zwischen 1910 und 1937 als Primarius am Wiedner Spital arbeitete. Uber Halban kur-
sierte bereits einige Jahre zuvor die Meldung, er habe die erste »echte Geschlechts-
umwandlung« am Menschen durchgefiihrt. Laut den Zeitungsberichten handelte es
sich damals um eine intergeschlechtliche Person, die sich als Frau identifizierte, de-
ren Kérper intergeschlechtliche beziehungsweise als s méannlich« klassifizierte Merk-
male aufwies. Durch eine Transplantation weiblicher Keimdriisen habe Halban »dem
Als-ob-Weib die volle Weiblichkeit« verschafft. Halban selbst lied jedoch einige Ta-
ge nach Bekanntwerden der Operation, welche gleich von mehreren Tageszeitungen
aufgegriffen wurde, eine Feststellung veroffentlichen, in der er sich von den Darstel-
lungen und Interpretationen der von ihm durchgefiihrten Operation distanzierte, oh-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

R.,” ein tierisches Keimdriisen-Transplantat zu erhalten, so »daf3 [er seinen]
Korper durch eine Operation im Sinne [seiner] geistigen Anlage verminn-
liche«. (»Eine Wiener Malerin« 1931: 5) Mit diesem Ansinnen hatte sich R.
jahrelang wiederholt an den Schinbrunner Tiergarten gewandt, mit der Bitte,
eines der dort gehaltenen Tiere als Organspender fiir eine solche Operation
bereitzustellen. Zweifelsohne inspiriert durch Steinachs Forschungen aber
auch durch die Experimente des franzésischen Chirurgen Serge Voronoff, der
an Steinach angelehnt Verjiingungsoperationen durch Keimdriisentransplan-
tate von Affen durchfiihrte (vgl. Hamilton 1986), »sprach [R.] von einem Affen,
ein andermal von einem Léwen und sogar von einem Adler, den [er] zu diesem
Zweck auftreiben werde« (»Eine Wiener Malerin« 1931: 5). Die Leitung des
Tiergartens lehnte diese Gesuche jedoch mit Verweis auf die Hochwertigkeit
dieser Tiere wiederholt ab. Schlussendlich machte sich R.s Hartnackigkeit je-
doch bezahlt und der Schonbrunner Tiergarten willigte ein, ihm einen schwarzen
Widder, »ein dreieinhalbjihriges Tier aus der Schénbrunner Schafzucht [...];
eine ganz kommune Rasse mit schwarzem Fell, deren minnliche Tiere stark
nach riickwirts gebogene Horner tragen« (»Eine Frau zum Mann operiert«
1931: 2), fiir ein Keimdriisentransplantat zu iiberlassen.

Diese heute vielleicht bizarr anmutende Nachricht passt nicht in die do-
minanten Erzdhlstrukturen der trans® Vergangenheit, ist sie doch weder eine
romantische Erzihlung noch eine Tragddie (Chu/Drager 2019: 104f.; Keegan
2022: 24f.). Doch wie Zavier Nunn betont: »This over-attachment to the seri-
ous renders many histories unacceptable, asynchronous, and ultimately dan-
gerous (lest they devalue the gravity of the situation) to projects of recovery
and memorialisation« (Nunn 2024: 193). R. erscheint weder als ein authenti-
sches, tapferes, aufrichtiges, ernsthaftes, noch »gutes« trans* Subjekt. Doch
R.s Geschichte zeigt mitunter, wie stark Techniken der »Geschlechtsumwand-
lung« bereits Anfang des 20. Jahrhunderts reglementiert wurden. So benétig-
te R. nicht nur die Empfehlungsschreiben mehrerer Arzte, um iiberhaupt Zu-
gang zu einer solchen Operation zu erhalten. Anzunehmen ist, dass dies nicht

ne jedoch stattdessen ein korrigierendes Narrativ anzubieten (vgl. Finkler 1928b; »Die
erste Geschlechtsumwandlung«1928).

2 Die analysierten Zeitungsberichte bezeichnen R. wiederholt als »Frau«, welche sich
»seit der Kindheit als Mann fithle«. An diese Narration kritisch anknipfend, habe ich
mich dazu entschieden, lediglich das von der historischen Berichterstattung tberlie-
ferte Initial des Nachnamens zu verwenden —auch weil mir kein anderer Vorname be-
kannt ist—, und dort wo die historischen Quellen weibliche Personalpronomina ver-
wenden, diese durch mannliche zu ersetzen.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

nur mit immensen Kosten, sondern auch mit Erfahrungen medizinischer und
pathologisierender Gewalt verbunden war. Dariiber hinaus musste R. auch ei-
ne vom Glauben an den Erfolg einer solchen Behandlung getragene Ausdauer
und Beharrlichkeit an den Tag legen, um das tierische Organmaterial zu er-
halten. Zwei weitere Details werden mich im Verlauf dieses Kapitels noch be-
schiftigen: Zum einen, dass dem Widder im Vergleich zu Affe, Léwe und Adler,
welche symbolisch hiufig fiir Macht, Nation und Maskulinitit einstehen, ein
niedrigerer Wert zugeschrieben und das Tier deshalb fiir eine solche Operati-
on zur Verfiigung gestellt wurde. Zum anderen, dass sich R. mitjenem Gesuch
anden Zoo als einen primédren Ort der kolonialen Eroberung und der Staatsge-
walt (vgl. Hayward/Gossett 2017: 15) wandte statt beispielsweise an eine land-
wirtschaftliche Tierzucht. Hier deutet sich bereits an, auf welche Art und Wei-
se das Begehren nach »Geschlechtsumwandlung« einerseits von einem »can-
nibalistic and erotic hunger« (Amin 2020: 57) fiir die Driisen der »Anderen«
animiert wurde und andererseits in die komplexen Register kolonialer Fanta-
sien und biopolitischer Macht eingelassen war. Dies wird nur dann sichtbar,
wenn wir uns auf die fliichtigen und fragmentierten Uberlieferungen von R.s
Geschichte mitsamt aller ihrer kuriosen und absurden Anekdoten einlassen,
statt sie als schlechtes und sensationalistisches Beispiel historischer Medien-
berichterstattung beiseitezuschieben.

Dabei war die wirkliche Sensation, die die Zeitungsartikel itber R. animier-
te, weniger seine Person als vielmehr die erfolgte Operation. Dies ist unter
anderem auch ein Indiz dafiir, dass die Transplantation nicht nur faszinier-
te, sondern auch als Errungenschaft der modernen Medizin gefeiert wurde.
So beschreiben die Artikel detailliert den Ablauf der Operation, wihrend derer
R. und der Widder gleichzeitig auf dem Operationstisch lagen und die »noch
lebenswarmen Driisen« (»Eine Frau zum Mann operiert« 1931: 1.) von einem
Korper in den anderen transplantiert wurden. Die Vorstellung, dass diese tie-
rischen Driisen lediglich in die Bauchdecke des menschlichen Korpers einge-
niht werden miissten, um dort ihre innersekretorische Wirksamkeit zu ent-
falten und den Korper von R. zu »verminnlichenc, beruht nicht nur auf den
von Steinach an Ratten und Meerschweinchen entwickelten Operationstech-
niken, sondern auch auf den damit verbundenen Epistemologien des endo-
krinen Kérpers und der »Pubertitsdriise«. Wihrend Steinachs experimentelle
Operationen jedoch lediglich die an Tieren entwickelten Epistemologien und
Techniken auf den menschlichen Kérper tibertrugen, wie seine Thesen zur Ver-
jingung und zur »Heilung« der Homosexualitit zeigen, wurde im Zuge der
an R. und dem schwarzen Widder durchgefithrten Transplantation die Gren-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

ze zwischen Mensch und Tier sowie Operationssaal und Menagerie fiir kurze
Zeit aufgehoben. Diese Uberschreitung der »natiirlichen Ordnung« wurde je-
doch post-operativ wiederhergestellt, denn nach der erfolgten Operation, so
der Zeitungsbericht, war der Patient wohlauf, habe »keinerlei Gefiihl von dem
tierischen Fremdkorper im Gewebe« (ebd.: 2) und wirkte zuversichtlich und
zufrieden. Es schien gerade so, als ob »das Messer des Chirurgen ein Wunder
gewirkt« (»Eine Wiener Malerin« 1931: 5) habe und sich »die Geschlechtsum-
wandlung [...] binnen kurzer Zeit vollziehen diirfte« (»Eine eigenartige Ope-
ration« 1931: 2). Der Widder hingegen wurde am folgenden Tag geschlachtet
und den Raubtieren des Tiergartens zum Frafd vorgeworfen (vgl. »Eine Frau«
1931: 5). Die kurzzeitige Offnung der ontologischen Wunde, durch welche die
Kategorien Mensch und Tier ineinander bluten, was eine arteniibergreifende
Intimitat produziert (vgl. Szczygielska 2017), wurde durch die Ausléschung des
Tierlebens und dessen gewaltsame Einpassung in die natiirliche Ordnung wie-
der zusammengeniht. »Slaying animals is a performance of mastery that es-
tablishes order, however tenuously«, wie Clair Kim (2015: 32) festhilt.

Wie bereits zu Beginn dieses Buches diskutiert, sind Zeitungsberichte
wie diese weder verlissliche historische Quellen, noch erlauben sie einen
Zugriff auf die Subjektivitit der betreffenden Person. Sie als historische Fakten
misszuverstehen, wiirde bedeuten, ihren Machtkontext, ihren literarischen
Typ und ihre Wahrheitseffekte zu ignorieren. Schlieflich war die Berichtser-
stattung unter anderem auch den 6konomischen Zwingen der Presse und den
verkaufssteigernden Logiken der Sensation unterworfen, was unter anderem
durch das Erscheinen der betreffenden Artikel auf dem Titelblatt oder auf den
ersten Seiten der entsprechenden Tageszeitungen unterstrichen wurde. In
diesem Sinne erscheint R. im Archiv weniger als Subjekt denn vielmehr als
Geschichte, als Spektakel und Spekulation gleichermafen. R. ist ein weite-
res Gespenst, das durch diese Studie spukt, jedoch keine klare, in Archiven
auffindbare Spur hinterlassen hat. Vielleicht war sein Name ein Pseudonym,
das die wahre Identitit des Patienten anonymisierte, vielleicht handelte es
sich auch hier — dhnlich wie bei Adele — um ein Phantasma der sensationa-
listischen Presse. Dass im Archiv des Schonbrunner Zoos ausgerechnet fiir
jene Jahre, in denen R. wahrscheinlich die wiederholten Anfragen an den Zoo
gerichtet hat, die Dokumentation der Korrespondenzen fehlt, lisst dariiber
hinaus die Frage zu, ob diese womdglich nicht zufillig zum Heizen verwen-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

det wurden, sondern vielmehr nachtriglich als zu brisant eingeordnet und
deshalb willentlich zerstért wurde.?

Wahrend mein Begehren nach der Rekonstruktion der Geschichte aus-
gehend von den tiber R. publizierten Zeitungsartikeln erneut die Grenzen
des Wissbaren im Archiv aufzeigt, mit denen diese Studie unentwegt ringt,
zeigen die Artikel jedoch deutlich, dass die Idee eines tierischen Keimdriisen-
Transplantats als Mittel der »kiinstlichen Geschlechtsumwandlung« am Men-
schen — so sensationell sie auch sein mochte — in den frithen 1930er Jahren
durchaus denkbar erschien.* Aus diesem Blickwinkel geht es weniger darum
herauszufinden, was tatsichlich geschehen ist, als darum zu analysieren,
welche Geschichten durch die Medien vermittelt wurden und wie diese Nar-
rationen nicht nur das Handeln und die Wahrnehmung einzelner historischer
Subjekte pragten, sondern auch gesellschaftliche Diskurse und die Grenzen
des Denkbaren formten. In diesem Sinne spielt es keine Rolle, ob die medial
vermittelten Nachrichten wahr oder faktisch waren. Das Wissen und die
Geschichten, die die Medien en masse verbreiteten, formten die Selbstver-
stindnisse der Leser_innen, unter denen auch diejenigen waren, die nicht in
die binire Geschlechterordnung passten. Wie Joanne Meyerowitz feststellt:
»In the history of transsexuality, marginalized subjects used available cultural
forms to construct and reconfigure their own identities« (1998:160). Wie genau
sich diese kulturellen Formen gestalteten, welches Wissen sie vermittelten
und welche Raster der Intelligibilitit sie etablierten, wurde bislang jedoch
kaum untersucht.

Das folgende Kapitel beschiftigt sich daher mit den medial vermittelten
Popularisierungen der durch Steinach angeregten Experimente zur »kiinstli-
chen Geschlechtsumwandlung«. Anhand der medialen Reprasentationen von
»Geschlechtsumwandlung« in Printmedien, die zwischen 1911 und 1933 in Os-

3 An dieser Stelle mochte ich mich herzlich bei Dr. Gerhard Heindl bedanken, der sich
von meiner fieberhaften Suche nach R. hatanstecken lassen, mit grofSem Engagement
die Korrespondenzen des Tiergarten Schonbrunns gesichtet und mich nicht nur auf
diese Liicke im Archiv, sondern auch auf die Verwendung der Akten der betreffenden
Jahre als Heizmaterial aufmerksam gemacht hat.

4 Tatsachlich spielen die Organismen nicht-menschlicher Tiere bis heute eine zentra-
le Rolle in medizinisch begleiteten Transitionsprozessen. So wird trans* Frauen und
trans*feminine Personen beispielsweise hiufig Premarin verschrieben, ein Ostrogen-
Priparat, das aus dem Urin schwangerer Stuten gewonnen wird (vgl. Hayward 2010:
228f).

13.02.2026, 16:21:45

179


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

terreich erschienen sind,’ beleuchte ich, unter welchen Bedingungen das Phi-
nomen der »Geschlechtsumwandlung« Aufmerksambkeit in der medial vermit-
telten Offentlichkeit erhielt und welches Wissen iiber Geschlecht dabei pro-
duziert wurde. Dabei bin ich, in den eingangs zitierten Worten Donna Hara-
ways, besonders an jenen anderen Objekten, Geschichten, Knoten, Gedanken,
Beschreibungen und Bindungen interessiert, die in diesem Kontext genutzt
werden, um neue Welten und neues Wissen zu schaffen (vgl. Haraway 2016:12).
Mit Blick auf Tageszeitungen und populirwissenschaftliche Magazine widmet
sich dieses Kapitel also der Frage, auf welches hegemoniale Wissen und wel-
ches Repertoire an Bildern und Diskursen R. und andere Personen zugreifen
konnten, um ihren Wunsch nach »Geschlechtsumwandlung« zu verbalisieren
und welche animalischen Verbindungen dabei zu Tage traten.

Von Meerschweinchen, Monstern und Massenmedien

Bereits 1916 publizierte der deutsche Sexualwissenschaftler Max Marcuse
unter dem Titel »Geschlechtsumwandlungstrieb« die Fallgeschichte von A.,
welche_r Marcuse aufgesucht hatte, nachdem sie_er in der Presse iiber die
Experimente des Direktors des Zoologischen Gartens in Dresden, Gustav
Brandes, erfahren hatte. Brandes hatte zwei Jahre zuvor, angeregt durch
Steinachs Experimente mit Ratten und Meerschweinchen, eine Keimdriisen-
Transplantation zur »kiinstlichen Geschlechtsumwandlung« an Hirschen
vorgenommen, welche in der »Verminnlichung einer Ricke und der Ver-
weiblichung eines Damhirschen« (Marcuse 1916: 176) miindeten. Unter dem
Titel »Kiinstliche Geschlechtsumwandlung« hatte das Deutsche Volksblatt im
Mai 1914 iiber die gelungene Operation berichtet. Dieser Bericht veranlasste
A. dazu, Marcuse zu kontaktieren, »ob eine derartige Operation nicht auch
beim Menschen mit Erfolg durchgefithrt und [sie_er] auf diese Weise zu
einem Weibe gemacht werden kénnte« (Marcuse 1916: 176). Auch der an der

5 Die Auswahl dieses Untersuchungszeitraumes ist einerseits durch die Publikation von
Steinachs »Umstimmung des CGeschlechtscharakters bei Sdugetieren durch Austausch
der Pubertétsdrisen« (1911) und dessen Berufung an die Biologische Versuchsanstalt im
Jahr 1912 bestimmt. Andererseits ist sie durch die mediengeschichtliche Zasur durch
die de facto Ausschaltung des Parlaments und Etablierung des austrofaschistischen
Standestaates im Marz 1933 begriindet, welche zu einer Wiedereinfithrung der Zen-
sur und Abschaffung der Pressefreiheit fihrte (vgl. Moser 2019).

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

Psychiatrischen Universitdtsklinik in Basel tatige Psychiater Hans Binder dis-
kutiert einige Jahre spiter in »Das Verlangen nach Geschlechtsumwandlung«
(1933) eine Fallgeschichte aus seiner Praxis, welche ebenfalls auf die Bedeu-
tung der Medialisierung der Steinachschen Experimente hinweist. Auch
sein_e Patient_in habe durch die Medien von den Feminisierungsversuchen
Steinachs erfahren und sei ab diesem Moment von dem Wunsch besessen
gewesen, »durch Entfernung der Hoden und Einpflanzung von Eierstocken
zum >Vollweib« (Binder 1933: 88) zu werden.®

Wahrend die von Marcuse und Binder beschriebenen Fallgeschichten zwar
anders als R. nicht explizit tierische Organe als Transplantate begehrten, wa-
ren es dennoch die Korper der Tiere, iiber die sie in den Medien erfahren hat-
ten, welche ihren Wunsch nach »Geschlechtsumwandlung« animierten. Dabei
verlief ihr Wunsch, die Keimdriisen des »anderen Geschlechtes« in den eige-
nen Kérper zu transplantieren und so eine »Uebereinstimmung zwischen Kor-
per und Seele« (Marcuse 1914: 186) zu erreichen, diametral zu der von Steinach
und seinen Anhinger_innen vertretenen Auffassung. Sie sahen in der »kiinstli-
chen Geschlechtsumwandlung«vielmehr die Méglichkeit der Vereindeutigung
von Geschlecht und der Wiederherstellung binirer Geschlechternormen. Auch

6 Anhand der (iberlieferten Quellen bleibt offen, ob sich die Subjekte der Fallgeschich-
ten von Marcuse und Binder analog zu den zu ihrer Zeit verfiigbaren Konzepten als
»Transvestiten«, »sexuell Invertierte«, »Homosexuelle« oder »Hermaphroditen« iden-
tifizierten. Abseits der Frage nach ihrer Identitit machen die Fallgeschichten jedoch
deutlich, dass sie ihr Geschlecht als durch Driisen und Sekrete bestimmt verstan-
den. Binders Definition des von ihm diagnostizierten »Verlangens nach Geschlechts-
umwandlung« als Wunsch, »demjenigen Geschlechte anzugehoren, das der Beschaf-
fenheit der Keimdrisen nicht entspricht« (Binder 1933: 84), verdeutlicht dieses Ver-
standnis. Laut Marcuse sei es charakteristisch, »dass die betreffenden Individuen sich
nicht etwa fiir Angehdrige des anderen Geschlechtes halten« (Marcuse 1914: 181). Viel-
mehr wiirde erst die Transplantation weiblicher Keimdriisen sie »ganz Weib [..] wer-
den« (ebd.: 179) lassen. Davor scheinen sie geschlechtliche Zwischenwesen zu sein;
»eine Doppelnatur« (Binder 1933: 88), welche weder eindeutig Mann noch Frau ist—
ein Selbstverstindnis, das nicht zuletzt auch mit Steinachs Theorie der Bisexualitat
der Pubertatsdrise korrespondierte (vgl. Gill-Peterson 2014; Amin 2018). Aus diesem
Grund habe ich mich entgegen den Bezeichnungspraktiken von Marcuse und Binder,
die ihre Patient_innen durchwegs als minnlich kategorisieren, fiir eine Schreibweise
entschieden, die das Selbstverstindnis der geschlechtlichen Uneindeutigkeit in dem
Moment festhilt, als sie uns als Patient_innen in Marcuses und Binders Praxen begeg-
nen.

13.02.2026, 16:21:45

181


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182  Jonah . Garde: Trans* Geschichten der Moderne

jener Zeitungsartikel, der Marcuses Patient_in zum Aufsuchen der drztlichen
Praxis ermutigte, hielt fest, dass

Menschen [natirlich] nicht den Geschlechtscharakter dndern [sollen],
sondern solche Individuen, deren Geschlechtscharakter zweifelhaft oder
schwach ist, konnten vielleicht véllig geheilt werden, indem man ihnen
ein gesundes Geschlechtsgewebe einpflanzt. (»Kiinstliche Geschlechtsum-
wandlung«1914: 6)

Entgegen diesem Normalisierungsdiskurs sahen R. und die von Marcuse und
Binder beschriebenen Personen in der Keimdriisentransplantation jedoch
eine Moglichkeit, ihre Korper im Sinne ihres geschlechtlichen Empfindens
anzupassen. So kommentiert Marcuse, dass sein_e Patient_in die »Hei-
lung von dem anderen Ende« ablehnte: Sie_er »will nicht Mann, sondern
Weib werden« (Marcuse 1916: 187). Die Patient_innen eigneten sich dabei die
dominanten Diskurse iiber »kiinstliche Geschlechtsumwandlung« an und
gestalteten sie fiir ihre eigenen Bedirfnisse um, indem sie sich zwar auf
das im frithen 20. Jahrhundert dominante Verstindnis des endokrinen, von
allerlei Dritsen und unsichtbaren Sekreten gesteuerten Koérpers bezogen,
aber die intendierte Anwendung der Keimdriisentransplantate als gewaltvolle
geschlechtliche Normalisierung umdeuteten. Sie forderten stattdessen eine
Praxis der Geschlechtsanpassung ein, die ihrem geschlechtlichen Selbstver-
stindnis entsprach. In dieser kreativen Umgestaltung entwarfen sie eine
Subjektposition, die durch die dominante Kultur undenkbar gemacht wurde.
Wo andere »Monster«” sahen, die es bestenfalls zu heilen galt, entdeckten
sie in den Tierkorpern eine Projektion ihrer selbst und forderten eine ihr Ge-
schlecht affirmierende Behandlung ein, wie sie bis dato nur im Tierexperiment
beschrieben wurde. In den popularisierten Diskursen iitber die von Steinach
und anderen durchgefithrten »Geschlechtsumwandlungen«an Tieren und den
medial vermittelten Bildern dieser Experimente erkannten die in Marcuses
und Binders Fallgeschichten beschriebenen Personen eine neue Moglichkeit,

7 Steinachs experimentellen Geschlechtsumwandlung und die daraus resultierenden
»feminisierten« und »masculierten« Tiere, die Sengoopta unkritisch als »masculini-
zed and feminized monsters« bezeichnet (Sengoopta 2006: 64), dienten der Uberprii-
fung seiner Thesen zur Entwicklung »normaler« Geschlechtlichkeit. Der Logik von Wil-
helm Roux»Entwicklungsmechanik«folgend, waren sie die kiinstlich hergestellte »Ab-
weichung«mithilfe derer kausale Zusammenhinge »normaler Entwicklung«ermittelt
werden konnten (vgl. Steinach/Loebel 1940).

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

ihr Geschlecht und ihre Korper zu imaginieren und zu gestalten. Die medialen
Diskurse, welche Steinachs Forschungen zelebrierten, hatten die Raster der
Intelligibilitit zu einem gewissen Grad verschoben, so dass »[a]ngesichts der-
artiger>Erfolge«bei Tieren [...] auch Geschlechtsumwandlungen am Menschen
nicht mehr utopisch [schienen]« (Herrn 2005: 107).

Die Bedeutung der medialen Rezeption Steinachs in Tageszeitungen
und populirwissenschaftlichen Zeitschriften sollte insbesondere im oster-
reichischen Kontext nicht unterschitzt werden, da alternative 6ffentliche
Foren fehlten, in welchen Personen, die sich nicht mit dem ihnen bei der
Geburt zugewiesenen Geschlecht identifizierten, sich austauschen konnten.
Denn im Gegensatz zur benachbarten Weimarer Republik, wo sich in der
Zwischenkriegszeit eine eigenstindige transvestitische Presse herausbildete
(vgl. Sutton 2012; Herrn 2016; Marhoefer 2015), gab es in Osterreich kei-
nen vergleichbaren selbstbestimmt gefithrten medialen Diskurs. Aber auch
fremdbestimmte Berichte itber »Transvestiten« und Cross-Dresser waren bis
in die spiten 1920er Jahre eine Ausnahmeerscheinung, bezogen sich fast aus-
schlieflich auf Phinomene im Ausland und stellten die betreffenden Personen
meist als »Hochstapler_innen«und »Betriiger_innen« dar, wie die Geschichten
von Adele und Sandor Vay (s. Kap. 1) bereits gezeigt haben. Im Gegensatz dazu
schien das Phinomen der »Geschlechtsumwandlung« jedoch spitestens ab
den 1910€er Jahren in aller Munde zu sein und populire Printmedien waren
die kulturellen Orte, »where sex change had made its public debut« (Meye-
rowitz 2002: 14). Es waren insbesondere Tageszeitungen, durch welche das
Phinomen der »Geschlechtsumwandlung« vom Labor in die Offentlichkeit
gelangte.

Mediengeschichtlich war dieses 6ffentliche Debiit und dessen media-
le Wirksambkeit eng mit der Entwicklung der Tageszeitung zum populiren
Massenmedium verbunden. Dabei waren es nicht nur die im 19. Jahrhundert
fortschreitenden technischen Neuerungen (wie etwa der Rotationsdruck,
Telegrafen und die Kinematografen), sondern auch die zunehmende Urbani-
sierung und Liberalisierung des Rechts, welche die technischen, sozialen und
rechtlichen Rahmenbedingungen fiir die massenhafte Reproduktion und Ver-
breitung von Texten und (bewegten) Bildern schufen. Gabriele Melischek und
Josef Seethaler (2016) betrachten daher die Entwicklung der Tageszeitungen
als »Indikator fir den Modernisierungsprozess in der Habsburgermonarchie«
(Melischek/Seethaler 2016: 169). Sie merken an, dass die »aufklirerische Idee
einer egalitir und diskursiv organisierten Gesellschaft @iberhaupt erst reali-
siert und damit eine Demokratisierung des 6ffentlichen Lebens angestrebt

13.02.2026, 16:21:45

183


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

werden konnte« (ebd.), weil es im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts und
im frithen 20. Jahrhundert durch die Zunahme an Tageszeitungen zu einer
Ausweitung und Verdichtung der medial vermittelten Offentlichkeit kam.
Kurt Paupié (1960) zeigt in seinem Handbuch der osterreichischen Pressegeschichte
1848-1959 eindriicklich auf, dass sich das »iiberschiumende Freiheitsgefithl«
(ebd.: 1) nach der Revolution 1848 auch in der Presse niederschlug und zu der
Neugriindung unzihliger Tages- und Wochenzeitungen fithrte: »Mehr als
300 periodische Druckschriften erblickten damals allein in Wien das Licht
der Welt, darunter 86 Tageszeitungen« (ebd.: 1). Viele der nach 1848 neu-
gegriindeten Zeitungen waren jedoch kurzlebig und wurden schnell wieder
eingestellt. Allerdings deuteten sie bereits die Trendwende zur Zeitung als
modernem Massenmedium an, auch wenn die dafiir notwendigen Bedin-
gungen Mitte des 19. Jahrhunderts noch nicht erfiillt waren. Ein wichtiger
Faktor fiir diese Trendwende war die ab den 1860er Jahren einsetzende und
sukzessive fortschreitende Liberalisierung der Presse, welche ihren ersten
Anstofd durch das Pressegesetz 1862 erhielt und durch die Pressefreiheit 1867
rechtlich im Staatsgrundgesetz verankert wurde. Aber auch der Ausbau der
Verkehrs- und Transportmittel, welche in Osterreich nicht zuletzt im Zuge
der Wiener Weltausstellung 1873 modernisiert wurden, war eine zentrale Be-
dingung fiir die Verbreitung der Presseerzeugnisse (vgl. Melischek/Seethaler
2016). Durch die Verlegung der Unterseekabel durch den Atlantik 1866 und
spater auch durch den Pazifik nahm zudem auch die internationale Verbrei-
tung von Nachrichten zu, da diese nun nicht mehr wochenlang per Schiff
transportiert werden mussten, sondern im Minutentakt iibermittelt werden
konnten. Gemeinsam mit dem Wegfall des Zeitungsstempels und der da-
durch ermoglichten Preissenkung fithrte diese rechtliche Liberalisierung zur
Jahrhundertwende zu einer Einbeziehung eines grofReren Publikums und zur
Herstellung einer breiteren Offentlichkeit. Diese Erweiterung der Offent-
lichkeit zur Jahrhundertwende wurde jedoch durch die ungleich verteilten
Bildungschancen innerhalb der Habsburger Monarchie strukturiert. Denn der
Zugang zu schulischer Grundbildung und Alphabetisierung war um 1900 trotz
Einfithrung des Pflichtschulbesuchs 1869 immer noch stark eingeschrinkt -
insbesondere fir Frauen, ethnische Minderheiten und die Bevolkerung der
Peripherien (vgl. Seger 2010). Nach dem Ersten Weltkrieg erhohte sich das
Angebot an tiglichen Printerzeugnissen in Wien aber auch in den anderen
Bundeslindern drastisch und die Tageszeitung avancierte zum »politisch-
kulturelle[n] Leitmedium« (Melischek/Seethaler 2019: 9) der Ersten Republik.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

Animierte Diskurse: Animalitat, Primitivitat und Hierarchien
der Wandelbarkeit

Vor diesem mediengeschichtlichen Hintergrund betritt das Phinomen der
»Geschlechtsumwandlung« zu Beginn der 1910er Jahre die Bithne der medial
vermittelten Offentlichkeit in Osterreich. Zwar wurde bereits zuvor verein-
zelt von sensationellen »Umwandlungen des Geschlechts« berichtet, jedoch
handelte es sich hierbei um Phinomene der plotzlichen »Verwandlung«
des Geschlechts — wie sich etwa anhand der Geschichte von Leopold Zahn
zeigt,® der als junges Madchen in Wien aufwuchs und sich im Alter von sieb-
zehn Jahren »plotzlich in einen jungen Herrn verwandelt[e]« (»Eine seltsame
Umwandlung« 1908: 11). In diesen Fillen wurde die pl6tzlich auftretende »Ge-
schlechtsumwandlung« stets im Sinne einer Offenbarung der geschlechtlichen
»Wahrheit« gedeutet und die »Umwandlung« wurde auf einen menschlichen
Irrtum in der Bestimmung der bisweilen zwar als uneindeutig aber auch als
biologisch unverinderbar verstandenen Natur zuriickgefithrt.” Gleichzeitig
referierte der Begriff Geschlechtsumwandlung in diesem Zusammenhang
nicht nur auf die plétzlich auftretenden Anderungen oder Offenbarungen des
korperlichen Geschlechts der betreffenden Personen, sondern umfasste auch
die »Umwandlung« ihrer sozialen Stellung in der Gesellschaft, sowie ihres
amtlichen Geschlechtes in Namens- und Geburtenregistern.

Im Gegensatz zu diesen vereinzelten Berichten lisst sich ab Mitte der
1910er Jahre ein markanter Anstieg der Berichterstattung iiber »Geschlechts-
umwandlungenc feststellen, welcher meiner Ansicht nach nicht zufillig mit
Steinachs Publikationen zur »Umstimmung des Geschlechtscharakters bei
Sdugetieren durch Austausch der Pubertatsdriise« (1911) und dem wenig spiter
erschienen Artikel zur »Feminierung von Minnchen und Maskulierung von
Weibchen« (1913) zusammentfillt. Der Umfang dieser Berichterstattung fand

8 1910 erschien im Wiener Pollak Verlag ein Buch mit dem Titel Aus dem Tagebuch ei-
ner médnnlichen Gymnasiastin: Die Geschichte einer Metamorphose, dessen anonymer Autor,
wie Clara Hartmann aufzeigen konnte, hochstwahrscheinlich Leopold Zahn war (vgl.
Lili-Elbe-Bibliothek 2020).

9 Die Art und Weise, wie ber das Geschlecht der betreffenden Personen berichtet wur-
de, lasst vermuten, dass es sich um intergeschlechtliche Personen gehandelt hat, was
auf die vielfaltigen Verbindungslinien und Uberlappungen zwischen inter* und trans*
Geschichten hinweist.

13.02.2026, 16:21:45

185


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

in den 1920er Jahren seinen Hohepunkt,' wie der Kommentar des Kolum-
nisten Walter Finkler im Dezember 1923 bereits andeutete. Dieser schrieb:
»Immer wieder machen neue sensationelle Nachrichten von gelungenen
Geschlechtsumwandlungen und Geschlechtsbestimmungen die Spalten der
Tageszeitungen unsicher« (Finkler 1923: 3). Nicht selten stammten diese Nach-
richten aus seiner eigenen Feder." Aber er war nicht allein; quer durch das
politische Spektrum hindurch berichteten Tageszeitungen regelmifig tiber
sensationelle Fille der Umwandlungen von Geschlecht. Dabei lisst sich eine
Bedeutungsverschiebung des Begriffs Geschlechtsumwandlung feststellen.
Wahrend die sensationalistischen Berichte iiber die unvorhergesehenen und
plotzlich auftretenden »Geschlechtsumwandlungen« diese auf einen Irrtum in
der Geschlechtsbestimmung zuriickfithrten, wurde ab den 1910er Jahren nicht
langer ausschlielich die vom Menschen falsch interpretierte Natur fir das
Phinomen der Geschlechtsumwandlung verantwortlich gemacht. Stattdes-
sen kreisten die Berichte immer hiufiger um von Medizinern und Biologen
durchgefithrte Driisentransplantationen und operative Eingriffe. Im Zuge
dessen wurde die widerspenstige Natur durch die Beherrschung derselben
durch den Menschen ersetzt. Zugleich ging diese Bedeutungsverschiebung
auch mit einer Ausdifferenzierung des Begriffs der Geschlechtsumwandlung
einher, welche zunehmend zwischen »natiirlicher« und »kiinstlicher« oder
swillkirlicher« Geschlechtsumwandlung unterschied. Allerdings bezog sich
der Grof3teil dieser Meldungen nicht auf Menschen; vielmehr standen Tiere
im Mittelpunkt des medialen Interesses: Hithner, Frosche, Meerschweinchen,
Fische, Insekten und Ratten bevélkerten die Berichte iiber »Geschlechtsum-
wandlung« zwischen 1911 und 1933. Es waren ihre Korper und ihr Geschlecht,
die im Mittelpunkt des medialen Interesses standen.

Laut den Zeitungsberichten waren es insbesondere sogenannte »niedere
Tiere«, deren Geschlecht sich sowohlim Rahmen chirurgischer Interventionen
aber auch im Zuge »natiirlicher Phinomene«als besonders wandel- und form-
bar erwies: »Die Wissenschaft vom Leben lehrt, dafd Geschlechtsverinderung

10 Insgesamt liegen mir fiir den Untersuchungszeitraum 1911-1933 achtundfiinfzig Arti-
kel aus Tageszeitungen vor, in denen »Geschlechtsumwandlung« thematisiert wurde.
Die meisten Artikel lassen sich in denJahren 1923,1924,1925, 1928 sowie 1931 und 1932
feststellen.

11 Ausdem vorliegenden Korpus lassen sich vierzehn Artikel eindeutig Walter Finkler zu-
ordnen, bei einigen weiteren lasst sich anhand des verwendeten Autor_innenkiirzels
W. F. vermuten, dass diese ebenfalls von ihm verfasst wurden.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

bei niedrig entwickelten Tieren durchaus nicht selten sind und desto haufiger
werden, je tiefer wir auf der Stufenleiter des Tierreiches hinabsteigen« (»Tiere«
1933: 13). Wihrend (vollstindige) Geschlechtsumwandlungen beim Menschen
wahlweise als »unbekannt«, nur bei »hochgradigem Zwittertum« erfolgreich
oder ginzlich »unmoglich« dargestellt wurden, seien sie es bei Tieren, »zu-
mal bei niederorganisierten, durchaus nicht« (vgl. »Umwandlung«1925: 5; »Er-
gebnisse des Sexualkongresses«1926: 9; Finkler 1928b: 5). Der wiederholte Ver-
weis auf den »niederen« Status dieser Tiere als Erklirung fiir deren besondere
Formbarkeit verdeutlicht, dass »Geschlechtsumwandlung« in der imaginiren
Ordnung des 6ffentlichen Diskurses auf untrennbare Weise nicht nur mit Ani-
malitit an sich, sondern mit einer spezifischen »Primitivitit« eben jener Tiere
verbunden war. Dass dabei in den Zeitungsartikeln so unterschiedliche Spezi-
eswie Austern, Krebse, Witrmer, Schwertfische, Hithner und kleinere Nagetie-
re unter dem Begriff der »niederen Tiere« summiert wurden, liegt nicht zuletzt
daran, dass der Begriff selbst keine taxonomische Kategorie bildete.

Die Unterscheidung zwischen »hoheren« und »niedrigeren« Lebens- und
Daseinsformen hateine lange Tradition innerhalb der europdischen Naturphi-
losophie, die bis zur in der Antike entstandenen Idee der Stufenleiter der Na-
tur, der Scala Naturae, zuriickgeht, welche alle Gegenstinde der Natur in einer
hierarchischen Reihung anordnete: Von den als unbelebt imaginierten Stei-
nen und Pflanzen iiber die Tiere bis zum Menschen, iiber dem ab dem Mit-
telalter noch die Engel und Gott platziert wurden. Populir wurde die Unter-
scheidung zwischen »hoheren« und »niederen« Tieren insbesondere im An-
schluss an Charles Darwins Publikation On the Origin of Species (1859)," deren
Inhalt mich spiter noch beschiftigen wird. Dort verwendete Darwin den Aus-
druck lower animals, um die so bezeichneten Lebewesen in die die Evolutions-
theorie kennzeichnende Entwicklungshierarchie und das damit verbundene
Fortschrittsnarrativ einzuordnen. Im Gegensatz zur Scala Naturae, in welcher
die niedrig angeordneten Lebensformen einen relativ statischen Platz einnah-
men, wurden die niederen Tiere bei Darwin also nicht nur beziiglich ihres Or-
ganismus als weniger komplex und ausdifferenziert kategorisiert, sondern zu-
gleich auch in eine Hierarchie der Entwicklung eingeschrieben. Innerhalb die-
ses Narrativs reprisentieren sie die primitive Vergangenheit aller héher ent-
wickelten Lebensformen, welche sich im Laufe der Evolution aus ihnen ent-
wickelt hitten. Dabei bevolkerten in Darwins Evolutionstheorie sehr unter-

12 Die deutsche Fassung Uber die Entstehung der Arten wurde ebenfalls noch im Jahr 1859
veroffentlicht.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

schiedliche Spezies den Platz des »Niederen«, gemeinsam ist ihnen jedoch ihre
Distanz zum Menschen, welche bis heute die Vorstellung der »niederen Tie-
re« pragt: Wihrend »hohere Tiere« als niher am Mensch, vielleicht sogar dem
Menschen in Verhalten und Physis dhnlich imaginiert werden und oftmals als
Haus- oder Nutztiere in dessen unmittelbaren Nihe leben, werden »niedere
Tiere« als fundamental anders und inkommensurabel mit menschlichen For-
men des Lebens konstruiert. Die Kategorie der »niederen Tiere« ist demnach
eine inhirent anthropozentrische. Wihrend einigen nicht-menschlichen Tie-
ren menschliches Verhalten und menschliche Emotionen zugeschrieben wer-
denund sie an der Schwelle zwischen »Natur« und »Kultur« verweilen (diirfen),
gelten »niedere Tiere« in eurozentrisch-westlichen Epistemologien als weni-
ger empfindsam. Ohne Bewusstsein und Moral scheint ihr Verhalten als aus-
schliefdlich durch ihre Instinkte determiniert und sie werden als inhdrenter
Teil der Natur imaginiert, die sie vollstindig bestimmt. Demgegeniiber steht
der Mensch als Kulturwesen, das die Natur beherrscht.

Mel Y. Chens (2012) aus den Sprachwissenschaften entlehntes Konzept
der Animacy Hierarchy, welches die grammatikalische und semantische Hier-
archie zwischen belebten und weniger belebten oder unbelebten Nomen
bezeichnet,” ist besonders hilfreich, um zu verstehen, wie die Vorstellung
von Belebtheit und Unbelebtheit nicht nur die Idee der »niederen Tiere«
selbst pragt. Wie Chen tiberzeugend darlegt, sind menschliche Kérper, nicht-
menschliche Tiere, pflanzliche Organismen aber auch unbelebte Materie in die
Raster biopolitischer Macht eingelassen, welche auf der Basis der Einordnung
von Kérpern als mehr oder weniger »lebendig« operiert. Denn die hierarchi-
sierte Zuschreibung unterschiedlicher Grade der Belebtheit lisst bestimmte
Korper als aktiv, handlungsfihig, wertvoll und schiitzenswert erscheinen und
legitimiert zugleich Formen der Gewalt gegen »andere« (rassifizierte, behin-
derte, queere) Korper, die als passiv und leblos gerahmt werden. Dies zeigt
sich auch im populiren Diskurs iiber »Geschlechtsumwandlung« im frithen
20. Jahrhundert. Denn es sind die Kérper der vermeintlich »niederen« Tiere,

13 Diese Belebtheitshierarchie bestimmt unter anderem die Pronominawahl (im Engli-
schen he/she/it) aber auch die syntaktische Stellung eines Wortes im Satz. Chen ver-
deutlicht diese konzeptuelle Norm am Beispiel des Nomens Stein, welchem aufgrund
seiner in westlich eurozentrischen Epistemologien angenommenen Unbelebtheit (ib-
licherweise grammatikalisch keine Handlungsmacht zugeordnet wird und welcher
nicht als Ursache von Kausalitat gesetzt wird. Der Stein ist grammatikalisch kein han-
delndes Subjekt (wer?), sondern ein passives Objekt (was?) (vgl. Chen 2012: 2f.).

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

welche sowohl durch die Krifte der sie determinierenden Natur als auch durch
das auf Wissenschaft und Technik beruhende Handeln des rationalen Men-
schen geschlechtlich geformt und bestimmt werden kénnen. Die Tiere selbst
sind in dieser Imagination lediglich mehr oder weniger unbelebte Materie,
welche durch Natur oder den die Natur beherrschenden Menschen gepragt
werden kann; sie selbst haben keine (geschlechtliche) Handlungsmacht. Thr
»primitiver« Status duflert sich nicht nur in ihrer geschlechtlichen Instabilitit,
sondern auch in ihrer geschlechtlichen Formbarkeit und Plastizitit, welche
sie von den »hoheren Tieren« und insbesondere vom Menschen abgrenzt,
dessen Geschlecht im populdren Diskurs der Tageszeitungen — wenn nicht
pathologisiert und somit als Abweichung von der Norm konstruiert — als rela-
tiv stabil und weniger formbar gedacht wurde. Zu einem gewissen Grad zeigt
sich hier auch eine Diskrepanz zwischen Steinachs Theorien der Formbarkeit
von Geschlecht und der Art und Weise, wie diese im offentlichen Diskurs
verhandelt wurde. Wihrend Steinach von einer durchaus speziesiibergrei-
fenden Plastizitit von Geschlecht iiberzeugt war, scheint es, als wiirde dieses
Phinomen im populiren Diskurs der Tageszeitungen auf nicht-menschliche
Tiere enggefithrt werden. So bemerkte auch Finkler, der ansonsten eupho-
risch iiber erfolgreich durchgefithrte »Geschlechtsumwandlungen« an nicht-
menschlichen Tieren berichtete, dass »[wir] sicher so bald kein Mittel finden
[werden], beim Menschen das gewiinschte Geschlecht willkiirlich hervor-
zurufen« (Finkler 1923: 3, Herv. ].G.). Angesichts der von ihm festgestellten
Hiufigkeit von Pressemeldungen iiber »gelungene Geschlechtsumwandlun-
gen« (vgl. ebd.) lisst sich Finklers pessimistischer Kommentar hinsichtlich
der Anwendung am Menschen auch als eine Riickversicherung an eine von
kulturellen Angsten rund um Geschlecht und Sexualitit geprigten Gesell-
schaft lesen. Er vermittelt, dass »kiinstliche Geschlechtsumwandlungen« fest
auf der nicht-menschlichen Seite der Mensch-Tier-Binaritit verortet seien
und es »auf Jahrzehnte hinaus nicht die geringste Aussicht« (ebd.) auf die
Ubertragung dieser medizinischen Errungenschaften auf den Menschen ge-
be. Die Geschlechterordnung sei also weiterhin intakt, versucht Finkler seine
Leser_innen zu versichern. In Abgrenzung zur geschlechtlichen Primitivitat
»niederer Tiere« scheint der Mensch also nicht nur geschlechtlich ausdifferen-
zierter, sondern auch stabiler und weniger formbar - selbst durch die von ihm
selbst entworfenen Techniken: »Eine echte Geschlechtsumwandlung [...] gibt
es beim Menschen nichtc, schlussfolgert Finkler (1928a:7). Die von Chen (2012)
beschriebene Hierarchie der Belebtheit verkettet sich im populdren Diskurs
zu »Geschlechtsumwandlung« mit einer Hierarchie der Wandelbarkeit von

13.02.2026, 16:21:45

189


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Geschlecht. Zusammen bilden sie eine Animacy-Plasticity-Hierarchie, an deren
Spitze der Mensch in seiner als fixiert imaginierten zweigeschlechtlichen
Form steht, welche immer zugleich schon als weif$ markiert ist. »[A]nimacy is
political, shaped by what or who counts as human, and what or who does not,
betont Chen (2012: 30). Und auch die im frithen 20. Jahrhundert im 6ffentli-
chen Diskurs tiber »Geschlechtsumwandlung« vorherrschende Hierarchie von
Plastizitit und Belebtheit beruht auf der ihr inhirenten Vorstellung davon,
wer oder was ein Mensch ist. Sie ist unterfiittert von kolonialen Fantasien iiber
rassifizierte »Andere«, die als nicht- oder weniger menschlich gelten.

Kolonialer Spuk: »Geschlechtsumwandlung« und die Geister
der Mujerados

»Geschlechtsumwandlung« wurde im medialen Diskurs des frithen 20. Jahr-
hunderts nicht nur als animalische Eigenschaft konstruiert, sondern - ani-
miert durch die Geister des Kolonialarchivs — auch als Merkmal der ge-
schlechtlichen »Primitivitit« rassifizierter »Anderer« dargestellt. Hierbei
zeigt sich, dass Rassifizierung und Animalisierung Hand in Hand gingen und
die Animalisierung von geschlechtlicher Wandelbarkeit immer auch schon
deren Rassifizierung umschloss. Um dies zu verdeutlichen, widme ich mich
im Folgenden zwei weiteren 1922 und 1928 von Finkler publizierten Zeitungs-
artikeln, in denen er den Diskurs tiber »Geschlechtsumwandlung« an Tieren —
in diesem Fall an Schwertfischen, Bienen und Ratten — mit kolonialen Be-
richten tiber indigene Geschlechtertransgressionen verbindet. Denn wihrend
laut Finkler zwar eine »echte Geschlechtsumwandlung« am Menschen nicht
moglich sei, skommen die Mujerados dieser Geschlechtsumwandlung [doch]
ziemlich nahe« (Finkler 1928a: 7).

Dieser anachronistisch anmutende Verweis beruht auf in einer langen
Tradition des transatlantischen »Wissenstransfers« itber auf die Mujerados so-
wie der populidren Zirkulation kolonialer Fantasien iiber deren geschlechtliche
Transgressionen. Denn die Bezeichnung Mujerado fand das erste Mal im Juni
1882 Eingang in die Register westlicher Wissensarchive, als der US-amerikani-
sche Militirarzt und Neurologe William A. Hammond vor der amerikanischen
neurologischen Gesellschaft iiber seine dreifdig Jahre zuvor getitigten For-
schungsaufenthalt bei den Pueblo in New Mexico berichtete. Der spiter als
»Hammond-Report« bekannt gewordenen Bericht, welcher knapp finfzig
Jahre spater fast wortgetreu in Finklers Artikel wiedergegeben wird, befasste

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

sich mit indigenen Geschlechterkonfigurationen, die in Hammonds eurozen-
trischer Interpretation als pathologisches Phinomen der Feminisierung von
Minnern dargestellt werden. Im Zentrum seiner Diskussion stand eine Per-
son, die wihrend Hammonds Aufenthalts in Laguna seine Aufmerksamkeit
auf sich zog: »It was asserted that by some means or other the sex of this
person had become changed from male to female, that he had assumed the
garb of a woman, lived with women, and followed their occupations. He was
called a mujerado« (Hammond 1882: 343, Herv. i.0.). Hammond iibersetzt Mu-
jerado als feminine oder womanish man, weist aber daraufhin, dass die wortliche
Ubersetzung womaned sei, jedoch ein solches Wort im Spanischen nicht exis-
tiere (vgl. ebd.). In Folge dieser Interpretation Hammonds wird Mujerado bis
heute mit »effeminierter Mann« (vgl. Tortorici 2018) ibersetzt, obwohl die von
Hammond erwihnte wértliche Ubersetzung woman-ed auf eine grundlegende
ontologische Verschiebung des Geschlechts hinweist, die iiber die Idee »weib-
lichen Verhaltens« hinausgeht und stattdessen einen Prozess des Werdens
zu beschrieben scheint, welcher meiner Ansicht nach besser mit »zur Frau
(gemacht) werden« ibersetzt werden kann. In dieser kurzen Episode zeichnet
sich allerdings bereits die sich in der folgenden Begegnung weiterfithrende
Divergenz zwischen Hammonds (Miss-)Interpretationen bzw. (Fehl-)Uberset-
zungen und indigenen Epistemologien ab, die durch Hammonds dominante
Deutungen verschiittet werden.

Offensichtlich fasziniert von den Erzihlungen, die von zahlreichen »in-
junctions of caution and secrecy« (Hammond 1882: 343) begleitet wurden,
ersuchte Hammond den Chief der Pueblo,"* dessen persénlicher Arzt er war,
darum, ein persénliches Treffen zwischen ihm und der dem Mujerado zu
arrangieren. Obwohl Hammonds Gesuch zunichst mit Skepsis begegnet
wurde, wusste Hammond sich — »after a little hesitation« (ebd.) - durchzu-
setzen und es kam zu einem Treffen zwischen ihm und der_dem Mujerado. In
Hammonds Beschreibung wurde er zunichst vom Chief zu einer Gruppe von

14 Im Deutschen wird an dieser Stelle hidufig der Begriff Hiuptling verwendet. Dieser
wurde im Kontext des europiischen Kolonialismus pauschal eingesetzt, um (teilweise
erst durch die Kolonialmacht eingesetzte und stets als mannlich imaginierte) Macht-
haber und Politiker in kolonisierten Gesellschaften zu bezeichnen. Diese wurden zu-
gleich durch den Anhang des Diminutivs -ling abgewertet und sprachlich als »primi-
tiv« und »anders« markiert (vgl. Arndt 2011). Der englische Begriff Chief wird jedoch
bis heute — trotz seiner kolonialen Implikationen —als indigene Eigenbezeichnung fiir
politischen Vertreter_innen verwendet, weshalb ich mich an dieser Stelle fiir diese Be-
griffsverwendung entschieden habe.

13.02.2026, 16:21:45

191


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Frauen gebracht, die auf dem Boden knieend Getreide mahlten — »laboriously
doing what a mill would have accomplished in a hundredth part of the time«
(ebd.: 344), wie Hammond abwertend anmerkte. Nachdem der Chief einige
Worte gesprochen hatte, die von Hammond nicht dokumentiert wurden,
erhob sich eine der Frauen, welche Hammond laut eigener Beschreibung
nicht von den anderen unterscheiden konnte, und wurde durch den Chief
mit den Worten »Aqui esta el mujerado« — »Here is the mujerado« (vgl. ebd.)
vorgestellt. Hammond fugte hinzu, dass der Chief das mannliche Pronomen
el verwendete, wenn er sich auf die Person bezog, welches Hammond sodann
in seiner Erzdhlung tiber die Person, die namenlos bleibt, itbernimmt. Die
darauffolgende Interaktion leitet Hammond mit der Bemerkung ein, dass
ihm gesagt wurde, er konne mit dieser Person machen, was er wolle. Dieser
Einladung folgend, fithrte Hammond die Person in einen abgetrennten Raum,
in welchem er die_den Mujerado einer gleichsam invasiven wie voyeuristischen
Untersuchung unterwarf, bei der Hammond den Koérper der Person eingehend
untersuchte, abtastete und vermafS. Neben den Genitalien, deren Aussehen,
Form und GroéfSe Hammond detailreich beschrieb, schien er besonders von
den Briisten der Person fasziniert, welche er als auflerordentlich grof} be-
schrieb, was darauf zuriickzufiithren sei, dass »[the mujerado] had nursed
several infants whose mothers had died, and that he had given them plenty of
milk from his breasts« (ebd.).

Wie Smithers (2022) feststellt, lisst Hammonds Report keine Riickschlits-
se dariiber zu, wie sich die_der Mujerado wihrend der Untersuchung gefiihlt
hat und Hammonds eigene medizinische Beschreibung tiuscht nicht nur
Objektivitit vor, sondern erlaubt ihm auch eine gewisse Distanz zu der Per-
son: »This was a medical subject, not a human being with emotions, kin, and
social responsibilities. In Hammond’s mind, the person he was examining
was, as a mujerado, a biological anomaly« (Smithers 2022: 105). Uber das
Leben der Person, ihre Eingebundenheit in die Gemeinschaft der Frauen, mit
denen sie arbeitete, ihre sozialen Beziehungen erfahren wir aus Hammonds
Berichts nichts; sie wird zu einer weiteren durch koloniale Transmisogynie
gezeichneten geisterhaften Figur im Geftige des Archivs.

Um das Wiederauftauchen dieses Berichts und das gespenstische Spu-
ken der_des Mujerados itber hundert Jahre spiter im Kontext der populiren
Zeitungsdiskurse itber »Geschlechtsumwandlung« zu verstehen, ist es ei-
nerseits wichtig zu bemerken, dass auch in Hammonds Beschreibung der
Mujerados Tiere eine zentrale Rolle spielen. Jedoch findet sich hier eine an-
dere Form der arteniibergreifenden Intimitit, denn die Mujerados nutzten

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

laut Hammond die Praxis des itbermifigen Pferdereitens, um eine Atro-
phie der Genitalien zu erzielen, was auch in den Zeitungsartikeln der 1920er
Jahre nicht unerwihnt blieb (vgl. Finkler 1922, 1928a). Tiere sind hier also
weniger das Vehikel geschlechts-transgressiver Imaginationen oder medizi-
nisches Rohmaterial, sondern sie werden als ein integraler Bestandteil der
Geschlechtertransition selbst dargestellt; sie sind ein »efficient aid in their
process for making a mujerado.« (Hammond 1882: 350, Herv. i.0.). Zugleich
sei die auf diese Weise erzeugte Impotenz aber auch die Ursache fiir das
»effeminierte Verhalten« der Mujerados, die korperliche Verinderung geht in
Hammonds Wahrnehmung der psychischen voraus (vgl. ebd.: 355); denn de-
ren Geschlechtsidentitit sei nicht angeboren, sondern vielmehr »geziichtet«
(vgl. Finkler 1922). Andererseits — und das reiht die durch Hammond geprigte
eurozentrische Imagination iiber Mujerados in den Diskurs tiber die »Primi-
tivitit« von Geschlecht ein — stellen die Mujerados fiir Hammond ein ebenso
faszinierendes wie archaisches Phinomen dar, von welchem er iiberzeugt
war, dass es »will doubtlessly disappear ere [sic!] long before advancing civi-
lization« (ebd.: 347). Fiir Hammond war der feminisierte Kérper der Mujerados
selbst ein Zeichen der Riickstindigkeit und des moralischen Verfalls, wie
Smithers (2022) deutlich macht: »the mujerado was a figure in decline« (ebd.:
106). Anders als Phinomene der Geschlechtertransgression in Europa im
spiten 19. Jahrhundert, bei denen die betreffenden Personen laut Hammond
lediglich der Illusion einer »Geschlechtsumwandlung« unterlagen — »They
are as much men or as much women as they ever were, but entertaining the
erroneous belief that a transformation of sex has occurred, they dress and
act accordingly« (Hammond 1882: 352) —, seien die Mujerado aufgrund ihrer
»primitiven« Geschlechtlichkeit tatsichlich dazu in der Lage, ihr Geschlecht
durch verschiedene kulturelle Techniken zu verindern.

Obwohl Hammond diese Feststellung einige Jahrzehnte vor den durch
Steinach angeregten populiren Diskursen tiber »kiinstliche Geschlechtsum-
wandlung« machte, ist es doch dieses Argument, dass seinen Bericht Anfang
des 20. Jahrhunderts anschlussfihig machte, erlaubte es doch kulturelle
Angste rund um »Geschlechtsumwandlung« und die schwindende Ordnung
der Geschlechter in der Figur der_des Mujerado zu biindeln. Wie Stryker in
Bezug auf die seit dem 15. Jahrhundert anhaltenden ethnografischen Aus-
einandersetzungen mit aulereuropdischen Konfigurationen der Beziehung
zwischen Korper, Geschlecht, Identitit und Sexualitit darlegt, waren diese
Kategorien nicht nur Quelle eurozentrischer Faszination und Zielscheibe
kolonialer Gewalt, sondern »just as importantly, categories of deviant per-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

sonhood constructed by a European imaginary and invested with the magical
power to condense and contain, and thereby delimit, a more systemic Eu-
ropean failure to grasp a radical cultural otherness in its totality« (Stryker
2006: 14). Die koloniale Imagination iiber die Geschlechtertransgression der
Mujerados animierte also nicht nur die populiren Diskurse iiber »kiinstliche
Geschlechtsumwandlung« in den 1920er Jahren, sondern sie erweist sich als
wirksame koloniale Fantasie, die durch die Wissensarchive der modernen
Sexualwissenschaft spukt: Krafft-Ebings Psychopathia Sexualis (1894 [1886])
und Hirschfelds Die Transvestiten (1910) sind nur zwei prominente Beispiele, in
welchen der Hammond-Report seine Spuren hinterlassen hat.

In Krafft-Ebings taxonomischer Sexualpathologie verkorpern die von
Hammond beschriebenen Mujerados die zweite Stufe der erworbenen kon-
triren Sexualempfindung, die »Eviratio«, welche Krafft-Ebing mit folgenden
warnenden Worten beschreibt: »Tritt bei derart entwickelter contrirer Se-
xualempfindung keine Riickbildung ein, so kann es zu tiefer greifenden
und dauernden Uminderungen der psychischen Personlichkeit kommen«
(Krafft-Ebing 1894 [1886]: 204). Fiir Krafft-Ebing ist Hammonds Bericht ei-
ne »interessante Bestitigung« (ebd.: 208) seiner Thesen, die die Gefahr der
Feminisierung verdeutlichen. Fiir Hirschfeld hingegen sind die Mujerados
eines von vielen Beispielen im ethnologische-historischen Teil seines Werkes,
welches bezeugen soll, dass Transvestitismus eine »Erscheinung [ist], die [...]
stets vorhanden gewesen ist« (Hirschfeld 1910: 329). Anderes als Hammond
und Krafft-Ebing, der Hammonds Narrativ unverandert iitbernimmt, verortet
Hirschfeld die Ursache des Geschlechts der Mujerados jedoch nicht in exzessi-
ver Masturbation und Pferdereiten, sondern versteht es als eine Identitit, die
»sich iberall selbststindig, von innen heraus, entwickelt hat« (ebd.: 330).

Die folgenreiche Bedeutsambkeit der gespenstischen Zirkulation der Mu-
jerados liegt demnach in der vielfiltigen Nutzbarmachung der Figur: Bei
Hammond als Symbol der Riickstindigkeit der Pueblo, fir Krafft-Ebing eth-
nologischer Beweis seiner Taxonomie der erworbenen Homosexualitit und
fiir Hirschfeld gleichermaflen Indiz seiner Zwischenstufen-Theorie sowie
Bestitigung seiner These der historischen wie kulturellen Universalitit von
Geschlechtertransgressionen. In den populiren osterreichischen Medien
der 1920er Jahre fungierten die Mujerados schliefilich als ein willkommener
Container fiir gesellschaftliche Angste vor der Wandel- und Formbarkeit von
Geschlecht und dem damit verbundenen vermeintlichen Verschwinden der
Geschlechtergrenzen einerseits sowie andererseits als niitzliches Vehikel zur
Kritik der Moderne, ihren Emanzipationsbewegungen und der Krise der

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

Geschlechterordnung in Europa, wie Finklers abschlieflender Kommentar
verdeutlicht:

Im Ubrigen brauchen wir gar nicht iber die Mujerados der I[...] zu staunen,
hat uns doch die Moderne das Pendant geliefert: die Vermannlichung der
Frau. Nur: dort hat das Brimborium wenigstens einen Sinn und bleibt auf
Vereinzelte beschrinkt, hier aber... (Finkler 1928a: 8)

Wahrend die »Feminisierung« der Mujerados als Zeichen der Riickstindigkeit
der Pueblo zu deuten sei, fithre die Modernisierung in Europa zur Verminnli-
chung der (weilen biirgerlichen) Frau.

Zugleich markieren die bestindig zirkulierenden kolonialen Fantasien
iiber die Mujerados auch die Grenzen des Menschlichen. Denn wie Finkler an
anderer Stelle feststellt, sei »[a]Jus einem wirklichen Mann [..] noch nie eine
wirkliche Frau geworden und nie aus einer echten Frau ein echter Mann«
(Finkler 1931: 5). Selbst die Errungenschaften der modernen Medizin — ihre
Instrumente und Techniken — konnten dies nicht zustande bringen. Dass also
die Mujerados dieser ansonsten nur im Reich der »niederen Tiere« mdglichen
Geschlechtsumwandlung am nichsten kimen, platziert diese nicht nur im
Zwischenraum zwischen Mensch und Tier, sondern zeigt auch auf, dass das
Geschlecht indigener Personen in der europdischen Fantasie als weniger sta-
tisch und binir organisiert imaginiert wurde. Als »species technology« (Chen
2015: 320) ist »Geschlechtsumwandlung« also nicht nur, so Mel Y. Chen »always
involved with nonhumans« (ebd.), sondern immer auch schon durchzogen
von rassifizierten Vorstellungen davon, wer oder was als Mensch zahlt.

Tier, Monster, Mensch? Die vielen Nachleben der Julia Pastrana

Die Verhandlungen der Grenzen des Menschlichen ziehen sich auch durch
den 1926 vom deutschen Sexualwissenschaftler und Dermatologen Georg
Loewenstein verdffentlichten Artikel »Die Herrschaft der Driisen«. Der in
der populirwissenschaftlichen Zeitschrift Die Koralle” erschiene Text zielt

15 DieKorallewar eine populdrwissenschaftliche Monatszeitschrift, die zwischen 1925 und
1944 erschien. Wie der Untertitel Magazin fiir alle Freunde von Natur und Technik ver-
sprach, versammelte sie zahlreiche Artikel zu Naturwissenschaft und berichtete liber
technologische Fortschritte.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

darauf ab, einem Laienpublikum die durch Steinachs Experimente begriin-
dete Theorie der Driisen und ihrer Rolle im Organismus zu erkliren. Denn
trotz ihrer geringen Grofie seien »Entwicklung, Wachstum, Temperament,
dufere Erscheinung und Veranlagung des Menschen« (Loewenstein 1926: 536)
vollstindig durch diese Driisen bestimmt.

Zwischen Berichten tiber Korallenriffe in tropischen Meeren, Flusspferd-
jagden in Ostafrika, fleischfressende Pflanzen und die gr63te Sternwarte der
Welt platziert, lenkte Loewensteins Artikel die Aufmerksamkeit der Leser_in-
nen nicht nur auf Steinachs Tierexperimente, sondern griff auch auf bekann-
te Figuren und Darsteller_innen der im 19. und 20. Jahrhunderts populiren
Freak Shows zurtick, die hdufig auf Jahrmirkten in ganz Europa und so auch im
Wiener Prater zu finden waren, um den Leser_innen die Wirkung der Driisen
zu verdeutlichen. Angesichts der bereits geschilderten »Geografien des Wis-
sens« (Livingstone 2003) in Steinachs Wissensproduktion ist es wenig verwun-
derlich, dass auch die Unterhaltungskultur des Wiener Praters Eingang in die
populirwissenschaftliche Rezeption von Steinachs Forschungen erhielt. Die
Selbstverstandlichkeit allerdings, mit der Loewenstein diese Figuren als Be-
lege fiir seine Argumentation in den Text einbaut, weist nicht nur auf deren
Bekanntheit hin, da der Autor augenscheinlich davon ausgeht, dass die Erwih-
nung dieser Figuren bei seinen Leser_innen ohne weitere Erklirungen spezifi-
sche Imaginationen evozieren kdnnen, sondern verdeutlicht auch ein weiteres
Mal, wie eng Wissenschaft und Spektakel im frithen 20. Jahrhundert mitein-
ander verwoben waren.

In Loewensteins Argumentation dienen die als »abnormal« konstruierten
Korper der Freak Show-Darsteller_innen als Ausdruck der Fehlfunktionen spe-
zifischer Driisen. So schreibt Loewenstein etwa:

An der Unterseite des Gehirns befindet sich ein dreilappiger Hirnanhang,
die sogenannte Hypophyse, die fiinf Gramm schwer ist. Fehlt sie oder fallen
durch ihre Erkrankung die von ihr gebildeten Hormone fort, so tritt eine
Hemmung in der Entwicklung der Knochen und im Ldngenwachstum ein.
Auf Jahrmarkten und Volksbelustigungsstatten kann man hiufig Zwer-
ge, sogenannte Liliputaner, sehen, die ihren Gelderwerb einer solchen
Hypophysen-Entartung verdanken. (Loewenstein 1926: 536)

Einerseits deutet sich hier ein Fokuswechsel des medizinischen Blickes von
den Keimdriisen hin zum Gehirn als Produktions- und Wirkungsort der in-
neren Sekretionen an, der sich auch in Steinachs spiterer Forschung nieder-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

schlug (vgl. Steinach/Kun/Peczenik 1936), wobei Geschlecht trotz dieser Ver-
schiebung nie seine zentrale Rolle verliert." Andererseits wird deutlich, dass
die verschiedenen Freak Show-Figuren, die Loewenstein aufruft — die »Zwer-
ge«, »Riesen«, »Kretins«, »birtigen Frauen« und »Zwitter« — in einer Imagina-
tion der Abweichung verbunden sind, die als Negativfolie das »normale« Funk-
tionieren der jeweiligen Driisen veranschaulicht.

Dabei ist das Arrangement der Bilder, die Loewensteins Artikel illustrie-
ren, besonders auffillig. Neben schematischen Abbildungen der Driisen und
ihrer Lokalisierung im menschlichen Korper finden sich zu Forschungszwe-
cken produzierte Aufnahmen von Tieren — darunter auch die Fotografie von
Steinachs Feminisierungsversuchen an Meerschweinchen - sowie medizi-
nische Fotografien, die die Folgen unterschiedlicher Driisen-Fehlfunktionen
verdeutlichen sollen.”” Die Fotografien dienen dem Vergleich von »Abwei-
chung« und »Norme, produzieren in Vorher-/Nachher-Gegeniiberstellungen
Imaginationen von »Degeneration« und »Heilung« und suchen durch neu-
trale Hintergriinde und monochrome Farbgestaltung den Eindruck der
Objektivitit zu erzielen. Wihrend diese Bilder in weiten Teilen der Logik des
medizinischen Blickes folgen — und mit Ausnahme der Portritfotografie eines
»femininen Mannes«auch zu diesem Zwecke erstellt wurden—, gibt es ein
Bild, das deutlich aus diesem Rahmen fillt. Jene Abbildung, die gegeniiber
der vielfach visuell zitierten »Feminisierungsserie« Steinachs platziert ist,
ist nicht nur das einzige kolorierte und seitenfillende Bild, sie entstammt
dariiber hinaus keiner medizinischen Aufnahme, sondern ist eine populire
Lithografie aus dem 19. Jahrhundert. Sie zeigt die mexikanisch-indigene
Performerin Julia Pastrana in tanzender Pose: Das rechte Bein ausgestellt,
der Fuf} bis zu den Zehenspitzen gestreckt, die Hinde auf den Hiiften des
enganliegenden Korsetts platziert, darunter ein Rock aus weiflen Riischen,

16  Im Vergleich zu Steinachs Driisen-Transplantationen fanden diese Forschungen je-
doch aufierhalb derwissenschaftlichen Gemeinschaft wenig Gehér und wurden im Ge-
gensatz zu den sensationalistischen Berichten (iber Steinachs Experimente zur »Ver-
jingung« und »kiinstlichen Geschlechtsumwandlung« nicht von einem breiteren Pu-
blikum rezipiert. Sie hatten daher auch keine vergleichbaren Subjektivierungseffekte.
Aus diesen Griinden werden Steinachs spatere Forschungen in dieser Studie vernach-
lassigt, obwohl sich anhand dieser sicherlich bereits Vorlaufer der Verschiebung des
medizinischen Blickes auf Geschlecht von den Keimdrisen hin zum Gehirn nachvoll-
ziehen liefien.

17 DieBilder bezog Loewenstein aus den Archiven der Magnus-Hirschfeld-Stiftung und des
Deutschen Hygiene Museums.

13.02.2026, 16:21:45

197


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198  Jonah . Garde: Trans* Geschichten der Moderne

dessen Rinder mit einem rosa Band abgeniht sind, die schwarzen Haare
aufwendig frisiert (vgl. Abb. 10; Loewenstein 1926: 538f.).

Abb. 10: Populdre Lithografie von Julia Pastrana

Quelle: Osterreichische Nationalbibliothek

Doch die Lithografie, die Pastrana zeigt, fillt auch aus einem weiteren
Grund aus der Reihe, denn Julia Pastrana war als Loewensteins Artikel er-
schien bereits seit iiber einem halben Jahrhundert verstorben. Dennoch ist
kein Zufall, dass die Lithografie im Zusammenhang mit Steinachs Forschun-
gen aufscheint. Denn auch ihre Geschichte ist Teil jener kolonialen Geografien
des Wissens, die Steinachs Forschung und ihre Rezeption charakterisieren.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

Monstroses Spektakel im 19. Jahrhundert

Julia Pastrana, deren nicht-christlicher Name in den erhaltenen historischen
Aufzeichnungen nicht tberliefert ist, wurde vermutlich 1834 im mexika-
nischen Gebiet Sinaloa geboren. Ab Mitte des 19. Jahrhunderts wurde sie
aufgrund ihrer starken Gesichts- und Kdrperbehaarung international als
konsumierbares Spektakel inszeniert und ihr Kérper kommodifiziert. Uber
ihr Leben vor dem Zusammentreffen mit jenen weiflen Impresarios, die sie
zunichst in den USA und dann in Europa zur Schau stellten, ist aufier den
Mythen, die diese in Broschiiren und Flugblittern iiber ihre Herkunft verbrei-
teten, nur wenig bekannt. Die wenigen erhaltenen Narrationen lassen kaum
zwischen Fakt und Fiktion unterscheiden.

Als sie 1857 erstmals in Berlin, Budapest und schliefRlich in Wien zu sehen
war, wurde sie von den lokalen Zeitungen als »Naturwunder«, »Monstrum,
»Menschenungeheuer«, »Halbweibe«, »Unbeschreibliche«, »Madchen mit
dem Affenkopfe« und schlieflich als »Zusammensetzung von Mensch und
Orangutang« angekiindigt.”® Dabei waren ihre Auftritte in Wien, wo sie ab
Dezember 1857 — im selben Jahr, in dem auch die 8sterreichische Fregatte
Novara zu ihrer zweijihrigen Weltumseglung in See stach — als »Julia Pastrana
aus der mexikanischen Wiiste« zu sehen war, so erfolgreich, dass ihr Engage-
ment im Zirkus Renz gleich zwei Mal verlingert wurde. Wihrend dieser Zeit
berichteten die lokalen Zeitungen immer wieder ausfithrlich tiber sie (vgl. Kal-
dy-Karo 2013: 103). Dabei standen ihr als monstrds konstruierter Korper, die
ihr zugeschriebene »Hifilichkeit« und vor allem ihr vermeintlicher Status als
hybrides Geschopf zwischen Mensch und Tier im Mittelpunkt des populiren
Interesses. Dieses Interesse wurde durch die ihre Performances begleitende
Broschiire weiter eingeheizt, denn dort wurde impliziert, Pastrana sei das
Ergebnis einer speziesiibergreifenden Kreuzung von Mensch und Tier: Sie sei
als Kind in einer Hohle in Mexiko gefunden worden, wo sie von ihrer indige-
nen Mutter und den sie umgebenden Affen, Biren und Pavianen grof3gezogen
worden wire (vgl. Garland-Thomson 2007: 42). Diese Konstruktion als hybri-
des Mensch-Tier-Wesen schloss Pastrana gleichsam auch aus den Registern
der biniren Geschlechterordnung aus, denn sie war in den Augen ihre weiflen
Betrachter_innen »mehr Pavian, als Midchen« (»Theaternotizen« 1857: 3).

18  Siehe»)ulia, Pastrana, ein Menschenungeheuer« (1857); »Theaternotizen« (1857); »Im
Kroll'ischen Establissment...« (1857); »Feuilleton« (1857a); »Feuilleton« (1857b); »Cirkus
Renz« (1857); »Circus Renz« (1857).

13.02.2026, 16:21:45

199


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Neben den Schaustellungen, in denen sie sang und tanzte, wurde sie im
Rahmen ihrer Tournee zahlreichen Arzten vorgefiihrt und wissenschaftlichen
Untersuchungen ausgesetzt. Auch in Wien wurde sie einer solchen Untersu-
chung unterworfen, deren Ergebnisse 1858 in der Wiener Medizinischen Wochen-
schrift ver6ffentlicht wurden. Der zustindige Arzt und Rassentheoretiker Prof.
Sigmund meinte in Pastrana eine »Mestize« zu erkennen, das Ergebnis einer
»Rasse-Mischung« weifler und indigener Vorfahren, und attestierte ihr insbe-
sondere angesichts ihres eingeschrinkten Zugangs zu Bildung einen »ausge-
bildeten Verstand«. Dariiber hinaus beschrieb er Pastranas Geschlechtsorga-
ne im Vergleich zu jenen weifler Frauen als unauffillig. Damit wies Sigmund
Theorien iiber Pastranas Status als hybrides Mensch-Tier-Wesen zwar zuriick
und schrieb sie in das Raster der Zweigeschlechtlichkeit ein, dennoch blieb
sie auch in seiner Wahrnehmung ein »Curiosium« (»Miss Pastrana«1858:108),
ein »abentheuerliche[s], seltsame[s] Unicum« (ebd.: 109) und eine »transatlan-
tisch[e] Seltsamkeit« (ebd.), deren Aussehen an ein »anderes, als an das genus
Homo mahn[e]« (ebd.:109). Nur am Rande erwihnt der medizinische Bericht,
dass Pastrana sich »anfinglich gegen jede Manualuntersuchung [straubte]«
(ebd.:110) und lisst so die Gewaltférmigkeit der Untersuchung und Pastranas
Widerstand gegen diese erahnen.

Wie Rosemarie Garland-Thomson argumentiert, wurde Pastranas Korper
von Wissenschaft und Schaustellungsindustrie gleich in mehrfacher Hinsicht
als ontologisches Dilemma konstruiert, da er sich nicht eindeutig in jene Kate-
gorien einordnen lief3, auf denen die soziale Ordnung fuf3te: »the oppositions
between human/animal, civilized/primitive, normal/pathological, male/fema-
le, and self/other« (Garland-Thomson 2017: 41). Dies wird insbesondere in ih-
rer Konstruktion als »Unbeschreibliche« (»Feuilleton« 1857a) deutlich. Ihr Kor-
per widersetzt sich der Kategorisierung und fillt aus den Rastern der Intelli-
gibilitit des Menschlichen heraus. Die Bemithungen, sie zu klassifizieren und
erfassbar zu machen z.B. als »Mestize« und als »Frau« wurden immer wieder
eingeholtvon ihrer Reprisentation als »Monster« und »Naturwunder«, wie der
obengenannte Bericht der Wiener Medizinischen Wochenschrift aufzeigt. Die da-
mit verbundene Rhetorik, die sich gleichermaflen der Diskurse des Fabelhaf-
ten und Fantastischen wie der Wissenschaft bediente, konstruierte Pastrana
als »Mischwesen« — eine hybride Figur, deren »Rasse« und Geschlecht ebenso
instabil waren, wie ihre Zugehorigkeit zur Kategorie »Mensch« selbst. Die an
ihrer Konstruktion beteiligten Akteur_innen — Wissenschaftler, Schausteller,
Journalisten und Beobachter_innen — konnten keinen Konsens iiber Pastranas
Ontologie, also die Frage, was sie sei, erreichen: »Some regarded her as half-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

human, half-animal hybrid, others considered her part of an entirely different
species, and still others labeled her as a normal human woman - albeit one
with an unfortunate affliction« (Alexander 2014: 264). Dabei diente ihre Zur-
schaustellung als »Unbeschreibliche« und »Monster« dazu, dem Publikum sei-
ne eigene Identitit als »fully human, legitimate citizens« (Garland-Thomson
2017: 42) zu versichern.

Die Frage, was Julia Pastrana sei und ob sie zu der Klasse der Menschen
gehore, wurde jedoch nicht nur medizinisch diskutiert und in ihren Inszenie-
rungen ausverhandelt, sondern schlug sich auch in der Frage nieder, ob sie ein
Subjekt mit Rechten sei. Zum ersten Mal wurde diese Frage 6ffentlich debat-
tiert, als einer der Minner, der sie und ihren Impresario aufihren Reisen durch
die USA begleitete, im November 1855 in Baltimore einen Antrag auf Heirats-
erlaubnis stellte.” Als Julia Pastrana und Theodore Lent wenige Tage spiter
heirateten, entbrannte ein Rechtsstreit iiber die Frage, wer der rechtmifRige
Impresario Pastranas sei — der ehemalige Manager oder der neue Ehemann —
und wem dementsprechend das aus den Schaustellungen generierte Einkom-
men zustand. Im Zuge dieser Debatte wurde die RechtmiRigkeit der Ehe auf-
grund von Julia Pastranas Kategorisierung als »hybrides Wesen« angezweifelt.
Schlussendlich akzeptierte das Gericht in Baltimore jedoch die Heiratsurkun-
de und Pastrana reiste fortan mit ihrem Ehemann/Impresario weiter, der da-
mit die Kontrolle iiber die Inszenierung ihres Korpers, ihre sozialen Beziehun-
gen und ihre Einnahmen besaf} (vgl. Baltimore City Court 1855).

Auch wihrend ihrer Zeit in Wien, wurde die Frage, ob Pastrana ein Mensch
mit entsprechenden Rechten sei, erneut heftig diskutiert. Ausloser dafiir war
das Theaterstiick des berithmten Schauspielers und Bithnenautors Johann
Nestroy. In seiner Posse »Die Braut aus Mexico«, die im Februar 1858 im k.u.k.
Carltheater der Stadt Wien Premiere feierte, inszenierte sich Nestroy selbst
als Julia Pastrana mit Maske und Kostiim und parodierte ihren Tanz und
Gesang. Jedoch traten kurz vor der ausverkauften Vorstellung unerwartete

19 Innerhalb der Sekundarliteratur herrscht Konsens dariiber, dass Lents Intention, die-
se Ehe einzugehen, hochstwahrscheinlich darin bestand, Julia Pastrana als Einkom-
mensquelle an sich zu binden und somit einen Geschaftsverlust durch konkurrierende
Schausteller, die versuchten, Pastrana abzuwerben, zu verhindern (vgl. Garland-Thom-
son 2017: 36; Stern 2008: 201). Obwohl diese Annahme angesichts der Gewalt, die Pa-
strana posthum durch eben jenen Mann erfuhr, schlissig erscheint, wiederholt die-
ses ungebrochene Narrativ zu einem gewissen Grad die Annahme, dass es unmaglich
gewesen sei, Julia Pastrana zu begehren und dass Pastrana innerhalb dieses Gefiiges
keine Handlungsmacht zugekommen sei (vgl. Alexander 2014: 275).

13.02.2026, 16:21:45

201


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Hindernisse auf: So sei das Carltheater durch die Behdrden informiert worden,
dass es eine Vorschrift gibe, welche die Parodie lebender Personen auf der
Bithne ohne deren Einverstindnis untersage. Schlussendlich scheint sich
jedoch die Meinung durchgesetzt zu haben, »dafd es weder naturgeschichtlich
noch rechtlich feststehe, ob das ungliickliche Wesen, das hier parodirt wird,
als eine Person (?) [sic!] zu betrachten sei« (»Tagesneuigkeiten« 1858: 2), denn
das Stiick wurde vor tosendem Beifall aufgefiithrt.

Diese beiden kurzen Episoden in Pastranas Leben machen deutlich, dass
sie in der Ordnung der Dinge keinen Platz hatte (vgl. Browne/Messenger 2003:
156), ihr Menschsein bestialisiert und ihr Status als Subjekt konstant in Frage
gestellt wurde. In der Tat ist es fast unmoglich, Julia Pastrana als Subjekt aus
dem Archiv wiederherzustellen. Es gibt keine Bilder ihres Alltags, keine Auf-
zeichnung der Dinge, die sie gesagt hat, die nicht durch die Gewalt derer, die
sie aufgeschrieben haben, fabriziert oder verzerrt ist. Das Leben, von dem sie
insgeheim getriumt haben kénnte, die Zukunft, die sie sich ausmalte, ihre Ge-
fithle und thre Meinungen, zu dem was sie erlebte, bleiben uns verborgen. Die
Frage, wer Julia Pastrana in ihren eigenen Augen war, bleibt unbeantwortbar.
Was bedeutet es, angesichts dieser Liicken Pastranas Leben zu bezeugen? Was
wiirde es in Saidiya Hartmans Worten heiflen, »[t]o imagine a free state from
this order of statements?« (Hartman 2008: 7, Herv. 1.0.).

Wenn Pastrana wihrend ihres Aufenthaltes in Wien nicht auf der Bithne
stand oder an durch den Impresario choreografierten sozialen Zusammen-
kiinften teilnahm, durfte sie ihr Zimmer im Russischen Hof tagsiiber nicht ver-
lassen, »damit die Neugierde des Publikums nicht vermindert wird, damit ih-
re Erscheinung nicht entwertet werde« (Saltarino 1895: 124). Aber kénnen wir
uns ausmalen, dass sie nachts im Schutz der Dunkelheit durch die kleinen en-
gen Strafen der Leopoldstadt und den anliegenden Prater spazieren ging? Was
konnte sie in diesen Stunden erlebt haben? Hat sie andere getroffen, die, wie
sie, von der Gesellschaft in die Dunkelheit verbannt worden waren? Hat sie
sich allen Sprachbarrieren*® zum Trotz mit den Sexarbeiter_innen am Eingang
der Hauptallee angefreundet, iber deren neuesten Klatsch und Tratsch gelacht
und ihnen Gesellschaft geleistet, wihrend sie unter den grofien Kastanienbiu-
men auf die nichsten Freier warteten? Haben sie gegenseitig ihre selbstgenih-

20 In historischen Quellen wird wiederholt darauf hingewiesen, dass Pastrana fliefend
Englisch und Spanisch sprach und sie ein besonderes Talent fir Sprachen zeigte. Es
liegt daher nicht fern, anzunehmen, dass sie sich wiahrend ihres mehrmonatigen Auf-
enthaltes in Berlin und Wien auch Deutschkenntnisse angeeignet hat.

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

ten Kleider bewundert oder wire Pastrana auch fiir sie nur ein »Monster« ge-
wesen? Hat sie die queeren Pirchen gesehen, die sich bemiihten, nicht durch
ihr Kichern aufzufallen, bevor sie im Dickicht des Praters verschwanden? Hit-
ten diese sie mit anerkennenden Blicken willkommen geheifien, weil sie ihren
Bart mit Stolz trug, oder hitten sie in ihr nur eine Verkorperung des »Ande-
ren« sehen kénnen? Was wiederum hitte Pastrana als praktizierende Katho-
likin (vgl. Anderson Barbata 2017: 134) in den Sexarbeiter_innen und Queers
gesehen? Hat sie andere Performer_innen getroffen und sich mit ihnen dar-
iiber ausgetauscht, wie sie mit den unerwiinschten Hinden umgehen kann,
die wihrend der Vorstellungen gierig nach ihr griffen, um zu fithlen, ob ih-
re Haare echt seien? Lachte sie iiber die Leute, die dafiir bezahlten, sie anzu-
starren, die die Fantasie kauften, die sie produzierte, oder verachtete sie sie?
Fand sie, wie die Figuren in Tod Brownings Film FREAKS (USA 1932), eine Ge-
meinschaft der »Abnormalen« und »Unerwiinschtenc, die ihre Menschlichkeit
anerkannten? Wurde sie zu einer »von uns« statt zu einer »von ihnen«?*' Hat-
te sie Freund_innen, Gefihrt_innen oder Geliebte, die ihr Leben abseits der
populdren Narrative bezeugen konnten? Welche Rolle spielte Julia Pastranas
Rassifizierung, die sie mal als Indigen, mal als Schwarz markierte, in diesen
moglichen Begegnungen? War sie eine uniiberwindbare Trennlinie, und mein
Fabulieren lediglich ein romantisierendes Wunschdenken? Kannte sie die Ge-
schichten von Angelo Soliman, Sara Baartman®* und den unzihligen namen-
losen Anderen, die lebend und tot in Europas Stidten als »exotische Exempla-

21 FREAKS (USA 1932, R: Tod Browning) wird durch einen Erzihler eréffnet, der zu Beginn
der Handlung darauf hinweist, dass die »Freaks« gemafd ihrem eigenen ethischen Ko-
dex, dem code of the freaks, leben: »Offend one and you offend them all«. Die Geschichte
des Films dreht sich um eine Gruppe von zu »Freaks« gemachten Schausteller_innen,
die sich zusammenschlieflen, um kollektiv an der Trapezkiinstlerin Kleopatra Rache
zunehmen. Diese hatte gemeinsam mitihrem Liebhaber Herkules geplant, den klein-
wichsigen Hans, (iber den sie sich zuvor lustig gemacht hatte, zu heiraten, um ihn an-
schlieffend zu ermorden und sein Erbe zu stehlen. Bevor die »Freaks«jedoch ihren Plan
durchschauen und beschlieflen, sich zu richen, wird Kleopatra zunichst feierlich mit
dem Sprechchor »We accept her, we accept her. One of us, one of us. Gooble-gobble,
gooble-gobble«in ihren Kreis aufgenommen.

22 Zumindest Sara Baartmans und Julia Pastranas Geschichten kreuzten sich in ihrem
Nachleben, da die mexikanische Kiinstlerin Laura Anderson Barbata, die sich Anfang
der 2000er Jahre fiir die Riickiiberfithrung von Pastranas menschlichen Uberresten
einsetzte, in ihrer Argumentation gegeniiber den schwedischen und mexikanischen
Behdorden explizit auf die Geschichte Baartmans verwies (vgl. Anderson Barbata 2017:
138).

13.02.2026, 16:21:45

203


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

re« und Vertreter_innen imaginierter »Rassetypen« in Museen, auf Jahrmark-
ten und vor wissenschaftlichen Auditorien zur Schau gestellt wurden? Wenn
ja, furchtete sie sich angesichts dieser Geschichten? Wie empfand sie die Be-
ziehung zu ihrem Ehemann/Impresario Theodor Lent? Laut den historischen
Quellen, die iiber ihre Beziehung berichteten, habe Pastrana aus Liebe gehei-
ratet: »He loves me for my own sake — er liebt mich um meinetwillens, dufRer-
te sie iiber ihren Mann.« (»Birtige Frauen« 1904: 5). Ist in ihrer Beziehung zu
Lent neben Kontrolle, Ausbeutung und Objektifizierung noch etwas anderes
vorstellbar, oder verzerrt und verharmlost der blofie Gedanke an diese Mog-
lichkeit die unbeschreibliche Gewalt, die sie — nicht zuletzt durch ihn - erlebt
hat? Was wiirde es in diesem Sinne bedeuten, Pastranas Recht auf »complex
personhood« (Gordon 2008 [1997]:4) anzuerkennen, ohne ihre Geschichte zu
romantisieren?

Ein »werthvoller Gegenstand«: Dis/kontinuitaten der Verdinglichung

Die Geschichte der Gewalt, Dehumanisierung und Verdinglichung von Julia
Pastrana endete nicht mit ihrem Tod, sondern setzte sich in ihrem Nachleben
nahtlos fort. Nachdem sie ihr Engagement in Wien beendet hatte, reiste Pa-
strana nach Russland weiter, wo sie 1860 an den Folgen der Geburt ihres Kin-
des verstarb, welches die Geburt ebenfalls nicht iiberlebte. Daraufhin lief3 ihr
Impresario/Ehemann, dem mit Julia Pastranas Tod der Verlust seiner grofR-
ten Einkommensquelle drohte, die beiden Leichen am Anatomischen Institut
der Universitit Moskau mumifizieren und stellte diese im Anschluss weiterhin
aus.

1873 kaufte Hermann Priuscher, Besitzer und Griinder des Panoptikums im
Wiener Prater, die kérperlichen Uberreste von Pastrana und ihrem Kind, um
diese in seinem Museum zur Schau zu stellen. Das 1871 eroftnete Panoptikum,
das auch als anatomisches, pathologisches und ethnologisches Museum und spiter
Priuschers Menschenmuseum bezeichnet wurde, stellte neben anatomischen
Objekten, die der Aufklirung dienen sollten, vor allem aufwendig gefertigte
Wachsfiguren berithmter Persénlichkeiten aus (vgl. Priuschers Erben 1907).
Ab Mitte der 1870er Jahre konnten zwischen jenen Wachsfiguren von Maria
Theresia, Kaiser Franz Josef und Richard Wagner die beiden in einem gliser-
nen Sarg arrangierten Leichname fiir einen Eintrittspreis von 10 Kreuzern
besichtigt werden. Prauscher selbst schrieb in einer Werbeanzeige tiber die
korperlichen Uberreste Pastranas: »[Es] existirt meines Wissens kein zwei-
tes Privat-Museum, welches einen so werthvollen Gegenstand besitzt« (»Der

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

wandernde Leichnam 1877: 8, Herv. ].G.). Die Tatsache, dass Pastrana nicht
wie die anderen prominenten Figuren in Wachs modelliert und nachgebildet
wurde, sondern stattdessen ihre korperlichen Uberreste zur Schau gestellt
wurde, weist abermals daraufhin, dass Pastrana fiir Priuscher und die Besu-
cher seines Museums eine andere (Unter-)Kategorie Mensch darstellte. Die
Gewalt ihrer posthumen Zurschaustellung wurde durch ein proklamiertes
pseudo-wissenschaftliches Interesse an Pastranas Korper legimitiert, das
sowohl an evolutionstheoretische Diskurse anschloss, als auch an Ideale der
humanistischen Bildung appellierte. Unter dem Motto von Priuschers Muse-
um, »Erkenne dich selbst« (vgl. Storch 2016: 30), wurden die Leichname von
Pastrana und ihrem Kind bis in die 1920er Jahre in unmittelbarer Nihe zu
Steinachs Laboratorium zur Schau gestellt.

Dabei gab es schon zu Pastranas Lebzeiten wie auch nach ihrem Tod 6f-
fentlich artikulierte Kritik an ihrer dehumanisierenden Zurschaustellung. Al-
lerdings, so macht Garland-Thomson (2017: 47) deutlich, war diese eingebet-
tet in einen aufstrebenden Diskurs um Sentimentalitit, Empfindsamkeit und
Feinfiihligkeit, der die Grenzen weif3er biirgerlicher Identitit markierte. Denn
in Abgrenzung zu einer als roh und weniger fein imaginierten Sensibilitit der
Arbeiter_innenklasse wurde Sentimentalitit als ein zentraler Bestandteil biir-
gerlicher Respektabilitit konstruiert. Das folgende Feuilleton, das kurz vor Be-
ginn der Ausstellung von Pastranas Leichnam im Wiener Prater veroffentlicht
wurde, verdeutlicht diese Verbindung von Humanismus, Sentimentalitit und
Biirgertum eindriicklich:

>Ruhe sanft!« Dies ist der Wunsch, den man den Abgeschiedenen gerne in
ihr Grab nachruft. [...] Die Sorge aller Vélker war von jeher darauf gerichtet,
die Todesstatte unverletzlich und heilig zu machen, da keine profane oder
pietatslose Hand an dem Staube riihren kénne oder diirfe, mochte er nun
in einer Urne ruhen oder in einem Sarge. [..] Die Wilden Afrika’s selbst set-
zen ihre Todten in die Zweige der héchsten Baume, damit weder Mensch
noch Thier die Ruhe des Todten store [...]. Im wildesten Herzen selbst ist die
Achtung vor dem Tode lebendig, der ungebildetste Ceist selbst hat den In-
stinkt und die Gewif3heit in sich, dafs der Leichnam Rast haben miisse, und
in allen Sprachen der Welt schallt es iiber den Todten: >sRuhe in Frieden.<Gar
seltsam berlihrt es daher, wenn mitten in der Zivilisation, der Humanitat
und der (freilich nicht immer echten) Feinlebigkeit unserer Zeiten und al-
ler Nationen durch die That widersprochen und auf wahrhaft peinliche Art
in’s Gesicht geschlagen wird. Und dies geschieht dadurch, wenn man einen
Leichnam zum Zwecke des Celdverdienens von Land zu Land, von Stadt zu

13.02.2026, 16:21:45

205


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Stadt schleppt; in Kisten verpackt wie eine Waare oder wie eine Wachsfigur;
an jeder»geldreichen« Station hervorgezerrt aus der Werghiille, mit einem
grellen Flitterrocke bekleidet, und in einem Glaskasten ausgestellt fiir einige
Kreuzer, Centimes oder Pennies der Neugierde eines jeden StrafRenjungen.
Es ist diese Sache, welche jedes fithlende Herz zum mindesten abstoflend
beriihrt. [..] Der Leichnam, den ich meine, ist der der bekannten Mif Julia
Pastrana, welche diesen Sommer als Mumie in einem ambulanten Museum
des Praters gezeigt werden wird [...]. (»Feuilleton«1874:1)

Sentimentalitit als die Fihigkeit, zu fithlen, Pietit zu empfinden und sich
um die Toten zu sorgen, wird hier einerseits als vermeintlich fundamentale
menschliche Eigenschaft verstanden, die sogar die Grenzen der rassifizier-
ten Dichotomie Zivilisiertheit/Wildheit tiberschreitet (selbst im »wildesten
Herzen« ist dieses Gefiihl lebendig). Andererseits wird sie als Grenzmarker
biirgerlicher Identitit konstruiert gegeniiber jener des nur an Geld inter-
essierten Schaustellers und der Figur des »Straflenjungenc, der in der vom
Autor als pietitslos empfundenen Zurschaustellung menschlicher Uberreste
Unterhaltung findet. Dabei erhohte die Fihigkeit, Mitleid insbesondere auch
fir diejenigen zu empfinden, deren Menschlichkeit in Frage gestellt wurde,
die Funktion dieser Affekte als »form of class and civilization distinction«
(Haschemi Yekani 2021: 21, s.a. Schuller 2018) noch zusitzlich.

Von Animalisierung zu Pathologisierung: Pastrana als »bértige Frau«

Pastranas Menschsein wurde posthum weitaus weniger in Frage gestellt als
noch zu Lebzeiten, als ihre Zurschaustellung durch ihre Konstruktion als
hybrides Mischwesen legitimiert wurde, das vermeintlich eine andere, nicht-
menschliche Spezies reprisentierte und sich nicht eindeutig in den Katego-
rien hegemonialer Taxonomien erfassen lief3. So berichtete die Wiener Zeitung
regelrecht verwundert, dass sich bei Pastranas Obduktion herausstellte, »dafl
der Korper eine durchaus menschliche Organisation hatte« (»Vermischte
Nachrichten« 1860: 8). Im Gegensatz zu den Berichten, die ihre Performances
in Berlin, Wien und Budapest begleiteten, finden sich in den Berichten iiber
die Zurschaustellung ihres Leichnams keine Verweise mehr auf ihre unklare
Einordnung in die dichotome Klassifikation Mensch/Tier. Stattdessen do-
miniert posthum die Beschreibung von Pastrana als »birtige Dame« oder
»Bartfrau« den medialen Diskurs, die nicht selten auch auf die Imagination
von Pastrana als »ungliickliche Zwittergestalt« (»Kleine Chronik 1861: 10) zu-

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

riickgriff. Es ldsst sich also feststellen, dass die Rhetorik des Monsterhaften
in Pastranas Nachleben zunehmend durch einen pathologischen Diskurs
der Abnormitit verdringt wurde, in dem ihr Kérper nicht linger als mythi-
sches Monster, sondern vielmehr als »Folge eines krankhaften Prozesses«
(»Vermischte Nachrichten« 1860: 8) gedeutet wurde.

Die Verinderung der kulturellen (Be-)Deutungen, die Pastranas Korper
angeheftet wurden, die Verschiebung von der gewaltvollen Animalisierung
und Bestialisierung hin zu einer auf Geschlecht fokussierten Pathologisie-
rung, ist eng mit zwei zentralen Paradigmenwechseln im 19. Jahrhundert
verbunden:

Der erste Paradigmenwechsel fand durch das Aufkommen der modernen
Medizin statt und ermdglichte ein neues Verstindnis von kérperlicher Diffe-
renz. Es bewegte sich weg vom Monsterhaften und Mythischen hin zur Patho-
logie und Abweichung. Garland-Thomson hat diese Verschiebung in ihrer Ge-
nealogie des »Freak«-Diskurses als »from wonder to error« beschrieben (vgl.
dies. 1996). Mit dem Aufkommen der Moderne in Europa und der Etablierung
der westlichen Medizin, die die alleinige Deutungshoheit iiber den menschli-
chen Kérper beanspruchte, und insbesondere durch das Entstehen der Tera-
tologie, der Lehre von Fehlbildungen, zu Beginn des 19. Jahrhunderts, fand
ein kultureller Wandel statt, durch den der zuvor als monstros, auflergewdhn-
lich und kurios klassifizierte Kérper sikularisiert, naturalisiert und verwissen-
schaftlicht wurde. Dieser Paradigmenwechsel kann als der wirkmaichtige Ver-
such beschrieben werden, »Monstrosititen der natiirlichen Ordnung einzu-
gliedern, also ihnen ihre Widernatiirlichkeit zu nehmen und sie zugleich durch
die Ordnung der Natur, d.h. die in ihr waltenden RegelmifRigkeiten und Geset-
ze, zu erkliren« (Dederich 2007: 90).

Der zweite Paradigmenwechsel war eine Verschiebung in der Art und
Weise, wie die Geschichte des Menschen und der Mensch selbst verstanden
wurden. Sie wurde entscheidend durch das Aufkommen von Charles Darwins
Evolutionstheorie ab Mitte des 19. Jahrhunderts geprigt. In On the Origin of
Species (1859) entwickelte Darwin die Grundziige seiner Evolutionstheorie
unter dem zentralen Paradigma der natiirlichen Selektion. Dieser heute auch
als Darwinismus bezeichnete Grundsatz geht davon aus, dass sich durch den
Vorgang der natiirlichen Auslese langfristig nur die am besten an ihre Umwelt
angepassten Organismen fortpflanzen und zur Weiterentwicklung der Spezi-
es beitragen witrden. Wihrend Darwin diese Thesen in On the Origin of Species
(1859) ausschliefilich anhand von Pflanzen und Tieren diskutierte, iibertrug er
seine Theorie der Entstehung der Arten in The Descent of Man (1871), das noch im

13.02.2026, 16:21:45

207


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

selben Jahr in seiner deutschen Ubersetzung als Die Abstammung des Menschen
erschien, erstmals auch auf den Menschen. Entgegen des in Europa hegemo-
nialen christlichen Weltbildes, das die Entstehungsgeschichte des Menschen
in der Schopfungslehre begriindete und alle Lebewesen in einer grofien Stu-
fenleiter der Natur, der Scala Naturae vereinigte, an deren obersten Stelle Gott
stand, entwickelten die Naturwissenschaften zu Beginn des 19. Jahrhunderts
eine alternative Geschichte der Abstammung des Menschen, in deren Zen-
trum nicht Gott, sondern die Natur selbst stand. Im Gegensatz zur christlichen
Schépfungslehre, die die Entstehung des Menschen als Folge der Schopfung
Adams, dem Siindenfall und der Vertreibung aus dem Paradies erzihlte, such-
ten Naturwissenschaftler wie Darwin eine Erklirung fir die Abstammung
des Menschen, die letztere als Ergebnis natiirlicher Prozesse verstand. Sylvia
Wynter (2003) bezeichnet dies als den Ubergang von einer theozentrischen zu
einer biozentrischen Konzeption des Menschen. Ein zentrales Problem fiir diese
naturwissenschaftlich begriindete Erklirung der Abstammung des Menschen
war allerdings die Frage nach den Ursachen und der Entstehung von als
»Rassen« konstruierten Unterschieden zwischen Menschen und die damit
verbundene Aufrechterhaltung rassistisch legitimierter Gewaltverhiltnisse.
Darwin und seine Anhinger innen argumentierten entgegen der in der Mitte
des 19. Jahrhunderts verbreiteten Annahme, dass rassifizierte Differenzen
zwischen Menschen auf deren Status als unterschiedliche Spezies zuriick-
zufithren seien, fir eine Theorie der Monogenese. Dieser Theorie zufolge
haben alle Menschen denselben evolutioniren Ursprung in der Abstammung
vom Affen. Die Differenz zwischen vermeintlichen »Rassen« sei demnach
nicht Ausdruck unterschiedlicher Arten, sondern vielmehr das Kennzeichen
unterschiedlicher evolutiondrer Stufen in einer gemeinsamen Entwicklungsge-
schichte des Menschen, wobei der weifle Europier an oberster Stelle stehe.
Rassifizierte Differenz wurde dadurch verzeitlicht, insofern die Konstruktion
rassifizierter Hierarchien als gleichbedeutend mit historischem Fortschritt
gesetzt wurde (vgl. McClintock 1995: 361.).

Innerhalb dieser durch Darwins Evolutionstheorie popularisierten bio-
zentrischen Konzeption des Menschen, die ab der Mitte des 19. Jahrhunderts
dominant wurde, kam der Suche nach dem missing link eine besondere Bedeu-
tung zu. Das fehlende Bindeglied des evolutionsgeschichtlichen Ubergangs
zwischen Mensch und Tier, das Darwin nicht gefunden habe, sollte die
Theorie der gemeinsamen menschlichen Abstammung einerseits sowie der
evolutioniren Stufenleiter als naturwissenschaftlich fundierter Rassentheo-
rie andererseits beweisen. Zwar war Darwin selbst der Uberzeugung, dass es

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

unméglich sei, einen lebenden missing link zu finden, denn dieser Ubergang
hitte sich seiner Meinung nach vor vielen Jahrtausenden ereignet (vgl. Darwin
1871: 199fF.). Das hinderte begeisterte Anhinger_innen seiner Theorie jedoch
nicht daran, die Existenz eines solchen immer wieder auf ein Neues zu be-
haupten. Wihrend Pastrana zu Lebzeiten noch als Monster und Mischwesen
reprasentiert wurde, dessen Zugehorigkeit zur Kategorie Mensch fraglich er-
schien, erfuhr ihr Kérper mit der Popularisierung der naturwissenschaftlich
begriindeten Evolutionstheorien und ihrer Behauptung der Verwandtschaft
zwischen Mensch und Affe eine zunehmende Umdeutung. Diese schloss
Pastrana zunehmend in die Entwicklungsgeschichte des Menschen ein, ent-
weder als eben jener imaginierte missing link oder aber als »bartige Frau« (vgl.
Loewenstein 1926, »Julia Pastrana, die bartige Tanzerin« 1929).

Auch letztere Bedeutungskonstruktion von Pastrana als »birtige Frauc
ist eng mit Darwins Theorien zur Abstammung des Menschen verkniipft,
wie Kimberly Hamlins (2011) Analyse der Genealogie »birtiger Frauen« ver-
deutlicht. Hamlins Lektiire von The Descent of Man stellt heraus, dass Darwins
Theorie iiber die Abstammung des Menschen auf dem Prinzip der sexuellen
Selektion beruhte (vgl. Darwin 1871: 253ff.). Dieses Prinzip der sexuellen Se-
lektion erginzt Darwins Grundsatz der natiirlichen Selektion, indem es die
Ausprigung geschlechtlicher Merkmale erklart, die gemafd Darwin hinsicht-
lich der natiirlichen Selektion nutzlos erscheinen oder sogar Nachteile mit
sich bringen, sich aber positiv auf die Reproduktionschancen auswirken
wiirden.” In Bezug auf das Wirken dieses Prinzips der sexuellen Selektion
innerhalb der Evolutionsgeschichte des Menschen fokussierte Darwin vor
allem auf die Kérper- und Gesichtsbehaarung. Damit lieferte Darwins Theorie
eine neue Grundlage dafiir, Haare und deren Fehlen als Kennzeichen von
Geschlecht und Geschlechterdifferenz zu deuten und diese innerhalb der Ge-
schichte der Evolution vom stark behaarten Affen hin zum weniger behaarten
Menschen einzuordnen. Haare wurden sowohl zum Bedeutungstriger von
Geschlechterdifferenz als auch zum Ausdruck der rassifizierten Hierarchie
vermeintlicher Evolutionsstufen. Bereits im 18. Jahrhundert hatten europii-
sche Wissenschaftler nach korperlichen Eigenschaften gesucht, anhand derer
sie die von ihnen imaginierten Unterschiede von »Rasse« und Geschlecht

23 Hamlin nennt als Beispiel das bunte Federkleid des Pfaus, das diesen in Bezug auf sei-
ne Umweltangepasstheit zu einer auffilligen Beute macht und dessen evolutionire
Weitervererbung in Darwins Logik daher nicht dem Prinzip der natiirlichen Selektion
folgen kann (vgl. Hamlin 2011: 960).

13.02.2026, 16:21:45

209


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

festmachen konnten. Londa Schiebinger (1993: 120ff.) hat herausgearbeitet,
dass neben Hautfarbe, Skelett und Schidel dabei auch dem Bart eine zentra-
le Symbolkraft rassifizierter und vergeschlechtlichter Differenz zukam. Sein
Vorhandensein oder Fehlen wurde dabei nicht nur zu einem Unterscheidungs-
merkmal zwischen Minnern und Frauen erklirt, sondern diente auch dazu,
rassifizierte Unterschiede zwischen verschiedenen Minnern zu markieren.
Arzte entwickelten Mitte des 19. Jahrhundert eigene Instrumente, um Haare
zu messen, zu vergleichen und sie entlang rassifizierter »Typen« zu katego-
risieren (vgl. Herzig 2015: 31f.). Darwins Theorie der sexuellen Selektion und
die darin enthaltenen Thesen in Bezug auf Kérper- und Gesichtsbehaarung
schlossen an diese Wissensbestinde an. Wie Hamlin veranschaulicht, wurde
die Gesichtsbehaarung weier Frauen infolgedessen zu einem Zeichen von
Krankheit und Pathologie, wihrend die Gesichtsbehaarung von Schwarzen
Frauen und Frauen of Color zum Zeichen ihrer rassifizierten Differenz wurden:

Just as the alignment of beards with masculinity was racialized, so, too, was
the relationship between hairlessness and female beauty. While facial hair
on women of all races was considered unusual, hirsute white women were
considered diseased individuals, whereas bearded women of color were
presented as racial representatives illuminating evolution at work. (Hamlin
2011: 692)

Darwins Evolutionstheorie lieferte damit die Grundlage fir das spiter auch
von Steinach aufgegriffene Argument, dass ausgeprigte Geschlechterdif-
ferenz Ausdruck rassifizierter Uberlegenheit sei. So kénnen wir trotz des
sich verindernden Rahmens sehen, dass die posthumen Versuche, Pastrana
ein Geschlecht zuzuweisen, durch ihre Rassifizierung beharrlich untergra-
ben wurden. Gleichermafen blieb ihr Menschsein — egal ob sie als nicht-,
unter- oder halb-menschlich betrachtet wurde — durch ihre geschlechtliche
Hybriditit und Unbestimmtheit gekennzeichnet. Wihrend ihre Behaarung
sie zu Lebzeiten noch als Monster und Mensch-Tier-Hybrid markierte, wur-
de sie nach ihrem Tod zum Zeichen einer devianten Geschlechtlichkeit und
rassifizierten Inferioritit: »The same body that merged the human and ani-
mal now confuses the male and female« (Garland-Thomson 2017: 45). Diese
Umdeutung von Pastranas Korper setzte sie einer neuen Ordnung der als
wissenschaftliches Interesse maskierten Gewalt aus und machte Priuschers

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

Museum zu einem weiteren Ort der durch koloniale und dehumanisierende
Gewalt geprigten Wissensproduktion.**

Schauobjekt zwischen kolonialer Unterhaltung und moderner Biomedizin

Die Dauer der Zurschaustellung der Leichen Pastranas und ihres Kindes im
Wiener Prater lisst sich nicht genau rekonstruieren.? Priuscher, der auch in
Deutschland Schaustellungen betrieb, bewarb Pastranas kérperlichen Uber-
reste als »wandernden Leichnam«, was darauf hindeutet, dass diese nicht nur
in Priuschers Museum im Prater ausgestellt wurden, sondern hochstwahr-
scheinlich auch regelmifiig an anderen Orten besichtigt werden konnten. Es
ist iiberliefert, dass die Leichname 1921 an den skandinavischen Schausteller
Hakon Lund verkauft wurden, der sie bis in die 1970er Jahre international aus-
stellte. Erst dann verbot die norwegische Regierung die Zurschaustellung und
konfiszierte die Leichen. Nachdem sie Ende der 1970er Jahre aus dem Lager, in
dem sie bis dahin aufbewahrt wurden, gestohlen wurden und Pastranas Leich-
nam - nicht aber der ihres Kindes — durch die norwegischen Beh6rden wieder
entdeckt wurde, wurden die kérperlichen Uberreste Pastranas an das Forensi-
sche Institut der Universitit Oslo iibergeben (vgl. Bondeson 1997: 235ff.; Bond-
eson 2017a; Kaldy-Karo 2013: 208f.; Garland-Thomson 2017: 37).

24  So berichtet beispielsweise der deutsche Arzt und Ethnologe Max Bartels, der einen
einflussreichen Aufsatz Ueber die Abnorme Behaarung beim Menschen veroffentlichte,
darlber, Pastranas Leichnam in Wien mehrfach zu Studienzwecken besucht zu haben
(vgl. Bartels 1879).

25  Der letzte Hinweis auf die Zurschaustellung der Leichname von Pastrana und ihrem
Kind im Wiener Prater, den ich im Zuge der Recherchen finden konnte, lasst vermu-
ten, dass diese auch Anfang des 20. Jahrhunderts noch in Prauschers Museum ausge-
stellt waren. In einem Zeitungsartikel heifit es: »Beide Praparate wurden dann noch
Jahrzehnte lang, wohl auch heute noch, in dem bekannten anatomischen Museum
von Priuscher gezeigt« (»Bartige Frauen«1904: 5). In der Sekundérliteratur gibt es ein
weiteres Narrativ, wonach Julia Pastranas Leichnam und der ihres Kindes nach dem
Tod Theodore Lents Ende der 1880er Jahre zum »Besitz« seiner zweiten Ehefrau Ma-
rie Bartel wurden, welche als angebliche Schwester Julia Pastranas unter dem Na-
men »Zenora Pastrana« ebenfalls international performte. Bartel wiederum habe die
menschlichen Uberreste 1889 an den deutschen Impresario J. B. Gassner verkauft, wel-
cher diese weiter handelte (vgl. Bondeson 2017b: 23, Tomaiuolo 2018: 96). Diese Er-
zahlung lasst sich jedoch genauso wenig verifizieren wie die Dauer des Verbleibs der
menschlichen Uberreste in Wien.

13.02.2026, 16:21:45

m


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Erst 2013, mehr als hundertfiinfzig Jahre nach ihrem Tod, wurden Pastra-
nas korperliche Uberreste nach Mexiko iiberfithrt, wo sie ein christliches Be-
gribnis erhielt (vgl. Anderson Barbata 2017). Doch vor der Riickfithrung fertig-
ten Wissenschaftler_innen an der Universitit Oslo medizinische Fotografien
und Réntgenaufnahmen ihres Kérpers an und entnahmen eine DNA-Probe,
um weiterhin Bruchstiicke von Pastranas Korper fiir »zukiinftige Forschung«
nutzen zu kénnen (vgl. Marquez-Grant 2020). Denn einerseits sind Medizi-
ner_innen und Anthropolog_innen noch bis heute daran interessiert, das on-
tologische Ritsel Pastranas zu losen, indem sie ihren Kérper vermessen, klas-
sifizieren und mit einer Diagnose versehen (vgl. Miles 1974; Bondeson/Miles
1993; Bondeson 1997; Aguayo-Orozco et al. 2020). So schreibt etwa der Arzt und
Autor Jan Bondeson, einer der am meisten zitierten Biografen Pastranas, dass
sein eigenes Interesse an der Geschichte von Pastrana von dem Wunsch getra-
gen war, »to establish Pastrana’s correct diagnosis« (Bondeson 2017a: 67). An-
dererseits duflert sich in dem forensischen Begehren, »[to record] as much da-
ta from the remains as possible [...] prior to repatriation« (Marquez-Grant 2017:
112) und der Zuriickhaltung und Aufbewahrung von jenen Fragmenten tiber
Pastranas Bestattung hinaus auch die Vorstellung, dass Pastranas DNA — wie
auch jene vieler anderer Indigener (vgl. Kowal/Radin/Reardon 2013; Berthi-
er-Folgar, Collingwood-Whittick und Tolazzi 2012) — aus Sicht westlicher Bio-
medizin nicht nur wertvolle Informationen iiber deren eigene Korper und ihr
pathologisch gedeutetes Erscheinungsbild enthalte, sondern dariiber hinaus
auch zu einem allgemeinen Verstindnis der Geschichte der Menschheit bei-
tragen konne und deshalb der Forschung zur Verfiigung zu stehen habe (vgl.
Marquez-Grant 2020). Pastranas DNA wird so nicht nur als ein »portal into the
human species’ evolutionary past« (Kowal/Radin/Reardon 2013: 467) konstru-
iert, sondern auch Teil einer auf Profit ausgerichteten globalen Zirkulation von
Zellen, Korperteilen und Genen, die oftmals ohne den Konsens der Betroffenen
oder ihrer Nachfahr_innen entwendet und in Wert gesetzt wurden und wer-
den, was die fortwihrenden kolonial-rassistischen Verstrickungen moderner
Biomedizin und Biotechnologie verdeutlicht.*

26 Neben dem vielfach kritisierten internationalen Humangenomprojekt (HGP) liefie sich
an dieser Stelle hinsichtlich der globalen Zirkulation und Inwertsetzung auch der Fall
von Henrietta Lacks (1920-1951) anfiihren, einer Schwarzen Krebspatientin am Johns
Hopkins Hospital in Baltimore, der ohne ihr Wissen geschweige denn ihre Zustimmung
Zellen entnommen wurden, aus denen eine permanente Zelllinie kultiviert wurde.
Diese sogenannten Hela-Zellen vermehren sich noch heute in wissenschaftlichen La-
boren weltweit und»leben [..] als einin die Ewigkeit versetzter Spuk weiter« (Gramlich

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

Die Gewalt gegen Pastrana, ihre Verdinglichung und die verschiedenen Ar-
ten, wie ihr Korper in Wert gesetzt wird, dauern demnach an. Noch heute zir-
kulieren neben jenen hoch stilisierten Abbildungen, mit denen fir ihre Per-
formances geworben wurde, Bilder ihres praparierten Leichnams sowie jene
medizinischen Skizzen, die ihren Status als nicht- oder nur-fast-menschli-
ches Wesen manifestierten in zeitgendssischen akademischen Publikationen.
Thr wird nach wie vor nicht erlaubt, zu ruhen und auch mein eigenes Schrei-
ben iiber Pastrana reiht sich in diese fortwihrende Zirkulation ein. Ihres ur-
springlichen Namens beraubt, zur Schau gestellt, ausgestopft, verkauft und
schlussendlich erst zum »internationalen Schauobjekt« (Kaldy-Karo 2013) und
dann zum biomedizinischen Exemplar degradiert, ist es nicht nur unméglich,
Pastranas eigene Stimme im Archiv zu héren. Vielmehr scheint es, als wiirde
das Sprechen iiber sie, das ihre Abwesenheit tibertnt, niemals verstummen.
Pastrana ist ein weiterer Asterisk in der Geschichte der Moderne, der von seiner ei-
genen Unmoglichkeit verschluckt wird. Gleichzeitig ist die Geschichte von Pa-
strana exemplarisch fiir jene »stummen Schattenfiguren« (Hoffmann 2020: 41)
der populdren Diskurse iiber Driisen, innere Sekrete und Geschlecht im frithen
20. Jahrhundert. Als solche ist sie Teil der durch die Printmedien etablierten
Wissensarchive zur Wandel- und Formbarkeit von Geschlecht.

Grenzfiguren und die Reaktualisierung der ontologischen Ordnung

In diesem Kapitel habe ich gezeigt, dass im frithen 20. Jahrhundert Tiere so-
wie rassifizierte und monstrése Korper die zentralen semantischen Figuren
waren, iiber welche die Idee der »Geschlechtsumwandlung« medial verhandelt
wurde. So fungierten »niedere Tiere«, die kolonialen Geister der Mujerados und
das Gespenst Julia Pastranas als Grenzfiguren, welche die Instabilitit von Ge-
schlecht als die Eigenschaften animalischer und rassifizierter Kdrper verkor-
perten und damit kulturelle Angste iiber den Zerfall der biniren Geschlechter-
ordnung einfingen. Im Zuge dieser 6ffentlichen Ausverhandlung wurden die
Grenzen zwischen Menschen und Tieren sowie »normalen« und »abnormalen«
sowie rassifizierten Kérpern nicht so sehr neu gezogen als vielmehr reaktualisiert.

2020b: 205). Auf ihnen basieren medizinische Durchbriiche unter anderem in der Er-
forschung von Genen und Impfstoffen sowie der Behandlung von HIV/AIDS und Krebs.
Sie sind die Grundlage zahlreicher profitabler Patente und werden international ge-
handelt (vgl. Skloot 2010).

13.02.2026, 16:21:45

23


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Zugleich eréffnete dieses von Tieren, Monstern und kolonialen Geistern bevol-
kerte kulturelle Archiv der »Geschlechtsumwandlung« neue Dimensionen der
Intelligibilitit, die Witnsche nach medizinischer Geschlechtertransition speis-
ten. Hierbei sind es insbesondere die verwobenen Geschichten von Animalitit
und Kolonialitit, die als »animalische Verbindungen« die Intelligibilitit des
Waunsches nach »Geschlechtsumwandlung« durch die Transplantation tieri-
scher Keimdriisen im medialen Diskurs des frithen 20. Jahrhundert animier-
ten. Insbesondere die mediale Reprisentation der erfolgreich an Tieren durch-
gefithrten »Geschlechtsumwandlung« trug mafdgeblich dazu bei, die Idee der
Formbarkeit von Geschlecht durch Driisentransplantate denkbar zu machen
und regte Personen dazu an, ihr eigenes Geschlecht entlang dieser Logiken
als wandelbar zu begreifen. Die medialen Reprisentationen geschlechtlicher
Wandelbarkeit rassifizierter und tierischer Kérper boten eine diskursive Legi-
timation — und wie der Fall von R. gezeigt hat, auch das organische Rohmate-
rial - fiir Personen, die medizinische Interventionen begehrten. Entgegen der
dominanten Logik geschlechtlicher Normalisierung, die ihre Kérper und ihr
Geschlecht als pathologisch rahmte, forderten sie eine Praxis der geschlecht-
lichen Anpassung ein, in deren Zentrum das Potential der selbstbestimmten
Formbarkeit von Geschlecht stand.

Dass die im Archiv auffindbaren Subjekte, welche eine solche Praxis ein-
forderten, alle weifd rassifiziert und fast ausschlieflich aus dem biirgerlichen
Milieu zu kommen scheinen, liegt jedoch nicht nur daran, dass es diese kultu-
rellen Differenzmerkmale waren, die ihnen das materielle und soziale Kapital
verschafften, welches Zugang zu entsprechenden Arzten und Kliniken erlaub-
te. Dass es ihre Geschichten sind, die innerhalb der Struktur des Archivs intel-
ligibel werden, ist, wie ich gezeigt habe, auch den medial vermittelten Bildern
und Diskursen geschuldet. Doch das medial vermittelte Wissen iiber die Wan-
delbarkeit von Geschlecht eréffnete nicht nur den Vorstellungshorizont dafiir,
Geschlecht als wandel- und formbar zu begreifen, sondern war zugleich auch
unterfiittert von Hierarchien der Belebtheit und Plastizitit, welche die Kor-
per von »niederen Tieren« und rassifizierten »Anderen« als immer bereits ge-
schlechtlich instabil und aufierhalb der Logik binidrer Zweigeschlechtlichkeit
positionierte. Amin schreibt daher in Anlehnung an Steinachs Formulierung
von Geschlecht als der Wurzel des Lebens: »As the root of life, sex debilitates and
capacitates« (Amin 2018: 597, Herv. i.0.). Wihrend die durch Steinach propa-
gierten Driisentransplantate fiir weifle und groéfitenteils biirgerliche Subjek-
te die Moglichkeit er6ffneten, innerhalb der Register der kolonial konstituier-
ten bitrgerlichen Zweigeschlechtlichkeit wiederhergestellt zu werden und sich

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natirlichen Ordnung der Dinge

im Heilungsversprechen trotz seiner pathologisierenden Gewalt zugleich die
Moglichkeit der radikalen Umdeutung dieser Logik im Sinne einer gewiinsch-
ten Geschlechtsangleichung verbarg, versprach die Plastizitit von Geschlecht
fir Julia Pastrana, die Mujerados und die in ihrer Nihe positionierten rassifi-
zierten und animalisierten Subjekte lediglich eine Fortschreibung der gegen
sie gerichteten verdinglichenden und kolonialen Gewalt, die sie immer schon
aus den Rastern der Zweigeschlechtlichkeit und damit auch aus den Rastern
des Menschlichen ausschlossen.

Die kurzzeitige Offnung der ontologischen Wunde zwischen Mensch und
Tier markierte fiir R. den Zugang zu einer experimentellen geschlechts-
angleichenden Operation. Doch zugleich fithrte die durch diese Offnung
produzierte arteniibergreifende Intimitit fur rassifizierte Subjekte zu einer
Intensivierung ihrer Animalisierung, die sie noch weiter aus den Regis-
tern des Menschlichen ausschloss. Fiir die im Labor und Operationssaal
eingesetzten Tiere bedeutete das Begehren und der Hunger nach zu trans-
plantierenden Driisen eine weitere Unterwerfung unter die Logiken ihrer
Inwertsetzung in den Produktionsketten von Geschlecht. Wihrend die durch
Steinachs Forschungen inspirierten Praktiken der Geschlechtertransgression
durch Driisentransplantate auf die komplexen Verbindungen und Formen
des Transfers zwischen menschlichem Geschlecht und nicht-menschlichen
Korpern hinweisen und dabei der Eindruck eines die Artentrennung iiber-
greifenden und Taxonomien iberschreitenden Potentials geschlechtlicher
Wandelbarkeit entsteht (vgl. Weaver 2014; Szczygielska 2017), zeigt sich doch
bei genauerer Betrachtung, dass dieses Potential einseitig und zutiefst von
kolonialen Logiken der Rassifizierung von Geschlecht und der fundamentalen
Abwertung von nicht-menschlichen Tieren unterwandert war. Die kategoriale
Uberschreitung der ontologischen Grenze zwischen Mensch und Tier war im-
mer schon durch »Rasse« strukturiert (vgl. Amin 2020: 51). Die als unendlich
form- und wandelbar imaginierten Korper rassifizierter »Anderer« und »nie-
derer Tiere« markieren den Asterisk, der trans* seine Bedeutung verleiht. Thre
untergeordnete Position innerhalb der Ordnung von »Rasse« und Geschlecht
wurde im medialen Diskurs tiber »Geschlechtsumwandlung« nicht aufgeldst,
sondern vielmehr erneut zementiert.

13.02.2026, 16:21:45

215


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2026, 16:21:45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

