
5. Animalische Verbindungen: Transgressionen 

der natürlichen Ordnung der Dinge 

It matters what matters we use to 
think other matters with; it matters 
what stories we tell to tell other stories 
with; it matters what knots knot knots, 
what thoughts think thoughts, what 
descriptions describe descriptions, 
what ties tie ties. It matters what stories 
make worlds, what worlds make stories. 
—— Donna J. Haraway, Staying with the 
Trouble, 2016 

Im Frühjahr 1931 sorgte eine seltsame Nachricht für Schlagzeilen in der ös
terreichischen Tagespresse. Gleich mehrere Zeitungen berichteten über eine 
sensationelle Operation, zu deren Protagonist_innen neben dem Patienten 
und einem angesehenen Wiener Chirurgen auch ein schwarzer Widder zähl
te.1 Am Anfang dieser Geschichte stand laut den Zeitungen der Wunsch von 

1 Es ist denkbar, dass es sich bei diesem unbenannten Chirurgen – »ein[em] Professor 
der Wiener Schule, dessen Name internationalen Klang hat« (»Eine Frau zum Mann 
operiert« 1931: 2) – um den Gynäkologen Josef Halban gehandelt haben könnte, der 
zwischen 1910 und 1937 als Primarius am Wiedner Spital arbeitete. Über Halban kur
sierte bereits einige Jahre zuvor die Meldung, er habe die erste »echte Geschlechts
umwandlung« am Menschen durchgeführt. Laut den Zeitungsberichten handelte es 
sich damals um eine intergeschlechtliche Person, die sich als Frau identifizierte, de
ren Körper intergeschlechtliche beziehungsweise als »männlich« klassifizierte Merk

male aufwies. Durch eine Transplantation weiblicher Keimdrüsen habe Halban »dem 
Als-ob-Weib die volle Weiblichkeit« verschafft. Halban selbst ließ jedoch einige Ta
ge nach Bekanntwerden der Operation, welche gleich von mehreren Tageszeitungen 
aufgegriffen wurde, eine Feststellung veröffentlichen, in der er sich von den Darstel
lungen und Interpretationen der von ihm durchgeführten Operation distanzierte, oh

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

R.,2 ein tierisches Keimdrüsen-Transplantat zu erhalten, so »daß [er seinen]
Körper durch eine Operation im Sinne [seiner] geistigen Anlage vermänn
liche«. (»Eine Wiener Malerin« 1931: 5) Mit diesem Ansinnen hatte sich R.
jahrelang wiederholt an den Schönbrunner Tiergarten gewandt, mit der Bitte,
eines der dort gehaltenen Tiere als Organspender für eine solche Operation
bereitzustellen. Zweifelsohne inspiriert durch Steinachs Forschungen aber
auch durch die Experimente des französischen Chirurgen Serge Voronoff, der
an Steinach angelehnt Verjüngungsoperationen durch Keimdrüsentransplan
tate von Affen durchführte (vgl. Hamilton 1986), »sprach [R.] von einem Affen,
ein andermal von einem Löwen und sogar von einem Adler, den [er] zu diesem
Zweck auftreiben werde« (»Eine Wiener Malerin« 1931: 5). Die Leitung des
Tiergartens lehnte diese Gesuche jedoch mit Verweis auf die Hochwertigkeit
dieser Tiere wiederholt ab. Schlussendlich machte sich R.s Hartnäckigkeit je
doch bezahlt und der Schönbrunner Tiergarten willigte ein, ihm einen schwarzen
Widder, »ein dreieinhalbjähriges Tier aus der Schönbrunner Schafzucht […];
eine ganz kommune Rasse mit schwarzem Fell, deren männliche Tiere stark
nach rückwärts gebogene Hörner tragen« (»Eine Frau zum Mann operiert«
1931: 2), für ein Keimdrüsentransplantat zu überlassen.

Diese heute vielleicht bizarr anmutende Nachricht passt nicht in die do
minanten Erzählstrukturen der trans* Vergangenheit, ist sie doch weder eine
romantische Erzählung noch eine Tragödie (Chu/Drager 2019: 104f.; Keegan
2022: 24f.). Doch wie Zavier Nunn betont: »This over-attachment to the seri
ous renders many histories unacceptable, asynchronous, and ultimately dan
gerous (lest they devalue the gravity of the situation) to projects of recovery
and memorialisation« (Nunn 2024: 193). R. erscheint weder als ein authenti
sches, tapferes, aufrichtiges, ernsthaftes, noch »gutes« trans* Subjekt. Doch
R.s Geschichte zeigt mitunter, wie stark Techniken der »Geschlechtsumwand
lung« bereits Anfang des 20. Jahrhunderts reglementiert wurden. So benötig
te R. nicht nur die Empfehlungsschreiben mehrerer Ärzte, um überhaupt Zu
gang zu einer solchen Operation zu erhalten. Anzunehmen ist, dass dies nicht

ne jedoch stattdessen ein korrigierendes Narrativ anzubieten (vgl. Finkler 1928b; »Die
erste Geschlechtsumwandlung« 1928).

2 Die analysierten Zeitungsberichte bezeichnen R. wiederholt als »Frau«, welche sich
»seit der Kindheit als Mann fühle«. An diese Narration kritisch anknüpfend, habe ich
mich dazu entschieden, lediglich das von der historischen Berichterstattung überlie
ferte Initial des Nachnamens zu verwenden – auch weil mir kein anderer Vorname be
kannt ist –, und dort wo die historischen Quellen weibliche Personalpronomina ver
wenden, diese durch männliche zu ersetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 177 

nur mit immensen Kosten, sondern auch mit Erfahrungen medizinischer und 
pathologisierender Gewalt verbunden war. Darüber hinaus musste R. auch ei
ne vom Glauben an den Erfolg einer solchen Behandlung getragene Ausdauer 
und Beharrlichkeit an den Tag legen, um das tierische Organmaterial zu er
halten. Zwei weitere Details werden mich im Verlauf dieses Kapitels noch be
schäftigen: Zum einen, dass dem Widder im Vergleich zu Affe, Löwe und Adler, 
welche symbolisch häufig für Macht, Nation und Maskulinität einstehen, ein 
niedrigerer Wert zugeschrieben und das Tier deshalb für eine solche Operati
on zur Verfügung gestellt wurde. Zum anderen, dass sich R. mit jenem Gesuch 
an den Zoo als einen primären Ort der kolonialen Eroberung und der Staatsge
walt (vgl. Hayward/Gossett 2017: 15) wandte statt beispielsweise an eine land
wirtschaftliche Tierzucht. Hier deutet sich bereits an, auf welche Art und Wei
se das Begehren nach »Geschlechtsumwandlung« einerseits von einem »can
nibalistic and erotic hunger« (Amin 2020: 57) für die Drüsen der »Anderen« 
animiert wurde und andererseits in die komplexen Register kolonialer Fanta
sien und biopolitischer Macht eingelassen war. Dies wird nur dann sichtbar, 
wenn wir uns auf die flüchtigen und fragmentierten Überlieferungen von R.s 
Geschichte mitsamt aller ihrer kuriosen und absurden Anekdoten einlassen, 
statt sie als schlechtes und sensationalistisches Beispiel historischer Medien
berichterstattung beiseitezuschieben. 

Dabei war die wirkliche Sensation, die die Zeitungsartikel über R. animier
te, weniger seine Person als vielmehr die erfolgte Operation. Dies ist unter 
anderem auch ein Indiz dafür, dass die Transplantation nicht nur faszinier
te, sondern auch als Errungenschaft der modernen Medizin gefeiert wurde. 
So beschreiben die Artikel detailliert den Ablauf der Operation, während derer 
R. und der Widder gleichzeitig auf dem Operationstisch lagen und die »noch 
lebenswarmen Drüsen« (»Eine Frau zum Mann operiert« 1931: 1.) von einem 
Körper in den anderen transplantiert wurden. Die Vorstellung, dass diese tie
rischen Drüsen lediglich in die Bauchdecke des menschlichen Körpers einge
näht werden müssten, um dort ihre innersekretorische Wirksamkeit zu ent
falten und den Körper von R. zu »vermännlichen«, beruht nicht nur auf den 
von Steinach an Ratten und Meerschweinchen entwickelten Operationstech
niken, sondern auch auf den damit verbundenen Epistemologien des endo
krinen Körpers und der »Pubertätsdrüse«. Während Steinachs experimentelle 
Operationen jedoch lediglich die an Tieren entwickelten Epistemologien und 
Techniken auf den menschlichen Körper übertrugen, wie seine Thesen zur Ver
jüngung und zur »Heilung« der Homosexualität zeigen, wurde im Zuge der 
an R. und dem schwarzen Widder durchgeführten Transplantation die Gren

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

ze zwischen Mensch und Tier sowie Operationssaal und Menagerie für kurze 
Zeit aufgehoben. Diese Überschreitung der »natürlichen Ordnung« wurde je
doch post-operativ wiederhergestellt, denn nach der erfolgten Operation, so 
der Zeitungsbericht, war der Patient wohlauf, habe »keinerlei Gefühl von dem 
tierischen Fremdkörper im Gewebe« (ebd.: 2) und wirkte zuversichtlich und 
zufrieden. Es schien gerade so, als ob »das Messer des Chirurgen ein Wunder 
gewirkt« (»Eine Wiener Malerin« 1931: 5) habe und sich »die Geschlechtsum
wandlung […] binnen kurzer Zeit vollziehen dürfte« (»Eine eigenartige Ope
ration« 1931: 2). Der Widder hingegen wurde am folgenden Tag geschlachtet 
und den Raubtieren des Tiergartens zum Fraß vorgeworfen (vgl. »Eine Frau« 
1931: 5). Die kurzzeitige Öffnung der ontologischen Wunde, durch welche die 
Kategorien Mensch und Tier ineinander bluten, was eine artenübergreifende 
Intimität produziert (vgl. Szczygielska 2017), wurde durch die Auslöschung des 
Tierlebens und dessen gewaltsame Einpassung in die natürliche Ordnung wie
der zusammengenäht. »Slaying animals is a performance of mastery that es
tablishes order, however tenuously«, wie Clair Kim (2015: 32) festhält. 

Wie bereits zu Beginn dieses Buches diskutiert, sind Zeitungsberichte 
wie diese weder verlässliche historische Quellen, noch erlauben sie einen 
Zugriff auf die Subjektivität der betreffenden Person. Sie als historische Fakten 
misszuverstehen, würde bedeuten, ihren Machtkontext, ihren literarischen 
Typ und ihre Wahrheitseffekte zu ignorieren. Schließlich war die Berichtser
stattung unter anderem auch den ökonomischen Zwängen der Presse und den 
verkaufssteigernden Logiken der Sensation unterworfen, was unter anderem 
durch das Erscheinen der betreffenden Artikel auf dem Titelblatt oder auf den 
ersten Seiten der entsprechenden Tageszeitungen unterstrichen wurde. In 
diesem Sinne erscheint R. im Archiv weniger als Subjekt denn vielmehr als 
Geschichte, als Spektakel und Spekulation gleichermaßen. R. ist ein weite
res Gespenst, das durch diese Studie spukt, jedoch keine klare, in Archiven 
auffindbare Spur hinterlassen hat. Vielleicht war sein Name ein Pseudonym, 
das die wahre Identität des Patienten anonymisierte, vielleicht handelte es 
sich auch hier – ähnlich wie bei Adele – um ein Phantasma der sensationa
listischen Presse. Dass im Archiv des Schönbrunner Zoos ausgerechnet für 
jene Jahre, in denen R. wahrscheinlich die wiederholten Anfragen an den Zoo 
gerichtet hat, die Dokumentation der Korrespondenzen fehlt, lässt darüber 
hinaus die Frage zu, ob diese womöglich nicht zufällig zum Heizen verwen

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 179 

det wurden, sondern vielmehr nachträglich als zu brisant eingeordnet und 
deshalb willentlich zerstört wurde.3 

Während mein Begehren nach der Rekonstruktion der Geschichte aus
gehend von den über R. publizierten Zeitungsartikeln erneut die Grenzen 
des Wissbaren im Archiv aufzeigt, mit denen diese Studie unentwegt ringt, 
zeigen die Artikel jedoch deutlich, dass die Idee eines tierischen Keimdrüsen- 
Transplantats als Mittel der »künstlichen Geschlechtsumwandlung« am Men
schen – so sensationell sie auch sein mochte – in den frühen 1930er Jahren 
durchaus denkbar erschien.4 Aus diesem Blickwinkel geht es weniger darum 
herauszufinden, was tatsächlich geschehen ist, als darum zu analysieren, 
welche Geschichten durch die Medien vermittelt wurden und wie diese Nar
rationen nicht nur das Handeln und die Wahrnehmung einzelner historischer 
Subjekte prägten, sondern auch gesellschaftliche Diskurse und die Grenzen 
des Denkbaren formten. In diesem Sinne spielt es keine Rolle, ob die medial 
vermittelten Nachrichten wahr oder faktisch waren. Das Wissen und die 
Geschichten, die die Medien en masse verbreiteten, formten die Selbstver
ständnisse der Leser_innen, unter denen auch diejenigen waren, die nicht in 
die binäre Geschlechterordnung passten. Wie Joanne Meyerowitz feststellt: 
»In the history of transsexuality, marginalized subjects used available cultural 
forms to construct and reconfigure their own identities« (1998: 160). Wie genau 
sich diese kulturellen Formen gestalteten, welches Wissen sie vermittelten 
und welche Raster der Intelligibilität sie etablierten, wurde bislang jedoch 
kaum untersucht. 

Das folgende Kapitel beschäftigt sich daher mit den medial vermittelten 
Popularisierungen der durch Steinach angeregten Experimente zur »künstli
chen Geschlechtsumwandlung«. Anhand der medialen Repräsentationen von 
»Geschlechtsumwandlung« in Printmedien, die zwischen 1911 und 1933 in Ös

3 An dieser Stelle möchte ich mich herzlich bei Dr. Gerhard Heindl bedanken, der sich 
von meiner fieberhaften Suche nach R. hat anstecken lassen, mit großem Engagement 
die Korrespondenzen des Tiergarten Schönbrunns gesichtet und mich nicht nur auf 
diese Lücke im Archiv, sondern auch auf die Verwendung der Akten der betreffenden 
Jahre als Heizmaterial aufmerksam gemacht hat. 

4 Tatsächlich spielen die Organismen nicht-menschlicher Tiere bis heute eine zentra
le Rolle in medizinisch begleiteten Transitionsprozessen. So wird trans* Frauen und 
trans*feminine Personen beispielsweise häufig Premarin verschrieben, ein Östrogen- 
Präparat, das aus dem Urin schwangerer Stuten gewonnen wird (vgl. Hayward 2010: 
228f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

terreich erschienen sind,5 beleuchte ich, unter welchen Bedingungen das Phä
nomen der »Geschlechtsumwandlung« Aufmerksamkeit in der medial vermit
telten Öffentlichkeit erhielt und welches Wissen über Geschlecht dabei pro
duziert wurde. Dabei bin ich, in den eingangs zitierten Worten Donna Hara
ways, besonders an jenen anderen Objekten, Geschichten, Knoten, Gedanken,
Beschreibungen und Bindungen interessiert, die in diesem Kontext genutzt
werden, um neue Welten und neues Wissen zu schaffen (vgl. Haraway 2016: 12).
Mit Blick auf Tageszeitungen und populärwissenschaftliche Magazine widmet
sich dieses Kapitel also der Frage, auf welches hegemoniale Wissen und wel
ches Repertoire an Bildern und Diskursen R. und andere Personen zugreifen
konnten, um ihren Wunsch nach »Geschlechtsumwandlung« zu verbalisieren
und welche animalischen Verbindungen dabei zu Tage traten.

Von Meerschweinchen, Monstern und Massenmedien

Bereits 1916 publizierte der deutsche Sexualwissenschaftler Max Marcuse
unter dem Titel »Geschlechtsumwandlungstrieb« die Fallgeschichte von A.,
welche_r Marcuse aufgesucht hatte, nachdem sie_er in der Presse über die
Experimente des Direktors des Zoologischen Gartens in Dresden, Gustav
Brandes, erfahren hatte. Brandes hatte zwei Jahre zuvor, angeregt durch
Steinachs Experimente mit Ratten und Meerschweinchen, eine Keimdrüsen-
Transplantation zur »künstlichen Geschlechtsumwandlung« an Hirschen
vorgenommen, welche in der »Vermännlichung einer Ricke und der Ver
weiblichung eines Damhirschen« (Marcuse 1916: 176) mündeten. Unter dem
Titel »Künstliche Geschlechtsumwandlung« hatte das Deutsche Volksblatt im
Mai 1914 über die gelungene Operation berichtet. Dieser Bericht veranlasste
A. dazu, Marcuse zu kontaktieren, »ob eine derartige Operation nicht auch
beim Menschen mit Erfolg durchgeführt und [sie_er] auf diese Weise zu
einem Weibe gemacht werden könnte« (Marcuse 1916: 176). Auch der an der

5 Die Auswahl dieses Untersuchungszeitraumes ist einerseits durch die Publikation von
Steinachs »Umstimmung des Geschlechtscharakters bei Säugetieren durch Austausch
der Pubertätsdrüsen« (1911) und dessen Berufung an die Biologische Versuchsanstalt im
Jahr 1912 bestimmt. Andererseits ist sie durch die mediengeschichtliche Zäsur durch
die de facto Ausschaltung des Parlaments und Etablierung des austrofaschistischen
Ständestaates im März 1933 begründet, welche zu einer Wiedereinführung der Zen
sur und Abschaffung der Pressefreiheit führte (vgl. Moser 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 181 

Psychiatrischen Universitätsklinik in Basel tätige Psychiater Hans Binder dis
kutiert einige Jahre später in »Das Verlangen nach Geschlechtsumwandlung« 
(1933) eine Fallgeschichte aus seiner Praxis, welche ebenfalls auf die Bedeu
tung der Medialisierung der Steinachschen Experimente hinweist. Auch 
sein_e Patient_in habe durch die Medien von den Feminisierungsversuchen 
Steinachs erfahren und sei ab diesem Moment von dem Wunsch besessen 
gewesen, »durch Entfernung der Hoden und Einpflanzung von Eierstöcken 
zum ›Vollweib‹« (Binder 1933: 88) zu werden.6 

Während die von Marcuse und Binder beschriebenen Fallgeschichten zwar 
anders als R. nicht explizit tierische Organe als Transplantate begehrten, wa
ren es dennoch die Körper der Tiere, über die sie in den Medien erfahren hat
ten, welche ihren Wunsch nach »Geschlechtsumwandlung« animierten. Dabei 
verlief ihr Wunsch, die Keimdrüsen des »anderen Geschlechtes« in den eige
nen Körper zu transplantieren und so eine »Uebereinstimmung zwischen Kör
per und Seele« (Marcuse 1914: 186) zu erreichen, diametral zu der von Steinach 
und seinen Anhänger_innen vertretenen Auffassung. Sie sahen in der »künstli
chen Geschlechtsumwandlung« vielmehr die Möglichkeit der Vereindeutigung 
von Geschlecht und der Wiederherstellung binärer Geschlechternormen. Auch 

6 Anhand der überlieferten Quellen bleibt offen, ob sich die Subjekte der Fallgeschich
ten von Marcuse und Binder analog zu den zu ihrer Zeit verfügbaren Konzepten als 
»Transvestiten«, »sexuell Invertierte«, »Homosexuelle« oder »Hermaphroditen« iden
tifizierten. Abseits der Frage nach ihrer Identität machen die Fallgeschichten jedoch 
deutlich, dass sie ihr Geschlecht als durch Drüsen und Sekrete bestimmt verstan
den. Binders Definition des von ihm diagnostizierten »Verlangens nach Geschlechts
umwandlung« als Wunsch, »demjenigen Geschlechte anzugehören, das der Beschaf
fenheit der Keimdrüsen nicht entspricht« (Binder 1933: 84), verdeutlicht dieses Ver
ständnis. Laut Marcuse sei es charakteristisch, »dass die betreffenden Individuen sich 
nicht etwa für Angehörige des anderen Geschlechtes halten« (Marcuse 1914: 181). Viel
mehr würde erst die Transplantation weiblicher Keimdrüsen sie »ganz Weib […] wer
den« (ebd.: 179) lassen. Davor scheinen sie geschlechtliche Zwischenwesen zu sein; 
»eine Doppelnatur« (Binder 1933: 88), welche weder eindeutig Mann noch Frau ist – 
ein Selbstverständnis, das nicht zuletzt auch mit Steinachs Theorie der Bisexualität 
der Pubertätsdrüse korrespondierte (vgl. Gill-Peterson 2014; Amin 2018). Aus diesem 
Grund habe ich mich entgegen den Bezeichnungspraktiken von Marcuse und Binder, 
die ihre Patient_innen durchwegs als männlich kategorisieren, für eine Schreibweise 
entschieden, die das Selbstverständnis der geschlechtlichen Uneindeutigkeit in dem 
Moment festhält, als sie uns als Patient_innen in Marcuses und Binders Praxen begeg
nen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

jener Zeitungsartikel, der Marcuses Patient_in zum Aufsuchen der ärztlichen
Praxis ermutigte, hielt fest, dass

Menschen [natürlich] nicht den Geschlechtscharakter ändern [sollen],
sondern solche Individuen, deren Geschlechtscharakter zweifelhaft oder
schwach ist, könnten vielleicht völlig geheilt werden, indem man ihnen
ein gesundes Geschlechtsgewebe einpflanzt. (»Künstliche Geschlechtsum

wandlung« 1914: 6)

Entgegen diesem Normalisierungsdiskurs sahen R. und die von Marcuse und
Binder beschriebenen Personen in der Keimdrüsentransplantation jedoch
eine Möglichkeit, ihre Körper im Sinne ihres geschlechtlichen Empfindens
anzupassen. So kommentiert Marcuse, dass sein_e Patient_in die »Hei
lung von dem anderen Ende« ablehnte: Sie_er »will nicht Mann, sondern
Weib werden« (Marcuse 1916: 187). Die Patient_innen eigneten sich dabei die
dominanten Diskurse über »künstliche Geschlechtsumwandlung« an und
gestalteten sie für ihre eigenen Bedürfnisse um, indem sie sich zwar auf
das im frühen 20. Jahrhundert dominante Verständnis des endokrinen, von
allerlei Drüsen und unsichtbaren Sekreten gesteuerten Körpers bezogen,
aber die intendierte Anwendung der Keimdrüsentransplantate als gewaltvolle
geschlechtliche Normalisierung umdeuteten. Sie forderten stattdessen eine
Praxis der Geschlechtsanpassung ein, die ihrem geschlechtlichen Selbstver
ständnis entsprach. In dieser kreativen Umgestaltung entwarfen sie eine
Subjektposition, die durch die dominante Kultur undenkbar gemacht wurde.
Wo andere »Monster«7 sahen, die es bestenfalls zu heilen galt, entdeckten
sie in den Tierkörpern eine Projektion ihrer selbst und forderten eine ihr Ge
schlecht affirmierende Behandlung ein, wie sie bis dato nur im Tierexperiment
beschrieben wurde. In den popularisierten Diskursen über die von Steinach
und anderen durchgeführten »Geschlechtsumwandlungen« an Tieren und den
medial vermittelten Bildern dieser Experimente erkannten die in Marcuses
und Binders Fallgeschichten beschriebenen Personen eine neue Möglichkeit,

7 Steinachs experimentellen Geschlechtsumwandlung und die daraus resultierenden
»feminisierten« und »masculierten« Tiere, die Sengoopta unkritisch als »masculini

zed and feminized monsters« bezeichnet (Sengoopta 2006: 64), dienten der Überprü
fung seiner Thesen zur Entwicklung »normaler« Geschlechtlichkeit. Der Logik von Wil

helm Roux »Entwicklungsmechanik« folgend, waren sie die künstlich hergestellte »Ab
weichung« mithilfe derer kausale Zusammenhänge »normaler Entwicklung« ermittelt

werden konnten (vgl. Steinach/Loebel 1940).

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 183 

ihr Geschlecht und ihre Körper zu imaginieren und zu gestalten. Die medialen 
Diskurse, welche Steinachs Forschungen zelebrierten, hatten die Raster der 
Intelligibilität zu einem gewissen Grad verschoben, so dass »[a]ngesichts der
artiger ›Erfolge‹ bei Tieren […] auch Geschlechtsumwandlungen am Menschen 
nicht mehr utopisch [schienen]« (Herrn 2005: 107). 

Die Bedeutung der medialen Rezeption Steinachs in Tageszeitungen 
und populärwissenschaftlichen Zeitschriften sollte insbesondere im öster
reichischen Kontext nicht unterschätzt werden, da alternative öffentliche 
Foren fehlten, in welchen Personen, die sich nicht mit dem ihnen bei der 
Geburt zugewiesenen Geschlecht identifizierten, sich austauschen konnten. 
Denn im Gegensatz zur benachbarten Weimarer Republik, wo sich in der 
Zwischenkriegszeit eine eigenständige transvestitische Presse herausbildete 
(vgl. Sutton 2012; Herrn 2016; Marhoefer 2015), gab es in Österreich kei
nen vergleichbaren selbstbestimmt geführten medialen Diskurs. Aber auch 
fremdbestimmte Berichte über »Transvestiten« und Cross-Dresser waren bis 
in die späten 1920er Jahre eine Ausnahmeerscheinung, bezogen sich fast aus
schließlich auf Phänomene im Ausland und stellten die betreffenden Personen 
meist als »Hochstapler_innen« und »Betrüger_innen« dar, wie die Geschichten 
von Adele und Sandor Vay (s. Kap. 1) bereits gezeigt haben. Im Gegensatz dazu 
schien das Phänomen der »Geschlechtsumwandlung« jedoch spätestens ab 
den 1910er Jahren in aller Munde zu sein und populäre Printmedien waren 
die kulturellen Orte, »where sex change had made its public debut« (Meye
rowitz 2002: 14). Es waren insbesondere Tageszeitungen, durch welche das 
Phänomen der »Geschlechtsumwandlung« vom Labor in die Öffentlichkeit 
gelangte. 

Mediengeschichtlich war dieses öffentliche Debüt und dessen media
le Wirksamkeit eng mit der Entwicklung der Tageszeitung zum populären 
Massenmedium verbunden. Dabei waren es nicht nur die im 19. Jahrhundert 
fortschreitenden technischen Neuerungen (wie etwa der Rotationsdruck, 
Telegrafen und die Kinematografen), sondern auch die zunehmende Urbani
sierung und Liberalisierung des Rechts, welche die technischen, sozialen und 
rechtlichen Rahmenbedingungen für die massenhafte Reproduktion und Ver
breitung von Texten und (bewegten) Bildern schufen. Gabriele Melischek und 
Josef Seethaler (2016) betrachten daher die Entwicklung der Tageszeitungen 
als »Indikator für den Modernisierungsprozess in der Habsburgermonarchie« 
(Melischek/Seethaler 2016: 169). Sie merken an, dass die »aufklärerische Idee 
einer egalitär und diskursiv organisierten Gesellschaft überhaupt erst reali
siert und damit eine Demokratisierung des öffentlichen Lebens angestrebt 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

werden konnte« (ebd.), weil es im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts und
im frühen 20. Jahrhundert durch die Zunahme an Tageszeitungen zu einer
Ausweitung und Verdichtung der medial vermittelten Öffentlichkeit kam.
Kurt Paupié (1960) zeigt in seinem Handbuch der österreichischen Pressegeschichte
1848–1959 eindrücklich auf, dass sich das »überschäumende Freiheitsgefühl«
(ebd.: 1) nach der Revolution 1848 auch in der Presse niederschlug und zu der
Neugründung unzähliger Tages- und Wochenzeitungen führte: »Mehr als
300 periodische Druckschriften erblickten damals allein in Wien das Licht
der Welt, darunter 86 Tageszeitungen« (ebd.: 1). Viele der nach 1848 neu
gegründeten Zeitungen waren jedoch kurzlebig und wurden schnell wieder
eingestellt. Allerdings deuteten sie bereits die Trendwende zur Zeitung als
modernem Massenmedium an, auch wenn die dafür notwendigen Bedin
gungen Mitte des 19. Jahrhunderts noch nicht erfüllt waren. Ein wichtiger
Faktor für diese Trendwende war die ab den 1860er Jahren einsetzende und
sukzessive fortschreitende Liberalisierung der Presse, welche ihren ersten
Anstoß durch das Pressegesetz 1862 erhielt und durch die Pressefreiheit 1867
rechtlich im Staatsgrundgesetz verankert wurde. Aber auch der Ausbau der
Verkehrs- und Transportmittel, welche in Österreich nicht zuletzt im Zuge
der Wiener Weltausstellung 1873 modernisiert wurden, war eine zentrale Be
dingung für die Verbreitung der Presseerzeugnisse (vgl. Melischek/Seethaler
2016). Durch die Verlegung der Unterseekabel durch den Atlantik 1866 und
später auch durch den Pazifik nahm zudem auch die internationale Verbrei
tung von Nachrichten zu, da diese nun nicht mehr wochenlang per Schiff
transportiert werden mussten, sondern im Minutentakt übermittelt werden
konnten. Gemeinsam mit dem Wegfall des Zeitungsstempels und der da
durch ermöglichten Preissenkung führte diese rechtliche Liberalisierung zur
Jahrhundertwende zu einer Einbeziehung eines größeren Publikums und zur
Herstellung einer breiteren Öffentlichkeit. Diese Erweiterung der Öffent
lichkeit zur Jahrhundertwende wurde jedoch durch die ungleich verteilten
Bildungschancen innerhalb der Habsburger Monarchie strukturiert. Denn der
Zugang zu schulischer Grundbildung und Alphabetisierung war um 1900 trotz
Einführung des Pflichtschulbesuchs 1869 immer noch stark eingeschränkt –
insbesondere für Frauen, ethnische Minderheiten und die Bevölkerung der
Peripherien (vgl. Seger 2010). Nach dem Ersten Weltkrieg erhöhte sich das
Angebot an täglichen Printerzeugnissen in Wien aber auch in den anderen
Bundesländern drastisch und die Tageszeitung avancierte zum »politisch- 
kulturelle[n] Leitmedium« (Melischek/Seethaler 2019: 9) der Ersten Republik.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 185 

Animierte Diskurse: Animalität, Primitivität und Hierarchien 
der Wandelbarkeit 

Vor diesem mediengeschichtlichen Hintergrund betritt das Phänomen der 
»Geschlechtsumwandlung« zu Beginn der 1910er Jahre die Bühne der medial 
vermittelten Öffentlichkeit in Österreich. Zwar wurde bereits zuvor verein
zelt von sensationellen »Umwandlungen des Geschlechts« berichtet, jedoch 
handelte es sich hierbei um Phänomene der plötzlichen »Verwandlung« 
des Geschlechts – wie sich etwa anhand der Geschichte von Leopold Zahn 
zeigt,8 der als junges Mädchen in Wien aufwuchs und sich im Alter von sieb
zehn Jahren »plötzlich in einen jungen Herrn verwandelt[e]« (»Eine seltsame 
Umwandlung« 1908: 11). In diesen Fällen wurde die plötzlich auftretende »Ge
schlechtsumwandlung« stets im Sinne einer Offenbarung der geschlechtlichen 
»Wahrheit« gedeutet und die »Umwandlung« wurde auf einen menschlichen 
Irrtum in der Bestimmung der bisweilen zwar als uneindeutig aber auch als 
biologisch unveränderbar verstandenen Natur zurückgeführt.9 Gleichzeitig 
referierte der Begriff Geschlechtsumwandlung in diesem Zusammenhang 
nicht nur auf die plötzlich auftretenden Änderungen oder Offenbarungen des 
körperlichen Geschlechts der betreffenden Personen, sondern umfasste auch 
die »Umwandlung« ihrer sozialen Stellung in der Gesellschaft, sowie ihres 
amtlichen Geschlechtes in Namens- und Geburtenregistern. 

Im Gegensatz zu diesen vereinzelten Berichten lässt sich ab Mitte der 
1910er Jahre ein markanter Anstieg der Berichterstattung über »Geschlechts
umwandlungen« feststellen, welcher meiner Ansicht nach nicht zufällig mit 
Steinachs Publikationen zur »Umstimmung des Geschlechtscharakters bei 
Säugetieren durch Austausch der Pubertätsdrüse« (1911) und dem wenig später 
erschienen Artikel zur »Feminierung von Männchen und Maskulierung von 
Weibchen« (1913) zusammenfällt. Der Umfang dieser Berichterstattung fand 

8 1910 erschien im Wiener Pollak Verlag ein Buch mit dem Titel Aus dem Tagebuch ei
ner männlichen Gymnasiastin: Die Geschichte einer Metamorphose, dessen anonymer Autor, 
wie Clara Hartmann aufzeigen konnte, höchstwahrscheinlich Leopold Zahn war (vgl. 
Lili-Elbe-Bibliothek 2020). 

9 Die Art und Weise, wie über das Geschlecht der betreffenden Personen berichtet wur
de, lässt vermuten, dass es sich um intergeschlechtliche Personen gehandelt hat, was 
auf die vielfältigen Verbindungslinien und Überlappungen zwischen inter* und trans* 
Geschichten hinweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

in den 1920er Jahren seinen Höhepunkt,10 wie der Kommentar des Kolum
nisten Walter Finkler im Dezember 1923 bereits andeutete. Dieser schrieb: 
»Immer wieder machen neue sensationelle Nachrichten von gelungenen 
Geschlechtsumwandlungen und Geschlechtsbestimmungen die Spalten der 
Tageszeitungen unsicher« (Finkler 1923: 3). Nicht selten stammten diese Nach
richten aus seiner eigenen Feder.11 Aber er war nicht allein; quer durch das 
politische Spektrum hindurch berichteten Tageszeitungen regelmäßig über 
sensationelle Fälle der Umwandlungen von Geschlecht. Dabei lässt sich eine 
Bedeutungsverschiebung des Begriffs Geschlechtsumwandlung feststellen. 
Während die sensationalistischen Berichte über die unvorhergesehenen und 
plötzlich auftretenden »Geschlechtsumwandlungen« diese auf einen Irrtum in 
der Geschlechtsbestimmung zurückführten, wurde ab den 1910er Jahren nicht 
länger ausschließlich die vom Menschen falsch interpretierte Natur für das 
Phänomen der Geschlechtsumwandlung verantwortlich gemacht. Stattdes
sen kreisten die Berichte immer häufiger um von Medizinern und Biologen 
durchgeführte Drüsentransplantationen und operative Eingriffe. Im Zuge 
dessen wurde die widerspenstige Natur durch die Beherrschung derselben 
durch den Menschen ersetzt. Zugleich ging diese Bedeutungsverschiebung 
auch mit einer Ausdifferenzierung des Begriffs der Geschlechtsumwandlung 
einher, welche zunehmend zwischen »natürlicher« und »künstlicher« oder 
»willkürlicher« Geschlechtsumwandlung unterschied. Allerdings bezog sich 
der Großteil dieser Meldungen nicht auf Menschen; vielmehr standen Tiere 
im Mittelpunkt des medialen Interesses: Hühner, Frösche, Meerschweinchen, 
Fische, Insekten und Ratten bevölkerten die Berichte über »Geschlechtsum
wandlung« zwischen 1911 und 1933. Es waren ihre Körper und ihr Geschlecht, 
die im Mittelpunkt des medialen Interesses standen. 

Laut den Zeitungsberichten waren es insbesondere sogenannte »niedere 
Tiere«, deren Geschlecht sich sowohl im Rahmen chirurgischer Interventionen 
aber auch im Zuge »natürlicher Phänomene« als besonders wandel- und form
bar erwies: »Die Wissenschaft vom Leben lehrt, daß Geschlechtsveränderung 

10 Insgesamt liegen mir für den Untersuchungszeitraum 1911–1933 achtundfünfzig Arti
kel aus Tageszeitungen vor, in denen »Geschlechtsumwandlung« thematisiert wurde. 
Die meisten Artikel lassen sich in den Jahren 1923, 1924, 1925, 1928 sowie 1931 und 1932 
feststellen. 

11 Aus dem vorliegenden Korpus lassen sich vierzehn Artikel eindeutig Walter Finkler zu
ordnen, bei einigen weiteren lässt sich anhand des verwendeten Autor_innenkürzels 
W. F. vermuten, dass diese ebenfalls von ihm verfasst wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 187 

bei niedrig entwickelten Tieren durchaus nicht selten sind und desto häufiger 
werden, je tiefer wir auf der Stufenleiter des Tierreiches hinabsteigen« (»Tiere« 
1933: 13). Während (vollständige) Geschlechtsumwandlungen beim Menschen 
wahlweise als »unbekannt«, nur bei »hochgradigem Zwittertum« erfolgreich 
oder gänzlich »unmöglich« dargestellt wurden, seien sie es bei Tieren, »zu
mal bei niederorganisierten, durchaus nicht« (vgl. »Umwandlung« 1925: 5; »Er
gebnisse des Sexualkongresses« 1926: 9; Finkler 1928b: 5). Der wiederholte Ver
weis auf den »niederen« Status dieser Tiere als Erklärung für deren besondere 
Formbarkeit verdeutlicht, dass »Geschlechtsumwandlung« in der imaginären 
Ordnung des öffentlichen Diskurses auf untrennbare Weise nicht nur mit Ani
malität an sich, sondern mit einer spezifischen »Primitivität« eben jener Tiere 
verbunden war. Dass dabei in den Zeitungsartikeln so unterschiedliche Spezi
es wie Austern, Krebse, Würmer, Schwertfische, Hühner und kleinere Nagetie
re unter dem Begriff der »niederen Tiere« summiert wurden, liegt nicht zuletzt 
daran, dass der Begriff selbst keine taxonomische Kategorie bildete. 

Die Unterscheidung zwischen »höheren« und »niedrigeren« Lebens- und 
Daseinsformen hat eine lange Tradition innerhalb der europäischen Naturphi
losophie, die bis zur in der Antike entstandenen Idee der Stufenleiter der Na
tur, der Scala Naturae, zurückgeht, welche alle Gegenstände der Natur in einer 
hierarchischen Reihung anordnete: Von den als unbelebt imaginierten Stei
nen und Pflanzen über die Tiere bis zum Menschen, über dem ab dem Mit
telalter noch die Engel und Gott platziert wurden. Populär wurde die Unter
scheidung zwischen »höheren« und »niederen« Tieren insbesondere im An
schluss an Charles Darwins Publikation On the Origin of Species (1859),12 deren 
Inhalt mich später noch beschäftigen wird. Dort verwendete Darwin den Aus
druck lower animals, um die so bezeichneten Lebewesen in die die Evolutions
theorie kennzeichnende Entwicklungshierarchie und das damit verbundene 
Fortschrittsnarrativ einzuordnen. Im Gegensatz zur Scala Naturae, in welcher 
die niedrig angeordneten Lebensformen einen relativ statischen Platz einnah
men, wurden die niederen Tiere bei Darwin also nicht nur bezüglich ihres Or
ganismus als weniger komplex und ausdifferenziert kategorisiert, sondern zu
gleich auch in eine Hierarchie der Entwicklung eingeschrieben. Innerhalb die
ses Narrativs repräsentieren sie die primitive Vergangenheit aller höher ent
wickelten Lebensformen, welche sich im Laufe der Evolution aus ihnen ent
wickelt hätten. Dabei bevölkerten in Darwins Evolutionstheorie sehr unter

12 Die deutsche Fassung Über die Entstehung der Arten wurde ebenfalls noch im Jahr 1859 
veröffentlicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

schiedliche Spezies den Platz des »Niederen«, gemeinsam ist ihnen jedoch ihre
Distanz zum Menschen, welche bis heute die Vorstellung der »niederen Tie
re« prägt: Während »höhere Tiere« als näher am Mensch, vielleicht sogar dem
Menschen in Verhalten und Physis ähnlich imaginiert werden und oftmals als
Haus- oder Nutztiere in dessen unmittelbaren Nähe leben, werden »niedere
Tiere« als fundamental anders und inkommensurabel mit menschlichen For
men des Lebens konstruiert. Die Kategorie der »niederen Tiere« ist demnach
eine inhärent anthropozentrische. Während einigen nicht-menschlichen Tie
ren menschliches Verhalten und menschliche Emotionen zugeschrieben wer
den und sie an der Schwelle zwischen »Natur« und »Kultur« verweilen (dürfen),
gelten »niedere Tiere« in eurozentrisch-westlichen Epistemologien als weni
ger empfindsam. Ohne Bewusstsein und Moral scheint ihr Verhalten als aus
schließlich durch ihre Instinkte determiniert und sie werden als inhärenter
Teil der Natur imaginiert, die sie vollständig bestimmt. Demgegenüber steht
der Mensch als Kulturwesen, das die Natur beherrscht.

Mel Y. Chens (2012) aus den Sprachwissenschaften entlehntes Konzept
der Animacy Hierarchy, welches die grammatikalische und semantische Hier
archie zwischen belebten und weniger belebten oder unbelebten Nomen
bezeichnet,13 ist besonders hilfreich, um zu verstehen, wie die Vorstellung
von Belebtheit und Unbelebtheit nicht nur die Idee der »niederen Tiere«
selbst prägt. Wie Chen überzeugend darlegt, sind menschliche Körper, nicht- 
menschliche Tiere, pflanzliche Organismen aber auch unbelebte Materie in die
Raster biopolitischer Macht eingelassen, welche auf der Basis der Einordnung
von Körpern als mehr oder weniger »lebendig« operiert. Denn die hierarchi
sierte Zuschreibung unterschiedlicher Grade der Belebtheit lässt bestimmte
Körper als aktiv, handlungsfähig, wertvoll und schützenswert erscheinen und
legitimiert zugleich Formen der Gewalt gegen »andere« (rassifizierte, behin
derte, queere) Körper, die als passiv und leblos gerahmt werden. Dies zeigt
sich auch im populären Diskurs über »Geschlechtsumwandlung« im frühen
20. Jahrhundert. Denn es sind die Körper der vermeintlich »niederen« Tiere,

13 Diese Belebtheitshierarchie bestimmt unter anderem die Pronominawahl (im Engli
schen he/she/it) aber auch die syntaktische Stellung eines Wortes im Satz. Chen ver
deutlicht diese konzeptuelle Norm am Beispiel des Nomens Stein, welchem aufgrund
seiner in westlich eurozentrischen Epistemologien angenommenen Unbelebtheit üb
licherweise grammatikalisch keine Handlungsmacht zugeordnet wird und welcher
nicht als Ursache von Kausalität gesetzt wird. Der Stein ist grammatikalisch kein han
delndes Subjekt (wer?), sondern ein passives Objekt (was?) (vgl. Chen 2012: 2f.).

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 189 

welche sowohl durch die Kräfte der sie determinierenden Natur als auch durch 
das auf Wissenschaft und Technik beruhende Handeln des rationalen Men
schen geschlechtlich geformt und bestimmt werden können. Die Tiere selbst 
sind in dieser Imagination lediglich mehr oder weniger unbelebte Materie, 
welche durch Natur oder den die Natur beherrschenden Menschen geprägt 
werden kann; sie selbst haben keine (geschlechtliche) Handlungsmacht. Ihr 
»primitiver« Status äußert sich nicht nur in ihrer geschlechtlichen Instabilität, 
sondern auch in ihrer geschlechtlichen Formbarkeit und Plastizität, welche 
sie von den »höheren Tieren« und insbesondere vom Menschen abgrenzt, 
dessen Geschlecht im populären Diskurs der Tageszeitungen – wenn nicht 
pathologisiert und somit als Abweichung von der Norm konstruiert – als rela
tiv stabil und weniger formbar gedacht wurde. Zu einem gewissen Grad zeigt 
sich hier auch eine Diskrepanz zwischen Steinachs Theorien der Formbarkeit 
von Geschlecht und der Art und Weise, wie diese im öffentlichen Diskurs 
verhandelt wurde. Während Steinach von einer durchaus speziesübergrei
fenden Plastizität von Geschlecht überzeugt war, scheint es, als würde dieses 
Phänomen im populären Diskurs der Tageszeitungen auf nicht-menschliche 
Tiere enggeführt werden. So bemerkte auch Finkler, der ansonsten eupho
risch über erfolgreich durchgeführte »Geschlechtsumwandlungen« an nicht- 
menschlichen Tieren berichtete, dass »[wir] sicher so bald kein Mittel finden 
[werden], beim Menschen das gewünschte Geschlecht willkürlich hervor
zurufen« (Finkler 1923: 3, Herv. J.G.). Angesichts der von ihm festgestellten 
Häufigkeit von Pressemeldungen über »gelungene Geschlechtsumwandlun
gen« (vgl. ebd.) lässt sich Finklers pessimistischer Kommentar hinsichtlich 
der Anwendung am Menschen auch als eine Rückversicherung an eine von 
kulturellen Ängsten rund um Geschlecht und Sexualität geprägten Gesell
schaft lesen. Er vermittelt, dass »künstliche Geschlechtsumwandlungen« fest 
auf der nicht-menschlichen Seite der Mensch-Tier-Binarität verortet seien 
und es »auf Jahrzehnte hinaus nicht die geringste Aussicht« (ebd.) auf die 
Übertragung dieser medizinischen Errungenschaften auf den Menschen ge
be. Die Geschlechterordnung sei also weiterhin intakt, versucht Finkler seine 
Leser_innen zu versichern. In Abgrenzung zur geschlechtlichen Primitivität 
»niederer Tiere« scheint der Mensch also nicht nur geschlechtlich ausdifferen
zierter, sondern auch stabiler und weniger formbar – selbst durch die von ihm 
selbst entworfenen Techniken: »Eine echte Geschlechtsumwandlung […] gibt 
es beim Menschen nicht«, schlussfolgert Finkler (1928a: 7). Die von Chen (2012) 
beschriebene Hierarchie der Belebtheit verkettet sich im populären Diskurs 
zu »Geschlechtsumwandlung« mit einer Hierarchie der Wandelbarkeit von 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Geschlecht. Zusammen bilden sie eine Animacy-Plasticity-Hierarchie, an deren
Spitze der Mensch in seiner als fixiert imaginierten zweigeschlechtlichen
Form steht, welche immer zugleich schon als weiß markiert ist. »[A]nimacy is
political, shaped by what or who counts as human, and what or who does not«,
betont Chen (2012: 30). Und auch die im frühen 20. Jahrhundert im öffentli
chen Diskurs über »Geschlechtsumwandlung« vorherrschende Hierarchie von
Plastizität und Belebtheit beruht auf der ihr inhärenten Vorstellung davon,
wer oder was ein Mensch ist. Sie ist unterfüttert von kolonialen Fantasien über
rassifizierte »Andere«, die als nicht- oder weniger menschlich gelten.

Kolonialer Spuk: »Geschlechtsumwandlung« und die Geister
der Mujerados

»Geschlechtsumwandlung« wurde im medialen Diskurs des frühen 20. Jahr
hunderts nicht nur als animalische Eigenschaft konstruiert, sondern – ani
miert durch die Geister des Kolonialarchivs – auch als Merkmal der ge
schlechtlichen »Primitivität« rassifizierter »Anderer« dargestellt. Hierbei
zeigt sich, dass Rassifizierung und Animalisierung Hand in Hand gingen und
die Animalisierung von geschlechtlicher Wandelbarkeit immer auch schon
deren Rassifizierung umschloss. Um dies zu verdeutlichen, widme ich mich
im Folgenden zwei weiteren 1922 und 1928 von Finkler publizierten Zeitungs
artikeln, in denen er den Diskurs über »Geschlechtsumwandlung« an Tieren –
in diesem Fall an Schwertfischen, Bienen und Ratten – mit kolonialen Be
richten über indigene Geschlechtertransgressionen verbindet. Denn während
laut Finkler zwar eine »echte Geschlechtsumwandlung« am Menschen nicht
möglich sei, »kommen die Mujerados dieser Geschlechtsumwandlung [doch]
ziemlich nahe« (Finkler 1928a: 7).

Dieser anachronistisch anmutende Verweis beruht auf in einer langen
Tradition des transatlantischen »Wissenstransfers« über auf die Mujerados so
wie der populären Zirkulation kolonialer Fantasien über deren geschlechtliche
Transgressionen. Denn die Bezeichnung Mujerado fand das erste Mal im Juni
1882 Eingang in die Register westlicher Wissensarchive, als der US-amerikani
sche Militärarzt und Neurologe William A. Hammond vor der amerikanischen
neurologischen Gesellschaft über seine dreißig Jahre zuvor getätigten For
schungsaufenthalt bei den Pueblo in New Mexico berichtete. Der später als
»Hammond-Report« bekannt gewordenen Bericht, welcher knapp fünfzig
Jahre später fast wortgetreu in Finklers Artikel wiedergegeben wird, befasste

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 191 

sich mit indigenen Geschlechterkonfigurationen, die in Hammonds eurozen
trischer Interpretation als pathologisches Phänomen der Feminisierung von 
Männern dargestellt werden. Im Zentrum seiner Diskussion stand eine Per
son, die während Hammonds Aufenthalts in Laguna seine Aufmerksamkeit 
auf sich zog: »It was asserted that by some means or other the sex of this 
person had become changed from male to female, that he had assumed the 
garb of a woman, lived with women, and followed their occupations. He was 
called a mujerado« (Hammond 1882: 343, Herv. i.O.). Hammond übersetzt Mu
jerado als feminine oder womanish man, weist aber darauf hin, dass die wörtliche 
Übersetzung womaned sei, jedoch ein solches Wort im Spanischen nicht exis
tiere (vgl. ebd.). In Folge dieser Interpretation Hammonds wird Mujerado bis 
heute mit »effeminierter Mann« (vgl. Tortorici 2018) übersetzt, obwohl die von 
Hammond erwähnte wörtliche Übersetzung woman-ed auf eine grundlegende 
ontologische Verschiebung des Geschlechts hinweist, die über die Idee »weib
lichen Verhaltens« hinausgeht und stattdessen einen Prozess des Werdens 
zu beschrieben scheint, welcher meiner Ansicht nach besser mit »zur Frau 
(gemacht) werden« übersetzt werden kann. In dieser kurzen Episode zeichnet 
sich allerdings bereits die sich in der folgenden Begegnung weiterführende 
Divergenz zwischen Hammonds (Miss-)Interpretationen bzw. (Fehl-)Überset
zungen und indigenen Epistemologien ab, die durch Hammonds dominante 
Deutungen verschüttet werden. 

Offensichtlich fasziniert von den Erzählungen, die von zahlreichen »in
junctions of caution and secrecy« (Hammond 1882: 343) begleitet wurden, 
ersuchte Hammond den Chief der Pueblo,14 dessen persönlicher Arzt er war, 
darum, ein persönliches Treffen zwischen ihm und der_dem Mujerado zu 
arrangieren. Obwohl Hammonds Gesuch zunächst mit Skepsis begegnet 
wurde, wusste Hammond sich – »after a little hesitation« (ebd.) – durchzu
setzen und es kam zu einem Treffen zwischen ihm und der_dem Mujerado. In 
Hammonds Beschreibung wurde er zunächst vom Chief zu einer Gruppe von 

14 Im Deutschen wird an dieser Stelle häufig der Begriff Häuptling verwendet. Dieser 
wurde im Kontext des europäischen Kolonialismus pauschal eingesetzt, um (teilweise 
erst durch die Kolonialmacht eingesetzte und stets als männlich imaginierte) Macht

haber und Politiker in kolonisierten Gesellschaften zu bezeichnen. Diese wurden zu
gleich durch den Anhang des Diminutivs -ling abgewertet und sprachlich als »primi

tiv« und »anders« markiert (vgl. Arndt 2011). Der englische Begriff Chief wird jedoch 
bis heute – trotz seiner kolonialen Implikationen –als indigene Eigenbezeichnung für 
politischen Vertreter_innen verwendet, weshalb ich mich an dieser Stelle für diese Be
griffsverwendung entschieden habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

Frauen gebracht, die auf dem Boden knieend Getreide mahlten – »laboriously 
doing what a mill would have accomplished in a hundredth part of the time« 
(ebd.: 344), wie Hammond abwertend anmerkte. Nachdem der Chief einige 
Worte gesprochen hatte, die von Hammond nicht dokumentiert wurden, 
erhob sich eine der Frauen, welche Hammond laut eigener Beschreibung 
nicht von den anderen unterscheiden konnte, und wurde durch den Chief 
mit den Worten »Aqui esta el mujerado« – »Here is the mujerado« (vgl. ebd.) 
vorgestellt. Hammond fügte hinzu, dass der Chief das männliche Pronomen 
el verwendete, wenn er sich auf die Person bezog, welches Hammond sodann 
in seiner Erzählung über die Person, die namenlos bleibt, übernimmt. Die 
darauffolgende Interaktion leitet Hammond mit der Bemerkung ein, dass 
ihm gesagt wurde, er könne mit dieser Person machen, was er wolle. Dieser 
Einladung folgend, führte Hammond die Person in einen abgetrennten Raum, 
in welchem er die_den Mujerado einer gleichsam invasiven wie voyeuristischen 
Untersuchung unterwarf, bei der Hammond den Körper der Person eingehend 
untersuchte, abtastete und vermaß. Neben den Genitalien, deren Aussehen, 
Form und Größe Hammond detailreich beschrieb, schien er besonders von 
den Brüsten der Person fasziniert, welche er als außerordentlich groß be
schrieb, was darauf zurückzuführen sei, dass »[the mujerado] had nursed 
several infants whose mothers had died, and that he had given them plenty of 
milk from his breasts« (ebd.). 

Wie Smithers (2022) feststellt, lässt Hammonds Report keine Rückschlüs
se darüber zu, wie sich die_der Mujerado während der Untersuchung gefühlt 
hat und Hammonds eigene medizinische Beschreibung täuscht nicht nur 
Objektivität vor, sondern erlaubt ihm auch eine gewisse Distanz zu der Per
son: »This was a medical subject, not a human being with emotions, kin, and 
social responsibilities. In Hammond’s mind, the person he was examining 
was, as a mujerado, a biological anomaly« (Smithers 2022: 105). Über das 
Leben der Person, ihre Eingebundenheit in die Gemeinschaft der Frauen, mit 
denen sie arbeitete, ihre sozialen Beziehungen erfahren wir aus Hammonds 
Berichts nichts; sie wird zu einer weiteren durch koloniale Transmisogynie 
gezeichneten geisterhaften Figur im Gefüge des Archivs. 

Um das Wiederauftauchen dieses Berichts und das gespenstische Spu
ken der_des Mujerados über hundert Jahre später im Kontext der populären 
Zeitungsdiskurse über »Geschlechtsumwandlung« zu verstehen, ist es ei
nerseits wichtig zu bemerken, dass auch in Hammonds Beschreibung der 
Mujerados Tiere eine zentrale Rolle spielen. Jedoch findet sich hier eine an
dere Form der artenübergreifenden Intimität, denn die Mujerados nutzten 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 193 

laut Hammond die Praxis des übermäßigen Pferdereitens, um eine Atro
phie der Genitalien zu erzielen, was auch in den Zeitungsartikeln der 1920er 
Jahre nicht unerwähnt blieb (vgl. Finkler 1922, 1928a). Tiere sind hier also 
weniger das Vehikel geschlechts-transgressiver Imaginationen oder medizi
nisches Rohmaterial, sondern sie werden als ein integraler Bestandteil der 
Geschlechtertransition selbst dargestellt; sie sind ein »efficient aid in their 
process for making a mujerado.« (Hammond 1882: 350, Herv. i.O.). Zugleich 
sei die auf diese Weise erzeugte Impotenz aber auch die Ursache für das 
»effeminierte Verhalten« der Mujerados, die körperliche Veränderung geht in 
Hammonds Wahrnehmung der psychischen voraus (vgl. ebd.: 355); denn de
ren Geschlechtsidentität sei nicht angeboren, sondern vielmehr »gezüchtet« 
(vgl. Finkler 1922). Andererseits – und das reiht die durch Hammond geprägte 
eurozentrische Imagination über Mujerados in den Diskurs über die »Primi
tivität« von Geschlecht ein – stellen die Mujerados für Hammond ein ebenso 
faszinierendes wie archaisches Phänomen dar, von welchem er überzeugt 
war, dass es »will doubtlessly disappear ere [sic!] long before advancing civi
lization« (ebd.: 347). Für Hammond war der feminisierte Körper der Mujerados 
selbst ein Zeichen der Rückständigkeit und des moralischen Verfalls, wie 
Smithers (2022) deutlich macht: »the mujerado was a figure in decline« (ebd.: 
106). Anders als Phänomene der Geschlechtertransgression in Europa im 
späten 19. Jahrhundert, bei denen die betreffenden Personen laut Hammond 
lediglich der Illusion einer »Geschlechtsumwandlung« unterlagen – »They 
are as much men or as much women as they ever were, but entertaining the 
erroneous belief that a transformation of sex has occurred, they dress and 
act accordingly« (Hammond 1882: 352) –, seien die Mujerado aufgrund ihrer 
»primitiven« Geschlechtlichkeit tatsächlich dazu in der Lage, ihr Geschlecht 
durch verschiedene kulturelle Techniken zu verändern. 

Obwohl Hammond diese Feststellung einige Jahrzehnte vor den durch 
Steinach angeregten populären Diskursen über »künstliche Geschlechtsum
wandlung« machte, ist es doch dieses Argument, dass seinen Bericht Anfang 
des 20. Jahrhunderts anschlussfähig machte, erlaubte es doch kulturelle 
Ängste rund um »Geschlechtsumwandlung« und die schwindende Ordnung 
der Geschlechter in der Figur der_des Mujerado zu bündeln. Wie Stryker in 
Bezug auf die seit dem 15. Jahrhundert anhaltenden ethnografischen Aus
einandersetzungen mit außereuropäischen Konfigurationen der Beziehung 
zwischen Körper, Geschlecht, Identität und Sexualität darlegt, waren diese 
Kategorien nicht nur Quelle eurozentrischer Faszination und Zielscheibe 
kolonialer Gewalt, sondern »just as importantly, categories of deviant per

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

sonhood constructed by a European imaginary and invested with the magical
power to condense and contain, and thereby delimit, a more systemic Eu
ropean failure to grasp a radical cultural otherness in its totality« (Stryker
2006: 14). Die koloniale Imagination über die Geschlechtertransgression der
Mujerados animierte also nicht nur die populären Diskurse über »künstliche
Geschlechtsumwandlung« in den 1920er Jahren, sondern sie erweist sich als
wirksame koloniale Fantasie, die durch die Wissensarchive der modernen
Sexualwissenschaft spukt: Krafft-Ebings Psychopathia Sexualis (1894 [1886])
und Hirschfelds Die Transvestiten (1910) sind nur zwei prominente Beispiele, in
welchen der Hammond-Report seine Spuren hinterlassen hat.

In Krafft-Ebings taxonomischer Sexualpathologie verkörpern die von
Hammond beschriebenen Mujerados die zweite Stufe der erworbenen kon
trären Sexualempfindung, die »Eviratio«, welche Krafft-Ebing mit folgenden
warnenden Worten beschreibt: »Tritt bei derart entwickelter conträrer Se
xualempfindung keine Rückbildung ein, so kann es zu tiefer greifenden
und dauernden Umänderungen der psychischen Persönlichkeit kommen«
(Krafft-Ebing 1894 [1886]: 204). Für Krafft-Ebing ist Hammonds Bericht ei
ne »interessante Bestätigung« (ebd.: 208) seiner Thesen, die die Gefahr der
Feminisierung verdeutlichen. Für Hirschfeld hingegen sind die Mujerados
eines von vielen Beispielen im ethnologische-historischen Teil seines Werkes,
welches bezeugen soll, dass Transvestitismus eine »Erscheinung [ist], die […]
stets vorhanden gewesen ist« (Hirschfeld 1910: 329). Anderes als Hammond
und Krafft-Ebing, der Hammonds Narrativ unverändert übernimmt, verortet
Hirschfeld die Ursache des Geschlechts der Mujerados jedoch nicht in exzessi
ver Masturbation und Pferdereiten, sondern versteht es als eine Identität, die
»sich überall selbstständig, von innen heraus, entwickelt hat« (ebd.: 330).

Die folgenreiche Bedeutsamkeit der gespenstischen Zirkulation der Mu
jerados liegt demnach in der vielfältigen Nutzbarmachung der Figur: Bei
Hammond als Symbol der Rückständigkeit der Pueblo, für Krafft-Ebing eth
nologischer Beweis seiner Taxonomie der erworbenen Homosexualität und
für Hirschfeld gleichermaßen Indiz seiner Zwischenstufen-Theorie sowie
Bestätigung seiner These der historischen wie kulturellen Universalität von
Geschlechtertransgressionen. In den populären österreichischen Medien
der 1920er Jahre fungierten die Mujerados schließlich als ein willkommener
Container für gesellschaftliche Ängste vor der Wandel- und Formbarkeit von
Geschlecht und dem damit verbundenen vermeintlichen Verschwinden der
Geschlechtergrenzen einerseits sowie andererseits als nützliches Vehikel zur
Kritik der Moderne, ihren Emanzipationsbewegungen und der Krise der

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 195 

Geschlechterordnung in Europa, wie Finklers abschließender Kommentar 
verdeutlicht: 

Im übrigen brauchen wir gar nicht über die Mujerados der I[…] zu staunen, 
hat uns doch die Moderne das Pendant geliefert: die Vermännlichung der 
Frau. Nur: dort hat das Brimborium wenigstens einen Sinn und bleibt auf 
Vereinzelte beschränkt, hier aber… (Finkler 1928a: 8) 

Während die »Feminisierung« der Mujerados als Zeichen der Rückständigkeit 
der Pueblo zu deuten sei, führe die Modernisierung in Europa zur Vermännli
chung der (weißen bürgerlichen) Frau. 

Zugleich markieren die beständig zirkulierenden kolonialen Fantasien 
über die Mujerados auch die Grenzen des Menschlichen. Denn wie Finkler an 
anderer Stelle feststellt, sei »[a]us einem wirklichen Mann […] noch nie eine 
wirkliche Frau geworden und nie aus einer echten Frau ein echter Mann« 
(Finkler 1931: 5). Selbst die Errungenschaften der modernen Medizin – ihre 
Instrumente und Techniken – könnten dies nicht zustande bringen. Dass also 
die Mujerados dieser ansonsten nur im Reich der »niederen Tiere« möglichen 
Geschlechtsumwandlung am nächsten kämen, platziert diese nicht nur im 
Zwischenraum zwischen Mensch und Tier, sondern zeigt auch auf, dass das 
Geschlecht indigener Personen in der europäischen Fantasie als weniger sta
tisch und binär organisiert imaginiert wurde. Als »species technology« (Chen 
2015: 320) ist »Geschlechtsumwandlung« also nicht nur, so Mel Y. Chen »always 
involved with nonhumans« (ebd.), sondern immer auch schon durchzogen 
von rassifizierten Vorstellungen davon, wer oder was als Mensch zählt. 

Tier, Monster, Mensch? Die vielen Nachleben der Julia Pastrana 

Die Verhandlungen der Grenzen des Menschlichen ziehen sich auch durch 
den 1926 vom deutschen Sexualwissenschaftler und Dermatologen Georg 
Loewenstein veröffentlichten Artikel »Die Herrschaft der Drüsen«. Der in 
der populärwissenschaftlichen Zeitschrift Die Koralle15 erschiene Text zielt 

15 Die Koralle war eine populärwissenschaftliche Monatszeitschrift, die zwischen 1925 und 
1944 erschien. Wie der Untertitel Magazin für alle Freunde von Natur und Technik ver
sprach, versammelte sie zahlreiche Artikel zu Naturwissenschaft und berichtete über 
technologische Fortschritte. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

darauf ab, einem Laienpublikum die durch Steinachs Experimente begrün
dete Theorie der Drüsen und ihrer Rolle im Organismus zu erklären. Denn
trotz ihrer geringen Größe seien »Entwicklung, Wachstum, Temperament,
äußere Erscheinung und Veranlagung des Menschen« (Loewenstein 1926: 536)
vollständig durch diese Drüsen bestimmt.

Zwischen Berichten über Korallenriffe in tropischen Meeren, Flusspferd
jagden in Ostafrika, fleischfressende Pflanzen und die größte Sternwarte der
Welt platziert, lenkte Loewensteins Artikel die Aufmerksamkeit der Leser_in
nen nicht nur auf Steinachs Tierexperimente, sondern griff auch auf bekann
te Figuren und Darsteller_innen der im 19. und 20. Jahrhunderts populären
Freak Shows zurück, die häufig auf Jahrmärkten in ganz Europa und so auch im
Wiener Prater zu finden waren, um den Leser_innen die Wirkung der Drüsen
zu verdeutlichen. Angesichts der bereits geschilderten »Geografien des Wis
sens« (Livingstone 2003) in Steinachs Wissensproduktion ist es wenig verwun
derlich, dass auch die Unterhaltungskultur des Wiener Praters Eingang in die
populärwissenschaftliche Rezeption von Steinachs Forschungen erhielt. Die
Selbstverständlichkeit allerdings, mit der Loewenstein diese Figuren als Be
lege für seine Argumentation in den Text einbaut, weist nicht nur auf deren
Bekanntheit hin, da der Autor augenscheinlich davon ausgeht, dass die Erwäh
nung dieser Figuren bei seinen Leser_innen ohne weitere Erklärungen spezifi
sche Imaginationen evozieren können, sondern verdeutlicht auch ein weiteres
Mal, wie eng Wissenschaft und Spektakel im frühen 20. Jahrhundert mitein
ander verwoben waren.

In Loewensteins Argumentation dienen die als »abnormal« konstruierten
Körper der Freak Show-Darsteller_innen als Ausdruck der Fehlfunktionen spe
zifischer Drüsen. So schreibt Loewenstein etwa:

An der Unterseite des Gehirns befindet sich ein dreilappiger Hirnanhang,
die sogenannte Hypophyse, die fünf Gramm schwer ist. Fehlt sie oder fallen
durch ihre Erkrankung die von ihr gebildeten Hormone fort, so tritt eine
Hemmung in der Entwicklung der Knochen und im Längenwachstum ein.
Auf Jahrmärkten und Volksbelustigungsstätten kann man häufig Zwer
ge, sogenannte Liliputaner, sehen, die ihren Gelderwerb einer solchen
Hypophysen-Entartung verdanken. (Loewenstein 1926: 536)

Einerseits deutet sich hier ein Fokuswechsel des medizinischen Blickes von
den Keimdrüsen hin zum Gehirn als Produktions- und Wirkungsort der in
neren Sekretionen an, der sich auch in Steinachs späterer Forschung nieder

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 197 

schlug (vgl. Steinach/Kun/Peczenik 1936), wobei Geschlecht trotz dieser Ver
schiebung nie seine zentrale Rolle verliert.16 Andererseits wird deutlich, dass 
die verschiedenen Freak Show-Figuren, die Loewenstein aufruft – die »Zwer
ge«, »Riesen«, »Kretins«, »bärtigen Frauen« und »Zwitter« – in einer Imagina
tion der Abweichung verbunden sind, die als Negativfolie das »normale« Funk
tionieren der jeweiligen Drüsen veranschaulicht. 

Dabei ist das Arrangement der Bilder, die Loewensteins Artikel illustrie
ren, besonders auffällig. Neben schematischen Abbildungen der Drüsen und 
ihrer Lokalisierung im menschlichen Körper finden sich zu Forschungszwe
cken produzierte Aufnahmen von Tieren – darunter auch die Fotografie von 
Steinachs Feminisierungsversuchen an Meerschweinchen – sowie medizi
nische Fotografien, die die Folgen unterschiedlicher Drüsen-Fehlfunktionen 
verdeutlichen sollen.17 Die Fotografien dienen dem Vergleich von »Abwei
chung« und »Norm«, produzieren in Vorher-/Nachher-Gegenüberstellungen 
Imaginationen von »Degeneration« und »Heilung« und suchen durch neu
trale Hintergründe und monochrome Farbgestaltung den Eindruck der 
Objektivität zu erzielen. Während diese Bilder in weiten Teilen der Logik des 
medizinischen Blickes folgen – und mit Ausnahme der Porträtfotografie eines 
»femininen Mannes« auch zu diesem Zwecke erstellt wurden–, gibt es ein 
Bild, das deutlich aus diesem Rahmen fällt. Jene Abbildung, die gegenüber 
der vielfach visuell zitierten »Feminisierungsserie« Steinachs platziert ist, 
ist nicht nur das einzige kolorierte und seitenfüllende Bild, sie entstammt 
darüber hinaus keiner medizinischen Aufnahme, sondern ist eine populäre 
Lithografie aus dem 19. Jahrhundert. Sie zeigt die mexikanisch-indigene 
Performerin Julia Pastrana in tanzender Pose: Das rechte Bein ausgestellt, 
der Fuß bis zu den Zehenspitzen gestreckt, die Hände auf den Hüften des 
enganliegenden Korsetts platziert, darunter ein Rock aus weißen Rüschen, 

16 Im Vergleich zu Steinachs Drüsen-Transplantationen fanden diese Forschungen je
doch außerhalb der wissenschaftlichen Gemeinschaft wenig Gehör und wurden im Ge
gensatz zu den sensationalistischen Berichten über Steinachs Experimente zur »Ver
jüngung« und »künstlichen Geschlechtsumwandlung« nicht von einem breiteren Pu
blikum rezipiert. Sie hatten daher auch keine vergleichbaren Subjektivierungseffekte. 
Aus diesen Gründen werden Steinachs spätere Forschungen in dieser Studie vernach
lässigt, obwohl sich anhand dieser sicherlich bereits Vorläufer der Verschiebung des 
medizinischen Blickes auf Geschlecht von den Keimdrüsen hin zum Gehirn nachvoll
ziehen ließen. 

17 Die Bilder bezog Loewenstein aus den Archiven der Magnus-Hirschfeld-Stiftung und des 
Deutschen Hygiene Museums. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

dessen Ränder mit einem rosa Band abgenäht sind, die schwarzen Haare
aufwendig frisiert (vgl. Abb. 10; Loewenstein 1926: 538f.).

Abb. 10: Populäre Lithografie von Julia Pastrana

Quelle: Österreichische Nationalbibliothek

Doch die Lithografie, die Pastrana zeigt, fällt auch aus einem weiteren
Grund aus der Reihe, denn Julia Pastrana war als Loewensteins Artikel er
schien bereits seit über einem halben Jahrhundert verstorben. Dennoch ist
kein Zufall, dass die Lithografie im Zusammenhang mit Steinachs Forschun
gen aufscheint. Denn auch ihre Geschichte ist Teil jener kolonialen Geografien
des Wissens, die Steinachs Forschung und ihre Rezeption charakterisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 199

Monströses Spektakel im 19. Jahrhundert

Julia Pastrana, deren nicht-christlicher Name in den erhaltenen historischen
Aufzeichnungen nicht überliefert ist, wurde vermutlich 1834 im mexika
nischen Gebiet Sinaloa geboren. Ab Mitte des 19. Jahrhunderts wurde sie
aufgrund ihrer starken Gesichts- und Körperbehaarung international als
konsumierbares Spektakel inszeniert und ihr Körper kommodifiziert. Über
ihr Leben vor dem Zusammentreffen mit jenen weißen Impresarios, die sie
zunächst in den USA und dann in Europa zur Schau stellten, ist außer den
Mythen, die diese in Broschüren und Flugblättern über ihre Herkunft verbrei
teten, nur wenig bekannt. Die wenigen erhaltenen Narrationen lassen kaum
zwischen Fakt und Fiktion unterscheiden.

Als sie 1857 erstmals in Berlin, Budapest und schließlich in Wien zu sehen
war, wurde sie von den lokalen Zeitungen als »Naturwunder«, »Monstrum«,
»Menschenungeheuer«, »Halbweibe«, »Unbeschreibliche«, »Mädchen mit
dem Affenkopfe« und schließlich als »Zusammensetzung von Mensch und
Orangutang« angekündigt.18 Dabei waren ihre Auftritte in Wien, wo sie ab
Dezember 1857 – im selben Jahr, in dem auch die österreichische Fregatte
Novara zu ihrer zweijährigen Weltumseglung in See stach – als »Julia Pastrana
aus der mexikanischen Wüste« zu sehen war, so erfolgreich, dass ihr Engage
ment im Zirkus Renz gleich zwei Mal verlängert wurde. Während dieser Zeit
berichteten die lokalen Zeitungen immer wieder ausführlich über sie (vgl. Kal
dy-Karo 2013: 103). Dabei standen ihr als monströs konstruierter Körper, die
ihr zugeschriebene »Häßlichkeit« und vor allem ihr vermeintlicher Status als
hybrides Geschöpf zwischen Mensch und Tier im Mittelpunkt des populären
Interesses. Dieses Interesse wurde durch die ihre Performances begleitende
Broschüre weiter eingeheizt, denn dort wurde impliziert, Pastrana sei das
Ergebnis einer speziesübergreifenden Kreuzung von Mensch und Tier: Sie sei
als Kind in einer Höhle in Mexiko gefunden worden, wo sie von ihrer indige
nen Mutter und den sie umgebenden Affen, Bären und Pavianen großgezogen
worden wäre (vgl. Garland-Thomson 2007: 42). Diese Konstruktion als hybri
des Mensch-Tier-Wesen schloss Pastrana gleichsam auch aus den Registern
der binären Geschlechterordnung aus, denn sie war in den Augen ihre weißen
Betrachter_innen »mehr Pavian, als Mädchen« (»Theaternotizen« 1857: 3).

18 Siehe »Julia, Pastrana, ein Menschenungeheuer« (1857); »Theaternotizen« (1857); »Im
Kroll’ischen Establissment…« (1857); »Feuilleton« (1857a); »Feuilleton« (1857b); »Cirkus
Renz« (1857); »Circus Renz« (1857).

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Neben den Schaustellungen, in denen sie sang und tanzte, wurde sie im
Rahmen ihrer Tournee zahlreichen Ärzten vorgeführt und wissenschaftlichen
Untersuchungen ausgesetzt. Auch in Wien wurde sie einer solchen Untersu
chung unterworfen, deren Ergebnisse 1858 in der Wiener Medizinischen Wochen
schrift veröffentlicht wurden. Der zuständige Arzt und Rassentheoretiker Prof.
Sigmund meinte in Pastrana eine »Mestize« zu erkennen, das Ergebnis einer
»Rasse-Mischung« weißer und indigener Vorfahren, und attestierte ihr insbe
sondere angesichts ihres eingeschränkten Zugangs zu Bildung einen »ausge
bildeten Verstand«. Darüber hinaus beschrieb er Pastranas Geschlechtsorga
ne im Vergleich zu jenen weißer Frauen als unauffällig. Damit wies Sigmund
Theorien über Pastranas Status als hybrides Mensch-Tier-Wesen zwar zurück
und schrieb sie in das Raster der Zweigeschlechtlichkeit ein, dennoch blieb
sie auch in seiner Wahrnehmung ein »Curiosium« (»Miss Pastrana« 1858: 108),
ein »abentheuerliche[s], seltsame[s] Unicum« (ebd.: 109) und eine »transatlan
tisch[e] Seltsamkeit« (ebd.), deren Aussehen an ein »anderes, als an das genus
Homo mahn[e]« (ebd.: 109). Nur am Rande erwähnt der medizinische Bericht,
dass Pastrana sich »anfänglich gegen jede Manualuntersuchung [sträubte]«
(ebd.: 110) und lässt so die Gewaltförmigkeit der Untersuchung und Pastranas
Widerstand gegen diese erahnen.

Wie Rosemarie Garland-Thomson argumentiert, wurde Pastranas Körper
von Wissenschaft und Schaustellungsindustrie gleich in mehrfacher Hinsicht
als ontologisches Dilemma konstruiert, da er sich nicht eindeutig in jene Kate
gorien einordnen ließ, auf denen die soziale Ordnung fußte: »the oppositions
between human/animal, civilized/primitive, normal/pathological, male/fema
le, and self/other« (Garland-Thomson 2017: 41). Dies wird insbesondere in ih
rer Konstruktion als »Unbeschreibliche« (»Feuilleton« 1857a) deutlich. Ihr Kör
per widersetzt sich der Kategorisierung und fällt aus den Rastern der Intelli
gibilität des Menschlichen heraus. Die Bemühungen, sie zu klassifizieren und
erfassbar zu machen z.B. als »Mestize« und als »Frau« wurden immer wieder
eingeholt von ihrer Repräsentation als »Monster« und »Naturwunder«, wie der
obengenannte Bericht der Wiener Medizinischen Wochenschrift aufzeigt. Die da
mit verbundene Rhetorik, die sich gleichermaßen der Diskurse des Fabelhaf
ten und Fantastischen wie der Wissenschaft bediente, konstruierte Pastrana
als »Mischwesen« – eine hybride Figur, deren »Rasse« und Geschlecht ebenso
instabil waren, wie ihre Zugehörigkeit zur Kategorie »Mensch« selbst. Die an
ihrer Konstruktion beteiligten Akteur_innen – Wissenschaftler, Schausteller,
Journalisten und Beobachter_innen – konnten keinen Konsens über Pastranas
Ontologie, also die Frage, was sie sei, erreichen: »Some regarded her as half- 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 201 

human, half-animal hybrid, others considered her part of an entirely different 
species, and still others labeled her as a normal human woman – albeit one 
with an unfortunate affliction« (Alexander 2014: 264). Dabei diente ihre Zur
schaustellung als »Unbeschreibliche« und »Monster« dazu, dem Publikum sei
ne eigene Identität als »fully human, legitimate citizens« (Garland-Thomson 
2017: 42) zu versichern. 

Die Frage, was Julia Pastrana sei und ob sie zu der Klasse der Menschen 
gehöre, wurde jedoch nicht nur medizinisch diskutiert und in ihren Inszenie
rungen ausverhandelt, sondern schlug sich auch in der Frage nieder, ob sie ein 
Subjekt mit Rechten sei. Zum ersten Mal wurde diese Frage öffentlich debat
tiert, als einer der Männer, der sie und ihren Impresario auf ihren Reisen durch 
die USA begleitete, im November 1855 in Baltimore einen Antrag auf Heirats
erlaubnis stellte.19 Als Julia Pastrana und Theodore Lent wenige Tage später 
heirateten, entbrannte ein Rechtsstreit über die Frage, wer der rechtmäßige 
Impresario Pastranas sei – der ehemalige Manager oder der neue Ehemann – 
und wem dementsprechend das aus den Schaustellungen generierte Einkom
men zustand. Im Zuge dieser Debatte wurde die Rechtmäßigkeit der Ehe auf
grund von Julia Pastranas Kategorisierung als »hybrides Wesen« angezweifelt. 
Schlussendlich akzeptierte das Gericht in Baltimore jedoch die Heiratsurkun
de und Pastrana reiste fortan mit ihrem Ehemann/Impresario weiter, der da
mit die Kontrolle über die Inszenierung ihres Körpers, ihre sozialen Beziehun
gen und ihre Einnahmen besaß (vgl. Baltimore City Court 1855). 

Auch während ihrer Zeit in Wien, wurde die Frage, ob Pastrana ein Mensch 
mit entsprechenden Rechten sei, erneut heftig diskutiert. Auslöser dafür war 
das Theaterstück des berühmten Schauspielers und Bühnenautors Johann 
Nestroy. In seiner Posse »Die Braut aus Mexico«, die im Februar 1858 im k.u.k. 
Carltheater der Stadt Wien Premiere feierte, inszenierte sich Nestroy selbst 
als Julia Pastrana mit Maske und Kostüm und parodierte ihren Tanz und 
Gesang. Jedoch traten kurz vor der ausverkauften Vorstellung unerwartete 

19 Innerhalb der Sekundärliteratur herrscht Konsens darüber, dass Lents Intention, die
se Ehe einzugehen, höchstwahrscheinlich darin bestand, Julia Pastrana als Einkom

mensquelle an sich zu binden und somit einen Geschäftsverlust durch konkurrierende 
Schausteller, die versuchten, Pastrana abzuwerben, zu verhindern (vgl. Garland-Thom

son 2017: 36; Stern 2008: 201). Obwohl diese Annahme angesichts der Gewalt, die Pa
strana posthum durch eben jenen Mann erfuhr, schlüssig erscheint, wiederholt die
ses ungebrochene Narrativ zu einem gewissen Grad die Annahme, dass es unmöglich 
gewesen sei, Julia Pastrana zu begehren und dass Pastrana innerhalb dieses Gefüges 
keine Handlungsmacht zugekommen sei (vgl. Alexander 2014: 275). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Hindernisse auf: So sei das Carltheater durch die Behörden informiert worden,
dass es eine Vorschrift gäbe, welche die Parodie lebender Personen auf der
Bühne ohne deren Einverständnis untersage. Schlussendlich scheint sich
jedoch die Meinung durchgesetzt zu haben, »daß es weder naturgeschichtlich
noch rechtlich feststehe, ob das unglückliche Wesen, das hier parodirt wird,
als eine Person (?) [sic!] zu betrachten sei« (»Tagesneuigkeiten« 1858: 2), denn
das Stück wurde vor tosendem Beifall aufgeführt.

Diese beiden kurzen Episoden in Pastranas Leben machen deutlich, dass
sie in der Ordnung der Dinge keinen Platz hatte (vgl. Browne/Messenger 2003:
156), ihr Menschsein bestialisiert und ihr Status als Subjekt konstant in Frage
gestellt wurde. In der Tat ist es fast unmöglich, Julia Pastrana als Subjekt aus
dem Archiv wiederherzustellen. Es gibt keine Bilder ihres Alltags, keine Auf
zeichnung der Dinge, die sie gesagt hat, die nicht durch die Gewalt derer, die
sie aufgeschrieben haben, fabriziert oder verzerrt ist. Das Leben, von dem sie
insgeheim geträumt haben könnte, die Zukunft, die sie sich ausmalte, ihre Ge
fühle und ihre Meinungen, zu dem was sie erlebte, bleiben uns verborgen. Die
Frage, wer Julia Pastrana in ihren eigenen Augen war, bleibt unbeantwortbar.
Was bedeutet es, angesichts dieser Lücken Pastranas Leben zu bezeugen? Was
würde es in Saidiya Hartmans Worten heißen, »[t]o imagine a free state from
this order of statements?« (Hartman 2008: 7, Herv. i.O.).

Wenn Pastrana während ihres Aufenthaltes in Wien nicht auf der Bühne
stand oder an durch den Impresario choreografierten sozialen Zusammen
künften teilnahm, durfte sie ihr Zimmer im Russischen Hof tagsüber nicht ver
lassen, »damit die Neugierde des Publikums nicht vermindert wird, damit ih
re Erscheinung nicht entwertet werde« (Saltarino 1895: 124). Aber können wir
uns ausmalen, dass sie nachts im Schutz der Dunkelheit durch die kleinen en
gen Straßen der Leopoldstadt und den anliegenden Prater spazieren ging? Was
könnte sie in diesen Stunden erlebt haben? Hat sie andere getroffen, die, wie
sie, von der Gesellschaft in die Dunkelheit verbannt worden waren? Hat sie
sich allen Sprachbarrieren20 zum Trotz mit den Sexarbeiter_innen am Eingang
der Hauptallee angefreundet, über deren neuesten Klatsch und Tratsch gelacht
und ihnen Gesellschaft geleistet, während sie unter den großen Kastanienbäu
men auf die nächsten Freier warteten? Haben sie gegenseitig ihre selbstgenäh

20 In historischen Quellen wird wiederholt darauf hingewiesen, dass Pastrana fließend
Englisch und Spanisch sprach und sie ein besonderes Talent für Sprachen zeigte. Es
liegt daher nicht fern, anzunehmen, dass sie sich während ihres mehrmonatigen Auf
enthaltes in Berlin und Wien auch Deutschkenntnisse angeeignet hat.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 203 

ten Kleider bewundert oder wäre Pastrana auch für sie nur ein »Monster« ge
wesen? Hat sie die queeren Pärchen gesehen, die sich bemühten, nicht durch 
ihr Kichern aufzufallen, bevor sie im Dickicht des Praters verschwanden? Hät
ten diese sie mit anerkennenden Blicken willkommen geheißen, weil sie ihren 
Bart mit Stolz trug, oder hätten sie in ihr nur eine Verkörperung des »Ande
ren« sehen können? Was wiederum hätte Pastrana als praktizierende Katho
likin (vgl. Anderson Barbata 2017: 134) in den Sexarbeiter_innen und Queers 
gesehen? Hat sie andere Performer_innen getroffen und sich mit ihnen dar
über ausgetauscht, wie sie mit den unerwünschten Händen umgehen kann, 
die während der Vorstellungen gierig nach ihr griffen, um zu fühlen, ob ih
re Haare echt seien? Lachte sie über die Leute, die dafür bezahlten, sie anzu
starren, die die Fantasie kauften, die sie produzierte, oder verachtete sie sie? 
Fand sie, wie die Figuren in Tod Brownings Film Freaks (USA 1932), eine Ge
meinschaft der »Abnormalen« und »Unerwünschten«, die ihre Menschlichkeit 
anerkannten? Wurde sie zu einer »von uns« statt zu einer »von ihnen«?21 Hat
te sie Freund_innen, Gefährt_innen oder Geliebte, die ihr Leben abseits der 
populären Narrative bezeugen konnten? Welche Rolle spielte Julia Pastranas 
Rassifizierung, die sie mal als Indigen, mal als Schwarz markierte, in diesen 
möglichen Begegnungen? War sie eine unüberwindbare Trennlinie, und mein 
Fabulieren lediglich ein romantisierendes Wunschdenken? Kannte sie die Ge
schichten von Angelo Soliman, Sara Baartman22 und den unzähligen namen
losen Anderen, die lebend und tot in Europas Städten als »exotische Exempla

21 Freaks (USA 1932, R: Tod Browning) wird durch einen Erzähler eröffnet, der zu Beginn 
der Handlung darauf hinweist, dass die »Freaks« gemäß ihrem eigenen ethischen Ko
dex, dem code of the freaks, leben: »Offend one and you offend them all«. Die Geschichte 
des Films dreht sich um eine Gruppe von zu »Freaks« gemachten Schausteller_innen, 
die sich zusammenschließen, um kollektiv an der Trapezkünstlerin Kleopatra Rache 
zu nehmen. Diese hatte gemeinsam mit ihrem Liebhaber Herkules geplant, den klein
wüchsigen Hans, über den sie sich zuvor lustig gemacht hatte, zu heiraten, um ihn an
schließend zu ermorden und sein Erbe zu stehlen. Bevor die »Freaks« jedoch ihren Plan 
durchschauen und beschließen, sich zu rächen, wird Kleopatra zunächst feierlich mit 
dem Sprechchor »We accept her, we accept her. One of us, one of us. Gooble-gobble, 
gooble-gobble« in ihren Kreis aufgenommen. 

22 Zumindest Sara Baartmans und Julia Pastranas Geschichten kreuzten sich in ihrem 
Nachleben, da die mexikanische Künstlerin Laura Anderson Barbata, die sich Anfang 
der 2000er Jahre für die Rücküberführung von Pastranas menschlichen Überresten 
einsetzte, in ihrer Argumentation gegenüber den schwedischen und mexikanischen 
Behörden explizit auf die Geschichte Baartmans verwies (vgl. Anderson Barbata 2017: 
138). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

re« und Vertreter_innen imaginierter »Rassetypen« in Museen, auf Jahrmärk
ten und vor wissenschaftlichen Auditorien zur Schau gestellt wurden? Wenn
ja, fürchtete sie sich angesichts dieser Geschichten? Wie empfand sie die Be
ziehung zu ihrem Ehemann/Impresario Theodor Lent? Laut den historischen
Quellen, die über ihre Beziehung berichteten, habe Pastrana aus Liebe gehei
ratet: »›He loves me for my own sake – er liebt mich um meinetwillen‹, äußer
te sie über ihren Mann.« (»Bärtige Frauen« 1904: 5). Ist in ihrer Beziehung zu
Lent neben Kontrolle, Ausbeutung und Objektifizierung noch etwas anderes
vorstellbar, oder verzerrt und verharmlost der bloße Gedanke an diese Mög
lichkeit die unbeschreibliche Gewalt, die sie – nicht zuletzt durch ihn – erlebt
hat? Was würde es in diesem Sinne bedeuten, Pastranas Recht auf »complex
personhood« (Gordon 2008 [1997]:4) anzuerkennen, ohne ihre Geschichte zu
romantisieren?

Ein »werthvoller Gegenstand«: Dis/kontinuitäten der Verdinglichung

Die Geschichte der Gewalt, Dehumanisierung und Verdinglichung von Julia
Pastrana endete nicht mit ihrem Tod, sondern setzte sich in ihrem Nachleben
nahtlos fort. Nachdem sie ihr Engagement in Wien beendet hatte, reiste Pa
strana nach Russland weiter, wo sie 1860 an den Folgen der Geburt ihres Kin
des verstarb, welches die Geburt ebenfalls nicht überlebte. Daraufhin ließ ihr
Impresario/Ehemann, dem mit Julia Pastranas Tod der Verlust seiner größ
ten Einkommensquelle drohte, die beiden Leichen am Anatomischen Institut
der Universität Moskau mumifizieren und stellte diese im Anschluss weiterhin
aus.

1873 kaufte Hermann Präuscher, Besitzer und Gründer des Panoptikums im
Wiener Prater, die körperlichen Überreste von Pastrana und ihrem Kind, um
diese in seinem Museum zur Schau zu stellen. Das 1871 eröffnete Panoptikum,
das auch als anatomisches, pathologisches und ethnologisches Museum und später
Präuschers Menschenmuseum bezeichnet wurde, stellte neben anatomischen
Objekten, die der Aufklärung dienen sollten, vor allem aufwendig gefertigte
Wachsfiguren berühmter Persönlichkeiten aus (vgl. Präuschers Erben 1907).
Ab Mitte der 1870er Jahre konnten zwischen jenen Wachsfiguren von Maria
Theresia, Kaiser Franz Josef und Richard Wagner die beiden in einem gläser
nen Sarg arrangierten Leichname für einen Eintrittspreis von 10 Kreuzern
besichtigt werden. Präuscher selbst schrieb in einer Werbeanzeige über die
körperlichen Überreste Pastranas: »[Es] existirt meines Wissens kein zwei
tes Privat-Museum, welches einen so werthvollen Gegenstand besitzt« (»Der

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 205 

wandernde Leichnam 1877: 8, Herv. J.G.). Die Tatsache, dass Pastrana nicht 
wie die anderen prominenten Figuren in Wachs modelliert und nachgebildet 
wurde, sondern stattdessen ihre körperlichen Überreste zur Schau gestellt 
wurde, weist abermals daraufhin, dass Pastrana für Präuscher und die Besu
cher seines Museums eine andere (Unter-)Kategorie Mensch darstellte. Die 
Gewalt ihrer posthumen Zurschaustellung wurde durch ein proklamiertes 
pseudo-wissenschaftliches Interesse an Pastranas Körper legimitiert, das 
sowohl an evolutionstheoretische Diskurse anschloss, als auch an Ideale der 
humanistischen Bildung appellierte. Unter dem Motto von Präuschers Muse
um, »Erkenne dich selbst« (vgl. Storch 2016: 30), wurden die Leichname von 
Pastrana und ihrem Kind bis in die 1920er Jahre in unmittelbarer Nähe zu 
Steinachs Laboratorium zur Schau gestellt. 

Dabei gab es schon zu Pastranas Lebzeiten wie auch nach ihrem Tod öf
fentlich artikulierte Kritik an ihrer dehumanisierenden Zurschaustellung. Al
lerdings, so macht Garland-Thomson (2017: 47) deutlich, war diese eingebet
tet in einen aufstrebenden Diskurs um Sentimentalität, Empfindsamkeit und 
Feinfühligkeit, der die Grenzen weißer bürgerlicher Identität markierte. Denn 
in Abgrenzung zu einer als roh und weniger fein imaginierten Sensibilität der 
Arbeiter_innenklasse wurde Sentimentalität als ein zentraler Bestandteil bür
gerlicher Respektabilität konstruiert. Das folgende Feuilleton, das kurz vor Be
ginn der Ausstellung von Pastranas Leichnam im Wiener Prater veröffentlicht 
wurde, verdeutlicht diese Verbindung von Humanismus, Sentimentalität und 
Bürgertum eindrücklich: 

›Ruhe sanft!‹ Dies ist der Wunsch, den man den Abgeschiedenen gerne in 
ihr Grab nachruft. […] Die Sorge aller Völker war von jeher darauf gerichtet, 
die Todesstätte unverletzlich und heilig zu machen, daß keine profane oder 
pietätslose Hand an dem Staube rühren könne oder dürfe, mochte er nun 
in einer Urne ruhen oder in einem Sarge. […] Die Wilden Afrika’s selbst set
zen ihre Todten in die Zweige der höchsten Bäume, damit weder Mensch 
noch Thier die Ruhe des Todten störe […]. Im wildesten Herzen selbst ist die 
Achtung vor dem Tode lebendig, der ungebildetste Geist selbst hat den In
stinkt und die Gewißheit in sich, daß der Leichnam Rast haben müsse, und 
in allen Sprachen der Welt schallt es über den Todten: ›Ruhe in Frieden.‹ Gar 
seltsam berührt es daher, wenn mitten in der Zivilisation, der Humanität 
und der (freilich nicht immer echten) Feinlebigkeit unserer Zeiten und al
ler Nationen durch die That widersprochen und auf wahrhaft peinliche Art 
in’s Gesicht geschlagen wird. Und dies geschieht dadurch, wenn man einen 
Leichnam zum Zwecke des Geldverdienens von Land zu Land, von Stadt zu 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Stadt schleppt; in Kisten verpackt wie eine Waare oder wie eine Wachsfigur;

an jeder ›geldreichen‹ Station hervorgezerrt aus der Werghülle, mit einem
grellen Flitterrocke bekleidet, und in einem Glaskasten ausgestellt für einige
Kreuzer, Centimes oder Pennies der Neugierde eines jeden Straßenjungen.
Es ist diese Sache, welche jedes fühlende Herz zum mindesten abstoßend
berührt. […] Der Leichnam, den ich meine, ist der der bekannten Miß Julia
Pastrana, welche diesen Sommer als Mumie in einem ambulanten Museum

des Praters gezeigt werden wird […]. (»Feuilleton« 1874: 1)

Sentimentalität als die Fähigkeit, zu fühlen, Pietät zu empfinden und sich
um die Toten zu sorgen, wird hier einerseits als vermeintlich fundamentale
menschliche Eigenschaft verstanden, die sogar die Grenzen der rassifizier
ten Dichotomie Zivilisiertheit/Wildheit überschreitet (selbst im »wildesten
Herzen« ist dieses Gefühl lebendig). Andererseits wird sie als Grenzmarker
bürgerlicher Identität konstruiert gegenüber jener des nur an Geld inter
essierten Schaustellers und der Figur des »Straßenjungen«, der in der vom
Autor als pietätslos empfundenen Zurschaustellung menschlicher Überreste
Unterhaltung findet. Dabei erhöhte die Fähigkeit, Mitleid insbesondere auch
für diejenigen zu empfinden, deren Menschlichkeit in Frage gestellt wurde,
die Funktion dieser Affekte als »form of class and civilization distinction«
(Haschemi Yekani 2021: 21, s.a. Schuller 2018) noch zusätzlich.

Von Animalisierung zu Pathologisierung: Pastrana als »bärtige Frau«

Pastranas Menschsein wurde posthum weitaus weniger in Frage gestellt als
noch zu Lebzeiten, als ihre Zurschaustellung durch ihre Konstruktion als
hybrides Mischwesen legitimiert wurde, das vermeintlich eine andere, nicht- 
menschliche Spezies repräsentierte und sich nicht eindeutig in den Katego
rien hegemonialer Taxonomien erfassen ließ. So berichtete die Wiener Zeitung
regelrecht verwundert, dass sich bei Pastranas Obduktion herausstellte, »daß
der Körper eine durchaus menschliche Organisation hatte« (»Vermischte
Nachrichten« 1860: 8). Im Gegensatz zu den Berichten, die ihre Performances
in Berlin, Wien und Budapest begleiteten, finden sich in den Berichten über
die Zurschaustellung ihres Leichnams keine Verweise mehr auf ihre unklare
Einordnung in die dichotome Klassifikation Mensch/Tier. Stattdessen do
miniert posthum die Beschreibung von Pastrana als »bärtige Dame« oder
»Bartfrau« den medialen Diskurs, die nicht selten auch auf die Imagination
von Pastrana als »unglückliche Zwittergestalt« (»Kleine Chronik 1861: 10) zu

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 207 

rückgriff. Es lässt sich also feststellen, dass die Rhetorik des Monsterhaften 
in Pastranas Nachleben zunehmend durch einen pathologischen Diskurs 
der Abnormität verdrängt wurde, in dem ihr Körper nicht länger als mythi
sches Monster, sondern vielmehr als »Folge eines krankhaften Prozesses« 
(»Vermischte Nachrichten« 1860: 8) gedeutet wurde. 

Die Veränderung der kulturellen (Be-)Deutungen, die Pastranas Körper 
angeheftet wurden, die Verschiebung von der gewaltvollen Animalisierung 
und Bestialisierung hin zu einer auf Geschlecht fokussierten Pathologisie
rung, ist eng mit zwei zentralen Paradigmenwechseln im 19. Jahrhundert 
verbunden: 

Der erste Paradigmenwechsel fand durch das Aufkommen der modernen 
Medizin statt und ermöglichte ein neues Verständnis von körperlicher Diffe
renz. Es bewegte sich weg vom Monsterhaften und Mythischen hin zur Patho
logie und Abweichung. Garland-Thomson hat diese Verschiebung in ihrer Ge
nealogie des »Freak«-Diskurses als »from wonder to error« beschrieben (vgl. 
dies. 1996). Mit dem Aufkommen der Moderne in Europa und der Etablierung 
der westlichen Medizin, die die alleinige Deutungshoheit über den menschli
chen Körper beanspruchte, und insbesondere durch das Entstehen der Tera
tologie, der Lehre von Fehlbildungen, zu Beginn des 19. Jahrhunderts, fand 
ein kultureller Wandel statt, durch den der zuvor als monströs, außergewöhn
lich und kurios klassifizierte Körper säkularisiert, naturalisiert und verwissen
schaftlicht wurde. Dieser Paradigmenwechsel kann als der wirkmächtige Ver
such beschrieben werden, »Monstrositäten der natürlichen Ordnung einzu
gliedern, also ihnen ihre Widernatürlichkeit zu nehmen und sie zugleich durch 
die Ordnung der Natur, d.h. die in ihr waltenden Regelmäßigkeiten und Geset
ze, zu erklären« (Dederich 2007: 90). 

Der zweite Paradigmenwechsel war eine Verschiebung in der Art und 
Weise, wie die Geschichte des Menschen und der Mensch selbst verstanden 
wurden. Sie wurde entscheidend durch das Aufkommen von Charles Darwins 
Evolutionstheorie ab Mitte des 19. Jahrhunderts geprägt. In On the Origin of 
Species (1859) entwickelte Darwin die Grundzüge seiner Evolutionstheorie 
unter dem zentralen Paradigma der natürlichen Selektion. Dieser heute auch 
als Darwinismus bezeichnete Grundsatz geht davon aus, dass sich durch den 
Vorgang der natürlichen Auslese langfristig nur die am besten an ihre Umwelt 
angepassten Organismen fortpflanzen und zur Weiterentwicklung der Spezi
es beitragen würden. Während Darwin diese Thesen in On the Origin of Species 
(1859) ausschließlich anhand von Pflanzen und Tieren diskutierte, übertrug er 
seine Theorie der Entstehung der Arten in The Descent of Man (1871), das noch im 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

selben Jahr in seiner deutschen Übersetzung als Die Abstammung des Menschen
erschien, erstmals auch auf den Menschen. Entgegen des in Europa hegemo
nialen christlichen Weltbildes, das die Entstehungsgeschichte des Menschen
in der Schöpfungslehre begründete und alle Lebewesen in einer großen Stu
fenleiter der Natur, der Scala Naturae vereinigte, an deren obersten Stelle Gott
stand, entwickelten die Naturwissenschaften zu Beginn des 19. Jahrhunderts
eine alternative Geschichte der Abstammung des Menschen, in deren Zen
trum nicht Gott, sondern die Natur selbst stand. Im Gegensatz zur christlichen
Schöpfungslehre, die die Entstehung des Menschen als Folge der Schöpfung
Adams, dem Sündenfall und der Vertreibung aus dem Paradies erzählte, such
ten Naturwissenschaftler wie Darwin eine Erklärung für die Abstammung
des Menschen, die letztere als Ergebnis natürlicher Prozesse verstand. Sylvia
Wynter (2003) bezeichnet dies als den Übergang von einer theozentrischen zu
einer biozentrischen Konzeption des Menschen. Ein zentrales Problem für diese
naturwissenschaftlich begründete Erklärung der Abstammung des Menschen
war allerdings die Frage nach den Ursachen und der Entstehung von als
»Rassen« konstruierten Unterschieden zwischen Menschen und die damit
verbundene Aufrechterhaltung rassistisch legitimierter Gewaltverhältnisse.
Darwin und seine Anhänger_innen argumentierten entgegen der in der Mitte
des 19. Jahrhunderts verbreiteten Annahme, dass rassifizierte Differenzen
zwischen Menschen auf deren Status als unterschiedliche Spezies zurück
zuführen seien, für eine Theorie der Monogenese. Dieser Theorie zufolge
haben alle Menschen denselben evolutionären Ursprung in der Abstammung
vom Affen. Die Differenz zwischen vermeintlichen »Rassen« sei demnach
nicht Ausdruck unterschiedlicher Arten, sondern vielmehr das Kennzeichen
unterschiedlicher evolutionärer Stufen in einer gemeinsamen Entwicklungsge
schichte des Menschen, wobei der weiße Europäer an oberster Stelle stehe.
Rassifizierte Differenz wurde dadurch verzeitlicht, insofern die Konstruktion
rassifizierter Hierarchien als gleichbedeutend mit historischem Fortschritt
gesetzt wurde (vgl. McClintock 1995: 36ff.).

Innerhalb dieser durch Darwins Evolutionstheorie popularisierten bio
zentrischen Konzeption des Menschen, die ab der Mitte des 19. Jahrhunderts
dominant wurde, kam der Suche nach dem missing link eine besondere Bedeu
tung zu. Das fehlende Bindeglied des evolutionsgeschichtlichen Übergangs
zwischen Mensch und Tier, das Darwin nicht gefunden habe, sollte die
Theorie der gemeinsamen menschlichen Abstammung einerseits sowie der
evolutionären Stufenleiter als naturwissenschaftlich fundierter Rassentheo
rie andererseits beweisen. Zwar war Darwin selbst der Überzeugung, dass es

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 209 

unmöglich sei, einen lebenden missing link zu finden, denn dieser Übergang 
hätte sich seiner Meinung nach vor vielen Jahrtausenden ereignet (vgl. Darwin 
1871: 199ff.). Das hinderte begeisterte Anhänger_innen seiner Theorie jedoch 
nicht daran, die Existenz eines solchen immer wieder auf ein Neues zu be
haupten. Während Pastrana zu Lebzeiten noch als Monster und Mischwesen 
repräsentiert wurde, dessen Zugehörigkeit zur Kategorie Mensch fraglich er
schien, erfuhr ihr Körper mit der Popularisierung der naturwissenschaftlich 
begründeten Evolutionstheorien und ihrer Behauptung der Verwandtschaft 
zwischen Mensch und Affe eine zunehmende Umdeutung. Diese schloss 
Pastrana zunehmend in die Entwicklungsgeschichte des Menschen ein, ent
weder als eben jener imaginierte missing link oder aber als »bärtige Frau« (vgl. 
Loewenstein 1926, »Julia Pastrana, die bärtige Tänzerin« 1929). 

Auch letztere Bedeutungskonstruktion von Pastrana als »bärtige Frau« 
ist eng mit Darwins Theorien zur Abstammung des Menschen verknüpft, 
wie Kimberly Hamlins (2011) Analyse der Genealogie »bärtiger Frauen« ver
deutlicht. Hamlins Lektüre von The Descent of Man stellt heraus, dass Darwins 
Theorie über die Abstammung des Menschen auf dem Prinzip der sexuellen 
Selektion beruhte (vgl. Darwin 1871: 253ff.). Dieses Prinzip der sexuellen Se
lektion ergänzt Darwins Grundsatz der natürlichen Selektion, indem es die 
Ausprägung geschlechtlicher Merkmale erklärt, die gemäß Darwin hinsicht
lich der natürlichen Selektion nutzlos erscheinen oder sogar Nachteile mit 
sich bringen, sich aber positiv auf die Reproduktionschancen auswirken 
würden.23 In Bezug auf das Wirken dieses Prinzips der sexuellen Selektion 
innerhalb der Evolutionsgeschichte des Menschen fokussierte Darwin vor 
allem auf die Körper- und Gesichtsbehaarung. Damit lieferte Darwins Theorie 
eine neue Grundlage dafür, Haare und deren Fehlen als Kennzeichen von 
Geschlecht und Geschlechterdifferenz zu deuten und diese innerhalb der Ge
schichte der Evolution vom stark behaarten Affen hin zum weniger behaarten 
Menschen einzuordnen. Haare wurden sowohl zum Bedeutungsträger von 
Geschlechterdifferenz als auch zum Ausdruck der rassifizierten Hierarchie 
vermeintlicher Evolutionsstufen. Bereits im 18. Jahrhundert hatten europäi
sche Wissenschaftler nach körperlichen Eigenschaften gesucht, anhand derer 
sie die von ihnen imaginierten Unterschiede von »Rasse« und Geschlecht 

23 Hamlin nennt als Beispiel das bunte Federkleid des Pfaus, das diesen in Bezug auf sei
ne Umweltangepasstheit zu einer auffälligen Beute macht und dessen evolutionäre 
Weitervererbung in Darwins Logik daher nicht dem Prinzip der natürlichen Selektion 
folgen kann (vgl. Hamlin 2011: 960). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

festmachen konnten. Londa Schiebinger (1993: 120ff.) hat herausgearbeitet,
dass neben Hautfarbe, Skelett und Schädel dabei auch dem Bart eine zentra
le Symbolkraft rassifizierter und vergeschlechtlichter Differenz zukam. Sein
Vorhandensein oder Fehlen wurde dabei nicht nur zu einem Unterscheidungs
merkmal zwischen Männern und Frauen erklärt, sondern diente auch dazu,
rassifizierte Unterschiede zwischen verschiedenen Männern zu markieren.
Ärzte entwickelten Mitte des 19. Jahrhundert eigene Instrumente, um Haare
zu messen, zu vergleichen und sie entlang rassifizierter »Typen« zu katego
risieren (vgl. Herzig 2015: 31f.). Darwins Theorie der sexuellen Selektion und
die darin enthaltenen Thesen in Bezug auf Körper- und Gesichtsbehaarung
schlossen an diese Wissensbestände an. Wie Hamlin veranschaulicht, wurde
die Gesichtsbehaarung weißer Frauen infolgedessen zu einem Zeichen von
Krankheit und Pathologie, während die Gesichtsbehaarung von Schwarzen
Frauen und Frauen of Color zum Zeichen ihrer rassifizierten Differenz wurden:

Just as the alignment of beards with masculinity was racialized, so, too, was
the relationship between hairlessness and female beauty. While facial hair
on women of all races was considered unusual, hirsute white women were
considered diseased individuals, whereas bearded women of color were
presented as racial representatives illuminating evolution at work. (Hamlin

2011: 692)

Darwins Evolutionstheorie lieferte damit die Grundlage für das später auch
von Steinach aufgegriffene Argument, dass ausgeprägte Geschlechterdif
ferenz Ausdruck rassifizierter Überlegenheit sei. So können wir trotz des
sich verändernden Rahmens sehen, dass die posthumen Versuche, Pastrana
ein Geschlecht zuzuweisen, durch ihre Rassifizierung beharrlich untergra
ben wurden. Gleichermaßen blieb ihr Menschsein – egal ob sie als nicht-,
unter- oder halb-menschlich betrachtet wurde – durch ihre geschlechtliche
Hybridität und Unbestimmtheit gekennzeichnet. Während ihre Behaarung
sie zu Lebzeiten noch als Monster und Mensch-Tier-Hybrid markierte, wur
de sie nach ihrem Tod zum Zeichen einer devianten Geschlechtlichkeit und
rassifizierten Inferiorität: »The same body that merged the human and ani
mal now confuses the male and female« (Garland-Thomson 2017: 45). Diese
Umdeutung von Pastranas Körper setzte sie einer neuen Ordnung der als
wissenschaftliches Interesse maskierten Gewalt aus und machte Präuschers

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 211 

Museum zu einem weiteren Ort der durch koloniale und dehumanisierende 
Gewalt geprägten Wissensproduktion.24 

Schauobjekt zwischen kolonialer Unterhaltung und moderner Biomedizin 

Die Dauer der Zurschaustellung der Leichen Pastranas und ihres Kindes im 
Wiener Prater lässt sich nicht genau rekonstruieren.25 Präuscher, der auch in 
Deutschland Schaustellungen betrieb, bewarb Pastranas körperlichen Über
reste als »wandernden Leichnam«, was darauf hindeutet, dass diese nicht nur 
in Präuschers Museum im Prater ausgestellt wurden, sondern höchstwahr
scheinlich auch regelmäßig an anderen Orten besichtigt werden konnten. Es 
ist überliefert, dass die Leichname 1921 an den skandinavischen Schausteller 
Håkon Lund verkauft wurden, der sie bis in die 1970er Jahre international aus
stellte. Erst dann verbot die norwegische Regierung die Zurschaustellung und 
konfiszierte die Leichen. Nachdem sie Ende der 1970er Jahre aus dem Lager, in 
dem sie bis dahin aufbewahrt wurden, gestohlen wurden und Pastranas Leich
nam – nicht aber der ihres Kindes – durch die norwegischen Behörden wieder 
entdeckt wurde, wurden die körperlichen Überreste Pastranas an das Forensi
sche Institut der Universität Oslo übergeben (vgl. Bondeson 1997: 235ff.; Bond
eson 2017a; Kaldy-Karo 2013: 208f.; Garland-Thomson 2017: 37). 

24 So berichtet beispielsweise der deutsche Arzt und Ethnologe Max Bartels, der einen 
einflussreichen Aufsatz Ueber die Abnorme Behaarung beim Menschen veröffentlichte, 
darüber, Pastranas Leichnam in Wien mehrfach zu Studienzwecken besucht zu haben 
(vgl. Bartels 1879). 

25 Der letzte Hinweis auf die Zurschaustellung der Leichname von Pastrana und ihrem 
Kind im Wiener Prater, den ich im Zuge der Recherchen finden konnte, lässt vermu

ten, dass diese auch Anfang des 20. Jahrhunderts noch in Präuschers Museum ausge
stellt waren. In einem Zeitungsartikel heißt es: »Beide Präparate wurden dann noch 
Jahrzehnte lang, wohl auch heute noch, in dem bekannten anatomischen Museum 
von Präuscher gezeigt« (»Bärtige Frauen« 1904: 5). In der Sekundärliteratur gibt es ein 
weiteres Narrativ, wonach Julia Pastranas Leichnam und der ihres Kindes nach dem 
Tod Theodore Lents Ende der 1880er Jahre zum »Besitz« seiner zweiten Ehefrau Ma

rie Bartel wurden, welche als angebliche Schwester Julia Pastranas unter dem Na
men »Zenora Pastrana« ebenfalls international performte. Bartel wiederum habe die 
menschlichen Überreste 1889 an den deutschen Impresario J. B. Gassner verkauft, wel
cher diese weiter handelte (vgl. Bondeson 2017b: 23, Tomaiuolo 2018: 96). Diese Er
zählung lässt sich jedoch genauso wenig verifizieren wie die Dauer des Verbleibs der 
menschlichen Überreste in Wien. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Erst 2013, mehr als hundertfünfzig Jahre nach ihrem Tod, wurden Pastra
nas körperliche Überreste nach Mexiko überführt, wo sie ein christliches Be
gräbnis erhielt (vgl. Anderson Barbata 2017). Doch vor der Rückführung fertig
ten Wissenschaftler_innen an der Universität Oslo medizinische Fotografien
und Röntgenaufnahmen ihres Körpers an und entnahmen eine DNA-Probe,
um weiterhin Bruchstücke von Pastranas Körper für »zukünftige Forschung«
nutzen zu können (vgl. Márquez-Grant 2020). Denn einerseits sind Medizi
ner_innen und Anthropolog_innen noch bis heute daran interessiert, das on
tologische Rätsel Pastranas zu lösen, indem sie ihren Körper vermessen, klas
sifizieren und mit einer Diagnose versehen (vgl. Miles 1974; Bondeson/Miles
1993; Bondeson 1997; Aguayo-Orozco et al. 2020). So schreibt etwa der Arzt und
Autor Jan Bondeson, einer der am meisten zitierten Biografen Pastranas, dass
sein eigenes Interesse an der Geschichte von Pastrana von dem Wunsch getra
gen war, »to establish Pastrana’s correct diagnosis« (Bondeson 2017a: 67). An
dererseits äußert sich in dem forensischen Begehren, »[to record] as much da
ta from the remains as possible […] prior to repatriation« (Márquez-Grant 2017:
112) und der Zurückhaltung und Aufbewahrung von jenen Fragmenten über
Pastranas Bestattung hinaus auch die Vorstellung, dass Pastranas DNA – wie
auch jene vieler anderer Indigener (vgl. Kowal/Radin/Reardon 2013; Berthi
er-Folgar, Collingwood-Whittick und Tolazzi 2012) – aus Sicht westlicher Bio
medizin nicht nur wertvolle Informationen über deren eigene Körper und ihr
pathologisch gedeutetes Erscheinungsbild enthalte, sondern darüber hinaus
auch zu einem allgemeinen Verständnis der Geschichte der Menschheit bei
tragen könne und deshalb der Forschung zur Verfügung zu stehen habe (vgl.
Márquez-Grant 2020). Pastranas DNA wird so nicht nur als ein »portal into the
human species’ evolutionary past« (Kowal/Radin/Reardon 2013: 467) konstru
iert, sondern auch Teil einer auf Profit ausgerichteten globalen Zirkulation von
Zellen, Körperteilen und Genen, die oftmals ohne den Konsens der Betroffenen
oder ihrer Nachfahr_innen entwendet und in Wert gesetzt wurden und wer
den, was die fortwährenden kolonial-rassistischen Verstrickungen moderner
Biomedizin und Biotechnologie verdeutlicht.26

26 Neben dem vielfach kritisierten internationalen Humangenomprojekt (HGP) ließe sich
an dieser Stelle hinsichtlich der globalen Zirkulation und Inwertsetzung auch der Fall
von Henrietta Lacks (1920–1951) anführen, einer Schwarzen Krebspatientin am Johns
Hopkins Hospital in Baltimore, der ohne ihr Wissen geschweige denn ihre Zustimmung

Zellen entnommen wurden, aus denen eine permanente Zelllinie kultiviert wurde.
Diese sogenannten HeLa-Zellen vermehren sich noch heute in wissenschaftlichen La
boren weltweit und »leben […] als ein in die Ewigkeit versetzter Spuk weiter« (Gramlich

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 213 

Die Gewalt gegen Pastrana, ihre Verdinglichung und die verschiedenen Ar
ten, wie ihr Körper in Wert gesetzt wird, dauern demnach an. Noch heute zir
kulieren neben jenen hoch stilisierten Abbildungen, mit denen für ihre Per
formances geworben wurde, Bilder ihres präparierten Leichnams sowie jene 
medizinischen Skizzen, die ihren Status als nicht- oder nur-fast-menschli
ches Wesen manifestierten in zeitgenössischen akademischen Publikationen. 
Ihr wird nach wie vor nicht erlaubt, zu ruhen und auch mein eigenes Schrei
ben über Pastrana reiht sich in diese fortwährende Zirkulation ein. Ihres ur
sprünglichen Namens beraubt, zur Schau gestellt, ausgestopft, verkauft und 
schlussendlich erst zum »internationalen Schauobjekt« (Kaldy-Karo 2013) und 
dann zum biomedizinischen Exemplar degradiert, ist es nicht nur unmöglich, 
Pastranas eigene Stimme im Archiv zu hören. Vielmehr scheint es, als würde 
das Sprechen über sie, das ihre Abwesenheit übertönt, niemals verstummen. 
Pastrana ist ein weiterer Asterisk in der Geschichte der Moderne, der von seiner ei
genen Unmöglichkeit verschluckt wird. Gleichzeitig ist die Geschichte von Pa
strana exemplarisch für jene »stummen Schattenfiguren« (Hoffmann 2020: 41) 
der populären Diskurse über Drüsen, innere Sekrete und Geschlecht im frühen 
20. Jahrhundert. Als solche ist sie Teil der durch die Printmedien etablierten 
Wissensarchive zur Wandel- und Formbarkeit von Geschlecht. 

Grenzfiguren und die Reaktualisierung der ontologischen Ordnung 

In diesem Kapitel habe ich gezeigt, dass im frühen 20. Jahrhundert Tiere so
wie rassifizierte und monströse Körper die zentralen semantischen Figuren 
waren, über welche die Idee der »Geschlechtsumwandlung« medial verhandelt 
wurde. So fungierten »niedere Tiere«, die kolonialen Geister der Mujerados und 
das Gespenst Julia Pastranas als Grenzfiguren, welche die Instabilität von Ge
schlecht als die Eigenschaften animalischer und rassifizierter Körper verkör
perten und damit kulturelle Ängste über den Zerfall der binären Geschlechter
ordnung einfingen. Im Zuge dieser öffentlichen Ausverhandlung wurden die 
Grenzen zwischen Menschen und Tieren sowie »normalen« und »abnormalen« 
sowie rassifizierten Körpern nicht so sehr neu gezogen als vielmehr reaktualisiert. 

2020b: 205). Auf ihnen basieren medizinische Durchbrüche unter anderem in der Er
forschung von Genen und Impfstoffen sowie der Behandlung von HIV/AIDS und Krebs. 
Sie sind die Grundlage zahlreicher profitabler Patente und werden international ge
handelt (vgl. Skloot 2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Zugleich eröffnete dieses von Tieren, Monstern und kolonialen Geistern bevöl
kerte kulturelle Archiv der »Geschlechtsumwandlung« neue Dimensionen der
Intelligibilität, die Wünsche nach medizinischer Geschlechtertransition speis
ten. Hierbei sind es insbesondere die verwobenen Geschichten von Animalität
und Kolonialität, die als »animalische Verbindungen« die Intelligibilität des
Wunsches nach »Geschlechtsumwandlung« durch die Transplantation tieri
scher Keimdrüsen im medialen Diskurs des frühen 20. Jahrhundert animier
ten. Insbesondere die mediale Repräsentation der erfolgreich an Tieren durch
geführten »Geschlechtsumwandlung« trug maßgeblich dazu bei, die Idee der
Formbarkeit von Geschlecht durch Drüsentransplantate denkbar zu machen
und regte Personen dazu an, ihr eigenes Geschlecht entlang dieser Logiken
als wandelbar zu begreifen. Die medialen Repräsentationen geschlechtlicher
Wandelbarkeit rassifizierter und tierischer Körper boten eine diskursive Legi
timation – und wie der Fall von R. gezeigt hat, auch das organische Rohmate
rial – für Personen, die medizinische Interventionen begehrten. Entgegen der
dominanten Logik geschlechtlicher Normalisierung, die ihre Körper und ihr
Geschlecht als pathologisch rahmte, forderten sie eine Praxis der geschlecht
lichen Anpassung ein, in deren Zentrum das Potential der selbstbestimmten
Formbarkeit von Geschlecht stand.

Dass die im Archiv auffindbaren Subjekte, welche eine solche Praxis ein
forderten, alle weiß rassifiziert und fast ausschließlich aus dem bürgerlichen
Milieu zu kommen scheinen, liegt jedoch nicht nur daran, dass es diese kultu
rellen Differenzmerkmale waren, die ihnen das materielle und soziale Kapital
verschafften, welches Zugang zu entsprechenden Ärzten und Kliniken erlaub
te. Dass es ihre Geschichten sind, die innerhalb der Struktur des Archivs intel
ligibel werden, ist, wie ich gezeigt habe, auch den medial vermittelten Bildern
und Diskursen geschuldet. Doch das medial vermittelte Wissen über die Wan
delbarkeit von Geschlecht eröffnete nicht nur den Vorstellungshorizont dafür,
Geschlecht als wandel- und formbar zu begreifen, sondern war zugleich auch
unterfüttert von Hierarchien der Belebtheit und Plastizität, welche die Kör
per von »niederen Tieren« und rassifizierten »Anderen« als immer bereits ge
schlechtlich instabil und außerhalb der Logik binärer Zweigeschlechtlichkeit
positionierte. Amin schreibt daher in Anlehnung an Steinachs Formulierung
von Geschlecht als der Wurzel des Lebens: »As the root of life, sex debilitates and
capacitates« (Amin 2018: 597, Herv. i.O.). Während die durch Steinach propa
gierten Drüsentransplantate für weiße und größtenteils bürgerliche Subjek
te die Möglichkeit eröffneten, innerhalb der Register der kolonial konstituier
ten bürgerlichen Zweigeschlechtlichkeit wiederhergestellt zu werden und sich

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Animalische Verbindungen: Transgressionen der natürlichen Ordnung der Dinge 215 

im Heilungsversprechen trotz seiner pathologisierenden Gewalt zugleich die 
Möglichkeit der radikalen Umdeutung dieser Logik im Sinne einer gewünsch
ten Geschlechtsangleichung verbarg, versprach die Plastizität von Geschlecht 
für Julia Pastrana, die Mujerados und die in ihrer Nähe positionierten rassifi
zierten und animalisierten Subjekte lediglich eine Fortschreibung der gegen 
sie gerichteten verdinglichenden und kolonialen Gewalt, die sie immer schon 
aus den Rastern der Zweigeschlechtlichkeit und damit auch aus den Rastern 
des Menschlichen ausschlossen. 

Die kurzzeitige Öffnung der ontologischen Wunde zwischen Mensch und 
Tier markierte für R. den Zugang zu einer experimentellen geschlechts
angleichenden Operation. Doch zugleich führte die durch diese Öffnung 
produzierte artenübergreifende Intimität für rassifizierte Subjekte zu einer 
Intensivierung ihrer Animalisierung, die sie noch weiter aus den Regis
tern des Menschlichen ausschloss. Für die im Labor und Operationssaal 
eingesetzten Tiere bedeutete das Begehren und der Hunger nach zu trans
plantierenden Drüsen eine weitere Unterwerfung unter die Logiken ihrer 
Inwertsetzung in den Produktionsketten von Geschlecht. Während die durch 
Steinachs Forschungen inspirierten Praktiken der Geschlechtertransgression 
durch Drüsentransplantate auf die komplexen Verbindungen und Formen 
des Transfers zwischen menschlichem Geschlecht und nicht-menschlichen 
Körpern hinweisen und dabei der Eindruck eines die Artentrennung über
greifenden und Taxonomien überschreitenden Potentials geschlechtlicher 
Wandelbarkeit entsteht (vgl. Weaver 2014; Szczygielska 2017), zeigt sich doch 
bei genauerer Betrachtung, dass dieses Potential einseitig und zutiefst von 
kolonialen Logiken der Rassifizierung von Geschlecht und der fundamentalen 
Abwertung von nicht-menschlichen Tieren unterwandert war. Die kategoriale 
Überschreitung der ontologischen Grenze zwischen Mensch und Tier war im
mer schon durch »Rasse« strukturiert (vgl. Amin 2020: 51). Die als unendlich 
form- und wandelbar imaginierten Körper rassifizierter »Anderer« und »nie
derer Tiere« markieren den Asterisk, der trans* seine Bedeutung verleiht. Ihre 
untergeordnete Position innerhalb der Ordnung von »Rasse« und Geschlecht 
wurde im medialen Diskurs über »Geschlechtsumwandlung« nicht aufgelöst, 
sondern vielmehr erneut zementiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403150-006 - am 13.02.2026, 16:21:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

