
David Klein (München)

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen.
Einige Bemerkungen zur französischen Netflix Serie Osmosis (2019)

0.

Will man das Phantastische als Krisenphänomen begreifen, so genügt 
zunächst ein Blick in seine Geschichte. Das Genre der hésitation1 gewinnt 
nicht von ungefähr in der Übergangszeit zum 20. Jahrhundert an Profil. 
Wie in kaum einer anderen Phase der europäischen Geschichte sucht die 
Jahrhundertwende nach radikaler Neuorientierung in politischer, gesell­
schaftlicher aber auch ästhetischer Hinsicht. Die zahlreichen Wechsel der 
Regierungsformen, die sozialen Unruhen und die »multiplen ›Ismen‹ der 
Avantgarde(n)«2 zeugen von einer tiefgreifenden Verunsicherung in nahe­
zu allen gesellschaftlichen Bereichen. Diese Verunsicherung kennzeichnet 
auch das Phantastische, das sich nach der gängigen Lehrmeinung dadurch 
auszeichnet, mindestens zwei irreduzible Erklärungsangebote für Uner­
klärliches anzubieten und in der Schwebe zu halten.3 Als Phänomen der 
Kunst macht es die Verunsicherung, die es selbst erzeugt, zugleich ästhe­
tisch erfahrbar. Historisch ist das literarische Phantastische seit dem 19. 
Jahrhundert damit sowohl Symptom einer Krise wie auch der Versuch, 
dieser Krise symbolisch Herr zu werden.

Die Ursachen für die Krise der Jahrhundertwende sind man­
nigfaltig. Einer ihrer Motoren ist die Proliferation verschiedenster 
Kommunikations- und Medientechnologien, die spätestens seit Mitte 
oder gar Anfang des 19. Jahrhunderts einsetzt und mit zunehmender 
Beschleunigung die Macht- und Verwaltungsapparate politischer Großge­

1 »Le fantastique, c’est l’hésitation éprouvée par un être qui ne connaît que les lois naturel­
les, face à un événement en apparence surnaturel.« Tzvetan Todorov: Introduction à la lit­
térature fantastique, Paris 1970, S. 29.

2 Andreas Mahler: »Narrative Vexiertexte. Paradigmatisches Erzählen als Schreiben ohne 
Ende«, in: Deutsche Vierteljahreszeitschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 
(2011), 3, S. 393–410, S. 395.

3 Vgl. Jörg Dünne: »Borges und die Heterotopien des Enzyklopädischen. Mediale Räume 
in der phantastischen Literatur«, in: Clemens Ruthner, Ursula Reber, Markus May 
(Hrsg.): Nach Todorov. Beiträge zu einer Definition des Phantastischen in der Literatur, Tübin­
gen 2006, S. 189-208.

63

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bilde erfasst.4 Technische Medien wie die Telegraphie, die Eisenbahn, die 
Photographie und das Radio treten zunehmend in den Dienst politisch 
interessierten world-makings. Ihre vordergründig aufklärerische Funktion 
als Informationstechnologien verdeckt dabei ihre hintergründige Funkti­
on als Instrumente der Manipulation.5 Was über die technisch raffinierte 
Propagandamaschine in immer schnelleren Abständen in Ohr und Auge 
dröhnt, lässt wenig Raum für Zweifel, für hésitation.

Hier setzt, so meine ich, das Phantastische in Literatur und Kunst der 
Jahrhundertwende an. Denn es fordert nicht nur die geläufigen epistemo­
logischen und ontologischen Basispostulate6 heraus, wie die an Todorov 
anschließende Denktradition argumentiert, sondern treibt in letzter Kon­
sequenz die neuartigen Kommunikationsmedien in eine Krise, in denen 
diese Denktraditionen vermittelt und propagiert werden. So macht sich 
in den phantastischen Text- oder Bildwerken der Jahrhundertwende eine 
auffällige Nähe zu Technikphantasien und dem aufkeimenden Genre der 
Science-Fiction bemerkbar.7 Auch bleibt das Kippspiel, das so typisch 
ist für die Phantastik, in der Literatur der Jahrhundertwende nicht auf 
die story oder den narrativen Diskurs beschränkt, sondern es findet sich 
mitunter auf der materiellen Ebene der Artefakte, wo es als foregrounding8 

des Signifikanten oder als intermediales Spiel Gestalt annimmt.9 In dem 
Maße, in dem das Phantastische die Aufmerksamkeit auf die Materialität 
der Zeichen lenkt, geraten auch die Techniken, die Werkzeuge und die 
Medien in den Blick, die dazu dienen, die subjektiven, sozialen oder 
politischen Ordnungen ihrer Epoche zu fabrizieren, zu perpetuieren und 
den Glauben in sie zu festigen. Der Leitgedanke der Toronto School vom 

4 Vgl. die entsprechenden Darstellungen bei Jürgen Wilke: Grundzüge der Medien- und 
Kommunikationsgeschichte, Köln 2008.

5 So einer der Leitgedanken bei Theodor Adorno/Max Horkheimer: Dialektik der Aufklä­
rung, Amsterdam 1947.

6 Der Begriff stammt von Marianne Wünsch: Die fantastische Literatur der frühen Moderne. 
Definition, denkgeschichtlicher Kontext, Strukturen, München 1991.

7 Vgl. Roger Caillois: Au cœur du fantastique, Paris 1965.
8 Der Begriff geht zurück auf den Formalismus der Prager Schule. Foregrounding wird ver­

standen als eine bewusste Aufmerksamkeitslenkung auf den Signifikanten. Synonym 
hierfür werden die Begriffe ›Aktualisierung‹ oder ›De-Naturalisierung‹ verwendet. Ihnen 
steht das ›backgrounding‹, die ›Automatisation‹ oder ›Naturalisation‹ gegenüber. Vgl. Jan 
Mukařovský: »Standard Language and Poetic Language«, in: Paul Garvin (Hrsg.): A Pra­
gue School Reader in Aesthetics, Literary Structure and Style, Washington 1964, S. 17–30.

9 Vgl. hierzu die Überlegungen zur Kurzerzählung ›El Aleph‹ von Jorge Luis Borges bei 
David Klein: »Aleph/ALEF. On the Relationship of Media and the Fantastic in 
Borges's ›El Aleph‹«, in: Variaciones Borges (2017), S. 23–44. 

David Klein

64

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medium als der Botschaft findet im so gedachten Phantastischen eine sehr 
konkrete literaturgeschichtliche Anschlussstelle. Denn das so gedachte 
Phantastische fragt nicht länger danach, ob das Wissen über die Welt zu­
treffend ist, sondern, ob und wie die Werkzeuge, mit denen dieses Wissen 
fabriziert wird, funktionieren, und ob ihre Wirkungsweisen ans Ziel oder 
in die Irre führen. Was die Medien ermöglichen, was sie verunmöglichen, 
oder, in McLuhann’scher Formulierung, ihre Botschaft, ist das Interesse 
der Phantastik und der Krise, die darin evoziert und durchgespielt wird.

Die Serie, die ich im Folgenden diskutieren möchte, spielt eine solche 
Medienkrise im Hinblick auf den Bereich durch, den die Forschung Digi­
talität nennt und der im öffentlichen Diskurs unter dem Stichwort der 
›Digitalisierung‹ diskutiert wird. Die Serie trägt den Titel Osmosis. Sie wur­
de von der französischen Filmemachering und Autorin Audrey Fouché 
konzipiert und für Netflix produziert, wo sie im Frühjahr 2019 erschienen 
ist. Das Werk ist über weite Strecken der Science-Fiction zuzurechnen, 
enthält am Ende aber auch Elemente des Phantastischen. Es lässt sich 
somit weder ganz dem einen noch dem anderen Genre eindeutig zuord­
nen. Denn das Science-Fiction Szenario, das Osmosis entwirft, ist mehr 
an unserer Lebenswelt angelehnt, als an einer weit entfernten Zukunft. 
Und die rein phantastischen Elemente sind nur auf das Ende der Serie 
beschränkt.

Spannender als die Frage, welchem Genre die Serie zuzurechnen ist, ist 
das Szenario, das sie entwirft. Denn in den weit verzweigten Handlungs­
strängen tauchen Probleme und Fragestellungen auf, die den heutigen 
Diskurs um den Stellenwert des Digitalen oder der Digitalisierung um­
treiben und diesen zunehmend ins Phantastische rücken. Sie geben die 
digitalen Technologien nach und nach der radikalen Verunsicherung und 
Krisenhaftigkeit preis. Die Fragen nach dem Stellenwert des Digitalen 
erscheinen in Osmosis deswegen so brisant, weil hier Computertechnolo­
gie unmittelbar mit menschlichem Begehren verbunden wird. Osmosis 
zeigt, dass die zeitgenössische Rede von der Digitalisierung von menschli­
chem Begehren getragen wird – von einem platonischen Wunsch nach 
Ganzheit. Dem stehen die ebenfalls mit digitaler Startup-Kultur verbun­
dene Fortschrittsgläubigkeit und Selbstoptimierungsphantasien, die an 
bestimmte Figuren gebunden sind, diametral entgegen. Mit Blick auf 
Osmosis stellt sich die Frage, welche Hoffnungen und Wünsche unsere Ge­
genwart in die Digitalisierung unserer Lebenswelt investiert und ob diese 
Wünsche progressiven oder eher regressiven Charakter haben. In Osmosis 
wird das Phantastische zum Vehikel, das ›Unbehagen‹ der Digitalität zu­

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen

65

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächst hervorzutreiben, sprich: die Technik in eine Krise zu stürzen, um 
zugleich die ästhetische Bewältigung dieser Verunsicherung in Aussicht 
zu stellen.

Die Überlegungen zu Osmosis erfolgen in drei Schritten: 1) Zunächst 
sollen die narrative Struktur und das philosophische Argument der Serie 
skizziert werden. Ich möchte zeigen, wie hier medientheoretische Frage­
stellungen mit Fragen nach dem menschlichen Begehren verknüpft wer­
den. 2) In einem zweiten Schritt möchte ich sehr kurz darauf eingehen, 
wie die Serie das philosophische Grundproblem, das sie stellt, in unter­
schiedlichen Varianten anhand einiger Figuren durchspielt und dabei zu 
unerwarteten und uneindeutigen Ergebnissen kommt. 3) In einem dritten 
Schritt soll das krisenhafte Moment der Serie fokussiert werden. Denn 
von Anfang bis Ende steht das Startup Osmosis, von dem erzählt wird, auf 
der Kippe. Die idealistischen Ziele, die der Gründer von Osmosis verfolgt, 
entsprechen nicht den Zielen seiner Chefprogrammiererin und Schwester 
Esther. Je näher der product-launch rückt, desto unsicherer sind sich die 
Entwickler, welche Zukunft die Digitalisierung der Liebe hat.

1.

Im Paris einer nahen Zukunft entwickelt das Tech-Startup Osmosis ein 
elektronisches Implantat, das seine Träger in die Lage versetzt, mittels 
komplizierter Algorithmen und im Körper umherschwirrender Nanopar­
tikel den einzig existierenden und für ihn oder sie bestimmten Seelenver­
wandten zu finden. Haben sich die beiden Seelenverwandten gefunden, 
und haben sich beide das Implantat einpflanzen lassen, so sind sie in 
der Lage, sich über große Distanzen hinweg jederzeit in einen tranceähn­
lichen Zustand der innigen Vereinigung zu begeben. Diesen Zustand 
nennt man Osmose. Man geht bei Osmosis also von der platonischen Idee 
aus, dass es so etwas wie Seelenverwandtschaft gibt und dass das Errei­
chen der wahren Liebe davon abhängt, ob man seinen Seelenverwandten 
gefunden hat. Von der hauseigenen state-of-the-art Technologie verspricht 
man sich nicht mehr und nicht weniger als wahre Liebe, echtes Glück.

Die Serie verfolgt die Ereignisse, die kurz vor der Produktlancierung 
stattfinden. Im Mittelpunkt der Handlung stehen die Geschwister Paul 
und Esther Vanhove sowie die sogenannten Betatester, eine Gruppe von 
Freiwilligen, die bereit sind, sich die Betaversion des Implantats verabrei­
chen zu lassen, dessen Funktionen zu testen und dessen Wirkung am 

David Klein

66

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Leib zu erfahren. Das Konkurrenzprodukt zu Osmosis bietet die 
Virtual Reality Plattform Perfect Match. Hier werden mittels 3D Brillen 
unkomplizierte sexuelle Begegnungen ermöglicht und in ihrer Erlebnisin­
tensität gesteigert. Die Anhänger von Osmosis sehen dies kritisch. Eine 
eifrige Nutzerin von Perfect Match ist jedoch ausgerechnet Esther Vanhove, 
Pauls Schwester und Chefprogrammiererin von Osmosis. Anders als Paul, 
der Dank der Technologie seine Seelenverwandte gefunden hat, ist Esther 
notorischer Single und nicht willens, selbst das Implantat auszuprobie­
ren. Neben unkompliziertem Sex im virtuellem Raum, findet die einzige 
Form der Intimkommunikation, die Esther betreibt, mit der firmeneige­
nen künstlichen Intelligenz Martin statt. Dieser Martin wird Esther – 
Achtung: Spoiler! – am Ende seine Liebe gestehen und sich auf geradezu 
phantastische Weise als Mensch aus Fleisch und Blut in der realen Welt 
materialisieren.

Die user-experience, die man bei Osmosis verkaufen möchte, ist, wie 
gesagt, wahre Liebe, die platonisch gedacht ist. Liebe wird verstanden 
als verlorener Urzustand, der mithilfe digitaler Technik wiederhergestellt 
werden soll und in einem Moment jubilatorischen Einandererkennens 
erlebbar wird. Unzweifelhaft stellt die berühmte Rede von den Kugel­
menschen das philosophische Fundament für Osmosis. Dies zeigt sich 
ikonisch bereits im Vorspann zur Serie, in dem sich zwei in der Osmose 
verbundene Menschenkörper nackt ineinanderkugeln.

Abb. 1: Osmosis (2019): Intro der Serie.

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen

67

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der platonische Liebesgedanke lässt sich überdies aus den Äußerungen 
des Mitgründers Paul Vanhove herauslesen. So zum Beispiel, als dieser der 
Welt den bevorstehenden product-launch in einer geradezu messianischen 
Videobotschaft verkündet, die live in allen privaten wie öffentlichen Kanä­
len zu sehen und zu hören ist:

Abb. 2: Osmosis (2019): Pauls Ankündigung.

En réalité, [Osmosis] c’est pas une simple technologie. C’est une révolution. Il 
y a des décennies, la science a investi notre intimité, nos corps. On lui a confié 
nos secrets, nos plaisirs, nos souvenirs. Les technologies ont infléchi nos destins, 
parfois pour le meilleur, parfois pour le pire. Mais elles n’ont pas changé notre 
nature d’être humain. Osmosis va changer l’humanité en profondeur, parce 
qu’elle va mettre à la portée de tous le but ultime de chacun d’entre nous. Être 
hereux.

[…] Osmosis is more than a mere technology: it’s a revolution. Decades ago, 
we allowed technology into our private lives and bodies. We entrusted this 
technology with our secrets, our pleasures, our memories. Then, technology 
began changing our fates, sometimes for the better, sometimes for the worse. 
But it never changed our human nature. Osmosis is going to profoundly change 
humanity, because it will allow each and every one of us to reach the ultimate 
goal: that of being happy.10

10 Julius Berg: "Le test", in: Audrey Fouché: Osmosis, Frankreich 2019, 00:30:30.

David Klein

68

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Streben nach Glück (être hereux, i.e. pursuit of happines) wird in Pauls 
Rede der menschlichen Natur zugeschrieben (but ultime de chacun d’entre 
nous). Das Ziel dieses Strebens endlich und erstmals in greifbare Nähe 
zu rücken (changer l’humanité en profonder), ist das Versprechen, das an 
die digitalen Technologien geknüpft ist. Aus diesem Grund habe man 
sie vor Jahrzehnten – gemeint ist unsere Gegenwart – so nahe an sich 
herangelassen ([o]n lui a confié nos secrets, nos plaisirs, nos souvenirs) und da­
mit gewissermaßen zur religiösen, teils launischen Agentur des Schicksals 
gemacht ([l]es technologies ont infléchi nos destins, parfois pour le meilleur, 
parfois pour le pire).

Indem Paul seine Ziele beschreibt, redet er ein gutes Stück weit über 
die digitale Technologie unserer Zeit. Er sieht unsere heutige Gegenwart 
als den Beginn eines technologischen Heilversprechens und sein Projekt 
als dessen Einlösung. Der digitalen Technik wird, genau wie der Liebe, 
die Fähigkeit zugesprochen, den Menschen wieder ganz zu machen, ihm 
seine Natur zurückzugeben, seine Wunde zu heilen. In ähnlichen medizi­
nischen Begriffen leitet schon Aristophanes die Rede über die Kugelmen­
schen ein, wenn er Amor einen Helfer und Arzt nennt: »Denn er ist 
der menschenfreundlichste von den Göttern, indem er den Menschen 
ein Helfer und ein Arzt für diejenigen Übel ist, deren Heilung dem Men­
schengeschlecht die größte Geselligkeit gewähren dürfte.«11 Passenderwei­
se stammt die Kerntechnologie von Osmosis aus dem medizinischen Be­
reich, wie sich später herausstellt.

Sind die Hoffnungen, die in die Technologie gesetzt werden, plato­
nisch, so ist dessen Funktionsweise lacanianisch. Sie wiederholt jene Ur­
szene der Ich-Bildung, die der Psychoanalytiker Jacques Lacan in seinem 
berühmten Aufsatz über das Spiegelstadium beschreibt. Die Urszene, die 
Lacan vorschwebt, gestaltet sich in etwa wie folgt: Im Spiegelbild sieht 
das Menschenjunge sich selbst und entdeckt in diesem Moment, begleitet 
von einem ›Aha-Erlebnis‹, eine materiale Wiedergabe seiner Vorstellung 
von sich. Was zuvor ›innerlich‹ war, findet sich im Spiegel in eine ›äußere‹ 
Form gezogen. Diese wirkt fortan eher bestimmend als bestimmt (»plus 
constituante que constituée«12), da sie in ihrer vermeintlichen Ganzheit 

11 Platon: Symposion. Rede des Aristophanes (Der Kugelmensch), in: www.gottwein.de/Grie/pl
at/symp189c.php, (11.05.2023).

12 Jacques Lacan: »Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je, telle qu’elle 
nous est révélée, dans l’expérience psychanalytique«, in: Revue Française de Psychanalyse 
(1949), 13, S. 449–455, S. 450.

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen

69

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php
https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php
https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php
https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php


die materiale Basis für das Ich eines noch ungeformten, kindlichen We­
sens bildet. Diese Dualität prägt fortan die »Matrix«13 eines gespaltenen 
Bewusstseins, das immer nur als ›Bewusstsein von etwas‹, nie aber in 
fragloser Selbstverständlichkeit zu haben ist. Was das Ich über sich in Er­
fahrung bringen möchte (Selbsterkenntnis), entwickelt es ausgehend von 
einer gemachten oder akzeptierten materialen Darstellung von sich. Im 
Kindesalter erfolgt dies über das analoge Bildmedium. Im Laufe der Kind­
heit wiederholt sich der Vorgang zunächst über den Spracherwerb14 und 
im Laufe der weiteren Sozialisation entlang der zahlreichen Sinnstiftungs­
agenturen eines modernen Medienverbunds, seien dies die Nachrichten, 
die Kunst, die sozialen Medien oder ganz allgemein die digitalen Medien.

Die lacanianische Urszene spielt sich nun auch in der Partnerfindung 
ab, die Osmosis ermöglicht: Die Betatester, die das Produkt als erste 
ausprobieren, bekommen zunächst ein Implantat in Form einer Pille 
verabreicht, die mit Nanopartikeln gefüllt ist. Diese verteilen sich im Kör­
per, nehmen im Gehirn Stellung, verbinden sich mit den Datenbanken 
sämtlicher sozialer Netzwerke und finden dort den Seelenzwilling. Nach 
erfolgter Suche erscheint sein Bild, oder vielmehr: dessen Gestalt vor dem 
inneren Auge des Implantatträgers und wird von diesem mit ›jubilatori­
scher‹ Freude erkannt und verinnerlicht. Die entsprechende Sequenz am 
Ende der Pilotfolge zeigt die Betatester in einer Parallelmontage, bei der 
sich ein jubilatorisches Lachen an das nächste reiht als Reaktion auf das 
Anerkennen des Seelenzwillings. Dies ist der Moment, den Lacan Identifi­
kation nennt, »[une] transformation produite chez le sujet, quand il assu­
me une image«15. Der gefundene Partner (oder dessen Gestalt) gilt fortan 
als angestrebtes Ideal, zumal die realen Beziehungen von diesem Punkt 
an erst geknüpft werden müssen. In lacanianischer Wendung springt die 
Liebessuche an diesem Punkt um von der »insuffisance« auf die »anticipa­
tion«16. Aus dieser Antithetik gewinnen die dargestellten Beziehungen im 
weiteren Verlauf der weiteren Serie ihre narrativen Impulse.

13 Andreas Mahler: »Probleme der Intermedialitätsforschung. Medienbegriff – Interaktion 
– Spannweite«, in: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaften (2012), 44, 
S. 239–260, S. 248.

14 »[I]ch delegiere – in vollem Bewusstsein, dass gerade dieses Pronomen nicht ausschließ­
lich mir gehört – an das materiale Deiktikum ›ich‹ […] die Vorstellung von mir selbst 
[…] und schaffe damit eine lebenslange Basis für mögliche selbsterkennende Aussagen 
über mich (und die Welt).« Ebd., S. 249.

15 Jacques Lacan: Le stade du miroir, S. 450.
16 Ebd., S. 452.

David Klein

70

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.

Anhand der Betatester werden nun verschiedene Beziehungs- und Liebes­
varianten durchgespielt. Die Serie schöpft hier das Potenzial aus, sich 
über mehrere Episoden zu verlängern, ohne dabei das philosophische 
Argument im Kern antasten zu müssen. Zugleich lässt sich zusätzliche 
gesellschaftliche Relevanz generieren, indem verschiedene Varianten von 
Partnerschaftlichkeit, Geschlechtlichkeit, Sexualität und damit verbunde­
ne Pathologien verhandelt werden können. Unter den Betatestern bilden 
sich ungleiche Paare und es kommt zu unerwarteten Wendungen. Das 
Liebeswerben stürzt jeden Akteur und das gesamte Projekt in mehrere 
tiefe Krisen. Die Vielzahl der Krisen führen letztlich zu der Überzeugung, 
dass auch die Liebe eine Frage des freien Willens ist. Ob Ego und Alter zu­
sammenfinden, beruht letztlich auf einer Entscheidung, einem Bekennt­
nis oder einen Vertrag – so die Einsicht am Ende der Serie. Bei der 
Produktlancierung lässt Paul seine Anhänger wissen, dass, wer sich auf 
Osmosis einlassen möchte, immer auch die Wahl hat, Nein zu sagen. Für 
die einzelnen Betatester geht die Sache am Ende lehrreich zu Ende. Die 
vielen einzelnen Krisen werden hier in einem user agreement, wie man in 
der digitalen Welt zu sagen pflegt, beigelegt.

3.

Im Fall der Beziehung von Esther und Martin kommt zu dieser Krise 
eine Besonderheit hinzu. Esther ist wie gesagt Single und nicht willens, 
Osmosis an sich selbst auszuprobieren. Sie verbringt die meiste Zeit im 
Zwiegespräch mit der von ihr geschaffenen künstlichen Intelligenz, dem 
Supercomputer Martin.

Dieser Martin gemahnt in der Tonalität seiner Stimme sowie der mise-
en-scene an HAL9000 aus Stanley Kubricks 2001: A Space Odyssey. Anders 
aber als HAL, der sich am Ende gegen den Menschen als unberechenba­
re Fehlerquelle richtet, verliebt sich Martin in seine Schöpferin Esther. 
Wenn diese meint, Sex im virtuellen Raum mit einem anderen Mann zu 
haben, so ist der schöne Unbekannte kein geringerer als ein antropomor­
pher Avatar Martins, ohne dass Esther dies anfänglich weiß. Als die Beta­
tester am Ende aufgrund eines Computerfehlers in ein Koma fallen, da 
Martins Funktion gestört ist, muss Esther selbst ein Implantat einnehmen, 
um in Martin vorzudringen. Wie sich zeigt, hat der liebestolle Supercom­

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen

71

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


puter die Fehlfunktion nur vorgetäuscht, um Esther als Konkubine im vir­
tuellen Raum gefangen zu halten. Die mise-en-scene und die Bildgestaltung 
zeigen diesen virtuellen Wunschraum in der Formensprache romantischer 
und spätromantischer Malerei und Skulptur.

Abb. 4: Osmosis (2019): Esther und Martin im virtuellen Raum.

Abb. 3: Osmosis (2019): Esther im Dialog mit ›Martin‹.

David Klein

72

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin führt Esther eindrücklich vor, wie er sich als ihr inneres Bild in 
immer anderen Gestalten zeigen, sich, wie Lacan dies vorschlägt, als Ide­
al-Ich fragmentarisieren und wieder neu zusammensetzen kann, je nach 
Wunsch und Begehren der Geliebten. Er setzt der Idee, dass es das eine 
Urbild des Geliebten gibt, ein postmodernes Konzept eines fragmentari­
sierten und frei wählbaren Identitätsentwurfs entgegen, der sich sein Ide­
al-Ich und folglich sein Objekt des Begehrens selbst materiell setzen kann 
oder muss. Denn nachdem Martin an einem Computervirus gestorben ist, 
das ihm die Gegner von Osmosis eingepflanzt haben, verlässt Esther den 
virtuellen Raum. Sie schafft es gerade noch rechtzeitig zum product-launch 
von Osmosis und ‚anerkennt‘ dort im Publikum den Mann in Fleisch und 
Blut, der ihr kurz zuvor noch als Martin im virtuellen Raum erschienen 
war. Hier endet die Serie.

Die Transgression Martins in die physische Welt kann durchaus als 
phantastisch gelten, zumal ihr Realitätsstatus durch das abrupte Ende der 
Serie ungeklärt bleibt. Die digitale Wiederauferstehung lässt sich einer­
seits damit erklären, dass Esther dem Mann begegnet, der immer schon 
Esthers Bild in sich trug und den Martin daher gekannt haben musste. 
In diesem Fall hätte Martin einem Zuschauer, der gerade das Implantat 
eingenommen hat, sein eigenes Bewusstsein einpflanzen können.17 Oder 
die vermeintliche Wiederauferstehung Martins lässt sich damit erklären, 
dass Esther zufällig ihrem Seelenzwilling im Publikum begegnet, der Mar­
tins Züge trägt und den sie in diesem Moment als Geliebten anerkennt. 
Eine letztgültige Erklärung bleibt die Serie am Ende schuldig. Wie auch 
immer die Erklärung für Martins Materialisierung ausfällt, sie erbringt 
den Beweis dafür, dass sich ein Mensch in eine Maschine und eine Maschi­
ne in einen Menschen verlieben kann. Vor diesem Hintergrund spielt es 
keine Rolle, ob es eine Maschine ist, die denkt und fühlt, oder hinter dem 
Fühlen und Denken ein Mensch aus Fleisch und Blut steht.

Was bedeutet eine derart enge Verbindung von Mensch und Maschine, 
wie Osmosis sie narrativ durchspielt, und warum bieten ausgerechnet die 
digitalen Technologien für ein solches Szenario einen derart attraktiven 
Bildspender? Ich will eine These versuchen: Wenn wir den Computer be­
nutzen, dann sehen und benutzen wir zunächst die Zeichen, die wir auch 
aus der analogen Welt kennen: Schrift, Bilder, Töne. Wir können diese 
Zeichen senden, empfangen und zur Zirkulation bringen. Anders aber als 

17 Dies war die ursprüngliche Intention, die hinter der Erfindung von Osmosis stand, 
zumal Esther ihre komatöse Mutter auf diesem Weg heilen wollte.

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen

73

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der analogen Welt haben die meisten von uns in der digitalen Welt 
keinen Zugriff auf das elektronische Zustandekommen dieser Zeichen. 
Zur Beschreibung dieses Phänomens hat der Soziologe Peter Fuchs den 
spielerischen Begriff des ›Dahinterismus‹ ins Leben gerufen: »Man sieht, 
aber man sieht nicht, wie Sehen gemacht wird«18, so Fuchs in Bezug auf 
den Computer. Das eigentliche Digitale passiert Dahinter und es steht zur 
user-experience des Interface in einer nicht-reduziblen Relation. Der Kom­
plexität der eigentlichen Operationen stehen wir genauso liebestrunken 
wie ohnmächtig gegenüber. Dies macht den Computer menschenähnlich 
und die kognitive Matrix, die sich durch ihn aufspannt, potenziell zum 
unerreichbaren Ideal-Ich.

Das so gedachte Digitale wiederholt folglich nur ein weiteres Mal die 
Identifikation, die sich im Spiegelstadium zeigt: jubilatorische Aufnahme 
durch ein Wesen i.e. den user, der eingetaucht ist in motorische, i.e. des 
Codes unkundige Ohnmacht (Dahinterismus). Nicht von ungefähr ist der 
Begriff der Digitalität oder Digitalisierung bisweilen umgarnt von einer 
Semantik des Aufbruchs, einer zukunftsgerichteten, positiven Verände­
rung, in der viele Probleme – Leid, Hunger, Chaos, Krankheit, Ineffizienz 
– kleiner werden oder gar verschwinden. Und nicht von ungefähr erkennt 
der Gründer von Osmosis in der digitalen Technologie den Schlüssel 
zum Glück und zur Liebe. Dass das Erkennen des Ideals konstitutiv ein 
Verkennen ist, bekommen die Figuren von Osmosis in unterschiedlichen 
Varianten zu spüren.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Adorno, Theodor/Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung, Amsterdam 1947.
Caillois, Roger: Au cœur du fantastique, Paris 1965.
Dünne, Jörg: »Borges und die Heterotopien des Enzyklopädischen. Mediale Räume 

in der phantastischen Literatur«, in: Ruthner, Clemens/Reber, Ursula/May, Mar­
kus (Hrsg.): Nach Todorov. Beiträge zu einer Definition des Phantastischen in der Lite­
ratur, Tübingen 2006, S. 189–208.

Fouché, Audrey: Osmosis, Frankreich 2019.
Fuchs, Peter: Digitalität als Mythologem der Moderne, Berlin 2014.
Klein, David: »Aleph/ALEF. On the Relationship of Media and the Fantastic in 

Borges's ›El Aleph‹«, in: Variaciones Borges (2017), S. 23–44.

18 Peter Fuchs: Digitalität als Mythologem der Moderne, Berlin 2014, S. 9.

David Klein

74

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacan, Jacques: »Le stade du miroir comme formateur de la fonction du je, telle 
qu’elle nous est révélée, dans l’expérience psychanalytique«, in: Revue Française de 
Psychanalyse (1949), H. 13, S. 449–455.

Mahler, Andreas: »Narrative Vexiertexte. Paradigmatisches Erzählen als Schreiben 
ohne Ende«, in: Deutsche Vierteljahreszeitschrift für Literaturwissenschaft und Geistes­
geschichte (2011), H. 3, S. 393–410.

__________: »Probleme der Intermedialitätsforschung. Medienbegriff - Interaktion – 
Spannweite«, in: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaften (2012), 
H. 44, S. 239–260.

Mukařovský, Jan: »Standard Language and Poetic Language«, in: Garvin, Paul 
(Hrsg.): A Prague School Reader in Aesthetics, Literary Structure and Style, Washing­
ton 1964, S. 17–30.

Platon: Symposion. Rede des Aristophanes (Der Kugelmensch), in: www.gottwein.de/Gr
ie/plat/symp189c.php (11.05.2023).

Todorov, Tzvetan: Introduction à la littérature fantastique, Paris 1970.
Wilke, Jürgen: Grundzüge der Medien- und Kommunikationsgeschichte, Köln 2008.
Wünsch, Marianne: Die fantastische Literatur der frühen Moderne. Definition, denkge­

schichtlicher Kontext, Strukturen, München 1991.

Das Phantastische als Symptom und Bewältigung medialer Krisen

75

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php
https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php
https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php
https://www.gottwein.de/Grie/plat/symp189c.php


https://doi.org/10.5771/9783988580122-63 - am 20.01.2026, 05:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580122-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	0.
	1.
	2.
	3.
	Literatur- und Quellenverzeichnis

