
Zwischenbetrachtung: Nietzsches Wende

Spätestens mit Veröffentlichung des ersten Bandes 
seines Aphorismenbuchs Menschliches, Allzumensch­
liches im Jahr 1878 wurde allen, die an Nietzsche An­
teil nahmen, deutlich, daß sein Denken sich nicht 
mehr in den Bahnen der frühen Konzeptionen, insbe­
sondere den in der Tragödienschrift formulierten, be­
wegte. An den eigenen Positionen, mit denen er be­
gonnen und sich einem Publikum bekannt gemacht 
hatte, übte er nun Kritik.
In diametraler Entgegensetzung zu den Einsichten 
der Gehurt der Tragödie argumentiert er jetzt für die 
These: „Der wissenschaftliche Mensch ist die Weiter­
entwickelung des künstlerischen.“1 Gegenwärtig zu 
„Anschauungen solcher Zeiten“ zurückkehren zu 
wollen, „wo die Kunst am kräftigsten blühte“, und als 
Folge die Wissenschaft zu hassen, an Götter und Dä­
monen dagegen fast wieder zu glauben, erscheint ihm 
nun nicht mehr vorwärtsweisend, sondern „zurück­
bildend“:2 „Denn die alte Cultur hat ihre Grösse und 
Güte hinter sich und die historische Bildung zwingt 
Einen, zuzugestehen, dass sie nie wieder frisch wer­
den kann; es ist ein unausstehlicher Stumpfsinn oder 
ebenso unleidliche Schwärmerei nöthig, um diess zu 
leugnen. Aber die Menschen können mit Bewusstsein 

1 Menschliches, Allzumenschliches I, § 222; KSA 2, S. 186.
2 Ebd. §159; KSA 2, S. 149.

97

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beschliessen, sich zu einer neuen Cultur fortzuentwik- 
keln, während sie sich früher unbewusst und zufällig 
entwickelten: [...] Diese neue bewusste Cultur tödtet 
die alte, welche, als Ganzes angeschaut, ein unbewuss­
tes Thier- und Pflanzenleben geführt hat; sie tödtet 
auch das Misstrauen gegen den Fortschritt, - er ist 
möglich“5 Die oben konstatierte Differenz zu Hegels 
Überlegungen zum Verhältnis von Kunst und Wissen­
schaft4 hebt sich auf.
Nietzsches Abschied von der „aesthetischen Meta­
physik“ der frühen Schriften, sein Übertritt auf die 
Seite derjenigen, „welche eine Freude daran haben, 
den Knoten der Dinge zu lösen und sein Gewebe auf­
zutrennen“, und nicht - wie „alle Künstler“ - daran, 
„ihn immer wieder neu zu knüpfen und zu verwik- 
keln und so das Begriffene in’s Unbegriffene, womög­
lich Unbegreifliche umzubilden“,5 verlangt nach Er­
klärung. Nietzsche selbst hat ihn mit der Trennung 
von Person und Werk Richard Wagners in Verbin­
dung gebracht,6 und seine Interpreten sind ihm darin 
weitgehend gefolgt.7

3 Ebd. § 24; KSA 2, S. 45.
4 Vgl. § 9.
5 Menschliches, Allzumenschliches II, 1. Vermischte Meinungen 
und Sprüche, § 30; KSA 2, S. 393.
6 Vgl. Ecce Homo, Menschliches, Allzumenschliches, § 2-5; KSA
6, S. 323-327. - Zur Beziehung Nietzsches zu Wagner vgl. Curt 
Paul Janz, Friedrich Nietzsche. Biographie, 3 Bde., München 1981, 
bes. Bd. 1, S. 291 ff.; Dieter Borchmeyer, Das Theater Richard Wag­
ners, Stuttgart 1982, bes. S. 151 ff.; Dietrich Fischer-Dieskau, Wag­
ner und Nietzsche. Der Mystagoge und sein Abtrünniger, Mün­
chen 1979; Martin Gregor-Dellin, Richard Wagner. Sein Leben - 
Sein Werk - Sein Jahrhundert, München 1983, bes. S. 622 ff.
7 Vgl. Mazzino Montinari, Nietzsche und Wagner vor hundert Jah­
ren, in: Ders., Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982, S. 38-55; 

98

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es wäre sicher verfehlt, den Grund für Nietzsches 
Preisgabe des - vor allem über die Philosophie Scho­
penhauers hergestellten - Bündnisses mit Wagner im 
bloß Biographischen zu suchen: der wachsenden Ent­
fremdung zwischen Nietzsche und Wagner seit des­
sen Übersiedlung von Tribschen nach Bayreuth; der 
Enttäuschung Nietzsches über den Verlauf der ersten 
Bayreuther Festspiele. So hat Mazzino Montinari 
ohne Zweifel recht, wenn er in seinem Essay Nietz­
sche und Wagner vor hundert Jahren feststellt: „Nietz­
sches Bruch mit Wagner war eine geistige, eine philo­
sophische Tat, an der jeder biographische Fund vorbei 
erläutert, und seien auch die zutage geförderten Ein­
zelheiten edita, inedita oder gar inaudita“*
Worin aber besteht jene „geistige“, jene „philosophi­
sche Tat“ Nietzsches, durch die er den Boden der Ge­
meinsamkeit mit Wagner, als dessen Propagandist er 
nicht wenigen galt,8 9 verließ? Sie besteht in der Auf­
gabe des Konzepts einer „Metaphysik der Kunst“, 

vgl. Ders., Friedrich Nietzsche. Eine Einführung, Berlin/New 
York 1991, S. 60 ff. Vgl. Volker Gerhardt, Friedrich Nietzsche, Mün­
chen 1992, S. 42—46. Vgl. auch Gianni Vattimos differenzierte Dar­
stellung des Nietzscheschen Neubeginns, in: Gianni Vattimo, Fried­
rich Nietzsche, Stuttgart 1992, S. 29 ff.
8 Mazzino Montinari, Nietzsche und Wagner vor hundert Jahren, 
in: Ders., Nietzsche lesen, a. a. O. S. 45.
9 Paradigmatisch ist, was Gottfried Keller beim Erscheinen der er­
sten der Unzeitgemässen Betrachtungen schrieb: „Nietzsche soll 
ein junger Professor von kaum 26 Jahren sein, Schüler von Ritschi 
in Leipzig und Philologe, den aber eine gewisse Großmannssucht 
treibt, auf anderem Gebiete Aufsehen zu erregen. Sonst nicht un­
begabt, sei er durch Wagner-Schopenhauerei verrannt und treibe in 
Basel mit ein paar Gleichverrannten einen Kultus.“ (An Emil Kuh, 
18. November 1873, in: Gottfried Keller, Gesammelte Briefe, ed. 
Carl Helbling, Bern 1952, Bd. 3, S. 171)

99

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und diese Selbstkritik geht einher mit einer Absage an 
bisher leitend gewesene philosophische Positionen 
Schopenhauers.
Zwar war schon der Nietzsche der Tragödienschrift 
Schopenhauer keineswegs in allen Punkten gefolgt. 
Anders als für Schopenhauer steht für Nietzsche - 
trotz der grundsätzlich pessimistischen Haltung dem 
Leben gegenüber - die Kunst in der Geburt der Tragö­
die gerade nicht im Dienst von Daseinsverneinung 
und Weltverzicht,10 sondern im Gegenteil von positi­
ver Daseinsbewältigung. Doch wie Schopenhauer gilt 
auch Nietzsche die Kunst dort unangefochten als die 
„Blüte des Lebens“,11 als einzig adäquates Medium sei­
ner Deutung und Gestaltung. Erkenntnis demgegen­
über, zumal in methodisch kontrollierter Form als 
Wissenschaft, wird von beiden abgewertet.
Für Schopenhauer ist der Intellekt als Organ des Er­
kennens nur ein besonders raffiniertes, weil dem Be­
wußtsein zumeist verborgenes „Werkzeug“ des Wil­
lens,12 jenes dunklen und blinden Lebenstriebs, dem 
alles Seiende unterworfen ist. So ist auch die Wissen­
schaft als eine Form der Objektivation des Willens 
nach Schopenhauer in dessen unentwegte, ziel- und 
richtungslose Bewegung eingebunden, nicht aber die 
Kunst: „Während die Wissenschaft, dem rast- und be-

10 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 48; 
Sämtliche Werke, a. a. O. Bd. I, S. 327 f.
11 Ebd. § 52; Sämtliche Werke, Bd. 1, S. 371.
12 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 19: 
Vom Primat des Willens im Selbstbewußtsein; Sämtliche Werke, 
Bd. II, S. 291; vgl. auch ebd. S. 259-316. Vgl. zudem: Kap. 15: Un­
vollkommenheiten des Intellekts; ebd. bes. S. 179 f. und: Die Welt 
als Wille und Vorstellung I, § 55; Sämtliche Werke, Bd. I, S. 400-402.

100

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


standlosen Strom vierfach gestalteter Gründe und Fol­
gen nachgehend, bei jedem erreichten Ziel immer wie­
der weitergewiesen wird und nie ein letztes Ziel noch 
völlige Befriedigung finden kann, so wenig als man 
durch Laufen den Punkt erreicht, wo die Wolken den 
Horizont berühren; so ist dagegen die Kunst überall 
am Ziel.“13 Dies gilt deshalb, weil es dem Menschen 
Schopenhauer zufolge in ästhetischer anders als in 
theoretischer Einstellung gelingt, das Objekt seiner 
Betrachtung ruhig vor sich hinzustellen, es dem „Stro­
me des Weltlaufs“ zu entreißen14 und so dem tyranni­
schen Zwang des permanenten und durch keine Be­
friedigung je zu sättigenden Wollens wenigstens auf 
Augenblicke zu entkommen.
Für Nietzsche ist die Kunst - wie oben gezeigt - Theo­
rie und Wissenschaft nicht deshalb überlegen, weil sie 
im Unterschied zu jenen lebensverneinend wirkt, son­
dern umgekehrt: weil sie ihm die bessere Strategie auf 
dem Weg zum Ziel des richtigen Lebens, der Lebens­
bewältigung und des Lebensgenusses, zu bieten 
scheint. In der Argumentation für eine Vorzugsstel­
lung der Kunst sind der junge Nietzsche und Schopen­
hauer vereint, aber die Motive, die beide dabei leiten, 
trennen sie von Anfang an.
Ungefähr ab 1874 jedoch beginnt Nietzsche, die expo­
nierte Stellung, die er der Kunst im Gefüge der „aes- 
thetischen Metaphysik“ der frühen Schriften zugewie­
sen hatte, in Frage zu stellen. Er tut dies in - zunächst 
geheimer - Auseinandersetzung mit Richard Wagner 

13 Ebd. § 36, S. 265.
14 Ebd.

101

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und als offene Kritik an Schopenhauer, die er in Brie­
fen an die Freunde formuliert.
Zu Beginn des Jahres 1874 trägt Nietzsche in eines der 
von ihm ständig geführten Notizhefte Überlegungen 
zu Wagner und dessen Kunstverständnis ein,15 von de­
nen er einige, zumindest an der Oberfläche unverfäng­
liche, später in die als Huldigungsschrift konzipierte 
vierte der Unzeitgemässen Betrachtungen über Ri­
chard Wagner in Bayreuth (1876) einarbeitet. Neben 
decouvrierenden Skizzen zu Person und Charakter 
Wagners, die nicht wenige Argumente der späten 
Streitschriften Der Fall Wagner und Nietzsche contra 
Wagner bereits vorwegnehmen, enthalten Nietzsches 
Aufzeichnungen skeptische Reflexionen über das Pro­
gramm einer mythisch-ästhetisch begründeten Kul­
tur, das er selbst eine Zeit lang verfochten hatte. War 
es in der Antike realisierbar, so scheint es ihm für die 
Gegenwart undurchführbar und der Anspruch, den 
Wagner mit seinen Musikdramen verbindet, lächer­
lich: „Es liegt etwas Komisches darin: Wagner kann 
die Deutschen nicht überreden, das Theater ernst zu 
nehmen. Sie bleiben kalt und gemüthlich - er ereifert 
sich, als ob das Heil der Deutschen davon abhienge. 
Jetzt zumal glauben die Deutschen ernsthafter be­
schäftigt zu sein und es kommt ihnen wie eine lustige 
Schwärmerei vor, dass Jemand der Kunst so feierlich 
sich zuwendet.“16 Nietzsche beschließt das Fragment 
mit der Quintessenz: „Hauptsache: die Bedeutung 

15 Vgl. Nachlaß 32 [8]-[61], Anfang 1874 - Frühjahr 1874; KSA 7, 
S. 756-775.
16 Nachlaß 32 [28], Anfang 1874 - Frühjahr 1874; ebd. S. 763.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kunst, wie sie Wagner hat, passt nicht in unsre ge­
sellschaftlichen und arbeitenden Verhältnisse.“17
Damit ist angedeutet, worauf Nietzsches Kritik an 
Wagners Ästhetik, die mindestens zu gleichen Teilen 
auch Selbstkritik ist, wesentlich zielt: Kunst im Ver­
ständnis Wagners bedeute „Flucht“ aus der modernen 
Welt, nicht ihre Rettung. Sie negiere dieselbe und wir­
ke „indirekt quietistisch“. Diese Tendenz erklärt für 
Nietzsche auch „das Bündniss Wagner’s und Schopen- 
hauer’s“. Allein „um seiner Kunst eine Stätte in dieser 
Welt zu bereiten“, sähen wir Wagner tätig, aber, so 
Nietzsche: „was geht uns ein Tannhäuser Lohengrin 
Tristan Siegfried an!“18
Auch die von Wagner mit Begeisterung aufgenomme­
ne,19 gleichwohl mit hintergründiger - von ihm aber 
nicht bemerkter - Kritik durchsetzte Huldigung Ri­
chard Wagner in Bayreuth artikuliert an einigen Stel­
len Nietzsches Rücknahme eines ästhetischen Absolu­
tismus. So schreibt er dort: „Die Kunst ist freilich kei­
ne Lehrerin und Erzieherin für das unmittelbare Han­
deln; der Künstler ist nie in diesem Verstände ein Er­
zieher und Rathgeber; die Objecte, welche die tragi­
schen Helden erstreben, sind nicht ohne Weiteres die 

17 Ebd.
18 Nachlaß 32 [44], Anfang 1874 - Frühjahr 1874; ebd. S. 767.
19 Nietzsche, der die Schrift aufgrund der latenten Zweifel an Wag­
ner und dessen Unternehmen im Juli 1776, kurz vor Beginn der er­
sten Bayreuther Festspiele, mit gemischten Gefühlen an ihn gesandt 
hatte, erhielt postwendend ein Telegramm Wagners mit folgendem 
Wortlaut: „Freund! Ihr Buch ist ungeheuer! - Wo haben Sie nur die 
Erfahrung von mir her? - Kommen Sie nun bald und gewöhnen Sie 
sich durch die Proben an die Eindrücke!“ (In: Friedrich Nietzsche, 
Briefwechsel. Kritische Gesamtausgabe, edd. G. Colli und M. Mon­
tinari, Berlin 1975 ff. [künftig zitiert als: KGB], Bd. II 6, S. 362.)

103

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstrebenswerthen Dinge an sich. Wie im Traume ist 
die Schätzung der Dinge, so lange wir uns im Banne 
der Kunst festgehalten fühlen, verändert: was wir wäh­
renddem für so erstrebenswerth halten, dass wir dem 
tragischen Helden beistimmen, wenn er lieber den 
Tod erwählt, als dass er darauf verzichtete - das ist für 
das wirkliche Leben selten von gleichem Werthe und 
gleicher Thatkraft würdig: dafür ist eben die Kunst 
die Thätigkeit des Ausruhenden. Die Kämpfe, welche 
sie zeigt, sind Vereinfachungen der wirklichen Kämp­
fe des Lebens; ihre Probleme sind Abkürzungen der 
unendlich verwickelten Rechnung des menschlichen 
Handelns und Wollens.“20 Zwar betont Nietzsche an­
schließend die „Grösse und Unentbehrlichkeit der 
Kunst“, die darin liege, daß sie „den Schein einer einfa­
cheren Welt, einer kürzeren Lösung der Lebens-Räth- 
sel“ errege, den man sowenig entbehren könne wie 
den Schlaf.21 Doch als Alternative zur Rationalität in 
der Tradition des Sokrates, zum Anspruch auf ver­
nunftgeleitete Selbstbestimmung wie noch in der Ge­
burt der Tragödie, kommt die Kunst für Nietzsche 
ernsthaft nicht mehr in Frage. Ein Indiz dafür ist nicht 
zuletzt, daß er sie mit der „Thätigkeit des Ausruhen­
den“ in Verbindung bringt - eine Assoziation, die er 
zur Zeit der Abfassung der Tragödienschrift von sich 
gewiesen hätte.
Seine Freunde überrascht Nietzsche unterdessen, gut 
ein Jahr vor Erscheinen von Menschliches, Allzu­
menschliches, mit Absagen an die Philosophie Scho­
penhauers, die er selbst ihnen dereinst nahegebracht 

20 Richard Wagner in Bayreuth, § 4; KSA 1, S. 452.
21 Ebd.

104

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hatte. Paul Deussen, wie Nietzsche Absolvent von 
Schulpforta, Philosophiehistoriker und Indologe, er­
hält in Erwiderung auf die Zusendung seines Schopen­
hauer verpflichteten Buchs Die Elemente der Meta­
physik folgende Zeilen Nietzsches: „Ich, ganz persön­
lich, beklage eins sehr: dass ich nicht eine Reihe Jahre 
früher ein solches Buch, wie das Deine, empfangen ha­
be! Um wie viel dankbarer wäre ich Dir da gewesen! 
So aber, wie nun die menschlichen Gedanken ihren 
Lauf gehen, dient mir seltsamerweise Dein Buch als 
eine glückliche Ansammlung alles dessen, was ich 
nicht mehr für wahr halte. [...] Schon als ich meine 
kleine Schrift über Schopenhauer schrieb, hielt ich 
von allen dogmatischen Puncten fast nichts mehr fest; 
glaube aber jetzt noch wie damals, dass es einstweilen 
höchst wesentlich ist, durch Schopenhauer hindurch 
zu gehen und ihn als Erzieher zu benutzen. Nur glau­
be ich nicht mehr, dass er zur Schopenhauerschen Phi­
losophie erziehen soll“22 sehr Nietzsche als unbe­
dingter Anhänger Schopenhauers galt und wie kraß 
der noch nicht publik gewordene philosophische Neu­
beginn Nietzsches wirken würde, zeigt die entsetzte 
Antwort Deussens: „Aber was ist das? - Du hältst 
nicht mehr zu Schopenhauer [...] das ist nicht begreif­
lich, nicht möglich. - Hier sage ich: Nietzsche muß 
umkehren!“23
Auch der erstaunten Cosima Wagner24 gesteht Nietz­
sche Ende 1876 in einem bedeutenden Brief, den Mon­

22 An Paul Deussen, Anfang August 1877; in: Friedrich Nietzsche, 
Sämtliche Briefe, Kritische Studienausgabe (künftig zitiert als: 
KSB), Bd. 5, S. 264 f.
23 Deussen an Nietzsche, 14. Oktober 1877; KGB II 6, S. 729.
24 Vgl. KGB II 6, S. 472.

105

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tinari in seinem Aufsatz über Nietzsche und Wagner 
vor hundert Jahren ausführlich behandelt,25 eine „fast 
plötzlich ins Bewußtsein getretene Differenz mit 
Schopenhauers Lehre“: „Ich stehe fast in allen allge­
meinen Sätzen nicht auf seiner Seite; schon als ich 
über Schopenhauer schrieb, merkte ich, daß ich über 
alles Dogmatische daran hinweg sei; mir lag alles am 
Menschen. In der Zwischenzeit ist meine ,Vernunft* 
sehr thätig gewesen - damit ist denn das Leben wieder 
um einen Grad schwieriger, die Last größer gewor­
den!“26
In welchen Punkten aber, in denen er zuvor mit ihm 
übereinstimmte, widerspricht Nietzsche Schopen­
hauer nun, derweil seine „Vernunft“ ihn in neue Bah­
nen gelenkt hatte? Es sind dies meines Erachtens vor 
allem drei Punkte:
Nicht mehr ist die Kunst für Nietzsche uneinge­
schränkt die „Blüte des Lebens“27 - eine Bewertung, 
die Nietzsche mit Schopenhauer geteilt hatte, wenn­
gleich die Kunst bei Nietzsche nie im Blick auf eine Le­
bensverneinung ihren Rang erhalten hatte und bei 
Schopenhauer selbst durch die Religion in Gestalt der 
Büßer und Heiligen noch überboten wurde.28 Gegen 
Schopenhauer gerichtet, der die Kunst als beglücken­
den „Trost“29 in der schlechtesten aller Welten30 be­

25 Vgl. Mazzino Montinari, Nietzsche lesen, a. a. O. S. 38-43.
26 An Cosima Wagner in Bayreuth, 19. Dezember 1876; KSB 5, S. 
210.
27 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 52;
Sämtliche Werke, Bd. I, S. 371.
28 Vgl. ebd. § 52, S. 372 und § 68, S. 530-532.
29 Vgl. ebd. § 52, § 71, S. 372, 558 et passim.
30 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 46: Von der Nich­
tigkeit und dem Leiden; Sämtliche Werke, Bd. II, S. 747.

106

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greift, und auch gegen die eigene frühe Philosophie 
schreibt Nietzsche 1877 in einem nachgelassenen 
Fragment: „Auch Wein, auch Kunst (Feste) gehört zu 
diesen Tröstungen. Weg! Verein gegen geistige Geträn­
ke sehr zu Diensten der Freigeister."31 Die „Freigei­
ster" bedürfen keines Palliativs, als welches Nietzsche 
die Kunst nun erscheint, sondern sie setzen ihr Leben 
auf die vorurteilslose, keinem Herkommen verbunde­
ne „Wahrheitsforschung":32 ja die je eigene Existenz 
gerät ihnen zum Experiment im Dienste der Erkennt­
nis.33 Damit aber bietet Nietzsche gegen den frühen 
Versuch der „aesthetischen Metapysik" ein im Grun­
de durch und durch sokratisches Programm auf. Wie 
wir sehen werden, beschäftigt ihn dabei insbesondere 
die auf vernünftiger Selbstbestimmung beruhende 
Selbstgesetzgebung des „freien Geistes", die Autono­
mie des Subjekts.
Deshalb wird ein Zweites an Schopenhauers Lehre 
Nietzsche im Zuge des Entwurfs einer neuen philoso­
phischen Position problematisch. Schopenhauers Phi­
losophie ist in ihrem Kern Willensmetaphysik: er er­
hebt den Anspruch, die Welt in allen ihren Repräsenta­
tionen auf einen sie substantiell bestimmenden Grund 
reduzieren zu können, den er Wille, oder genauer: Wil­
le zum Leben nennt.34 Wenn alles ein- und derselbe 
Wille ist, obzwar manifestiert in voneinander verschie­
denen Einzelerscheinungen, alles dasselbe sinnlose, 

31 Nachlaß 22[13], Frühling-Sommer 1877; KSA 8, S. 381.
32 Menschliches, Allzumenschliches I, § 225; KSA 2, S. 190.
33 Vgl. ebd. § 292; KSA 2, S. 235 f.
34 Vgl. z. B. Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 21; Sämtliche 
Werke, Bd. I, S. 169 f. Zu Schopenhauers Identifizierung von Wille 
und „Wille zum Leben“ vgl. ebd. § 54, S. 380.

107

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf kein letztes Ziel gerichtete,35 sich ewig perpetuie- 
rende, weil nie erfüllte Streben ist, so hat in diesem 
Denken weder der Gedanke der Individualität noch 
die Vorstellung der Geschichte Platz. Denn hat der 
Mensch auch allem Nichtmenschlichen die Beson­
derheit voraus, daß er mit Vernunft begabt und des­
halb in ihm allein der Wille sich selbst durchsichtig ist, 
so ist er Schopenhauer zufolge dennoch in dessen 
ebenso unersättliches wie monotones und ungerichte­
tes Treiben unlösbar eingebunden: „jedesmal, daß ein 
Mensch gezeugt und geboren worden, ist die Uhr des 
Menschenlebens aufs neue aufgezogen, um jetzt ihr 
schon zahllose Male abgespieltes Leierstück abermals 
zu wiederholen, Satz vor Satz und Takt vor Takt, mit 
unbedeutenden Variationen.“36
Während für Schopenhauer ein Individuum - also das­
jenige, das nicht auf ein Allgemeines reduzierbar ist, 
sondern Eigenschaften hat, die es mit keinem anderen 
teilt - strenggenommen nicht existiert, obgleich er die­
sen Begriff oft im Munde führt, avanciert für Nietz­
sche menschliche Subjektivität als Individualität zum 
ausgezeichneten Thema der Philosophie. „Ich glau­
be“, schreibt er in Menschliches, Allzumenschliches,37 
„dass Jeder über jedes Ding, über welches Meinungen 
möglich sind, eine eigene Meinung haben muss, weil 
er selber ein eigenes, nur einmaliges Ding ist, das zu al­
len anderen Dingen eine neue, nie dagewesene Stel­
lung einnimmt.“
Schopenhauers Philosophie des Willens ist mit Nietz­

35 VgLebd. §29, S. 238-241.
36 Ebd. §58, S. 441.
37 Menschliches Allzumenschliches I, § 286; KSA 2, S. 233.

108

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sches Entwurf einer Theorie des selbstbestimmten In­
dividuums nicht vereinbar: „Ist der Freigeist auf der 
Höhe an gelangt“, so Nietzsche 1876 in einem nachge­
lassenen Fragment, „so sind alle Motive des Willens 
an ihm nicht mehr wirksam, selbst wenn sein Wille 
noch anbeissen möchte: er kann es nicht mehr, denn er 
hat alle Zähne verloren.“38 In einem ebenfalls aus dem 
Nachlaß veröffentlichten Textstück aus demselben 
Zeitraum findet sich Nietzsches Forderung nach 
„Herstellung des Individuums, um dann wirklich zu 
wissen, was es verlangt!“39
Der dritte wichtige Punkt, in dem Nietzsche sich von 
Schopenhauer lossagt, besteht in der Absage an die 
Metaphysik,40 als die Schopenhauer selbst seine Philo­
sophie versteht.41
Was Metaphysik eigentlich ist, darüber existiert, ob­
gleich viele sich im - modischen - Bekenntnis ihrer 
Ablehnung einig sind, bis heute keine verbindliche 
Definition. Ludger Oeing-Hanhoff leitet den Artikel 
„Metaphysik“ des Historischen Wörterbuchs der Phi­
losophie mit einem Zitat ein, das dem gleichnamigen 
Artikel der Encyclopaedia of Philosophy entnommen 
ist: „Fast alles in Sachen Metaphysik ist“ - so erkläre 
W. H. Walsh, sein Verfasser - „kontrovers, und es ist 
daher nicht überraschend, daß es unter denen, die sich 
selbst Metaphysiker nennen, wenig Übereinstim­

38 Nachlaß 18[8], September 1876; KSA 8, S. 316.
39 Nachlaß 17 [27], Sommer 1876; ebd. S. 301.
40 Vgl. hierzu: Volker Gerhardt, Von der ästhetischen Metaphysik 
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien, Bd. 13 (1984) S. 
374-393, bes. 379-381.
41 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 23, Kap. 47; 
Sämtliche Werke, Bd. II, S. 378, 770.

109

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung darüber gibt, was genau es ist, worum es ihnen 
geht.“42
In seiner Preisschrift von 1791 bestimmt Kant Meta­
physik vom Wortsinn ausgehend wie folgt: „Der alte 
Name dieser Wissenschaft perä tu (puoiKä giebt 
schon eine Anzeige auf die Gattung von Erkenntniß, 
worauf die Absicht mit derselben gerichtet war. Man 
will vermittelst ihrer über alle Gegenstände möglicher 
Erfahrung {trans physicam) hinausgehen, um, wo 
möglich, das zu erkennen, was schlechterdings kein 
Gegenstand derselben seyn kann, und die Definition 
der Metaphysik, nach der Absicht, die den Grund der 
Bewerbung um eine dergleichen Wissenschaft ent­
hält, würde also seyn: Sie ist eine Wissenschaft, vom 
Erkenntnisse des Sinnlichen zu dem des Übersinnli­
chen fortzuschreiten [...]. Weil dieses nun nicht durch 
empirische Erkenntnißgründe geschehen kann, so 
wird die Metaphysik Prinzipien a priori enthalten 
und, obgleich die Mathematik deren auch hat, gleich­
wohl aber immer nur solche, welche auf Gegenstände 
möglicher sinnlichen Anschauung gehen, mit der man 
aber zum Übersinnlichen nicht hinaus kommen kann, 
so wird die Metaphysik doch von ihr dadurch unter­
schieden, daß sie als eine philosophische Wissen­
schaft, die ein Inbegriff der Vernunfterkenntniß aus 
Begriffen a priori ist (ohne die Construktion dersel­
ben), ausgezeichnet wird.“43 Für Kant ist Metaphysik 
allein als kritische, als Transzendentalphilosophie 

42 Art. „Metaphysik“, Historisches Wörterbuch der Philosophie, 
Bd. 5, edd. Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Darmstadt 1980, 
Sp. 1186.
43 Preisschrift über die Fortschritte der Metaphysik, Akademie- 
Ausgabe, Bd. XX, S. 316 f.

110

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglich. Das heißt: Zwar ist das Ziel auch der kriti­
schen Metaphysik Erkenntnis von Nichtempirischem 
aus Begriffen apriori; Doch gerade nicht um bloße Be­
griffsdichtung ist es ihr zu tun: um die Verknüpfung 
von Sätzen zu Gedankengebäuden, die - obgleich in 
sich widerspruchsfrei konstruiert - durch Erfahrung 
prinzipiell weder zu beweisen noch zu widerlegen 
sind. Dagegen sagt Kant: „Mein Platz ist das fruchtba­
re Bathos der Erfahrung",44 45 und er meint damit die Tie­
fe nichtempirischer Subjektivität, die allem Empiri­
schen, als das menschliches Leben in seiner Welt ein­
zig sich zeigt,, je zugrunde liegt.
Immer zielt Metaphysik auf das Ganze von Selbst und 
Welt. Denn sie unternimmt es, von bestimmten Prinzi­
pien her - Gott, Sein, transzendentale Subjektivität - 
die Welt und den Menschen in ihrem grundsätzlichen 
und noch diesseits aller Empirie zu verortenden Zu­
sammenhang zu erschließen. Nietzsches Kritik an der 
Metaphysik Schopenhauers richtet sich vornehmlich 
gegen diesen Ausgriff aufs Ganze, der auch sie trägt: 
gegen die Forderung, Metaphysik habe die „richtige 
Erklärung der Erfahrung im ganzen“ die „Entziffe­
rung" jener „Geheimschrift", der „das Ganze der Er­
fahrung" gleiche, zu leisten,46 und ebenso gegen den 

44 Kant, Prolegomena, Anhang: Probe eines Unheils über die Kri­
tik, das vor der Untersuchung vorhergeht, Akademie-Ausgabe, Bd. 
IV, S. 373 (Anm.).
45 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 17: 
Uber das metaphysische Bedürfnis; Sämtliche Werke, Bd. II, S. 234 
(Hervorhebung von mir).
46 Ebd. S. 236; Hervorhebung von mir. Vgl. auch ebd. S. 238-240. 
Vgl. zusätzlich Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der 
Moral, § 1; Sämtliche Werke, Bd. III, S. 634 f.; Paralipomena, § 21; 
Sämtliche Werke, Bd. V, S. 27 f.

111

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch Schopenhauers, genau dieser Aufgabe mit 
seinem Gedanken eines Weltwillens nachgekommen 
zu sein. In Anspielung auf das in der Tat problemati­
sche Verfahren, mit dem Schopenhauer diesen Welt­
willen nachgewiesen zu haben glaubt - „als Gefühl“ 
besäßen wir die Erkenntnis, daß das Wesen der Vor­
stellung, die wir je selbst sind, inwendig Wille ist,47 
und alles andere unserer selbst begriffen wir dann in 
Analogie zu unserem Selbstverständnis48 - schreibt 
Nietzsche: „Schopenhauer hat leider in dem Begriff 
„intuitive Erkenntniss“ die schlimmste Mystik einge­
schmuggelt, als ob man vermöge derselben einen un­
mittelbaren Blick auf das Wesen der Welt, gleichsam 
durch ein Loch im Mantel der Erscheinung hätte und 
als ob es bevorzugte Menschen gäbe, welche, ohne die 
Mühsal und Strenge der Wissenschaft, vermöge eines 
wunderbaren Seherauges etwas Endgültiges und Ent­
scheidendes über die Welt mitzutheilen vermöch­
ten.“49
Die Welt läßt sich nach Nietzsche nicht so ohne weite­
res auf den einen Begriff bringen, es gibt sie nur als im 
Subjekt perspektivisch gebrochene, als individuelle. 
Die Idee der Metaphysik als Theorie vom Ganzen 
wird fragwürdig. Schopenhauer, so muß es Nietzsche 
deshalb erscheinen, „concipirt die Welt als einen un­
geheuren Menschen“.50 Metaphysiker wie Schopen­

47 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 21; Sämtliche Werke, 
Bd. I, S. 169; vgl. auch Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 
18; Sämtliche Werke, Bd. II, S. 253.
48 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 19, § 21; Sämtliche 
Werke, Bd. I, S. 164, 169 f.
49 Nachlaß 23[173], Ende 1876 - Sommer 1877; KSA 8, S. 467.
50 Nachlaß 23[27], Ende 1876 - Sommer 1877; ebd., S. 413.

112

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hauer versuchten ein „Weltbild“ zu zeichnen: „nur ist 
Schade, daß es die Welt in einen Menschen verwan­
delt: man möchte sagen, die Welt ist Schopenhauer im 
Großen.“ Das eben sei nicht wahr.51
Nietzsche zielt mit seinem durch Menschliches, Allzu­
menschliches markierten Neubeginn, den er auch aus­
drücklich als einen solchen deklariert,52 auf eine Theo­
rie des „freien Geistes“: des Subjekts und seiner Selbst­
gesetzgebung, seiner Autonomie. In den frühen 
Schriften hatte er, wie gezeigt, gegen das Konzept ver­
nünftiger Selbstbestimmung des einzelnen als Funda­
ment des gelungenen Lebens argumentiert und gegen 
Sokrates als dessen Verfechter. Stattdessen hatte er, ins­
besondere in der Geburt der Tragödie, auf den ge­
schlossenen Raum einer exklusiv ästhetisch begründe­
ten Kultur, die ein „mit Mythen umstellter Horizont“ 
zur Einheit abschließe,53 gesetzt.
Spannend ist, daß die früh verworfene Position 
Nietzsche gleichsam ein zweites Mal herausfordert: 
freilich den veränderten theoretischen Voraussetzun­
gen entsprechend in positiver und konstruktiver Wei­
se. Die Auseinandersetzung, in die er mit seinem 
neuen Versuch eintritt, ist nicht eine wieder aufge­
nommene mit Sokrates, wenngleich Nietzsches 
Selbstkritik sich auch in einem nunmehr wohlwollen­
den, von unverkennbarer Sympathie getragenen So­

51 Ebd.
52 „Lesern meiner früheren Schriften will ich ausdrücklich erklä­
ren, daß ich die metaphysisch-künstlerischen Ansichten, welche 
jene im Wesentlichen beherrschen, aufgegeben habe: sie sind ange­
nehm, aber unhaltbar.“ (Nachlaß 23[159], Ende 1876 - Sommer 
1877; KSA 8, S. 463)
53 Die Geburt der Tragödie, § 23; KSA 1, S. 145.

113

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kratesbild spiegelt.54 Es ist vielmehr Kant, von dem 
Hegel sagt, daß er zum Standpunkt des Sokrates zu­
rückkehre,55 und seine Philosophie der Autonomie 
des Subjekts, an die Nietzsche von der Sache her an­
knüpft. Trotz der zum Teil polemischen Attacken ge­
gen Kant,56 die jedem Leser Nietzsches in Erinne­
rung sein werden, gibt es doch eine Fülle von Texten, 
die Nietzsche im produktiven Gespräch mit Kant zei­
gen: sei es, daß dieser explizit als Angesprochener 
präsent ist, sei es, daß er implizit und quasi im Hinter­
grund gegenwärtig ist.
Nietzsche radikalisiert die Position Kants, insofern 
ihm die von Kant hergestellte Verknüpfung von Auto­
nomie und Moralität nicht mehr selbstverständlich 
ist. Er fragt, wohin der Mensch in seinem Anspruch 
auf Selbstbestimmung, die ihm von niemandem und 
nichts abzunehmen ist, unterwegs ist und wie weit sie 
ihn trägt. Daß Nietzsche Subjektivität in ihren äußer­
sten Möglichkeiten denkt, ist nicht zuletzt die Über­
zeugung Heideggers.57 Ihn freilich bestärken Nietz­
sches Überlegungen, das Vertrauen auf das Subjekt 
und seine Fähigkeit, mit sich selbst auf gebührende 
Weise umzugehen, preis- und aufzugeben zugunsten 
seiner Überantwortung an ein Außersubjektives, 
Nichtverfügbares, Göttliches: an das „Sein“. Sehen 

54 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 361, 437; ebd. II.2, 
Der Wanderer und sein Schatten, § 6, 72, 86; KSA 2, S. 255,284, 543, 
584 f., 591 f.
55 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, 
Theorie-Werkausgabe, Bd. 20, S. 329.
56 Vgl. nur Der Antichrist, § 11; KSA 6, S. 177 f.
57 Vgl. Martin Heidegger, Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. 2, S. 26 
ff., 103 ff., 382, 387, 393, 395.

114

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir im folgenden, ob der von Heidegger postulierte 
„Schritt zurück“ in einen „anderen Anfang“58 tatsäch­
lich unausweichlich ist.

58 Vgl. ebd. S. 23, 29.

115

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996720-97 - am 17.01.2026, 14:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

