Zwischenbetrachtung: Nietzsches Wende

Spitestens mit Veroffentlichung des ersten Bandes
seines Aphorismenbuchs Menschliches, Allzumensch-
liches im Jahr 1878 wurde allen, die an Nietzsche An-
teil nahmen, deutlich, daff sein Denken sich nicht
mehr in den Bahnen der frithen Konzeptionen, insbe-
sondere den in der Tragddienschrift formulierten, be-
wegte. An den eigenen Positionen, mit denen er be-
gonnen und sich einem Publikum bekannt gemacht
hatte, iibte er nun Kritik.

In diametraler Entgegensetzung zu den Einsichten
der Geburt der Tragodie argumentiert er jetzt fir die
These: ,,Der wissenschaftliche Mensch ist die Weiter-
entwickelung des kiinstlerischen.“! Gegenwirtig zu
»Anschauungen solcher Zeiten“ zuriickkehren zu
wollen, ,,wo die Kunst am kraftigsten blithte“, und als
Folge die Wissenschaft zu hassen, an Gotter und Di-
monen dagegen fast wieder zu glauben, erscheint ihm
nun nicht mehr vorwirtsweisend, sondern ,,zuriick-
bildend“:2 ,Denn die alte Cultur hat ihre Grosse und
Giite hinter sich und die historische Bildung zwingt
Einen, zuzugestehen, dass sie nie wieder frisch wer-
den kann; es ist ein unausstehlicher Stumpfsinn oder
ebenso unleidliche Schwirmerei nothig, um diess zu
leugnen. Aber die Menschen konnen mit Bewusstsein

1 Menschliches, Allzumenschliches I, § 222; KSA 2, S. 186.
2 Ebd. § 159% KSA 2, S. 149.

97

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anschaulichen Material seinen adiquaten Ausdruck
gefunden und in seiner Plastizitat sich gezeigt habe.
Die Welt in dieser Weise, die ,,dem Sinnlichen so ver-
wandt und freundlich ist, auszulegen, aber ist Hegel
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver-
wehrt.”® Die in der Geburt der Tragodie proklamierte
und am Vorbild der frithen Griechen orientierte ,aes-
thetische Metaphysik“7 Nietzsches nun stellt mensch-
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt,
genau in jenen Formen dar, die fir Hegel lingst durch
den Begriff iberwunden sind: in ,,adiquaten Beispie-
len“, in ,konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige
auflerliche Umstinde nicht fehlen diirfen®.®

Einleuchtend ist, daff eine auf die Mittel des Begriffs
verzichtende ,aesthetische Metaphysik“, wie sie
Nietzsche vorschwebt,® iiberhaupt keinen Bedarf
mehr fiir den Anspruch auf Begriindbarkeit mensch-
lichen Tuns sieht. So mufl Sokrates, der sich unablis-
sig um sie bemiiht, Nietzsche als ,,despotische(r) Logi-
ker“® erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin-
den geben kann. Der frithe Nietzsche wiirde deshalb
fur sich reklamieren, Hegel, fir den die Erkenntnis

diagnostizieren, vor der die Kunst schliefllich kapitulieren mufi.
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelost
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).

78 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, a.a. O. S. 23 f.

79 Die Geburt der Tragddie, § 5; KSA 1, S. 43.

80 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 63.

81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der isthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragodie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es wire sicher verfehlt, den Grund fiir Nietzsches
Preisgabe des — vor allem tiber die Philosophie Scho-
penhauers hergestellten — Biindnisses mit Wagner im
blof Biographischen zu suchen: der wachsenden Ent-
fremdung zwischen Nietzsche und Wagner seit des-
sen Ubersiedlung von Tribschen nach Bayreuth; der
Enttduschung Nietzsches tiber den Verlauf der ersten
Bayreuther Festspiele. So hat Mazzino Montinari
ohne Zweifel recht, wenn er in seinem Essay Nietz-
sche und Wagner vor hundert Jahren feststellt: ,Nietz-
sches Bruch mit Wagner war eine geistige, eine philo-
sophische Tat, an der jeder biographische Fund vorbei
erldutert, und seien auch die zutage geforderten Ein-
zelheiten edita, inedita oder gar inaudita.“®

Worin aber besteht jene ,geistige”, jene ,,philosophi-
sche Tat“ Nietzsches, durch die er den Boden der Ge-
meinsamkeit mit Wagner, als dessen Propagandist er
nicht wenigen galt,” verlief? Sie besteht in der Auf-
gabe des Konzepts einer ,Metaphysik der Kunst®,

vgl. Ders., Friedrich Nietzsche. Eine Einfiihrung, Berlin/New
York 1991, S. 60 {f. Vgl. Volker Gerhardt, Friedrich Nietzsche, Miin-
chen 1992, S. 42—46. Vgl. auch Gianni Vattimos differenzierte Dar-
stellung des Nietzscheschen Neubeginns, in: Gianni Vattimo, Fried-
rich Nietzsche, Stuttgart 1992, S. 29 ff.

8 Mazzino Montinari, Nietzsche und Wagner vor hundert Jahren,
in: Ders., Nietzsche lesen, a.a. O. S. 45.

9 Paradigmatisch ist, was Gottfried Keller beim Erscheinen der er-
sten der Unzeitgemdssen Betrachtungen schrieb: ,Nietzsche soll
ein junger Professor von kaum 26 Jahren sein, Schiiler von Ritschl
in Leipzig und Philologe, den aber eine gewisse Groffmannssucht
treibt, auf anderem Gebiete Aufsehen zu erregen. Sonst nicht un-
begabt, sei er durch Wagner-Schopenhauerei verrannt und treibe in
Basel mit ein paar Gleichverrannten einen Kultus.“ (An Emil Kuh,
18. November 1873, in: Gottfried Keller, Gesammelte Briefe, ed.
Carl Helbling, Bern 1952, Bd. 3, S. 171)

99

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und diese Selbstkritik geht einher mit einer Absage an
bisher leitend gewesene philosophische Positionen
Schopenhauers.

Zwar war schon der Nietzsche der Tragodienschrift
Schopenhauer keineswegs in allen Punkten gefolgt.
Anders als fiir Schopenhauer steht fiir Nietzsche —
trotz der grundsitzlich pessimistischen Haltung dem
Leben gegentiber — die Kunst in der Geburt der Trago-
die gerade nicht im Dienst von Daseinsverneinung
und Weltverzicht,'® sondern im Gegenteil von positi-
ver Daseinsbewiltigung. Doch wie Schopenhauer gilt
auch Nietzsche die Kunst dort unangefochten als die
»Bliite des Lebens®,! als einzig adiquates Medium sei-
ner Deutung und Gestaltung. Erkenntnis demgegen-
iber, zumal in methodisch kontrollierter Form als
Wissenschaft, wird von beiden abgewertet.

Fir Schopenhauer ist der Intellekt als Organ des Er-
kennens nur ein besonders raffiniertes, weil dem Be-
wufltsein zumeist verborgenes , Werkzeug“ des Wil-
lens,'? jenes dunklen und blinden Lebenstriebs, dem
alles Seiende unterworfen ist. So ist auch die Wissen-
schaft als eine Form der Objektivation des Willens
nach Schopenhauer in dessen unentwegte, ziel- und
richtungslose Bewegung eingebunden, nicht aber die
Kunst: ,,Wihrend die Wissenschaft, dem rast- und be-

10 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 48;
Samtliche Werke, a.a. O. Bd. I, S. 327 {.

11 Ebd. § 52; Samtliche Werke, Bd. 1, S. 371.

12 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 19:
Vom Primat des Willens im Selbstbewufitsein; Simtliche Werke,
Bd. II, S. 291; vgl. auch ebd. S. 259-316. Vgl. zudem: Kap. 15: Un-
vollkommenheiten des Intellekts; ebd. bes. S. 179 f. und: Die Welt
als Wille und Vorstellung I, § 55; Samtliche Werke, Bd. I, S. 400—402.

100

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standlosen Strom vierfach gestalteter Griinde und Fol-
gen nachgehend, bei jedem erreichten Ziel immer wie-
der weitergewiesen wird und nie ein letztes Ziel noch
vollige Befriedigung finden kann, so wenig als man
durch Laufen den Punkt erreicht, wo die Wolken den
Horizont beriihren; so ist dagegen die Kunst tiberall
am Ziel.“® Dies gilt deshalb, weil es dem Menschen
Schopenhauer zufolge in idsthetischer anders als in
theoretischer Einstellung gelingt, das Objekt seiner
Betrachtung ruhig vor sich hinzustellen, es dem ,,Stro-
me des Weltlaufs“ zu entreiffen'* und so dem tyranni-
schen Zwang des permanenten und durch keine Be-
friedigung je zu sattigenden Wollens wenigstens auf
Augenblicke zu entkommen.

Fir Nietzsche ist die Kunst — wie oben gezeigt — Theo-
rie und Wissenschaft nicht deshalb tberlegen, weil sie
im Unterschied zu jenen lebensverneinend wirkt, son-
dern umgekehrt: weil sie ihm die bessere Strategie auf
dem Weg zum Ziel des richtigen Lebens, der Lebens-
bewiltigung und des Lebensgenusses, zu bieten
scheint. In der Argumentation fiir eine Vorzugsstel-
lung der Kunst sind der junge Nietzsche und Schopen-
hauer vereint, aber die Motive, die beide dabei leiten,
trennen sie von Anfang an.

Ungefihr ab 1874 jedoch beginnt Nietzsche, die expo-
nierte Stellung, die er der Kunst im Gefiige der ,aes-
thetischen Metaphysik“ der frithen Schriften zugewie-
sen hatte, in Frage zu stellen. Er tut dies in — zunichst
geheimer — Auseinandersetzung mit Richard Wagner

13 Ebd. § 36, S. 265.
14 Ebd.

101

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und als offene Kritik an Schopenhauer, die er in Brie-
fen an die Freunde formuliert.

Zu Beginn des Jahres 1874 tragt Nietzsche in eines der
von ihm stindig gefiihrten Notizhefte Uberlegungen
zu Wagner und dessen Kunstverstindnis ein,' von de-
nen er einige, zumindest an der Oberfliche unverfing-
liche, spater in die als Huldigungsschrift konzipierte
vierte der Unzeitgemdssen Betrachtungen iuber Ri-
chard Wagner in Bayreuth (1876) einarbeitet. Neben
decouvrierenden Skizzen zu Person und Charakter
Wagners, die nicht wenige Argumente der spiten
Streitschriften Der Fall Wagner und Nietzsche contra
Wagner bereits vorwegnehmen, enthalten Nietzsches
Aufzeichnungen skeptische Reflexionen tiber das Pro-
gramm einer mythisch-dsthetisch begriindeten Kul-
tur, das er selbst eine Zeit lang verfochten hatte. War
es in der Antike realisierbar, so scheint es ihm fiir die
Gegenwart undurchfithrbar und der Anspruch, den
Wagner mit seinen Musikdramen verbindet, licher-
lich: ,Es liegt etwas Komisches darin: Wagner kann
die Deutschen nicht iiberreden, das Theater ernst zu
nehmen. Sie bleiben kalt und gemiithlich — er ereifert
sich, als ob das Heil der Deutschen davon abhienge.
Jetzt zumal glauben die Deutschen ernsthafter be-
schiftigt zu sein und es kommt ihnen wie eine lustige
Schwirmerei vor, dass Jemand der Kunst so feierlich
sich zuwendet.“'® Nietzsche beschliefit das Fragment
mit der Quintessenz: ,Hauptsache: die Bedeutung

15 Vgl. Nachlafl 32 [8]-[61], Anfang 1874 — Friihjahr 1874; KSA 7,
S. 756-775.
16 Nachlaf} 32 [28], Anfang 1874 — Friihjahr 1874; ebd. S. 763.

102

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Kunst, wie sie Wagner hat, passt nicht in unsre ge-
sellschaftlichen und arbeitenden Verhiltnisse.“"”
Damit ist angedeutet, worauf Nietzsches Kritik an
Wagners Asthetik, die mindestens zu gleichen Teilen
auch Selbstkritik ist, wesentlich zielt: Kunst im Ver-
stindnis Wagners bedeute ,,Flucht“ aus der modernen
Welt, nicht ihre Rettung. Sie negiere dieselbe und wir-
ke ,indirekt quietistisch“. Diese Tendenz erklart fir
Nietzsche auch ,,das Biindniss Wagner’s und Schopen-
hauer’s“. Allein ,,um seiner Kunst eine Stitte in dieser
Welt zu bereiten®, sihen wir Wagner titig, aber, so
Nietzsche: ,was geht uns ein Tannhiuser Lohengrin
Tristan Siegfried an!“!®

Auch die von Wagner mit Begeisterung aufgenomme-
ne," gleichwohl mit hintergriindiger — von ihm aber
nicht bemerkter — Kritik durchsetzte Huldigung Ri-
chard Wagner in Bayreuth artikuliert an einigen Stel-
len Nietzsches Riicknahme eines asthetischen Absolu-
tismus. So schreibt er dort: ,,Die Kunst ist freilich kei-
ne Lehrerin und Erzieherin fiir das unmittelbare Han-
deln; der Kiinstler ist nie in diesem Verstande ein Er-
zieher und Rathgeber; die Objecte, welche die tragi-
schen Helden erstreben, sind nicht ohne Weiteres die

17 Ebd.

18 Nachlaf 32 [44], Anfang 1874 — Friihjahr 1874; ebd. S. 767.

19 Nietzsche, der die Schrift aufgrund der latenten Zweifel an Wag-
ner und dessen Unternehmen im Juli 1776, kurz vor Beginn der er-
sten Bayreuther Festspiele, mit gemischten Gefiihlen an ihn gesandt
hatte, erhielt postwendend ein Telegramm Wagners mit folgendem
Wortlaut: ,Freund! Thr Buch ist ungeheuer! - Wo haben Sie nur die
Erfahrung von mir her? - Kommen Sie nun bald und gewéhnen Sie
sich durch die Proben an die Eindriicke!“ (In: Friedrich Nietzsche,
Briefwechsel. Kritische Gesamtausgabe, edd. G. Colli und M. Mon-
tinari, Berlin 1975 ff. [kiinftig zitiert als: KGB], Bd. I 6, S. 362.)

103

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erstrebenswerthen Dinge an sich. Wie im Traume ist
die Schitzung der Dinge, so lange wir uns im Banne
der Kunst festgehalten fithlen, verindert: was wir wih-
renddem fiir so erstrebenswerth halten, dass wir dem
tragischen Helden beistimmen, wenn er lieber den
Tod erwihlt, als dass er darauf verzichtete — das ist fiir
das wirkliche Leben selten von gleichem Werthe und
gleicher Thatkraft wiirdig: dafir ist eben die Kunst
die Thatigkeit des Ausruhenden. Die Kimpfe, welche
sie zeigt, sind Vereinfachungen der wirklichen Kamp-
fe des Lebens; ithre Probleme sind Abkiirzungen der
unendlich verwickelten Rechnung des menschlichen
Handelns und Wollens.“? Zwar betont Nietzsche an-
schlieflend die ,Grosse und Unentbehrlichkeit der
Kunst“, die darin liege, dafl sie ,den Schein einer einfa-
cheren Welt, einer kiirzeren Losung der Lebens-Rith-
sel“ errege, den man sowenig entbehren konne wie
den Schlaf.?’ Doch als Alternative zur Rationalitit in
der Tradition des Sokrates, zum Anspruch auf ver-
nunftgeleitete Selbstbestimmung wie noch in der Ge-
burt der Tragodie, kommt die Kunst fir Nietzsche
ernsthaft nicht mehr in Frage. Ein Indiz dafiir ist nicht
zuletzt, daf} er sie mit der ,, Thitigkeit des Ausruhen-
den” in Verbindung bringt — eine Assoziation, die er
zur Zeit der Abfassung der Tragodienschrift von sich
gewiesen hitte.

Seine Freunde tiberrascht Nietzsche unterdessen, gut
ein Jahr vor Erscheinen von Menschliches, Allzu-
menschliches, mit Absagen an die Philosophie Scho-
penhauers, die er selbst ihnen dereinst nahegebracht

20 Richard Wagner in Bayreuth, § 4; KSA 1, S. 452.
21 Ebd.

104

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hatte. Paul Deussen, wie Nietzsche Absolvent von
Schulpforta, Philosophiehistoriker und Indologe, er-
hilt in Erwiderung auf die Zusendung seines Schopen-
hauer verpflichteten Buchs Die Elemente der Meta-
physik folgende Zeilen Nietzsches: ,,Ich, ganz person-
lich, beklage ezns sehr: dass ich nicht eine Rethe Jahre
frither ein solches Buch, wie das Deine, empfangen ha-
be! Um wie viel dankbarer wire ich Dir da gewesen!
So aber, wie nun die menschlichen Gedanken ihren
Lauf gehen, dient mir seltsamerweise Dein Buch als
eine glickliche Ansammlung alles dessen, was ich
nicht mebr fiir wabr halte. [...] Schon als ich meine
kleine Schrift iber Schopenhauer schrieb, hielt ich
von allen dogmatischen Puncten fast nichts mehr fest;
glaube aber jetzt noch wie damals, dass es einstweilen
hochst wesentlich ist, durch Schopenhauer hindurch
zu gehen und ihn als Erzieher zu benutzen. Nur glau-
be ich nicht mebr, dass er zur Schopenhauerschen Phi-
losophie erziehen soll.“?? Wie sehr Nietzsche als unbe-
dingter Anhinger Schopenhauers galt und wie kraf}
der noch nicht publik gewordene philosophische Neu-
beginn Nietzsches wirken wiirde, zeigt die entsetzte
Antwort Deussens: ,,Aber was ist das? — Du hiltst
nicht mehr zu Schopenhauer [...] das ist nicht begreif-
lich, nicht méglich. — Hier sage ich: Nietzsche muf}
umkehren!“?

Auch der erstaunten Cosima Wagner?* gesteht Nietz-
sche Ende 1876 in einem bedeutenden Brief, den Mon-

22 An Paul Deussen, Anfang August 1877; in: Friedrich Nietzsche,
Samtliche Briefe, Kritische Studienausgabe (kiinftig zitiert als:
KSB), Bd. 5, S. 264 f.

23 Deussen an Nietzsche, 14. Oktober 1877; KGB 11 6, S. 729.

24 Vgl. KGB 11 6, S. 472.

105

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tinari in seinem Aufsatz Uber Nietzsche und Wagner
vor hundert Jahren ausfiihrlich behandelt,? eine ,fast
plotzlich in’s Bewufltsein getretene Differenz mit
Schopenhauer’s Lehre®: ,Ich stehe fast in allen allge-
meinen Sitzen nicht auf seiner Seite; schon als ich
iber Schopenhauer schrieb, merkte ich, dafl ich tber
alles Dogmatische daran hinweg sei; mir lag alles am
Menschen. In der Zwischenzeit ist meine ,Vernunft®
sehr thitig gewesen — damit ist denn das Leben wieder
um einen Grad schwieriger, die Last grofler gewor-
den!“%

In welchen Punkten aber, in denen er zuvor mit ihm
Ubereinstimmte, widerspricht Nietzsche Schopen-
hauer nun, derweil seine ,, Vernunft“ ithn in neue Bah-
nen gelenkt hatte? Es sind dies meines Erachtens vor
allem drei Punkte:

Nicht mehr ist die Kunst fir Nietzsche uneinge-
schrankt die ,Bliite des Lebens“?” — eine Bewertung,
die Nietzsche mit Schopenhauer geteilt hatte, wenn-
gleich die Kunst bei Nietzsche nie im Blick auf eine Le-
bensverneinung ihren Rang erhalten hatte und bei
Schopenhauer selbst durch die Religion in Gestalt der
Biifler und Heiligen noch iiberboten wurde.?® Gegen
Schopenhauer gerichtet, der die Kunst als begliicken-
den , Trost“® in der schlechtesten aller Welten®* be-

25 Vgl. Mazzino Montinari, Nietzsche lesen, a. a. O. S. 38—43.

26 An Cosima Wagner in Bayreuth, 19. Dezember 1876; KSB 5, S.
210.

27 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 52;
Simtliche Werke, Bd. I, S. 371.

28 Vgl. ebd. § 52, S. 372 und § 68, S. 530-532.

29 Vgl. ebd. § 52, § 71, S. 372, 558 et passim.

30 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung IT, Kap. 46: Von der Nich-
tigkeit und dem Leiden; Simtliche Werke, Bd. I, S. 747.

106

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

greift, und auch gegen die eigene frithe Philosophie
schreibt Nietzsche 1877 in einem nachgelassenen
Fragment: ,Auch Wein, auch Kunst (Feste) gehort zu
diesen Trostungen. Weg! Verein gegen geistige Getran-
ke sehr zu Diensten der Freigeister.“*! Die ,Freigei-
ster” bediirfen keines Palliativs, als welches Nietzsche
die Kunst nun erscheint, sondern sie setzen ihr Leben
auf die vorurteilslose, keinem Herkommen verbunde-
ne , Wahrheitsforschung“:% ja die je eigene Existenz
gerit ihnen zum Experiment im Dienste der Erkennt-
nis.”> Damit aber bietet Nietzsche gegen den frithen
Versuch der ,,aesthetischen Metapysik® ein im Grun-
de durch und durch sokratisches Programm auf. Wie
wir sehen werden, beschiftigt thn dabei insbesondere
die auf verniinftiger Selbstbestimmung beruhende
Selbstgesetzgebung des ,freien Geistes®, die Autono-
mie des Subjekts.

Deshalb wird ein Zweites an Schopenhauers Lehre
Nietzsche im Zuge des Entwurfs einer neuen philoso-
phischen Position problematisch. Schopenhauers Phi-
losophie ist in threm Kern Willensmetaphysik: er er-
hebt den Anspruch, die Welt in allen ihren Reprisenta-
tionen auf einen sie substantiell bestimmenden Grund
reduzieren zu kénnen, den er Wille, oder genauer: Wil-
le zum Leben nennt.** Wenn alles ein- und derselbe
Wille ist, obzwar manifestiert in voneinander verschie-
denen Einzelerscheinungen, alles dasselbe sinnlose,

31 Nachlaf§ 22[13], Frihling-Sommer 1877; KSA 8, S. 381.

32 Menschliches, Allzumenschliches I, § 225; KSA 2, S. 190.

33 Vgl. ebd. § 292; KSA 2, S. 235 f.

34 Vgl. z.B. Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 21; Simtliche
Werke, Bd. 1, S. 169 f. Zu Schopenhauers Identifizierung von Wille
und , Wille zum Leben“ vgl. ebd. § 54, S. 380.

107

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf kein letztes Ziel gerichtete,” sich ewig perpetuie-
rende, weil nie erfillte Streben ist, so hat in diesem
Denken weder der Gedanke der Individualitit noch
die Vorstellung der Geschichte Platz. Denn hat der
Mensch auch allem Nichtmenschlichen die Beson-
derheit voraus, dafl er mit Vernunft begabt und des-
halb in ihm allein der Wille sich selbst durchsichtig ist,
so ist er Schopenhauer zufolge dennoch in dessen
ebenso unersittliches wie monotones und ungerichte-
tes Treiben unlosbar eingebunden: ,,jedesmal, daf} ein
Mensch gezeugt und geboren worden, ist die Uhr des
Menschenlebens aufs neue aufgezogen, um jetzt ihr
schon zahllose Male abgespieltes Leierstiick abermals
zu wiederholen, Satz vor Satz und Takt vor Takt, mit
unbedeutenden Variationen.“3

Wihrend fir Schopenhauer ein Individuum —also das-
jenige, das nicht auf ein Allgemeines reduzierbar ist,
sondern Eigenschaften hat, die es mit keinem anderen
teilt — strenggenommen nicht existiert, obgleich er die-
sen Begriff oft im Munde fiihrt, avanciert fiir Nietz-
sche menschliche Subjektivitit als Individualitit zum
ausgezeichneten Thema der Philosophie. ,Ich glau-
be“, schreibt er in Menschliches, Allzumenschliches,’
»dass Jeder tiber jedes Ding, iber welches Meinungen
moglich sind, eine eigene Meinung haben muss, weil
er selber ein eigenes, nur einmaliges Ding ist, das zu al-
len anderen Dingen eine neue, nie dagewesene Stel-
lung einnimmt.“

Schopenhauers Philosophie des Willens ist mit Nietz-

3 Vgl. ebd. § 29, S. 238-241.
3% Ebd. § 58, S. 441.
37 Menschliches Allzumenschliches I, § 286; KSA 2, S. 233.

108

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sches Entwurf einer Theorie des selbstbestimmten In-
dividuums nicht vereinbar: ,Ist der Freigeist auf der
Hohe angelangt®, so Nietzsche 1876 in einem nachge-
lassenen Fragment, ,so sind alle Motive des Willens
an ithm nicht mehr wirksam, selbst wenn sein Wille
noch anbeissen mochte: er kann es nicht mehr, denn er
hat alle Zihne verloren.“** In einem ebenfalls aus dem
Nachlaf veroffentlichten Textstiick aus demselben
Zeitraum findet sich Nietzsches Forderung nach
wHerstellung des Individunms, um dann wirklich zu
wissen, was es verlangt!“

Der dritte wichtige Punkt, in dem Nietzsche sich von
Schopenhauer lossagt, besteht in der Absage an die
Metaphysik,* als die Schopenhauer selbst seine Philo-
sophie versteht.*!

Was Metaphysik eigentlich ist, dartiber existiert, ob-
gleich viele sich im — modischen — Bekenntnis ihrer
Ablehnung einig sind, bis heute keine verbindliche
Definition. Ludger Oeing-Hanhoff leitet den Artikel
»Metaphysik“ des Historischen Worterbuchs der Phi-
losophie mit einem Zitat ein, das dem gleichnamigen
Artikel der Encyclopaedia of Philosophy entnommen
ist: ,Fast alles in Sachen Metaphysik ist“ — so erklire
W. H. Walsh, sein Verfasser — , kontrovers, und es ist
daher nicht tiberraschend, daf es unter denen, die sich
selbst Metaphysiker nennen, wenig Ubereinstim-

38 Nachlaf} 18[8], September 1876; KSA 8, S. 316.

39 Nachlafl 17 [27], Sommer 1876; ebd. S. 301.

40 Vgl. hierzu: Volker Gerhardt, Von der asthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien, Bd. 13 (1984) S.
374-393, bes. 379-381.

41 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 23, Kap. 47;
Simtliche Werke, Bd. II, S. 378, 770.

109

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mung dariiber gibt, was genau es ist, worum es ihnen
geht.“#2

In seiner Preisschrift von 1791 bestimmt Kant Meta-
physik vom Wortsinn ausgehend wie folgt: ,,Der alte
Name dieser Wissenschaft peta ta g@uoikd giebt
schon eine Anzeige auf die Gattung von Erkenntnifi,
worauf die Absicht mit derselben gerichtet war. Man
will vermittelst ihrer Giber alle Gegenstinde moglicher
Erfahrung (trans physicam) hinausgehen, um, wo
moglich, das zu erkennen, was schlechterdings kein
Gegenstand derselben seyn kann, und die Definition
der Metaphysik, nach der Absicht, die den Grund der
Bewerbung um eine dergleichen Wissenschaft ent-
hilt, wiirde also seyn: Sie ist eine Wissenschaft, vom
Erkenntnisse des Sinnlichen zu dem des Ubersinnli-
chen fortzuschreiten [...]. Weil dieses nun nicht durch
empirische Erkenntnifigriinde geschehen kann, so
wird die Metaphysik Prinzipien a priori enthalten
und, obgleich die Mathematik deren auch hat, gleich-
wohl aber immer nur solche, welche auf Gegenstinde
moglicher sinnlichen Anschauung gehen, mit der man
aber zum Ubersinnlichen nicht hinaus kommen kann,
so wird die Metaphysik doch von ihr dadurch unter-
schieden, daf§ sie als eine philosophische Wissen-
schaft, die ein Inbegriff der Vernunfterkenntnifl aus
Begriffen a priori ist (ohne die Construktion dersel-
ben), ausgezeichnet wird.“# Fiir Kant ist Metaphysik
allein als kritische, als Transzendentalphilosophie

42 Art. ,Metaphysik“, Historisches Worterbuch der Philosophie,
Bd. 5, edd. Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Darmstadt 1980,
Sp. 1186.

43 Preisschrift Giber die Fortschritte der Metaphysik, Akademie-
Ausgabe, Bd. XX, S. 316 {.

110

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moglich. Das heifit: Zwar ist das Ziel auch der kriti-
schen Metaphysik Erkenntnis von Nichtempirischem
aus Begriffen a priori: Doch gerade nicht um blofle Be-
griffsdichtung ist es ihr zu tun: um die Verkniipfung
von Sitzen zu Gedankengebiuden, die — obgleich in
sich widerspruchsfrei konstruiert — durch Erfahrung
prinzipiell weder zu beweisen noch zu widerlegen
sind. Dagegen sagt Kant: ,Mein Platz ist das fruchtba-
re Bathos der Erfahrung®,* und er meint damit die Tie-
fe nichtempirischer Subjektivitit, die allem Empiri-
schen, als das menschliches Leben in seiner Welt ein-
zig sich zeigt, je zugrunde liegt.

Immer zielt Metaphysik auf das Ganze von Selbst und
Welt. Denn sie unternimmt es, von bestimmten Prinzi-
pien her — Gott, Sein, transzendentale Subjektivitat —
die Welt und den Menschen in ihrem grundsitzlichen
und noch diesseits aller Empirie zu verortenden Zu-
sammenhang zu erschlieffen. Nietzsches Kritik an der
Metaphysik Schopenhauers richtet sich vornehmlich
gegen diesen Ausgriff aufs Ganze, der auch sie tragt:
gegen die Forderung, Metaphysik habe die ,richtige
Erklirung der Erfahrung im ganzen“,* die ,Entziffe-
rung“ jener ,,Geheimschrift®, der ,,das Ganze der Er-
fahrung® gleiche, zu leisten,* und ebenso gegen den

44 Kant, Prolegomena, Anhang: Probe eines Urtheils iiber die Kri-
tik, das vor der Untersuchung vorhergeht, Akademie-Ausgabe, Bd.
IV, S. 373 (Anm.).

45 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap. 17:
Uber das metaphysische Bediirfnis; Samtliche Werke, Bd. 11, S. 234
(Hervorhebung von mir).

46 Ebd. S. 236; Hervorhebung von mir. Vgl. auch ebd. S. 238-240.
Vgl. zusitzlich Schopenhauer, Preisschrift tiber die Grundlage der
Moral, § 1; Simtliche Werke, Bd. I11, S. 634 {.; Paralipomena, § 21;
Samtliche Werke, Bd. V, S. 27 {.

111

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anspruch Schopenhauers, genau dieser Aufgabe mit
seinem Gedanken eines Weltwillens nachgekommen
zu sein. In Anspielung auf das in der Tat problemati-
sche Verfahren, mit dem Schopenhauer diesen Welt-
willen nachgewiesen zu haben glaubt — ,als Gefiihl“
besiflen wir die Erkenntnis, daf} das Wesen der Vor-
stellung, die wir je selbst sind, inwendig Wille ist,”
und alles andere unserer selbst begriffen wir dann in
Analogie zu unserem Selbstverstindnis* — schreibt
Nietzsche: ,Schopenhauer hat leider in dem Begriff
sintuitive Erkenntniss“ die schlimmste Mystik einge-
schmuggelt, als ob man vermoge derselben einen un-
mittelbaren Blick auf das Wesen der Welt, gleichsam
durch ein Loch im Mantel der Erscheinung hitte und
als ob es bevorzugte Menschen gibe, welche, ohne die
Miihsal und Strenge der Wissenschaft, vermoge eines
wunderbaren Seherauges etwas Endgiiltiges und Ent-
scheidendes tber die Welt mitzutheilen vermoch-
ten.“®

Die Welt 1af8t sich nach Nietzsche nicht so ohne weite-
res auf den einen Begriff bringen, es gibt sie nur als im
Subjekt perspektivisch gebrochene, als individuelle.
Die Idee der Metaphysik als Theorie vom Ganzen
wird fragwiirdig. Schopenhauer, so muf es Nietzsche
deshalb erscheinen, ,concipirt die Welt als einen un-
geheuren Menschen“.® Metaphysiker wie Schopen-

47 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 21; Simtliche Werke,
Bd. I, S. 169; vgl. auch Die Welt als Wille und Vorstellung II, Kap.
18; Simtliche Werke, Bd. 11, S. 253.

48 Vgl. Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 19, § 21; Samtliche
Werke, Bd. 1, S. 164, 169 {.

49 Nachlaff 23[173], Ende 1876 — Sommer 1877; KSA 8, S. 467.

50 Nachlaf} 23[27], Ende 1876 — Sommer 1877; ebd., S. 413.

112

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hauer versuchten ein ,, Weltbild“ zu zeichnen: ,nur ist
Schade, daf} es die Welt in einen Menschen verwan-
delt: man mochte sagen, die Welt ist Schopenhauer im
Groflen.“ Das eben sei nicht wahr.*!

Nietzsche zielt mit seinem durch Menschliches, Allzu-
menschliches markierten Neubeginn, den er auch aus-
driicklich als einen solchen deklariert,5? auf eine Theo-
rie des ,freien Geistes“: des Subjekts und seiner Selbst-
gesetzgebung, seiner Autonomie. In den frihen
Schriften hatte er, wie gezeigt, gegen das Konzept ver-
niinftiger Selbstbestimmung des einzelnen als Funda-
ment des gelungenen Lebens argumentiert und gegen
Sokrates als dessen Verfechter. Stattdessen hatte er, ins-
besondere in der Geburt der Tragodie, auf den ge-
schlossenen Raum einer exklusiv isthetisch begriinde-
ten Kultur, die ein ,mit Mythen umstellter Horizont“
zur Einheit abschliefle,* gesetzt.

Spannend ist, dafl die frith verworfene Position
Nietzsche gleichsam ein zweites Mal herausfordert:
freilich den verinderten theoretischen Voraussetzun-
gen entsprechend in positiver und konstruktiver Wei-
se. Die Auseinandersetzung, in die er mit seinem
neuen Versuch eintritt, ist nicht eine wieder aufge-
nommene mit Sokrates, wenngleich Nietzsches
Selbstkritik sich auch in einem nunmehr wohlwollen-
den, von unverkennbarer Sympathie getragenen So-

51 Ebd.

52 Lesern meiner fritheren Schriften will ich ausdriicklich erkla-
ren, daf} ich die metaphysisch-kiinstlerischen Ansichten, welche
jene im Wesentlichen beherrschen, aufgegeben habe: sie sind ange-
nehm, aber unhaltbar.“ (Nachlaf 23[159], Ende 1876 — Sommer
1877; KSA 8, S. 463)

53 Die Geburt der Tragodie, § 23; KSA 1, S. 145.

113

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kratesbild spiegelt.* Es ist vielmehr Kant, von dem
Hegel sagt, dafl er zum Standpunkt des Sokrates zu-
riickkehre,® und seine Philosophie der Autonomie
des Subjekts, an die Nietzsche von der Sache her an-
kniipft. Trotz der zum Teil polemischen Attacken ge-
gen Kant,* die jedem Leser Nietzsches in Erinne-
rung sein werden, gibt es doch eine Fiille von Texten,
die Nietzsche im produktiven Gesprich mit Kant zei-
gen: sei es, dafl dieser explizit als Angesprochener
prasent ist, sei es, dafl er implizit und quasi im Hinter-
grund gegenwartig ist.

Nietzsche radikalisiert die Position Kants, insofern
ihm die von Kant hergestellte Verkniipfung von Auto-
nomie und Moralitit nicht mehr selbstverstindlich
ist. Er fragt, wohin der Mensch in seinem Anspruch
auf Selbstbestimmung, die ihm von niemandem und
nichts abzunehmen ist, unterwegs ist und wie weit sie
ihn trigt. Dafl Nietzsche Subjektivitit in ihren dufler-
sten Moglichkeiten denket, ist nicht zuletzt die Uber-
zeugung Heideggers.” Thn freilich bestirken Nietz-
sches Uberlegungen, das Vertrauen auf das Subjekt
und seine Fihigkeit, mit sich selbst auf gebiihrende
Weise umzugehen, preis- und aufzugeben zugunsten
seiner Uberantwortung an ein Auflersubjektives,
Nichtverfiigbares, Gottliches: an das ,Sein“. Sehen

54 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 361, 437; ebd. 11.2,
Der Wanderer und sein Schatten, § 6, 72, 86; KSA 2, S. 255, 284, 543,
584 f., 591 f.

55 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie III,
Theorie-Werkausgabe, Bd. 20, S. 329.

56 Vgl. nur Der Antichrist, § 11; KSA 6, S. 177 f.

57 Vgl. Martin Heidegger, Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. 2, S. 26
£f., 103 f£., 382, 387, 393, 395.

114

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-87 - am 17.01.2026, 14:41:58. [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir im folgenden, ob der von Heidegger postulierte
LSchritt zurlick® in einen ,anderen Anfang“*® tatsich-
lich unausweichlich ist.

58 Vgl. ebd. S. 23, 29.

115

hittps://doi.org/10.5771/9783495006720-07 - am 17.01.2028, 14:41:50. inli A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495886720-87 - am 17.01.2026, 14

- [


https://doi.org/10.5771/9783495996720-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

