
https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Bildung und gesellschaftlicher  
Wandel in der Türkei –  

Historische und aktuelle Aspekte 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 26 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Bildung und gesellschaftlicher  
Wandel in der Türkei –  

Historische und aktuelle Aspekte 
 

 
 
 

Herausgegeben von  

Arnd-Michael Nohl 

Barbara Pusch 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 

Umschlagabbildungen: Die Farbfotos stammen von Arnd-Michael Nohl, die schwarz-weiß 
Fotos hat uns Ömer F. Oyal freundlicher Weise zur Verfügung gestellt. Zusammengestellt 
wurde die Collage von Jan von Hugo.  
 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 

ISBN  978-3-95650-199-9 

ISSN  1863-9461 

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis 

Danksagung.............................................................................................................. 7 

Arnd-Michael Nohl und Barbara Pusch 
Einleitung................................................................................................................. 9 

Arnd-Michael Nohl 
Einführung:  
Zur Entstehung und Konsolidierung des türkischen Bildungssystems................ 17 

1. Bildung, Reform und Wandel

Kemal İnal 
AKP, Bildungsreform und Anpassung an den globalen Wandel ......................... 45 

Müge Ayan Ceyhan  
Die Beziehung zwischen Persönlichkeitsverständnis  
und Bildungsprogramm: Die Ethnographie der Bakış-Schule ............................. 79 

Adnan Gümüş  
Die Rolle der LehrerInnen im Zuge des Wandels................................................. 95 

Etienne Copeaux  
Geschichtsunterricht zwischen Affekt und Intellekt ........................................... 109 

Annegret Warth 
Freiwilliges Engagement in der außerschulischen Jugendarbeit:  
Zur Entstehung eines neuen Sozialisationskontextes in der Türkei .................. 121 

2. Bildung und Islam

Ramazan Günlü  
Politik, Ideologie und Bildung:  
Die Soziopolitik des Islam in der Türkei ............................................................ 147 

Bekim Agai  
Von der Türkei in die Welt:  
Wie aus der Gülen-Bewegung in der Türkei  
eine weltweite Bildungsbewegung wurde............................................................ 177 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INHALTSVERZEICHNIS 6 

3. Bildung und Minderheiten

Mustafa Çapar 
The Us-Them Question in Turkish National Education .................................... 199 

Barbara Pusch  
Gesellschaftlicher Wandel und die Deutsche Schule Istanbul............................ 225 

4. Bildung und Ungleichheit

R. Nazlı Somel  
Soziologische Dimensionen des Zusammenhangs  
von Ethnizität und Bildung in der Türkei .......................................................... 243 

Fatma Gök  
Das Recht auf Bildung:  
Eine Betrachtung unter den Aspekten von Klasse und Geschlecht ................... 265 

Abschließende Bemerkungen 

Arnd-Michael Nohl 
Nachwörtliche Überlegungen zu Prozessstrukturen  
des Wandels von Bildung und Gesellschaft ........................................................ 289 

Über die AutorInnen ........................................................................................... 305 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung 

Sammelbände sind nicht nur Gemeinschaftsprodukte von AutorInnen und He-
rausgeberInnen, denn an der Herstellung eines Buches sind in der Regel immer 
viele weitere Menschen und bisweilen Institutionen beteiligt. Bei dem vorliegen-
den Buch war dies nicht anders.   

In diesem Zusammenhang möchten wir uns zunächst beim Orient-Institut 
Istanbul und der Fritz Thyssen Stiftung dafür bedanken, dass sie uns die entspre-
chenden Mittel zur Verfügung stellten, damit wir im Mai 2009 das Symposium 
„Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der Türkei: Historische und aktuelle 
Aspekte“ in Istanbul durchführen konnten. Wenngleich der vorliegende Band 
kein typischer Tagungsband ist, da nur ausgewählte Vorträge zu Aufsätzen ausge-
arbeitet und weitere AutorInnenen eingeworben wurden, so stellte die Tagung 
doch die inhaltliche Basis für den vorliegenden Band dar. Stattgefunden hat das 
Symposium im Research Center for Anatolian Studies der Koç-Universität. Dafür, 
dass uns dort die Türen geöffnet wurden und uns die Infrastruktur des Zentrums 
zur Verfügung gestellt wurde, möchten wir uns herzlichst bedanken.   

Darüber hinaus geht unser Dank auch an Katharina Müller, Silvia Schröcker, 
Christina Geisler, Franca Seufferle und Henning Horster für ihre Mitarbeit an dem 
Band. Ohne ihre Lektoratsarbeiten könnten wir das Buch heute nicht in der vor-
liegenden Form in der Hand halten. Ganz besonderer Dank gilt allerdings unseren 
ÜbersetzerInnen Hanna Rutishauser, Annegret Warth, Linus Seyfried und Daniel 
Auger. Sie haben die Artikel von Kemal İnal, Müge Ayhan Ceyhan, Etienne 
Copeaux, Ramazan Günlü, Mustafa Çapar, Nazlı Somel und Fatma Gök übersetzt 
und somit dazu beigetragen, dass die Artikel dieses Bandes in deutscher bzw. engli-
scher Sprache vorliegen. Für die Finanzierung einiger Übersetzungen danken wir 
dem Goethe-Institut Istanbul und der Helmut-Schmidt-Universität.  

Abschließend möchten wir uns bei jenen bedanken, die uns am allernächsten 
stehen. Wir widmen diesen Band unseren Söhnen, die die Schule in Zeiten im-
mensen sozialen Wandels mal mehr, mal weniger gerne besuchen: Can Lukas 
Nohl und Yunus Viktor Pusch.  

Arnd-Michael Nohl und Barbara Pusch  
Hamburg und Istanbul, 2011 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 

Arnd-Michael Nohl/Barbara Pusch 

Der Zusammenhang von Bildung und sozialem Wandel wird in den Erziehungs- 
und Sozialwissenschaften sehr kontrovers diskutiert. Auf der einen Seite finden 
sich hier Ansätze, die die Reproduktionsfunktion von Bildung betonen, auf der 
anderen Seite wird ihr transformativer Charakter hervorgehoben.  

Dass Bildung und das Bildungssystem dazu dienen, bestehende soziale Struk-
turen auch für zukünftige Generationen zu bewahren, wird normativ gefordert, in 
Bezug auf die Reproduktion sozialer Ungleichheit (trotz sich verändernder Struk-
turen des Bildungssystems) beklagt (Bernstein 1970; Bourdieu 1973; Bour-
dieu/Passeron 1973), oder aber allgemein als ein wichtiger Aspekt von Bildung be-
schrieben. In klassischen Arbeiten wird so die Frage gestellt, wie und welches Wis-
sen und Können von Generation zu Generation zu tradieren seien (Schleierma-
cher 1959: 38). Bildung gilt dann als ein Mittel der „sozialen Kontinuität des Le-
bens” (Dewey 1985: 5). 

Auf der anderen Seite spricht man auch von der „renewal of life“ durch Bil-
dung (Dewey 1985: 5). Prononciert wird diese Perspektive dort, wo (eine be-
stimmte Form von) Bildung als Motor sozialen Wandels betrachtet wird. Hier 
finden sich so unterschiedliche Ansätze wie aufklärerische Traditionen (Humboldt 
1960), die kritische Pädagogik im Sinne Freires (vergleiche Freire 2002; Giroux 
1983; Apple 2004), deren pädagogische Konzepte auf eine Revolution gesell-
schaftlicher Macht- und Klassenverhältnisse zielen, und die Bildungskonzepte su-
pranationaler Organisationen, die in den vergangenen Jahren so unterschiedli-
chen Ansätzen wie einer „Education for All“ (UNESCO 2004) und einer ökono-
mischen Liberalisierung des Bildungswesens gefolgt sind (OECD 2002), aber glei-
chermaßen gesellschaftliche Veränderung durch Bildung versprechen. Zum In-
strument des ‚social engineering‘ wird Bildung dort, wo sie zum Mittel eines tota-
litären Staates wird, den man dann konsequenterweise auch „Erziehungsstaat“ 
nennt (Benner et al. 1998). 

Bildung und sozialer Wandel in der türkischen Diskussion 

In der Türkei finden sich ähnlich divergente Perspektiven auf die Funktion von 
Bildung: Einerseits wird ihre Reproduktionsfunktion – insbesondere was die 
Bindung an den Nationalstaat betrifft – eingefordert oder kritisiert (Kaplan 2009) 
oder aber auf die Perpetuierung sozialer Ungleichheit (inklusive der Genderdiffe-
renzen) durch das Bildungswesen hingewiesen (Ünal/Özsoy 1999; Özsoy 2002). 
Andererseits sind an Bildung große Hoffnungen geknüpft, die je nach Standort 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL/BARBARA PUSCH 10 

eher der Emanzipation der Frauen (Abadan-Unat 1978; Tan 2000), der Schaffung 
eines modernen Staatsbürgers (Üstel 2004; Caymaz 2007) oder aber einer gerech-
teren Gesellschaft (İnal 2008) dienen sollen.  

Sozialwissenschaftliche, zumeist historisch angelegte Studien zum türkischen 
Bildungswesen zeigen indes, dass schon dessen Entstehung und Konsolidierung 
weder auf eine „proaktive“ noch auf eine „reaktive“ Funktion von Bildung (Burns 
2002) schließen lassen; vielmehr arbeiten Fortna (2002) und Somel (2001) heraus, 
wie stark die Entwicklungen im Bildungswesen beziehungsweise -system in innen- 
und außenpolitische Ereignisse, vor allem aber auch in soziale Strukturen des 
Osmanischen Reichs eingeflochten sind.1 In der Forschung zum zeitgenössischen 
türkischen Bildungssystem wird zudem herausgearbeitet, wie eng die Schule mit 
den – durchaus heterogenen – Geisteshaltungen und kulturellen Strömungen ver-
knüpft ist, die im ganzen Lande (etwa bezüglich der Rolle des Militärs,  Altınay 
2004), aber auch in der Lokalität einer Kleinstadt (Kaplan 2006), dominieren. 
Hinzu kommt, dass sich selbst innerhalb eines Stadtviertels Schulen hinsichtlich 
ihrer Qualität, aber auch der kulturellen Herkunft ihrer SchülerInnen stark von-
einander unterscheiden können (Ünal et al. 2009; Somel 2011 und in diesem 
Band). Diese Studien, die auf die vielfältigen Verflechtungen des Bildungssystems 
mit der Gesellschaft verweisen, lösen modernisierungstheoretisch geprägte Unter-
suchungen ab, die dem Bildungswesen eine zentrale Funktion bei der Verwestli-
chung der Türkei zumaßen (zum Beispiel Akyüz 1993 und Sakaoğlu 2003).  

Klassische, internationale Arbeiten zu Bildung und sozialem Wandel 

Modernisierungstheoretisch argumentierten auch klassische Arbeiten der interna-
tionalen Forschung zu Bildung und sozialem Wandel. So zeigt Inkeles (1969), 
dass schulische Bildung mit ihrem expliziten und – wie dies später genannt wur-
de – ‚hidden‘ Curriculum (Jackson 1973) ein wesentlicher Faktor für die Soziali-
sation des modernen Menschen sei, welche sich dann in der rational organisier-
ten Industriearbeit fortsetze. Die modernisierungstheoretische Annahme, sozialer 
Wandel führe in einheitlicher Weise zur Entstehung eines modernen Menschen 
in einer von rationalen Grundsätzen geleiteten Gesellschaft, differenziert Eisen-
stadt (2001: 332) und verweist auf die „Multiplizität von kulturellen Programmen 
der Moderne“: Selbst religiös-fundamentalistische Bewegungen arbeiteten sich an 
der „Grundproblematik der Moderne“ ab (Eisenstadt 2006: 60). Göle (2008) hat 
dies etwa für die islamische Bewegung in der Türkei gezeigt. 

Wie Industrialisierung und Bildung mit sozialer Mobilität zusammenhängen, 
hat Havighurst (1958) in seiner klassischen Studie untersucht. Industrialisierung 
erhöhe die Zahl der qualifizierten Positionen auf dem Arbeitsmarkt und der Mög-
lichkeiten zum gesellschaftlichen Aufstieg. Für jene sei aber Bildung notwendig. 

1 Siehe dazu auch den Beitrag von Nohl in diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG 11 

Damit ist für Havighurst klar, „dass Industrialisierung zu sozialem Wandel führt“, 
während „Bildung die Geschwindigkeit von sozialem Wandel beeinflussen mag“ 
(Havighurst 1958: 170). 

Ob sozialer Wandel zu Veränderungen der Identität oder zu sozialer Mobilität 
führen, sind allerdings nicht zwei sich ausschließende Möglichkeiten. Schon in 
der marxistisch orientierten Kritik an modernisierungstheoretischen Ansätzen 
wird deutlich, dass soziale Mobilität nicht ohne ihre ideologischen Komponenten 
und Kämpfe zu denken ist. Für Shapiro (1983) etwa kann Bildung ebenso ein 
Mittel der Mobilität wie auch der Verteidigung von Klasseninteressen sein. So ha-
be in den USA die Mittelschicht, nachdem sie durch die Bildungsreformen im 
Zuge der 1968er Bewegung ihre Abschottung nach unten (und dort gegenüber 
den Minderheiten) gefährdet sah, in den 1970er und 1980er Jahren wieder die 
Bedeutung der „basic skills“ für die Unterschichten hervorgehoben, mit denen 
eben nur instrumentelle Fertigkeiten, nicht aber die symbolisch höherstehende 
Bildung, die der Reproduktion der Mittelschicht dient, geschult werden. 

Wenngleich Pierre Bourdieu in seinen Studien eher die Reproduktion von Ge-
sellschaften denn ihre Transformation untersucht hat (siehe als Ausnahme: Bour-
dieu et al. 1997), ist seine kultursoziologische Sicht von Bildung und Klassen-
kämpfen hier wegweisend. Bildung wird als eine unter anderen (ökonomischen, 
sozialen, symbolischen und politischen) Kapitalien gefasst (Bourdieu 1983). Die 
mehr oder weniger gute Partizipation von sozialen Gruppen am Bildungssystem 
lässt sich dann nicht nur als Streben nach mehr Wissen und Können begreifen, 
sondern auch als Kampf um Anerkennung und Wertschätzung für dieses Wissen 
und Können auf dem Arbeitsmarkt und in der Gesellschaft im Allgemeinen. Es 
geht, wie Bourdieu (2004: 143ff.) zeigt, darum, welche Kompetenzen, die sich im 
Habitus verkörpern, gesellschaftliche Wertschätzung erfahren und auf diese Weise 
in gute Positionen überführen lassen.  

Vor dem Hintergrund dieser sozialen Auseinandersetzungen kann gesellschaftli-
cher Wandel nicht als intendiert herbeigeführter Prozess gedacht werden (wie sich 
dies in den oben genannten Modernisierungstheorien bisweilen andeutet). Wandel 
ergibt sich vielmehr, so Elias, aus der „Konsequenz der Verflechtungen von Aktio-
nen vieler interdependenter Menschen“ (2006: 195). Es ist insofern eine „Verflech-
tungsordnung, die den Gang des geschichtlichen Wandels bestimmt“ (1988: 314).  

Überblick über die Beiträge dieses Bandes  

Dieser „immanenten Ordnung des Wandels“ (Elias 2006: 200) im türkischen Bil-
dungssystem nachzuspüren, ist die zentrale Aufgabe des vorliegenden Bandes. 
Dabei wird dieses Buch allerdings keinen chronologischen und alle Bereiche um-
fassenden Überblick vermitteln können, sondern punktuell auf verschiedene Zu-
sammenhänge zwischen Bildung und gesellschaftlichem Wandel eingehen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL/BARBARA PUSCH 12 

Wenn hier bislang von „Bildung“ die Rede war, dann gebrauchen wir diesen Be-
griff durchaus absichtlich als „Container-Wort“ (Lenzen 1997: 969) beziehungswei-
se „multidisziplinäre Substratkategorie“ (Tenorth 1997: 975). „Bildung“ in einem 
streng definierten (und von anderen pädagogischen Grundprozessen abgegrenzten) 
Sinne zu verwenden, verbietet sich im Zusammenhang dieses Bandes. Denn in der 
türkischen Sprache existiert der sehr deutsche Begriff „Bildung“ überhaupt nicht; 
demgegenüber lassen sich die dort gebräuchlichen Begriffe „eğitim“ und „öğretim“ 
auch nicht in jedem Fall – dem Wörterbuch folgend – ausschließlich als „Erzie-
hung“ und „Lehre“ übersetzen, sondern sind durchaus mit Bedeutungen konno-
tiert, die man im Deutschen unter Bildung fassen würde. Wir haben uns daher ent-
schlossen, von einem breiten Bildungsbegriff auszugehen, bisweilen aber auch von 
Erziehung zu sprechen, wenn dies sprachlich angeraten schien. 

Eine erste Einführung in den Zusammenhang von Bildung und sozialem Wan-
del in der Türkei bietet der Aufsatz von Arnd-Michael Nohl, der die Entstehung 
und Konsolidierung des türkischen Bildungssystems in ihren zentralen Entwick-
lungslinien aufzeigt. Die weiteren Aufsätze sind in vier thematische Kapitel geglie-
dert.  

Das erste Kapitel „Bildung, Reform und Wandel“ macht auf diverse Aspekte des 
sich wandelnden türkischen Bildungssystems aufmerksam. Der erste Aufsatz mit 
dem Titel „AKP, Bildungsreform und Anpassung an den globalen Wandel“ stammt 
von Kemal İnal. In seiner Analyse setzt sich Kemal İnal mit der Erziehungsreform 
der oftmals als proislamisch bezeichneten Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung 
(Adalet ve Kalkınma Partisi, AKP), die seit 2002 an der Macht ist, auseinander. Kritik 
übt der Sozialwissenschaftler dabei allerdings nicht primär an der Reislamisierung, 
sondern vor allem an der Neoliberalisierung der Bildung, die nicht nur dem globa-
len Kapitalismus Tür und Tor öffnet, sondern auch dem Islam.  

Auch Müge Ayhan Ceyhan setzt sich in ihrem Aufsatz „Die Beziehung zwi-
schen Persönlichkeitsverständnis und Bildungsprogramm: Die Ethnographie der 
Bakış-Schule“ kritisch mit neuen pädagogischen Linien im türkischen Bildungssy-
stem auseinander. Im Gegensatz zu Kemal İnals theoretischen Überlegungen stützt 
sie ihre Ausführungen jedoch auf ihre Feldforschung in einer Privatschule. Die 
Grundaussage ihres Aufsatzes ist, dass die neuen pädagogischen Ansätze, die seit 
der Bildungsreform im Jahr 2004 nicht nur in einigen türkischen Privatschulen, 
sondern auch in öffentlichen Schulen verankert werden sollen, nicht in jedem Fall 
zu den in der Türkei allgemein verankerten gesellschaftlichen Praktiken passen.  

Der Aufsatz „Die Rolle der LehrerInnen im Zuge des Wandels“ von Adnan 
Gümüş macht auf wichtige Akteure im Wandlungsprozess des türkischen Bil-
dungssystems aufmerksam: die LehrerInnen. Sein Blick ist dabei allerdings nicht 
nur auf die Rolle der LehrerInnen im Zuge der aktuellen schulischen Entwick-
lungsprozesse beschränkt, sondern reflektiert diese auch für diverse (zeit-)ge- 
schichtliche Veränderungsprozesse.   

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG 13 

Mit dem Aufsatz „Geschichtsunterricht zwischen Affekt und Intellekt“ von 
Etienne Copeaux tauchen die LeserInnen in ein ganz anderes Metier ein: den 
Geschichtsunterricht an türkischen Schulen. Der Autor beginnt seine Analyse mit 
dem Geschichtsunterricht in den frühen Republiksjahren und zeigt damit zu-
nächst die Rolle der offiziellen Geschichte im Nationenbildungsprozess auf. Er 
stellt jedoch auch fest, dass sich die offizielle Geschichtsschreibung seit damals 
nicht essentiell geändert hat und plädiert dafür, dass es höchste Zeit ist, die türki-
sche Geschichtsschreibung den aktuellen gesellschaftlichen und politischen Ver-
änderungen anzupassen.  

Dass sich türkische Bildungsmöglichkeiten teilweise bereits an westliche Bil-
dungsvorstellungen angepasst haben und/oder mit der sich wandelnden türki-
schen Gesellschaft in Einklang stehen, zeigt der Aufsatz „Freiwilliges Engagement 
in der außerschulischen Jugendarbeit: Zur Entstehung eines neuen Sozialisations-
kontextes in der Türkei“ von Annegret Warth. Ihre Ausführungen über die außer-
schulische Jugendarbeit basieren auf ihrer empirischen Forschung mit Jugendli-
chen, die in entsprechenden Vereinigungen aktiv sind. Neben der Entwicklung der 
außerschulischen Jugendarbeit in der Türkei und von entsprechenden Organisa-
tionen analysiert die junge Erziehungswissenschaftlerin in ihrem Aufsatz vor al-
lem auch die Bedeutung, die die Jugendarbeit für die jungen Erwachsenen in der 
Türkei hat.  

Im zweiten Kapitel „Bildung und Islam“ geht es um unterschiedliche Auswir-
kungen, die der in den letzten Jahrzehnten wieder erstarkte Islam auf die Bildung 
hat. In diesem Zusammenhang zeichnet Ramazan Günlü in seinem Aufsatz „Poli-
tik, Ideologie und Bildung: Sozio-politischer Wandel und Islam in der Türkei“ 
zunächst ein allgemeines Bild über den erstarkenden politischen Islam in der Tür-
kei seit den 1980er Jahren. Neben den Konsequenzen der allgemeinen gesell-
schaftlichen und politischen Reislamisierung auf den Diskurs von Zivilgesellschaft 
und Demokratie, zeigt er auch auf, wie sich diese Veränderungen auf den Bil-
dungssektor ausgewirkt haben.   

Demgegenüber fokussiert Bekim Agai auf ein spezielleres Thema. In seinem 
Beitrag „Von der Türkei in die Welt: Wie aus der Gülen-Bewegung in der Türkei 
eine weltweite Bildungsbewegung wurde“ analysiert er die rasante Zunahme von 
Fethullah-Gülen Schulen im In- und Ausland. Sein Augenmerk richtet sich dabei 
nicht nur auf den zunehmenden Einfluss einer islamischen Bewegung auf das tür-
kische Bildungssystem, sondern auch auf Aspekte des Wandels und der Anpas-
sung an universale Bildungsstandards in dieser Bewegung.   

Das dritte Kapitel ist dem Thema „Bildung und Minderheiten“ gewidmet. Der 
Aufsatz „The Us-Them Question in Turkish National Education“ stammt von 
Mustafa Çapar, der auf die Situation von Minderheiten im türkischen Bildungssy-
stem eingeht. Wenngleich sich seine Analysen vor allem auf die ersten Republiks-
jahre beziehen, die besonders stark vom Nationalisierungsprozess geprägt waren, 
so zeigt er auch Parallelen zur Gegenwart auf: Angehörige von Minderheiten wa-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL/BARBARA PUSCH 14 

ren und sind die „Anderen“. Obwohl sich der Staat von ihnen abgrenzt, so sieht 
er dennoch auch eine „Türkisierung“ dieser Gruppe vor.   

Der anschließende Artikel „Gesellschaftlicher Wandel und die Deutsche Schule 
Istanbul“ von Barbara Pusch zeigt im Gegensatz zu der allgemeinen Analyse von 
Mustafa Çapar den Wandel einer ehemaligen Minderheitenschule zu einer türki-
schen Eliteschule auf, in der aufgrund gesellschaftlicher Wandlungsprozesse eine 
neue Gruppe (nämlich binationale Schüler) zu einer Minderheit geworden sind. 
Diese Veränderungen werden am Beispiel der Deutschen Schule Istanbul exem-
plarisch dargestellt. 

„Bildung und soziale Ungleichheit“ ist das Thema des vierten Kapitels in diesem 
Sammelband. Ausgehend von ihrer ethnographischen Feldforschung analysiert 
Nazlı Somel, wie GrundschülerInnen verschiedener sozio-ökonomischer Schichten 
und ethnischer Herkunft im türkischen staatlichen Schulsystem unterschiedlich 
eingestuft, gefördert und behandelt werden. In ihrer Analyse spiegeln sich die Ein-
stellungen von LehrerInnen insbesondere zu BinnenmigrantInnen und jenen kur-
dischen Kindern, die der türkischen Sprache nicht mächtig sind, wider. Dabei zeigt 
sie sehr anschaulich auf, wie mangelndes Engagement von LehrerInnen und/oder 
fehlende pädagogische Maßnahmen für BinnenmigrantInnen und Kinder nicht-
türkischer Muttersprache in der Schule systematische Ungleichheit produzieren.  

Mit ungleichen Bildungschancen von unteren sozio-ökonomischen Klassen 
und Mädchen setzt sich Fatma Gök in ihrem Aufsatz „Das Recht auf Bildung: Ei-
ne Betrachtung unter dem Aspekt von Klasse und Geschlecht“ auseinander. In ih-
rer Analyse über die Produktion von sozialer Ungleichheit im türkischen Bil-
dungssystem bezieht sich Fatma Gök auf staatliche Statistiken. Darüber hinaus 
bezieht sich die Autorin bei ihrer Argumentation auch auf andere gesellschaftliche 
Faktoren, wie zum Beispiel das Ost-West-Gefälle in der Türkei und die Privatisie-
rung des türkischen Bildungssektors. 

Das Buch endet mit einer Schlussbetrachtung von Arnd-Michael Nohl. Der 
Autor fasst allerdings nicht einfach die Ergebnisse der vorangehenden Beiträge zu-
sammen, sondern versucht unter Einbezug empirischer Ergebnisse und Analysen 
den Wandel im Bildungsbereich in der Türkei systematisch zu erfassen. Seine Aus-
führungen sind in diesem Zusammenhang auch als ein theoretisches Modell zur 
Erklärung der Kontinuitäten und Veränderungen im türkischen Bildungssystem 
zu verstehen.   

Bibliographie 

Abadan-Unat, N. 1978. The Modernization of Turkish Women. Middle East Jour-
nal (32/3): 291–306.   

Akyüz, Y. 1993. Türk Eğitim Tarihi. Ankara: Pegem Yayınları.  
Altınay, A. G. 2004. The Myth of the Military-Nation: Militarism, Gender, and Educa-

tion in Turkey. New York: Palgrave Macmillan. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG 15 

Apple, M. 2004. Ideology and Curriculum. London/New York: Routledge. 
Benner, D./Schriewer, J./Tenorth, H.-E. 1998. Erziehungsstaaten – Historisch-verglei- 

chende Analysen ihrer Denktraditionen und nationaler Gestalten. Weinheim: Beltz. 
Bernstein, B. 1970. Soziale Struktur, Sozialisation und Sprachverhalten. Amsterdam: 

De Munter.  
Bourdieu, P. 1983. Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. 

In R. Kreckel (Hrsg.). Soziale Ungleichheiten (Soziale Welt Sonderband 2). Göttin-
gen: Schwartz, 183–198. 

Bourdieu, P. et al. 1997. Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltäglichen 
Leidens an der Gesellschaft. Konstanz: UVK. 

Bourdieu, P. 2004. Der Staatsadel. Konstanz: UVK. 
Bourdieu, P. 1973. Kulturelle Reproduktion und soziale Reproduktion. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 
Bourdieu, P./Passeron, J.-C. 1973. Grundlagen einer Theorie der symbolischen Gewalt. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Burns, R. J. 2002. Education and Social Change: A Proactive or Reactive Role?. 

International Review of Education (48/1–2): 21–43. 
Caymaz, B. 2007. Türkiye’de Vatandaşlık: Resmi İdeoloji ve Yansımaları. Istanbul: İs-

tanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 
Dewey, J. 1985. Democracy and Education. In J. A. Boydston (Hrsg.). John Dewey – 

The Middle Works, 1899–1924. Carbondale: Southern Illinois University Press, 
1–370. 

Eisenstadt, S. 2001. The Civilizational Dimension of Modernity: Modernity as a 
Distinct Civilization. International Sociology (16): 320–340. 

Eisenstadt, S. 2006. Multiple Modernen im Zeitalter der Globalisierung. In T. 
Schwinn (Hrsg.). Die Einheit und Vielfalt der Moderne. Wiesbaden: VS, 37–62. 

Elias, N. 1988. Über den Prozess der Zivilisation. Bd. 2. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.  

Elias, N. 2006. Was ist Soziologie?. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Fortna, B. C. 2002. The Imperial Classroom – Islam, the State, and Education in the 

Late Ottoman Empire. Oxford: OUP. 
Freire, P. 2002. Pädagogik der Unterdrückten. Bildung als Praxis der Freiheit. Frankfurt 

am Main: Fischer. 
Giroux, H. 1983. Theories of Reproduction and Resistance in the New Sociology 

of Education: A Critical Analysis. Harvard Educational Review (53/3): 261–293. 
Göle, N. 2008. Melez Desenler. İslam ve Modernlik Üzerine. Istanbul: Metis. 
Havighurst, R. 1958. Education, Social Mobility and Social Change in Four 

Countries. International Review of Education (4/2): 166–183. 
Humboldt, W. von 1960. Schriften zu Anthropologie und Geschichte. Werke I: Theorie 

und Bildung des Menschen. Stuttgart: Clett. 
İnal, K. 2008. Eğitim ve İdeoloji. Istanbul: Kalkedon. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL/BARBARA PUSCH 16 

Inkeles, A. 1969. Making Men Modern: On the Causes and Consequences of 
Individual Change in Six Developing Countries. The American Journal of Sociol-
ogy (75/ 2): 208–225. 

Jackson, P. W. 1973. „Was macht die Schule?“ Die Lebenswelt des Schülers. Erzie-
hung (2/5): 18–22. 

Kaplan, İ. 2009. Türkiye’de Milli Eğitim İdeolojisi ve Siyasal Toplumsallaşma Üzerin-
deki Etkisi. Ankara: İletişim Yayınları. 

Kaplan, S. 2006. The Pedagogical State: Education and the Politics of National Culture 
in Post-1980 Turkey. Stanford: Stanford University Press. 

Lenzen, D. 1997. Lösen Autopoiesis und Emergenz den Bildungsbegriff ab?. 
Zeitschrift für Pädagogik (43/6): 949–968. 

OECD 2002. Current Commitments under the GATS in Educational Services. Hinter-
grunddokument. Washington. 

Özsoy, S. 2002. Yükseköğretimde Hakkaniyet ve Eşitlik: Türkiye’de Finansal Yapıyla 
İlgili Bir Çözümleme. Dissertation am Institut für Sozialwissenschaften. Ankara 
Universität. Ankara. 

Sakaoğlu, N. 2003. Osmanlı’dan Günümüze Eğitim Tarihi. Istanbul: İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları.  

Schleiermacher, F. D. E. 1959. Ausgewählte pädagogische Schriften. Paderborn: Fer-
dinand Schöning. 

Shapiro, S. 1983. Class, Ideology, and the Basic Skills Movement: A Study in the 
Sociology of Educational Reform. Interchange on Education (14/2):14–24. 

Somel, N. 2011. Mehrdimensionale Hintergründe von Bildungsungleichheit in der Tür-
kei: Eine qualitative Untersuchung zu Familien mit niedrigem Einkommen, ihren Kin-
der und deren Lehrern. Dissertationsprojekt an der Fakultät für Geistes- und So-
zialwissenschaften. Helmut-Schmidt-Universität. Hamburg. 

Somel, S. A. 2001. The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire 
1839–1908. Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden: Brill. 

Tan, M. 2000. Eğitim. In Kadın-Erkek Eşitliğine Doğru Yürüyüş: Eğitim, Çalışma 
Yaşamı ve Siyaset. Istanbul: TÜSİAD. 

Tenorth, H.-E. 1997. „Bildung“ – Thematisierungsformen und Bedeutung in der 
Erziehungswissenschaft. Zeitschrift für Pädagogik (43/6): 969–984. 

Ünal, I./Özsoy, S./Yıldız, A. 2009. Eğitimde Toplumsal Ayrışma Araştırması. Un-
veröffentlichter Abschlussbericht an die TÜBİTAK. Ankara. 

Ünal, I./Özsoy, S. 1999. Modern Türkiye’nin Sisyphos Miti: Eğitimde Fırsat Eşit-
liği. In F. Gök (Hrsg.). 75 Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 39–72.  

UNESCO (2004): Education for All. The Quality Imperative. Paris. 
Üstel, F. 2004. „Makbul Vatandaş“ın Peşinde – II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık 

Eğitimi. Istanbul: İletişim Yayınları. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung:  
Zur Entstehung und Konsolidierung  
des türkischen Bildungssystems  

Arnd-Michael Nohl 

Erziehung dürfte es schon immer gegeben haben, doch ist die Entstehung von 
Einrichtungen, denen seitens der Gesellschaft die Funktionen des Erziehens und 
Bildens zugeschrieben werden, historisch situiert. Auch dort, wo – über einzelne 
Einrichtungen hinaus – ein Bildungssystem entsteht, lässt sich dessen Aufbau 
nicht von der Gesellschaft abstrahieren, von der es seine Aufgabe zugesprochen 
bekommt. Und selbst konsolidierte Bildungssysteme, die durchaus eigenständig 
und selbstbezogen operieren, verändern sich im Zusammenspiel mit gesellschaft-
lichem Wandel. 

Betrachtet man den Auf- und Ausbau des türkischen Bildungssystems, wie ich 
dies in meinem Beitrag tun möchte, so wird unmittelbar evident, dass der Wan-
del von Bildung und Gesellschaft weder linear voranschreitet noch eine einzige 
Fortschrittsgeschichte ist. Denn weder kann von einem stetigen, kontinuierlichen 
Wandel gesprochen werden – es gibt Phasen der Stagnation wie auch der Be-
schleunigung –, noch ist die Richtung des sozialen Prozesses immer schon ein-
deutig. 

In meinem Beitrag, der auch als Einführung in die Thematik des vorliegenden 
Sammelbandes gelesen werden kann, möchte ich die Entstehung, Etablierung und 
den Wandel des Bildungswesens/systems vis-à-vis der gesellschaftlichen Entwick-
lung betrachten. Das strukturierende Element dieses Aufsatzes stellen dabei die 
Schritte im Auf- und Ausbau des türkischen Bildungssystems dar, während die po-
litische, wirtschaftliche und soziale Geschichte der Türkei beziehungsweise ihres 
Vorgängerstaates, des Osmanischen Reiches, nur soweit berücksichtigt wird, wie es 
für das Verständnis der Veränderungsprozesse notwendig ist.1 

Ich beginne mit einer knappen Skizzierung des osmanischen Bildungswesens 
vor dem 19. Jahrhundert und verfolge dann den Aufbau neuer Organisationen 
und Institutionen im 19. Jahrhundert. Der Beginn einer Systembildung bezüg-
lich der Bildung kann in der Mitte des 19. Jahrhunderts beobachtet werden, doch 
die Etablierung des Bildungssystems sollte noch bis zur Herrschaft der Jungtür-
ken und dann der Kemalisten in den ersten 30 Jahren des 20. Jahrhunderts auf 
sich warten lassen. Mit der politischen Demokratisierung nach 1945 zeigte sich 
dann allerdings, dass es auch in einem zentralistischen Staat wie der Türkei nicht 

1  Vergleiche für eine Darstellung des türkischen Bildungswesens im Kontext der wirtschaftli-
chen, sozialen und politischen Geschichte Nohl (2008a). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 18 

so einfach möglich war, mit den kemalistischen Erziehungsreformen alle, insbe-
sondere die religiös-traditionellen gesellschaftlichen Milieus zu erreichen. Dass 
Bildung gleichwohl zur unverzichtbaren Institution der Gesellschaft geworden 
ist, wird dann in der Expandierung des Bildungssystems angesichts der demogra-
phischen und ökonomischen Entwicklung deutlich.2  

Das osmanische Bildungswesen vor dem 19. Jahrhundert 

Im Osmanischen Reich war Erziehung bis ins 19. Jahrhundert – ähnlich der 
Entwicklung in Mitteleuropa – weitgehend an die Religion gebunden, insofern 
man die heranwachsende Generation durch den und für den Islam erzog.3 Dabei 
ist zwischen der weitgehend nonformalen Erziehung auf dem Lande und einem 
kleinen, staatlich organisierten Bildungswesen zu unterscheiden:  

Das staatliche organisierte Bildungswesen hatte im Wesentlichen die Funktion, 
das Personal für den Herrschaftsapparat heranzuziehen, welcher seine ideologi-
sche Legitimation aus dem Islam zog. Schematisch vereinfacht, gab es folgende 
Schulen: In den Knabenschulen (sibyan mektebi), die „religiöses und moralisches 
Wissen“ lehren und den Kindern dazu dienen sollten, „den Koran auswendig zu 
lernen“ (Okçabol 2005: 23–24),4 wurden Jungen und (im Widerspruch zu ihrer 
Bezeichnung) auch Mädchen von Imamen erzogen. In der hieran anschließen-
den medrese wurde neben dem religiösen auch wissenschaftliches Wissen gelehrt – 
wobei ab dem 16. Jahrhundert eine religiöse Dogmatisierung in diesen Schulen 
zu beobachten war (İnal 2008: 30–36). Die Absolventen der medrese arbeiteten 
dann als Beamte, Imame oder Lehrer. Eine wichtige Rekrutierungsagentur für 
Staatsbeamte war auch die enderun mektebi. Hier wurden Kinder, die nichtmusli-
mischen Familien in den eroberten Gebieten entrissen worden waren, als Musli-
me erzogen und als treue Diener des Sultans auf den Staatsdienst vorbereitet 
(Okçabol 2005: 24). Die Janitscharen5 wurden dagegen in der „Schule für unge-
übte Knaben“ (acemi oğlanları mektebi) ausgebildet. 

2  Für Kritik und Anregungen zu einer früheren Version dieses Aufsatzes möchte ich bei Bar-
bara Pusch, Nazlı Somel und Anja Mensching herzlich bedanken.    

3  Im europäischen Mittelalter standen Bildungseinrichtungen noch – etwa als Klosterschulen 
– weitgehend im Dienste der Religion; erst allmählich entwickelte sich ein System aufein-
ander bezogener Bildungsinstitutionen, wie es – im Sinne eines Bildungssystems – dann 
zum Charakteristikum moderner Gesellschaften geworden ist (Zymek 2008: 208). 

4  Dieses und alle folgenden Zitate aus türkischsprachigen Quellen wurden vom Autor über-
setzt. 

5  Bei den Janitscharen (yeniçeri) handelt es sich um eine Elitetruppe des Sultans, deren An-
gehörige bis ins 17. Jahrhundert als Knaben unter den christlichen Völkern des Osmani-
schen Reichs (zwangs-)rekrutiert und islamisiert wurden. Waren diese Janitscharen ihrem 
Herrscher besonders treu, so erlangte das Janitscharenkorps, als später auch muslimische 
Knaben rekrutiert wurden, eine eigene Machtstellung im Reich (Matuz 1989). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

19 

Die Landbevölkerung profitierte von diesen Schulformen nicht, was jedoch 
nicht heißt, dass sie keine Orte des Lernens kannte. „Das religiöse Erziehungsnetz 
und seine Praktiken, die in Anatolien in religiösen Institutionen wie Dervisch-
Orden, religiösen Bruderschaften und Gebetsstätten in hohem Maßen und weit 
verbreitet vorhanden waren, haben als ein Feld, dem die armen Dorfbewohner, 
Ladenbesitzer und Handwerker hohe Bedeutung beimaßen, lange Zeit und auf 
sehr effektive Weise ihre Existenz bewahren können“ (İnal 2008: 28).6 

Im Hintergrund dieser Kluft zwischen der staatlich organisierten Heranziehung 
von Eliten und der nonformalen Erziehung auf dem Lande stand ein Staat, der 
mit seiner eigenen Bevölkerung hauptsächlich durch Steuerzahlungen und den 
Militärdienst in Verbindung trat. Selbst der formale Charakter der Knabenschulen 
(und bisweilen auch der medrese) sollte nicht überschätzt werden. So schreibt 
Somel (2001: 18): The „responsibility of providing education for common people 
was left to religious agencies within the community acting on private initiative“. 
Die Schulen und deren Lehrer wurden von lokalen Stiftungen und Eltern finan-
ziert; es gab keine Anzeichen einer zentralen Kontrolle (Somel 2001: 18–19). Eine 
stärkere Integration von Staat und Gesellschaft – wie sie unter anderem durch ein 
Bildungssystem ermöglicht werden kann und wie sie in Nationalstaaten zu beo-
bachten ist – war nicht notwendig, hatte sich der imperiale Herrschaftsapparat des 
Osmanischen Reichs doch seit seiner Gründung 1299 bis zu seiner größten Aus-
breitung im 16. und 17. Jahrhundert durch die Eroberung immer neuer Gebiete 
und deren darauffolgende Tributzahlungen finanziert.  

Man kann für diese Zeit noch nicht von einem Bildungssystem im engeren 
Sinne sprechen, sondern eher von einem „Bildungswesen“. Mit diesem Begriff 
werden von Müller/Zymek (1987: 18) „die noch nicht systematisierten Schulfor-
men und Bildungsmöglichkeiten“ bezeichnet, die (bislang) einer übergreifenden 
Ordnung entbehren. Wie gezeigt, bereiteten die unterschiedlichen Schulformen 
(medrese, acemi oğlanları mektebi, enderun mektebi) zwar auf spezifische Laufbahnen 
vor; doch standen sie noch nicht in einem Bezug zueinander. Somit konnte sich 
hier auch kein Binnenleben innerhalb des Bildungswesens entfalten, das zu einer 
Systematisierung geführt hätte. 

                                                                                          
6  Zu den Unterrichtsinhalten der Knabenschulen schreibt Somel: „The educational aim of the 

pre-modern Islamic school system at the primary level was the inculcation of basic religious 
knowledge to students, particularly the learning of Quranic verses by heart, whereas in the 
next educational stage of medreses the students could concentrate on deeper learning of re-
ligious knowledge. In this context the instruction of reading and writing had merely a func-
tional sense, while it did not belong to the ultimate educational goal of the traditional Is-
lamic school system to transmit utilitarian-practical knowledge“ (Somel 2001: 19). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 20 

Aufbau neuer Bildungsorganisationen und -institutionen  
im 19. Jahrhundert 

Mit den ersten militärischen Niederlagen im 18. und 19. Jahrhundert (so verlor 
man im Krieg mit Russland von 1768–1774 große Gebiete im Osten, Anfang des 
19. Jahrhunderts begannen Aufstände und Unabhängigkeitsbewegungen in Süd-
osteuropa, Ägypten wurde abtrünnig) verlor das Osmanische Reich nicht nur sei-
ne zentrale Finanzierungsgrundlage der Tributzahlungen; es wurde auch deutlich, 
dass seine bis dato siegreichen Armeen jener Ausrüstung und Ausbildung entbehr-
ten, die die Heere der europäischen Mächte so überlegen gemacht hatten.  

Vor dem Hintergrund dieser Probleme begann Sultan Mahmut II. (1808–1839), 
neue Einrichtungen zu schaffen, die die Kader einer modernen Armee heranziehen 
sollten (Zürcher 1993: 41). Im Jahre 1827 entstanden eine militärische Schule für 
Medizin (mekteb-i tıbbiye-i şahane) und 1834 eine Militärakademie (mekteb-i harbiye), 
deren Abgänger in den folgenden Jahren eine wichtige Rolle nicht nur in der Ar-
mee spielen sollten. 

Zunächst einmal lassen sich diese Bildungseinrichtungen als einfache Organisa-
tionen verstehen: Sie zeichnen sich durch explizierte Regeln aus, die als formali-
sierte Verhaltenserwartungen Rollen innerhalb der Organisation (etwa diejenige des 
Offiziersanwärters) definieren, aber noch keine etablierte Bedeutung für die weitere 
Gesellschaft haben. Diese Organisationsregeln (zum Beispiel zur Dauer des Studi-
ums) müssen von all jenen erfüllt werden, die Mitglied der Organisation sind, so-
fern sie nicht ihre Mitgliedschaft riskieren möchten.7 Die erfolgreiche Absolvierung 
des durch diese Organisation vorgesehenen Lehrprogramms verschaffte dann den 
Abgängern die Möglichkeit, in die in den folgenden Jahren aufgebaute neue Ar-
mee einzutreten.  

Zeitgleich mit dem Aufbau einer neuen Armee kam es zum Ausbau der staatli-
chen Bürokratie; deren Kader wurden allerdings zunächst eher informell, das heißt 
nicht in eigens zum Zwecke der Bildung eingerichteten Organisationen ausgebil-
det: Viele der zukünftigen höheren Bürokraten starteten ihre Karriere im Außen-
ministerium und seinen Botschaften, deren Zahl in Europa stetig wuchs. Dort 
konnten die angehenden Verwaltungsfachleute Fremdsprachen lernen und sich mit 
westlicher Literatur und Wissenschaft beschäftigen (Matuz 1985: 223f.). Erst später, 
ab 1839, wurden auch für die Ausbildung der Bürokraten eigens Professionsschu-
len errichtet (Somel 2001: 15). 

Jenseits der Unterschiede zwischen der informellen Ausbildung der Bürokra-
ten und der organisierten militärischen Ausbildung ist beiden gemeinsam, dass 
Bildung weiterhin ausschließlich ein Mittel zum Zweck (der Modernisierung des 

7  Vergleiche zu diesem Verständnis von Organisation, mit dem ich teilweise an Luhmann 
(1964: 38) anknüpfe, Nohl (2010: Kapitel 6.3). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

21 

Staatsapparats und seiner Armee) ist (Somel 2001: 15). Eigenständige Erwartun-
gen an (die Vermittlung von) Bildung haben sich hier noch nicht entwickelt. 

Erste Anstöße, mit denen Bildung ganz allmählich zum Gegenstand eigenstän-
diger Erwartungen avancieren sollte, wurden indes mit dem Erlass eines Edikts 
(ferman) gegeben, mit dem Mahmut II. 1824 die Grundschulpflicht für Jungen ein-
führte. Auch dass im Jahre 1846 der Besuch der vierjährigen Knabenschule (sibyan 
mektebi) zur Pflicht gemacht (Okçabol 2005: 27) und mit einer Verordnung von 
1847 dann in diesen Knabenschulen die Unterrichtung im Schreiben angestrebt 
wurde (zuvor wurde eher der Koran auswendig gelernt (Akyüz 1993: 140)), zeigt, 
dass säkularer Bildung in der Gesellschaft eine zunehmende Bedeutung zukam.  

Dabei darf indes nicht davon ausgegangen werden, dass etwa die Grundschul-
pflicht auch (organisatorisch) durchgesetzt worden wäre oder alle Absolventen der 
Knabenschule alphabetisiert worden wären. Die Grundschulpflicht konnte bis weit 
in das 20. Jahrhundert hinein in der Türkei noch nicht durchgesetzt werden (Aky-
üz 1993: 131). Gleichwohl kann hier von der Entstehung erster moderner Bil-
dungsinstitutionen gesprochen werden.  

Institutionen sollen hier im „Sinne einer sozialen Ordnung, die für das mensch-
liche Handeln Erwartungssicherheit bietet“ (Kuper/Thiel 2009: 484), verstanden 
werden. Sie mindern auf der Ebene der Gesellschaft die „Unsicherheiten menschli-
cher Interaktion“ (North 1992: 30) und spuren Handlungen ein. Dadurch ermögli-
chen Institutionen einerseits Handeln und begrenzen es andererseits (Giddens 
1988; Ortmann 2004: 24ff.). 

Bei der Grundschulpflicht haben wir es allerdings nur mit Erwartungen an ima-
ginierte, nicht an tatsächlich sich vollziehende Handlungen (dass ein jeder sein 
Kind zur Schule zu schicken habe) zu tun. Gleichwohl ist mit Entstehung dieser 
expliziten Institution, in der Verhaltenserwartungen etwa als Gesetze formuliert 
sind, nunmehr alles Handeln, das diesen Erwartungen entgegensteht, potentiell als 
Abweichung thematisierbar.  

Der Besuch der Grundschule war aber noch nicht zur Selbstverständlichkeit, ge-
nauer: zur impliziten Institution, in der „habitualisierte Handlungen durch Typen 
von Handelnden reziprok typisiert werden“ (Berger/Luckmann 2003: 58), gewor-
den (zum Beispiel das von einem 7-Jährigen per se erwartet wird, dass er in die 
Schule geht, und dass ein 7-Jähriger auch erwartet, dass man dies von ihm erwar-
tet). Vielmehr muss man davon ausgehen, dass neben den neuen expliziten Institu-
tionen in der osmanischen Gesellschaft implizite Institutionen fortdauerten, die 
Primarerziehung eng an die religiöse Praxis banden (Zürcher 1993: 47f.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 22 

Beginn der Systembildung durch reziproke Organisierung 

Die Anfänge eines Bildungssystems im Osmanischen Reich sind indes sicherlich 
nicht auf der Ebene der Primarstufe zu verorten, sondern finden sich im Sekun-
dar- und Tertiärbereich.8 Zudem hatte der Beginn einer Systembildung nicht so 
sehr mit Institutionen, das heißt mit gesellschaftlich (implizit oder explizit) festge-
legten Verhaltenserwartungen, sondern vornehmlich mit den neuen Bildungsor-
ganisationen zu tun, die im Tertiärbereich agierten. 

Institutionen „restringieren und ermöglichen“ Handeln, ohne dass man es ih-
nen selbst zuschreiben könnte. Demgegenüber werden Organisationen „Hand-
lungen und Handlungsfolgen unmittelbar zugeschrieben, sie gelten als zurech-
nungsfähig, verantwortlich“ (Ortmann 2004: 25). Die Grundschulpflicht etwa ist 
zwar eine (explizite) Institution, die Handeln einspurt, man würde sie aber nicht 
als Akteur betrachten. Demgegenüber ist die Professionsschule der Bürokraten, 
mülkiye mektebi, eine Organisation, die agiert und für Erfolg und Versagen ihres 
Handelns verantwortlich gemacht werden kann. 

Ein zentrales Handlungsproblem der seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert 
neu entstandenen Bildungsorganisationen (militärische Akademien und Professi-
onsschulen) bezog sich auf ihre Novizen. Sie beklagten sich über deren schlechte 
Vorbildung, die solche Ausmaße annahmen, dass manche unter ihnen nicht ein-
mal lesen und schreiben konnten. Bei Somel heißt es hierzu: „Since no modern 
primary school system existed at that time, soldiers or even military officers from 
the army corps were admitted to these schools who at first had to acquire the ba-
sic skills of literacy as well as elementary knowledge“ (2001: 21).  

Auch um den Bedarf der militärischen Akademien und Professionsschulen an 
säkular gebildeten Schülern zu stillen, wurden in der Zeit nach 1839 vierjährige 
säkulare Heranwachsendenschulen (rüşdiye)9 aufgebaut (Akyüz 1993: 142), in de-
nen neben religiösem auch weltliches Wissen gelehrt wurde. 1852 gab es in Istan-
bul 12 rüşdiye, 1869 wurde in einer Verordnung für die öffentliche Erziehung vor-
gesehen, dass in allen Ortschaften mit mehr als 500 Haushalten eine rüşdiye einge-
richtet werden sollte (Akyüz 1993: 143).  

Da weiterhin eine Lücke zum Tertiärbereich klaffte, wurden dann auch Schulen 
der Sekundarstufe II (idadiye mektebi) eingeführt (Akyüz 1993: 144). Später bauten 
diese idadiye-Schulen systematisch auf der rüşdiye auf und dauerten drei Jahre 
lang. In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts konnten sich diese idadiye-
Schulen etablieren, während die rüşdiye scheiterten. 

Die Professionsschulen des Tertiärbereichs waren noch eindeutig auf die Ar-
mee und Bürokratie bezogen, in die sie ihre Absolventen schickten. Mit dem 
Aufbau der rüşdiye- und idadiye-Schulen entstanden dann aber Bildungsorganisa-

8  Dies ist im Übrigen in Mitteleuropa ähnlich gewesen, vergleiche dazu Zymek (2008). 
9  Dieser Name verweist auf rüşd, den Heranwachsenden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

23 

tionen, deren zentrale Umweltreferenz selbst wiederum Bildungsorganisationen 
(nämlich die Professionsschulen) waren. Später begann man, Bildung über den 
Aufbau einzelner Schulen hinaus zu organisieren: 1857 wurde das Ministerium 
für öffentliche Erziehung gegründet, das ab 1869 mit der Verordnung für öffent-
liche Bildung (Maarif-i Umumiyye Nizamnamesi) auch eine Provinzverwaltung 
ausbaute (Somel 2001: 90–108). War das Personal der säkularen Sekundarschulen 
zuvor noch ausschließlich von medrese-Absolventen gestellt worden, so wurden 
diese, seit ab 1848 die LehrerInnenseminare auf- und ausgebaut wurden, zuneh-
mend aus dem Lehramt verdrängt.  

All dies kann man als den Anfang eines Bildungssystems – im Sinne eines ge-
sellschaftlichen Funktionssystems – begreifen. Gemeint ist hiermit eine Struktur 
von verschiedenen Organisationen, die sich aufeinander beziehen und ihre zen-
tralen Codes (die um Bildung ranken) von den Codes der Umwelt unterschei-
den.10 Sicherlich sind im osmanischen Bildungssystem, wie Fortna (2005) und 
Somel (2001) deutlich machen, weiterhin starke islamische Elemente, sowohl was 
das Lehrpersonal als auch was die Unterrichtsinhalte anbetrifft, zu finden. Doch 
ist die Funktion dieses Systems nicht mehr die Förderung der Religiosität, son-
dern die Qualifizierung der heranwachsenden Generationen.  

Nicht nur im Unterricht selbst, sondern auch in der Kommunikation zwischen 
den Institutionen des Bildungssystems wird Bildung zum Fokus, betrachtet man 
etwa die Korrespondenz zwischen der Hohen Pforte und den regionalen Erzie-
hungsdirektorInnen oder deren jährliche Berichte (Fortna 2005: 159f.). Man 
kann hier von einem gesellschaftlichen Funktionssystem sprechen, das allmählich 
ein Eigenleben entfaltet und sich immer stärker von seiner Umwelt abgrenzt.11  

Die Bildung eines Systems säkularer Bildung ging so weit, dass im Jahre 1872 
mit der Gründung der ibtidai mektebi genannten Primarschulen auch ein Ersatz 
für die religiösen sıbyan mektebleri (Knabenschulen) geschaffen wurde.12 Konnten 
zuvor noch die säkulare Sekundar- (rüşdiye und idadi) und Tertiärstufe gegenüber 
dem islamisch geprägten Bildungswesen der sibyan mektebi und medrese komple-

                                                                                          
10  Vergleiche zu den Begriffen des gesellschaftlichen Funktionssystems und des Codes, mit 

dem ich auf Luhmanns Überlegungen zurückgreife, ohne seine Systemtheorie zu über-
nehmen, Nohl (2010: 195ff). 

11  Müller/Zymek schreiben zur Systemkonstitution: „Erst ab dem historischen Zeitpunkt, in 
dem die Vielzahl der verschiedenen Schulformen oder Bildungseinrichtungen einen inne-
ren Zusammenhang erhielten, in dem die verschiedenen Teile aufeinander bezogen und in 
ihren spezifischen Funktionen miteinander verbunden waren, sollte der Systembegriff ver-
wandt werden“ (1987: 18). 

12  Somel zufolge gab es allerdings dann zwei verschiedene Gründe, warum die Primarbildung 
reformiert wurde: Erstens die Anforderungen an die Eingangsqualifikationen von Schülern 
der Professionsschulen (2001: 27), andererseits die Konkurrenz mit Ägypten, das seine 
Primarschulen bereits in den 1830er Jahren reformiert hatte (2001: 28). Zur Bedeutung von 
Konkurrenz für den Wandel von Bildung siehe auch meine nachwörtlichen Überlegungen 
zu diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 24 

mentär erscheinen,13 da sie auf unterschiedliche Berufsfelder vorbereiteten, so 
drückte sich in den neuen Primarschulen (ibtidai) der Wille der osmanischen Re-
former aus, die Bildung weiter zu säkularisieren und dem Zugriff der Religionsge-
lehrten (ulema)14 zu entreißen:  

„Prior to the Regulation of Public Education (1869) traditional Quran schools and me-
dreses, as an educational network under the control of the ulema, remained a legitimate 
parallel structure side by side with the network of government secondary schools […] 
Only the growing understanding among the tanzimat-bureaucrats of the need to secular-
ize primary education could begin to shake the ancient monopoly of the ilmiyye over 
Islamic primary education“ (Somel 2001: 15).  

Die Etablierung des Bildungssystems im frühen 20. Jahrhundert 

Die ersten Anfänge eines Systems säkularer Bildung, die, wie gezeigt, im Tertiär- 
und Sekundarbereich zu finden sind, hatten auch Auswirkungen auf die Erwar-
tungen an den Lebenslauf eines gebildeten jungen Mannes im Osmanischen 
Reich. Noch bis weit in das 19. Jahrhundert hinein war es eine Selbstverständ-
lichkeit, dass der Lebenslauf durch eine religiöse Erziehung geprägt sei. Vom Ab-
solventen der Knabenschule und medrese wurden bestimmte Fähigkeiten und 
Handlungsweisen erwartet, und diese Absolventen wussten auch um die gesell-
schaftlichen Erwartungen, die an sie gestellt wurden. Diese implizite Institution 
(siehe oben) wurde ihrer Selbstverständlichkeit entrissen, sobald die ersten Ab-
solventen der neuen Professionsschulen in der Bürokratie und Armee Fuß fass-
ten. Mit den neuen, säkularen Bildungsorganisationen begann sich eine neue 
(implizite) Institution des Lebenslaufs zu formieren,15 die auf die säkulare Bil-
dung der bürokratischen und militärischen Eliten verwies und in Konkurrenz zur 
in der medrese gebildeten religiösen Führungsschicht der ulema trat.16 Als diese 
Eliten, die großenteils auch in Westeuropa gelebt hatten, Anfang des 20. Jahr-
hunderts an die Macht kamen, begann sich das säkulare Bildungssystem auch ge-
genüber der ulema durchzusetzen. 

13  Zudem waren viele Lehrer der rüşdiye- und idadi-Schulen medrese-Absolventen. 
14  Als ulema wird die in sich selbst hierarchisch strukturierte Gruppe der religiösen Würden-

träger im Islam bezeichnet.  
15  Zur Institutionalisierung des Lebenslaufs siehe Kohli (1985). 
16   İnal hält insbesondere das Nebeneinander von religiöser und militärischer Beschulung für 

prekär: „Die Medresen und Sibyan Schulen, in denen sich die Geisteshaltung des Mittelal-
ters fortsetzte, auf der einen Seite, und die neu eröffneten modernen Militärschulen auf der 
anderen Seite, begannen alsbald zwei unterschiedliche Wertesysteme zu symbolisieren“ (İnal 
2008: 37). Zürcher kommentiert: „It goes without saying that this was not an educational 
system designed to stimulate a feeling of national solidarity or even a common identity 
among the literate elite of the empire (still less than 10 per cent of the population)“ (Zür-
cher 1993: 66). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

25 

Schon in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatte sich eine Gruppe gut 
ausgebildeter Bürokraten und Intellektueller formiert, die liberalen und zugleich 
islamischen Ideen nachgingen und den Nationalgedanken vorantrieben. Diese 
„Jungen Osmanen“, die in Frankreich, wo sie einige Vertreter hatten, später auch 
„Jeune Turcs“ (Jungtürken) genannt wurden, ließen sich auch nicht durch die Ver-
abschiedung einer Verfassung 1876 beeindrucken, zumal diese alsbald wieder au-
ßer Kraft gesetzt wurde. „The new generations being trained in schools like the 
Civil Service Academy (mülkiye) and War Academy (harbiye) continued to be at-
tracted by the liberal and constitutional ideas, as well as by the Ottoman patriot-
ism of the Young Ottomans, whose books they read and discussed clandestinely“ 
(Zürcher 1993: 90). Es formierte sich gegen Ende des Jahrhunderts eine Wider-
standsgruppe, das Komitee für Einheit und Fortschritt (İttihat ve Terakki Cemiyeti, 
im Folgenden als KEF abgekürzt), die stark auch auf Exilanten in und aus Frank-
reich aufbaute. 1908 erzwang das KEF erfolgreich die Wiedereinsetzung der Ver-
fassung, die zwischenzeitlich ausgesetzt worden war. Die Zeit der Jungtürken be-
gann (Matuz 1985: 251),17 mit der jene Personen, die über einen eher säkularen 
Lebenslauf verfügten, an die Macht kamen.  

Waren die Bürokraten des Sultans immer noch bemüht gewesen, ihre Refor-
men so anzulegen, dass sie den Rückhalt der ulema nicht allzu sehr gefährdeten, 
so machten die Reformen der Jungtürken auch nicht mehr vor dem religiösen 
Zweig der Sekundarschulen halt. Die medrese wurde an das Erziehungsministerium 
angebunden, ihr Curriculum modernisiert und westliche Sprachen als Pflichtfach 
eingeführt (Zürcher 1993: 125). Insbesondere die Mädchen und Frauen profitier-
ten sowohl vom Ausbau der Schulen als auch von der Einführung der Primar-
schulpflicht für Mädchen im Jahre 1913 und von der Schaffung akademischer 
Ausbildungsmöglichkeiten für Frauen (Zürcher 1993: 126). 

Wenngleich in der Zeit der jungtürkischen Herrschaft keine neuen Bildungsinsti-
tutionen aufgebaut wurden, nahmen Fragen der Bildung doch immer größeren 
Raum in der gesellschaftlichen Debatte ein. „Probleme der Bildung wurden in 
Lehrerzeitschriften und der Presse zum ersten Male breit diskutiert, neue Ansich-
ten wurden geäußert. Einige von ihnen bildeten den Samen für die Praktiken in 
der Zeit der Republik“ (Akyüz 1993: 230). Zu diesen neuen Ansichten gehörte 
auch die Geisteshaltung der politischen Führer des KEF: „Important elements in 
this set of attitudes were nationalism, a positivist belief in the value of objective 
scientific truth, a great (and somewhat naive) faith in the power of education to 
spread this truth and elevate the people, implicit belief in the role of the central 
state as the prime mover in society and a certain activism, a belief in change, in 
progress“ (Zürcher 1993: 137). 

                                                                                          
17  In der türkischen Geschichtsschreibung wird diese Zeit auch als jene der zweiten konstitu-

tionellen Monarchie (ikinci meşrutiyet) bezeichnet (Matuz 1985: 251).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 26 

Eine günstige Gelegenheit, das säkulare Bildungssystem endgültig zu etablie-
ren, entstand erst zehn Jahre später. Nach der verheerenden Niederlage der Os-
manen im Ersten Weltkrieg hatten die Anhänger Mustafa Kemals einen siegrei-
chen Krieg geführt. Dieser erlaubte es einer Bevölkerung, die von der Zusammen-
setzung her immer muslimischer und türkischer geworden war, in einem eigenen 
Land in den Grenzen etwa der heutigen Türkei zu leben. Die neuen Eliten der 
Türkei versuchten sich von den Jungtürken des Osmanischen Reichs abzugrenzen. 
Doch sosehr Mustafa Kemal, der Gründer der Republik Türkei, die Differenz zum 
Regime der Jungtürken betonte, sosehr knüpfte er doch an einige ihrer Ideen und 
politischen Konzepte an (Zürcher 1993: 192; Kafadar 1997: 125).  

Mustafa Kemals Konzepte für das Bildungssystem bauten einerseits auf dem 
bisher erreichten Stand der Institutionalisierung und Systembildung auf, doch 
konnte er die Reformen nun, nachdem die ulema mit dem Ende des Sultanats 
(1922) und Kalifats (1924) einen wichtigen Rückhalt verloren hatten, radikalisieren. 
Zunächst, am 3. März 1924, wurde das Gesetz zur Vereinheitlichung der Erziehung 
(tevhid-i tedrisat kanunu) verabschiedet. Dies sah vor, dass alle Bildungs- und Wis-
senschaftsorganisationen an das Ministerium für Bildung angebunden würden 
(§1), einschließlich der Schulen, die zuvor vom Ministerium für Stiftungen und is-
lamisches Recht verwaltet worden waren (§§2 und 3). Auch die Ausbildung der 
Imame sollte nunmehr durch das Erziehungsministerium organisiert werden (§4) 
(Akyüz 1993: 285). Selbst die Schulen der Minderheiten, die durch den Vertrag 
von Lausanne geschützt wurden, wurden an das Erziehungsministerium gebunden. 
Sie mussten die Fächer Türkisch, türkische Geschichte und Geographie der Türkei 
sowie Landeskunde einführen (Kaplan 2005: 160).  

Wenige Tage nach Verabschiedung des Gesetzes zur Vereinheitlichung der Er-
ziehung erließ der Erziehungsminister eine Verordnung, die zur Schließung der 
(religiös geprägten) medresen führte. Wohlweislich hatte Mustafa Kemal die Schlie-
ßung der medresen nicht zusammen mit dem Gesetz zur Vereinheitlichung der Er-
ziehung eingebracht, traf diese Entscheidung doch auf breiten Protest in der Be-
völkerung (Kafadar 2002: 352).  

Mit diesem (vorläufigen) Ende der medrese, „der tausendjährigen Erziehungsin-
stitution islamischer Zivilisation und Kultur“ (Kafadar 2002: 353), etablierte sich 
auch eine türkisch-national(istisch)e und okzidentalistische Geisteshaltung. Diese 
Verwestlichung des Bildungssystems zeigte sich auch in dem Beginn der Koeduka-
tion, die 1924 in den städtischen Grundschulen und später auch in den höheren 
Schulen eingeführt wurde (Okçabol 2005: 39).  

All diese Neuerungen im Erziehungswesen sind – Kafadar zufolge – nicht 
mehr einfach als Reformen zu bezeichnen. Vielmehr handele es sich um eine 
Revolution.  

„Die Methode der neuen Ära trennte sich völlig von der Haltung, die sozialen, politi-
schen und kulturellen Probleme, die als Folge von zweihundert Jahren Verwestlichung 
entstanden waren, durch Verbesserungen zu lösen. Sie zeichnete sich durch einen radika-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

27 

len und zeitweise harten Zug aus, der darauf gerichtet war, einen vollständigen sozialen 
Wandel zu realisieren“ (Kafadar 1997: 138).  

Angesicht der oben skizzierten Ursprünge des säkularen Bildungssystems im Os-
manischen Reich muss man dieser Einschätzung nicht unbedingt folgen, da eben 
kein vollständig neues System errichtet wurde. Allerdings liegt der radikale Charak-
ter des Bildungssystems der türkischen Republik zumindest darin begründet, dass 
dieses nicht mehr nur säkular, das heißt auf eine Bildung jenseits religiöser Lebens-
führung ausgerichtet war. Vielmehr diente das Bildungssystem dazu, die Religion 
dem Staat und das Religiöse der sonstigen Lebensführung unterzuordnen. Insofern 
kann es eher als laizistisches Bildungssystem bezeichnet werden.18  

Mit dem Wandel vom Säkularismus zum Laizismus hat sich das Bildungssy-
stem somit in den 1920er Jahren endgültig etabliert. Sieht man einmal von den 
Schulen des Militärs ab, die ihre Eigenständigkeit bewahren konnten, so waren 
nunmehr alle Bildungsorganisationen so angeordnet, dass sie aufeinander ver-
wiesen, dass Übergänge zwischen den einzelnen Schulen etabliert waren und 
dass eine zentrale Organisation (Ministerium) die unterschiedlichen Bildungsor-
ganisationen koordinierte. Im Schuljahr 1937–1938, also etwa zur Zeit des Todes 
von Atatürk, sah das türkische Bildungswesen folgendermaßen aus: 

Tabelle 1: Zahlen der Schulen und SchülerInnen 1937–38 

 Zahl der Einrichtungen Zahl der SchülerInnen 

Vorschule 47 1 555 

Primarschule 6 700 764 691 

Mittelschule 214 74 107 

Allgemeinbildendes Gymnasium 68 20 916 

Berufsbildendes Gymnasium 78 10 358 

Hochschule 19 9 384 

Quelle: Okcabol 2005: 46 

Auch der Code, dessen sich die Bildungsorganisationen nunmehr bedienten und 
bedienen mussten, kreiste nunmehr um einen gemeinsamen Gedanken, jenen 
der laizistischen Bildung. Das Bildungssystem der Türkei hatte eine eigene Refe-
renz gefunden. 

Versucht man die türkische Bildungsgeschichte in unterschiedliche Phasen ein-
zuteilen, so kann man für das frühe 19. Jahrhundert noch nicht von einem Bil-
dungssystem, sondern eher von einem Bildungswesen sprechen, dessen Institutio-
nen sich kaum aufeinander bezogen, dafür aber umso mehr an das Militär, die Bü- 
 
                                                                                          
18  Bis zu diesem Zeitpunkt verweist der türkische Laizismus durchaus auf den französischen, 

was sich später allerdings ändern sollte.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 28 

rokratie und die Religion gebunden waren. Für die Zeit vor der Republikgründung 
ist sicherlich von einer „Systemfindung“ (Müller/Zymek 1987: 13) zu sprechen, in 
der das Gefüge der einzelnen Bildungsinstitutionen beziehungsweise -organisatio- 
nen untereinander noch unklar war und ausgetestet wurde (wie zum Beispiel an 
der allmählichen Ersetzung der rüşdiye durch die idadiye oder an der Fortexistenz 
der medrese zu sehen ist). Demgegenüber gelang es den Kemalisten, nach ihren Vor-
stellungen ein Bildungssystem zu konstituieren, mit dem – wie es Müller/Zymek 
(1987: 13) für die Systemkonstitution schreiben – „fast nicht mehr aufhebbare, Ord-
nungs- und Strukturprinzipien durchgesetzt und funktionale Zuordnungen und 
Abgrenzungen vorgenommen werden“. 

Betrachtet man den Zusammenhang von Bildung und sozialem Wandel in den 
ersten drei Phasen der Entstehung des Bildungssystems, so lässt sich folgendes fest-
stellen: 

1. Der Ursprung der Innovationen im Bildungswesen, das heißt der Aufbau neu-
er Organisationen, begann mit der außenpolitischen Krise und den militäri-
schen Niederlagen des Osmanischen Reichs. Auch die ersten Bildungsinstitu-
tionen (Grundschulpflicht) waren das Ergebnis einer allgemeinen Modernisie-
rungsanstrengung, die sich auf die Armee und die staatliche Bürokratie, kei-
neswegs aber auf die Wirtschaft richtete.

2. Die Systemfindung begann dann aber, als die ersten Innovationen im Bil-
dungswesen den Aufbau weiterer Bildungsorganisationen (im Sekundar- und
Primarbereich) notwendig machten. Hier handelt es sich um eine Entwicklung,
die weniger von außen, das heißt von der Gesellschaft als solcher angestoßen
wurde, denn auf Binnenprobleme des Bildungswesens zurückzuführen ist.

3. Mit seiner eingeschränkten Funktion als Mittel im Konkurrenzkampf mit den
europäischen Mächten beschränkte sich das osmanische Bildungssystem auf
die Erziehung der Eliten, das heißt der Bürokraten, ulema und Offiziere. Auf
diese Weise konnten wichtige Elemente des traditionellen Bildungswesens
fortexistieren (sibyan mektebi und medrese).

4. Erst die Verschärfung der politischen Krise durch den ersten Weltkrieg und die
von den Kemalisten erfolgreich überstandene Existenzkrise des türkischen
Staates (siegreicher Befreiungskrieg) konnten die Kemalisten legitimieren, die
Parallelität des traditionell-islamischen Bildungswesens und des säkularen Bil-
dungssystems zugunsten des letzteren zu überwinden.

5. Das säkulare Bildungssystem diente nicht nur der Modernisierung des Landes,
sondern hatte – wie alle Bildungssysteme auch – zudem eine ideologische
Funktion. War im Osmanischen Reich neben der ideologischen Legitimierung
des Sultanats auch die Verbürgung des Islam für die Schulen wichtig gewesen,
so dienten in der frühen Republik die Schulen auch zur Legitimation des Ke-
malismus.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

29 

6. Damit hatte das säkulare Bildungssystem zwar die Oberhand gewonnen, aber – 
wie noch zu zeigen sein wird – seine Legitimation im Sinne seiner sozialen und 
ökonomischen Funktionen noch nicht erwiesen. Denn hier musste sich das Bil-
dungssystem noch angesichts der wirtschaftlichen Dynamik und der Trägheit der 
Milieubindungen ausdifferenzieren. 

Laizistische Bildungsreform im Widerstreit  
staatlicher Organisationen und gesellschaftlicher Milieus 

Dass sich ein Bildungssystem mit laizistischer Ausrichtung konstituieren konnte, 
war sicherlich vor allem der Autorität der durch den siegreichen Krieg äußerst po-
pulären Regierung zu verdanken; in vielen gesellschaftlichen Milieus hatte die Idee 
einer säkularen Bildung hingegen noch nicht Fuß fassen können. Während in den 
urbanen Milieus von Staatsbeamten und Kaufleuten eine Phase säkularer Bildung 
innerhalb des Lebenslaufs bereits zur impliziten Institution geworden war, waren 
alle ländlichen Milieus (von den Landarbeitern bis zu den Großgrundbesitzern), 
wie auch breite Milieus in den kleineren und mittleren Städten, noch weitgehend 
in die Traditionen religiöser Bildung eingebunden (Zürcher 1993: 194f.).  

Im Unterschied zum Begriff der Institution, der auf (Verhaltens-) Erwartungen 
auf gesellschaftlicher Ebene verweist (siehe Abschnitt Beginn der Systembildung durch re-
ziproke Organisierung), sollen hier unter Milieus jene kollektiven Formen praktischer 
Lebensführung verstanden werden, die unterhalb der Ebene der Gesamtgesell-
schaft angesiedelt sind. Milieus beruhen auf gelebten Gemeinsamkeiten der Erfah-
rung, das heißt auf einer „kollektiven Erlebnisschichtung“ (Mannheim 1980). Die-
se kollektiven Erfahrungen müssen – und dies unterscheidet den Milieubegriff von 
demjenigen der Gemeinschaft bei Tönnies (1926) – nicht notwendiger Weise ge-
meinsam gemacht werden, sondern können auch lediglich gleichartig, das heißt 
homolog sein. Solche Homologien der Erfahrung finden sich in unterschiedlichen 
Dimensionen, etwa der Geschlechtszugehörigkeit, der Generation, Bildung und 
Region (Nohl 2010, Kapitel 6.1; Bohnsack/Nohl 1998).  

Angesichts der religiösen Einbindung vieler gesellschaftlicher Milieus in der frü-
hen türkischen Republik galt es für die Kemalisten, die Säkularisierung der Gesell-
schaft über das Bildungssystem hinaus voranzutreiben. Es folgte daher in den 
1920er und 1930er Jahren eine Reihe von Reformen, die auf das Alltagsleben wirk-
ten und unmittelbar oder mittelbar für die Bildung von hoher Bedeutung waren. 
So wurde 1926 der europäische Kalender übernommen und eine Reihe von Geset-
zen erlassen, mit denen die Kleidungsgewohnheiten der Bevölkerung, aber auch 
ihre Religionsausübung verwestlicht beziehungsweise türkisiert werden sollten 
(zum Beispiel wurde der Ruf zum Gebet vom Arabischen auf das Türkische umge-
stellt). Am tiefgreifendsten war der Paradigmenwechsel in der Sprache und im Al-
phabet: 1928 beschloss das Parlament, statt dem arabisch-persischen das lateinische 
Alphabet als Grundlage des Türkischen zu nehmen. Dieses Gesetz erleichterte ei-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 30 

nerseits die Kommunikation mit westlichen Ländern, erschwerte andererseits die-
selbe mit orientalischen Ländern (Zürcher 1993: 196).  

Dabei war die Einführung des lateinischen Alphabets auch mit der Motivation 
verknüpft, möglichst viele Menschen zu alphabetisieren (Akyüz 1993: 299), auch 
wenn diese Alphabetisierungskampagne nicht so erfolgreich wie gewünscht war. 
1927 waren nur 10,7% der Bevölkerung literat (Okçabol 1999: 252) und mit der 
Einführung des lateinischen Alphabets (eigentlich) alle Menschen zu Analphabe-
ten geworden. Deshalb wurden 1928 Volksschulen (millet mektepleri) gegründet, die 
einerseits die Erwachsenen alphabetisieren und andererseits staatsbürgerschaftli-
chen und kulturellen Unterricht geben sollten (Okçabol 1999; Caymaz 2007). 
Während in den ersten Jahren eine große Zahl an Türken an diesem Unterricht 
teilnahm (485 632 wurden für 1928–1929 angegeben; Okçabol 1999: 252), fielen 
die Zahlen auf 53 330 in 1934–35.  

Deutlich wird hierin, dass nur ein Teil der Milieus in der türkischen Gesellschaft 
durch die Bildungsreformen erreicht werden konnte. Denn keineswegs ist der 
Rückgang der KursteilnehmerInnen damit zu erklären, dass ein Großteil der Be-
völkerung alphabetisiert worden wäre. Der Anteil der literaten Bevölkerung war – 
soweit man den Zahlen trauen kann – nur auf 22,4% in 1939–1940 gestiegen (Sa-
kaoğlu 1992: 46–51). Manche Milieus waren offenbar nicht geneigt, das lateinische 
und damit westliche Alphabet zu erlernen, wenn sie überhaupt (in der arabischen 
Schrift) schreiben konnten. Dies hat auch damit zu tun, dass – gerade auf dem 
Land und in den unteren Schichten der Gesellschaft – Schreiben und Lesen nicht 
zum Alltag gehörten und mithin einer besonderen Funktionalität entbehrten. 

Doch der Widerstreit zwischen staatlichen Bildungsorganisationen und gesell-
schaftlichen Milieus geht über das Erlernen einfacher Fertigkeiten hinaus und be-
traf auch die ideologische Legitimation des Staates. Diente im Osmanischen Reich 
noch die religiöse Bildung unmittelbar auch der Legitimation des Sultanats, so war 
das laizistisch ausgerichtete republikanische Bildungssystem durchdrungen von 
staatsbürgerlicher Erziehung. Die (Pflicht)- Schule war dabei nicht nur der Entwick-
lung eines nationalen Bewusstseins verpflichtet, sondern insgesamt der – durch ein 
autoritäres Regime abgesicherten – Schaffung eines modernen Staatsbürgers (Üstel 
2004; Caymaz 2007; Taşçı Günlü 2008).  

„Die Kader der Republik sahen die Erziehungspflicht nicht nur als ein Mittel, den neuen 
Generationen Erziehung und Wissen zu geben, sondern auch die neuen Werte der türki-
schen Revolution den jungen Generationen aufzuoktroyieren. Die Sozial- und Kulturpo-
litik der Einparteienära wurden gemäß einem autoritären, zentralistischen und reformi-
stischen Verständnis organisiert, das in dem Motto ‚für das Volk und wenn nötig trotz 
des Volkes‘ seinen Ausdruck fand“ (Gök 1999: 6).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

31 

Die Säkularisierung der Gesellschaft war aber nicht annähernd so erfolgreich wie 
die Laizisierung des Bildungssystems.19 Als Mustafa Kemal 1938 starb und die 
türkische Republik unter der Führung von İsmet İnönü den zweiten Weltkrieg 
überstanden hatte, wuchs die Unzufriedenheit mit dem kemalistischen Regime. 
Auf dem Lande hatte sich das kemalistische Regime bislang eher durch polizeili-
che und steuerliche Kontrolle denn durch Modernisierung ausgezeichnet (Zür-
cher 1993: 206). Angesichts der schieren Masse an Dörfern war der Ausbau von 
Schulen noch kaum bemerkbar geworden. Überdies fiel es den Kemalisten 
schwer, die traditionell lebende und religiös orientierte Landbevölkerung ideolo-
gisch an sich zu binden. Auch die Bourgeoisie (sowohl auf dem Land als auch in 
der Stadt) distanzierte sich zunehmend, als sie von Landenteignungen und Ver-
mögenssteuern betroffen wurden. Die Bürokraten, eigentlich die Machtbasis des 
Kemalismus, litten unter der Inflation (Zürcher 1993: 215–7). All dies sollte als-
bald auch Folgen für die Reform der Erziehungsorganisationen haben. 

Um diese Folgen zu verstehen, ist es aber wichtig, auch die politischen Verän-
derungen in und um die Türkei zu beachten: Nach dem zweiten Weltkrieg stieg, 
auch aufgrund der außenpolitischen Integration der Türkei in die westliche He-
misphäre, der Druck in Richtung einer Demokratisierung (Koçak 2003: 178). 
Schon vor den ersten freien Wahlen im Jahre 1950 versuchte die kemalistische 
Regierungspartei den religiösen Bedürfnissen der Bevölkerung mehr Rechnung 
zu tragen. Dies war ihr nur möglich, indem sie der Religion wieder Einlass in das 
Bildungssystem gewährte und – so eine erste Maßnahme – die bislang verbote-
nen Kurse zur Ausbildung von Vorbetern und Predigern genehmigte.  

Als 1950 die vier Jahre zuvor gegründete Demokratische Partei (Demokrat Parti) 
die Wahlen gewann, setzte sich dieser Prozess fort. Die neue Regierung richtete 
1951 erste Schulen für Vorbeter und Prediger (İmam Hatip Okulları) ein, im Schul-
jahr 1953 wurde Religion zum Wahlfach in der Grundschule (Okçabol 2005: 59), 
im Schuljahr 1956–57 war Religion erstmalig wieder ein Wahlfach in der Mittel-
schule, 1967–68 dann im Gymnasium (Kafadar 2002: 354). Bildungseinrichtun-
gen, die der kemalistischen Partei sehr nahe zu stehen schienen (zum Beispiel die 
„Volkshäuser“20), wurden geschlossen (Akşin 2003: 215–6).  

                                                                                          
19  Im Unterschied zum Säkularismus in Deutschland ist für den französischen Laizismus, 

dem Vorbild des türkischen Laizismus, eine strikte Trennung zwischen Staat und Religion 
wichtig. Dabei wurde in der Türkei diese Trennung – im Unterschied zu Frankreich – zu-
gleich als eine Subordination der Religion unter die Kontrolle des Staates verstanden. So 
verstanden, kann die Gesellschaft jenseits des Staates eigentlich nicht laizistisch sein, sie 
kann sich allenfalls säkularisieren, das heißt vom Primat der Religion bei der Lebensfüh-
rung abgehen. Diese Säkularisierung hat aber nur in bestimmten Milieus in der damaligen 
Türkei Fuß fassen können, in denen dann auch der laizistische Staat auf Akzeptanz traf. 

20  Mit den 1932 gegründeten Volkshäusern (halk evi) hatte die Regierung versucht, gerade auch 
die erwachsene Bevölkerung ohne Schulerfahrung von Bildung profitieren zu lassen, wobei 
es ihr auch um die Stärkung des Nationalbewusstseins ging (Ünlühisarcıklı 2008: 133ff.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 32 

Wenngleich die Demokratische Partei die laizistische Verfassung des Landes 
nicht grundsätzlich in Frage stellte, kann man die ersten Jahre der Demokratisie-
rung doch als eine Art Kulturkampf betrachten, in dem es unter anderem darum 
ging, wie die Modernisierung der Türkei voranzutreiben sei. 

„What the Democrat leadership was tacitly admitting by its attitude towards Islam was 
that religion was not necessarily incompatible with development. To the majority of the 
educated elite (including civil servants, teachers and academics and officers) who had in-
ternalized the Kemalist dogmas and who themselves owed their position in the ruling 
elite to the fact that they represented the positivist, Western-orientated outlook, this 
admission threatened their cultural hegemony and their monopoly of the political scene 
and the state machinery“ (Zürcher 1993: 245).  

Auch als 1960 das Militär putschte und eine neue – laizistische – Verfassung er-
ließ, kann man die nun folgende Kultur- und Bildungspolitik durchaus als eine 
Gratwanderung zwischen den Errungenschaften der kemalistischen Republik-
gründung einerseits und den (religiösen) Befindlichkeiten der Bevölkerung, die 
von diesen Reformen entweder nicht profitieren konnte oder wollte, andererseits 
bezeichnen. So sehr sich die Militärführung einer Verwestlichung und damit dem 
Erbe Mustafa Kemals verpflichtet fühlte, so sehr versuchten die auf ihr Regime 
folgenden zivilen Regierungen, insbesondere jene unter Führung der konservati-
ven Parteien, dem Islam Rechnung zu tragen. 

Für das laizistische Bildungssystem bedeutete die Wiedereinführung der Religi-
on zunächst noch lediglich eine Binnendifferenzierung im Sinne einer „System-
komplementierung“ (Müller/Zymek 1987: 13): Ohne das Gewebe der zentralen 
Organisationen des Bildungssystems in Frage zu stellen, wurde mit den Schulen 
für Vorbeter und Prediger ein Zweig errichtet, der auf eine eigenständige (religiöse) 
Berufskarriere verwies. Im Unterschied zur medrese, deren Abgänger sich ja in un-
terschiedlichen (höheren) Berufen platzieren konnten, dienten diese Schulen (wie 
ihr Name besagt) zunächst nur der Ausbildung von Vorbetern und Predigern.21 
Dies sollte allerdings nicht so bleiben. 

Süleyman Demirel, der mit den Wahlen von 1965 als Führer der konservati-
ven Gerechtigkeitspartei (Adalet Partisi) an die Macht gekommen war (und der für 
viele Jahrzehnte eine wichtige Rolle in der türkischen Politik spielen sollte), ge-
lang es zum einen, die Konservativen mit dem Militär zu versöhnen (Bora 2009: 
504), zum anderen aber betonte er die islamischen Werte immer mehr (Zürcher 
1993: 264). Ausdruck fand dies unter anderem im Ausbau der Schulen für Vorbe-
ter und Prediger. Hatte es 1960 noch 19 Vorbeter-Prediger-Mittelschulen und 17 
derartige Gymnasien gegeben, so wuchs deren Zahl bis 1970 auf 72 respektive 39 

21  Mit dieser Binnendifferenzierung sollte der türkische Laizismus seine spezifische, ihn vom 
französischen Laizismus unterscheidende Ausprägung noch ausbauen: Nicht nur wurde die 
Religion vom Staat strikt getrennt; Der Aufbau der Imam-Hatip-Schulen war auch ein Ver-
such, die religiösen Bewegungen innerhalb der Gesellschaft unter staatliche Kontrolle zu 
bringen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

33 

an. 1979/1980 waren es dann schon 339 beziehungsweise 249 Vorbeter-Prediger-
Schulen (Okçabol 2005: 71 und 80). 

Dieser Anstieg lag nicht nur deutlich über der Wachstumsrate bei vergleichba-
ren (Berufs-) Schulen (Okçabol 2005: 71). Insbesondere der Umstand, dass nun-
mehr auch Frauen (die ja keine Imame werden konnten) für die Schulen für Vor-
beter und Prediger zugelassen wurden, implizierte eine neue Qualität. Okçabol 
zufolge wurden hiermit die Grundlagen des laizistischen Bildungssystems – und 
insbesondere dessen Einheit – in Frage gestellt, da sich die Schulen für Vorbeter 
und Prediger „zu einer Alternative gegen das laizistische Bildungssystem entwic-
kelten“ (Okçabol 2005: 71).22  

Ein Anzeichen dafür, dass die Schulen für Vorbeter und Prediger nicht mehr nur 
eine weitere Säule innerhalb des laizistischen Bildungssystems waren, die auf eine 
spezifische Berufslaufbahn verwies, war der Verbleib ihrer Abgänger/innen. Nicht 
nur die Frauen unter ihnen, auch jene Männer, die keine Beschäftigung als Vorbe-
ter oder Prediger fanden, drängten nunmehr in nicht-religiöse Berufs- und Studi-
enzweige. Die Debatte darum, ob Absolventen der Gymnasien für Prediger und 
Imame für das Universitätsstudium sämtlicher Fächer zugelassen werden und da-
mit den Abgängern allgemeiner Gymnasien gleichgestellt werden sollen, zieht sich 
seit jener Zeit durch die türkische Bildungsgeschichte (Gökaçtı 2005). Sie verweist 
auf die Befürchtung, dass die Vorbeter-Prediger-Schulen zu einem eigenständigen, 
religiösen System (zumindest) der Sekundarbildung zu werden drohen. 

So zwang am 28. Februar 1997 das Militär in einer Sitzung des Sicherheitsrates 
die zivile Regierung, ein Maßnahmenpaket zu übernehmen, das deutlich gegen die 
Interessen der in einer Koalition regierenden Wohlfahrtspartei gerichtet war. An 
vorderster Stelle stand hier der Versuch, Mitglieder der islamischen Bewegung wie-
der aus dem Staatsapparat herauszudrängen (wie die meisten Regierungen hatte 
auch die Erbakan-Koalition sich darauf verstanden, möglichst viele Anhänger in 
den Ministerien mit Posten zu versorgen) beziehungsweise überhaupt erst ihr Ein-
dringen zu verhindern. Hierzu sollte die Zahl der Schulen für Vorbeter und Predi-
ger verringert, diese insbesondere aber auf die Gymnasialstufe beschränkt werden.23  

                                                                                          
22  Es verwundert insofern nicht, dass die Vorbeter-Prediger-Schulen immer wieder zum Dis-

kussionsgegenstand wurden. Kemal İnal zufolge wurden „diese Schulen von den Kemali-
sten als Hintergarten der islamistischen Ideologie und Kreise angesehen“, in dem Schüle-
rInnen vom Land „als Gegner des Laizismus aufgezogen werden“ (İnal 2008: 70). Demge-
genüber wird „von Seiten der islamischen Bevölkerungskreise … behauptet, dass diese 
Schulen viele Erleichterungen und Vorteile für den armen und ländlich geprägten, … ana-
tolischen Menschen hätten: Qualitativ hochwertige Erziehung, Heranziehung von ehren-
haften und moralbewussten Menschen, der Umstand, dass konservative Kreise ihre Mäd-
chen hier leicht und ohne Sorge beschulen lassen können und so weiter Außerdem wird es 
auch eine Art Fortsetzung der Tradition gesehen, dass das islamische Wissen in verschiede-
nen Unterrichtsfächern … reproduziert wird“ (İnal 2008: 71). 

23  Dieses Anliegen verfolgte die Generalität, indem sie die allgemeine Schulpflicht von bislang 
fünf auf acht Jahre zu erhöhen vorsah. Doch indem sie nicht nur die allgemeine, sondern 
die Grundschulpflicht verlängern wollte, konnte sie einerseits auf die Zustimmung all jener, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 34 

Ausbau und Binnendifferenzierung des Bildungssystems  
vis-à-vis ökonomischer und demographischer Entwicklungen 

Die Eröffnung von Imam-Hatip-Sekundarschulen in den 1950er und 1960er Jah-
ren hatte noch vornehmlich jenen gesellschaftlichen Milieus Rechnung getragen, 
die sich mit dem frührepublikanischen Kemalismus nicht identifizieren konnten 
und auf ihrer religiös geprägten Lebensweise beharrten. In mindestens ebenso 
starkem Maße wurde das Bildungssystem jedoch auch durch den sozialen Wan-
del, insbesondere durch die demographischen und sozioökonomischen Verände-
rungen der Gesellschaft herausgefordert, und zwar sowohl in quantitativer als 
auch in qualitativer Hinsicht. 

Die Zahl der Industriebetriebe stieg von 2 600 in 1950 über 8 700 (1980) auf 
309 841 (2006), die Zahl der IndustriearbeiterInnen wuchs von 162 000 (1950) 
über 786 000 (1980) auf 2 684 240 (2006) (TÜİK 2007: 303; TÜIK o.J.).24 Mit der 
Industrialisierung, aber auch mit der Annäherung an den Westen und dessen Le-
bensstil (wenngleich ihm nicht alle Menschen folgen konnten, so wurde er doch 
als eine idealisierte Zielperspektive immer deutlicher), beschleunigte sich auch 
die Binnenmigration. Der Zustrom vom Land in die Stadt war enorm. Noch 
1927 hatten 3,3 Millionen Menschen in der Stadt, aber 10,3 Millionen auf dem 
Land gelebt. Bis 1950 hatte sich – aufgrund des Bevölkerungszuwachses – die ab-
soluten Zahlen zwar vergrößert, das Verhältnis aber blieb bestehen: 5,2 Millio-
nen Städter standen nunmehr 15,7 Millionen Landbewohnern gegenüber. 1980 
aber waren in den Städten schon 19,6 Millionen und auf dem Land 25 Millionen 
Bewohner zu verzeichnen. 1985 gab es mehr Stadt- als Landbevölkerung, im Jah-
re 2000 nahezu doppelt so viele Städter als Landbewohner (TÜİK 2007: 9). Dies 
bedeutet aber nicht, alle Binnenmigranten hätten in der Industrie Arbeit gefun-
den. Vielmehr waren die meisten auf Gelegenheitsarbeit angewiesen. 

die seit langer Zeit eine Erhöhung der Schulpflicht gefordert hatten, bauen, und anderer-
seits die Ausschaltung der gesamten Mittelstufe jener Vorbeter-Prediger-Schulen betreiben. 
Denn nunmehr sollten alle Schüler bis zur achten Klasse eine einheitliche, säkulare 
Grundschule besuchen. Diese Forderung der Militärs sollte, bis sie schließlich im Sommer 
1997 umgesetzt wurde, zu heftigen Diskussionen auch in der Zivilgesellschaft führen (Ter-
temiz 1999; Nohl 2008b). In der Regierungszeit der islamisch geprägten ‚Partei für Gerech-
tigkeit und Fortschritt‘ (Adalet ve Kalkınma Partisi – AKP) wurde die Beschränkung der Vor-
beter-Prediger-Schulen auf die Gymnasialstufe zwar nicht in Frage gestellt, wohl aber der 
Zugang von IHL-Absolventen zur Universität diskutiert. Hatte man zuvor die Prüfungser-
gebnisse der Absolventen von IHL und anderen Berufsgymnasien um einen Quotienten 
abgewertet, so hob der Rat für Hochschulen (Yüksek Öğretim Kurulu – YÖK) dies im Juli 
2009 auf. Demgegenüber hat dann aber im November 2009 der Staatsrat (Danıştay) diesen 
Beschluss von YÖK wiederum aufgehoben. 

24  Dass die Zahl der IndustriearbeiterInnen zwischen 1980 und 2006 nur um einen Quotien-
ten von 3,4 angestiegen ist, während der Anstieg bei den Industriebetrieben beim 
35,5fachen lag, lässt sich als eine Folge des Übergangs von staatlichen Großbetrieben zu 
privatwirtschaftlichen kleinen und mittleren Unternehmen interpretieren.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

35 

Kepenek und Yentürk skizzieren mit folgenden Worten den sozialen Wandel 
zwischen 1945 und 1960, der hinter dieser Entwicklung steht: 

„Als Folge des Umstandes, dass sich die ländlichen Regionen dem Markt öffneten und 
der Möglichkeiten, mit dem allgemeinen Wahlrecht die Regierung zu beeinflussen, 
nahmen die Forderungen breiter Massen nach Bildung zu oder wurden deutlicher. Zu-
nächst war Bildung, die traditionell ein Mittel zum Finden eines Arbeitsplatzes im öf-
fentlichen Sektor war, nun auch notwendig, um neue Arbeitsmöglichkeiten zu ergreifen, 
die sich entwickelten, als die wirtschaftliche Dynamik neue Ausmaße annahm. … Zu-
dem hat die ökonomische Entwicklung und die Verstädterung die ökonomische und ge-
sellschaftliche Notwendigkeit der Bildung verstärkt“ (2007: 134). 

Bildung hätte hier eine den sozialen Wandel (und die Aufwärtsmobilität unterer 
Schichten) beschleunigende Funktion haben können, wie Havighurst (1958) diese 
in seiner Studie zu USA, Brasilien, Großbritannien und Australien gezeigt hat.  

Allerdings hatte das Bildungswesen, das schon zur Republikgründung nicht 
einmal die Grundbildung der Bevölkerung hatte sicherstellen können, keine 
Chance, mit dem rasanten Bevölkerungswachstum mitzuhalten. War die Bevölke-
rung zwischen 1927 und 1950 bereits von 13,6 Millionen auf 20,9 Millionen an-
gewachsen, so verdoppelte sich diese Zahl bis 1975 (TÜİK 2007: 9) und lag 2006 
dann bei 72,97 Millionen Menschen (DTP o.J.). Ein solches Bevölkerungswach-
stum impliziert hohe Bedarfszahlen im Schulwesen, hat sich doch der Anteil von 
unter 14-Jährigen in der Bevölkerung von 38,3% in 1950 lediglich auf 28,1% in 
2006 reduziert (DTP o.J.).  

Die quantitative Entwicklung des türkischen Bildungswesens in diesem Zeit-
raum lässt sich nicht unmittelbar mit den oben genannten Zahlen parallelisieren. 
Im Zeitraum von 1950 bis 2008 vergrößerte sich das Bildungssystem folgenderma-
ßen: 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ta
be

lle
 2

: S
ch

ul
en

, S
ch

ül
er

In
ne

n 
un

d 
Le

hr
er

In
ne

n 
im

 Ja
hr

es
ve

rg
lei

ch
 

Bi
ld

un
gs

ei
nr

ic
ht

un
g

19
60

–1
96

1
19

80
–1

98
1

20
08

–2
00

9

Sc
hu

le
 

Sc
hü

le
rI

n 
Le

hr
er

In
 

Sc
hu

le
 

Sc
hü

le
rI

n 
Le

hr
er

In
 

Sc
hu

le
 

Sc
hü

le
rI

n 
Le

hr
er

In
 

G
ru

nd
sc

hu
le

 
24

 3
98

 
2 

86
6 

50
1 

62
 5

26
 

45
 6

60
 

5 
69

4 
86

0 
21

5 
45

9 

Se
ku

nd
ar

st
uf

e 
I  

74
5 

29
1 

26
6 

12
 0

80
 

4 
32

0 
1 

14
7 

51
2 

35
 9

13
 

33
 7

69
25

 
10

 7
09

 
92

0 
45

3 
31

8 

G
ym

na
sia

lo
be

rs
tu

fe
 

19
4 

75
 6

32
 

4 
21

9 
1 

16
7 

53
4 

60
5 

41
 3

34
 

4 
05

3 
2 

27
1 

90
0 

10
7 

78
9 

Be
ru

fs
gy

m
na

siu
m

 (b
is 

19
97

 
te

ilw
ei

se
 m

it 
M

itt
el

st
uf

e)
 

53
0 

10
8 

22
1 

8 
33

3 
1 

86
4 

52
0 

33
2 

33
 9

69
 

4 
62

2 
1 

56
5 

26
4 

88
 9

24
 

U
ni

ve
rs

itä
t 

55
 

65
 2

97
 

4 
07

1 
32

1 
23

7 
36

9 
20

 9
17

 
1 

49
5 

2 
75

7 
82

8 
10

0 
50

4 

Q
ue

lle
: M

EB
 2

01
0:

 1
1 

25
  

Pr
im

ar
sc

hu
le

 m
it 

de
n 

K
la

ss
en

 1
–8

. 

ARND-MICHAEL NOHL 36 

                       

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

37 

In allen Bereichen wird ein massiver Ausbau des Bildungssystems deutlich. Wie 
schwierig die Finanzierung dieses Ausbaus ist, zeigt sich gerade in der sinkenden 
Zahl der Grund- beziehungsweise Primarschulen: Hatte es 1980 noch 45 660 
Grundschulen und 4 320 Einrichtungen der Sekundarstufe I gegeben, so sank die 
Zahl der ab 1997 für diese Schüler/innen zuständigen Primarschulen bis 2008 auf 
33 769, obgleich die Zahl der LehrerInnen sich auf 453 318 fast verdoppelte. Dies 
hat damit zu tun, dass die Schulen nicht nur immer größer wurden, sondern – 
insbesondere in den Metropolen – dazu übergingen, in zwei Schichten (morgens 
und nachmittags) Unterricht anzubieten, die Räume also doppelt zu nutzen.  

Es wird evident, dass die Schulen, obgleich sie massiv ausgebaut wurden, 
Schwierigkeiten hatten, die Defizite zum Zeitpunkt der Republikgründung aufzu-
holen und mit dem Bevölkerungswachstum mitzuhalten. Dies schlägt sich auch 
im Beschulungsquotienten nieder: Die Türkei schaffte es, die Beschulungsquote 
in den Klassen 1–5 von 69,5% in 1950 auf 97,7% in 1980 zu erhöhen, ein Pro-
zentsatz, der auch nach der Ausweitung auf die achtjährige Primarschulpflicht 
weitgehend gehalten werden konnte. In den Klassen 6–8 hingegen war 1950 nur 
eine Beschulungsquote von 4,8 % zu verzeichnen, ein Wert, der sich bis 1980 auf 
40,6% erhöhte und bis 1996 auf 64,3% stieg. Ähnlich enorm – und dennoch un-
zureichend – war der Anstieg bei der Beschulung der Klassen 9–11: Von 5,2% 
(1950) über 28,4% (1980) auf 85,2% im Jahr 2005 (DTP o.J.).26 

Ein solcher Ausbau des Bildungswesens, bei dem die Zahl der Grundschulen 
verdreifacht und diejenige der Mittelschulen und Gymnasien mehr als verzehn-
facht wurden, hatte auch Folgen für das Lehrpersonal. Um den Bedarf an Lehrern 
zu stillen, durften nach 1960 Wehrpflichtige mit Abitur ihren Wehrdienst als Leh-
rer verrichten; später wurden diese Männer in den Normallehrerdienst übernom-
men; ebenso wurden Abiturientinnen nach einer kurzen Ausbildung zu vorläufi-
gen Lehrerinnen gemacht (Okçabol 2005: 68–69). Doch ist zugleich eine gewisse 
Verwissenschaftlichung des Lehrerberufs schon in dieser Zeit zu beobachten. So 
wurde Mitte der 1960er Jahre die erste erziehungswissenschaftliche Fakultät (in 
Ankara) gegründet und 1983 die Lehrerbildung ganz in die Universitäten über-
führt. 

Die Gleichzeitigkeit von Erfolg und Misserfolg beim Ausbau des Bildungssy-
stems wird insbesondere anhand der Analphabetenzahlen deutlich. Galten 1935 
80,8% der Bevölkerung als AnalphabetInnen, so sank deren Zahl bis 1960 auf 
60,5 %. Bis 1980 halbierte sich der Prozentsatz der AnalphabetInnen (wobei die 
Schere zwischen Männern und Frauen weiter aufging) und im Jahre 2000 galten 
nur noch 12,7 % (bei Frauen: 19,7 %) als nicht des Lesens und Schreibens fähig 
(DTP o.J.). Zugleich war die Zahl der Alphabetisierten aber enorm gewachsen: 

                                                                                          
26  Die in der Tabelle angeführten Angaben zum Beschulungsquotienten (Anteil der beschul-

ten Kindern an der Gesamtheit der Kinder im jeweiligen Alter) stammen von der staatli-
chen Planungsbehörde, sind aber sowohl erhebungs- also auch auswertungstechnisch mit 
Vorsicht zu gebrauchen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 38 

Von 4,1 Millionen Menschen im Jahre 1950 über 17, 9 Mio. in 1980 (TÜİK 2007: 
16) auf etwa 63,7 Millionen in 2000 (DTP o.J.). Diese Zahlen sprechen, gerade an-
gesichts des Umstandes, dass in derartigen Erhebungen die Zahl der Alphabeti-
sierten regelmäßig überschätzt wird, für sich. 

Neben dem Ausbau des Bildungssystems war auch dessen Binnendifferenzie-
rung von hoher Bedeutung. Angesichts der wachsenden Zahl an Arbeitsplätzen in 
der Industrie gehörte hierzu insbesondere der Ausbau der Berufsbildung. Wie 
Günlü schreibt:  

„Turkey was entering into a new stage of capital based development in the 1960s and 
1970s. The progressively increasing interaction between modern industry and traditional 
trades in the provinces, and rivalries and conflicts in many cases, had been focusing on 
manpower costs and the organization of manpower. […] In line with the decision of the 
ninth Education Council, technical schools educating manpower for modern capital 
based enterprises were turned into technical high schools, trade institutes into industrial 
vocational high schools, and institutes for girls into vocational high schools for girls in 
the 1973–1974 education year“ (2008: 118–119). 

In der Folge baute man unterschiedlichste Berufsschulen auf (Okçabol 2005: 72). 
Wie die obige Tabelle 2 zeigt, stieg die Zahl der Berufsgymnasien (einschließlich 
der Vorbeter-Prediger-Schulen) von 530 in 1950 auf 4 622 in 2008. Diese Bin-
nendifferenzierung hat zur Entwicklung eigenständiger Bildungsgänge geführt. 
Denn neben der bereits in Abschnitt 5 besprochenen Problematik der Schulen 
für Vorbeter und Prediger sind die Abschlüsse der Berufsgymnasien so gefasst, 
dass sie einen erleichterten Zugang zu berufsspezifischen Studiengängen ermög-
lichen, den Zutritt zu anderen Studiengängen aber erschweren. Im Unterschied 
zu dem durch die Vorbeter-Prediger-Schulen geprägten Bildungsgang unterschei-
den sich die berufsspezifischen Bildungswege allerdings in ideologischer Hinsicht 
nicht von den Organisationen der Allgemeinbildung.  

Ausblick 

Dass sich das türkische Bildungssystem – nach einer Zeit des Aufbaus – mittler-
weile konsolidiert hat, bedeutet noch nicht das Ende seiner Wandlungsprozesse. 
Wie bereits in den beiden vorangegangenen Abschnitten deutlich geworden ist, 
kam es im Bildungssystem angesichts der Erwartungen aus bestimmten gesell-
schaftlichen Milieus und vor allem aufgrund der wirtschaftlichen und demogra-
phischen Entwicklung zu massiven Veränderungen. Da die türkische Gesellschaft 
selbst von großer Dynamik geprägt ist, kann man davon ausgehen, dass auch in 
Zukunft das Bildungssystem ein Teil dieser Dynamik sein wird.  

Gleichwohl werden die Bildungsorganisationen und -institutionen der Zu-
kunft immer auch auf die in diesem Artikel skizzierten ursprünglichen Bildungs-
einrichtungen in der Türkei beziehungsweise dem Osmanischen Reich verweisen. 
Das Trägheitsmoment einmal institutierter Bildungsgänge und aufgebauter Bil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

39 

dungsorganisationen führt dazu, dass alle Neuerungen immer auch die Spuren 
aus der Zeit des Aufbaus des Bildungssystems in sich tragen. Es wird zukünftigen 
Forschungsarbeiten vorbehalten bleiben, diesen Zusammenhang von Tradierung 
und Transformation im türkischen Bildungssystem herauszuarbeiten. 

Bibliographie 

Akşin, S. 2003. Siyasal Tarih (1950–1960). In S. Akşin (Hrsg.). Yakınçağ Türkiye 
Tarihi 1908–1980. Istanbul: Milliyet Yayınları, 215–225. 

Akyüz, Y. 1993. Türk Eğitim Tarihi. Ankara: Kolej. 
Berger, P. L./Luckmann, T. 2003. Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. 

Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt am Main: Fischer. 
Bohnsack, R./Nohl, A.-M. 1998. Adoleszenz und Migration. Empirische Zugän-

ge einer praxeologisch fundierten Wissenssoziologie. In R. Bohnsack/W. Ma-
rotzki (Hrsg.). Biographieforschung und Kulturanalyse. Opladen: Leske + Budrich, 
260–282. 

Bora, T. 2009. Süleyman Demirel. In M. Belge (Hrsg.). Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce. Dönemler ve Zihniyetler Band 9. Istanbul: İletişim, 502–514. 

Caymaz, B. 2007. Türkiye’de Vatandaşlık: Resmi İdeoloji ve Yansımaları. Istanbul: 
İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

DTP, Devlet Planlama Teşkilatı o.J. Ekonomik ve Sosyal Göstergeler 1950–2006. 
http://www.dpt.gov.tr/PortalDesign/PortalControls/WebIcerikGosterim.aspx? 
Enc=83D5A6FF03C7B4FCC41EB0226750A883, zuletzt abgerufen am 
13.06.2011. 

Fortna, B. 2005. Mekteb-i Hümayun – Osmanlı İmparatorluğu’nun Son Döneminde 
İslam, Devlet ve Eğitim. Istanbul: İletişim. 

Giddens, A. 1988. Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der Struk-
turierung. Frankfurt am Main: Campus. 

Gök, F. 1999. 75 Yılda İnsan Yetiştirme Eğitim ve Devlet. In F. Gök (Hrsg.). 75 
Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 1–8. 

Gökaçtı, M. A. 2005. Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler. Istanbul: İletişim. 
Günlü, R. 2008. Vocational Education and Labor Market Integration in Turkey. In 

A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Mün-
ster/New York: Waxmann, 107–130. 

Havighurst, R. 1958. Education, Social Mobility and Social Change in Four 
Countries. International Review of Education (4/2): 166–183. 

İnal, K. 2008. Eğitim ve İdeoloji. Istanbul: Kalkedon. 
Kafadar, O. 1997. Türk Eğitim Düşüncesinde Batılılaşma. Ankara: Vadi. 
Kafadar, O. 2002. Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tartışmaları. In T. Bora/M. Gültek-

ingil (Hrsg.). Modernleşme ve Batıcılık. Istanbul: İletişim, 351–381. 
Kaplan, İ. 2005. Türkiye’de Milli Eğitim İdeolojisi. Istanbul: İletisim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 40 

Kepenek, Y./Yentürk, N. 2007. Türkiye Ekonomisi. Istanbul: Remzi.  
Koçak, C. 2003. Siyasal Tarih (1923–1950). In S. Akşin (Hrsg.). Yakınçağ Türkiye 

Tarihi 1908–1980. Istanbul: Milliyet Yayınları, 127–213. 
Kohli, M. 1985. Die Institutionalisierung des Lebenslaufs. Kölner Zeitschrift für 

Soziologie und Sozialpsychologie (37): 1–29. 
Kuper, H./Thiel, F. 2009. Erziehungswissenschaftliche Institutionen und Organisa-

tionsforschung. In R. Tippelt/B. Schmidt (Hrsg.). Handbuch Bildungsforschung. 
Wiesbaden: VS-Verlag, 483–498. 

Luhmann, N. 1964. Funktionen und Folgen formaler Organisation. Berlin: Duncker 
& Humblot. 

Mannheim, K. 1980. Strukturen des Denkens. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Matuz, J. 1985. Das Osmanische Reich – Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Matuz, J. 1989. Aufstieg und Niedergang der osmanischen Militärmacht. Militär-

geschichtliche Mitteilungen (45–46): 21–33. 
MEB, Milli Eğitim Bakanlığı 2010. National Education Statistics: Formal Education 

2009–2010. Ankara. 
Müller, D. K./Zymek, B. 1987. Datenhandbuch zur deutschen Bildungsgeschichte.  So-

zialgeschichte und Statistik des Schulsystems in den Staaten des Deutschen Reiches, 
1800–1945 Band II, 1. Teil. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Nohl, A.-M. 2008a. The Turkish Education System and its History – an Intro-
duction. In A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in 
Turkey. Münster/New York: Waxmann, 15–48. 

Nohl, A.-M. 2008b. Erziehungsdiskurse in der Türkei: die Einführung der acht-
jährigen Grundschulpflicht im Spiegel von Zeitungskolumnen. In W. Marotz-
ki/L. Wigger (Hrsg.). Erziehungsdiskurse. Bad Heilbrunn: Klinkhardt, 177–198. 

Nohl, A.-M. 2010. Konzepte interkultureller Pädagogik. Eine systematische Einführung 
(2. revidierte und erweiterte Auflage). Bad Heilbrunn: Klinkhardt. 

North, D. 1992. Institutionen, institutioneller Wandel und Wirtschaftsleistung. Tübin-
gen: Mohr Siebeck. 

Okçabol, R. 1999. Cumhuriyet Döneminde Yetişkin Eğitimi. In F. Gök (Hrsg.). 
75 Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 249–262. 

Okçabol, R. 2005. Türkiye Eğitim Sistemi. Ankara: Ütopya. 
Ortmann, G. 2004. Als Ob. Fiktionen und Organisationen. Wiesbaden: VS-Verlag. 
Sakaoğlu, N. 1992. Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tarihi. Istanbul: İletişim. 
Somel, S. A. 2001. The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire 

1839–1908 – Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden: Brill.  
Taşçı Günlü, S. 2008. Adult Literacy Campaigns and Nation Building. In A.-M. 

Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster/ 
New York: Waxmann, 175–194. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINFÜHRUNG 

 

41 

Tertemiz, N. I. 1999. Sekiz Yıllık Zorunlu İlköğretim. In F. Gök (Hrsg.). 75 Yılda 
Eğitim. Istanbul: Tarih Vakfı Yayınları, 171–176. 

Tönnies, F. 1926. Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Soziologie. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.  

TÜİK, Türkiye İstatistik Kurumu 2007. İstatistik Göstergeler – Istatistical Indicators 
1923–2006. 

TÜİK, Türkiye İstatistik Kurumu o.J. Girişim Sayısı ve Çalışanların Nitelikleri. 
http://www.tuik.gov.tr/VeriBilgi.do?tb_id=30&ust_id=9, zuletzt abgerufen am 
13.06.2011. 

Ünlühisarcıklı, Ö. 2008. Adult and Further Education: Systematic and Historical 
Aspects of Non-Formal Education in Turkey. In A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-
Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster/New York: Waxmann, 
131–150. 

Üstel, F. 2004. „Makbul Vatandaş“ın Peşinde – II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık 
Eğitimi. Istanbul: İletişim Yayınları. 

Zürcher, J. E. 1993. Turkey – A Modern History. London: I. B. Tauris. 
Zymek, B. 2008. Geschichte des Schulwesens und des Lehrerberufs. In W. 

Helsper/J. Böhme (Hrsg.). Handbuch der Schulforschung. Wiesbaden: VS-Verlag, 
203–237. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.  
Bildung, Reform und Wandel 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, Bildungsreform und Anpassung  
an den globalen Wandel 

Kemal İnal 

„Wir müssen immer wieder hinterfragen, welchen Nutzen die Reformen als Ganzes für 
die Schulen und die Lehrpersonen, die Verwaltung, die Mitglieder des sozialen Umfel-
des und auch die lokalen Akteure, also für alle Beteiligten haben“ (Apple 2004). 

„Die AKP trat die Wahl (die Kommunalwahlen vom 29. März 2009, İK) ganz im Gefol-
ge von Erdoğan an. Weder gab es Quartier- und Hausbesuche wie vor früheren Wahlen, 
noch Menschen, die sich selbst zu kleinen Gruppen zusammenfanden und bei den 
Kleinhändlern vorsprachen, noch die aufgeregte Stimmung, das Eilen von Versammlung 
zu Versammlung…  
Ach wie schön, wenn die Stadtteilverwaltungen, die Parteiorgane und die Kandidaten 
versprochen haben, Wagen bereitzustellen und Lebensmittel zu verteilen…  
Wenn Sie nun fragen, was ist passiert in den vergangenen sieben Jahren, dass es so weit 
gekommen ist? Nun, die AKP hat ihre Parteibürokratie aufgebaut… Und ausnahmslos 
alle Teile dieser Maschine sind auf Erfolg und Stellung aus; sie lesen die Wahlresultate 
wie eine Verlust-und-Gewinnbilanz und haben sich eine Identität zugelegt, die, ganz 
Unternehmensmanager, nichts kennt außer Geld“ (Özgürel 2009).  

Die Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung (Adalet ve Kalkınma Partisi, AKP) 
hat seit Beginn ihrer Regierungszeit im Jahr 2002 ihren Diskurs über den Wandel 
in erster Linie auf den Begriff der „Reform“ gegründet. Das Bildungswesen be-
zeichnete sie als traditionell und nationalistisch und öffnete es, wie andere Insti-
tutionen auch, dem Markt und der Globalisierung. Dadurch versuchte sie, sich 
ein starkes Umfeld zu schaffen. Sie machte die Bildung zu einem Ziel, aber auch 
zu einem Instrument der Anpassung an die globalen Bedingungen. Angefangen 
mit dem Lehrplan für die Primarschule und dem Unterrichtsmaterial stützte sie 
ihre Reformbestrebungen sowohl auf ein philosophisches als auch auf ein öko-
nomisches Fundament; um die Bildung weiter dem neoliberalen Markt anzupas-
sen, wurde das Bildungswesen, insbesondere die Schulen, mit Hilfe von Begrif-
fen wie Konstruktivismus, totales Qualitätsmanagement, Leistungsaufgaben, 
Schüleraktivitäten, schülerzentrierter Unterricht und anderen neu definiert. Diese 
Bestrebungen zur Neudefinition organisierten sich hinsichtlich der Identität an 
zwei Achsen: Die konservative Identität der AKP wurde in der Bildung an der 
„Religion“ festgemacht, ihre neoliberale Identität am „Markt“ und seinen Bedin-
gungen. Dem Anpassungsprozess der Türkei an die EU als einem Globalisie-
rungsprojekt misst die AKP großen Wert bei und versucht, die Bildung zu libera-
lisieren, um sie so weit wie möglich aus dem traditionellen Rahmen zu befreien. 
Dabei kommen ihr auch die Empfehlungen der EU zu Hilfe. Neben der Libera-
lisierung und der Förderung der Marktverträglichkeit zeigt aber die Reform im 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 46 

Bildungswesen die Grenzen der Identität der AKP als Reformpartei auf, weil sie 
auch die Bildung, wie alle anderen Einrichtungen, zu einem Instrument der ei-
genen populistischen Politik machte. Einerseits wurden die Schulen mittels der 
Lehrpersonen und Eltern zu marktwirtschaftlich funktionierenden Institutionen 
gemacht, andererseits ist die kostenfreie Abgabe von Lehrbüchern an alle Kinder 
ein Beispiel für die erwähnte populistische Haltung. 

Zuerst und sehr deutlich manifestierte die AKP ihre Identität als Reformpartei 
im Bildungsbereich bei den Lehrplänen für die Primarschule. Die fünf Grundfä-
cher Türkisch, Mathematik, Lebenskunde, Naturwissenschaft und Technologie 
sowie Sozialkunde wurden von Grund auf umgestaltet, und zwar nicht nur bezüg-
lich der Inhalte und Lehrmethoden, sondern auch im Hinblick auf die den Lehr-
programmen zu Grunde liegende pädagogische Philosophie und Mentalität. Spä-
ter wurden auch die Lehrpläne für die Sekundarstufe modifiziert. Die Schülerin-
nen und Schüler sollten aktiver werden als früher; die Lehrpersonen sollten an 
Stelle des Auswendiglernens ein schülerzentriertes Vorgehen anwenden; sie wur-
den zu beratenden und anleitenden Orientierungshilfen; die multiple Intelligenz 
wurde zur grundlegenden Methode; anstelle von bloßen Verhaltensänderungen 
wurden nun auch intellektuelle Prozesse berücksichtigt. Die neue Methode bezie-
hungsweise Philosophie, der Konstruktivismus, betrachte Schülerinnen und Schü-
ler, so wurde behauptet, nicht so sehr als „Mitglieder der Gesellschaft“ als viel-
mehr als eigenständige „Individuen“. Hinter dieser Behauptung steht die Bestre-
bung, die Schüler an die globalen Bedingungen anzupassen und dafür zu sorgen, 
dass sie Initiative ergreifen, ihre Karriere aufbauen und Erzeugnisse für den Markt 
entwerfen und verkaufen können. Kurz, man versuchte für den Übergang vom 
„Individuum innerhalb der Gruppe“ zum „Individuum auf dem freien Markt“ ein 
pädagogisches Umfeld bereitzustellen. Was für eine Partei ist denn nun diese 
AKP, die alle diese Umgestaltungen im Bildungsbereich als Reformen bezeichnet? 

Die AKP, eine Partei des Kapitals oder der Religion? 

Den Punkt, an dem die AKP1 inzwischen steht, erklärt wohl ausreichend und 
unmissverständlich das Zweite der beiden Eingangszitate. Erfolglosigkeit und 
Verlust an Vitalität zeichnen sich ab. Der Rückschritt, den die Partei bei den letz-

1  Die AKP wird von ganz verschiedenen Kreisen meist als „konservativ“, „liberal“, „konserva- 
tiv-demokratisch“ oder sogar als „neoliberal“ bezeichnet“. Yavuz (2010) betrachtet sie als 
tendenziell die Marktkräfte und das neoliberale Projekt unterstützende Partei. Setzt sich 
die Parteielite auch aus gläubigen MuslimInnen zusammen, ist die AKP dennoch eine po-
litische Partei mit breiter Akzeptanz des globalisierenden, auf freie Marktbeziehungen und 
nationale beziehungsweise internationale Konkurrenz gegründeten kapitalistischen Sy-
stems. Parteipräsident und Ministerpräsident Recep Tayyip Erdoğan hat immer wieder be-
tont, die AKP sei eine liberale Partei auf dem Fundament einer „konservativen Demokra-
tie“ (İnal et al. 2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 47 

ten Lokalwahlen zu verzeichnen hatte, macht deutlich, dass es wichtigere Dinge 
gibt und solche, die erkämpft werden wollen, als ihre dauernd ins Feld geführte 
Benachteiligung als konservative Partei, als ihre Rolle als „Neger“ im Land, ihr 
Auftreten an der Seite der Ausgebeuteten sowie der Moral und des Glaubens 
(dem Islam). Tatsächlich weisen Korruption, Bestechung, Begünstigung und Pro-
tektion - alles Dinge, mit denen die AKP in Zusammenhang gebracht wird - dazu 
die von den Medien in der letzten Zeit vielstimmig vorgebrachten Behauptungen 
im Zusammenhang mit dem plötzlichen Reichtum der Kinder von Angehörigen 
der Parteispitze darauf hin, dass mit den Jahren zunehmend Besitz an die Stelle 
von früher vertretenen, für die Identität der Partei entscheidenden Werten wie 
Religiosität, Gerechtigkeit, Moral, Anstand, Ehrlichkeit sowie eine konservative 
Lebensführung getreten ist. Von transzendenten Werten wie Religion, Glaube, 
Jenseits oder guten Werken, die besonders im Rahmen der reformerischen Identi-
tät der Partei Sinn ergeben, hat ein Übergang zu materiellen Werten wie Besitz, 
Stellung oder Status stattgefunden. Dennoch verhält sich die Partei eklektisch 
und gründet ihre Existenz weiterhin sowohl auf metaphysische als auch auf ma-
terielle Prinzipien. Besitz (Kapital) und Religion (Identität) werden so zum sym-
bolischen Ausdruck für die Neukonzeption der Bildung (İnal 2009: 689). Im ein-
gangs angeführten Zitat spricht Avni Özgürel, ein hinsichtlich der AKP recht 
gemäßigter Journalist, davon, dass nebst Besitz auch Phänomene wie „die Ent-
stehung einer Parteibürokratie, das Streben nach Erfolg und Ruhm, die Ausdeu-
tung von Wahlresultaten als Gewinn-und-Verlust-Bilanz sowie eine Unterneh-
mensleitungen eigene, auf Geld eingeschränkte Wahrnehmung“ die AKP zu einer 
populistischen Partei ohne Wenn und Aber gemacht haben. So verficht die Partei 
heute nicht mehr eine nur religiös begründete Identität, sondern ist zu einer Mit-
te-Rechts-Partei geworden, die bestrebt ist, ihre eigene Bourgeoisie aufzubauen. 
Dies tritt von allen Institutionen am deutlichsten in der Bildung zu Tage; die In-
stitution Bildung ist das Schaufenster der Identität der AKP geworden. 

Eigentlich wusste die AKP von Anfang an, dass die Religion allein nicht ausrei-
chen würde zur Gründung einer Partei und einer Regierung, dass die Unterstüt-
zung der Massen nicht über einen rein religiösen Diskurs zu gewinnen sein wür-
de, und dass die Zustimmung der antreibenden Kräfte der Globalisierung in erster 
Linie in den USA und der EU (Weltbank,IMF usw.) sowie der großen Kapitalkräf-
te im Inneren so nicht zu erlangen sein würde. Die AKP hatte die alte traditionel-
le radikale islamische Linie, von der sie selber abstammt, kritisiert und sich von 
ihr abgewendet; dabei hatte sie zu Genüge verstanden und dies auch geäußert, 
dass man mit der konservativen, introvertierten, bäuerlichen und fremdenfeindli-
chen (beziehungsweise dem ausländischen Kapital gegenüber feindlich eingestell-
ten) Struktur jener früheren, im Islam verwurzelten Parteien nirgends hingelangen 
konnte. Dass man damit die Massen nicht so weit zu mobilisieren vermochte, wie 
es zur Bildung einer Einparteienregierung nötig war; dass man die Parteisympathi-
santen und die Schicht der Wähler und Wählerinnen nicht ausreichend in den 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 48 

Genuss der Einträglichkeiten der Macht zu bringen vermochte. Die Gründungseli-
te der AKP hatte verstanden, dass der Weg zu einem modernen, jugendlich-
dynamischen, für Veränderungen offenen Image, dem Gegenteil der alten, tradi-
tionell-fundamentalistisch eingestellten weißhaarigen Konservativen, in erster Li-
nie durch die Verschmelzung mit der neuen Ideologie des globalen Kapitalismus, 
dem Neoliberalismus führte, durch Finanzstärke und eine selbstbewusste Präsenz 
auf dem Kapitalmarkt und sogar durch die Förderung einer eigenen lokalen Bour-
geoisie. Sieht man sich nun die Regierungsmaßnahmen der Gründungselite der 
AKP in den sieben Jahren ihrer Regierungszeit an, treten die Eigenschaften ihrer 
Parteiidentität recht deutlich hervor. Sie ist eine konservative politische Mitte-
Rechts-Partei auf der Seite des Kapitals, zeigt breite Akzeptanz der globalisieren-
den Tendenzen innerhalb der neoliberalen Ideologie und passt sich den Realitäten 
des freien Marktes an. Innerhalb der Mitte-Rechts-Parteien zeichnet sich die AKP 
jedoch noch durch etwas anderes aus: Sie ist, den Geboten der Konjunktur gehor-
chend, eine in höchstem Maße eklektische Partei. Dies bringt sie in eine schwieri-
ge Lage. So muss sie etwa eine passende Synthese zustande bringen zwischen glo-
balen Zwängen und lokalen Bedingungen (İnal 2009: 689); dies unter Anwendung 
einer eklektischen Logik, wie es ihre konservative und bäuerliche Identität ver-
langt, aber im Rahmen der neuen Bildungsphilosophie. Wie auch in anderen Be-
reichen, etwa der Kultur, dem Gesundheitswesen oder dem Verkehr, gründet die 
AKP ihren Erneuerungsdiskurs auch in der Bildung auf Reform; sie stützt ihre ge-
samten Maßnahmen von der Konzeption bis zur Umsetzung auf neoliberale 
Grundsätze. Dies wird deutlich bei einem Blick aufs Parteiprogramm, das von 
neoliberalen Begriffen und Ausdrücken wie ,Humankapital‘, ,Wettbewerbsfähig-
keit‘, ,totales Qualitätsmanagement im Bildungswesen‘, ,Antworten auf globale 
Anforderungen‘ oder ,Anpassung an die Erfordernisse der Geschäftswelt‘ durch-
setzt ist.2 Zudem hat auch der frühere Bildungsminister Hüseyin Çelik in zahlrei-
chen seiner Ansprachen an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten 
diese Terminologie ausgiebig eingesetzt. Verschiedene, dem Nationalen Bil-
dungsministerium (Milli Eğitim Bakanlığı, MEB) angegliederte Institutionen über-
nahmen die neoliberalen Bildungsgrundsätze und haben dies auch klar zur Spra-
che gebracht. Die Direktion der Abteilung für pädagogische Forschung und Ent-

2  In den meisten pädagogischen Publikationen des Bildungsministeriums finden sich zahl-
reiche Beispiele für diesen Wirtschaftsjargon. Einige davon wie totales Qualitätsmanage-
ment oder Aktivitäts- und Leistungsaufgaben werden stärker als die übrigen betont. Dieser 
Jargon ist erstmals zu Beginn der 1990er Jahre in den Berichten der größten türkischen Fi-
nanzvereinigung, der Vereinigung türkischer Industrieller und Geschäftsleute (Türkiye Sa-
nayicileri ve İşadamları Derneği, TÜSİAD), verwendet worden. Die TÜSİAD forderte eine 
tiefgehende Erneuerung des Bildungssystems und die Bildung einer neuen Arbeitskraft in 
einem neuen Organisationsstil; dies als Folge des Eintritts in die neue Ära von Neolibera-
lismus und Globalisierung. Auch frühere Regierungen hatten diesen Jargon angewandt, 
aber die AKP tat dies ausführlicher, kräftiger und effizienter. Zu Sprache und Terminologie 
siehe MEB EARGED (1999); MEB EARGED (2003). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 49 

wicklung des Bildungsministeriums (Milli Eğitim Bakanlığı Eğitimi Araştırma ve Ge-
liştirme Dairesi Başkanlığı, MEB EARGED) führt ihren Aufgabenkatalog auf ihrer 
Webseite ganz den neoliberalen Grundsätzen entsprechend und in einer neolibe-
ralen Sprache auf. Ganz offen wird hier für Studierende und SchülerInnen der 
Begriff „Kunden“ benutzt (İnal 2009: 690–691). Die AKP hat die Sprache des frei-
en Marktes in den Bildungsbereich übernommen und sieht Studierende und 
SchülerInnen als Instrumente zur Einbringung von Mitteln. 

So darf als ideologisches Warenzeichen für die Identität der AKP nicht die Re-
ligion, der Islam, sondern sehr weitgehend die Wirtschaft, genauer gesagt der Neo-
liberalismus gelten. Die AKP vereint in sich alle Vorteile und alle Widersprüche, 
die sich aus ihrer Anbindung an die Märkte der Welt und die globale politische 
Bühne mit Hilfe der neoliberalen Ideologie ergeben. So sieht sich die Partei einer-
seits als Garantin einer zeitgenössischen, demokratischen und auf wissenschaftli-
chen Erkenntnissen aufbauenden Lebenshaltung in der Türkei. Andererseits stellt 
sie als Regierung auch eine recht widersprüchliche Haltung zur Schau. So bei-
spielsweise, als sie das Titelblatt der Zeitschrift der Türkischen Institution zur wis-
senschaftlichen und technologischen Forschung (Türkiye Bilimsel ve Teknolojik 
Araştırma Kurumu, TÜBİTAK) zensierte, weil dort Darwin und die Evolutions-
theorie thematisiert wurden.3 Einerseits bereitet sie den Boden dafür vor, dass 
Marktmechanismen in den öffentlichen Bildungseinrichtungen Fuß fassen, indem 
sie verschiedene Dienste wie Reinigung, Kantine oder Transport privaten Firmen 
übergibt. Andererseits verteilt sie, ihrer populistischen politischen Haltung4 fol-
gend, weiterhin unentgeltlich Schulbücher, um sich die Basis zu sichern, Stimmen 
zu sammeln und sich eine solide soziale Abstützung zu schaffen. Einerseits redet 
die Partei von Verdienst und Fähigkeit und Produktivität in der Staatsführung und 
somit auch in der Institution Bildung. Andererseits verhilft sie Personen zu lei-
tenden Stellungen im Bildungsbereich, die durch als anti-laizistisch bekannte reli-
giöse Schulen gegangen sind und von denen nicht klar ist, inwieweit sie für staat-
liche Stabsstellen begabt und befähigt sind, und dies so weitgehend, dass diese 
Fälle zum Thema von Untersuchungen gemacht werden. Eine kurze Untersu-
chung in den türkischen Medien würde zeigen, dass man allgemein davon aus-
geht, praktisch alle SchulleiterInnen und deren Hilfspersonal seien Parteimitglie-
der der AKP. Während die in den Harmonisierungsgesetzen der Europäischen 
Gemeinschaft enthaltenen Regelungen zur Gewerkschaftsorganisation und zum 

                                                                                          
3  Im Mai 2009 erschütterte eine Darwin-Krise des TÜBİTAK die ganze Türkei. Die Chefre-

dakteurin und verantwortliche Leiterin der TÜBİTAK-Zeitschrift „Wissenschaft und Tech-
nik“, Dr. Çiğdem Atakuman, plante eine Titelgeschichte über den Vater der Evolutions-
theorie Charles Darwin. Daraufhin wurde ihr vom stellvertretenden Direktor des TÜBİ-
TAK, Prof. Dr. Ömer Cebeci, die Stelle gekündigt. Die Sache löste eine mehrere Tage an-
dauernde Diskussion aus.  

4  Recep Tayyip Erdoğan hat demgegenüber im Jahr 2002 an einer Medienkonferenz zur Be-
kanntgabe des Dringenden Aktionsplanes erklärt, man hüte sich vor dem Populismus: 
„Die Regierung der AK-Partei wird populistische Aktionen nicht belohnen.“  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 50 

Gewerkschaftsrecht vorsehen, dass die staatliche Vertretung den Gewerkschaften 
gegenüber neutral zu bleiben hat, hat die AKP eine der größten türkischen Ge-
werkschaften im Bildungsbereich, die Gewerkschaft der Bildungs- und Wissen-
schaftskräfte (Eğitim ve Bilim Emekçileri Sendikası, Eğitim Sen), die als systemkri-
tisch und oppositionell bekannt ist, hinsichtlich der Mitgliederzahl und ihrer Ak-
tivitäten zurückgeworfen. Sie protegierte die ihre eigene Linie vertretende Bil-
dungsgewerkschaft Eğitim Bir Sen; diese wurde in den sieben Jahren der Regie-
rungszeit der AKP zur größten Gewerkschaft im Bildungsbereich.  

Alle diese Widersprüche gehören zu den grundlegenden Eigenschaften, die die 
AKP ausmachen. Die sie definierenden Prinzipien Reform und Wandel vertritt sie 
schwankend, obwohl diese bereits im Jahr 2002 festgelegt wurden; der wichtigste 
Grund dafür ist die Beschaffenheit des Reformdiskurses selbst. Dieser wird nicht 
als natürlich, notwendig, echt und von innen mit dem Wesen der Partei verbun-
den begriffen, sondern vielmehr als eine konjunkturelle Notwendigkeit. Denn 
auch die Selbstdefinition der AKP als Partei des Wandels und der Reformen ist 
nicht auf eigene Initiative hin zustande gekommen, sondern unter dem Druck na-
tionaler und internationaler Prozesse und deren Akteure. Als Ergebnis dieses 
Drucks wirkt der Diskurs über Reformen insbesondere im Bildungswesen eklek-
tisch, widersprüchlich und zeitweilig sogar reaktionär. Bevor jedoch auf diese ek-
lektische, widersprüchliche und zeitweilig eine reaktionäre Beschaffenheit anneh-
mende Struktur des lokalen Diskurses über Wandel und Reform eingegangen 
wird, wollen wir zeigen, wie die internationale Konjunktur geformt ist und wie die 
AKP in Abhängigkeit von dieser Konjunktur ihre Bildungspolitik aufgebaut hat. 
Dies soll insbesondere auch mit Blick auf die Erfahrungen anderer Länder ge-
schehen. 

Strukturelle Anpassungsprogramme und globale Reformen  
im Bildungswesen  

Für die meisten Schwellenländer waren die 1980er Jahre die Zeit der „Harmoni-
sierung“. Die Harmonisierungsbemühungen und Stabilitätsmaßnahmen unter der 
Aufsicht von IMF und Weltbank sollten diverse strukturelle Probleme wie Defizi-
te, Inflationsdruck, hoher Import, niedriger Export, steigende Außenschulden, 
Devisenknappheit oder rückgängige Investitionen lösen helfen und damit 
Schwankungen abbauen. Auch auf den Bildungssektor wurden diese Harmonisie-
rungsmaßnahmen angewandt; sie sollten Quantität und Qualität des Unterrichts 
verbessern. Dies setzte die Zunahme in erster Linie des nationalen Einkommens 
voraus, dann aber auch der dem Bildungsbereich zugesprochenen Mittel und In-
vestitionen. Damit würden die Menschen besser ausgebildet und der vom Markt 
angemeldete Bedarf an Individuen gedeckt. Jedoch gab es drei grundlegende Stra-
tegien des Internationalen Währungsfonds (International Monetary Fond, IMF), die 
dies verhinderten: die Kürzung der öffentlichen Ausgaben und damit der Rück-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 51 

gang der Nachfrage; die Kontrolle der Kreditvergabe und die Kürzung der Real-
löhne sowie eine langfristige Angebotspolitik, die auch eine Finanzreform und die 
Liberalisierung des Handels beinhaltete. Als Resultat dieser Maßnahmen waren 
die Pro-Kopf-Ausgaben für Bildung in den 1980er Jahren rückläufig. Die Ausga-
ben der Schülerinnen und Schüler und der Eltern hingegen stiegen an. Für die 
Schulausbildung wurde ein Beitrag erhoben, der Erwerb der Schulbücher wurde 
auf die Eltern abgewälzt. Kurz, die Bildung wurde kostenpflichtig gemacht oder es 
wurden bereits bestehende Kosten angehoben. In manchen Ländern, welche die 
Harmonisierungsmaßnahmen umsetzten, sanken die Qualität des Unterrichts, die 
Pro-Kopf-Ausgaben für die Schüler und Schülerinnen sowie die Beschulungsquo-
ten. Im Allgemeinen waren die Länder, welche die Harmonisierungsmaßnahmen 
umfassend umsetzten, im Gegensatz zu anderen Ländern stärker von negativen 
Folgen getroffen (Stewart 1995: 169–200). 

Seit 1995 schlossen sich dem Liberalisierungsprozess im Unterrichtswesen auch 
die Welthandelsorganisation (World Trade Organisation, WTO) und das Allgemeine 
Abkommen über den Handel mit Dienstleistungen (General Agreement on Trade in 
Services, GATS) an; damit wurde, wie alle Dienstleistungsbereiche, auch die Bil-
dung dem internationalen Markt geöffnet. „Dass heute weltweit das ganze Bil-
dungssystem kommerzialisiert ist, ist eine Folge des Drucks der globalen Akteure 
auf die nationalen Regierungen, den Bildungsbereich neu zu strukturieren“ (Sayı-
lan 2007: 63). Die Weltbank konzentrierte sich bei der globalen Bildungsreform 
auf die Verwaltung, die Finanzierung, die Lehrpläne und die Ausbildung der 
Lehrpersonen. Zur Grundlage für den Erfolg wurde dabei die konkurrenzorien-
tierte Entrepreneurkultur gemacht und der Erfolg der Schülerinnen und Schüler 
an internationale Lehrplan-Standards gebunden (Sayılan 2007: 64). Permanent 
wurde darauf hingewiesen, dass bei Auswertungen von Messungen des Schülerer-
folgs mit einem Instrument wie PISA (Programme for International Student Assess-
ment), das diesen Standards entspricht, Schwellenländer immer in den hinteren 
Rängen figurierten. 

In Drittweltländern durchgeführte Bildungsreformen 

Strukturelle Harmonisierungsmaßnahmen, die starke Finanzinstitutionen wie die 
Weltbank, der IMF und die WTO in Schwellenländern durchführen, zwingen die-
sen deren eigenes neoliberales Regime und seine Marktwerte auf. Die Auswirkun-
gen dieser Reformen auf Drittweltländer sind verheerend. Nebst den Hochschulen, 
die unter materiellen Problemen leiden, weil statt kritischem Denken und kriti-
schen Inhalten auf Begabung und Fleiß gesetzt wird, standardisieren die politi-
schen Reformen auch die Lehrpläne der Elementarschulen (Giroux 2008: 10). 

Wie diese strukturellen Harmonisierungsprogramme und Reformen nun im 
Bildungsbereich umgesetzt werden und welche negativen Auswirkungen sie zeiti-
gen, soll an einigen ausgewählten Länderbeispielen verdeutlicht werden. Tabulawa 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 52 

befasste sich zum Beispiel in Botswana mit der Situation von Geographie-
SchülerInnen als KonstrukteurInnen des Schulwissens und der Schulpraxis (Tabu-
lawa 2004). Die pädagogische Reform hatte als Lehrplanreform zu Beginn der 
1980er Jahre begonnen; der Hauptanlass dafür war die ungenügende Qualität von 
Lehr- und Lernprozessen. Die Reform zielte darauf ab, den Lehrpersonen eine 
schülerzentrierte Pädagogik nahezubringen. Vor allem in den letzten Jahren waren 
dann in den Schulen diverse Untersuchungen durchgeführt worden um abzuklä-
ren, ob die schülerzentrierte Pädagogik bei den Lehrpersonen auch wirklich Auf-
nahme gefunden hätte und ob sie angewandt würde. Zutage trat aber, dass im Un-
terricht die „lehrerzentrierte“ und „lehrerdominierte“ Form vorherrschte. Schüle-
rinnen und Schüler waren bloß passiv Rezipierende des mündlich vermittelten 
akademischen Wissens und leisteten keinen qualitativen Beitrag zur Unterrichts-
gestaltung. Als bloß passive Akteure waren sie der alles beherrschenden Lehrerper-
sönlichkeit weitgehend unterworfen. 

Mit der mangelhaft umgesetzten schülerzentrierten Pädagogik in Südafrika be-
fasst sich Nykiel-Herbert (2004); sie kommt zu dem Schluss, dass während der 
Zeit der Apartheid von 1948 bis 1994 das Bildungssystem autoritär und an 
Rassengrenzen (racial lines) entlang gespalten war, dass es jedoch nach 1994 neu 
strukturiert wurde und man zu diesem Zweck eine Lehrplanreform durchführte. 
Deren Ziel sei es, die autoritären und rassistischen Lehrpläne der „fundamenta-
len“ Pädagogik zu ändern und eine in politischer sowie philosophischer Hinsicht 
auf demokratischen, fortschrittlichen, konstruktivistischen Lehr- und Lernprinzi-
pien aufbauende Pädagogik an ihre Stelle zu setzen. Die Lehrplanreform war so-
mit nicht pragmatisch, sondern ideologisch untermauert und führte ein radikal 
fortgeschrittenes und konstruktivistisches pädagogisches Modell ein. Von der 
Lehrplanreform wurde erwartet, dass sie dazu beitragen würde, das Land nicht nur 
von den politischen, gesellschaftlichen und ökonomischen, sondern auch von den 
pädagogischen Ungleichheiten der beschämenden, autoritären und rassistischen 
Vergangenheit zu befreien. Die Reform vermochte es jedoch nicht, den erhofften 
pädagogischen Frieden zu stiften. Dies hatte verschiedene Gründe. In erster Linie 
herrschte im vorhandenen Schulsystem ein eklatanter Mangel an ExpertInnen. 
Dazu kam das Problem der inhaltlich nur ungenügend ausgebildeten Lehrkräfte. 
Und schließlich zeigte sich, dass die Lehrpersonen weder in sprachlicher noch in 
pädagogischer Hinsicht über ausreichendes Fachwissen verfügten. Die qualitativ 
und quantitativ mangelhafte Praxis im Bildungswesen hat schließlich eine große 
Anzahl Analphabeten hervorgebracht (Nykiel-Herbert 2004). 

Nach einer Studie der Organisation der Vereinten Nationen für Bildung, Wis-
senschaft und Kultur (United Nations Educational, Scientific and Cultural Organizati-
on, UNESCO) hatte die in Südafrika durchgeführte Reform mit diversen Schwie-
rigkeiten zu kämpfen; die Lehrpersonen waren nicht vertraut mit Theorie und 
Praxis von konstruktivistischen Methoden. Zudem waren in den mittellosen Pro-
vinzen zahlreiche Schulen auch nicht im Besitz von Fotokopiermaschinen, Bi-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 53 

bliotheken, Lehrbüchern und Unterrichtsmaterialien zur Vorbereitung des Unter-
richts (UNESCO 2007). 

Altinyelken hat in einer Studie die pädagogischen Neuerungen und Lehrplan-
umstellungen in Uganda untersucht (Altinyelken 2010) und stellt fest, dass in den 
letzten Jahrzehnten praktisch alle subsaharischen Länder Bildungsreformen 
durchgeführt und dabei insbesondere die Entwicklung neuer Lehrpläne vorange-
trieben haben. Nach der Unabhängigkeit im Jahr 1962 hat auch Uganda mehrere 
Lehrplanreformen durchgeführt. Für die Primarschulen wurden sogenannte „the-
matische Lehrpläne“ entwickelt und im Februar 2007 landesweit eingesetzt. In 
diese Lehrpläne wurden hohe Erwartungen gesetzt. Im Hinblick auf eine nachhal-
tige Entwicklung und wirtschaftliches Wachstum hielt man es für unumgänglich, 
eine des Lesens und Schreibens sowie mathematischer Fähigkeiten mächtige Ge-
sellschaft heranzubilden. Man nahm an, dass thematische Lehrpläne die Qualität 
der Bildung anheben und dazu beitragen würden, die Alphabetisierung sowie die 
mathematischen und lebenskundlichen Fähigkeiten der Schülerinnen und Schüler 
zu fördern. 

Carneys Arbeit über die schülerzentrierte Pädagogik in der unter chinesischer 
Oberhoheit stehenden Autonomen Region Tibet stellt ein weiteres lokales Bei-
spiel der internationalen Bildungsreform vor (Carney 2008). Die Reformen in 
China begannen 2001; sie wurden mit der Notwendigkeit begründet, das chinesi-
sche Volk den marktwirtschaftlichen Ansprüche anzupassen und auf die globale 
Informationsgesellschaft vorzubereiten. In den letzten Jahren hat die Zentralregie-
rung daher umfassende Reformen im Bildungssektor eingeleitet. Zur Bezugsgröße 
machte man dabei die am besten gelungenen Umsetzungen der westlichen Welt. 
Zu reformieren galt es auf der Grundschulstufe die Qualität der Lehrpersonen 
und der Leitung, die Beschaffung von Mitteln durch die Schulen und die lokalen 
Autoritäten (school funding) sowie die finanziellen Verhältnisse. Gewisse pädagogi-
sche Termini aus dem Westen, etwa „lebenslanges Lernen“ oder „Lerngesellschaft“,  
wurden mit Begeisterung aufgenommen. Auf Hochschulstufe fanden besonders 
Begriffe wie Technologietransfer, industrieller Wettkampf und langfristiges strate-
gisches Wachstum Beachtung. Im Jahr 2001 wurde das erste Pilotprojekt der Lehr-
planreform auf Primarschulstufe durchgeführt; es wurde in der Folge landesweit 
angewandt und zum Hauptelement des Reformprogramms. Nicht nur Grundfra-
gen wie „was“ oder „durch wen“ unterrichtet werden sollte, auch „auf welche Wei-
se“ der Unterricht am besten realisiert werden könne, stand zur Diskussion. Da-
mit veränderte das Programm die Grundbegriffe. In einer revolutionären Vision 
bezweckte die chinesische Zentralregierung, das lehrerzentrierte (teacher focused) 
chinesische Unterrichtsmodell auszutauschen gegen ein Modell, das die Schüle-
rinnen und Schüler ins Zentrum des Lernprozesses rückt. Ganz allgemein sollten 
bei den Lernenden die Befähigung zu Erneuerung, Kreativität und Zusammenar-
beit gefördert werden; gleichzeitig schenkte man aber auch der Entwicklung der 
Moral Beachtung. SchulleiterInnen, LehrerausbilderInnen und Lehrpersonen in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 54 

den städtischen chinesischen Schulen verhielten sich der Reform gegenüber ambi-
valent; sie beurteilten sie danach, ob sie zu einem erfolgreichen Hochschuleintritt 
beizutragen vermochte. Die in ländlichen Gegenden beheimateten tibetischen 
Lehrpersonen und Studierenden hingegen standen der Reform positiv gegenüber, 
denn sie sahen in ihr ein Instrument zur pädagogischen Besserstellung der diskri-
minierten traditionellen Volksgruppen durch die offiziellen staatlichen Organe. 
Chinesische PolitikerInnen und ihre örtlichen VertreterInnen, welche die Refor-
men in Schulen, Regionen und Provinzstädten durchzuführen hatten, profitierten 
in hohem Ausmaß von der internationalen Sprache der fortgeschrittenen Pädago-
gik, da diese mit ihren partikularen, ortsbezogenen und kulturell begründeten Be-
dingungen verwandt ist. In gewissen Fällen erscheint die gesetzliche Regelung des 
Szenarios der „Schülerzentrierung“ aber rein symbolisch, denn dadurch wird die 
Souveränität der Lehrpersonen gestärkt. 

Zu den Ländern, welche die pädagogische Reformwelle erfasste, gehören auch 
Eritrea und Marokko. Die Regierungen beider Länder haben speziell den inhaltli-
chen Aspekten des Lernprozesses Gewicht beigemessen. Ihr Ansatz sicherte Kohä-
renz und Nachhaltigkeit ebenso wie die Vollständigkeit der Unterrichtsthemen, 
betonte die Wichtigkeit ausreichender Englischkenntnisse und stärkte Naturwis-
senschaften und Technologie. Ein weiterer gemeinsamer Aspekt der Lehrplanre-
form war es, dass sie die Lerninhalte besser auf die Bedürfnisse von Individuum, 
Gemeinschaft und Gesellschaft ausrichtete. So wurde beispielsweise der Lehrplan 
der marokkanischen Primarschulen in den letzten Jahren hinsichtlich Umwelt- 
und Gesundheitserziehung vervollständigt und angereichert (UNESCO 2007). 

Wie sind nun die bisher behandelten Länderbeispiele zu interpretieren? Es sei 
vorangestellt, dass die schülerzentrierte Pädagogik in zweierlei Hinsicht Kritik ver-
dient. Der erste Kritikpunkt betrifft das neoliberale System und wird nachfolgend 
von Tabulawa zur Sprache gebracht. Der zweite Kritikpunkt betrifft die Tatsache, 
dass die schülerzentrierte Pädagogik im lokalen Kontext mit zahlreichen Schwie-
rigkeiten bei der Anwendung zu kämpfen hat beziehungsweise überhaupt nicht 
angewandt werden kann, und dies entgegen ihrem selbstsicheren Auftreten ande-
ren Lehrmethoden gegenüber.  

Tabulawa untersucht, wie internationale Hilfsorganisationen im Namen einer 
politischen Demokratisierung den Ländern den schülerzentrierten Unterricht auf-
zwingen; dieser Reformprozess lässt sich historisch weit zurückverfolgen. Nach 
dem Fall der Berliner Mauer wuchs das Interesse der internationalen Hilfsorgani-
sationen an der Pädagogik. Von 1980 bis 1990 gewann der Neoliberalismus als Pa-
radigma für die Entwicklung an Boden; dies rückte eine politische Demokratisie-
rung als Voraussetzung für die wirtschaftliche Entwicklung ins Rampenlicht. Poli-
tische Demokratisierung meinte politischen Pluralismus, liberale Demokratie, 
Mehrparteiendemokratie, freie Marktwirtschaft und dergleichen. Dementspre-
chend fiel der Bildung im Demokratisierungsprojekt eine zentrale Rolle zu, ganz 
nach dem Motto, dass die „Demokratisierung der Bildung zentral [sei] für die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 55 

Entwicklung einer liberalen Demokratie“. Die schülerzentrierte Pädagogik war mit 
ihren demokratischen Anteilen eine ganz natürliche Wahl von Hilfe empfangen-
den Ländern zum Aufbau von demokratischen sozialen Beziehungen an ihren 
Schulen. Der schülerzentrierte Unterricht stützte sich auf Partizipation, Demokra-
tie, Infragestellen und Entdecken; er hatte eine sozial konstruktive Epistemologie 
zum Fundament; er sah Schülerinnen und Schüler nicht als Konsumierende eines 
vorfabrizierten Sachwissens aus der Hand der Lehrperson, sondern als am Lern-
prozess aktiv Partizipierende; er hatte eine demokratische Grundlage, denn er ver-
langte nach dem Dialog zwischen SchülerIn und Lehrperson. Damit war der schü-
lerzentrierte Unterricht eine universelle Pädagogik und ohne Ansehen des Kon-
textes überall einsetzbar. Angesichts dieser Situation mussten die Hilfsorganisa-
tionen pädagogisch Stellung beziehen. Als Resultat davon deklarierten zahlreiche 
afrikanische Länder, unter anderem Botswana, Namibia, Südafrika, dass sie im 
Rahmen der Lehrplanreform den schülerzentrierten Unterricht zur offiziellen 
Pädagogik gemacht hätten. Nun ist aber die Pädagogik eine ideologische Blickrich-
tung, eine Weltanschauung mit dem Ziel, einen bestimmten Gesellschaftstypus 
beziehungsweise Menschentypus zu entwickeln; eine Institution, die unter dem 
Deckmantel eines qualitativen und effizienten Unterrichtes einen Verwestli-
chungsprozess verfolgt. Wenn sich Schwellenländer für den schülerzentrierten 
Unterricht entscheiden, erleichtert dies die kapitalistische Durchdringung von pe-
ripheren Staaten im Namen der Demokratisierung. Diesen Prozess beschleunigt 
die aktuelle Globalisierungswelle, Trägerin einer konservativen neoliberalen Ideo-
logie. Somit ist der schülerzentrierte Unterricht nicht wertfrei, sondern eine An-
schauung, die einen ganz bestimmten Menschen- und Gesellschaftstypus im Blick 
hat. Ob nun diese Ideologie beziehungsweise die ihr entsprechenden Lehrmetho-
den den Schülererfolg bei Prüfungen in Afrika fördern und dabei den traditionel-
len lokalen (indigenous) Methoden unbedingt überlegen sind, ist noch nicht er-
forscht. Die zentralen Werte, die der schülerzentrierte Unterricht fördert, sind in-
dividuelle Autonomie, vorurteilsfreies Denken oder Toleranz gegenüber alternati-
ven Sichtweisen. Diese Werte sind die der individualistischen westlichen Kultur. 
Das angestrebte Ziel ist indessen eine neoliberale Auslegung der Demokratie. Der 
schülerzentrierte Unterricht hat somit die zusätzliche Aufgabe zu erfüllen, eine 
neoliberale Variante der Demokratie zu entwickeln. Von ihm wird erwartet, dass er 
Individuen hervorbringt, die sich zur Verbreitung eines Wirtschaftssystems auf der 
Basis des freien Marktes eignen, die also den dazu notwendigen politischen Be-
dingungen angepasst sind. In dieser Hinsicht ist der schülerzentrierte Unterricht 
eine Pädagogik der Kolonisierung und der Zähmung. Eine erst noch zu entwic-
kelnde alternative Pädagogik müsste jedoch eine Pädagogik sein, welche kulturbe-
zogene Antworten zu geben vermag. Lehren und Lernen sind kontextbezogene 
Aktivitäten und können daher eine universelle und homogenisierende Pädagogik 
nicht rechtfertigen. Eine solche Pädagogik marginalisiert notwendigerweise päd-
agogische Ansätze auf alternativer erkenntnistheoretischer Basis. Wenn beispiels-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 56 

weise die schülerzentrierte Pädagogik als Lösung für alle Fragen im Bereich von 
Lernen und Lehren angesehen wird, marginalisiert dies Lehrformen auf dem Fun-
dament lokaler Wissenssysteme. Das Potential dieser alternativen pädagogischen 
Ansätze ist noch nicht untersucht. Somit müssten lokale pädagogische Ansätze 
entwickelt werden (Tabulawa 2003: 7–26). 

Dies ist deshalb notwendig, weil ein neuer, aufsteigender kultureller Imperia-
lismus die Erosion der lokalen Kulturen zur Folge hat. Die westlichen Universitä-
ten nehmen die lokalen Bezüge mehrheitlich nicht zur Kenntnis, wenn sie den 
Schwellenländern erzieherische Prinzipien und Praktiken vermitteln. Damit blei-
ben Faktoren wie die internationalen Beziehungen der nachkolonialen und glo-
balisierten Epoche, das politische Klima, traditionelle religiöse Praktiken und kul-
turelle Werte sowie wirtschaftliche und gesellschaftliche Klassen unberücksichtigt. 
Innerhalb der Reformen im Bildungswesen lässt sich auch die Lehrplanreform 
dahingehend beurteilen (Zajda 2005). Andererseits wird auch in nichtwestlichen 
Ländern über die vom Westen hervorgebrachten Dichotomien nachgedacht und 
nach einem Gegenstück dazu gesucht, jedoch ohne die örtlichen Bezüge irgend-
wie zu berücksichtigen. Eine Dichotomie wie lehrerzentrierter versus schülerzen-
trierter Unterricht beruht auf einer Polarisierung. Diese wird zwar in Diskussio-
nen über die Unterrichtsqualität in Tieflohnländern thematisiert, dabei jedoch 
extrem vereinfacht. Diese terminologische Unterscheidung muss daher erneut 
überdacht werden. So wirken etwa viele Unterrichtspraktiken im Grundschulun-
terricht in Tansania autoritär, ungerecht und lehrerdominiert und werden als 
Ausdruck für einen qualitativ schlechten Unterricht gewertet. Wer sich jedoch für 
die qualitative Förderung des Unterrichts in Niedriglohnländern interessiert, 
kann etwas lernen von den weltweit breit gestreuten pädagogischen Ansätzen 
und sollte sich davor hüten, pädagogische Ideen aus englischsprachigen Ländern 
kritiklos zu übernehmen (Barrett 2007). 

Tabulawa kritisiert den als wichtige Reform gewerteten schülerzentrierten Un-
terricht in ideologischer Hinsicht; dem kann man eine zweite anwendungsbezo-
gene Kritik anfügen. Beispielsweise hat sich gezeigt, dass in Malawi, insbesondere 
in ländlichen Gegenden, der schülerzentrierte Unterricht nicht sachdienlich und 
relevant ist. Auch wenn die Schülerinnen und Schüler als aktiv Teilnehmende 
bezeichnet wurden, war doch die im Unterricht maßgebende Kraft die Lehrper-
son. In Südmalawi bezogen sich die Lehrpersonen auf die lokale mündliche Kul-
tur; in der Praxis wurde nicht individuell, sondern kollektiv gearbeitet (Croft 
2002: 321–335). In der Türkei aber, wo diese pädagogische Reformen durchge-
führt wurden, traten zahlreiche Probleme auf. 

Hinsichtlich der Aufgabe, dem 21. Jahrhundert mit Kompetenz, Begabung, 
Geschicklichkeit und Wissen ausgestattete Kinder auszubilden, erwies sich der alte 
türkische Lehrplan für die Primarschule als ungenügend und veraltet. Kritisiert 
wurde insbesondere, er fördere ein auf Einpauken abgestütztes Lernen und versa-
ge hinsichtlich des lebenslangen Lernens. Die Zukunft einer globalisierten, wis-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 57 

sensgestützten Ökonomie, so glaubte man, baue auf dem individuellen und ge-
sellschaftlichen Zugang zum Wissen und der Kompetenz, es zu nutzen und zu 
produzieren auf. Man hielt also dafür, dass ein neuer Lehrplan und neue, dem 
Konstruktivismus verpflichtete pädagogische Methoden, das Gegenstück also zu 
traditionellen verhaltensbasierten behavioristischen Ansätzen, kritisch zu sein hät-
ten. Die schülerzentrierte Pädagogik sollte Individuen für ein liberales kapitalisti-
sches Wirtschaftssystem ausbilden. Aber die im Jahr 2004 zur Anwendung ge-
kommene Lehrplanreform schaffte mit ihrem schülerzentrierten Unterricht zahl-
reiche Probleme. Man muss zwar anerkennen, dass die schülerzentrierte Pädago-
gik viele Vorteile und Stärken hat. Dazu gehören die Neudefinition der Rollen 
von Lehrenden und Lernenden, der Übergang vom Vortrag der Lehrperson zu 
den Aktivitäten von Schülerinnen und Schülern, die mit Forschen und Leistung 
verbundenen Hausaufgaben, die Durchführung von Aktivitäten und Projekten im 
Klassenzimmer sowie der Ideenaustausch in der Klasse. Jedoch tauchten bei der 
Umsetzung zahlreiche und sehr unterschiedliche Problem auf. In erster Linie 
mussten die Lehrpersonen die Aufgaben vervollständigen, welche die Kinder zu 
Hause vorbereitet hatten. Zweitens schränkten zahlreiche materielle Bedingungen 
wie übervolle Klassen, Mangel an geeigneten wissens- und kommunikationstech-
nologischen Hilfsmitteln, Mangel an Lehr- und Lernmaterialien, knappe Schul-
budgets, ungenügend ausgebildete Lehrpersonen sowie ungenügende Schülerbe-
teiligung die Umsetzung von Lehrplanreform und schülerzentriertem Unterricht 
ein. Manche Lehrpersonen beschafften die erforderlichen Materialien selber und 
zogen das Geld dafür bei den Schülerinnen und Schülern ein. Drittens fanden die 
Kinder einen billigen Weg zur Erledigung der gestellten Aufgaben: Sie lösten die-
se mit diversen Hilfsmitteln wie Google oder durch den Kauf von Publikationen 
mit vorgefertigten Trainingsaufgaben sowie mit der Hilfe der Eltern. Oft erledig-
ten sie die Aufgaben mit einem minimalen oder gar ohne jeden Einsatz. Die Fa-
milienangehörigen mischten bei den Hausaufgaben mit, damit die Kinder Lei-
stungen über ihrem eigentlichen Niveau erreichten. Von Lehrerseite wurde das 
neue System daher auch als „elternzentrierte Pädagogik“ definiert. Viertens beka-
men die Lehrpersonen nur eine sehr eingeschränkte und kurze innerbetriebliche 
Ausbildung, was dazu führte, dass sie mit dem neuen System nicht ausreichend 
vertraut waren und es nicht vollumfänglich umzusetzen in der Lage waren. Man-
che der nach dem traditionellen behavioristischen System ausgebildeten Lehrkräf-
te konnten sich dem neuen System nicht anpassen. Fünftens kritisierten manche 
Eltern das neue System und meinten, der neue Lehrplan sei nicht auf die Ein-
trittsprüfungen ins Gymnasium ausgerichtet; ihre Kinder hätten mit dem neuen 
System kaum etwas gelernt. Man betrachtete das im Jahr 2004 eingeführte System 
als problematisch und sah manche Elemente der Reform wie etwa das Arbeiten in 
Gruppen oder die Kommunikation zwischen den Schülerinnen und Schülern als 
schwer umsetzbar. Es seien unerwünschte und unvorhergesehene Folgen aufgetre-
ten wie etwa die Einmischung der Eltern in die Hausaufgaben. Auch tauchten ge-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 58 

winnorientierte Akteure auf. Unter den Lehrkräften, die das System einsetzten, 
gab es solche, die es gut fanden; andere betrachteten es mit Misstrauen, kritisier-
ten es oder lehnten es ab. Andere blieben sogar ganz beim alten System. Die 
Lehrkräfte interpretierten das neue System ihren eigenen Auffassungen sowie der 
Realität ihrer jeweiligen Klassenzimmer entsprechend und gaben es demgemäß 
weiter. Zu all dem kommt der sehr unterschiedliche Zugang zu Lehrhilfen, päd-
agogischem Material und Kommunikationstechnologien, so dass der schülerzen-
trierte Unterricht schließlich soziale und ökonomische Ungleichheiten zwischen 
Schülern, Schulen oder Regionen fördert. Er wirkt sich positiv aus zugunsten von 
Kindern aus gut ausgebildeten Familien mit hohem kulturellen Niveau, die sich 
um das schulische Ergehen der Kinder auch kümmern können. Die reformgerich-
teten pädagogischen Ansätze reproduzieren nicht nur die bestehenden sozialen 
und wirtschaftlichen Ungleichheiten, sie verstärken sie zusätzlich. Der schülerzen-
trierte Unterricht hat in Nordamerika und einigen EU-Ländern bereits an Popula-
rität eingebüßt, und eine Rückkehr zu einigen der Grundsätze des alten Systems 
hat eingesetzt (Altinyelken o.J.a und o.J.b). 

Aus einigen der besprochenen Länderbeispiele lassen sich nun Schlüsse ziehen. 
Erstens nehmen die pädagogischen Reformen vor allem auf die negativen Eigen-
schaften des alten Systems Bezug; dieses sei auf Auswendiglernen fokussiert, an 
einer einzigen Community orientiert, behavioristisch, uneffizient, wirkungslos, 
lehrerzentriert, introvertiert und antidemokratisch. In der Türkei verwendete man 
Adjektive dieser Art als Indikatoren eines schlechten Bildungssystems überaus 
häufig und wurde dafür auch kritisiert. Besonders seit 2004, dem Jahr der Grund-
schulreform der AKP, wurden dazu stereotype Aussagen gemacht. Diese sind ein 
prägnantes Beispiel für eine modernistische Dichotomie. Beispielsweise verglich 
man im neuen Lehrplan für den Lebenskundeunterricht den alten Lehrplan von 
1998 mit dem neuen von 2004; dabei kam der alte vollkommen negativ weg. Er 
wurde unter anderem als behavioristisch, atomistisch, einpaukend, erwachsenen-
zentriert, mechanistisch, ergebnisbezogen und lehrerzentriert kritisiert. Der neue 
Lehrplan hingegen, so wurde positiv betont, baue auf konstruktivistischem Fun-
dament auf, pflege eine thematische Annäherung, lasse Schülerinnen und Schüler 
eine aktive Rolle übernehmen und sich das Wissen selber erwerben, sei flexibel, 
bewerte nicht nur das Endergebnis, sondern auch den Prozess, sei schülerzentriert, 
lasse die Lehrperson lediglich die Rolle des Tutors übernehmen, berücksichtige die 
multiple Intelligenz und betone die persönlichen Eigenschaften der Individuen 
(MEB Talim ve Terbiye Bakanlığı 2004: 227–228). Es wird auf das Beispiel Afrikas 
verwiesen; dort sei der Unterricht in den meisten Klassen autoritär, lehrerdomi-
niert und vortragsorientiert (Altinyelken 2010) Zweitens überhöhen die Reformen 
Individualismus und individuelles Verhalten im Rahmen des schülerzentrierten 
Unterrichts. Drittens legitimiert ein und dieselbe individualistische Bildungsphi-
losophie alle pädagogischen Reformen. Viertens geben die pädagogischen Refor-
men dem Konstruktivismus den Vorrang. Im Gegensatz zum Behaviorismus, so 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 59 

wird behauptet, fördere dieser die persönliche Initiative. Fünftens wird von den 
als Individuen definierten Schülerinnen und Schülern erwartet, dass sie sich aus 
eigener Initiative das Rüstzeug zur Anpassung an die Bedingungen der globalen 
Konkurrenz erwerben. Sechstens sind die pädagogischen Reformen modernisie-
rend, fortschrittlich und unumkehrbar, denn sie basieren auf einem im Westen 
angewandten und als „erfolgreich“ bezeichneten Modell. Siebtens wird bei der 
Umsetzung dieses Modells eine lediglich wirtschaftliche und technische, jedoch 
keine soziale Sprache eingesetzt (Tabulawa 2003). Dabei werden Begriffe wie Visi-
on, Mission, Kreativität, Innovation, Konkurrenz, Führung, Teamarbeit oder tota-
les Qualitätsmanagement herausgestellt; sie lassen sich der neoliberalen Ideologie 
problemlos angliedern und in ihrem Rahmen anwenden. Achtens importiert der 
Westen mit Hilfe von IMF, OECD, Weltbank und EU die pädagogischen Refor-
men in die südlichen und östlichen Länder; diese Reformen stellen den Neolibe-
ralismus als Voraussetzung für diese Länder dar, auf der globalen Bühne agieren 
zu können. Neuntens übernehmen somit die pädagogischen Reformen eine „kul-
turimperialistische“ Rolle, zeitigen doch die Bildungssysteme, die man als alt, tra-
ditionell und archaisch bezeichnet und deshalb entsorgen will, wichtige Erfolge in 
den Ländern, in denen sie angewandt werden. Und als Letztes ist es denkbar, dass 
zentral produzierte und verbreitete Reformen den speziellen Bedingungen der 
einzelnen Länder nicht gerecht werden. So haben Reformen in südsaharischen 
Ländern in zahlreichen Fällen nicht die erwünschten Resultate erbracht. Die gut 
gemeinte Politik konnte der Realität der Klassenzimmer nicht angepasst werden, 
was zu einem wesentlichen Verschleiß an Material, Zeit und Einsatz führte (Alti-
nyelken 2010). 

Ohne Zweifel darf man das alte System in vielerlei Hinsicht kritisieren. Eine ex-
treme Paukerei, unzählige Prüfungen, ein einziges Beurteilungssystem, eine 
schlechte LehrerInnenausbildung, ein MEB-zentriertes Leitungssystem, Probleme 
mit der technologischen und materiellen Ausstattung der Schulen, LehrerInnen-
mangel, Mangel an Klassenzimmern, überfüllte Klassen, der Warencharakter eines 
zunehmend kostspieligen Unterrichts, mit nationalistischem und religiösem Ge-
dankengut durchsetzte Lehrpläne und Unterrichtsmittel. Diese Punkte sind von 
vielen und sehr verschiedenen Seiten kritisiert worden. Die Probleme bewegten 
die AKP dazu, eine Bildungsreform durchzuführen, und man machte sich daran, 
ein neues System aufzubauen. Jedoch war dies mit zahlreichen Problemen ver-
bunden, etwa beim Umsetzen der Lehrplanreform. Wie in vielen anderen Län-
dern hatte man sich die Reform auch in der Türkei nicht genügend angeeignet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 60 

Die Rationalität des pädagogischen Reformdiskurses  
von den Beschlüssen des 24. Januar bis zur AKP  

Den Hintergrund der neoliberalen Umstrukturierung des Bildungswesens in der 
Türkei bilden die Wirtschaftsbeschlüsse vom 24. Januar 1980. Mit diesen Be-
schlüssen, hinter die sich die Putschregierung vom 12. September 1980 stellte 
und die sie mit Turgut Özal umzusetzen begann, kamen strukturelle Harmoni-
sierungs- und Stabilitätsprogramme zur Anwendung. Sayılan berichtet: 

„(Mit diesen Harmonisierungs- und Stabilitätsprogrammen) wurden öffentliche Ausga-
ben gekürzt und im öffentlichen Sektor Privatisierungen eingeleitet; mit der Kampagne 
,Baue deine Schule selber‘ begannen die Maßnahmen damit erstmals, noch verdeckt, 
auch im Bildungsbereich. Von 1990 an wurde solches dann von den globalen Akteuren 
zum System gemacht. Die Weltbank und das Bildungsministerium unterzeichneten ein 
Protokoll, welches grünes Licht für ein ,Entwicklungsprojekt der nationalen Bildung‘ 
gab. Die Grund- und die Sekundarstufe wurden neu strukturiert, die LehrerInnenausbil-
dung neu organisiert und die Verwaltung des Bildungswesen neu aufgebaut“ (2007: 71). 

1998 kam ein „Unterstützungsprojekt für die Basisbildung“ auf die Tagesordnung; 
es wurde 2000 mit der Unterzeichnung eines Protokolls mit dem Europarat wei-
tergeführt und strukturierte die Primarschule und die Erwachsenenbildung neu. 
1998 unterzeichnete die Türkei das GATS und akzeptierte damit auch die Bedin-
gung, den Bildungsbereich der Marktwirtschaft zu öffnen. Seit rund zwanzig Jah-
ren werden nun die türkischen Bildungs- und Schulsysteme, Lehrpläne, Organisa-
tion, Verwaltung und Lehrmethoden gemäß globalen Kriterien reformiert und 
passen sich den Erfordernissen des Kapitalismus an. So werden die öffentlichen 
Schulen geschwächt; sie befinden sich im Zustand der Auflösung (Sayılan 2007: 
71–77).5 

5  Die Gewerkschaft Eğitim Sen hat in Istanbul eine Untersuchung mit 100 000 SchülerInnen 
und Eltern und 3000 Lehrpersonen in 75 Schulen durchgeführt. Diese kamen aus Quartie-
ren der unteren, mittleren und oberen Einkommensklassen. Folgende Beschwerden wur-
den von den Eltern am häufigsten vorgebracht: Das Schul- beziehungsweise Einschreibe-
geld, das erhoben wird, obwohl das Ministerium zu Beginn eines jeden Schuljahres von 
neuem versichert, ein Schulgeld werde auf keinen Fall erhoben; diverse Summen, die unter 
der Bezeichnung ,Beitrag‘ für Lehrmaterialien, Kurse, Technologie, Aufgabenhilfe, Verpfle-
gung und Prüfungsvorbereitungen eingezogen werden; die Schwierigkeit, die dauernd än-
dernden Lehrpläne zu verstehen; die teure Kantinenverpflegung sowie mangelnde Kon-
trolle und somit mangelnde Sauberkeit der ausgegebenen Lebensmittel; das kontinuierlich 
sinkende Eintrittsalter in die Prüfungsvorbereitungsschulen; die überfüllten Klassen; der 
Mangel an Grünflächen und Spielmöglichkeiten in den Schularealen; die Tatsache, dass 
sich 200 Kinder eine Toilette teilen müssen; die ungenügende Anzahl von Bibliotheken 
und Laboratorien; die zu kurz bemessene Zeit, welche die Lehrpersonen für die Eltern 
aufbringen können; der Prüfungsstress; das Unterrichten der erfolgreichen Schülerinnen 
und Schüler in getrennten Klassen und die damit verbundene Diskriminierung; der weit 
verbreitete Einsatz von nur vertraglich verpflichteten Lehrpersonen sowie Hilfspersonen 
an Stelle von Festangestellten in Schulen von Gecekondus; die mangelnde Anzahl an Com-
putern, von denen einer für 75 bis 100 Kinder reichen muss; autoritäres Verhalten sowie zu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 61 

Es waren die internationalen Akteure, die diesen Reformprozess angestoßen 
hatten; er beschleunigte sich insbesondere seit Beginn der 2000er Jahre. Als die 
AKP 2002 an die Macht kam, tat sie schon ganz zu Beginn in ihrem Parteipro-
gramm kund, sie werde den Bildungssektor von Grund auf reformieren (AKP 
2002a). Dieser Initiative wie auch dem Diskurs über Reform und Wandel der 
AKP liegen zwei zentrale Faktoren zugrunde:  

Die Absicht, eine neue effiziente Arbeitskraft heranzuziehen:  

Kaum war die AKP an die Regierung gekommen, gab sie bekannt, dass sie auch 
im Bereich der Bildung eine Neustrukturierung vornehmen würde, und zwar im 
Hinblick auf die Tendenzen des Marktes und unter Berücksichtigung der Direkti-
ven des türkischen und weltweiten Kapitals, besonders der EU und der USA. Es 
sei unumgänglich, die Arbeitskraft zu überprüfen, welche dieses Bildungssystem 
hervorbringe, und zu fragen, ob sie sich den veränderten Bedingungen der inter-
nationalen Produktion, der Märkte und zahlreicher weiterer Bereiche anzupassen 
vermöge. Die großen Kapitalkräfte der Türkei, in erster Linie die Vereinigung tür-
kischer Industrieller und Geschäftsleute (Türk Sanayicileri ve İşadamları Derneği, 
TÜSIAD)6 als führende Vertreterin des Kapitals hat seit den 1990er Jahren in ih-
ren Erklärungen und Veröffentlichungen7 mit einem reformerischen Diskurs den 

                                                                                                                                                                                                                          

niedrige Lehrerlöhne. Diese grundlegenden Mängel zeigen, wie sehr sich die Qualität der 
öffentlichen Bildung geändert hat (Özcan 2008). 

6  Die TÜSİAD ist seit jeher sehr stark mit der Politik verbunden und war stets bestrebt, ihre 
eigene Wirtschaftspolitik den Regierungen schmackhaft zu machen. Nebst Wirtschaft und 
Politik beobachtet die Vereinigung seit ihrer Gründung jede Entwicklung im Land. Es wäre 
falsch, die TÜSİAD als eine gewöhnliche Vereinigung von Geschäftsleuten zu sehen; sie ist 
hinsichtlich Kapital, politischem Einfluss und internationaler Beziehungen die stärkste 
Vereinigung der Türkei. Hinter ihrem Engagement im Bildungsbereich steht ihr Bestreben, 
in der Ausbildung von Arbeitskräften jeder Stufe für ihre eigenen Unternehmen aktiv zu 
werden. So hat die Koç-Gruppe, eine der beiden großen Finanzgruppen des Landes, die 
Berufsgymnasien zur nationalen Angelegenheit erklärt und in dem Bereich auch sehr effi-
ziente Arbeit geleistet. Zu diesem Thema und der Diskussion über die Berufsgymnasien 
durch die großen Finanzgruppen siehe Bulut (2007). 

7  Die TÜSİAD ist seit 1990 im Bildungsbereich sowohl intellektuell als auch praktisch prä-
sent und veröffentlichte zahlreiche Berichte zu Erziehung und Bildung. Die wichtigsten 
davon sind 1) Erziehung in der Türkei. Probleme und Vorschläge zur strukturellen Anpas-
sung an den Wandel (1990); 2) Neustrukturierung von Berufsausbildung und technischer 
Schulung in der Türkei (1999); 3) Die Finanzierung der universitären Ausbildung (2000); 
4) Geschichte 1939–2002 (2002); 5) Philosophie 2002 (2002); 6) Geographie 2002 (2002); 
7) Die Neustrukturierung der universitären Ausbildung: Grundsätze (2003); 8) Richtig be-
ginnen: Vorschulerziehung in der Türkei (2005); 9) Erziehung und nachhaltiges Wachstum: 
Der Fall der Türkei, Risiken und Chancen (2006); 10) Geschichte 1839–1939 (2006); 11) 
Higher Education in Turkey: Trends, Challenges, Opportunities (2008); 12) Universitäre 
Ausbildung in der Türkei: Tendenzen, Probleme und Chancen (2008). Fast alle dieser Be-
richte beurteilen das bestehende Bildungssystem aus der Sicht der globalen Entwicklung 
als problematisch, ungenügend und unzweckmäßig. Sie fordern dringend Wandel und ru-
fen zu Reformen auf. Von der Vorschulerziehung bis zur universitären Ausbildung schla-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 62 

Weg für eine Neustrukturierung des Bildungssystems geebnet. Seit Beginn der 
1990er Jahre hat sich keine der Regierungsparteien diesem Aufruf zum Wandel 
verschlossen. Am weitgehendsten hat sich jedoch die AKP den Diskurs von Wan-
del durch Reform zu Eigen gemacht. Bei der Umsetzung dieses von der TÜSİAD 
unterstützten und von der AKP übernommenen Reformdiskurses im Bildungsbe-
reich wurde folgende Logik befolgt: Das türkische Bildungssystem funktioniert 
traditionell und erzeugt weiterhin einen Ausstoß, also AbsolventInnen oder, in 
der Sprache der neoliberalen Bildung, KundInnen, die Hochtechnologien gegen-
über unsensibel sind, den Ansprüchen der Informationsgesellschaft nicht genü-
gen, keine einzige Fremdsprache sprechen, sich den Stoff nur einpauken und ein-
dimensional, unflexibel, dogmatisch und lehrerzentriert funktionieren. Die AKP-
Spitze erklärte nun, dass dieses von ihr als klassisch oder traditionell bezeichnete 
Bildungssystem den Ansprüchen des 21. Jahrhunderts in wirtschaftlicher Hinsicht 
nicht genügen könne. Dabei sicherte sie sich neben der Unterstützung des Kapi-
tals auch die der liberalen Intellektuellen. In ihren Zukunftsprojektionen richtete 
sie den Fokus stets auf die Arbeitskraft, welche die Bildung hervorbringen würde. 
So ist die Hauptforderung des 9. Entwicklungsplanes für die Jahre 2007 bis 2013 
eine bessere Berücksichtigung der Ansprüche der Arbeitswelt durch das Bildungs-
wesen. Im Rahmen der Bildungsreform hat die AKP daher zahlreiche Maßnah-
men zur Schaffung einer neuen, produktiven Arbeitskraft realisiert. Dazu gehö-
ren:  

Die Kampagne „Keine Schule ohne Computer und Internet“: 

Man verkaufte den Lehrpersonen sehr günstige Laptops, versorgte alle Schulen 
mit Computern und begann, das Internet im Unterricht einzusetzen. Das AKP-
treue Bildungsministerium stellte eine logische Verbindung her zwischen Com-
puter und Internet auf der einen und einer zeitgemäßen Bildung auf der anderen 
Seite und gab vor, mit der Erneuerung der Technologie im Unterricht sei ihr eine 
Revolution gelungen. Mit der Kampagne, nach der es keine Schule ohne Inter-
netadresse mehr geben dürfe, bekamen alle Schulen eine Webseite. Zudem ging 
man über zur online-Verteilung der Schulzeugnisse. 

Neue Unterrichtsfächer:  

Wie im alten System waren nach wie vor Fächer wie Türkisch, Mathematik, Le-
benskunde, Naturwissenschaft und Technologie und Sozialkunde obligatorisch. 
Zusätzlich gab es eine reichhaltige Liste von Wahlfächern: Fremdsprachen, Künst-
                                                                                                                                                                                                                          

gen sie tiefgreifende strukturelle Reformen auf praktische jeder Stufe der Bildung vor. Die-
se sollen in erster Linie Lehrpläne, Unterrichtsmittel, Lehrmethoden sowie Lehrer- und 
Schülerbildungssystem umfassen. Die jeweiligen Regierungsparteien haben sich von diesen 
Berichten und Publikationen selbstredend beeinflussen lassen, insbesondere die AKP. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 63 

lerische Aktivitäten wie Drama, Theater, Volkstheater, Musik, Malen, Fotografie, 
plastische Kunst; sportliche Aktivitäten wie Ringkampf, Fußball, Basketball, Vol-
leyball, Tischtennis; Informationstechnologie, Schach, Philosophie, Volkskultur, 
Landwirtschaft, Medienkunde sowie Unterstützungsunterricht und Selbststudium. 
Man erwartet also von den Schülerinnen und Schülern, dass sie auch in diesen 
Fächern bestimmte Aktivitäten und Leistungen erbringen. Die Liste ist aber nicht 
auf diese Fächer begrenzt; je nach den Bedürfnissen ihrer SchülerInnen und mit 
Einwilligung des Ministeriums können die Schulen die Auswahl der Wahlfächer 
erweitern. Für die entsprechenden Curricula (müfredat) ist dann aber nochmals die 
Einwilligung des Ministeriums erforderlich. Allerdings ist das Interesse an diesen 
Fächern eher gering, denn sie werden im Zeugnis nicht benotet. Auch erteilen bei-
spielsweise das Fach Medienkunde nicht Absolvierende der Kommunikationswis-
senschaften, sondern Lehrpersonen mit einem Abschluss in Sozialwissenschaften, 
die in Kommunikationswissenschaft nicht bewandert sind. 

Aktivitäts- und Leistungsaufgaben:  

Mit dem Übergang zum schülerzentrierten Unterricht8 machte man die Lehrper-
sonen zu Beratenden, welche Schülerinnen und Schüler aktivieren. Zudem wur-
den diverse Aktivitäts- und Leistungsaufgaben zur Förderung praktischer Hand-
fertigkeiten sowie intellektueller Fähigkeiten als Hausaufgaben entwickelt. Lehr-
plan und Lehrmittel regen die Kinder dazu an, Produzieren und Konsumieren zu 
üben, Waren herzustellen, ihre Produkte zu verpacken, sie zu lancieren und zu 
vermarkten; damit werden schon in der Schule Marktkonformität sichernde Fä-
higkeiten und Fertigkeiten erworben. Eine der im Lehrplan erwähnten Fähigkei-
ten ist unternehmerische Initiative; damit strebt man die Heranbildung aktiver 

                                                                                          
8  Das Modell des schülerzentrieten Unterrichts hat innerhalb der Bildungsreformen die in-

ternationalen Akteure am meisten zu interessieren vermocht. Auch das türkische Bil-
dungsministerium hat diesen die individuellen Neigungen fördernden Unterricht und das 
die Bildung liberalisierende Modell übernommen. Die dem Bildungsministerium unter-
stellte Direktion der Abteilung für pädagogische Forschung und Entwicklung hat sogar ei-
ne umfassende Studie dazu verfasst (MEB EARGED 2003). Im Vorwort zu dieser Studie 
betont der ehemalige Bildungsminister Hüseyin Çelik die Einzigartigkeit des Individuums. 
Dessen persönliche Eigenheiten sollen als grundlegend aufgefasst werden; die unvergleich-
lichen und unterschiedlichen Lern- und Denkweisen jedes Kindes sollen respektiert wer-
den; das Individuum soll sich selbst als wertvoll begreifen, und so weiter (2003: 3). Und im 
Vorspann der Studie schreibt der Leiter der Direktion, Yavuz Erbaş, die EARGED bezwec-
ke mit der Publikation „ein Umfeld zu schaffen, das ein harmonisches Lernen und die An-
regung der Kreativität ermöglicht, in dem die Persönlichkeit der Kinder und ihre Fähigkei-
ten Akzeptanz finden und das die freie Existenz des Individuums unterstützt“. Permanent 
wird die Entwicklung der individuellen Kapazitäten betont, und es werden Begriffe, Theo-
rien, Methoden und Techniken angeführt, von denen es in der neoliberalen Bildungslitera-
tur wimmelt: Qualitätsmanagement, multiple Intelligenz, Leistungsaufgaben sowie eine 
Reihe von Lehrmethoden und -techniken wie Brainstorming, Rollenspiel, Projektarbeit, 
Präsentations-/ Simulationstechniken.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 64 

Schülerinnen und Schüler an. „Unternehmerischer Initiativgeist“ ist jedenfalls 
eines der in der Lehrplanreform formulierten Ziele. 

Einen Bildungsmarkt schaffen, der auf seinen eigenen Vorteil hin arbeitet:  

In erster Linie und gründlich baute die AKP einen Mechanismus zur Sicherung 
von Profit für ihre eigenen Kreise über die Produktion der Lehrbücher auf. Es 
gibt Aussagen dazu, dass das Ministerium die Erstellung der Lehrmittel für jähr-
lich 15 Millionen Kinder Verlagshäusern mit islamischer Grundhaltung überlasse 
(Özmen 2007: 74–89).9 Abbas Güçlü, Journalist bei einer Tageszeitung mit hoher 
Auflage, fragte, wer diese Bücher verfasse, wie die VerfasserInnen ausgewählt 
werden, welches die Kriterien der Ausschreibung seien, falls es eine Ausschrei-
bung überhaupt gebe, wie viel Geld den VerfasserInnen und den Verlagshäusern 
bezahlt werde, bei welchen Firmen das Papier eingekauft werde, wo die Bücher 
gedruckt werden und wer die Verteilung übernehme (Güçlü 2007). Das zentrale 
Thema ist hier nicht so sehr, dass diese über die Lehrmittel betriebene populisti-
sche Politik die Tradition des Sozialstaates stärkt, sondern dass diese Politik direkt 
der AKP dient, indem sie den Parteikreisen einen sehr beträchtlichen Marktge-
winn verschafft. Um von diesem Markt zu profitieren, ist die „Verordnung über 
Lehrbücher und Bildungsmittel des Nationalen Bildungsministeriums“ in der 
Zeit der AKP-Regierungen fünfzehn Mal geändert worden. Nach Özmen dienten 
diese Änderungen auch dazu, bei der Besetzung von Stellen, der Privatisierung 
der Bildung sowie den Einnahmen aus Unterrichtsmaterialien das Steuer nicht 
aus der Hand zu geben (Özmen 2007: 90).  

Da die Verbesserung von Kapazität und Qualität der staatlichen Schulen eine 
teure Lösung sei, so das der AKP nahestehende Ministerium, könne daran nicht 
gedacht werden. Man wählte aber zehntausend erfolgreiche Primarschülerinnen 
und -schüler aus mittellosen Familien aus und ließ sie mit staatlichen Mitteln in 
Privatschulen ausbilden. Hinter dieser Initiative steht nicht ausschließlich der 

9  Nach Özmen begann das Bildungsministerium im Jahr 2003 damit, die Schulbücher priva-
ten Verlagshäusern abzukaufen und sie den Kindern gratis zu verteilen. Die Bücher wurden 
durch „Auftragsvergabe“, „Direkteinkauf“ und „Aushandeln“ erworben. Der Posten für die 
Bücher stieg anteilsmäßig jedes Jahr; es gingen 150 bis 200 Millionen Dollar an die priva-
ten Verlagshäuser. „Man verzichtete darauf, die Bücher durch die Schulleitungen einzu-
sammeln und sie erneut verwenden zu lassen; man erwarb sie jedes Jahr neu. Dies erlaubte 
der Bürokratie, bei der Auftragsvergabe eine „Kommission“ einzuziehen, was wiederum 
den Boden vorbereitet dafür, dass die Regierung ihre eigene wohlhabende Klasse heran-
zieht“ (Özmen 2007: 74–75). Die unentgeltliche Abgabe von Schulbüchern wurde als Pro-
dukt einer populistischen Politik aufgenommen; es wurden dazu allerlei Fragen gestellt. So 
zum Beispiel, ob die Bücher außer an mittellose Kindern auch an Kinder aus Familien der 
mittleren und oberen Einkommensklassen verteilt wurden, oder warum die Schulbücher 
bei privaten Verlagen eingekauft wurden, obwohl es in den Druckereien des Ministeriums 
eine für die gesamte Schulbuchproduktion ausreichende Kapazität sowie in jeder Provinz 
ein Verteilnetz gab (Özmen 2007: 75–80). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 65 

Drang zur Privatisierung der Bildung. Es ging auch darum, Privatschulen zu un-
terstützen, deren Nähe zu religiösen Vereinigungen bekannt war, die aber trotz 
zahlreicher Aktionen und Inserate insbesondere in ländlichen Gegenden nicht 
genügend Schülerinnen und Schüler hatten anziehen können (İnal 2009: 693). 
Ein solches Vorgehen macht rapide Schluss mit einer Bildung als unentgeltlichem 
sozialem Recht; es wurde ausdrücklich auch von Ministerpräsident Erdoğan ver-
treten, als er 2003, sinnigerweise in der Istanbuler Effektenbörse, forderte, der 
Staat solle sich langsam aus dem Bildungssektor zurückziehen, die Bildung solle 
vollumfänglich dem privaten Sektor überlassen werden, und dabei seiner Über-
zeugung Ausdruck gab, dieser werde seiner Aufgabe mit Erfolg nachkommen (İnal 
2009: 693). Wie die Individuen, so würde auch der Staat beim privaten Sektor, 
das heißt bei den privaten Schulen, Dienstleistung, also Bildung einkaufen. Dies 
wird damit begründet, dass dies effektiver sei, dass es dem öffentlichen Nutzen 
diene und die staatlichen Mittel sparsamer einzusetzen helfe. Demgemäß gebe es 
keinen Anlass, die staatliche Bildung noch auszuweiten.10 Als Folge dieses Ver-
ständnisses sanken schließlich von 2002 an die Budgetinvestitionen im Bildungs-
bereich kontinuierlich.11 Hier wird nicht heimlich, sondern ganz offen gespielt: 
Gemäß der neoliberalen Logik soll der Staat zurückgenommen, der öffentliche 
Dienst privatisiert und dem Markt geöffnet sowie Dienstleistungen aller Art als 
Waren gehandhabt werden. Die AKP nun kürzt, im Namen einer Entlastung des 
Staates vom Gewicht der Bildung (wobei für Gewicht auch schon der Begriff 

                                                                                          
10  In praktisch allen gesellschaftlichen Kreisen der Türkei herrscht die Überzeugung, Privat-

schulen seien besser als öffentliche Schulen. Der Grund dafür mag vorerst in der besseren 
materiellen Ausstattung der Privatschulen liegen, wo es Unterrichtsmittel und -geräte gibt, 
die Klassen klein und die Lehrkräfte gut sind. Wenn man nun aber die Resultate, also die 
Prüfungen, als Maßstab für den akademischen Erfolg betrachtet, so stellt sich heraus, dass 
die öffentlichen Schulen besser abschneiden als die Privatschulen. So waren 2008 bei der 
Prüfung zur Auswahl der Hochschulstudierenden ÖSS unter den ersten 50 Gymnasien die 
staatlichen Schulen in der Mehrzahl, also Anatolien-Lyzeen und naturwissenschaftliche 
Lyzeen (http://www.guncelegitim.com/haber/1196-lise-devlet-okullari-daha-basarili.html). 
Dennoch versagt ihnen der Staat eine ausreichende Unterstützung, wie er sie den Privat-
schulen in der Form von Steuererleichterungen, diversen Hilfen oder der Zuteilung von 
Grundstücken gewährt. Dank dieser Hilfe haben die Privatschulen in der Türkei perma-
nent zugenommen und stellten sich zunehmend als gewinnträchtiger Bereich für das Kapi-
tal heraus. Es kommt einer materiellen Unterstützung der Privatschulen gleich, wenn nun 
der Staat Dienstleistungen bei diesen einkauft, und ist nicht etwa eine öffentliche Dienst-
leistung (Kartal 2008).  

11  Nach der Gewerkschaft Eğitim Sen sank der Anteil des konsolidierten Budgets am Budget 
des Bildungsministeriums von 22,34% im Jahr 2002 auf 15,95% im Jahr 2007. Ähnlich 
steht es mit dem Anteil des Betrages für das Ministerium im Verhältnis zum Bruttosozial-
produkt. Noch schlimmer ist, dass vom Budget des Bildungsministeriums ein immer klei-
nerer Anteil an die Bildung geht (Eğitim Sen 2007). Die Regierung teilt dem Bildungsmini-
sterium also jedes Jahr weniger Mittel aus dem Budget zu, und vom schwindenden Budget 
gehen zusehends weniger Mittel in Investitionen. Man fragt sich, von wem und mit wel-
chem Geld die strukturellen Reformen im Bildungsbereich und die Anpassungsprogramme 
finanziert werden sollen? In diese Sackgasse gerät aber nicht nur die AKP, sondern das 
neoliberale Bildungsverständnis.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 66 

„Buckel“ verwendet wird), das Budget des Bildungsministeriums und lässt den 
Schulleitungen dann ausrichten, sie müssten sich selber behelfen. Diese nehmen 
die Botschaft zur Kenntnis, aber statt sich der Regierung zu widersetzen, wenden 
sie sich an ihre eigenen „privaten Quellen“: Obschon es eigentlich verboten ist, 
ziehen sie von den Eltern Einschreibegeld und Beiträge für diverse Lehrmittel und 
Ausgaben ein. 

Das Schlimmste ist jedoch die Segregation, die die AKP zwischen den staatli-
chen Schulen geschaffen hat, manchmal sogar in ein und derselben Schule zwi-
schen den Klassen. Die Eltern wurden aufgerufen, sich im Namen einer sicheren 
Zukunft ihrer Kinder am innerschulischen Bildungsprozess zu beteiligen und zu 
diesem Zweck finanzielle Beiträge zu leisten. Dem Aufruf folgend, engagierten 
sich die Eltern und schafften an, was auch immer im Klassenzimmer ihres Kindes 
fehlte. Sie kamen von Bänken und Stühlen bis zu Gardinen und Computern für 
alles auf. So kam es, dass in den Klassenzimmer von Kindern mittelloser Eltern 
vieles fehlte, was irgendwie nach Komfort aussah, sogar Unterrichtsmaterial, wäh-
rend die Kinder in der Nebenklasse über eine perfekte Ausstattung verfügten. 
Man sah selbstverständlich auch vor, dass in den gut ausgestatteten Klassen die 
„besten“ Lehrpersonen unterrichteten. Mit einer kurzen Inspektion in ein paar öf-
fentlichen Schulen kann man sich problemlos von diesem Zustand überzeugen. 

Einige Bereiche, in denen sich die AKP als  
pädagogische Reformkraft auszugeben versucht 

Im Namen von Reformen hat die AKP im Bildungswesen Beschlüsse unterzeich-
net, die in das Bildungssystem sehr weitgehend eingreifen. So ist sie dazu über-
gegangen, mit einem Karrieresystem genannten Verfahren die Leistungen der 
Lehrpersonen in einer Prüfung festzustellen und den „Karriere-Leistungslohn“ 
einzuführen. Die Stellenzuteilung der Lehrpersonen wird nicht mehr so sehr 
nach diversen sozialen und persönlichen Kriterien wie zum Beispiel der Situation 
des Ehepartners vorgenommen, sondern der Leistung entsprechend. Der sehr 
hohe Bedarf an Lehrkräften wird mit dem neuen System der Vertragslehrkräfte 
gedeckt, deren Arbeitsbedingungen höchst „flexibel und unsicher“ sind.12 Die 
Berufsmittelschulen wurden den wichtigen Akteuren des Marktes geöffnet, man 

12  Um das Pensum der festangestellten Lehrkräfte etwas zu verringern und den Lehrermangel 
in einem gewissen Maß zu reduzieren, hat das von der AKP dominierte Bildungsministe-
rium das Modell der vertraglich eingestellten Lehrpersonen eingesetzt. Es ist ein Beispiel 
für „flexibles Arbeiten“ und hat mit Reform nichts zu tun. Den vertraglich angestellten 
Lehrpersonen sind die meisten der Rechte der Festangestellten verwehrt. Sie können zum 
Beispiel, besondere Fälle ausgenommen, sich nicht versetzen lassen, sei es innerhalb oder 
außerhalb der Provinz; sie erhalten keine Wegentschädigung; für Überstunden werden ih-
nen Versicherungsprämien abgezogen; Verwaltungs- und Inspektoratsposten sind ihnen 
verschlossen; sie erhalten keine Dienstpunkte; sie kommen nicht in den Genuss von Er-
gänzungsleistungen für Ehepartner, Kinder und Mutterschaft. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 67 

lässt sie durch große Unternehmen neu strukturieren und leiten; ja, in einigen 
Industrie- und Berufsmittelschulen eröffneten Firmen, die sich auf dem Markt 
einen Namen gemacht hatten, gar Werkstätten.13 Auch die höhere Bildung wur-
de, dank dem Hochschulrat (Yüksekögretim Kurulu, YÖK), von der neoliberalen 
Welle erfasst. Alle öffentlichen Universitäten sind nun kostenpflichtig. Wer nicht 
bezahlt, wird aus dem Studierendenregister gestrichen. Und vieles mehr.  

Zusammengefasst lässt sich festhalten: Mit der AKP wurde das nationale tradi-
tionelle Bildungssystem als eingleisig, paukerisch, absolutistisch, lehrerzentriert, 
dozierend, rechthaberisch, oberflächlich und reduktionistisch kritisiert (İnal 2006: 
273); an seine Stelle setzte man eine konstruktivistische Bildungsphilosophie oder 
ein darauf abgestütztes Lehr- und Lernsystem.  

Der Prüfstein des erzieherischen Reformdiskurses der AKP ist der Lehrplan, viel-
leicht seines materiellen Fundamentes wegen. 2004 wurden die Lehrpläne der fünf 
Grundfächer der Primarstufe, Türkisch, Mathematik, Lebenskunde, Wissenschaft 
und Technologie sowie Sozialkunde, von Grund auf geändert. Man setzte auf eine 
wirtschaftlich geschulte Arbeitskraft, auf Investitionen in Wissen und menschliche 
Ressourcen und auf die Anpassung an die globalen Märkte. Man habe, so hieß es, 
die Qualität des türkischen Bildungssystems auf seine globale Tauglichkeit und Ak-
zeptanz hin und unter Berücksichtigung der neuesten Entwicklungen befragt 
(MEB-MÜFREDAT 2006). Die Lehrplanreform beschränkte sich nicht auf bloße 
inhaltliche Umstellungen im Unterricht, sie reichte von der Neuausrichtung der 
philosophischen Grundlage des Bildungssystems bis hin zu den Lehrmethoden 
und -prinzipien sowie dem Bewertungs- und Benotungssystem. Jedoch fühlte sich 
die AKP als konservative Partei verpflichtet, als Ausweis ihrer konservativen Identi-
tät zahlreiche Werte aus dem als alt und traditionell bezeichnetem System in das 
neue System zu übernehmen. Im neuen Lehrplan der Primarbildung wird das neo-

                                                                                          
13  Mit dem von der Europäischen Kommission unterstützten Projekt zur Stärkung des Be-

rufsbildungssystems unter Leitung des Bildungsministeriums (Mesleki Eğitim ve Öğretim Si-
steminin Güçlendirilmesi Projesi, MEGEP) wurde bereits während der Regierungszeit der AKP 
der Berufsausbildung für technische Berufe eine moderne und flexible neue Struktur ver-
liehen. Diese entsprach den sozio-ökonomischen Bedürfnissen des Landes, das heißt, sie 
richtete sich nach dem Grundsatz des lebenslangen Lernens. Zusätzlich sollte das Bil-
dungssystem als Modulsystem neu organisiert werden. Das System sollte den Ansprüchen 
des Marktes entsprechend verwaltet und in eine den Konkurrenz- und Marktbedürfnissen 
angepasste Form gebracht werden. Alle diese Ziele waren im MEGEP enthalten. Man be-
absichtigte, die Berufsgymnasien den Bedürfnissen der lokalen Bildung zu öffnen und mit 
den anderen interessierten Kreisen eine stärkere Zusammenarbeit einzugehen; auch wollte 
man auf lokaler Ebene Initiative und Autorität einsetzen können. Die Bildung sollte den 
Berufsstandards entsprechend aufgebaut und die Studierenden mit dem Berufsleben zu-
sammengeführt werden. Das System sollte dem lebenslangen Lernen gemäß strukturiert 
sein. Das MEGEP konnte umgesetzt werden, als 1999 beim Helsinki-Gipfeltreffen be-
schlossen wurde, der Türkei den MEDA-Fonds zu überweisen. Das Budget für das Projekt 
ist rund 53 Millionen Euro stark. Ein Konsortium aus acht Unternehmen setzte es im 
Namen des Bildungsministeriums um. Die AKP übernahm das noch vor ihrer Zeit begon-
nene Projekt. Siehe dazu Bulut (2007).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 68 

liberale Bildungsverständnis in allen Einzelheiten dargestellt als ein Mittel, in der 
globalen Konkurrenz eine Chance zu erhalten. Insbesondere in sozialen Fächern 
wie Sozialkunde, Türkisch und Lebenskunde wird den Werten, die zu dieser Chan-
ce verhelfen können, viel Raum gegeben. Auf der anderen Seite hat man es nicht 
unterlassen zu betonen, man beachte auch die nationalen und religiösen Leitlini-
en. Im neuen Lehrplan wird das Individuum nicht in seiner vielseitigen Entwick-
lungsfähigkeit dargestellt, sondern mit diversen Begriffen beschrieben, die seine 
Marktfähigkeit betonen, etwa Qualität, Effizienz, Produktivität, Leistung, alles Be-
griffe aus der Terminologie der neoliberalen Ökonomie und Bildungsliteratur. Im 
neuen Lehrplan für die Sozialkunde beispielsweise wird dies unter Überschriften 
wie „Globale Zusammenhänge“ offen dargelegt (İnal 2008: 141).  

Wir geben nun einen Einblick in die seit 2004 in zahlreichen Bereichen 
durchgeführten Reformen und versuchen zu zeigen, in welchen Punkten diese 
sich gegen das alte System richten, welche Neuerungen sie bringen und auf wel-
che philosophischen Grundlagen sie sich berufen. Untenstehend folgt zusam-
mengefasst ein Vergleich zwischen dem alten und dem neuen Lehrplan für die 
Lebenskunde von 1998 beziehungsweise 2004. Neben dem Lehrplan für die Le-
benskunde (MEB 2004) werden daraus auch die Methoden, auf denen der ge-
samte Bildungsbereich theoretisch und praktisch aufbaut, deutlich. 

Tabelle 1: Vergleichende Darstellung der Lehrpläne für die Lebenskunde von 1998 und 2004  

Lehrplan für die Lebenskunde 1998 Lehrplan für die Lebenskunde 2004 

Behavioristischer Ansatz: Die Phänomene 
werden zerlegt, beobachtet, beurteilt. 

Konstruktivistischer Ansatz: Das Indivi-
duum erwirbt das Wissen über die Phäno-
mene selbst. 

Zweck sind direkt beobachtbare und mess-
bare Ziele und Verhaltensweisen. 

Nebst beobachtbaren Verhaltensweisen sol-
len auch Kenntnisse über beobachtbare 
Haltungen, Werte und Fertigkeiten erwor-
ben werden.  

Die Phänomene werden atomistisch eins 
vom anderen unabhängig in zahlreiche Ein-
heiten zerlegt. 

Unter Anwendung eines ganzheitlichen 
Ansatzes wird Wissen aus verschiedenen 
Disziplinen in einer thematischen Annähe-
rung zusammengeführt.  

Lernen und Wissen werden von der Lehr-
person strukturiert. 

Durch verschiedene Aktivitäten strukturie-
ren die Schülerinnen und Schüler das Wis-
sen selbst und nehmen im Lernprozess eine 
aktive Rolle ein. 

Der Blick der Erwachsenen ist vorherr-
schend, es werden Phänomene behandelt, 
die in der Welt der Kinder nicht vorkom-
men.  

Der Lehrplan wird aus der Sicht der Schüle-
rinnen und Schüler zusammengestellt. 

Ein dichtes Wissen wird vermittelt und aus-
wendig gelernt. 

Die Schülerinnen und Schüler konstruieren 
Wissen aus ihrem täglichen Umfeld selbst. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 69 

Lehrplan für die Lebenskunde 1998 Lehrplan für die Lebenskunde 2004 

Dem dicht mit Wissen vollgepackten Lehr-
plan nachzukommen erzeugt Stress. 

Der Lehrplan ist flexibel. 

Im Vordergrund stehen konkrete Verhal-
tensweisen, nicht übergeordnete intellektu-
elle Prozesse wie Nachdenken, Problemlö-
sung, Kreativität. Wichtiger als der Prozess 
ist das Ergebnis beziehungsweise das Pro-
dukt. 

Übergeordnete intellektuelle Prozesse wie 
Forschen, Untersuchen, Hinterfragen, Pla-
nen, kritisches Beurteilen, Entscheiden und 
andere werden betont; sowohl Produkt als 
auch Prozess werden gewichtet. 

Lehrerzentrierter Unterricht. Schülerzentrierter Unterricht. Die Lehrper-
son ist lediglich beratende Hilfe. 

Dieselbe Lehrmethode wird auf alle Schüle-
rinnen und Schüler angewandt. 

Den individuellen Unterschieden entspre-
chend werden verschiedene Lernstile einge-
setzt. 

Es wird nicht so sehr die Entwicklung der 
Persönlichkeit als vielmehr die intellektuelle 
Entwicklung gefördert. 

Es werden persönliche Eigenschaften wie 
Selbstachtung, Selbstvertrauen oder Tole-
ranz gefördert. 

Zwischen Haupt- und Nebenfächern gibt es 
keine Beziehung. 

Hauptfächer wie Türkisch, Mathematik, 
Zeichnen, und Nebenfächer wie Tutorium, 
Sport, olympische Bildung, Katastrophen-
erziehung, Karriereplanung, unternehmeri-
sche Initiative, werden miteinander in Be-
ziehung gesetzt. 

Im Lehr- und Lernprozess werden traditio-
nelle Methoden und Techniken eingesetzt. 

Aktivätenbasiertes Vorgehen. Es werden 
Methoden und Techniken eingesetzt, wel-
che die Schülerinnen und Schüler aktivie-
ren. 

Einsatz von herkömmlichen Beurteilungs- 
und Benotungsmethoden; Betonung des 
Produkts beziehungsweise Resultates oder 
Ausstoßes. 

Beurteilung und Benotung auch der Prozes-
se.  

Dem Kriterium der Unterhaltung wird im 
Lernprozess keine Wichtigkeit beigemessen. 

Das Bedürfnis nach Unterhaltung wird im 
Lernprozess berücksichtigt. 

Individuelle Unterschiede werden nicht be-
rücksichtigt, da das Kind nicht als Indivi-
duum, sondern als Mitglied der Gesellschaft 
verstanden wird.  

Jedes Kind wird als ein spezielles, einmali-
ges und schätzenswertes Individuum ver-
standen. 

Bei Fächern wie Verkehrserziehung oder 
Umwelt lernen die Schülerinnen und Schü-
ler das vermittelte Wissen auswendig. 

Da die Schülerinnen und Schüler selbst in 
der Umwelt drin leben, erfahren sie diese 
als ein Ganzes und begreifen, dass man sie 
schützen muss. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 70 

Am Beispiel der Kritik am Behaviorismus wird deutlich, bis zu welchem Grad 
man zum Konstruktivismus übergegangen ist, der hauptsächlichen Methode be-
ziehungsweise Philosophie der Bildungsreformen. Das eigentliche Fundament 
der Reformen ist die Logik, die aufzeigt, warum und in welchen Punkten das alte 
System kritisiert werden muss: Die Welt ändert sich, daher lässt sich die Bildung 
nicht mehr mit dem alten System des Nationalismus und der alten Philosophie 
des Behaviorismus, dieses Ausdrucks der Denkweise der Moderne, bestellen.  

Der philosophische Hintergrund des Reformdiskurses der AKP 

Der Reformdiskurs der AKP ist als notwendiges Instrument zur Anpassung an 
den globalen Wandel lanciert worden. Er enthält nicht nur blumige Worte, kräf-
tige Aussagen, spontan redigierte Texte, sondern wurde in eine neue Denkweise 
gefasst und fand schriftlich Eingang in die Publikationsorgane des Ministeriums, 
die Beschlüsse des Rates und die Entwicklungspläne. Am umfassendsten wurde 
dieses Gedankengut in der Lehrplanreform für die Primarschule im Jahr 2004 
festgehalten und umgesetzt. 

Die AKP versuchte, den Bildungsreformdiskurs intellektuell mit einer philo-
sophischen Wende zu untermauern. Sie vertrat die Ansicht, man habe in der tür-
kischen Bildungsphilosophie im Rahmen eines (auf der Quantenphysik grün-
denden) Konstruktivismus (İnal 2009: 689) eine Wende eingeleitet. An die Stelle 
eines oberflächlichen, rechthaberischen, monokausalen, vergröbernden, am Aus-
wendiglernen orientierten Wissenschaftsverständnis Newtonscher Art sei ein der 
Quantenphysik verpflichtetes, wahrscheinlichkeitsbezogenes, plurikausales, ten-
denzielles und fluides Wissen nun die Grundlage der Bildungsphilosophie. Die-
ser Wandel wurde folgendermaßen begründet: a) mit Entdeckungen auf zahlrei-
chen Gebieten wie Quantenphysik, Chaosforschung, Evolutionsbiologie, Neuro-
logie, Systemtheorien, b) mit dem Mentalitätswandel im Bildungsbereich, den 
diese Entdeckungen mit sich gebracht haben, c) mit der Entwicklung der Bildung 
weg vom Mechanischen und hin zu einer Institution, die sich ganz verschiede-
nen Bedingungen anpassen kann und d) mit der Entwicklung der Bildung hin zu 
einem individualisierten Lernen, das Risiko, Innovation, Konkurrenz, Erfahrung 
und Einsatz Raum gibt.14 

Die AKP nimmt zu Fortschrittsgläubigkeit, Objektivität und auf Beweisführung 
gestützte Wissenschaftlichkeit eine distanzierte Haltung ein. Sie verteidigt andere, 
pluralistische, reichhaltige Wege des Wissenserwerbs, so die Tradition oder die Re-
ligion; das aufklärerische, republikanische herkömmliche türkische Bildungssy-

14  Die AKP lancierte den neuen Lehrplan für die Primarschule als große Reform, ja als Revo-
lution. Zur philosophischen Grundhaltung des Lehrplans sowie der Kritik daran siehe İnal 
(2005).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 71 

stem hatte diese abgelehnt mit der Begründung, sie seien anti-positivistisch.15 Die 
AKP fand die alte Bildungsadministration extrem etatistisch, nationalistisch, 
übermäßig lehrerzentriert, behavioristisch, paukerisch und autoritär und verkün-
dete, sie werde ein flexibleres, schülerzentriertes, hinterfragendes, dialogorientier-
tes, relativistisches und pluralistisches Bildungsumfeld schaffen, in dem sich die 
Schülerinnen und Schüler das Wissen selber zusammenstellen. Methodisch sah 
man zum Beispiel einen relativistischen Wahrheitsbegriff und Plurikausalität vor; 
inhaltlich sollte der Unterricht farbig, flexibel und für Kritik zugänglich sein, für 
alle etwas Passendes bereithalten, die Realität als pluralistisch und vielfältig erfah-
ren lassen, offen sein für die Werte des Marktes sowie die Leistungen und Aktivi-
täten der Schülerinnen und Schüler ins Zentrum stellen. In diesem Rahmen wur-
de dann der neue Lehrplan entworfen.  

Anpassung an die globalen Bedingungen:  
die Dynamik hinter dem Reformdiskurs 

Mit der Bildungsreform wollte die AKP zuallererst der Gefahr begegnen, den Zug 
der Globalisierung zu verpassen. Offensichtlich war das Ministerium diesbezüg-
lich beunruhigt, ja in eine Hektik geraten, und läutete die Alarmglocken. In den 
letzten Jahren wies es in zahlreichen seiner Publikationen auf die Notwendigkeit 
hin, sich den globalen Bedingungen hinsichtlich Ökonomie, Produktion, Techno-
logie und Wissen anzupassen. Die Globalisierung wird als Prozess der Anpassung 
an den sozialen Wandel, des Übergangs zur Informationsgesellschaft sowie zur 
Nutzung von Hochtechnologie gewertet. Es sei unvermeidlich, sich diesem Pro-
zess zu stellen, schrieb das Ministerium immer wieder; man müsse sich ihm zum 
Nutzen des Landes anschließen. Dank ihm trete nun das Ungenügen des nationa-
len Bildungssystems voll zu Tage (İnal 2005: 77). Mehrmals betonte der ehemalige 
Bildungsminister Hüseyin Çelik, wie auf beinahe alle anderen Bereiche übe die 
Globalisierung auch auf die Bildung Druck aus. Dem könne man sich nicht wi-
dersetzen.16 Die der AKP anhängende Lehrerschaft hat nun einerseits den Trend 

                                                                                          
15  Die AKP scheute sich nicht, in der Bildung immer wieder die religiöse Seite ihrer Identität 

aufscheinen zu lassen, allen westlichen, zeitgenössischen, liberalen Diskursen zum Trotz. 
Nach dem Lehrplan der Primarschule wurde derjenige der mittleren Stufe geändert oder, 
anders ausgedrückt, der Reform unterzogen; dort macht sich ein religiöser Diskurs deutlich 
bemerkbar. So werden im Lehrplan für den Philosophieunterricht immer wieder die Worte 
des Propheten als Beispiele herangezogen. Beweise für die Existenz Gottes werden aufge-
führt; die Gegenmeinung wird nur kurz erwähnt. Einige AutorInnen führen an, der Lehr-
plan für die Philosophie gleiche eher dem für den Religions- und Ethikunterricht; er weise 
zudem auch hinsichtlich Logik und Soziologie schwerwiegende wissenschaftliche Fehler 
auf (Kotan 2008; Bilican 2008; Gurbetoğlu 2008). 

16  Der ehemalige Bildungsminister Hüseyin Çelik sagte in einer Ansprache am 11. August 
2004: „Das Bildungssystem, unser heutiges Bildungssystem hat leider den Gebieten Wirt-
schaft, Demokratie und Informationstechnologie viel zu wenig Aufmerksamkeit geschenkt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 72 

zur Anpassung an die Globalisierung gutgeheißen, ihn andererseits aber auch kri-
tisiert, was zu einer widersprüchlichen Lage geführt hat. Die Worte des ehemali-
gen Direktors des Bildungsrates Ziya Selçuk, des Architekten und Hauptakteurs 
der Erneuerung des Primarschullehrplanes, machen diese widersprüchliche bezie-
hungsweise zögernde Haltung deutlich: „(…) wir haben ein Bildungssystem, das 
sich nicht in die Welt hat integrieren können, das den Zusammenhang zwischen 
Bildung und Produktion nicht herzustellen vermochte, das sich den schwierigen 
nationalen und universalen Fragen verschließt und die Aufgaben nicht erfüllen 
kann, die ihm aufgetragen sind. Der heute bestehende globale Druck hat dieses 
Ungenügen deutlich gemacht. Die Globalisierung bedroht alles Nationale und 
Lokale. Ob in fünfzig Jahren die nationalen Kulturen und lokalen Reichtümer ih-
re Existenz auch kraftvoll weiterführen können, hängt von einem ausgewogenen 
Verhältnis von Globalem und Nationalem ab“ (Selçuk 2004: 3). 

Wenn Mitglieder des Bildungsministeriums, allen voran der ehemalige Bil-
dungsminister Hüseyin Çelik, zur Sprache bringen, das türkische Bildungssystem 
stehe unter einem extremen Druck sowohl der Industrie- und Informationsgesell-
schaft als auch diverser anderer globaler Faktoren, so kann die Ideologie, welche 
den immer wieder betonten globalen Bildungsgrundsätzen Pate steht, schwerlich 
eine andere sein als der Neoliberalismus. In einem Papier des Ministeriums zum 
Lehrplan werden folgende Begriffe wiederholt verwendet: „wirtschaftlich ausge-
bildete Arbeitskräfte“, „Investitionen in die Information(sgesellschaft)“, „Investi-
tionen in die personellen Ressourcen“, „Schritthalten mit den Konkurrenzver-
hältnissen auf den internationalen Märkten“, „Anhebung der Bildungsqualität“ 
(İnal 2006: 277). Hier wird deutlich, wie weitgehend die ideologische Dynamik im 
Hintergrund des Globalisierungsprozesses Akzeptanz findet. So wird beispielswei-
se ein Begriff wie „menschliches Kapital“ verwendet; auf die öffentlichen Aspekte 
der Bildung wie etwa unentgeltliche Ausbildung in gleicher Qualität für alle oder 
Qualitätssteigerung der öffentlichen Schulen wird jedoch kaum eingegangen. 
Trotz aller Mängel war die Ausbildung im alten System unentgeltlich und ein ge-
sellschaftliches Recht. Im neuen neoliberalen Bildungssystem ist Bildung jeder Art 
und auf jeder Ebene materiell abzugelten; dies verfechten die AKP-Verantwortli- 
chen mit Nachdruck. Zahlreich sind die Probleme der staatlichen Schulen; sie rei-
chen von den überfüllten Klassen zum Mangel an Klassenzimmern, von der unsi-
cheren Anstellung der nur vertraglich gebundenen Lehrkräfte zu den tiefen Leh-
rerlöhnen, von einem Ungleichheiten und Benachteiligungen schaffenden Prü-
fungssystem zu einem nicht objektiven Bewertungs- und Benotungssystem. Da 
wirkt es einleuchtend, wenn sich die Regierung hinter die einem neoliberalen Bil-
dungsverständnis Vorschub leistenden Privatschulen und Prüfungsvorbereitungs-
schulen (dersane) stellt. Die Prüfungsvorbereitungsschulen und ihre Schülerzahlen 

Es liegt nun auf der Bildung einen ganz beträchtlichen Druck verschiedener globaler Fak-
toren wie Industriegesellschaft oder Industriequalität“ zu bewältigen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 73 

haben sich in der Zeit der AKP-Regierung verdoppelt; man vertritt sogar die Auf-
fassung, die Prüfungsvorbereitungsschulen seien an die Stelle des eigentlichen Un-
terrichtes und der öffentlichen Schulen getreten. Im Schuljahr 1975–1976 waren 
an 157 Prüfungsvorbereitungsschulen 45 582 Schüler und Schülerinnen einge-
schrieben. Bis 2006–2007 stiegen diese Zahlen auf 3 986 beziehungsweise 1 071 
827. Im Schuljahr 2009–2010 sank zwar der Anteil im Vergleich zum Vorjahr, aber 
die Anzahl der Schulen, Lehrpersonen und SchülerInnen stieg weiter an. 

Tabelle 2: Die privaten Prüfungsvorbereitungsschulen, ihre Lehrpersonen und SchülerInnen  

Jahre 
Anzahl der privaten 

Prüfungsvorbereitungs-
schulen 

Anzahl Lehrpersonen Anzahl SchülerInnen 

2002–2003 2 122 19 881 606 522 

2003–2004 2 568 23 730 668 673 

2004–2005 2 984 30 537 784 565 

2005–2006 3 928 41 031 925 299 

2006–2007 3 986 47 621 1 071 827 

2007–2008 4 031 48 855 1 122 861 

2008–2009 4 262 51 916 1 178 943 

2009–2010 4 193 50 432 1 174 860 

Quelle: Eğitim Sen 2010 

Der prüfungszentrierte türkische Unterricht soll nicht den Schülerinnen und Schü-
lern, sondern den Prüfungsvorbereitungsschulen Nutzen bringen. Diese privaten 
Prüfungsvorbereitungsschulen in der Türkei sind zu einem großen Markt und ei-
nem sehr profitablen Wirtschaftsbereich angewachsen. Als Folge der ungenügen-
den finanziellen Unterstützung und daher der ungenügenden Unterrichtsqualität 
der öffentlichen Schulen entwickelte sich das System der privaten Prüfungsvorbe-
reitungsschulen Jahr für Jahr weiter. Es wurde schließlich zu einer als Alternative zu 
den eigentlichen Schulen empfundenen Einrichtung. Je mehr die Bildungsqualität 
der staatlichen Schulen sank, desto mehr wandten sich Eltern von Kindern, die ei-
ne Eintrittsprüfung an eine der guten Schulen vorbereiteten, an diese Prüfungsvor-
bereitungsschulen. Diese, so nahmen sie an, leisteten die erforderliche gute Vorbe-
reitung; ihnen hatten sie denn auch ganz erkleckliche Schulgelder zu bezahlen. So 
wurden die Prüfungsvorbereitungsschulen von Ergänzungen zum Unterricht zu 
dessen eigentlichem Element. Gleichzeitig unterstützt das Nachhilfeschulsystem 
Privatstunden und Privatschulen. Daher hat nun leider die Zahl der Prüfungsvor-
bereitungsschulen des privaten Sektors die Zahl der neu eröffneten Schulen und 
Klassen des Bildungsministeriums bereits überrundet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 74 

Die Zahl der Privatschulen hat innerhalb weniger Jahre um 100 Prozent zuge-
nommen. Waren es im Schuljahr 2002–2003 noch 1 235 Privatschulen, so zählte 
man 2005–2006 bereits deren 1 777. Nach Beginn der regierungsseitigen Förderung 
dieser Schulen stieg ihre Zahl noch schneller: 2006–2007 gab es deren 2 056, 2007–
2008 bereits 2 353. Den größten Zuwachs verzeichnete mit 170 Prozent innerhalb 
von sechs Jahren die Vorschulerziehung. Die Zahl der privaten Schulen auf der Se-
kundarstufe stieg um 114 Prozent. Im Schuljahr 2002–2003 besuchten 218 854 
Schülerinnen und Schüler private Schulen; 2007–2008 waren es 344 769. 

Schluss 

Die schülerzentrierte Bildung (Tabulawa 2003) ist als politisches Artefakt eine fun-
damentale ideologische Voraussetzung des pädagogischen und sozialen Wandels in 
der westlichen Welt (Carney 2008: 40). Die schülerzentrierte Bildung beziehungs-
weise der entsprechende Lehrplan ist in den westlichen Bildungssystemen bereits 
eine ziemlich alte Einrichtung. In Schwellenländern in der Phase des Übergangs 
zur Demokratie wird sie nun zunehmend beliebter. Die schülerzentrierte Pädago-
gik ist attraktiv, denn sie verspricht intellektuelle Rettung von den alten „unter-
drückerischen“ Methoden. Sind nun die schülerzentrierten Lehrpläne auch ab und 
zu und bei gewissen SchülerInnen erfolgreich, so trifft dies in der Mehrzahl der 
Fälle nicht zu (Nykiel-Herbert 2004: 249). Besonders von Kindern der Mittel- und 
Oberschicht besuchte Schulen sind hinsichtlich Ausstattung, Material, Qualität der 
Lehrperson und eines freien pädagogischen Umfeldes im Vorteil; hier hat die schü-
lerzentrierte Pädagogik mehr Chancen, umgesetzt zu werden. In den Schulen der 
Unterschichtkinder hingegen ist diese Chance gering. Dies ist in der Türkei nicht 
anders. Auf dem Land und in den Gecekondus (den ohne Baugenehmigung errich-
teten Armenvierteln) bestehen starke Einschränkungen materieller Art wie überfüll-
te Klassen, mangelndes Unterrichtsmaterial und fehlende finanzielle Vorausset-
zungen dafür, dass die Kinder die Leistungsaufgaben erledigen. Dies alles führt da-
zu, dass an eine Umsetzung der schülerzentrierten Pädagogik dort kaum zu denken 
ist. Wesentlicher ist jedoch, dass die Bildungsreformen unter dem Namen der schü-
lerzentrierten Pädagogik Teil einer „internationalen Agenda“ sind, welche be-
zweckt, fortgeschrittene Bildungssysteme zur Verbreitung der globalen Demokratie 
zu entwickeln. Diese internationale Tagesordnung zwingt nun Ländern, die als 
nicht demokratisch gelten, die schülerzentrierte Pädagogik als liberal und freiheit-
lich, als ein gutes, qualitativ hochstehendes, wissenschaftliches, zur Anpassung an 
den Markt perfekt geeignetes Instrument auf. Wie Tabulawa im oben erwähnten 
Aufsatz von 2003 darlegt, haben verschiedene internationale Hilfsorganisationen 
des Westens diese internationale Tagesordnung in einem „wissenschaftlich“ unter-
mauerten „ideologischen“ Kontext auf äußerst wirksame Weise erneut inszeniert 
und inszenieren sie auch weiterhin. Das ideologische Diktat hat ein Umfeld ge-
schaffen, in dem Reformen wie die schülerzentrierte Pädagogik für gut und wirk-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 75 

sam gelten und das für Kritik nicht empfänglich ist. Nicht nur in den Publikatio-
nen des türkischen Bildungsministerium, auch in zahlreichen Veröffentlichungen 
liberaler oder neoliberaler Kreise wie Vereine, Akademiker oder Verlage trifft man 
auf Behauptungen von der Art, es bestehe ein direkter Zusammenhang zwischen 
den türkischen Lehrplanreformen einerseits und einer Vertiefung, Stärkung und 
Verbreitung von Demokratie andererseits. Diese Art pädagogischer Reformen wird 
auch als eine Form von Kulturimperialismus zur Umgestaltung der Subjektivität 
des „Südens“ betrachtet (Carney 2008: 40). Dabei werden von den westlichen 
Schlüsselmächten, den Staaten oder multi- und bilateralen Schuldgeber- und Ent-
wicklungsagenturen, sogenannte politisch neutrale technische Interventionen vor-
genommen. Aber nebst diesem kulturellen Imperialismus stecken hinter der Re-
formwelle im Bildungsbereich noch andere Kräfte. Gemäß Apple (2007: 9) steht 
am einen Ende der verwickelten Allianzen hinter dieser Reformwelle die neolibera-
le Abhängigkeit vom Markt und von einem schwachen Staat. An ihrem anderen 
Ende indessen sieht er die neuen Konservativen und ihre Forderung nach einer 
strengen Kontrolle über die Werte mit Hilfe des Lehrplanes, dazu eine stärkere 
Überwachung der Schulen aller Stufen. Aus der Sicht Apples (2006: 167) dienen 
die Reformen auch einer ziemlich unkontrollierten individualistischen Konsum-
ideologie. In der Türkei hat sich das Schwungrad des Konsums mit der AKP in ei-
ne reformistische Richtung zu drehen begonnen; man kann die damit einherge-
hende marktstimulierende Praxis nicht übersehen. Dazu gehören die Auswahl von 
zehntausend mittellosen, aber erfolgreichen Schülerinnen und Schülern mittels ei-
ner Prüfung und ihre Unterbringung in Privatschulen mit staatlichen Mitteln, so-
dann die Herstellung der Schulbücher auf dem freien Markt, obwohl in den Druc-
kereien des Ministeriums eine kostengünstige Herstellung möglich wäre, die un-
entgeltliche Schulbuchaktion, die den Kreisen der AKP beträchtliche Gewinne ver-
schaffte, der Verkauf von Schulgebäuden im Stadtzentrum, wo große Gewinne zu 
erzielen sind, die Anreize zur sowie die Erleichterungen bei der Gründung privater 
Bildungsinstitutionen, die Anbindung der technischen Berufsschulen an den priva-
ten Sektor, um ihre Verschmelzung mit dem Markt zu fördern, sowie die Ausrich-
tung der Elternbeiräte auf die Kriterien kommerzieller Betriebe. Alle diese Vor-
kommnisse sind Ausdruck eines marktorientierten Bildungsverständnisses (İnal 
2009: 691–692). 

Schließlich wird deutlich, dass die weltweiten pädagogischen Reformen, unter 
deren Einfluss auch die AKP geraten ist, nicht so sehr der Entwicklung der De-
mokratie dienen, als vielmehr der Anpassung an die neoliberalen Kriterien des 
globalen Kapitalismus. Dass die AKP heute alle Änderungen, die sie im Namen 
der Erneuerung im Bildungsbereich durchführt, als Reformen bezeichnet, zeigt 
in gewisser Hinsicht, wie gnadenlos und blind sich die Partei von der Globalisie-
rungswelle mittragen lässt. In allen ihren Aussagen im Bereich der Bildung und 
über die Bildung verwendet sie eine ökonomische, keine gesellschaftliche Termi-
nologie. Der zunehmende Zerfall der öffentlichen Bildung ist die Folge einer Be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 76 

trachtungsweise, die das Individuum auch in der Bildung nur als Arbeitskraft in 
der Verfügungsmacht der globalen Konditionen sieht. Entscheidend ist, wie man 
die Notwendigkeit dafür begründet, alle Stufen der Bildung zu reformieren; nie-
mand ist gegen Erneuerung eingestellt. Die strukturellen Probleme des Bil-
dungswesens können jedoch nicht damit gelöst werden, dass man auf dem wack-
ligen Fundament des alten Systems mit all seinen negativen Befunden die Bil-
dung einfach auf individualistischer Basis neu einrichtet. Die AKP hat seit 2002 
im Rahmen des Umbaus der Bildung und unter Vernachlässigung der staatlichen 
Schulen gezeigt, wie und weshalb sie diesen Reformdiskurs führt. Es ist praktisch 
keine ernsthafte Reform durchgeführt worden, welche den Bildungsansprüchen 
der Unterschicht in gleichem Ausmaß wie denen der Oberschicht gerecht gewor-
den wäre. Hätte es eine solche Reform gegeben, wären wir heute im Besitz einer 
besseren öffentlichen Bildung.  

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie 

AKP 2002a. Parti Programı. http://www.akparti.org.tr/parti-programi_79.html, zu-
letzt abgerufen am 13.06.2011. 

AKP 2002b. Acil Eylem Planı. http://www.belgenet.com/eko/acileylem_161102. 
html, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

Altinyelken, H. K. 2010. Changing Pedagogy. A comparative analysis of reform efforts 
in Uganda and Turkey, Amsterdam (Eigenverlag). 

Apple, M. W. 2004. Neoliberalizm ve Eğitim Politikaları Üzerine Eleştirel Yazılar. An-
kara: Eğitim Sen Yayınları.  

Apple, M. W. 2006. Eğitim ve İktidar. Istanbul: Kalkedon Yayınları. 
Apple, M. W. 2007. Eğitim, Piyasalar ve Denetim Kültürü. In E. Oğuz/A. Yakar 

(Hrsg.). Küreselleşme ve Eğitim. Ankara: Dipnot Yayınları. 
Barrett, A. M. 2007. Beyond the Polarization of Pedagogy: Models of Classroom 

Practice in Tanzanian Primary Schools. Comparative Education (23/2): 273–294.  
Bedirhanoğlu, P. 2009. Türkiye’de Neoliberal Otoriter Devletin AKP’li Yüzü. In İ. 

Uzgel/B. Duru (Hrsg.). AKP Kitabı. Bir Dönüşümün Bilançosu. Ankara: Phoenix 
Yayınları. 

Bilican, Y. M. 2008. Lise Felsefe Dersinde Dinsel Yapılandırma. Radikal İki. 5. 
Oktober.  

Bulut, E. 2007. The Transformation of the Turkish Vocational Training System: Creation 
of Lifelong Learning, Loyal Technicians (unveröffentlichte Masterarbeit).  

Carney, S. 2008. Lerner-Centred Pedagogy in Tibet: International Education Re-
form in a Local Context. Comparative Education (44/1): 39–55. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AKP, BILDUNGSREFORM UND ANPASSUNG AN DEN GLOBALEN WANDEL 77 

Croft, A. 2002. Singing Under a Tree: Does Oral Culture Help Lower Primary 
Teachers be Learner-Centred?. International Journal of Educational Development 
(22): 321–337. 

Eğitim Sen 2007. Eğitimde AKP’nin 5 Yılı. Ankara: Eğitim Sen Yayınları. 
Eğitim Sen 2010. 2009–2010 Eğitim Öğretim Yılı Sonunda Eğitimin Durumu 

http://www.dpud.org/ogretmenler/2009-2010-egitim-ogretim-yili-sonunda-
egitimin-durumu, zuletzt abgerufen am 25.06.2010. 

Giroux, H. A. 2008. Eleştirel Pedagojinin Vaadi. Istanbul: Kalkedon Yayınları.  
Gurbetoğlu, C. 2008. Bilim Filan Hak Getire. Evrensel, 27. Oktober. 
Güçlü, A. 2007. Ders Kitapları?. Milliyet, 13. November.  
Günceleğitim 2010. Devlet Okulları Daha Başarılı http://www.guncelegitim.com/ 

haber/1196-lise-devlet-okullari-daha-basarili.html, zuletzt abgerufen am 
13.06.2011. 

İnal, K. 2005. Yeni İlköğretim Müfredatının Felsefesi. Muhafazakâr Düşünce (6): 
75–92. 

İnal, K. 2006. Neoliberal Eğitim ve Yeni İlköğretim Müfredatının Eleştirisi. Praksis 
(14): 265–287. 

İnal, K. 2008. Eğitim ve İdeoloji. Istanbul: Kalkedon Yayınları.  
İnal, K. 2009. AKP’nin Neoliberal ve Muhafazakar Eğitim Anlayışı. In İ. Uzgel/B. 

Duru (Hrsg.). AKP Kitabı. Bir Dönüşümün Bilançosu. Ankara: Phoenix Yayınları. 
İnal, K./Akkaymak, G./Yıldırım, D. 2010. The Constructivist Curriculum Reform in 

2004 in Turkey – In Fact What is the Constructed? (unveröffentlichte Arbeit, 
eingereicht zum 14. Weltkongress für Vergleichende Erziehungswissenschaft. 
Istanbul 14–18. Juni 2010).  

Kartal, S. 2008. Neden ‘Özel Okullardan Hizmet Satın Alınsın’ ki?. Radikal İki, 2. 
November. 

Kotan, B. 2008. Dersimiz ‘Felsefeden Çıkış’. Radikal, 3. Oktober. 
MEB EARGED 1999. Müfredat Laboratuar Okulları. MLO Modeli. Ankara: Milli 

Eğitim Basımevi. 
MEB EARGED 2003. Öğrenci Merkezli Eğitim Uygulama Modeli. Ankara: Milli Eği-

tim Basımevi. 
MEB-MÜFREDAT 2006. Programların Geliştirilmesini Gerekli Kılan Nedenler. In 

K. İnal. Neoliberal Eğitim ve Yeni İlköğretim Müfredatının Eleştirisi. Praksis, 
(14): 265–287. 

MEB Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı 2004. İlköğretim Hayat Bilgisi Dersi (1,2,3. 
Sınıflar). Öğretim Programı Ankara. 

Nykiel-Herbert, B. 2004. Mis-Constructing Knowledge: The Case of Learner-
Centred Pedagogy in South Africa. Prospects (34/3): 249–265. 

Özcan, N. 2008. Kamu Eğitimi mi Dediniz!. Radikal İki, 21. Dezember. 
Özgürel, A. 2009. Erdoğan’ın Seçimi!. Radikal, 8. April.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KEMAL İNAL 78 

Özmen, Ü. 2007. Eğitimin AKP’si. Kurnazlığın Aklı Teslim Aldığı Dönem. Ankara: 
Sobil Yayınları. 

Sayılan, F. 2007. Küreselleşme ve Eğitimdeki Değişim. In E. Oğuz/A. Yakar (Hrsg.). 
Küreselleşme ve Eğitim. Ankara: Dipnot Yayınları.  

Selçuk, Z. 2004. MEB-MÜFREDAT http://programlar.meb.gov.tr/index/baskan. 
htm, zuletzt abgerufen am 02. Oktober 2004. 

Stewart, F. 1995. Eğitim ve Uyum: 1980’lerin Deneyimi ve 1990’lar İçin Bazı 
Dersler. In R. Prendergast/F. Stewart (Hrsg.). Piyasa Güçleri ve Küresel Kalkınma. 
Istanbul: Yapı Kredi Yayınları, 169–204. 

Tabulawa, R. T. 2003. International Aid Agencies, Learner-Centred Pedagogy and 
Political Democratization: A Critique. Comparative Education (39/1): 7–26. 

Tabulawa, R. T. 2004. Geography Students as Constructors of Classroom Knowl-
edge and Practice: A Case Study from Botswana. Journal of Curriculum Studies 
(36/1): 53–73.  

UNESCO 2007. Education for All by 2015. Will We Make It?. Paris: UNESCO 
Publishing. 

Uzgel, İ. 2009. AKP: Neoliberal Dönüşümün Yeni Aktörü. In İ. Uzgel/B. Duru 
(Hrsg.). AKP Kitabı. Bir Dönüşümün Bilançosu. Ankara: Phoenix Yayınları, 11–
40. 

Yavuz, H. 2010. Giriş: Türkiye’de İslami Hareketin Dönüşümünde Yeni Burjuvazi-
nin Rolü. In H. Yavuz (Hrsg.). AK Parti. Toplumsal Değişimin Yeni Aktörleri. Istan-
bul: Kitapyayinevi, 7–31. 

Zajda, J. 2005. Cultural Transferability and Cross-Cultural Textbook Development. 
In Y. Kanu 2005. Tensions and Dilemmas of Cross-Cultural Transfer of Knowl-
edge: Post-Structural/Postcolonial Reflections on an Innovative Teacher Educa-
tion in Pakistan. International Journal of Educational Development (25): 493–513.  

21. Yüzyıl Türkiye Enstitüsü 2010. Milli Eğitim Bakanlığı Verilerine Göre Özel Okul ve
Dershane Sayısı ile bu Kurumlarda Okuyan Öğrenci Sayısı her Geçen Gün Artıyor 
http://www.21yyte.org/tr/yazi.aspx?ID=2353&kat=21, zuletzt abgerufen am 
25.06.2010. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Beziehung zwischen Persönlichkeitsverständnis 
und Bildungsprogramm:  
Die Ethnographie der Bakış-Schule 

Müge Ayan Ceyhan 

Im Schuljahr 2004/2005 wurde vorerst als Pilotprojekt, dann stufenweise in allen 
Grundschulen, eine als konstruktivistisches oder schülerzentriertes Bildungspro-
gramm qualifizierte Reform durchgeführt. Diese Reform veränderte den Inhalt der 
Bildung weitgehend. Der vorliegende Aufsatz will der Frage nachgehen, inwiefern 
das Verständnis, das dieser Schulreform zu Grunde liegt, in soziologischer Hinsicht 
realistisch und effizient ist. Dabei wird auch nach der Interdependenz zwischen 
Bildungspraxis und sozialen Trends gefragt. Wie kann, mit Hinblick auf diese In-
terdependenz, eine effiziente Bildungsreform durchgeführt werden? 

Das neue Unterrichtsprogramm soll das Fundament für den Übergang von einer 
passiven zu einer aktiven Staatsbürgerschaft (ERG 2005) legen. Es unterstützt statt 
den gewohnten traditionellen lehrerzentrierten Methoden ein schülerzentriertes 
Vorgehen und betont die individuellen Unterschiede zwischen den SchülerInnen. 
Zu den hauptsächlich geförderten Bereichen zählen kritisches Denken, kreatives 
Denken, Förderung der Beziehungsfähigkeit, Problemlösung und Initiativgeist. 

Jedem Bildungsmodell liegt ein bestimmtes Verständnis der „Person“ zugrunde. 
Um das jeweils angestrebte Menschenbild zu verwirklichen, wird eine Bildungspra-
xis eingesetzt, die dieses Menschenmodell formt und das Bildungsmodell umge-
staltet. Mit anderen Worten formen sich Personenverständnis und Bildungsmodell 
sowohl selber als auch gegenseitig in einer fortgesetzten Bewegung (Ayhan Ceyhan 
2009a).  

Folgende Fragen sollten sowohl bei der Konzeption als auch bei der Umset-
zung von Bildungsprogrammen gestellt werden:  

– Was für einen Menschen streben wir an?
– Welches Bildungsmodell ist zu schaffen, um dieses Menschenmodell zu errei-

chen?
– Wie können wir dieses Programm realistisch und effizient gestalten?

Methodische Vorgehensweise 

Seit dem Jahr 2000 habe ich in diversen staatlichen und privaten Schulen als 
teilnehmende Beobachterin, also mit einem Blick von Innen, langfristige Studien 
durchgeführt. Dabei interessierte mich, wie SchülerInnen, Lehrpersonen, Eltern 
und Schulleitung die Geschehnisse an der Schule erlebten und was sie für sie be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 80 

deuteten. Einen Teil der ethnographischen Daten, die ich dabei sammelte, werde 
ich hier den LeserInnen vorstellen. Meine These ist, dass die Beobachtung von 
Spannungen und Widersprüchen im Alltag realistische Daten liefert, und dass 
wir nur mit Hilfe dieser Daten die Grundlage für ein effizientes Bildungskonzept 
schaffen können. Die bisher für Bildungsreformen übliche Praxis ist jedoch der 
Import von Bildungsprogrammen aus dem Westen. Zwar wurde stets betont, 
man habe diese Programme an einer Anzahl Pilotschulen getestet, jedoch habe 
ich an einer dieser Pilotschulen im Schuljahr 2007–2008 eine einjährige Untersu-
chung durchgeführt und dabei festgestellt, dass das Leben mit seinen Spannun-
gen und Widersprüchen in diesen Testphasen nicht deutlich wird. Ich wurde per-
sönlich Zeugin davon, wie man sich darauf beschränkte, auf dem Papier stereo-
type Resultate zu notieren. Das bedeutet, dass bis heute, ein altbekanntes Phä-
nomen, stets die eigentlichen Probleme und Spannungen ignoriert werden. In 
diesem Aufsatz werde ich also Bildungspraktiken untersuchen und dabei auftre-
tende Spannungen und Widersprüche nicht unter den Teppich kehren oder als 
inexistent deklarieren, sondern sie offen darlegen und sichtbar machen. Damit 
wende ich mich auch gegen das überkommene Vorgehen; ich stelle diese Span-
nungen und was sie uns lehren zur Diskussion. 

In diesem Aufsatz werde ich die Bildungspraxis, wie ich sie an den meisten 
Schulen angetroffen habe, mit einem alternativen Lehrmodell vergleichen. Es 
wird in einer Primarschule in Ankara angewendet, wo ich von 2002 bis 2004 als 
Verantwortliche für Forschung und Entwicklung tätig war und die ich ,Bakış‘-
Schule nennen will. In dieser Zeit hatte ich Gelegenheit, mit SchülerInnen aus 
verschiedenen Klassen und Stufen zusammenzuarbeiten und auch mit den El-
tern zu sprechen. Zudem konnte ich ganz direkt auch mit sehr verschiedenen 
Lehrpersonen arbeiten. In Zusammenarbeit mit der Schulleitung wurde ich dar-
über hinaus mit der Entwicklung eines Bildungsprogrammes und einer Bewer-
tungsskala betraut. Daher lernte ich die Schule aus ganz unterschiedlichen Blick-
winkeln kennen. Die Bakış-Schule ist in vielerlei Hinsicht anders als die Schulen, 
die ich zuvor und seither beobachten konnte. In den weiteren Abschnitten dieses 
Aufsatzes werde ich daher auch auf die Frage eingehen, worauf diese Unterschie-
de zurückzuführen sind. 

Zur Zeit meiner Beobachtungen in der Bakış-Schule war die Bildungsreform 
von 2004 noch nicht umgesetzt. Ich behaupte aber und werde dies im Kapitel 
„Personverständnis“ auch zusammenfassen, dass die Haltung hinter dieser Bil-
dungsreform der Haltung gleicht, die ich in Bakış feststellen konnte. Die Feldstu-
die, die ich dort auf der Mikroebene durchgeführt habe, kann daher wichtige Hin-
weise zu den Widersprüchlichkeiten geben, die auf der Makroebene bei der Um-
setzung der türkischen Bildungsreform zu erwarten sind. 

In den weiteren Kapiteln dieses Aufsatzes wird also von der Bildungspraxis in 
der Bakış-Schule die Rede sein und vom Personenverständnis, das dieser zu Grun-
de liegt. Dieses Personenverständnis wird dann mit dem der anderen Schulen ver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 81 

glichen, in denen ich Beobachtungen durchgeführt habe. Kommen wir noch zu 
einem weiteren wichtigen Punkt, welcher die Generalisierung meiner Ergebnisse 
anbetrifft, so muss beachtet werden, dass ich von Untersuchungen in zwei staatli-
chen und zwei privaten Schulen ausgegangen bin, die ich im Anschluss an meine 
eigene Ausbildung unternommen habe. Ich bezwecke also keine Gesamtdarstel-
lung der Praxis in allen Schulen in der Türkei. Auf der anderen Seite muss unter-
strichen werden, dass Daten, die in vertieften Langzeitstudien erhoben werden, uns 
durch ihre Spezifität weitere Horizonte eröffnen können. Der zu beschreitende 
Weg ist es daher nicht, wie oft geschehen, von dieser Art vertieften ethnographi-
schen Untersuchungen abzusehen, nur um dem Problem der Verallgemeinerung 
zu entgehen und Repräsentativität zu sichern. Im Gegenteil sind, ganz im Bewusst-
sein dieser Probleme, solche Untersuchungen voranzutreiben. Der Reichtum an 
Daten, die wir dann durch diese und nur durch diese Art Untersuchung gewinnen, 
ist anschließend wissenschaftlich auszuwerten.  

Setzen wir uns nun einen theoretischen Rahmen, bevor wir uns der ethnogra-
phischen Untersuchnung von Bakış zuwenden. Wir werden die Ethnographie der 
Bakış-Schule in Bezug auf das nun zu erläuternde Individualismus-Kollektivis- 
mus-Kontinuum untersuchen. 

Das Kontinuum von Individualismus und Kollektivismus 

Die Klassifizierung individualistischer und kollektivistischer Gesellschaften ist 
von der Kulturpsychologie schon des Öftern untersucht worden.1 Stark verein-
facht meint diese Klassifizierung Folgendes: Der individualistische Mensch stellt 
die eigenen Bedürfnisse über die Bedürfnisse der Gemeinschaft. Das Individuum 
definiert sich selber als Individuum und existiert als solches. In individualisti-
schen Gesellschaften sind die Individuen unabhängig und stehen auf eigenen 
Füßen. Der kollektivistische Mensch hingegen definiert sich über die Gruppe, an 
die er gebunden ist. Die Bedürfnisse der Gruppe haben Vorrang vor den eigenen 
Bedürfnissen. Um der Gefahr der Verallgemeinerung zu entgehen, die eine sol-
che Vereinfachung mit sich bringen kann, nehmen wir die Klassifizierung als 
heuristisches Instrument an die Hand.  

Heute anerkennen die Sozialwissenschaften jedoch, dass individualistische 
oder kollektivistische Eigenschaften aufweisende Gesellschaften nicht absolut, 
unveränderlich oder introvertiert sind; dies muss im Rahmen der Theorie der in-
einander fließenden Kulturen betont werden. Zudem muss das Begriffspaar Kol-
lektivismus und Individualismus nicht als Gegensatzpaar verstanden werden, 
sondern als Kontinuum (Chen et al. 1998: 290). In den weiteren Abschnitten 
dieses Aufsatzes soll daher auch untersucht werden, wie das Kontinuum Indivi-

                                                                                          
1 Zu dieser Diskussion siehe auch Hofstede (1980); Kağıtçıbaşı (1997); Kağıtçıbaşı/Berry 

(1989); Kim et al. (1994); Triandis (1988, 1990, 1995). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 82 

dualismus-Kollektivismus2 bei der Konzeption eines soliden Menschenmodelles 
und seines Verhältnisses zur Bildung von Nutzen sein kann. 

Definitorisch und voneinander abgegrenzt können Individualismus und Kol-
lektivismus folgendermaßen dargestellt werden (Triandis 1995):  

Tabelle 1: Individualismus und Kollektivismus, definitorische Eigenschaften 

Individualismus Kollektivismus

Ich-Wahrnehmung Autonome, differenzierte 
Ich-Identität  

Interdependentes und in ge-
genseitiger Abhängigkeit ste-
hendes Ich 

Verhältnis zu den Zielen3 Persönliche Ziele haben 
Vorrang 

Kollektive Ziele haben Vor-
rang 

Relative Wichtigkeit von  
Verhalten und Normen4 

Das soziale Verhalten wird 
bestimmt von persönlichen 
Überzeugungen, Wertvor-
stellungen und Haltungen  

Das soziale Verhalten wird 
bestimmt von sozialen Nor-
men, Pflichten und Zwängen 

Betonung von Beziehungen5 – Tendenz zur Pflichterfül-
lung

– zeitweilige Vernachlässi-
gung von Beziehungen
möglich

– Tendenz zum Aufbau har-
monisierender Beziehun-
gen

– zeitweilige Vernachlässi-
gung von Pflichten möglich

Wie aus der Tabelle deutlich wird, steht der Individualismus nicht über dem Kol-
lektivismus. Vielmehr als mit einer Über- beziehungsweise Unterordnung haben 
wir es mit unterschiedlichen Ansätzen und Trends zu tun. Dennoch akzeptiert 
die westliche Psychologie nur eine Art „von gesundem Ich-Verständnis: Die diffe-
renzierte Ich-Identität. Diese Haltung wird durch die regelsetzende Struktur der 
Psychologie zusätzlich verstärkt. Zwar kann sie den Menschen im guten Sinn 
stärken, bringt aber, sobald sie falsch umgesetzt wird, mehr Schaden als Nutzen. 
Der Hauptaspekt der Kritik an der amerikanischen Psychologie war denn auch 
folgender: Bei Egoismus oder Mangel an sozialer Bindung bietet die Psychologie 
keine Hilfe an. Sie ist im Gegenteil einer der Gründe für diese Probleme“ 
(Kağıtçıbaşı 1998: 98). Bei näherer Betrachtung der Bildungspraxis in der Türkei 
werden Widerspiegelungen dieses Zustandes sichtbar.  

2 Wurde früher die Türkei als der kollektivistischen Seite des Kontinuums näher stehend de-
finiert, so zeigen aktuelle Untersuchungen vor allem zu städtischen Mittelschichtfamilien, 
dass bei der Kindererziehung heute sowohl kollektivistische als auch indivualistische An-
sätze zur Anwendung kommen (Göregenli 1995, 1997; Anamur 1998; Kılıç 2000; Kağıtçı-
başı/Ataca 2005).  

3 Triandis (1989); Yamaguchi (1994).  
4 Bontempo/Riviero (1992); Davidson/Jaccard/Triandis/Morales/Diaz-Guerrero (1976).  
5 Bontempo/Riviero (1992); Davidson/Jaccard/Triandis/Morales/Diaz-Guerrero (1976).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 83 

Die kollektivistischen Kulturen vertreten ein Familienmodell, das von Inter-
dependenz und engen Beziehungen geprägt ist. Man weiß, dass dieses Modell in 
der Lage ist, eine erfolgreiche Ökonomie hervorzubringen. Die wirtschaftlichen 
Erfolge von Japan und China sind treffende Beispiele dafür. In westlichen Kultu-
ren wie England oder Amerika, wo das individualistische, autonome Modell 
stark ist, hat man sich mit dem eigenen Bildungsmodell auseinandergesetzt und 
sich gefragt, was man von einem Bildungssystem mit hohen kollektivistischen 
und interdependentistischen Anteilen wie etwa dem japanischen lernen könne. 
Zusammenfassend lässt sich festhalten: Ein übergeordnetes Ich-Verständnis, das 
für jede Gesellschaft gleichermaßen Gültigkeit besitzt, gibt es nicht. Entspre-
chende Studien zeigten zudem, dass es zu ungünstigen Befunden führt, wenn 
man Gesellschaften mit einem vorherrschend kollektivistischen Verständnis die 
Erfolgsmotive des individualistischen Verständnisses einzuimpfen sucht (McClel-
land/Winter 1969). Die Erfolge der japanischen und chinesischen Studierenden 
sind bekannt (Kağıtçıbaşı 1998: 100). Unterschiedliche Auffassungen von Perso-
nenverständnis werden in unterschiedlichen Gesellschaften auf ganz unterschied-
liche Art und Weise aufgefasst und umgesetzt. Ein Personenverständnis, das in 
einer Gesellschaft für Erfolg garantiert, kann in einer anderen ganz ohne Wir-
kung bleiben. Dies bedeutet jedoch nicht, dass jene Gesellschaft erfolglos ist. Im 
Gegenteil kann dort ein völlig anderes Modell Gültigkeit haben.  

Modelle des Menschen 

Hier werden wir die Klassifizierung von Hofstede (1980) weiterführen und Men-
schenmodelle6 untersuchen, darunter auch das von Kağıtçıbaşı (1998, 2007). Be-
stehende Menschenmodelle lassen sich folgendermaßen klassifizieren: Das auf 
gegenseitiger Abhängigkeit beruhende Menschenmodell, das Modell der Unab-
hängigkeit und das auf gegenseitiger emotionaler Bindung beruhende Modell. 
Die grundlegende Eigenschaft des auf gegenseitiger Abhängigkeit beruhenden 
Modells ist die familiäre und individuelle Abhängigkeit, und zwar sowohl mate-
riell als auch emotional. Dabei geht es um die Entwicklung des Beziehungs-Ichs. 
Beim Unabhängigkeitsmodell hingegen, das materiell und emotional auf familiä-
rer und individueller Unabhängigkeit basiert, geht es um die Entwicklung des 
unabhängigen, autonomen, differenzierten Ich. Beim Modell der gegenseitigen 
emotionalen Bindung, das sich in Gesellschaften mit einer Interdependenzkultur 
im Verlauf der sozioökonomischen Entwicklung entfaltet, besteht in materieller 
Hinsicht eine familiäre und individuelle Unabhängigkeit, in emotionaler Hin-

                                                                                          
6 Nach Kağıtçıbaşı kann dieses Modell sowohl als Familien- als auch als Menschenmodell 

definiert werden. Der Gewichtung dieses Aufsatzes gemäß wird es hier als Menschenmo-
dell in die Hand genommen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 84 

sicht hingegen eine gegenseitige Bindung. Bei diesem Modell bestehen Interde-
pendenz und Autonomie nebeneinander.  

Die Urbanisierung hat die materiellen Abhängigkeiten verringert. Die emotiona-
len Bindungen sind durch die Verstädterung jedoch nicht in gleichem Maße beein-
flusst worden. Die Entwicklung geht hier in Richtung eines auf gegenseitiger emo-
tionaler Bindung beruhenden Menschenmodells, welches sowohl das autonome 
als auch das beziehungsoriente Ich einschließt (Kağıtçıbaşı 1998: 127–128). In 
Amerika, wo das Modell des unabhängigen Menschen verbreitet ist, begann man 
sich als Reaktion darauf dem Modell der gegenseitigen emotionalen Bindung zu-
zuwenden (Kağıtçıbaşı 1998: 128). Kağıtçıbaşı beschreibt dies im Kapitel „Eine 
neue Fokussierung?“ ihrer Monographie Kültürel Psikoloji folgendermaßen:  

„Hand in Hand mit der wirtschaftlichen Entwicklung geht in der Mehrheitswelt ein 
Übergang vom Modell der gegenseitigen Abhängigkeit zum Modell der gegenseitigen 
emotionalen Bindung einher. Gibt es nun wohl in den nachindustriellen Gesellschaften 
einen Übergang vom Modell der unabhängigen Familie zum Modell der gegenseitigen 
emotionalen Bindung? Da das Modell der gegenseitigen emotionalen Bindung eine dia-
lektische Synthese von zwei Grundbedürfnissen des Menschen enthält, Verbindung und 
Trennung, Interdependenz und Autonomie, kann ein solcher Übergang tatsächlich statt-
finden“ (Kağıtçıbaşı 1998: 129). 

Hodgins et al. (1996) haben in einer Studie über Studierende in Amerika gezeigt, 
dass zwischen Autonomie und Interdependenz eine positive Beziehung besteht. 
Sowohl in individualistischen als auch in kollektivistischen Kulturen bestehen 
zudem Interdependenz und Autonomie nebeneinander (Kwak 2003; Meeus et al. 
2002).  

In den weiteren Kapiteln dieser Arbeit wird die Ethnographie der Bakış-Schule 
vorgestellt und im Rahmen des bisher summarisch präsentierten theoretischen 
Rahmens untersucht. 

Die Ethnographie der Bakış-Schule: Bildungspraxis7  

Zum Zweck des Vergleichs untersuchen wir in einem ersten Schritt die Organisa-
tion von Zeit und Raum, die Beziehung zwischen Lehrpersonen und SchülerIn-
nen sowie die Unterrichtsmethoden. Auf einer weiteren Stufe der Ethnographie 
berichten wir dann von einem Ereignis aus dem Schulalltag und analysieren es. 
Dabei weisen wir auf einige Vorkommnisse hin, die fast nebensächlich scheinen, 
bei der Erfassung gewisser Probleme der Gesamtlage aber von Bedeutung sind. 

Die Organisation von Raum und Zeit. Im Allgemeinen steht die Lehrperson im 
Zentrum der Klasse und erteilt den Unterricht, während die SchülerInnen mit 
Blick zur Lehrperson in hintereinander angeordneten Bänken in Reihen sitzen. 

7 Ein eingehender Vergleich zur Bildungspraxis findet sich bei Ayan (2006) und Ayan Cey-
han (2009b). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 85 

In der Bakış-Schule besteht eine andere Klassenordnung. Sie ist so organisiert, 
dass die Lehrperson für die Klasse diejenige Sitzordnung wählt, von der aus sie 
am wirksamsten mit den SchülerInnen in Beziehung treten kann. Die Lehrper-
son kann hier selber die Form vorgeben, die für individuelle Arbeit, Gruppenar-
beit oder Unterricht in der Gesamtklasse am geeignetsten ist. Bei dieser Raum-
anordnung steht die Lehrperson nicht im Brennpunkt der Klasse, sondern in der 
geeignetsten Position. Die schülerzentrierte Praxis, welche die SchülerInnen als 
autonome Individuen begreift, liegt näher bei der individualistischen Seite des 
o.g. Kontinuums. Die lehrerzentrierte Praxis hingegen, die davon ausgeht, dass 
alle SchülerInnen im selben Moment mit derselben Aktivität befasst sind, liegt 
näher an der kollektivistischen Seite des Kontinuums, welche die sozialen Ziele 
in den Vordergrund stellt und von sozialem Verhalten, Aufgaben und Pflichten 
geleitet wird. 

Im Allgemeinen beginnt der Unterricht mit der Glocke, worauf die Kinder die 
Klasse betreten. Das Ritual des sich Erhebens der SchülerInnen konstituiert die 
Hierarchie zwischen Lehrperson und SchülerInnen zu Beginn jeder Lektion. 
Darauf folgen vierzig Minuten Unterricht. Dann klingelt erneut die Glocke und 
beschließt die Lektion. Hat die Lehrperson ihnen die Erlaubnis zum Verlassen 
der Klasse erteilt, gehen die SchülerInnen in die Pause. Nach der Pause klingelt 
die Glocke erneut in gleicher Weise. Man geht zurück ins Klassenzimmer, der 
Kreislauf beginnt von Neuem. Bei dieser Praxis geht man davon aus, dass alle 
gleichzeitig dasselbe tun; sie liegt der kollektivistischen Seite des Kontinuums 
näher.  

Betrachten wir nun die Praxis einer Institution wie der Bakış-Schule, sehen wir, 
dass die Organisation durch die Glocke wegfällt. Die SchülerInnen kommen zur 
gegebenen Zeit von sich aus zur Schule; sie sollen, so das Ziel dieser und ähnli-
cher Schulen, die dazu notwendige innere Disziplin entwickeln.8 Diese Praxis 
von Bakış verleiht den SchülerInnen Autonomie und positioniert sich damit auf 
der individualistischen Seite des Kontinuums. 

Unterrichtspraxis. Im Gegensatz zu einer Unterrichtsform, bei der die SchülerIn-
nen möglichst ohne sich zu rühren und stumm auf ihren Plätzen verharren und 
der Lehrperson zuhören, welche zur gesamten Klasse gewendet unterrichtet, gibt 
es in Bakış verschiedene Niveaugruppen. Diesen Gruppen entsprechend werden 
gleichzeitig verschiedene Lektionen erteilt. Dahinter steht die Annahme, dass 
zwischen den SchülerInnen „individuelle Unterschiede“ bestehen, mit anderen 
Worten, dass jedeR SchülerIn über andere Interessensgebiete verfügt und mit un-
terschiedlichem Tempo lernt. Ein die individuellen Unterschiede betonendes 

                                                                                          
8 Die jüngeren Kinder, von denen noch keine innere Disziplin erwartet werden kann, und 

die auch die Uhrzeit noch nicht ablesen können, werden von der Lehrperson darauf auf-
merksam gemacht, dass der Unterricht nun beginnt, und begeben sich dann ins Klassen-
zimmer.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 86 

Bildungswesen steht zweifelsohne der individualistischen Seite des Kontinuums 
näher. Das Ziel ist hier nicht, alle SchülerInnen auf einem bestimmten Niveau zu 
halten, wie dies die Schulen im Allgemeinen anstreben, sondern das Potenzial 
eines jeden Kindes freizusetzen. Zu diesem Zweck wird auch auf Abwechslung 
bei den Aktivitäten im Unterricht geachtet. So kann ein Kind, das die von ihm 
erwartete Arbeit beendet hat, in die Leseecke gehen. Diese Methode erlaubt es 
den SchülerInnen, sich mit unterschiedlichen Aktivitäten zu befassen und zu 
entdecken, welche ihnen davon mehr zusagen, wohin sie ihre Neigung zieht. 
Zudem wird der Unterricht dadurch lebhafter, was den Lerneffekt verbessert, falls 
man die Konzentrationszeiten der SchülerInnen angemessen respektiert. Dies al-
les erhöht wiederum den Spaß am Lernen.9 

Lernprogramm und Schulbücher. Im Allgemeinen wird vom Unterricht erwartet, 
dass er es den SchülerInnen erlaubt, das von der Lehrperson vermittelte Wissen 
zu lernen. Dieses Wissen wird durch die Schulbücher und das nationale Bil-
dungsprogramm vorgegeben. In der Bakış-Schule werden die SchülerInnen ange-
leitet, selbst zu entdecken, zu fragen und miteinander zu diskutieren. Um dies zu 
ermöglichen und die Steuerung des Unterrichts nicht vollständig dem Unter-
richtsmittel zu überlassen, verfassen die Bakış-Lehrkräfte ihre Unterrichtsbro-
schüren selbst. Diese Broschüren werden selbstverständlich auf ein Unterrichts-
programm abgestimmt; dieses stimmt, wie auch die Broschüren, in diversen 
Punkten mit dem Programm der Nationalen Bildung überein. In anderen Punk-
ten wiederum weichen sie davon ab. Dies sieht dann so aus: Im Allgemeinen 
werden in den Schulen die Bücher verwendet, die vom Erziehungsministerium 
vorgegeben sind. In der Bakış-Schule hingegen wird das Programm des Erzie-
hungsministeriums mit Beispielen aus anderen Schulen der Welt kombiniert. So 
entsteht ein gemischtes Programm, welches wiederum zur Grundlage für die Bro-
schüren wird, die man im Unterricht verwendet. Sie werden getestet und mit den 
von den Lehrkräften für notwendig befundenen Änderungen versehen. So ste-
hen sie in einem dauernden Neuerungsprozess. Neben der Realisierung ,sinnvol-
len Lernens‘ wird damit noch ein zweiter Gewinn erzielt. Die Lehrkräfte fühlen 
sich im Vergleich zu Lehrkräften in den Mainstream-Schulen weitaus zuständiger. 
Sowohl Lehrpersonen als auch SchülerInnen sind bei dieser Praxis in effizienter 

9 Damit ein solches Unterrichtsmodell überhaupt möglich wird, muss der Anzahl Schüle-
rInnen pro Lehrperson und damit dem Klassenbestand größte Bedeutung beigemessen 
werden. Nach PIRLS (Progress in International Reading Literacy Study), deutsch IGLU (Inter-
nationale Grundschul-Lese-Untersuchung), betrug der Anteil der Klassen mit weniger als 20 
SchülerInnen in der Türkei 6% und in Deutschland 30% bei einem internationalen Durch-
schnitt von 23%. Der Anteil der Klassen mit 21 bis 30 SchülerInnen hingegen betrug in 
der Türkei 34% und in Deutschland 66% bei einem internationalen Durchschnitt von 
54%. Klassen mit über 30 SchülerInnen machten in der Türkei 60% und in Deutschland 
3% aus bei einem internationalen Durchschnitt von 23% (PIRLS 2001). Die Statistiken 
zeigen also, dass es in der Türkei in der Praxis um Bildungsprogramme, die individuellen 
Unterschieden Vorrang einräumen, schlecht bestellt ist.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 87 

Weise in den Lernprozess eingebunden. Sie steuern mit den von ihnen verfassten 
und gutgeheißenen Unterrichtshilfen den Lernprozess. 

Personenverständnis. Hinter den bisher angeführten Unterrichtspraxen stehen zwei 
unterschiedliche Auffassungen der Person. Das Menschenbild, das im Allgemei-
nen in der Mainstream-Schule vorherrscht, geht von Kindern aus, die einander 
gleichen, in dieselbe Schuluniform gesteckt werden, auf mehr oder weniger dem-
selben Niveau stehen und wahrscheinlich auch mit vergleichbaren Interessenge-
bieten ausgestattet sind; uniforme, stereotype SchülerInnen. Unwidersprochen 
akzeptieren sie alle Aussagen aus dem Mund der Lehrperson, einer Autorität. Von 
dieser erwartet man, dass sie alles „richtig“ weiß, von den SchülerInnen hingegen, 
dass sie zuhören und lernen, was ihnen erzählt wird. Diese Auffassung ist fest eta-
bliert. Die SchülerInnen trauen sich auch nicht, ins Lehrerzimmer oder ins Büro 
der Schulleitung zu gehen oder einer Lehrperson oder der Schulleitung Fragen zu 
stellen. In der Bakış-Schule hingegen stehen SchülerInnen und Lehrpersonen auf 
der gleichen Ebene und sind gleichberechtigt. Die SchülerInnen fürchten sich 
nicht vor den Lehrpersonen und können diese jederzeit ohne Scheu ansprechen. 
In den Mainstream-Schulen wird von den SchülerInnen erwartet, dass sie ohne 
Widerrede ausführen, was man ihnen aufträgt. Das in Bakış vorherrschende Per-
sonenverständnis dagegen geht von einem auf eigenen Füßen stehenden Men-
schen aus, der seine Probleme selber löst und sich selbst ausdrücken, diskutieren 
und mit anderen in Beziehung treten kann. Dieses Verständnis trägt ähnliche Zü-
ge wie das der türkischen Bildungsreform von 2004; ich habe mich zusammenfas-
send im zweiten Abschnitt dieses Aufsatzes dazu geäußert. Ziel ist eine initiative 
Schülerpersönlichkeit, die kritisch und kreativ zu denken gelernt hat, beziehungs-
fähig ist und über die Fähigkeit zur Problemlösung verfügt. 

Ein ethnographischer Fall: Der Schulausflug10 

Betrachten wir die Praxis der Bakış-Schule noch etwas genauer und fragen uns, in 
welchem Maß sich die Auffassung, welche die Bakış-Schule leitet, durchgesetzt 
hat. Wir nehmen uns zu dem Zweck ein ethnographisches Beispiel vor.  

Wir haben die dritte Klasse zum Schulausflug begleitet. Die Kinder waren auf-
geregt und überglücklich; sie unternahmen zum ersten Mal einen Ausflug ohne 
ihre Eltern. Es war vorgesehen, auch in der anderen Stadt zu übernachten. Wir 
kamen zum Hotel; wir waren dort die einzige Schulreisegruppe. Nach dem 
Abendessen gingen wir mit den Kindern in die kleine Disco des Hotels. Es war 
ein kleiner Raum mit einer Bar und einer Lightshow. An der Bar holten wir Was-
ser für die Kinder. Sie tanzten die ganze Nacht, waren sehr vergnügt und lachten 

                                                                                          
10 Diese Ethnographie ist bereits in früheren Veröffentlichungen der Autorin behandelt wor-

den (Ayan Ceyhan 2009a u. b). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 88 

in einem fort. Am folgenden Tag stand ein Entdeckungsausflug mit einer langen 
Wanderung auf dem Programm. Auf dieser Wanderung sprachen sie immer wie-
der davon, wie sehr sie sich am Vorabend in der Disco vergnügt hätten, und stell-
ten sich bereits vor, wie toll es wäre, abends wieder hinzugehen. Als wir im Hotel 
ankamen, hatte sich dort noch eine andere Schulreisegruppe einquartiert.11 Die 
Kinder waren davon gar nicht begeistert. Wir gingen zum Abendessen. Aus dem 
Alltag in der Bakış-Schule waren die Kinder gewohnt, in einer Mensa anzuste-
hen; niemand versuchte, sich einen besseren Platz zu ergattern. Dies hatten sie 
gänzlich automatisiert. Auch die Lehrpersonen stellten sich mit den Kindern zu-
sammen in die Schlange. Bloß in Ausnahmefällen, wenn etwa Eile geboten war, 
baten sie die SchülerInnen um Vortritt. Deshalb drückte sich niemand nach vorn, 
niemand tat einem anderen Kind Unrecht. Nicht nur wäre eine solches Vorgehen 
nicht als besonders schlau oder gar erfolgsversprechend bezeichnet worden, es 
wäre den Kindern im Gegenteil überhaupt nicht in den Sinn gekommen. So, wie 
sie es gewohnt waren, stellten sie sich also zum Essen an. Die SchülerInnen der 
anderen Schule versuchten sogleich, die Bakış-Kinder zu übervorteilen. Diese 
konnten sich gegen die anderen Kinder nicht verteidigen. Ihre Reaktion darauf 
ist aus anthropologischer Sicht bemerkenswert. Völlig perplex beklagten sich bei 
ihrer Lehrerin: „Sie drängen sich vor“. 

Dieses ethnographische Ereignis lässt sich folgendermaßen analysieren: Die 
Bakış-SchülerInnen sind sich ihrer Rechte bewusst. In gleichem Maß sind sie sich 
aber auch der Rechte anderer bewusst. Das heißt, sie verhalten sich nicht nach 
dem Grundsatz, wenn ich bloß mein eigenes Recht durchsetzen kann, ist mir al-
les andere egal. Sie glauben im Gegenteil, dass sie das Recht der anderen in dem 
Maß zu respektieren haben, in dem sie auf ihren eigenen Vorteil bedacht sind. 
Dieses Bewusstsein haben sie so sehr verinnerlicht, dass sie höchst erstaunt sind, 
wenn man ihnen Unrecht tut. Die Erziehung in Bakış vermittelt ihnen ein Ver-
ständnis, das sich im Rahmen der Habermas’schen Theorie des kommunikativen 
Handelns auswerten lässt (Habermas 1981): Die Bakış-Kinder gelangen durch 
gemeinsame Arbeit am Interpretationsprozess zu einem gemeinsamen Verständ-
nis; sie bewegen sich dabei im Rahmen eines Diskurses, der keinen Druck kennt. 
Die Kinder anderer Schulen hingegen bewegen sich innerhalb einer strategischen 
Aktivität, die darauf angelegt ist, ihnen Vorteile zu verschaffen. 

Ein weiterer interessanter Aspekt des Vorfalls ist die Tatsache, dass die Lehrper-
sonen der anderen Schule es nicht für nötig hielten, ihre SchülerInnen zu ermah-
nen. Auch die Lehrpersonen sind es wohl so gewohnt und halten es für angemes-
sen, kein Aufhebens von dieser Sache zu machen. So mussten wir schließlich ihre 

11 Auch diese Schule war eine Privatschule, jedoch sozioökonomisch auf einem tieferen 
Stand als die Bakış-Kinder. Dass wir uns hier nicht auf eine Diskussion über sozioökono-
mische Klassen eingelassen haben, bedeutet nicht, dass wir die direkte Beziehung zwischen 
sozialer Klasse und Bildung unterschätzen. Im Gegenteil halten wir eine solche direkte und 
enge Beziehung für unbestreitbar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 89 

Kinder ermahnen. Nach dem Essen kam dann endlich der Moment, den die Kin-
der den ganzen Tag herbeigesehnt hatten, wir gingen zur Disco. Einer der verant-
wortlichen Lehrer der Schule nahm vor der Tür die Kinder beiseite und sagte, es 
könne sein, dass noch andere Kinder in der Disco seien, auch wäre es denkbar, dass 
sie sich frech benehmen und fluchen oder gar dreinschlagen würden. Was immer 
auch geschieht, sagte er, wir erwarten von euch, dass ihr nicht darauf reagiert. Man 
versuchte zwar, die Kinder dazu zu erziehen, dass sie sich selbst behaupten kön-
nen, damit sie auf eigenen Füßen stehen. Hier wurden sie nun aber sehr ernsthaft 
angewiesen, sich nicht zu verteidigen. Nun, die Kinder hielten es nicht für not-
wendig, dem Gesagten einen Sinn zu geben, und nickten eifrig, wie wenn sie zu-
stimmen würden. In dem Moment war ihr einziger Gedanke ganz offenkundig, 
endlich zur wohlverdienten Unterhaltung zu kommen. Aber gleich beim Eintritt 
sahen sie, dass die Kinder der anderen Schule den ganzen Raum besetzt hatten. 
Wie sehr ihnen dies missfiel, war sogleich von ihren Gesichtern abzulesen. Sie bil-
deten einen Kreis12 und begannen zu tanzen, möglichst ohne der anderen Gruppe 
ins Gehege zu kommen. Aber nach bloß fünf Minuten kamen sie zu den Lehrper-
sonen und fragten, ob sie in ihre Zimmer gehen könnten. 

Was zeigt dieser höchst eindrückliche Vorfall? Eine Gruppe neunjähriger Kin-
der erwartet den ganzen Tag sehnlichst ein Ereignis, das am Abend stattfinden 
würde, als es dann aber tatsächlich so weit ist, verzichten sie innerhalb von fünf 
Minuten darauf. Es war ihnen verwehrt worden, sich selbst zu behaupten und 
sich das zu nehmen, was ihnen zustand. Genau dies aber war das Verhalten, das 
sie kannten. Sie fühlten sich deshalb so unwohl, dass sie mit dieser Situation 
nicht mehr zurecht kamen. Als autonome Personen, die dazu erzogen worden 
waren, auf eigenen Füßen zu stehen und sich selber auszudrücken, waren sie von 
der Lehrperson eindringlich dazu aufgefordert worden, sich nicht zu verteidigen. 
Dies zeigt, wie unklar hier die Vorstellungen der Lehrperson im Hinblick auf das 
von ihr angestrebte Personenverständnis sind. 

Wenn wir nun die hier aufgeführte Bildungspraxis im Lichte dieses erstaunli-
chen Beispiels zusammen auswerten, wird deutlich, dass das Erziehungsziel der 
Bakış-Schule, ein auf seinen eigenen Füßen stehender Mensch, bis zu einem ge-
wissen Grad wirksam ist. Bemerkenswerter Weise bekamen nun aber die Schüle-
rInnen innerhalb dieses Prozesses widersprüchliche Botschaften vermittelt. Su-
chen wir nach deren Ursprung, sehen wir, dass die Lehrpersonen selbst mit dem 
Menschenverständnis, das sie den Kindern zu vermitteln versuchen, nicht hinrei-

                                                                                          
12 Hier soll noch angefügt werden, dass weitere, den Rahmen dieser Arbeit überschreitende 

Kriterien wie Klassenunterschiede oder protektinistisches Verhalten bei der Introversion 
der Kinder eine Rolle spielten. Dieser Aufsatz fokussiert auf die Frage, inwieweit die Kin-
der dieses westlich geprägte individualistische Modell, das man ihnen nahezubringen 
trachtet, auch tatsächlich übernommen haben, und wie sie dies repräsentieren. Zur Frage 
der anthropologischen Analyse des protektionistischen Verhaltens türkischer Familien des 
oberen Mittelstandes siehe Ayan (2006).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 90 

chend vertraut sind. Wir haben uns daher auch zu fragen, wie sehr sich die Lehr-
personen das Verständnis eines auf eigenen Füßen stehenden und sich selbst ent-
spannt und gelassen ausdrückenden Menschen angeeignet haben.13 

Fazit  

Aus den ethnographischen Untersuchungen an der Bakış-Schule geht hervor, dass 
das Personenverständnis, das dem Erziehungsprogramm zu Grunde liegt, von den 
an der Schule Beteiligten nicht genügend verstanden wurde; dies führt in der Praxis 
zu widersprüchlichem Verhalten. Widersprüche und Spannungen sind Ausdruck 
einer Gegenposition zur vorherrschenden Ideologie. Es ist daher wichtig, diese 
Widersprüche zu benennen, will man das Problem korrekt identifizieren.  

Auf zwei Punkte soll hier noch hingewiesen werden. Erstens wäre es unreali-
stisch von den Lehrpersonen zu erwarten, dass sie den Kindern ein Verhalten 
vermitteln, das sie selbst nicht verinnerlicht haben. Die Warnung der Lehrperso-
nen an die Kinder kurz vor dem Besuch der Disco ist Ausdruck einer nur unvoll-
ständigen Verinnerlichung des dem Bildungsprogramm zu Grunde liegenden 
Personenverständnisses. Daher vermitteln sie den Kindern widersprüchliche Bot-
schaften. Dies bedeutet nun nicht, dass wir von den Lehrpersonen bloß ein eta-
bliertes, konservatives Verhalten erwarten dürfen. Jedoch müssen wir uns klar 
sein, dass Neuerungen wie die der Bakış-Schule einen Prozess darstellen. Ein sol-
cher Wandlungsprozess bringt Widersprüche mit sich; mit diesen haben wir uns 
ebenfalls ausführlich zu befassen. Dies ist wichtig, um den Prozess in die ge-
wünschte Richtung steuern zu können. Wird die dem Erziehungsprogramm zu 
Grunde liegende Haltung nicht richtig verstanden, erwachsen daraus zwei ernst-
hafte Probleme. Erstens entsteht so bei der Lehrperson ein permanentes Gefühl 
des Ungenügens; sie ist auch kaum mit der geleisteten Arbeit zufrieden. Daher 
hat sie keine andere Wahl, als ein nicht angewendetes Modell auf dem Papier so 
darzustellen, als sei es angewendet worden. In der Folge wird ein wesentliches 
Problem verdeckt: Die Wahrscheinlichkeit, dass ein anwendbares Erziehungspro-
gramm zu Stande kommt, wird ernsthaft gefährdet. Kaum treten wir jedoch in 
die Klasse und atmen die Luft darin ein, werden wir uns dieses Problems sogleich 
bewusst. Es ist sonnenklar, dass ein Lehrplan, dessen zu Grunde liegender Ge-
danke nicht verständlich wird oder mit dem man sich nicht identifizieren kann, 
bei der praktischen Umsetzung auf Probleme stößt.  

Noch ein zweiter wichtiger Gedanke soll hier Erwähnung finden. Er betrifft die 
Beziehung zwischen dem Bildungsprogramm und dem Personenverständnis, von 
dem es getragen wird. Als Erstes sollte das Personenverständnis offen definiert 

13 Zur Frage der emotionalen und psychologischen Reaktionen der Lehrpersonen beim Ver-
such, mit den beim Aufbau eines alternativen Bildungssystems auftretenden unrealisti-
schen Maßnahmen fertig zu werden, siehe Ayan (2006).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 91 

werden; diese Definition muss mit den Tendenzen der Zielgruppe übereinstimmen 
und deren Bedürfnissen entgegenkommen. Um zu verstehen, wo das Bildungspro-
gramm in Hinsicht auf ebendiese Tendenzen und Bedürfnisse steht, ist es zudem 
nützlich, die Praxis an der Schule zu beobachten. Bei der Umsetzung des Bil-
dungsprogrammes an der Bakış-Schule sind Widersprüche aufgetreten. Diese rüh-
ren vom Mangel an Übereinstimmung des dem Bildungsprogramm zu Grunde 
liegenden Personenverständnisses mit den gesellschaftlichen Tendenzen und Be-
dürfnissen her. Werden nun die Widersprüche und Spannungen bei der Umset-
zung des Programms thematisiert, kann das Bildungsprogramm revidiert und effi-
zienter gestaltet werden. 

Hier müssen wir uns mit einem weiteren wesentlichen Thema auseinanderset-
zen, und zwar, ob ein dem westlichen Verständnis gemäß formulierter Begriff des 
Individuums tatsächlich in jeder Hinsicht tauglicher ist. Zu diesem Zweck bezie-
hen wir uns auf die Klassifizierung von individualistischen und kollektivistischen 
Kulturen gemäß Hofstede (1980) und das von Kağıtbaşı vorgeschlagene Men-
schenmodell (1998, 2007). Wie wir im Kapitel „Menschenmodell“ bereits er-
wähnt haben, zeigen entsprechende Untersuchungen, dass sowohl in individuali-
stischen als auch in kollektivistischen Kulturen Interdependenz und Autonomie 
nebeneinander bestehen können. Des Weiteren zeigen Studien aber auch, dass es 
zu negativen Resultaten führt, wenn einer Gemeinschaft mit vorherrschend kol-
lektivistischer Grundhaltung die Erfolgsmotive einer individualistischen Grund-
haltung eingeimpft werden. 

Erst wenn die Eigenschaften individualistischer beziehungsweise kollektivisti-
scher Kulturen ausreichend betont werden können, wird es möglich, gesellschaft-
liche Harmonie zu erreichen. Eine eingehende Auseinandersetzung mit der en-
gen Beziehung zwischen Personenverständnis und Bildungspraxis kann Wege 
aufzeigen, wie wir unsere gesellschaftlichen Neigungen zur Stärkung unseres Bil-
dungssystems positiv einsetzen können. Ein realistisches und effizientes Bil-
dungssystem sollte so angelegt sein, dass es die Harmonie der Gesellschaft selbst 
zum Ausdruck bringt: Wenn wir ein Personenverständnis schaffen, in dem sich 
Interdependenz und Autonomie mischen, und unseren Bildungsentwurf darauf 
ausrichten, wird uns dies weiter bringen. Dazu eignet sich das „Modell gegensei-
tiger emotionaler Bindung“: In ihm sind Interdependenz und Autonomie verei-
nigt. Einem solchen Programm sind daher gesellschaftliche Akzeptanz und Er-
folg bei der Umsetzung sicher. An Stelle einer künstlichen Praxis, die nicht ver-
standen, daher weder aufgenommen noch verinnerlicht wird und die daher auch 
nicht wirklich umgesetzt werden kann, die man aber so darstellt, als sei sie umge-
setzt worden, an Stelle einer solchen Praxis schaffen wir so den Rahmen für ein 
wirklich anwendbares Bildungssystem. Ein solcherart solides, auf festem Boden 
stehendes, von den gesellschaftlichen Realitäten gehaltenes Bildungssystem wird 
vom Volk akzeptiert, weil es sich direkt ans Volk wendet. Und weil es akzeptiert 
wird, versuchen es sich die Lehrpersonen auch mit großem Einsatz anzueignen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÜGE AYAN CEYHAN 92 

Kurz, nicht ein von oben verordnetes Bildungssystem ist effizient, sondern ein 
aus den Rückmeldungen seiner primären AnwenderInnen, den an der Schule Be-
teiligten, genährtes Bildungsprogramm. Gestützt werden sollte es zudem von 
Disziplinen wie Kulturpsychologie, Anthropologie und Erziehungswissenschaft.  

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie  

Anamur, Z. N. 1998. Individualism – Collectivism, Self-Concept and Sources of Self-
Esteem (unveröffentlichte Diplomarbeit). 

Ayan, M. 2006. Changing Conceptions of Personhood in Contemporary Turkey: An Up-
per Middle Class School Ethnography (unveröffentlichte Doktorarbeit). 

Ayan Ceyhan, M. 2009a. Emergence of Individualism, Entrepreneurialism and 
Creativity in Turkey’s State-run Educational System: Anthropological Contribu-
tions to Educational Sciences. Procedia – Social and Behavioral Sciences: 101–104.  

Ayan Ceyhan, M. 2009b. Vacillating between Opposing Conceptions of Person-
hood: Individualism and Conformism in Turkish Educational Practices. Re-
search in Comparative and International Education (4/2): 204–210.  

Bontempo, R./Rivero, J. C. 1992. Cultural Variation in Cognition: The Role of Self-
Concept in the Attitude-Behavior Link. Annual Meeting of the Academy of Ma-
nagement’ta Sunulmuş Bildiri. Las Vegas. 

Chen, C. C./Chen, X./Meindl, J. R. 1998. How Can Cooperation Be Fostered? 
The Cultural Effects of Individualism – Collectivism. The Academy of Manage-
ment Review (23/2): 285–304.  

Davidson, A. R./Jaccard, J. J./Triandis, H. C./Morales, M. L./Diaz-Guerrero, R. 
1976. Cross-Cultural Model Testing: Toward a Solution of the Etic-Emic Di-
lemma. International Journal of Psychology (11): 1–13. 

ERG 2005. Öğretim Programları İnceleme ve Değerlendirme 1. Müfredat Değerlendirme 
Komisyonu: Çiğdem Kağıtçıbaşı, İlhan Tekeli, İpek Gürkaynak, Petek Aşkar, Süha Se-
vük, Tosun Terzioğlu, Üstün Ergüder. Istanbul: ERG.  

Göregenli, M. 1995. Individualism – Collectivism Orientations in the Turkish 
Culture: A 

Preliminary Study. Türk Psikoloji Dergisi (10):1–14. 
Göregenli, M. 1997. Individualist – Collectivist Tendencies in a Turkish Sample. 

Journal of Cross-Cultural Psychology (28): 787–794.  
Habermas, J. 1981. Theorie kommunikativen Handelns. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp.  
Hodgins, H./Koestner, R./Duncan, N. 1996. On the Compatibility of Autono-

my and Relatedness. Personality and Social Psychology Bulletin (22): 227–237.  
Hofstede, G. 1980. Culture’s Consequences. Beverly Hills: Sage.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PERSÖNLICHKEITSVERSTÄNDNIS UND BILDUNGSPROGRAMM 93 

Kağıtçıbaşı, Ç./Berry, J.B. 1989. Cross-Cultural Psychology: Current Research 
and Trends. Annual Review of Psychology (40): 493–531.  

Kağıtçıbaşı, Ç. 1997. Individualism and Collectivism. In J. W. Berry/M. H. Se-
gall/Ç. Kağıtçıbaşı (Hrsg.). Handbook of Cross-Cultural Psychology 3. Boston: Al-
lyn and Bacon, 1–49.  

Kağıtçıbaşı, Ç. 1998. Kültürel Psikoloji: Kültür Bağlamında İnsan ve Aile. Istanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.  

Kağıtçıbaşı, Ç./Ataca, B. 2005. Value of Children, Family and Self: A Three De-
cade Portrait from Turkey. Applied Psychology: An International Review (54/3): 
317–337.  

Kağıtçıbaşı, Ç. 2007. Family, Self, and Human Development Across Cultures: Theory 
and Applications. New Jersey: Lawrence Erlbaum Associates.  

Kılıç, B. 2000. Procedural Justice and Its Effects on Trust in Supervisor, Organizational 
Commitment and Work Performance (unveröffentlichte Diplomarbeit). 

Kim, U./Triandis, H. C./Kağıtçıbaşı, Ç./Choi, S. C./Yoon, G. 1994. Individua-
lism and Collectivism, Theory Method Applications. Newbury Park: Sage.  

Kwak, K. 2003. Adolescents and Their Parents: A Review of Intergenerational 
Family Relations for Immigrant and Non-immigrant Families. Human Deve-
lopment (46): 15–36.  

Meeus, W./Oosterwegel, A./Vollebergh, W. 2002. Parental and Peer Attachment 
and Identity Development in Adolescence. Journal of Adolescence (25): 93–106.  

McClelland, D. C./Winter, D. G. 1969. Motivating Economic Achievement. New 
York: Free Press.  

PIRLS 2001. International Report: IEA’s Study of Reading Literacy Achievement in 
Primary School in 35 Countries. Boston: International Study Center. 

Triandis, H. C. 1988. Collectivism and Individualism: A Reconceptualisation of 
a Basic Concept in Cross-Cultural Psychology. In G. K. Verma/C. Bagley 
(Hrsg.). Personality, Attitudes, and Cognitions. London: McMillan, 60–95.  

Triandis, H. C. 1989. Self and Social Behavior in Differing Cultural Contexts. 
Psychological Review (96): 269–289. 

Triandis, H. C. 1990. Cross-Cultural Studies of Individualism and Collectivism. 
In J. Berman (Hrsg.). Cross-Cultural Perspectives: Nebraska Symposium on Motiva-
tion. Lincoln: University of Nebraska Press, 41–134.  

Triandis, H. C. 1995. Individualism and Collectivism. Boulder: Westview. 
Yamaguchi, S. 1994. Collectivism among the Japanese: A Perspective from the 

Self. In U. Kim/H. C. Triandis/Ç. Kağıtçıbaşı/S. C. Choi/G. Yoon (Hrsg.). In-
dividualism and Collectivism, Theory Method Applications. Newbury Park: Sage, 
175–199. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Rolle der LehrerInnen im Zuge des Wandels1

Adnan Gümüş 

Wenn man die Schwierigkeiten bedenkt, die ein Analphabet hat, der über sein 
Feld, sein Dorf oder seine Straße hinausgehen möchte, so behandelt dieser Auf-
satz die Bedeutung von Schule und LehrerInnen in einem breiten Bereich: Ange-
fangen von ihrer Wirkung auf den alltäglichen Lauf des Lebens bis hin zu ihrer 
Rolle bei der Ausdifferenzierung von sozialen Klassen, bei sozio-politischen Ent-
wicklungen, ja sogar – als RepräsentantInnen der schriftlichen Kultur – bei der 
Entstehung der Zivilisation. Ziel dieses Artikels ist es, am Beispiel des Osmani-
schen Reichs und der Türkei, insbesondere in der modernen Geschichte im Zeit-
raum von 1773 bis heute, einige bescheidene Antworten zur Rolle von Erziehung 
und Lehre zu finden. Diese bezieht sich auf die Vermittlung von Wissen, Fähig-
keiten, Disziplin und Verhaltensgewohnheiten sowie auf den Gebrauch von Kopf 
(Kognition) und Hand (Technik). Es wird ebenfalls thematisiert, welche Qualität 
dieser Einfluss der Erziehung und Lehre hat: Welche Bedeutung kommt der Schu-
le und den LehrerInnen in den ökonomischen, gesellschaftlichen, politischen, 
kulturellen und humanen Wandlungsprozessen der Türkei und in ihrer heutigen 
Lage zu? 

Bei der Entwicklung von Antworten auf diese Fragen gibt es zwei Hürden: Es 
ist erstens schwierig, innerhalb der Wandlungsprozesse den Einfluss von Erzie-
hung und Lehre gegenüber dem Einfluss anderer Prozesse abzugrenzen; zweitens 
ist es problematisch, die Rolle des Lehrers vom gesamten Prozess der Erziehung 
und Lehre zu abstrahieren. Daher werden in diesem Aufsatz zum einen die Be-
deutung des Erziehungs- und Lehrprozesses, zum anderen aber die Rolle der 
Lehrpersonen fokussiert, zugleich jedoch auch die anderen Faktoren und Akteure 
mit berücksichtigt. Es wird dabei auch zu bedenken sein, wie sich Schule und 
Lehramt herausgebildet haben, insofern ja die Ausbildung der LehrerInnen wie 
auch ihr Einfluss auf den sozialen Wandel zu allererst von den Erwartungen der 
materiellen und politischen Strukturen, in denen sie sich befinden, abhängen.  

Zunächst werde ich die Entstehung und Entwicklung des formalen Bildungssy-
stems, der Schule und des Lehramts im späten Osmanischen Reich und der Repu-
blik behandeln (Abschnitt 1), mich dann mit der Klassenlage und ideologischen 
Position der LehrerInnen beschäftigen (Abschnitt 2), um schließlich zu untersu-
chen, wie die Schule als Institution und die LehrerInnenschaft als soziale Gruppe 
beziehungsweise Klasse in der Praxis die Prozesse beeinflusst (Abschnitt 3).  

1 Dieser Artikel wurde von Arnd-Michael Nohl übersetzt und redigiert. Die Endfassung 
wurde mit dem Autor, dessen hier bekundete Meinungen und Überzeugungen nicht un-
bedingt mit denjenigen des Redakteurs übereinstimmen, abgestimmt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADNAN GÜMÜŞ 96 

Die Entstehung von Lehramt und Schule im Osmanischen Reich:  
Historische Hintergründe 

Im Osmanischen Reich und in der Türkischen Republik trifft man zwar auf eine 
moderne Beschulungsform, doch hat sich diese nur zum Teil parallel zur Beschu-
lung in Westeuropa entwickelt. War in Westeuropa der Bedarf nach moderner Be-
schulung aufgrund der Entstehung von Städten, die an die Bourgeoisie der Kauf-
leute und Industriellen gebunden waren, aufgekommen, entwickelte sich die mo-
derne Beschulung im Osmanischen Reich im Rahmen von staatlich und von 
oben organisierten Modernisierungs- beziehungsweise Reformbewegungen, die 
aufgrund der schwindenden militärischen Überlegenheit im Kontext des Lehnssy-
stems und der existentiellen Probleme des Staates notwendig geworden waren.2  

Die Transformationen, die die osmanischen Erziehungs- und Bildungsinstitu-
tionen im 18. und 19. Jahrhundert durchlaufen haben, müssen daher im Kontext 
von drei Faktoren gesehen werden: Erstens im Kontext der Konkurrenz zu den 
westlichen Staaten (Frankreich, England, Preußen und Russland), zweitens hin-
sichtlich der Beziehungen und Differenzierungen zwischen militärischer Lauf-
bahn, Religionsgelehrtenamt und säkularem Beamtentum, und drittens hinsicht-
lich der viel später (erst nach 1950) entstandenen Marktbeziehungen (etwa in der 
Berufsbildung). Insgesamt beruhte die Reform des Schulwesens aber weniger auf 
den Notwendigkeiten, die durch den Bedarf nach innerer Erneuerung und durch 
die oben genannten Differenzierungen entstanden waren, als vielmehr auf dem 
Wettbewerb mit anderen Staaten: Die Osmanische Führung wollte die Überle-
genheit, die sie gegenüber den westlichen Mächten verloren hatte, über die Mo-
dernisierung der Schulen wieder erlangen. 

Der Übergang zu einer säkularen Erziehung wurde durch die Gründung einer 
militärisch geprägten Schule für Ingenieure (1773) erleichtert, wodurch die Mili-
tärs nun nicht mehr Bremser, sondern Motoren des Fortschritts wurden. 1838 
wurde die Verwaltung der neuen Form der osmanischen Sekundarschulen (rüşdiye) 
den religiösen Richtern (kadı) genommen und – mit der Einrichtung einer neuen 
Behörde – der staatlichen Bürokratie übergeben. Der Aufbau einer modernen, sä-
kularen Schulverwaltung wurde dann mit der Gründung des Erziehungsministeri-
ums im Jahre 1847 vervollständigt. 1861 wurden die Knabenschulen unter der 
Ägide der neuen Lehrmethoden (usûl-ü cedid) an das Erziehungsministerium ge-
bunden. Eine der heutigen Situation ähnliche Struktur erhielt das Erziehungswe-
sen mit der Verordnung für die öffentliche Erziehung aus dem Jahre 1869 (Bur-
salıoğlu 1976: 12f; Akyüz 2010).3  

2 Aydemir (1976: 219) bezeichnet diese Struktur als Armeenation. Auch Kongar (1998: 645, 
650) betont die Rolle des Staates und insbesondere der Armee. 

3 Zur Entstehung des modernen Bildungswesens beziehungsweise -systems im Osmanischen 
Reich und der Türkei siehe auch den einleitenden Beitrag von Arnd-Michael Nohl in die-
sem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE DER LEHRERINNEN IM ZUGE DES WANDELS 97 

Traditionell konnten Abgänger der alten osmanischen Sekundarschule (medrese) 
als LehrerIn arbeiten. Mit Beginn der säkularen Erziehung entstanden jedoch Aus-
bildungsstätten eigens für LehrerInnen: So gab es von 1848 bis 1926 das „Haus des 
Lehrers“ (darülmuallimin), in dem Lehrer für die Jungenschulen im Sekundarbe-
reich ausgebildet wurden. 1870 eröffnet das „Haus der Lehre“ (darülmuallimat), in 
dem vornehmlich LehrerInnen für Mädchenschulen im Primar- und Sekundarbe-
reich herangezogen wurden. 1909 wurde mit der Ausbildung von Gymnasiallehre-
rInnen an der Universität Istanbul, dem „Haus der Wissenschaft“ (darülfünun), be-
gonnen.4 Nach der Republikgründung wurden diese Ausbildungsstätten in unter-
schiedliche Lehrerschulen umgewandelt. Zwischen 1974 und 1982 wurde die Leh-
rerbildung dann in die Hochschulen überführt, sodass man seit 1982 auf das Lehr-
amt in einem meist vierjährigen Studium vorbereitet wird.5  

Die geschilderten Entwicklungen im Osmanischen Reich bedeuten aber, dass 
die modernen Schulen nicht das Ergebnis eines vom Staat unabhängigen Prozes-
ses waren, sondern Teil des an das Sultanat gebundenen Modernisierungsprozes-
ses (Göçek 1999: 9f). Aus diesem Grunde konnten die klassische osmanische Bü-
rokratie und die Klasse der Religionsgelehrten (an die auch die medresen gebun-
den waren) lange Zeit ihre Bedeutung bewahren. In Folge dessen dauerte die Par-
allelstruktur der Schulen (medrese und moderne Schulen) bis zur republikani-
schen Revolution an.  

Aktuelle Zahlen und Lage der LehrerInnen  

Eine wichtige Frage für den Einfluss der LehrerInnen auf den sozialen Wandel ist 
diejenige nach der Kraft und den Haltungen der LehrerInnen und den Wider-
ständen, die sie gewahren. Es geht also um den Grad der Autonomie, die Lehre-
rInnen innehaben. Koselleck schreibt, dass das Bildungsbürgertum an ökonomi-
sche und politische Vorbedingungen geknüpft, aber auf diese nicht zu reduzieren 
sei, sondern eigene Praktiken und Wissensformen aufweise. Er behauptet, dass 
nicht alle aus der Gruppe der Gebildeten zum Bürgertum gehörten, weshalb die 
Gebildeten nicht mit dem Bürgertum gleich zu setzen seien. Insgesamt schlägt er 
vor, den Einfluss des Bildungsbürgertums nicht zu überschätzen (2009: 111). 
Nach Gramsci (2000) ist das Bildungsbürgertum eine hegemoniale Organisations-
form, die eine partielle Autonomie aufweist (vergleiche auch Stillo 2004).  

Ich möchte hier folgende These entwickeln: Die Position und Rolle der Schule 
und der Lehrenden innerhalb des Wandlungsprozesses ist an die materielle und 

                                                                                          
4 Das Militär und die Bürokratie hatten im Osmanischen Reich ihre eigenen Lehrerbil-

dungsstätten. 
5 Im Jahre 2008–2009 arbeiteten an den Fakultäten für Erziehungswissenschaft insgesamt 

6 414 Hochschullehrende, darunter 592 ProfessorInnen, 361 assoziierte ProfessorInnen 
(doçent) und 2 220 AssistenzprofessorInnen (yardımcı doçent). 200 283 Personen waren als 
Studierende eingeschrieben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADNAN GÜMÜŞ 98 

soziale Struktur, an die Binnen- und äußeren Bedingungen, an die Bedürfnisse 
der Klassen und sozialen Gruppen und ihre Zwänge gebunden, welche selbst in 
Interaktion mit dem Entwicklungsstand von Wissen und Technologie stehen. Die 
Beziehung zwischen der materiell-sozialen Struktur und der Erziehung jedoch 
funktioniert nicht in Form einer einseitigen Prägung. Vielmehr geht es um die 
Thematisierung von Schule und LehrerIn als Teil der vorhandenen Strukturie-
rung und Wandlungsprozesse, wobei sie sowohl als Akteure als auch als Mittler, 
aber auch als Ergebnis des Wandels zu begreifen sind.  

Die quantitativen Ausmaße:  
LehrerInnen sind keine eigene gesellschaftliche Macht 

LehrerInnen stellen in der Türkei eine der größten Berufsgruppen und sind als 
solche nicht zu übersehen. Im Jahre 2008/2009 haben 576 747 LehrerInnen in 
öffentlichen allgemeinen Schulen, 46.665 LehrerInnen in Privatschulen und 54 
361 in der nonformalen Bildung, also insgesamt etwa 680.000 LehrerInnen gear-
beitet. Wenn man hierzu noch 62 000 befristet beschäftigte LehrerInnen hinzu-
rechnet, steigt die Zahl auf 742 000.  

Zahl der LehrerInnen in den Erziehungsinstitutionen/-stufen 

Bildungsstufe 2008/09 

Gesamt Befristet beschäftigt

Gesamtzahl (Erziehungsministerium) 679 015 78 262 

Zahl in der Allgemeinbildung  624 654 37 930 

Öffentliche Allgemeinbildung  576 747 37 930 

Private Allgemeinbildung  46 665 - 

Vorschulerziehung 12059 494

Primarschule (1–8) 419 340 33 978 

Sekundarstufe 193 255 3 458 

Nonformale Bildung 54 361 40 332 

Quelle: Statistiken des Nationalen Erziehungsministeriums (Milli Eğitim Bakanlığı, MEB). 
Allgemeine Bildung 2007–2008 

Diese quantitative Größe schlägt sich allerdings nicht von selbst in einer entspre-
chenden Macht und Qualität nieder. Man kann sogar sagen, dass diejenigen Lehre-
rInnen, die arbeitslos oder fachfremd beschäftigt sind und deren Zahl die 200 000 
übersteigt, die aus der quantitativen Größe der LehrerInnenschaft erwachsende 
Kraft wieder weitgehend reduziert. Um die Möglichkeiten der LehrerInnenschaft, 
ihre Prioritäten und Forderungen durchzusetzen, besser zu verstehen, ist es angera-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE DER LEHRERINNEN IM ZUGE DES WANDELS 99 

ten, ihre berufliche Situation, ihre ideologische Position und ihre Organisationen 
näher zu betrachten. 

Strukturelle Regression: die beruflichen Rechte der LehrerInnen im Wandel 

In der Reformzeit des Osmanischen Reichs, etwa ab 1848, wie auch insbesondere 
in der Frühzeit der türkischen Republik, wurden die LehrerInnen als RetterInnen 
des Reichs beziehungsweise der Republik betrachtet und genossen große Achtung. 
Die Eigenschaften der LehrerInnen als Gründer der Republik und als säkulare Na-
tionalisten schwächten nach dem Zweiten Weltkrieg jedoch ab; sie fingen an, im-
mer mehr zu BeamtInnen zweiter Klasse zu werden. Auch wenn die LehrerInnen-
schaft nach 1946 ihr gesellschaftliches Gewicht weitgehend verlor, konnten ihre 
Berufsrechte lange Zeit – trotz einiger Differenzierungen – gewahrt bleiben. Der 
Militärputsch von 1980 war indes eine Bruchstelle und der eigentliche Wandel hat 
in den 1990er Jahren begonnen. Seither werden neben den Arbeitsbedingungen 
und der gesellschaftlichen Anerkennung auch die gesetzlichen Berufsrechte der 
LehrerInnenschaft in großer Geschwindigkeit verändert. Seit etwa 20 Jahren ver-
sucht man, die Arbeitstätigkeit der LehrerInnen flexibler und unsicherer zu ma-
chen: Es gibt eine rein zahlenmäßige Flexibilität, das heißt Einstellungen und 
Entlassungen werden vereinfacht; es gibt eine Flexibilität der Arbeitszeit (in der 
Wochenarbeitszeit wie auch mit den kurzfristigen Beschäftigungsverhältnissen), 
eine funktionale Flexibilität, sodass LehrerInnen unterschiedliche Aufgaben gege-
ben werden können, die Bezahlung ist flexibel (unterschiedliche Positionen wer-
den eingerichtet beziehungsweise nach Unterrichtsstunden bezahlt) und vermehrt 
werden Aufgaben an den privaten Sektor übergeben (TİSK 1999: 14f.). Im Ein-
zelnen handelt es sich um folgende Entwicklungen: 

a) Umfassendes Qualitätsmanagement: Zur Einrichtung einer zeitbezogenen und 
funktionalen Flexibilität gehört das umfassende Qualitätsmanagement (total 
quality management), das im Erziehungsministerium im Weltbank-geförderten 
Projekt zur Entwicklung der Nationalen Erziehung im Jahre 1990 begonnen 
und 1999 in einer Verordnung als verbindlich erklärt wurde. Dieses Quali-
tätsmanagement dient auch dazu, wirtschaftliche Einsparungen zu ermögli-
chen und neue Finanzquellen zu erschließen, das heißt es ist eine Privatisie-
rungs- und Kommerzialisierungsinitiative. 

b) Personalnorm (norm kadro): Ebenfalls seit 1999 gibt es eine Verordnung zur 
Personalnorm, nach der jeder Schule für jeweils 16 Stunden Unterricht eine 
Lehrerstelle gegeben wird. Die LehrerInnen haben aber ein Unterrichtsdeputat 
von 21 Stunden und dürfen daher auch in anderen Schulen zum Unterricht 
verpflichtet werden. Mit der Personalnorm wird jenen, die zum festen Personal 
gehören, eine größere Arbeitsleistung abgerungen. Sie werden darauf vorberei-
tet, dass sie wenig Bezahlung für hohe Leistungen und keine Bezahlung für 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADNAN GÜMÜŞ 100 

Überstunden erhalten. Des weiteren wird befürchtet, dass Versetzungen von 
Amts wegen (etwa wegen des Umzugs des verbeamteten Ehepartners), die zu 
einer Übersteigung der Personalnorm und zur Einführung von Depotschulen 
(in denen LehrerInnen ,geparkt‘ werden) führen, dazu dienen, die LehrerIn-
nenschaft auf Formen der Leiharbeit vorzubereiten, wie sie im Arbeitsgesetz 
vorgesehen sind (Eğitim-Sen 2005: 32f.).  

c) Flexbilität und Unsicherheit in der Bezahlung: Unter den 730 781 LehrerInnen,
die im Januar 2010 in privaten oder öffentlichen Schulen arbeiteten, waren 68 
053 mit befristeten Verträgen beschäftigt; 61 551 LehrerInnen wurden nach Un-
terrichtsstunden bezahlt. Insgesamt sind also 129 604 Personen nur vorüberge-
hend beschäftigt, wobei hierzu die etwa 24 000 Lehrenden in der Erwachsenen-
bildung und den Vorschulen noch hinzugerechnet werden müssen. 

d) Unterschiedliche Karrierewege: In einem Gesetz aus dem Jahre 2004 werden
unterschiedliche Karrierepositionen festgelegt, vom Hauptlehrer über den spe-
zialisierten Lehrer bis zum normalen Lehrer. Auf diese Weise finden sich in 
derselben Schule acht unterschiedliche Karrierepositionen: 1) RektorIn, 2) Ko-
rektorIn, 3) HauptlehrerInnen, 4) spezialisierte LehrerInnen, 5) LehrerInnen, 
6) LehramtsanwärterInnen, 7) LehrerInnen mit befristetem Vertrag und nur im
Schuljahr beschäftigt, 8) auf Stundenbasis beschäftigte LehrerInnen. Auf diese 
Weise wird nicht nur auch eine Flexibilität bei der Bezahlung erreicht, sondern 
auch die Solidarität der LehrerInnen untereinander aufgebrochen.  

Zusammenfassend kann man sagen, dass die seit 1990 eingeführten Neuerungen 
zu Verlusten in den Berufsrechten der LehrerInnen geführt haben. Stellte die 
LehrerInnenschaft seit der Erneuerungsperiode (Tanzimat) des Osmanischen 
Reichs und im Zuge der Republiksgründung noch jene Gruppe, die die Moderni-
sierung repräsentierte, so verlor sie nach 1946 ihre gesellschaftliche Bedeutung. 
Nach 1990 gerieten auch noch, unter dem Einfluss globaler Kapitalkräfte, ihre 
Rechte als BeamtInnen in Gefahr, sodass die LehrerInnenschaft heute stärker 
denn je von dem Staat, den Märkten und globalen Entwicklungen abhängig ist. 
Die (einstige) Teilautonomie der LehrerInnenschaft wird durch die Marktkräfte 
allerdings nicht, wie die Liberalen behaupten, gestärkt, sondern untergraben. Die 
LehrerInnen geraten in eine Position, in der sie als abhängige KopfarbeiterInnen 
(als Proletariat im Anzug) leicht zu dirigieren sind. 

LehrerInnenorganisationen 

In der Türkei gibt es ein zentralistisches Entscheidungssystem; über das Curricu-
lum, die Bildungspolitik, die Führung der Schulen, finanziellen Mittel und das 
Personal entscheidet alleine das Erziehungsministerium, das heißt die Zentralregie-
rung. Gleichwohl hat es immer auch den partiellen Widerstand von „fortschrittli-
chen“ (reformistischen), humanistischen und linken LehrerInnen gegeben. Die 
frühesten LehrerInnenorganisationen gehen auf das Jahr 1906 zurück; 1920 gab es 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE DER LEHRERINNEN IM ZUGE DES WANDELS 101 

in Istanbul den ersten LehrerInnenstreik und die soziale Bewegung der LehrerIn-
nen ist bis in die 2000er Jahre ein wichtiges Element der türkischen Demokratie. 
Die erste Berufsgruppe, die sich im öffentlichen Sektor organisierte, waren die Leh-
rerInnen, die unter anderem folgende Organisationen gründeten (Eğitim Sen 
2005: 412f): Das Komitee der LehrerInnen (Encümen-i Muallimin) im Jahre 1906; 
die Türkische Union der Gemeinschaft der Lehrer und Lehrerinnen (Türkiye Mual-
limler ve Muallimeler Cemiyeti Birliği, 1921); die Türkische LehrerInnengewerkschaft 
(Türkiye Öğretmenler Sendikası, TÖS, 08.06.1965); den Vereinigungs- und Solidari-
tätsverein aller Erziehungs- und BildungsarbeiterInnen (Tüm Eğitim Öğretim Emekçi-
leri Birleşme ve Dayanışma Derneği, TÖB-DER, 04.10.1971); die Gewerkschaft der 
Bildungs- und Wissenschaftskräfte (Eğitim ve Bilim Emekçileri Sendikası, 23.01.1995). 

Trotz Behinderungen von offizieller Seite hat die Mitgliederzahl der linksorien-
tierten Türkischen LehrerInnengewerkschaft (TÖS) die 100 000 in den 1960er Jah-
ren und des Vereinigungs- und Solidaritätsvereins aller LehrerInnen (TÖB-DER) 
in den 1970ern sowie der Gewerkschaft der Bildungs- und Wissenschaftskräfte 
(Eğitim-Sen) in den 1990ern die 200 000 erreicht.  

Auf der anderen Seite kam es nach 1960 zu einer Spaltung der LehrerInnenor-
ganisationen und in den 1970er entstanden zwei weitere Vereinigungen: Zwischen 
1966 und 1980 repräsentierte die Nationale Union der türkischen Studenten (Mil-
lî Türk Talebe Birliği, MTTB) , auch wenn sie nicht unmittelbar eine LehrerInnen-
organisation war, diejenigen LehrerInnen, die einer spirituellen, islamischen Rich-
tung anhingen. Und die „idealistisch-nationalistischen“ LehrerInnen wurden vom 
Verein der idealistischen HochschullehrerInnen und LehrerInnen (Ülkücü Öğretim 
Üyeleri ve Öğretmenler Derneği, Ülkü-Bir), die im Jahr 1971 gegründet worden war 
und 78 000 Mitglieder sowie 330 Zweigstellen hatte, vertreten.  

Aus diesen beiden rechten, konservativen Gruppen entstanden dann in den 
2000er Jahren, begleitet von dem Wandel der politischen Konjunktur und einem 
zunehmenden gewerkschaftlichen Organisierungsgrad, die Türkische Erziehungs-
gewerkschaft (Türkiye Eğitim, Öğretim ve Bilim Hizmetleri Kolu Kamu Çalışanları Sen-
dikası, Türk Eğitim-Sen), die nationalistisch-konservativ ist, sowie die Gewerk-
schaft der Union der PädagogInnen (Eğitimciler Birliği Sendikası, Eğitim-Bir-Sen), 
die religiös-spirituell und konservativ ist und seit 2009 die vertretungsberechtigte 
Gewerkschaft ist. Im Jahre 2005 wurde dann noch die republikanisch-nationalisti- 
sche Gewerkschaft der Arbeitstätigen in der Erziehung und Wissenschaft (Eğitim 
ve Bilim İşgörenleri Sendikası, Eğitim-İş) gegründet, die stärker kemalistisch geprägt 
ist. Letztlich spiegeln die Bewegungen und Gewerkschaften der LehrerInnen die 
gesellschaftlichen Brüche wider. Heute gibt es damit unterschiedliche Erziehungs-
gewerkschaften, die den vier Gewerkschaftskonföderationen in der Türkei, zwei 
von ihnen links-, die anderen rechtsgerichtet, angehören. 

Obgleich die linken Gewerkschaften den gewerkschaftlichen Kampf schultern, 
sind mittlerweile die rechten und ‚spirituellen‘ Gründungen zu vertretungsberech-
tigten Gewerkschaften geworden. In der Satzung der Eğitim-Bir-Sen, die seit der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADNAN GÜMÜŞ 102 

Regierungsübernahme der Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung (Adalet ve 
Kalkınma Partisi, AKP) dieser nahe steht und die behauptet, eine spirituelle Ideo-
logie zu vertreten, werden unter den Zielen sogar der „Konkurrenzkampf“ und 
die „Förderung des privaten Unternehmertums“ aufgeführt. 

Zur Mission und Vision der LehrerInnenschaft:  
Von den „nationalen“ Aufgaben zur modularen Erziehung 

Kurz vor und auch nach der Gründung der Republik wurde den LehrerInnen die 
Aufgabe zugezollt, die Gesellschaft zu modernisieren. Am 08. März 1923 drückte 
der Nationale Erziehungsminister İsmail Safa dies in einer Verordnung, die „Er-
ziehungscharta“ (Maarif Misakı) genannt wird, folgendermaßen aus:  

„Unser Ziel ist die Erziehung. Es ist die Aufgabe jeder Generation, die neuen Generatio-
nen auf die Erfordernisse der Zukunft vorzubereiten. (...) Unsere Jugendlichen müssen 
sich der neuen Zivilisation, die mit den ideellen, rechtlichen und insbesondere ökono-
mischen Überzeugungen von Morgen geboren wird, mit aller Kraft stellen können! (...) 
Es gibt viele Feinde im Äußeren. Wir sind darauf angewiesen, uns in unserem Land in 
einem Nationalgefühl zu vereinen. (...) Die ökonomischen Revolutionen stehen kurz 
bevor. (...) Deswegen werden wir den Beruf, unsere Jugend mit dem Ziel der Produktivi-
tät und der Idee des Arbeitens heranzuziehen und ihnen die Mittel zur Produktion zu 
geben, verfolgen“ (Hakimiyet-i Milliye Gazetesi, zitiert nach Binbaşıoğlu 2005: 235f.). 

Auch Mustafa Kemal bekundete 1924 auf dem Kongress der LehrerInnenunion: 
„LehrerInnen, die neue Generation wird Euer Werk sein... Die Republik benötigt 
Wächter von hoher Moral, die in ihren Ideen, in ihrer Geistes- und Naturwissen-
schaft und körperlich kräftig sind“ (zitiert nach Akyüz 2010: 457). Die hinter sol-
chen Äußerungen stehende Haltung wurde zum zentralen Motiv der Erziehungs-
initiativen gegenüber der Bevölkerung und insbesondere der Landbevölkerung, 
die damals circa 80% der Einwohnerschaft ausmachte. Sowohl die staatsgläubigen 
politischen Kreise, die sich um die Zeitschrift Kadro (Das Kader) sammelten, als 
auch verschiedene Erziehungsminister und andere Verantwortliche haben den 
LehrerInnen zwei zentrale Ziele gesteckt: Einerseits sollten die in die Dörfer zu 
schickenden LehrerInnen die feudale Struktur auf dem Lande, die den Neuerun-
gen widerstand, zerstören, andererseits sollten sie die Agrarproduktion ankurbeln. 
Tahir Hayrettin schrieb 1933 in der Zeitschrift Kadro: „Die ins Dorf zu schicken-
den LehrerInnen sollen, während sie zugleich die Ideologie der Revolution reprä-
sentieren, auch Vorreiter bei der Einführung moderner Technologie im Dorf sein“ 
(zitiert nach Aydın 1999: 131ff.). Kurz gesagt, seit der Republiksgründung (ja so-
gar seit der osmanischen Erneuerungsperiode des Tanzimat) bis etwa 1945 wurden 
in die LehrerInnen hohe Erwartungen gesteckt, die insbesondere um die „nationa-
le Einheit“ und die „nationale Entwicklung“ rankten. 

Nach dem zweiten Weltkrieg änderte sich die Lage allerdings grundlegend. Un-
ter „nationaler Einheit“ wurde zunehmend eine Synthese aus türkischer Kultur 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE DER LEHRERINNEN IM ZUGE DES WANDELS 103 

und Islam verstanden; die humanistisch-aufklärerischen Ideale, wie auch das Ziel 
der nationalen Entwicklung, traten in den Hintergrund. An den Universitäten 
wurden Lehrende, denen man eine linke Gesinnung unterstellte, entlassen. Die 
Dorfinstitute, die zur Ausbildung von LehrerInnen auf dem Lande dienten, wur-
den ebenso geschlossen wie diejenigen, die sie ins Leben gerufen hatten, aus ihren 
Positionen entfernt. Der Einfluss westlicher Länder nahm ebenfalls zu, die angel-
sächsische Tradition der Ausbildung an Fakultäten wurde übernommen.  

Obwohl viele LehrerInnen den Putsch von 1960 unterstützten, nutzte er ih-
nen nichts. Zwar wurden 1965 die ersten LehrerInnengewerkschaften gegründet, 
doch wurden 1969 Verfahren gegen mehr als 80 000 LehrerInnen angestrengt, die 
sich an einem Boykott beteiligt hatten, und zehntausende von ihnen bestraft. 
Die Gründungsideologie der Republik trat zunehmend in den Hintergrund und 
die „revolutionäre“ (verändernde, wandelnde) Rolle der LehrerInnenschaft ver-
minderte sich. 

Der Wandel in der Rolle des Lehrers schlug sich auch in dem grundlegenden 
Gesetz zur nationalen Erziehung von 1973 nieder. Wenngleich dort auch ein Be-
zug auf die „Persönlichkeit“ der SchülerInnen und auf eine „zeitgemäße Zivilisa-
tion“ zu finden ist, werden diese doch eher als einfache technische Begriffe auf-
gefasst. Der gesamte Fokus liegt indes auf der „nationalen Einheit und Integrität” 
(milli birlik ve bütünlük). Im Unterschied zu den Anfängen der Republik wird nur 
mittelbar auf die Bedeutung der Schule für die Entwicklung der Ideen, auf ihre 
Verknüpfung mit der Wissenschaft und ihre Bindung an das praktische Leben 
verwiesen. Zugleich dauern aber die übersteigerten Erwartungen an die LehrerIn-
nen an.6  

Das Erziehungssystem, das seine Ausrichtung durch eine nationalistische und 
staatsgläubige Ideologie erhielt, zielte vor allem darauf, BürgerInnen heranzuzie-
hen, die dem Staat absolut treu sind. Diskurse, wie derjenige der „zeitgemäßen 
Zivilisation“ (muasır medeniyet) oder des „Humanismus“, wurden immer mal wie-
der angeschoben, doch nicht mit Konzepten wie denjenigen der Freiheit, 
Gleichheit und Universalität gefüllt. Im Gegenteil, es war stets eine korporatisti-
sche, staatsgläubige Perspektive dominant (Kaplan 2009: 390–393).  

Nach dem Militärputsch von 1971 gerieten die humanistisch orientierten oder 
linken LehrerInnen noch mehr unter Druck. Ihr „Vereinigungs- und Solidaritäts-
verein“ (TÖB-DER) wurde von der Regierung nicht beachtet und nach dem Mi-
litärputsch von 1980 ganz verboten. Mit diesem letzten Militärregime wurden 
Gewerkschaften und Vereine insgesamt illegalisiert, sodass die LehrerInnen zu 
einfachen BeamtInnen ohne gesellschaftspolitischen Anspruch wurden.  

                                                                                          
6 Diese Haltung, die alles von der Erziehung und den LehrerInnen erwartete und damit 

mehr oder weniger bewusst alle Probleme auf die Schule reduzierte, wurde von Aydın 
(1999) mit der Frage, ob LehrerInnen denn „Missionare“ seien, kritisiert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADNAN GÜMÜŞ 104 

Der Juntaführer von 1980, General Kenan Evren, kritisierte in der Eröffnungs-
rede für die erste türkische Privatuniversität Bilkent das Volk mit folgenden Wor-
ten: „Er hat 12 Kinder, alle 12 lässt der Staat kostenlos studieren. Ist das soziale 
Gerechtigkeit?“ (zitiert nach Eğitim-Sen 2005: 32). Dies waren die ersten Anzei-
chen einer Marktliberalisierung des Schul- und Hochschulwesens. Der Staat, der 
in den 1990er Jahren zugleich auf nationale Werte gedrungen hatte, hat in den 
letzten Jahren immer stärker Ziele wie die Informationswirtschaft, Fremdsprachen, 
den Markt, Konkurrenz, Mobilität und Privatschulen vorgegeben. Der „Strategie-
plan 2010–2014“ des Erziehungsministeriums ist voll von solchen Phrasen. 

In der Mitte der 1990er Jahre konnten sich die (linken) LehrerInnen allerdings 
erneut organisieren, obwohl die Bildung von Gewerkschaften zunächst (bis 2000) 
verboten blieb. Es entstand in der Folge eine Vielfalt von LehrerInnengewerk-
schaften (siehe Abschnitt LehrerInnenorganisationen). Heute lässt sich, im Vergleich 
zu 1945, ein ständiger Anstieg islamisch-religiöser Werte in der LehrerInnenschaft 
verzeichnen, obwohl deren säkular-nationalistische Charakteristika noch nicht 
ganz verschwunden sind. In einer Befragung von PrimarschullehrerInnen bekun-
deten 75% von diesen, dass „jeder Mensch das Bedürfnis nach einer Religion und 
nach der Erfüllung ihrer Pflichten hat.“ 89% identifizierten sich mit dem Satz, 
„ich habe große Achtung vor unserer Geschichte und unseren Sitten.“ 73% haben 
beiden Aussagen zugestimmt (vergleiche Gümüş et al. 2004). Insgesamt zeigt dies, 
dass sich die ideologische Haltung der LehrerInnen zwischen einem gemäßigtem 
Islam und einem säkularen, modernistischen Nationalismus (Kemalismus) bewegt 
hat. Humanistische Haltungen sind ebenfalls zu verzeichnen, doch sind sie in der 
Minderzahl. 

Fazit:  
Staatsabhängige kleine Autokraten,  
Teilautonomie und ihre Auswirkungen 

Max Weber (2005a und b) zufolge können Städte, die sich nicht auf dem Handel 
oder der Industrie gründen und nicht ihre eigene gesetzliche Administrations-
formen ausgebildet haben, nicht im „modernen“ Sinne als Städte gelten. Wenn 
man sie schon als Städte bezeichne, dann solle man sie als die Basen zentraler 
Administrationen verstehen, postuliert er. In diesem Sinne gab es im Osmani-
schen Reich niemals einen autonomen Handel, Industrialisierung oder irgendei-
ne politische Einheit und damit auch keine Stadtentwicklung, die auf ihnen ge-
gründet wäre. Aufgrund dessen hat es in den nicht autonomen Städten bis heute 
auch keine unabhängigen Schulen oder LehrerInnen gegeben. Die Schule und 
LehrerInnenschaft sind die Basis der zentralen Administration geblieben. Wie 
auch die Stadtentwicklung waren die Schulen in der osmanischen Zeit vor allem 
vom Staat, daneben aber auch von religiösen Gemeinschaften und außenpoliti-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE DER LEHRERINNEN IM ZUGE DES WANDELS 105 

schen Entwicklungen abhängig. In der Republikzeit indes sind die Schulen, da 
religiöse Gemeinschaften nicht mehr zählten, direkt dem Staat und den interna-
tionalen Machtbalancen und Entwicklungen, die zunehmend vom Markt ge-
formt werden, unterworfen.  

Aus diesem Grund haben in der Türkei die Schule und LehrerInnenschaft ne-
ben der Weitergabe gegebener Werte und Normen sowie – in einem begrenzten 
Maß – von Wissen keinen oder kaum einen Beitrag zu unabhängigem Denken 
und Philosophieren, zu Wissenschaft und Technologie, für eine autonome politi-
sche Formation oder Bewegung leisten können. Allerdings kann man ohne weite-
res sagen, dass sie – auch wenn man die Erziehung nur als ein Hilfsmittel betrach-
tet – für die Rettung des Osmanischen Reichs und die Gründung der türkischen 
Republik, und damit für die militärische, soziokulturelle, politische und ökonomi-
sche Modernität, den Fortschritt und die Entwicklung unverzichtbar waren.  

Die Klassenlage der LehrerInnenschaft und ihre Haltungen sind von hoher Be-
deutung für die Werte, die sie vermittelt, und die Rolle, die sie spielt. Von ihrer 
Herkunft her handelt es sich um Kinder des „Volkes“ (der Unter- und Mittelschich-
ten), von ihrer Berufsgruppe her sind sie an den Staat und die Bürokratie gebun-
den, hinsichtlich ihrer Lebensweise haben sie die Haltung des Kleinbürgertums.  

Aufgrund der mangelnden Autonomie haben sich in der Türkei die LehrerIn-
nenschaft und das Schulsystem nicht so entwickelt, dass sie in substantieller Wei-
se zur Weitergabe von Wissen und Können und zum Prozess der Aufklärung 
beigetragen hätten. Als Staatsbeamte hat nach 1950 eine Gruppe der LehrerIn-
nen eher auf die Rettung des Nationalstaats hin gezielt, die andere Gruppe eher 
auf die Rettung der Religion. Insgesamt wurde aber eine Haltung dominant, die 
beide Richtungen miteinander vereinte.  

Als ein Teil der bestehenden Ordnung und als Klasse/Berufsgruppe, die vom 
Staat abhängig ist, ist für die LehrerInnenschaft die Heiligkeit des Staates (devletin 
kutsallığı) ein unhinterfragter Ausgangspunkt. Die Idee, der Staat sei von Innen 
und Außen her gefährdet, hält das Motiv, den „Staat zu schützen und zu retten“, 
am Leben. Aufgrund ihrer Abhängigkeit vom Staat ist die LehrerInnenschaft, 
fernab von revolutionären oder realistischen Haltungen, eher positivistisch und 
reformistisch. Die LehrerInnen sind weniger die ErschafferInnen und Avantgarde 
ihrer jeweiligen Zeit denn deren Träger und ihr Spiegel. 

Die Schule und LehrerInnenschaft sind letztlich stets als ein Hilfsmittel des 
Osmanischen Reichs beziehungsweise der türkischen Republik (und damit des 
Staates) angesehen worden (Ahmet Cevdet Paşa 1994: 151f. ; Tekeli/İlkin 1999: 
212f. ; Anderson 1995:100f.). Sie haben niemals eine solche Autonomie gehabt, 
die sie befähigt hätte, das Curriculum, das sie lehren, selbst zu erstellen. Nicht 
einmal die Schulbücher können die Schulen und LehrerInnen heutzutage aus-
wählen. Auch in der Art und Weise, wie sie ihren Unterricht gestalten, haben sie 
kein Initiativrecht jenseits der vom Ministerium gefällten Entscheidungen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADNAN GÜMÜŞ 106 

LehrerInnen sind in der Türkei darüber hinaus ohne oder mit nur geringem 
Grundbesitz ausgestattet und Beamte, die abhängig von ihrem Gehalt sind. Sie 
können nicht ökonomisch aktiv werden, dürfen nicht einmal aktiv in die Politik 
eingreifen und hatten bis in die 2000er Jahre nicht einmal eine gewerkschaftliche 
oder sonstige Berufsvertretung. Stattdessen fällt den LehrerInnen die Aufgabe zu, 
die Schule und Klasse, genauer gesagt die SchülerInnen zu dirigieren, sich unter-
einander zu kontrollieren und damit Ordnung und Disziplin zu gewährleisten. 
Wenn die LehrerInnen den SchülerInnen Wissen und Fähigkeit wie auch Werte 
vermitteln, nutzt dies vor allem der Fortdauer des Systems.  

Wenn wir uns nochmals unserer Ausgangsfrage zuwenden, so ist zu fragen, 
welche Position und Rolle sich die LehrerInnen im System angeeignet haben und 
was sie geschaffen und geleistet haben. Die Schule und die LehrerInnen haben 
beigetragen zur  

– Disziplinierung von Körper, Zeit und Raum (in großem Maße),
– Weitergabe bestehender Werte (in großem Maße),
– Weitergabe bestehender Gewohnheiten (in großem Maße),
– Weitergabe vorhandenen Wissens (in begrenztem Maße),
– Entwicklung von Geist und Fähigkeiten (in begrenztem Maße),
– Gesellschaftlichen Entwicklung und wirtschaftlichen Produktion (in begrenz-

tem Maße),
– Demokratisierung und dem Prozess von Partizipation und Kontrolle (in be-

grenztem Maße),
– Wissenschaftlichen Entwicklung und Produktion von Wissen (in begrenztem

Maße),
– Entwicklung von Ideen (Kunst und Philosophie) (in begrenztem Maße),
– Selektion und Differenzierung (in großem Maße),
– Normalisierung sowie Schutz und Pflege der existierenden Struktur (in großem

Maße).

Kurz gesagt, die Teilautonomie der LehrerInnen und die Wirkkraft dieser Auto-
nomie ist sehr klein und verringert sich seit den 1945er Jahren bis heute immer 
mehr. Außerdem sind die LehrerInnen ideologisch konservativer geworden. In 
etwas abstrakterer Form kann man sagen, die LehrerInnen werden selbst zu dem, 
was sie an Inhalten vermitteln und repräsentieren. Anstatt sich selbst zu verwirk-
lichen, geraten sie in die Lage, ein Objekt des von ihnen realisierten Inhalts zu 
sein.  

(Übersetzt und überarbeitet von Arnd-Michael Nohl) 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE DER LEHRERINNEN IM ZUGE DES WANDELS 107 

Bibliographie 

Ahmet Cevdet Paşa. 1994. Cevdet Paşa Tarihinden Seçmeler II (Ed. Sadi Irmak, 
Behçet Kemal Çağlar). Istanbul: MEB Yay. 

Akyüz, Y. 2010. Türk Eğitim Tarihi. Ankara: Pegem A Yayıncılık. 
Anderson, B. 1995. Hayali Cemaatler – Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. Istan-

bul: Metis. 
Aydemir, Ş. 1976. İhtilâlin Mantığı ve 27 Mayıs İhtilâli. Istanbul: Remzi. 
Aydın, İ. 1999. Dünden Bugüne Öğretmenler (1065–2005). Ankara: Eğitim-Sen. 
Binbaşıoğlu, C. 2005. Türk Eğitim Düşüncesi Tarihi. Ankara: Anı. 
Bursalıoğlu, Z. 1976. Okul Yönetiminde Yeni Yapı ve Davranış. Ankara: A. Ü. Eğitim 

Fak. Yay. 
Eğitim Sen 2005. 4. Demokratik Eğitim Kurultayı. Ankara: Eğitim Sen Yay. 
Göçek, F. M. 1999. Burjuvazinin Yükselişi Osmanlının Çöküşü. Osmanlı Batılılaşması 

ve Toplumsal Değişme. Ankara: Ayraç. 
Gramsci, A. 2000/1971. Selections from the Prison Notebooks. New York: Internatio-

nal Publishers. 
Gümüş, A./Tümkaya, S./Dönmezer, T. 2004. Sıkıştırılmış Okullar. Ankara: Eği-

tim-Sen Yayınları. 
Kaplan, İ. 2009. Türkiye’de Milli Eğitim İdeolojisi. Istanbul: İletişim. 
Kongar, E. 1998. 21. Yüzyılda Türkiye – 2000’li Yıllarda Türkiye’nin Toplumsal Yapısı. 

Istanbul: Remzi. 
Koselleck, R. 2009. Kavramlar Tarihi. Istanbul: İletişim. 
Stillo, M. 2004. Antonio Gramsci. http://www.theory.org.uk/ctr-gram.htm, zuletzt 

abgerufen am 20.06.2011.  
Tekeli, İ./İlkin, S. 1999. Osmanlı İmparatorluğu’nda Eğitim ve Bilgi Üretim Sisteminin 

Oluşumu ve Dönüşümü. Ankara: TTK. 
TİSK 1999. Çalışma Hayatında Esneklik. Ankara: TİSK. 
Weber, M. 2005a. Batı Şehri. In A. Aydoğan (Hrsg.). Şehir ve Cemiyet – Weber, Tön-

nies, Simmel. Istanbul: İz Yay, 131–166. 
Weber, M. 2005b. Şehrin Doğası. In A. Aydoğan (Hrsg.). Şehir ve Cemiyet – Weber, 

Tönnies, Simmel. Istanbul: İz Yay, 101–130. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichtsunterricht zwischen  
Affekt und Intellekt 

Etienne Copeaux 

Die Ära, in der die ersten kemalistischen Schullehrbücher für Geschichte konzi-
piert, verfasst und eingeführt wurden, fällt mit der letzten Phase des Aufbaus eines 
Staatswesens in der Türkei zusammen. Zunächst einmal halte ich es für ange-
bracht, auf den Vordenker eines anderen Prozesses des Aufbaus eines Staatswesens 
(nation-building) zu verweisen.  

Nachdem ich mich bereits zuvor dem Studium des Geschichtsunterrichts dieses 
Landes gewidmet habe, möchte ich mich auf diese Arbeit und auf meine persönli-
che Erfahrung als Lehrer beziehen, um das Verhältnis zwischen Bildung und so-
zialem Wandel zu bewerten. 

Wir haben hier einen Fall der Bildungsreform – und der Einführung einer neu-
en Weltanschauung –, der auf einen Wechsel des politischen Systems folgte: Dies 
ist ein Prozess, der häufig und leicht zu beobachten ist. Kann aber wiederum al-
lein eine Erneuerung der Lehrinhalte die Gesellschaft ändern? 

Fichte, die Schule der Nation 

In seinen Reden an die deutsche Nation wies Johann Gottlieb Fichte der Bildung ei-
nen wichtigen Platz zu; die zweite dieser Reden ist sogar voll und ganz dieser Frage 
gewidmet. Fichte beschreibt darin mit folgenden Worten den Zusammenhang, der 
seiner Auffassung zufolge zwischen der Schaffung eines Nationalstaates und der 
Bildung bestehen sollte: „Das angegebene Mittel war eine durchaus neue und vor-
her noch nie also bei irgend einer Nation dagewesene Nationalerziehung der 
Deutschen.“ (Fichte 1958: 22). Diesem Philosophen zufolge soll die Bildung nicht 
nur Wissen vermitteln, um das Kind darauf vorzubereiten, ein Bürger zu werden, 
sondern auch „Bilder“, das heißt, das, was wir heute als Darstellungen bezeichnen 
würden: „Jenes Vermögen, Bilder, die keineswegs bloße Nachbilder der Wirklich-
keit seien, sondern die da fähig sind, Vorbilder derselben zu werden, selbsttätig zu 
entwerfen, wäre das erste, wovon die Bildung des Geschlechtes durch die neue Er-
ziehung ausgehen müsste.“ (Fichte 1958: 26 f.) 

Somit wird die Bildung in den Mittelpunkt des Prozesses der Nationenbil-
dung (nation-building) gerückt, und sie ist es, der die Aufgabe zukommt, die Be-
nedict Anderson als „imagined community“ (erdachte Gemeinschaften) bezeich-
net hat, indem sie den BürgerInnen gemeinsame Bezüge, Bilder und Darstellun-
gen, HeldInnen und Mythen vermittelt, insbesondere über die Lehre der Ge-
schichte, der Geographie und der Literatur. Es handelt sich hierbei um den Auf-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 110 

bau eines geteilten Wissens – mit anderen Worten, um all dasjenige, dessen es 
bedarf, damit ein Bürger die Existenz einer gemeinsamen Grundlage empfindet, 
die er mit sämtlichen MitbürgerInnen – selbst ihm unbekannten – teilt (Sper-
ber/Wilson 1989: 397). 

Aber das Wissen, die Kenntnis, allein reicht nicht aus: Die Vertreter der Nati-
on, die die GrundschullehrerInnen in gewisser Weise sind, müssen eine emotio-
nale, gefühlsmäßige Beziehung schaffen – zwischen den Kindern und künftigen 
BürgerInnen zum einen und der Vergangenheit und ihren HeldInnen zum an-
dern. Gemäß Jean-Jacques Rousseau, der – noch vor Fichte – dafür plädierte, 
dass die Vermittlung der Geschichte den Geist, die Erinnerung und das Herz je-
des Schülers gleichermaßen berühren solle, beharrt Fichte auf der Bedeutung der 
Gefühle, der Emotion, ja sogar der Liebe, die das Bildungsprogramm durchdrin-
gen sollen: „Der Mensch kann nur dasjenige wollen, was er liebt“ (Fichte 1958: 
25), bevor er diese zweite Rede mit dem Wunsch abschließt, dass der Schüler „von 
einer brennenden Liebe für eine solche Ordnung der Dinge“ (Fichte 1958: 35), 
das heißt, für die Nation, durchdrungen werde. Unter dieser Voraussetzung kön-
ne das Kind, das sich zum Bürger entwickelt habe, das empfinden, was Fichte so 
schön als „die belebenden Lüfte der andern Welt – die warme Liebeshauche“ der 
Nation bezeichnet (Fichte 1958: 21). 

Somit besteht die Rolle des Lehrers, wie sie sowohl Fichte als auch Rousseau 
propagieren, weniger darin, geschichtliche Kenntnisse zu vermitteln als vielmehr 
eine gefühlsmäßige Bindung zwischen dem Kind und der Vergangenheit der Na-
tion, dem Kind und den „Bildern“, den Vorbildern, herzustellen, die „die Reali-
tät“ bestimmen sollen. Offensichtlich führt dies in den häufigsten Fällen zur Bil-
dung einer verfälschten und trügerischen, ja verlogenen kollektiven Erinnerung, 
aber die Verfälschung und sonstige Vorgänge sind im Hinblick auf die Zielset-
zungen des Nationalismus von geringer Bedeutung. Am wichtigsten ist genauge-
nommen die Existenz des normgerechten Wissens, das von der Bevölkerung der 
Nation insgesamt geteilt und geliebt wird; das intellektuelle Verständnis dieses 
Wissens ist in diesem Falle Beiwerk.  

Aus nationalistischer Sicht besteht die Rolle der Geschichte in der Legitimie-
rung der Gegenwart mittels einer teleologischen und linearen Erzählung, die von 
der Vergangenheit in die Gegenwart führt, um die Nation, die als ewig während 
erscheinen soll, und die politische Regierungsform tief zu verwurzeln. Darüber 
hinaus wird die Vergangenheit so idealisiert, dass die beliebten HeldInnen der 
Geschichte die Gegenwart anzukündigen scheinen; wenn möglich sollen die 
HeldInnen der Vergangenheit und die der Gegenwart in gleicher Weise verklärt 
werden und dieselben Charakterzüge aufweisen. 

Und schließlich soll die Erzählung über das schweigen, was nicht mit der idea-
lisierten Darstellung der Ereignisse, dem idealisierten Bild des Helden und im 
Allgemeinem allem, was nicht mit dem angestrebten Konsens übereinstimmt: In 
allen Ländern sind die Lücken der Erzählung bedeutsam. Und wenn man die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 111 

Grundlagen verstehen will, auf denen dieser Konsens beruht, müssen sie mit 
demselben Feingefühl ermittelt und analysiert werden wie die Rede. 

Kurzum, eine solche Erzählung wird zu einem historischen Mythos. Wenn-
gleich ein Mythos streng genommen nichts weiter ist als eine erstaunliche Erzäh-
lung, so trägt der historische Mythos, der auf realen oder zumindest plausiblen, 
aber idealisierten Fakten beruht, ebenso wie ein echter Mythos zum Zusammen-
halt der Gruppe (der Nation) bei; er mobilisiert Kräfte, beleuchtet das Geheimnis 
der Ursprünge und hilft der Gruppe zu leben. Hinsichtlich der kollektiven Dar-
stellung ist er durchtränkt von affektivem und ideologischem Wert; es ist sogar 
das, was ihn kennzeichnet und ihn von einem geschichtswissenschaftlichen Be-
richt unterscheidet, sowie seine ureigene Struktur, die häufig teleologischer Natur 
ist. Wie ein echter Mythos setzt sich der historische Mythos aus „fiktiven Voll-
kommenheiten“ zusammen; er dient als Beispiel und liefert Vorbilder, die sich 
zur Nachahmung anbieten. 

Die „Thesen der türkischen Geschichte“:  
Eine neue Vergangenheit für eine neue Gesellschaft  

Schon früh hatte Mustafa Kemal in seiner berühmten Nutuk-Rede (1927) eine of-
fizielle und fast geheiligte Schilderung der Ereignisse in der Türkei zwischen 1919 
und 1923 vorgestellt. Dieser Text diente als Grundlage der Schulbücher für den 
Unterricht über die moderne Geschichte, die in der Türkei voll und ganz dem 
Leben und Werk Atatürks (Atatürkçülük dersi) gewidmet sind.  

In der Folgezeit musste die Darstellung der antiken Vergangenheit den Erfor-
dernissen der Gegenwart angepasst werden. Es gab mehrere Möglichkeiten, da 
eine Erzählung der „nationalen“ Geschichte stets das Ergebnis einer Auswahl un-
ter der Vielzahl an Ereignissen der Vergangenheit ist. In der osmanischen „Tür-
kei“ wurde bis 1910 im Wesentlichen die Geschichte des Islam unterrichtet; da-
nach wurden bis heute die Lehrpläne nach einem äußerst europäischen Ver-
ständnis reformiert – und zwar so, dass sich die Konzeption des Geschichtsunter-
richts ungefähr im Jahre 1930 an einem Scheideweg befand.  

Es wäre möglich gewesen, die Unterrichtung der europäischen Geschichte zu 
verfolgen, aber dabei die Geschichte Anatoliens und des Balkans herauszuarbei-
ten, und sich dann der jüngsten Geschichte der Türkei zu widmen; man konnte 
die neue Regierung und die neue territoriale Definition der Nation als Ergebnis 
der europäischen Geschichte aufgrund der Entwicklung und Ausbreitung der na-
tionalistischen Bewegungen und der Nationalstaaten, der laizistischen Ideen, der 
parlamentarischen und republikanischen Regierungsformen vorstellen. Wenn 
man das Bedürfnis nach einer heroischen Vergangenheit verspürte, konnten die 
Schlacht um die Dardanellen, der Aufstand der Kemalisten, der Sieg über die 
Griechen, der politische Erfolg von Mustafa Kemal im Großen und Ganzen aus-
reichen. Die erforderlichen Vorfahren konnten in der Geschichte des türkischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 112 

Nationalismus gesucht werden. HeldInnen und ihre Großtaten waren für eine 
glorreiche Schilderung verfügbar, und die Türkei hätte der erste moderne musli-
mische Staat sein können, der sich eine nationale Geschichtsschreibung nach eu-
ropäischer Art zu eigen gemacht und sie mit Leben gefüllt hätte. 

Aber die kemalistische Regierung entschied sich anders. Seit dem Ende des 19. 
Jahrhunderts war seitens des türkischen Nationalismus eine ausgeprägt türkizisti-
sche Geschichtsschreibung entwickelt und 1931 im Wesentlichen von Mustafa 
Kemal persönlich übernommen worden. Bekannt unter der Bezeichnung „Türki-
sche Geschichtsthese“ (Türk Tarih Tezi), handelt es sich hierbei um ein hervorra-
gendes Beispiel der Umschreibung der Geschichte und ihrer Unterrichtung mit 
dem Ziel der Legitimierung einer politischen Veränderung, sowie dem Versuch 
der Gestaltung einer Gesellschaft aus machtpolitischer Sicht (Copeaux 1997). Die 
Vertreter des Kemalismus zogen es vor, ihre Wurzeln anderswo als in Europa zu 
suchen, um die westlichen Feinde deutlicher abwehren zu können, die sich seit 
dem 19. Jahrhundert auf die Türkei stürzten. Wenngleich Mustafa Kemal die eu-
ropäischen und westlichen Werte grundsätzlich übernommen hatte, ging man 
aus politisch-taktischen Gründen davon aus, dass sie den muslimischen Bevölke-
rungen, die den Kampf der Republikaner gegen die griechischen Ungläubigen 
(gavur) unterstützt hatten, in dieser Form nicht präsentiert werden konnten. Dar-
über hinaus wurde es als notwendig erachtet, jegliche irredentistische Forderung 
von griechischer oder armenischer Seite im Hinblick auf Anatolien Einhalt zu 
gebieten. Die Kemalisten suchten demzufolge für die türkische Nation einen 
anatolischen Ursprung vor der hellenischen Geschichte. Diesen glaubten sie in 
der hethitischen Zivilisation gefunden zu haben, die ihrerseits aus der Migration 
der Türken aus Zentralasien im 7. Jahrtausend vor Christus entstanden war. Da-
mit war der Weg frei für die Entwicklung eines Mythos.  

Man muss dabei feststellen, dass sich zu Atatürks Zeit der mythische Charak-
ter der geschichtlichen Erzählung auf die alte Geschichte beschränkte. Erst in der 
Folgezeit (zwischen 1970 und 1985) kamen die Idealisierung und der teleologi-
sche Charakter auch im Hinblick auf die Geschichte des Mittelalters zum Tragen. 
Wenn man auf bestimmte sprachliche Merkmale achtet, stellt man fest, dass Ata-
türk als jemand dargestellt wird, der von den Helden des Mittelalters wie Bilge 
Kaghan oder Sultan Alp Arslan „angekündigt“ wurde (Copeaux 2000a). Die Re-
formen Atatürks werden als in der türkischen zentralasiatischen Kultur verwur-
zelt – und nicht in der europäischen politischen Kultur, betrachtet. Gegenüber 
dem Westen musste sich die Türkei nicht für europäisch erklären, da das moder-
ne Europa als von türkischer Herkunft dargestellt wird. Mit anderen Worten: Es 
ging nicht mehr darum, Europa zu sagen, „dass wir zu eurer Welt gehören“, son-
dern dass „ihr zu unserer Welt gehört“. 

Diese Vorstellung von der Vergangenheit – asiatisch, mythisch, aber laizistisch – 
hat in der Folgezeit eine eindeutig muslimische Einfärbung erfahren: Der türkische 
Islam, der gegenüber den anderen Religionen als toleranter und für den laizisti-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 113 

schen Geist offener angesehen wird, wird als Ergebnis der wahrhaft türkischen We-
sensmerkmale der alten zentralasiatischen Kultur betrachtet.  

Die Wiedergabe der Geschichte ist somit eine Kette geheiligter Ereignisse, die 
unmittelbar und gleichzeitig zum Islam und zu Atatürk führen. Demzufolge stellt 
der Tod Atatürks in gewisser Weise das Ende der Geschichte dar; im Übrigen wer-
den die Ereignisse vor 1938 sehr geringfügig im Unterricht vermittelt. All das 
kennzeichnet den geschichtlichen Mythos: Die Wiedergabe der Geschichte, die in 
den 1930er Jahren konzipiert wurde, sollte dazu dienen, das Geheimnis der Her-
kunft zu beleuchten und den Türken zu einer langen und edlen Ahnenreihe zu 
verhelfen. Sie sollte als Kompass dienen und die Regierung durch die Verwurze-
lung legitimieren, die türkischen BürgerInnen im Hinblick auf das Recht, da zu le-
ben, wo sie lebten, und auf ihr Menschsein und ihre Kultur, was ihnen häufig vom 
Westen verwehrt wurde, zu beruhigen. Sie sollte für die Wiederherstellung des 
Stolzes angesichts der Geschichte eines „türkischen Wunders“ sorgen, das das „grie-
chische Wunder“ und seine westlichen Bewunderer herausforderte.  

Insgesamt führte eine äußerst tiefgreifende politische und gesellschaftliche 
Veränderung zu einer wichtigen Reform des Bildungswesens. Würde jedoch die 
neue Art der Geschichtsschreibung im Gegenzug für eine Veränderung der Ge-
sellschaft und ihrer BürgerInnen sorgen können? 

Ist die Schule effektiv? 

Ich muss einräumen, dass die Vermittlung der Geschichte, die in den Schulen in 
der Türkei vorherrscht und seit den 1930er Jahren relativ gleich geblieben ist, eine 
sehr schöne Geschichte ist, die sich dazu eignet, die Kinder, die sich mit den Hel-
den Bilge Kaghan oder Alp Arslan identifizieren können, zum Träumen zu brin-
gen: Intelligente, mutige, große – und vor allem siegreiche – Männer. Als ehemali-
ger Lehrer weiß ich jedoch, dass die Auswirkungen eines Schulprogramms niemals 
endgültig oder gar vorhersehbar sind. Selbst wenn dies ein wenig provokativ er-
scheinen mag, würde ich sogar sagen, dass unser Unterrichtsstoff nicht von ent-
scheidender Bedeutung für die schulische Bildung der Jugend ist. Umgekehrt stellt 
man schon seit langem fest, dass das, was dem Schüler in Erinnerung geblieben ist, 
wenn er erwachsen ist, sehr häufig nicht vorhergesehen wird. Meiner Ansicht nach 
dürfen wir die Rolle der Schule bei der Zusammenstellung des geistigen Gepäcks 
des Einzelnen nicht überbewerten. Am wichtigsten ist meiner Meinung nach die 
Art des Unterrichts. Ich neige dazu, anzunehmen, dass in den häufigsten Fällen der 
Mensch stark genug ist, um seinen Weg zu finden, viel eigenständig zu lernen, so-
wohl während der Schulzeit als auch danach, sofern das Bildungssystem ihm nur 
die Fähigkeit zu lernen vermittelt hat. 

Umso schwieriger ist es, die Auswirkungen einer Vermittlung von Unterrichtsin-
halten auf eine Gesellschaft zu messen. Sicherlich ist die Bildung sehr wahrschein-
lich einer der Faktoren, die die Macht des Nationalismus in der Türkei ausmachen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 114 

Emre Kongar sieht darin sogar eine Ursache der politischen Gewalt in den 1970er 
Jahren: Die schulische Bildung habe in der Türkei „dumme, instabile, dogmatische 
Jugendliche“ hervorgebracht, „die bereit sind, für das Vaterland zu töten und töten 
zu lassen“ (Kongar 1995: 197–201). Aber auch in Frankreich haben wir faschisti-
sche Bewegungen und Zeiten politischer Gewalt kennengelernt; unsere Republik 
hat in den Kolonien sinnlose Gewalt angewandt, während ihr Unterrichtswesen 
auf den „humanistischen Werten“ der griechisch-lateinischen Kultur beruhte und 
die vorherrschende Religion, der Katholizismus, die Nächstenliebe pries. 

Ganz in der Nähe der Türkei haben wir ein äußerst frappierendes Beispiel für 
die begrenzte Wirksamkeit des Bildungswesens. In den türkisch-zypriotischen 
Schulen kommen die Schulbücher, die Lehrer und die Lehrpläne seit den 1930er 
Jahren aus der Türkei. Drei Generationen türkischer Zyprioten haben die Ge-
schichte genauso gelernt wie die Türken auf dem Festland. Darüber hinaus wurde 
das Gedankengut der taksim1 und das türkische nationalistische Dogma (Türkçü-
lük) unmittelbar über die Schule vermittelt. Wie Kutlu Adalı 1960 schrieb: „Wer 
Lehrer sagt, sagt Nationalist“ (Adalı 1997–2000 [1963]: 12).  

Doch in dem Zeitraum der Erhebungen, die wir unter der türkisch-
zypriotischen Bevölkerung durchgeführt haben (1995–2004), haben wir eine ein-
deutige Ablehnung gegenüber den Anatoliern, die in Zypern angesiedelt waren, 
eine Abneigung gegen die türkische Armee, die Politik Ankaras und im Gegenteil 
einen Hang zum Bikulturalismus beobachtet (Copeaux/Mauss-Copeaux 2005). 
Der türkische Nationalismus und die nationalistischen Organisationen, die zwar 
durch die Staatsmacht geschützt sind, konnten gewaltige Demonstrationen für 
die Einheit der Insel im Jahr 2000 nicht verhindern. 2004 konnten sie die türki-
schen Zyprioten nicht davor abschrecken, dem Vereinigungsplan zuzustimmen.  

Damit ein Diskurs wirkungsvoll ist, muss er über mehrere konvergierende 
Medien verbreitet werden; die Wiederholung von Teilen eines Diskurses in Form 
eines Echos in mehreren Medien verleiht ihm einen Effekt der Wahrhaftigkeit. 
Es ist durchaus das, was im griechischen Teil der Insel vorherrschte, in dem die 
Schule (die sehr stark vom Nationalismus geprägt ist), die ausgesprochen starke 
orthodoxe Kirche (ebenfalls nationalistisch) und die Erinnerungen der Familien 
(die sich alle gegen die türkische Armee richteten, die 1974 200 000 Menschen 
vertrieb) für einen beständig konvergenten und zusammenhängenden Diskurs 
sorgten; dementsprechend lehnten die orthodoxen Zyprioten mit ihrer überwäl-
tigenden Mehrheit den Vereinigungsplan ab. Im Norden der Insel dagegen ist der 
Islam keine politische Kraft; die Bevölkerung ist noch sehr viel laizistischer ein-
gestellt als in der Türkei, und die Freitagspredigten haben einen sehr geringen 
Einfluss; die familiären Erinnerungen sind noch von den Erinnerungen an das 
Leben in der geteilten Gemeinschaft geprägt; und schließlich herrscht in dieser 

1 Taksim, das heißt Teilung, ist die Parole des türkischen Nationalismus auf der Insel Zy-
pern.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 115 

Bevölkerungsgruppe ein stärkeres Gefühl der Zugehörigkeit zur Insel als zum 
Türkentum. Außerdem haben die türkischen Zyprioten den nationalistischen 
Anweisungen nicht Folge geleistet. 

Die Schule, die Türkei, Europa 

Um auf die Türkei zurückzukommen: Auch wenn es stimmen mag, dass die in den 
1930er Jahren etablierte Darstellung der Geschichte durch die Kraft ihrer mythi-
schen Dimension als moralische Stütze für die Bevölkerung gedient hat, ist sie, 
meiner Meinung nach, heute nicht mehr aktuell; sie erfüllt nicht mehr die von ihr 
erwartete Funktion; sie nährt weiterhin die Vorstellungswelt der äußersten Rechten, 
aber sie entspricht nicht mehr den Wünschen der türkischen Gesellschaft zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts. Darüber hinaus könnte sie ein gewisses Unbehagen her-
vorrufen – in geringem Maße wegen ihrer mythischen Dimension, aber vor allem 
aufgrund der Tatsache, dass sie nur eine Ethnie und eine Religion zulässt. 

Zumindest seit 1982 ist dieses letztere Merkmal sehr ausgeprägt; die Ge-
schichtsbücher sind voller religiöser Bezüge, durch die sich der Leser mit dem Is-
lam identifizieren soll. Angesichts der Tatsache, dass man sich von offizieller Sei-
te gegenseitig darin übertrifft, zu wiederholen, dass die Bevölkerung zu 99% 
muslimisch ist, erscheint es logisch, an eine Gesellschaft, in der es nur eine Reli-
gion gibt, auch einen entsprechenden Diskurs zu richten, der nur eine Religion 
zulässt. Dieser berücksichtigt jedoch die Ungläubigen, die Nicht-Muslime und 
insbesondere die Alewiten nicht. Und obwohl der Staat die eigene religiöse Neu-
tralität mit Nachdruck proklamiert, ist der Schulunterricht – sogar an den staatli-
chen Schulen – nicht neutral, was äußerst paradox ist.  

Die Beschränkung der Geschichtsauffassung auf nur einen Volksstamm basiert 
auf der Fiktion einer ethnisch homogenen Bevölkerung in der Türkei. Die Verfas-
ser der „Geschichtsthesen“ hatten beschlossen, die Geschichte eines hypotheti-
schen Volksstammes zu erzählen und nicht die eines geographischen Gebietes – 
Anatoliens. Zudem erstreckt sich der geographische Rahmen der Geschichte von 
der Mongolei bis zum Balkan und lässt umgekehrt die nicht-türkische und nicht-
muslimische Vergangenheit Anatoliens fast völlig außer Acht: Weder die wahren 
Identitäten der Bevölkerung, noch gegenseitige kulturelle Einflüsse werden be-
rücksichtigt. Es wird vermutet, dass fast alles einen zentralasiatischen Ursprung 
hat; das monumentale anatolische Erbe geht daraus nicht hervor.2 Diese Ge-
schichtsschreibung ignoriert auch das reelle kollektive Gedächtnis – insbesondere 
jenes der großen Bevölkerungsteile, die 1923 vom Balkan zugewandert sind – 
                                                                                          
2 Die türkischen Geschichtsbücher erwähnen weder das römische noch das byzantinische 

Reich, noch die Königreiche der Armenier und Franken. Die alte griechische Kultur wird 
nur kurz behandelt. So kann ein/e türkische/r StaatsbürgerIn, der/die nur die Primarschule 
abschließt, das architektonische Erbe der Türkei aus dem Mittelalter und davor nicht ver-
stehen und sich damit nicht identifizieren. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 116 

sowie die Erinnerungen an ein Zusammenleben von Muslimen und Christen 
und die Existenz eines gemeinsamen Erbes. Dieses Gedächtnis kehrt heute im-
mer stärker in das Bewusstsein der Menschen zurück. 

Noch deutlicher ist der Widerspruch zwischen dieser Darstellung der Geschichte 
und dem europäischen Traum des Landes. In einer wenig bekannten Schrift, Be-
trachtungen über die Regierung Polens und über deren vorgeschlagene Reform (Considérations 
sur le gouvernement de la Pologne et sur sa réformation projetée, 1771), hatte Jean-Jacques 
Rousseau die Bedeutung der Geschichte und der Geographie für die Bildung des 
BürgerInnenbewusstseins hervorgehoben. Er drückte es so aus:  

„Mit zwanzig Jahren soll ein Pole nicht ein anderer Mensch sein; er soll ein Pole sein. 
Ich will, dass er, wenn er lesen lernt, von den Dingen in seinem Vaterland lese; dass er 
mit zehn Jahren alle Erzeugnisse desselben kenne, mit zwölf Jahren alle Provinzen, alle 
Wege, alle Städte; dass er mit fünfzehn Jahren dessen ganze Geschichte, mit sechzehn al-
le Gesetze auswendig wisse; dass es in ganz Polen keine Großtat, keinen erlauchten 
Mann gegeben hätte, der nicht sein Gedächtnis wie sein Herz erfüllte, und von dem er 
nicht auf der Stelle Bericht geben könnte“ (Rousseau 1971: 533). 

Möchte die Türkei wirklich europäisch werden – und diesen Wunsch hegt sie min-
destens seit 1964! – muss auch die Darstellung ihrer Geschichte diesen Bestrebun-
gen entsprechen und „europäischer“ sein. Die Intellektuellen in der Türkei haben 
das europäische Erbe und damit auch die Vergangenheit des alten Griechenlands 
immer akzeptiert. Die griechische Kultur war über die arabische Wissenschaft und 
Philosophie an die Osmanen weitergegeben worden. Die Rum-Intellektuellen3 des 
Osmanischen Reiches hatten ebenfalls zu ihrer Verbreitung beigetragen. Und war-
um sollten sich die Türken, Erben eines europäischen Staates (das Osmanische 
Reich), der sich selbst als Erbe des Römischen Reiches bezeichnete, nicht – wie die 
anderen Europäer – als Erben der griechisch-römischen Kultur fühlen? Warum 
sollte die Zugehörigkeit zur muslimischen Kultur dem im Weg stehen, wenn der Is-
lam doch auch zu den anderen westlichen Religionen gehört? 

Es wäre also Zeit für eine andere Darstellung der Geschichte, in der sich alle 
BürgerInnen der Republik Türkei, unabhängig davon, ob sie Türkisch, Kurdisch, 
Arabisch, Lasisch, Griechisch oder Armenisch sprechen, ob sie praktizierende Sun-
niten, Alewiten, Nicht-Muslime oder Atheisten sind, wiederfinden und ihre Wur-
zeln erkennen können. Die Geschichtsbücher sollten dementsprechend eine Ant-
wort auf die Frage geben: „Was ist in unserem Land (Anatolien) vor 1 000 oder 2 
000 Jahren passiert?“, während die heute existierende Version die Frage zu beant-
worten versucht: „Was ist uns vor 1 000 oder 2 000 Jahren (in Asien) wiederfah-
ren?“, wobei sich das „uns“ auf eine ausschließlich türkisch-muslimische Gemein-
schaft bezieht.  

3 Mit Rum werden diejenigen StaatsbürgerInnen der Türkei und Zyperns bezeichnet, die 
dem christlich-orthodoxen Glauben anhängen und zumeist Griechisch sprechen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 117 

Die Schule im Raum der Gewissheiten 

Mich auf Fichte beziehend, hatte ich betont, dass zwischen einem Kind und be-
stimmten HeldInnen der Vergangenheit eine emotionale Bindung existiert. Diese 
Bindung erweist sich sogar in der politischen Praxis als wesentlich, da sie auf den 
politischen Diskurs übertragen wird, sobald sich dieser auf die Vergangenheit be-
zieht – denn Emotionen sind von grundlegender Bedeutung, wenn es um die 
Kunst des Überzeugens geht. Ideologien sind stärker, wenn sie an die Gefühle 
der Menschen appellieren, nicht an ihren Intellekt. 

Hier schließt sich der Kreis, ein Diskursraum, den man im Falle der Türkei 
folgendermaßen beschreiben kann: Die Struktur der Geschichtsdarstellung ba-
siert auf Gründungsereignissen (die Kultur des Orchon-Gebiets, der Übertritt 
zum Islam, die Schlacht von Manzikert, die Eroberung Konstantinopels, der Be-
freiungskrieg) und Helden (Attila, Bilge Kaghan, Alp Arslan, Mehmet Fatih, Ata-
türk). In ihrer Gesamtheit wird diese Struktur selbst zu einer gesellschaftlichen 
Darstellung, die ich als „Diskursereignis“ bezeichnen würde, welches emotional 
wahrgenommen wird, sich verselbständigen und zur Bildung von Stereotypen 
führen kann (Guilhaumou 2006). Diese Stereotypen werden wiederum im politi-
schen Diskurs verwendet, dessen Schlagkraft sie durch ihre eigene Wirksamkeit 
erhöhen, da sie allgemein bekannt und mit Emotionen belegt sind, die an die ei-
gene Kindheit erinnern. Und es kommt – wie in den meisten Gesellschaften – 
sehr selten vor, dass all dies frei von religiösen Bezügen ist. 

Denn heute existiert in der Türkei ein lange gereiftes Gleichgewicht, ein Zu-
stand, in dem sich Schule, Staat und zum Teil auch Religion gegenseitig durchdrin-
gen; ich bezeichne es als „Phase“, einen Zustand fließender Kommunikation, in 
dem der Staat die Bevölkerung durch die Schaffung eines Konsens, der implizit für 
alle verbindlich ist – oder, um genau zu sein, der Illusion eines verbindlichen Kon-
sens (Copeaux 2000b), kontrolliert. Das Gesamtgebilde aus staatlichem Diskurs, 
Schule und historischen sowie kulturellen Bezügen bildet einen Raum der Gewiss-
heiten, der letztendlich unabhängig ist von Zeiterscheinungen, kulturellen Trends 
oder gesellschaftlichen Strömungen. Innerhalb dieses Raumes steht somit alles in 
perfektem Einklang. Dieser entspricht jedoch nicht dem reellen kollektiven Ge-
dächtnis, was sowohl in der Vergangenheit (wie die sogenannte „humanistische“ 
Bewegung und die „anatolische“ Strömung4) als auch in der heutigen Zeit (mit der  
 
                                                                                          
4 Als humanistisch wird eine intellektuelle Bewegung bezeichnet, die zwischen 1945 und 

1970 als Reaktion auf die „türkische Geschichtsthese“ der alten griechischen Kultur und 
den „klassischen“ Werken des Westens einen höheren Wert einräumte. Die „anatolische 
Strömung“ indes ist eine Richtung in der Literatur, die alle anatolischen Kulturen und Zi-
vilisationen (auch die altgriechische) wertschätzt. Zwei berühmte Werke dieser Literatur-
strömung sind: „Anadolu’nun Sesi“ („Die Stimme Anatoliens“, 1971) von Halikarnas Ba-
likçisi und Sabahattin Eyuboglus „Bizim Anadolu“ („Unser Anatolien“, 1967). Siehe hierzu 
auch Copeaux (1997: 75–77 und 293–305). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 118 

Rückkehr bestimmter verdrängter Objekte) gewisse Reaktionen hervorgerufen hat. 
Heute kann man vielfach ein „Wiedererwachen des Gedächtnisses“ – muslimisch, 
osmanisch, kurdisch, alewitisch – beobachten, welches der Staat mehr oder weniger 
erfolgreich zu kontrollieren oder zurückzugewinnen versucht.5 Sogar die Massen-
vertreibungen in den Jahren 1923 und 1955 sowie 1974 in Zypern werden kritisiert; 
ein Teil der Zivilgesellschaft sucht die Versöhnung mit Griechenland und wünscht 
sich sogar das Zusammenleben beider Kulturen zurück. 

Ein derartiger Widerspruch kann Unzufriedenheit hervorrufen, und zwar in 
dem Maße, dass dem staatlichen Diskurs eines Tages kein Glauben mehr ge-
schenkt werden könnte. Daher denke ich, dass eine neu ausgerichtete Darstellung 
der Geschichte, die sich geographisch nicht auf Zentralasien, sondern auf Anato-
lien und den Ägäischen Raum konzentriert und alle anatolischen Kulturen mit 
einbezieht, es einerseits ermöglichen würde, ein harmonisches Zusammenleben 
der BürgerInnen der Republik Türkei untereinander und auch den Einklang mit 
ihrer geographischen Heimat und deren Vergangenheit zu fördern, und diese 
BürgerInnen andererseits darauf vorzubereiten, einer größeren Gemeinschaft 
beizutreten – nicht der Gemeinschaft der „turksprachigen“ Völker Asiens, zu de-
nen in der Realität nur wenige Verbindungen bestehen, sondern der Europas. Ei-
ne so große Veränderung, wie die des Beitrittes eines Landes zur Europäischen 
Gemeinschaft, muss im Rahmen der Bildung vorbereitet werden. Eine „anatoli-
sche“ Darstellung der Geschichte stände im Einklang mit dem europäischen 
Traum der nach 1964 geborenen Generationen von Türken. 

Für eine anatolische und europäische Darstellung der Geschichte  

So gesehen müsste die Geschichte Anatoliens den Rahmen der Geschichtsdarstel-
lung bilden, und zwar so, dass das kulturelle Erbe des Landes und die Vergangen-
heit aller Volksstämme, die dort leben, verständlich werden. Die antiken anatoli-
schen Zivilisationen (Hethiter, Urartäer, Phryger und so weiter) müssten darin er-
wähnt werden, aber vor allem auch der prägende Einfluss der hellenischen und 
hellenistischen Kultur auf Anatolien, der Einfluss der Römer und die Anfänge des 
Christentums und der byzantinische Einfluss auf Kleinasien und Konstantinopel. 
Im Zusammenhang mit den Völkerwanderungen könnten einige (tatsächliche oder 
vermutete) Vorfahren der Türken angeführt werden. Ziel dieser ersten Zusammen-
stellung wäre die Beantwortung der Frage: „Was ist in unserem Land passiert, bevor 
es türkisch wurde?“ 

5 Beispielsweise durch den Versuch in den Jahren 1996 bis 1997, das kurdische Neujahrsfest 
(newroz) zu einem offiziellen Fest zentral-asiatischen Ursprungs zu machen, oder durch die 
Vereinnahmung des jährlichen Hacıbektaşı-Veli-Festes ab 1989. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 119 

Was die „türkische Geschichte“ angeht, so könnte man den asiatischen Teil6 
auf ein Minimum reduzieren, um vor allem den antiken kulturellen Hintergrund 
der türkischen Steppenvölker zu beleuchten, ehe auf den Übertritt zum Islam 
eingegangen wird. Ein Kapitel, das sich mit den Arabern und dem Islam beschäf-
tigt, ist natürlich unabdingbar, sollte aber im Unterricht unter Einhaltung des 
Prinzips der Laizität vermittelt werden, wie es auch in den Lehrbüchern von 
1931 der Fall war. Darüber hinaus müsste ein Hauptaugenmerk auf die mittelal-
terliche Geschichte Anatoliens gelegt werden, wobei vor allem deren Pluralität 
betont werden sollte: Historisch (Byzanz, die romanischen und armenischen 
Königreiche) und kulturell (Kurden, Alewiten, orthodoxe Griechen, Juden, Ar-
menier, Georgier). Hier ginge es darum, ein „Wir-Gefühl“ (ein kollektives Be-
wusstsein) zu schaffen, das anatolisch ist und nicht türkisch-muslimisch.  

Im Zusammenhang mit der Geschichte des Osmanischen Reiches könnten, un-
ter Hervorhebung der europäischen Regionen des Reiches, die gegenseitigen Ein-
flüsse Europas und der türkischen Zivilisation sowie die jahrhundertelange türki-
sche Präsenz in Europa betont werden. Die geschichtliche Erzählung der tiefgrei-
fenden Veränderungen im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts könnte – ohne 
Rücksichtnahme auf jegliche Tabus – so modifiziert werden, wie ich es bereits wei-
ter oben vorgeschlagen habe.  

Schließlich sollte ein Unterrichtsabschnitt über die Geschichte des 20. Jahrhun-
derts die Türken durch die Behandlung der Ereignisse nach 1938 mit ihrer jünge-
ren Vergangenheit versöhnen: Das Mehrparteiensystem, die Zeit der Demokrati-
schen Partei, der Koreakrieg, die Staatsstreiche, und so weiter. Dieser Teil der Ge-
schichte der Republik müsste in den Kontext der europäischen Geschichte ab den 
1930er Jahren eingefügt werden. Schließlich sollte die europäische Geschichte, so 
wie es vor 1970 der Fall war, intensiv behandelt werden; jedoch müsste dies – in 
einem anderen Geiste als damals – so erfolgen, dass sie von den türkischen Kin-
dern auch als „unsere Geschichte“ wahrgenommen wird. Es wird die Aufgabe des 
Lehrpersonals sein, sie zu lehren, auch diese Geschichte zu lieben. 

Eine solche Geschichtsschreibung müsste frei sein von jeglichen Werturteilen 
über die verschiedenen Gruppen der heutigen türkischen Gesellschaft, da sie 
letztendlich ein kollektives Gedächtnis schaffen soll, in dem sich jeder in der Tür-
kei, unabhängig von seiner Sprache, Kultur oder Religion, wiederfinden kann. 

Auf diese Weise würde die Schule den Raum der Gewissheiten verlassen; sie 
würde auch nicht der Schaffung einer starren und über eine bestimmte Volks-
gruppe definierten Vorstellung der Nation dienen, sondern die Vielfalt, Pluralität 
und die wechselseitigen Einflüsse in Anatolien verständlich machen. Sie würde 
die BürgerInnen dazu bringen, die „Minderheiten“ – genauso wie die Türken – 
als Erben der anatolischen Kultur wahrzunehmen, und nicht mehr als Fremde 

                                                                                          
6 Beispielsweise würden die schönen Schriften aus der Zeit der Orchon-Kultur nicht mehr 

nationalistisch interpretiert werden, so wie es heute der Fall ist. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 120 

oder Feinde. Ein vielfältiges Bild der Nation und der nationalen Gemeinschaft 
würde die zukünftige Akzeptanz der Pluralität einer europäischen Gemeinschaft 
fördern, die selbst noch geschaffen werden muss. 

(Aus dem Französischen von Linus Seyfried und dem Bundessprachenamt) 

Bibliographie 

Adalı, K. 1997/2000 [1963]. Dağarcık. Nikosia: Işık Kitabevi Yayınları. 
Copeaux, E./Mauss-Copeaux, C. 2005. Taksim! Chypre divisée. Lyon: Aedelsa. 
Copeaux, E. 1997. Espaces et temps de la nation turque. Analyse d’une historiographie 

nationaliste 1931–1993. Paris: CNRS Éditions.  
Copeaux, E. 2000a. Les prédécesseurs médiévaux d’Atatürk. Bilge kaghan et le 

sultan Alp Arslan. Revue d’Etude de la Méditerranée et du Monde Musulman 
(89/90): 217–243.  

Copeaux, E. 2000b. Le consensus obligatoire. In I. Rigoni (Hrsg.). Turquie: Les 
mille visages. Politique, religion, femmes, immigration. Paris: Syllepse, 89–104. 

Fichte, J. G. 1958. Reden an die deutsche Nation. Köln: Atlas-Verlag. 
Fichte, J. G. 1981. Discours à la Nation allemande. Paris: Aubier. 
Guilhaumou, J. 2006. Discours et événement. L’histoire langagière des concepts. Besan-

çon: Presses Universitaires de Franche-comté. 
Kongar, E. 1995. 12 Eylül Kültürü. Istanbul: Remzi. 
Rousseau, J. J. 1971 [1771]. Considérations sur le gouvernement de Pologne et sa réfor-

mation projetée. In Œuvres complètes. Paris: Le Seuil. 
Sperber, D./Wilson, D. 1989. La Pertinence. Communication et cognition. Paris: Mi-

nuit. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiwilliges Engagement in der  
außerschulischen Jugendarbeit:  
Zur Entstehung eines neuen  
Sozialisationskontextes in der Türkei 

Annegret Warth 

Freiwilliges Engagement von Jugendlichen und jungen Erwachsenen hat in der 
Türkei durch die Annäherung an die Europäische Union und internationalen 
Impulsen nach 1999 einen deutlichen Aufschwung erlebt. Durch den Militär-
putsch und die darauf folgende Endpolitisierung in den 1980er Jahren wurden 
vorhandene Jugend- und Studentenorganisationen sowie außerschulische Aktivi-
täten verboten. Inzwischen entwickelt sich wieder ein zivilgesellschaftlicher au-
ßerschulischer Jugendarbeitsbereich. Neben staatlicher Jugendarbeit sind neue 
Arten von Jugendarbeitsorganisationen entstanden, in denen sich Jugendliche 
und junge Erwachsene als gönüllü, d.h. als Freiwillige, engagieren. Durch die Zu-
nahme dieser vor allem zivilgesellschaftlichen außerschulischen Jugendarbeit 
(gençlik çalışması) entsteht derzeit ein neuer Sozialisationskontext für junge Men-
schen in der Türkei.  

Jugendliche, die sich in Institutionen außerhalb des Bildungssystems in der 
Türkei organisieren, sind jedoch kein neues Phänomen. Lüküslü zufolge wurde 
mit der Entstehung der Republik ein bis heute gültiger Jugendmythos begründet, 
der der jungen Generation eine bedeutende Rolle für die Entwicklung und die 
Erhaltung der Republik zuschreibt (Lüküslü 2009). In diesem Rahmen entstan-
den im Verlauf der Jahrzehnte unterschiedliche Jugendbewegungen (Kabacalı 
2007). In den politisierten 1960er und 1970er Jahren nahmen Jugendbewegun-
gen, sowie politische und zivile Jugendorganisationen in der Türkei eine wichtige 
Rolle ein, bis mit dem Militärputsch im Jahre 1980 eine Zäsur eintrat. 

Fokus dieses Artikels sind jene Organisationen, die im Rahmen der Aufnahme 
der Türkei in das Europäische Programm „Jugend in Aktion“ im Jahre 1999 ent-
standen sind. Beeinflusst durch europäische und internationale Diskurse zeichnet 
diese Organisationen aus, dass sie „jugendzentriert“ sind, d.h. sich explizit an Ju-
gendliche und junge Erwachsene richten, um ihnen Sozialisationsräume zu 
schaffen und sie in ihren Lebenslagen zu unterstützen.  

Dieser Aufsatz thematisiert die Wirkung der neu entstandenen Formen außer-
schulischer Jugendarbeit für die daran teilnehmenden Jugendlichen sowie die 
Implikationen eines sich entwickelnden Sozialisationskontextes für die Jugend-
phase an sich. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 122 

In einem ersten Schritt werden die Entstehung der außerschulischen Jugendar-
beit in der Türkei anhand der wichtigsten Impulse nachgezeichnet, sowie Organi-
sationen der Jugendarbeit anhand von drei Beispielen exemplarisch vorgestellt.  

In einem zweiten Schritt wird die Bedeutung von Jugendarbeit und freiwilligem 
Engagement für die teilnehmenden Jugendlichen und jungen Erwachsenen aus ih-
rer Sicht beschrieben. Anhand einer theoretischen Reflexion wird die Auswirkung 
von Jugendarbeit auf die Gestalt der Jugendphase in der Türkei thematisiert. 

Der Ausblick resümiert die Relevanz außerschulischer Jugendarbeit einerseits 
für die Teilnehmenden andererseits für die Jugendphase an sich und unterstreicht 
die Wichtigkeit weiterer Jugendarbeitsforschung in der Türkei. 

Die Entstehung eines neuen Sozialisationskontextes –  
eine Skizze der Entwicklung der Jugendarbeit in der Türkei 

Freiwilliges Engagement und Jugendarbeit sind relativ neue Phänomene in der 
Türkei. Dass das Thema inzwischen jedoch eine gewisse gesellschaftliche Auf-
merksamkeit gefunden hat, bezeugt ein im Jahr 2008 veröffentlichter Artikel der 
Hürriyet, einer der meist gelesenen Zeitungen der Türkei: „Vor zehn Jahren hätte 
man niemals Jugendliche getroffen, die von sich sagen, dass sie in einer zivilge-
sellschaftlichen Organisation arbeiten wollen. Inzwischen ist das für Jugendliche 
eine Option geworden“ (Özçelik 2008: 1). Das Fehlen von freiwilligem Engage-
ment und Jugendarbeit in der Türkei ist nur vor dem Hintergrund des Militär-
putsches von 1980 und der darauf folgenden Entpolitisierung verständlich, in de-
rem Zuge Vereine aus dem öffentlichen Leben verbannt wurden und der Staat 
die einzige Organisation sein sollte, die Jugendarbeit ausführt (IJAB 2006: 34). 
Inzwischen wurden wieder eine Reihe von Jugendarbeitsorganisationen gegrün-
det und immer mehr Jugendliche engagieren sich in den verschiedensten Projek-
ten. Das ist jedoch noch kein Phänomen, dem in öffentlichen Diskursen eine ge-
sellschaftliche Bedeutung zugeschrieben wird. Untersuchungen über Organisa-
tionen, Inhalte und Methoden sowie TeilnehmerInnen der Jugendarbeit existie-
ren kaum. Erst eine Handvoll ForscherInnen und PraktikerInnen beginnen sich 
mit diesem Bereich wissenschaftlich auseinanderzusetzen. Auch steht der Ju-
gendbereich erst am Anfang seiner Entwicklung, sodass sich die bisher entstan-
denen Strukturen noch sehr in Entwicklung befinden. Nemutlu (2008) hat eine 
dreiphasige Darstellung der Geschichte der Jugendarbeit nach dem Militärputsch 
von 1980 entwickelt, auf die ich mich im folgenden beziehe (Warth 2010).  

Der „Neuanfang“ der Jugendarbeit nach dem Militärputsch stellt die erste Phase 
der Entwicklung der Jugendarbeit dar: Anfang der 1980er Jahre existierten im Zuge 
des Militärputsches und aufgrund des verfassungsrechtlichen Vereinsverbots au-
ßerhalb der staatlichen Jugendarbeit keinerlei zivilgesellschaftliche (Jugend)organi- 
sationen. Die zwei Vorläufer derzeitiger Jugendarbeit wurden als kommerzielle Ju-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 123 

gendkulturtourismusagenturen gegründet: Dies waren im Jahre 1979 Jugendtour 
(Gençtur) und im Jahre 1985 das Zentrum für Jugendservice (Gençlik Servisleri Mer-
kezi, GSM). Die Gründer dieser Agenturen waren vor dem Militärputsch am 12. 
September 1980 in dem schon im Jahre 1952 gegründeten Türkischen Nationalen 
Jugendrat (Türkiye Milli Gençlik Teşkilatı, TMGT) engagiert, der in den 1960er und 
1970er Jahren auf nationaler und vor allem auf europäischer Ebene sehr aktiv war 
(Certel 2010: 49ff.). Insofern ist davon auszugehen, dass trotz der Unterbrechung 
durch den Militärputsch und der veränderten gesellschaftlichen Bedingungen eine 
gewisse Kontinuität von nationaler und internationaler Jugendarbeit vorhanden ist 
(Certel 2010: 52). Die zwei Agenturen sind bis heute Mitglied in diversen europäi-
schen Netzwerken zur Förderung europäischer Mobilität von Jugendlichen sowie 
in Netzwerken des internationalen Austausches und Jugendbegegnungen. Sie ha-
ben jedoch durch die Entstehungsbedingungen immer noch kommerziellen Cha-
rakter. In den 1980er und 1990er Jahren konnten durch die genannten und weitere 
Organisationen türkische Jugendliche an Bildungsangeboten und Reiseprogram-
men im Ausland teilnehmen und in zunehmendem Maß in der Türkei internatio-
nale Begegnungen durchgeführt werden. Entlang der Organisation und Durchfüh-
rung von internationalen Jugendcamps entwickelten sich erste Freiwilligentätigkei-
ten im Jugendbereich. 

Der Beginn der zweiten Phase wird auf die zweite Hälfte der 1990er Jahre datiert, 
da in dieser Zeit einige Ereignisse zu verzeichnen sind, die weitreichende Folgen für 
die Entwicklung des heutigen Jugendarbeitsfeldes hatten. Diese sind zu großen Tei-
len auf internationale Einflüsse zurück zu führen. Im Anschluss an den zweiten 
Gipfel des entwicklungs- und umweltpolitischen Aktionsprogramms der Vereinten 
Nationen für menschliche Siedlungen (HABITAT) in Istanbul wurde dort 1996 das 
internationale Netzwerk „Youth for Habitat“ (Habitat için Gençlik) gegründet. Es er-
öffnete türkeiweit lokale Jugendhäuser, um bereits vorhandene informelle Jugend-
treffpunkte auszubauen. Gleichzeitig war „Youth for Habitat“ maßgeblich an der 
Gründung von lokalen Jugendparlamenten beteiligt. Den Grundstein für eine wei-
tere Verbreitung von Jugendarbeit in der Türkei legte die Aufnahme der Türkei in 
das jugendpolitische Aktionsprogramm „Jugend“ der Europäischen Union im Jahre 
1999, in dessen Rahmen internationale Jugendbegegnungen organisiert werden. Da 
das Programm zu großen Teilen auf der Kooperation multinationaler lokaler zivil-
gesellschaftlicher Träger basiert, wurde in der Türkei von diesem Zeitpunkt an von 
staatlicher Seite die Gründung von Vereinen und Stiftungen im Jugendbereich ver-
einfacht. Durch die im Rahmen des Programms stattfindenden Trainings- und In-
formationsveranstaltungen wurde das Programm in der Türkei verbreitet und insbe-
sondere auch lokale Jugendarbeitsträger und -gruppen unterstützt. Die Zahl der Or-
ganisationen der Jugendarbeit, die an europäischen Jugendbegegnungen teilneh-
men, hat sich seitdem stetig erhöht. Auch hat die europäische Jugendarbeit wichtige 
Impulse für die Jugendarbeit vor Ort gegeben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 124 

Die dritte Phase wird seit ungefähr dem Jahr 2002 von Konsolidierungsaktivi-
täten geprägt. Es gibt Bemühungen von Organisationen, als ein eigenständiges 
Jugendarbeitsfeld zusammenzuwachsen und dafür Strukturen herauszubilden. 
Von 2002 bis 2004 versuchten zwei unabhängig voneinander agierende Initiati-
ven erstmals nach dem Militärputsch von 1980 einen nationalen Jugendrat zu 
gründen, um lokale, regionale und nationale Jugendorganisationen zu vereinen 
und mehr gesellschaftliche und politische Teilhabemöglichkeiten zu schaffen1. 
Dies gelang bisher jedoch keiner der beiden Initiativen. Im Jahr 2004 wurde von 
acht Jugendorganisationen die Türkische Jugendföderation (Türkiye Gençlik Federa-
syonu2) gegründet, der im Jahre 2007 schon 26 Gruppen angehörten. Seit 2005 
werden innerhalb zivilgesellschaftlicher Organisationen der Jugendarbeit ver-
mehrt jugendpolitische Aktivitäten sichtbar, die eine öffentliche Anerkennung 
jugendlicher Belange und der Jugendarbeit zum Ziel haben. 

In der Entwicklung der Jugendarbeit spielen internationale Organisationen 
und Kooperationen eine wichtige Rolle. Sie gewährleisten die Finanzierung von 
Jugendinitiativen und -projekten, Kampagnen, kurz- und längerfristigen Pro-
grammen auf staatlicher sowie zivilgesellschaftlicher Seite. Jugendarbeitsträger in 
der Türkei sind in verschiedene bilaterale und internationale Netzwerke einge-
bunden, um ihr Fortbestehen zu sichern und inhaltliche und methodische Im-
pulse zu erhalten. 

Der Europarat kooperiert seit 2002 mit türkischen zivilgesellschaftlichen Or-
ganisationen und dem Generaldirektorat für Jugend und Sport der Türkei (Genç-
lik ve Spor Genel Müdürlüğü, GSGM) als staatlichen Partner im Bereich Menschen-
rechtserziehung und Jugendpolitikentwicklung. Die Kooperation gibt Impulse 
für die Entwicklung von lokaler Jugendarbeit, denn es existieren in der Türkei 
bisher kein selbständiger fachlicher Diskurs und keine offizielle Ausbildung für 
Tätigkeiten in der Jugendarbeit. Methodenhandbücher3 der europäischen Ju-
gendarbeit sind inzwischen ins Türkische übersetzt worden und werden von vie-
len türkischen Jugendorganisationen benutzt. Eine Kooperation zwischen dem 
Europarat und der Europäischen Kommission4 bietet eine Ausbildung zu Teame-
rInnen der internationalen Jugendarbeit an, an der auch TeilnehmerInnen aus 
der Türkei teilnehmen. 

1 Einerseits die Initiative des Türkischen Jugendrates (Türkiye Gençlik Konseyi Girişimi, TÜ-
GEK) andererseits Organisationen, die sich auf Habitat und Agenda 21 berufen. 

2 http://turkiyegencfed.org.tr/index.php. 
3 Beispielsweise T-Kits, die den theoretischen Hintergrund und praktische methodische An-

leitungen für die internationale Jugendarbeit darlegen (http://www.jugendfuereuropa.de/ 
service/tkit/) oder das Handbuch für Menschenrechtserziehung Compass, (http://eycb. 
coe.int/compass/). 

4 The Council of Europe and the European Commission Partnership in the Field of Youth 
(http://youth- partnership.coe.int/youth-partnership/). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 125 

In der zivilgesellschaftlichen außerschulischen Jugendarbeit der Türkei sind ne-
ben der EU internationale Akteure wie die Weltbank, UNDP5, UNFPA6 und Coca-
Cola aktiv. Im Auftrag der UNDP wurde beispielsweise im Jahre 2008 eine türkei-
weite Jugendstudie durchgeführt, die als Human Development Report on Youth in 
Turkey (UNDP 2008) veröffentlicht wurde und in Politik und Gesellschaft zu eini-
ger Resonanz geführt hat (UNDP 2008a). Die UNDP und Coca-Cola haben einen 
Fond („Hayata artı“ Fonu7) gegründet, der lokale Jugendinitiativen finanziell unter-
stützt.  

Darüber hinaus gibt es weitere internationale staatliche Partner. So führt das 
türkische Generaldirektorat für Jugend und Sport im Rahmen des deutsch-türki- 
schen Protokolls zusammen mit der Fachstelle für Internationale Jugendarbeit der 
Bundesrepublik Deutschland (IJAB e.V.) seit 1994 regelmäßig Fachkräftekoopera-
tionen durch (Proost/Finke-Timpe 2004). Weitere Partner sind z.B. der Europarat. 
Auch mit Schweden hat sich jüngst im Zeitraum von 2008 bis 2010 eine bilaterale 
Zusammenarbeit zum Thema Jugendpolitik mit der schwedischen Nationalen Ju-
gendbehörde sowie der schwedischen Zentralbehörde für internationale Entwick-
lungszusammenarbeit (SIDA) ergeben.8 

Die Beispiele zeigen, dass sich Jugendarbeit insbesondere dank unterschiedlicher 
internationaler Impulse in der Türkei verbreitet und sich weiter entwickeln wird. In 
der Türkei selbst gibt es wenig Unterstützung für die Weiterentwicklung von Ju-
gendarbeit, wie zum Beispiel staatliche Stellen oder Stiftungen. Folge davon ist, 
dass das Vorhandensein und die Gestaltung von Jugendarbeit in der Türkei bisher 
stark vom Engagement internationaler Organisationen abhängig sind. Oftmals 
findet Jugendarbeit daher nur in Form von zeitlich befristeten Projekten statt. Für 
viele Organisationen ist so die Kontinuität und Nachhaltigkeit ihrer Arbeit nicht 
gewährleistet. 

Organisationen der Jugendarbeit in der Türkei 

In Bezug auf den quantitativen Umfang der Jugendarbeit in der Türkei existieren 
bisher noch keine Untersuchungen. 

Grundsätzlich sollte die Größe des Bereiches der Jugendarbeit nicht überschätzt 
werden. Momentan existieren in der Türkei insgesamt etwas weniger als 200 staatli-
che und zivilgesellschaftliche Jugendzentren9 und, nach Angaben des Vereinsmini- 
 
 
                                                                                          
5 Entwicklungsprogramm der Vereinten Nationen. 
6 Bevölkerungsfonds der Vereinten Nationen. 
7 „Hayata arti“ kann mit „mehr fürs Leben“ übersetzt werden (http://www.hayataarti.com). 
8 http://www.ungenc.net. 
9 Gespräch mit Yörük Kurtaran, Leiter der Youth Studies Unit der İstanbul Bilgi Üniversi- 

tesi, am 29.04.2010. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 126 

steriums der Türkei (Dernekler Daire Başkanlığı), 614 Vereine, die sich ausschließlich 
mit Jugendarbeit beschäftigen.10 Sie stellen 0,7% aller zivilgesellschaftlichen Orga-
nisationen in der Türkei dar (Kurtaran 2010: 6). Obwohl im letzten Jahrzehnt viele 
Organisationen entstanden sind, sind diese zudem in lokal meist sehr begrenztem 
Rahmen aktiv und die geographische Verteilung dieser Organisationen ist sehr un-
terschiedlich: Sie konzentrieren sich auf die städtischen Zentren wie Istanbul, An-
kara und Izmir, sowie weniger ausgeprägt in weiteren Städten Anatoliens wie Bursa 
oder Konya. In den ländlichen Gebieten der Peripherie sind es ungleich weniger 
Organisationen (Bikmen/Meydanoğlu 2006: 4911). 

Was die Jugendlichen betrifft, die mit diesen Angeboten erreicht werden, gibt 
es ebenfalls kaum verlässliche Zahlen. Dem Human Development Report zufol-
ge sind 4% aller jungen Menschen in der Türkei organisiert. Fast die Hälfte da-
von machen Studierende an Universitäten oder -absolventen aus (UNDP 2009: 
80). Nimmt man die große Anzahl der jungen Bevölkerung hinzu, wird die bis-
her geringe Reichweite von Jugendarbeit in der Türkei deutlich. Momentan 
macht die Altersgruppe der 15 bis 24-Jährigen knapp 12,5 Mio, d.h. 17% der tür-
kischen Bevölkerung aus.12 Auf einen Verein kommen 20.382 junge Menschen 
zwischen 14-25 Jahren (Kurtaran 2010: 6). Vor über einem Jahrzehnt stellten die 
Autoren einer repräsentativen Studie über Jugendliche in der Türkei fest, dass 
Familie, Herkunftsmilieu13, wie Nachbarschaften (mahalle) und religiöse Vereini-
gungen, sowie das formale Bildungssystem zu großen Teilen die grundlegenden 
Institutionen sind, die einen Beitrag zur Sozialisation junger Menschen in der 
Türkei leisten (KAS 1999: 44). Auch der Forschungsbericht für den Human De-
velopment Report der Stiftung des Lebens (Yaşama Dair Vakfı, YADA) bestätigt 
diese immer noch aktuelle Tatsache und betont zudem die hohe Bedeutung der 
Familie als Sozialisationsort für Jugendliche (YADA 2008: 8 und 60). 

Da zudem bisher keine empirischen Arbeiten existieren, die Organisationen 
der Jugendarbeit in der Türkei systematisieren, soll im Folgenden eine vorläufige 
dreifache Differenzierung von Organisationen der Jugendarbeit in der Türkei 
dargestellt werden. Neben staatlicher Jugendarbeit sowie großen nationalen zivil-
gesellschaftlichen Organisationen, die an verschiedenen Orten ihre Niederlas-

10 Nicht einbezogen sind Jugendbereiche von Vereinen mit unterschiedlichen Zielgruppen 
sowie Jugendinitiativen und weitere bisher nicht in die Statistik aufgenommene informelle 
Gruppierungen. 

11 Bikmen/Meydanoğlu beschreiben die Situation zivilgesellschaftlicher Organisationen im 
Allgemeinen. Ihre Situation trifft jedoch auch speziell auf Organisationen der Jugendarbeit 
zu. 

12 Einer Recherche von Kurtaran zufolge lebten den zugänglichen Daten des Statistikinstituts 
der Türkei (TUİK) zufolge im Jahre 2009 12.514.737 junge Menschen zwischen 15-24 Jah-
ren in der Türkei. 

13 Ein Beispiel für die Einbindung von Jugendlichen in ihre Herkunftsmilieus in der Türkei 
gibt eine rekonstruktive ethnologische Fallstudie einer Jugendgruppe zum Thema Arbeit 
und Lebenswelt von Nohl (2003). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 127 

sung haben, lassen sich auch kleine, lokale Träger unterscheiden. Auffällig ist da-
bei grundsätzlich die deutliche Trennung von staatlicher und zivilgesellschaftli-
cher Jugendarbeit.  

Jugendzentren: Staatliche Jugendarbeit 

Trotz der großen Zahl von Jugendlichen in der Türkei gibt es bisher noch kein 
spezielles Amt, das jugendpolitische Maßnahmen verwaltet. Die Zuständigkeiten 
für jugendliche Belange (wie Gesundheit, Arbeitsmarkt, etc.) verteilen sich auf ver-
schiedene Ministerien. IJAB zufolge wird „die Notwendigkeit einer fachlich ein-
heitlich organisierten Jugendarbeit durchaus auch zunehmend als politische Auf-
gabe gesehen, die derzeit jedoch auch noch grundlegende Fragen beantworten 
muss“ (IJAB 2003: 7). Neben 13 unterschiedlichen Ministerien, die für jugendpo-
litische Themen zuständig sind, ist das Gençlik ve Spor Genel Müdürlüğü (GSGH) 
die einzige staatliche Organisation, die Jugendarbeit durchführt. Für die staatliche 
Jugendarbeit ist ein eigener Staatsminister (devlet bakanı) zuständig (derzeit: Faruk 
Nafız Özak), dessen Aufgabe die Koordination von Aktivitäten ist, die der per-
sönlichen und sozialen Entwicklung der Jugend in der Türkei dienen.14 Haupt-
sächlich führt das GSGM Sportaktivitäten durch. Nur eine der 12 Abteilungen, 
die Abteilung Jugenddienste (Gençlik Hizmetleri Daire Baskanlığı, GHDB), ist für 
die Bereiche Freizeitaktivitäten und erzieherischer Kinder- und Jugendschutz zu-
ständig (IJAB 2003: 7). Die hohe Priorität des Sportes zeigt sich auch in der Vertei-
lung des Budgets des Generaldirektorats: Im Jahre 2008 hat die Abteilung Ju-
genddienste 2,2% des Gesamtbudgets des Generaldirektorats für Jugend und 
Sport erhalten (Kurtaran 2010: 15). Die Tätigkeitsbereiche der Abteilung Jugend-
dienste beinhalten den Betrieb von Jugendzentren und -einrichtungen, die Orga-
nisation von Jugendlagern, Feierlichkeiten und sozial-kulturellen Veranstaltungen, 
die Durchführung von Jugendforschung und Evaluation bis hin zur Jugendbera-
tung (IJAB 2006: 31). GHDB stellt weiterhin finanzielle Förderungen für zivilge-
sellschaftliche Jugendorganisationen zur Verfügung, die sich dafür als Jugendklub 
(gençlik kulübü) registrieren müssen. Freie Träger können staatliche Unterstützung 
erhalten, falls sie sich als Jugendclub (gençlik kulübü) registrieren lassen. 

Momentan sind jedoch grundlegende Veränderungen im Gange: Die Abtei-
lung Jugenddienste soll aus dem Generaldirektorat herausgenommen und in eine 
eigene Jugendagentur (Gençlik Ajansı) umgewandelt werden. Es wurde ein Geset-
zesentwurf15 entwickelt, der momentan mit verschiedenen, auch zivilgesellschaft-
lichen Akteuren diskutiert und ab Sommer 2010 den rechtlichen Anerkennungs-
prozess durchlaufen wird. Es wird erwartet, dass innerhalb der nächsten zwei Jah-
re eine neue staatliche Einrichtung entstehen wird, die sich mit mehr Gestal-

                                                                                          
14 http://www.basbakanlik.gov.tr/Forms/pCabinetJobs.aspx. 
15 Türkiye Gençlik Ajansının kuruluş ve görevleri hakkında kanun tasarısı. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 128 

tungsmöglichkeiten und Ausübungsgewalt als bisher für Jugendarbeit und Ju-
gendpolitik in der Türkei einsetzen wird. 

Jugendzentren sind die grundlegenden Einrichtungen staatlicher Jugendarbeit. 
Sie unterstehen den lokalen Jugend- und Sportbehörden der – den Ministerien 
nachgeordneten – Provinzverwaltungen. Momentan existieren 150 staatliche Ju-
gendzentren. Die Angebote der Jugendzentren bestehen meist aus kulturellen 
Kursen wie Volkstänzen, Zeichnen, Musik, Theater, Schach, Fotografie, Sport und 
Fremdsprachen. Darüber hinaus finden Aufführungen, Wettkämpfe, Kampagnen, 
Naturführungen und Ausstellungen, sowie nationale und internationale Jugend-
begegnungen statt (Acar/Değirmencioğlu 2007a: 7). Die Leiter der Jugendzentren 
haben meist keine pädagogische Ausbildung, da sie als Beamte eine Verwaltungs-
laufbahn absolviert haben. Die ehrenamtlichen Mitarbeiter haben jedoch in der 
Regel Erfahrung in der Jugendarbeit (Acar/Değirmencioğlu 2007: 38). 

Türkeiweit aktiv: Studentenclubs der Toplum Gönüllüleri Vakfı 

Die Stiftung der Ehrenamtlichen der Gesellschaft (Toplum Gönüllüleri Vakfi, 
TOG)16 ist ein türkeiweiter Träger von Studentenclubs an Universitäten. Sie wur-
de im Jahr 2002 gegründet und hat in den letzten Jahren eine sehr schnelle und 
dynamische Entwicklung vollzogen. Inzwischen gibt es TOG Studentenclubs an 
85 Universitäten und seit der Gründung haben sich insgesamt über 17.000 Stu-
dentInnen17 in den verschiedenen Aktivitäten engagiert. Somit ist TOG eine der 
größten zivilgesellschaftlichen Jugendorganisationen der Türkei. Das Ziel der 
Stiftung ist es, gesellschaftliche Solidarität und sozialen Wandel durch die Teil-
habe und Initiative von StudentInnen und Jugendlichen zu unterstützen. Ein be-
sonderes Merkmal der Stiftung ist der zweimal jährlich stattfindende Jugendrat 
(TOG Konseyi), auf dem neben Plenarsitzungen Workshops stattfinden und der 
Vorstand durch die Studierenden gewählt wird. 

Neben den universitären Studentenclubs existieren auch einige Jugendzentren 
unter der Trägerschaft von TOG, beispielsweise in Istanbul und Samsun. Durch 
Trainings, die von Studierenden anhand des Konzepts der peergroup education 
(akran eğitimi) selbst durchgeführt werden, sollen die TeilnehmerInnen für ver-
schiedenste gesellschaftliche Themen sensibilisiert (beispielsweise Gender, soziale 
Rechte, Anerkennung von Minderheiten, erneuerbare Energien) und auf eigene 
Projekte vorbereitet werden. Die StudentInnen werden ermutigt, selbstverant-
wortlich lokale Gemeinwesenprojekte durchzuführen.  

16 http://www.TOG.org.tr/communityvolunteers.pdf. 
17 Gezählt werden nur diejenigen, die an einer Grundausbildung teilgenommen haben und 

Mitglied sind. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 129 

Ein Beispiel lokaler Jugendarbeit: Der Verein Genç Gelişim 

Der Verein für Jugendentwicklung (Genç Gelişim Derneği18) mit Sitz in Ankara ist 
ausschließlich in der Jugendarbeit tätig. Ziel ist es, Jugendlichen Möglichkeiten 
zur Entwicklung ihrer Sozialkompetenzen bereitzustellen, interkulturelles Lernen 
zu unterstützen, sowie ihnen Wege zur gesellschaftlichen Partizipation zu zeigen. 
Der Verein wurde 2005 von JugendarbeiterInnen und TrainerInnen gegründet, 
die zuvor in anderen Einrichtungen der Jugendarbeit in der Türkei wie dem Genç- 
lik Servisleri Merkezi und internationalen Netzwerken (wie Youth Express Network19, 
Youth for Understanding20, etc.) tätig waren. Auf lokaler Ebene kooperiert der Ver-
ein mit Gymnasien, an denen er 5-monatige wöchentlich stattfindende Schüler-
clubs anbietet. Die Schülerclubs werden von den MitarbeiterInnen, sowie freiwil-
lig engagierten UniversitätsstudentInnen durchgeführt. Weiterhin ist er als Ent-
sendeorganisation des Europäischen Freiwilligendienstes21 tätig. Gleichzeitig ar-
beiten junge Freiwillige aus europäischen Ländern bei den Aktivitäten mit. Inso-
fern sind neben OberstufenschülerInnen auch freiwillige Studierende und euro-
päische Freiwillige Zielgruppe des Vereins. Die MitarbeiterInnen von Genç Gelişim 
sind nicht hauptamtlich angestellt, sondern engagieren sich ehrenamtlich. In die-
sem Fall arbeiten die Verantwortlichen als selbständige TrainerInnen auf europäi-
scher Ebene. Durch seine Mitgliedschaft in europäischen und internationalen 
Netzwerken wie Youth Express Network, dem Europarat und Youth for Understanding 
hat der Verein Zugang zu europäischen Diskursen in der Jugendarbeit und zu 
verschiedenen internationalen Fortbildungen. Die Projektgelder werden haupt-
sächlich aus internationalen Fonds akquiriert, da auf lokaler und nationaler Ebe-
ne außer der Unterstützung der gençlik kulübüler des GSGMs und etwa lokalen 
Sponsoren kaum Finanzierungsmöglichkeiten für Jugendarbeit in der Türkei exi-
stieren. 

Dieser Verein zeigt wesentliche Strukturmerkmale türkischer Einrichtungen der 
Jugendarbeit auf: Marginale nationale Finanzierungsmöglichkeiten, Wissens-
transfer und Finanzierung durch internationale Kontakte und Netzwerke, aus-
schließlich ehrenamtliche Arbeit, sowie die Zusammenarbeit mit freiwillig enga-
gierten Studierenden. Genç Gelişim hat jedoch im Vergleich zum derzeitigen sta-
tus quo der lokalen Jugendorganisationen in der Türkei eine vergleichsweise ho-
he Expertise (Erfahrung, Kontakte und Netzwerke, Handlungsspielraum). 

                                                                                          
18 http://www.gencgelisim.org.tr/. 
19 http://www.y-e-n.net/index.php/. 
20 http://www.yfu.org/. 
21 Der Europäische Freiwilligendienst ermöglicht jungen Menschen zwischen 18-30 aus eu- 

ropäischen Ländern sowie Partnerländern sich als Freiwillige für höchstens 12 Monate in  
einem sozialen Projekt zu engagieren (http://www.jugend-in-aktion.de/aktionsbereiche/ 
europaeischer-freiwilligendienst/). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 130 

Die beiden letzteren vorgestellten Beispiele verkörpern zivilgesellschaftliche Ju-
gendarbeitsorganisationen, die im letzten Jahrzehnt durch dem Einfluss interna-
tionaler Kooperationen bzw. von EU-Programmen entstanden sind und teilweise 
deren Werte und Methoden übernommen haben. Staatliche Jugendarbeit beruht 
dagegen auf längeren, nationalen Traditionen und hat ihre eigenen Formen und 
Strukturen und Werte. Manche zivilgesellschaftlichen Vereine grenzen sich aus 
diesem Grund sehr stark von staatlicher Jugendarbeit ab und nehmen wie Genç 
Gelişim die Finanzierungsmöglichkeit des GSGM aus Prinzip nicht in Anspruch. 
Zivilgesellschaftliche Jugendarbeit ist quantitativ mehr verbreitet als staatliche 
(150 staatliche Jugendzentren – 614 angemeldete Jugendvereine) 

Über die drei genannten Beispiele hinaus gibt es weitere, teilweise traditionelle 
Formen von Jugendarbeit: Jugendsektionen der Parteien (gençlik kolları) (Caymaz 
2008; Boyraz 2010), in religiösen Vereinigungen, in Jugendbereichen von Men-
schenrechts-, Umwelt- und feministischen Organisationen, Idealistenvereinen (ülkü 
ocakları), Volkshäusern (halk evleri), Heimat- und Hilfsvereinen (hemşehrilik ve 
yardımlaşma dernekleri) (Lüküslü/Oy 2010: 9) und Sportvereinen (spor kulübü). Wei-
terhin können selbstorganisierte Jugendinitiativen22 unterschieden werden. Die un-
terschiedlichen Einrichtungen der Jugendarbeit agieren meist in ihren eigenen 
Netzwerken, so dass es keine gemeinsame und übergreifende Wahrnehmung von 
Jugendarbeit in der Türkei gibt. Neben der europäisch beeinflussten und seit Ende 
der 1990er Jahre neu entstandenen Jugendarbeit und den Jugendsektionen der Par-
teien werden die anderen Organisationsformen nicht als Gegenstand von Ju-
gend(arbeits)forschung gesehen.23 

Freiwilliges Engagement und Jugendarbeit  
aus der Sicht junger Erwachsener 

Jugendliche und Jugendarbeit in der Türkei stehen bisher kaum im Fokus der For-
schung. Es gibt nur vereinzelte empirische Erkenntnisse, auf deren Basis man sich 
ein Bild der Lebenslagen von jungen Menschen und Jugendarbeit machen kann.24 
Die Aussagen von TeilnehmerInnen an Jugendarbeit geben insbesondere einen 
Aufschluss über ihre Wirkungen und Bedeutung für die Lebensphase Jugend. Mei-
nes Wissens gibt bisher nur eine veröffentlichte repräsentative Untersuchung Auf-

22 Beispielsweise die Globale Aktionsgruppe (Küresel Eylem Grubu, KEG), die sich gegen welt-
weite nukleare Energien engagiert. Oder die Koalition für globalen Frieden und Gerechtig-
keit (Küresel Barış ve Adalet Koalisyonu, BAK), eine Friedensinitiative, die unter anderem 
bekannte Musikfestivals namens Barışarock in Istanbul organisierte. 

23  Einer Klassifizierung von Göksel zufolge existieren sieben unterschiedliche Typen von Ju-
gendarbeitsorganisationen in der Türkei: Vereine, Stiftungen, Jugendclubs, Jugendzentren, 
Studentenclubs an Universitäten, politische Jugendorganisationen, Niederlassungen von 
internationalen Jugendorganisationen (Göksel 2009: 30).  

24 Zum Stand der Jugendforschung in der Türkei siehe Warth (2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 131 

schluss darüber, welche Jugendlichen sich in der Türkei freiwillig engagieren. Die 
komparative Studie „Wertewelt der gebildeten Jugend Istanbuls“ (Eğitimli İstanbul 
Gençliğin Değerler Dünyası25) vergleicht Einstellungen und Haltungen von Jugendli-
chen, die keinerlei Vereins- oder NGO-Anbindung haben mit denen von gesell-
schaftlich engagierten Jugendlichen (Yentürk et al. 2008: 331). Die Ergebnisse zei-
gen, dass selbst in der Metropole Istanbul, in der es eine vergleichsweise große An-
zahl an Vereinen gibt, nur Angehörige einer hohen sozioökonomischen Schicht 
und mit hohem Bildungsgrad, Zugang und Möglichkeiten zur Ausübung von frei-
willigem Engagement besitzen. Freiwilliges Engagement ist also abhängig vom so-
zialen und ökonomischen Status einer Person und bisher erst einer sehr begrenzten 
Anzahl von Jugendlichen und jungen Erwachsenen in der Türkei zugänglich. Auch 
eine jüngst eingereichte Masterarbeit über die Wirkungen gesellschaftlicher Partizi-
pation von TeilnehmerInnen in der Jugendarbeit in Ankara bestätigt die Ergebnisse 
von Yentürk et al. (Certel 2010: 86ff.). 

Kaum untersucht ist bisher jedoch, wie die Jugendlichen selbst die Angebote 
der Jugendarbeit an- und wahrnehmen und welche Bedeutung die Teilnahme an 
entsprechenden Programmen für sie hat. Die Befragung von TeilnehmerInnen26 
der Programme außerschulischer Jugendarbeit kann dabei vor allem Hinweise auf 
die Wirkungen außerschulischer Institutionen als Sozialisationsort für Jugendli-
che geben. Im Folgenden werden die wichtigsten Ergebnisse einer empirisch-
qualitativen Studie zum Freiwilligen Engagement junger Erwachsenen in der 
Türkei vorgestellt (Warth 2009). Diese Studie wurde als eine Exploration konzi-
piert, welche die Bedeutung freiwilligen Engagements und seine gesellschaftli-
chen Bedingungen aus der Sicht engagierter junger Erwachsener zum Fokus hat. 
Es wurden dazu acht Freiwillige zwischen 20 und 30 Jahren27 aus fünf unter-
schiedlichen Organisationen in Samsun und Istanbul befragt.28  

                                                                                          
25 Es wurden knapp über 1000 Jugendliche zwischen 15-24 Jahren befragt. Erkenntnisinteres-

se des Projekts ist die Frage danach, ob es Hinweise dafür gibt, dass eine erhöhte Teilnah-
me von Jugendlichen in Vereinen die Entwicklung von aktiver demokratischer Partizipati-
on fördert (Yentürk et al. 2008: 332). 

26 Um subjektive Sichtweisen von freiwillig engagierten jungen Erwachsenen in der Türkei zu 
erschließen, wurden narrativ-problemzentrierte Interviews als Erhebungsmethode verwen-
det. Da sich die Arbeit kaum auf Vorarbeiten im Bereich Jugendarbeit in der Türkei bezie-
hen konnte, wurde die Untersuchung als explorative Studie konzipiert. Als Auswertungs-
methode wurde aus diesem Grund die Grounded Theory, ein induktiv vorgehender Aus-
wertungsansatz, gewählt. 

27 Für die Interviews wurde eine relativ hohe Altersgruppe ausgewählt. Verhältnismäßig viele 
StudentInnen sind TeilnehmerInnen von Jugendarbeit, da an Universitäten in der Türkei 
der Zugang zu Vereinen durch Studentenclubs und einen erhöhten Zugang zu Informa-
tionen im Vergleich zu anderen Bevölkerungsgruppen leichter ist (Certel 2010: 68). Das 
Sampling bestand aus StudentInnen, arbeitslosen Engagierten, sowie einem 14-jährigen Ju-
gendlichen. 

28 Die Organisationen hatten nicht alle ein „jugendzentriertes“ Profil. Aus Samsun: TOG, 
Yön-Der (lokaler Verein), ein staatliches Jugendzentrum, sowie aus Istanbul: Deniz Feneri 
(religiöse Hilfsorganisation), TEMA (nationale Umweltorganisation). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 132 

Erst nach Abschluss meiner Untersuchung wurde eine auf 21 Gruppeninterviews 
basierende Studie zu Einstellungen junger Freiwilligen durchgeführt (Lüküslü/Oy 
2010), sowie eine Masterarbeit eingereicht (Certel 2010). Ein erster Vergleich der 
Ergebnisse der hier vorgestellten Untersuchung sowie beider Arbeiten zeigt ähnli-
che Ergebnisse bezüglich der Relevanz von freiwilligem Engagement und Jugend-
arbeit für die TeilnehmerInnen. Meines Wissens sind diese Arbeiten die einzigen 
organisationsübergreifenden Untersuchungen zu den Wirkungen von Jugendar-
beit. Die hier vorgestellten Ergebnisse sind daher als erste Thesen mit empirischer 
Evidenz zu lesen, die durch weitere Forschung differenziert werden müssen.  

Bedeutung des Engagements für die jungen Erwachsenen 

Die Interviews zeigen, dass das freiwillige Engagement einen sehr hohen Stellen-
wert für die jungen Erwachsenen hat. Die Interviews beinhalten zwar keine Er-
kenntnisse bezüglich der Quantität des Engagements, doch es wird deutlich, dass 
die Jugendlichen einen großen Teil der Freizeit mit ihrem Engagement verbringen 
und es oft den Lebensmittelpunkt darstellt. So meint z.B. Kemal (m, 19): 

„Ich verbringe viel Zeit damit. Aber das ist keine verlorene Zeit: Man kann es so sagen: 
Mir bleibt zum Schlafen keine Zeit. (…) Also ich bin viel hier. Aber ich bereue es nicht, 
dass ich diese Zeit hier verbringe. Mir macht das alles viel Spaß“. 

Eine Auswahl der Möglichkeiten, die Jugendarbeit und freiwilliges Engagement 
in der Türkei für die jungen Erwachsenen bereitstellen, wird im Folgenden an-
hand von neun Punkten dargestellt.  

(1) Die sozialen Beziehungen mit den Gleichaltrigen ist eine grundlegende 
Komponente des Engagements der jungen Erwachsenen. Der Verein oder das 
Jugendzentrum wird als ein Zuhause wahrgenommen, als ein Ort, an dem 
man sich auch außerhalb des Engagements aufhält. Banu (w, 24) schätzt die 
besondere Qualität des Zusammenseins mit ihren Freunden der Umweltor-
ganisation TEMA:  

„I: Was bringt dir das freiwillige Engagement?  
B: Ganz grundsätzlich habe ich dadurch Freunde gewonnen, das ist echt eine tolle 
Sache. Denn es ist sehr schwer an der Uni Leute zu finden, die ähnlich denken wie 
ich. Menschen, die gleiche Einstellungen haben, die die gleichen Ziele haben und 
sie auch verfolgen, kommen da zusammen und auf diese Art und Weise… die Ge-
spräche, die ich mit den Menschen hier führe, bringen mir sehr viel. Im Gegensatz 
zu den Leuten in der Schule, die z.B. über sinnlose Dinge wie Fernsehprogramme 
reden, kann ich mit den Menschen dort Dinge bereden. Das Erste, was mir das En-
gagement gebracht hat, sind meine Freunde“. 

(2) Die Institutionen der Jugendarbeit werden als ein Ort wahrgenommen, an dem 
die jungen Erwachsenen neue Erfahrungen sammeln und sich persönlich wei-
terentwickeln können („kendime geliştiriyorum“). Beispielsweise haben sie die 
Möglichkeit, neue Rollen zu erproben, indem sie in einem Kurs Verantwor-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 133 

tung übernehmen. Die Interviewten sind nicht nur TeilnehmerInnen von An-
geboten, sondern haben teilweise ihren eigenen Gestaltungsspielraum. Halil 
(m, 21) berichtet, dass er im Ebru29-Kurs des staatlichen Jugendzentrums eine 
Lehrerrolle einnehmen kann. Vor dem Hintergrund, dass in der Schule in der 
Türkei das Lehrer-Schülerverhältnis sehr hierarchisch ist, nimmt er diese Art 
der Anerkennung seiner Fähigkeiten als etwas Besonderes wahr: 

„Ich hätte nie gedacht, dass ich in meinem Leben an einem Kurs teilnehmen und 
nachher meinem Lehrer (hoca) helfen würde. Zum Beispiel kann ich mich mit dem 
Lehrer zusammensetzen und sagen, „Komm, hocam, lass uns etwas zusammen un-
terrichten.“ Das habe ich gelernt und es gibt eine Menge solcher Situationen.“  

(3) Weiterhin berichten die Freiwilligen, dass sie durch ihr Engagement Selbst-
bewusstsein entwickelt haben. Der Großteil der Befragten beschreibt einen 
inneren Prozess, der nach Eintritt in die Organisation begonnen hat. Sie 
empfinden sich zu Beginn als schüchtern und trauen sich nicht, in der gro-
ßen Gruppe zu kommunizieren und zu diskutieren. Die Themen sind fremd 
und sie müssen sich erst mit den unterschiedlichen Gesprächsinhalten aus-
einandersetzen und sich diese aneignen. Esra (w, 20) berichtet über den Pro-
zess, durch den sie gesprächs- und diskussionsfähig wurde: 

„Ich war eine sehr stille Person… aber dann bin ich zu TOG gekommen… ich hab 
die ganze Zeit beobachtet, um was zu lernen, habe ich ständig zugehört. Ich dachte, 
ich muss das lernen, und danach fang ich an zu sprechen. Das erste Jahr hab ich im 
Projekt kaum was gesprochen, ich war sehr still und ruhig und hab die ganze Zeit 
nur zugehört (…). Und auf einmal hab ich gemerkt, dass ich wohl schon eigentlich 
viele Dinge gelernt habe. Im zweiten Jahr kam jemand auf mich zu und meinte „Es-
ra, erzähl doch mal was von TOG“ und auf einmal hab ich angefangen zu erzählen. 
„Wow, was ich schon alles weiß“…ich hab festgestellt, dass ich einiges gelernt habe. 
Während man lebt lernt man so einiges, aber manchmal bin ich mir gar nicht be-
wusst, dass ich das tue“.  

(4) Die Freiwilligen sind von der Sinnhaftigkeit der Angebote überzeugt. In den 
Gesprächen stellen sie nicht nur den persönlichen Nutzen, sondern auch den 
für ihre Umgebung heraus, und erfahren dadurch Selbstwirksamkeit. Esra er-
zählt: 

„Deswegen liebe ich das freiwillige Engagement, weil ich weiß, dass es mir sehr viel 
gibt. Neben dem, dass ich viel gelernt habe, habe ich auch angefangen, anderen 
Menschen Dinge zu erzählen. Indem ich anderen etwas weitergebe, haben die auch 
angefangen zu lernen und die werden dann vielleicht auch noch anderen… Deswe-
gen geht es nicht nur darum, dass ich mich entwickle, ich glaube auch, dass es Men-
schen in meiner Umgebung etwas bringt“.  

(5) Für einen Teil der Befragten macht das Infrage stellen von gesellschaftlichen 
Begebenheiten einen wichtigen Teil ihres Engagements aus. Esra (w, 20) be-

                                                                                          
29 Ebru ist eine türkische Druckkunst. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 134 

richtet von gemeinsamen Diskussionen als Lehr- und Lernmethode in den 
Seminaren zur politischen Bildung von TOG: 

„Das Spezielle an den peergroup education Seminaren von TOG ist, dass nicht nur 
eine Person dir etwas erzählt, sondern man teilt sich ständig mit, man lernt von je-
dem etwas. Dort bringen dich Dinge dazu, dass du hinterfragst…. Menschenrechte, 
Demokratie, unsere Rechte usw. Das hat mich Hinterfragen gelehrt. Beim Hinter-
fragen fing ich an zu recherchieren. Beim Recherchieren hab ich angefangen zu ler-
nen und so hab ich angefangen mich weiter zu entwickeln“.  

(6) Viele der Jugendzentren, Vereine und Stiftungen stellen Mobilitätsmöglich-
keiten bereit und ermöglichen die Teilnahme an Ausflügen und Camps. Jun-
ge Menschen in der Türkei gehen meist nur im Rahmen von Familienausflü-
gen und Verwandtschaftsbesuchen auf Reisen und es ist unüblich, alleine mit 
Freunden unterwegs zu sein. So stellt das Reisen mit Gleichaltrigen und mit 
der Organisation eine besondere Möglichkeit dar, neue Erfahrungen zu 
sammeln. Auch erhalten die Freiwilligen in vielen Organisationen Informa-
tionen über verschiedene Jugendprogramme wie den Europäischen Freiwilli-
gendienst und andere Austauschprogramme. Der noch sehr junge Emre (m, 
14) ist überwältigt von den Möglichkeiten und Informationen, die er über
das staatliche Jugendzentrum erhält:  

„I: Was für Möglichkeiten haben sich Dir ergeben?  
Em: Was für Möglichkeiten haben sich ergeben. Zum Beispiel bin ich zum Jugend-
karavanen-Projekt30 gegangen. Die haben mir gesagt, dass sie mich später beim Eu-
ropäischen Freiwilligendienst unterstützen werden. Sowas wie das passiert immer 
wieder. Immer wieder erreicht mich das Geschick und Glück (kismet çıkıyor). Es 
macht Dinge einfach.  
I: Kannst du noch ein anderes Beispiel geben?  
Em: Ja klar. Ich geh oft auf Ausflüge. In unserem Jugendzentrum gibt es jedes Jahr 
Austausche. Dieses Jahr werden wir die Provinz Karaman besuchen“. 

(7) Jugendarbeit ist für die Interviewten nicht nur ein Ort, der Lern- und Ent-
wicklungsmöglichkeiten bereitstellt, sondern auch einer der Kontakte und ge-
sellschaftlichen Status verschafft. Die jungen Erwachsenen erwähnen, dass 
freiwilliges Engagement ihnen soziale Anerkennung bringt und sie bessere 
Möglichkeiten für ihr gesellschaftliches Fortkommen erhalten. In der Türkei 
werden Kontakte bezüglich Ausbildung und Arbeit oft über familiäre Ver-
bindungen geknüpft. Netzwerke im Bereich Arbeit und Politik sind für Au-
ßenstehende nur schwer zu erreichen (Pektaş 2008: 43). Kemal (m, 19, TOG), 
ein Sohn bulgarischer Türken, die in den 1990er Jahren in die Türkei ein-
wanderten, setzte sich das Ziel möglichst viele Menschen kennen zu lernen, 
um in der Gesellschaft bessere Chancen zu haben. Dies tat er, indem er 

30 Jugendkaravanen-Projekt (Gençlik Karavanı Projesi) ist ein Projekt, das die Europäischen Ju-
gendprogramme wie z.B. den Europäischen Freiwilligendienst in der Türkei verbreitet 
(http://www.genclikkaravani.eu/1/). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 135 

schon vor seinem Studium während der Oberstufe eine ganze Reihe ver-
schiedenster Organisationen, vom Rotary Club über das Rote Kreuz bis zu 
Jugendsektionen von Parteien (gençlik kolları), besuchte: 

„Meine Familie (lacht)… Ich hatte ja gesagt, dass wir aus Bulgarien kommen und 
dass wir nicht viele Bekannte in Adapazarı hatten. Daher musste ich entweder mich 
selbst Menschen vorstellen und was tun oder ich wäre sitzengeblieben und hätte die 
Bekannten meiner Eltern beobachtet. Ich hab das erstere gemacht. Je mehr Men-
schen ich kennen lerne, desto nützlicher ist es. Deswegen haben sie mich auch ma-
chen lassen was ich wollte. Es gab ein Satz, den sie mir immer wieder gesagt haben: 
„Wir haben nichts was wir Dir geben können“. Sie sagen mir immer noch das glei-
che (lacht)“.  

(8) Durch die Arbeit des Vereins zu lokalen sozialen Themen treffen die Freiwil-
ligen zudem mit offiziellen Amtsinhabern zusammen. In Samsun scheinen 
kommunale Institutionen zivilgesellschaftliche Organisationen zu unterstüt-
zen und mit ihnen zusammenzuarbeiten. Durch ihren Status als Vertreter ei-
ner Organisation erhalten die Engagierten Anerkennung und Status im öf-
fentlichen Leben. Das Engagement kann den Engagierten eine gesellschaftli-
che Position eröffnen, die ihnen aufgrund ihrer beruflichen Laufbahn oder 
sozialen Statuses nicht möglich wäre. Mutlu (m, 24) von Yön-Der, der nicht 
studiert, sondern in seinen Augen „nur“ eine Ausbildung absolviert hat und 
momentan arbeitslos ist, hat durch sein Engagement Umgang mit offiziellen 
Amtsträgern. Durch den Verein und sein freiwilliges Engagement erhält er 
einen höheren Status und erfährt sich als ernstzunehmenden Gesprächspart-
ner in der Öffentlichkeit: 

„Zum Beispiel… ich habe viele Menschen kennen gelernt, das kann ich sagen. Also 
ich hab mich nie als eine Person gesehen, die zum Oberbürgermeister geht und sich 
mit ihm hinsetzt. Ich hätte nie geglaubt, dass ich das Zimmer des Unirektors sehen 
würde und dort mit ihm Tee trinken würde. Aber durch Yön-Der und TEGV bin 
ich dahin gekommen. Ich saß mit dem Polizeipräsidenten an seinem Tisch und hab 
Tee getrunken. Und beim Gouverneur (vali)... das ist der Name Nummer 1 in Sam-
sun. Im Zimmer des Gouverneurs hatte ich die Gelegenheit mich mit ihm zu un-
terhalten“.  

(9) In den Interviews findet sich zudem eine kritische Auseinandersetzung mit 
der Struktur des türkischen Bildungssystems und den vorherrschenden 
Lernmethoden. In den Einrichtungen der Jugendarbeit scheinen im Gegen-
satz zum formalen Bildungssystem partizipative Kommunikations- und al-
ternative Lernformen vorzuherrschen. Banu (w, 24), die sich bei TEMA für 
umweltpolitische Belange einsetzt, verweist in diesem Zusammenhang auf 
unterschiedliche Umgangsformen in den schulischen und außerschulischen 
Lernmilieus: 

„B: Du kannst viel einfacher mit Menschen kommunizieren. Also,… 
I: Und wie hast du das gelernt? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 136 

B: Wie war das… Also letzten Endes entsteht eine Umgebung (ortam). Du kommst 
das erste Mal mit Menschen zusammen, mit denen man über ein gemeinsames 
Thema sprechen kann. Was auch immer das Tagesthema ist, du kannst auf eine an-
genehme Art und Weise kommunizieren. In jüngeren Jahren kann man sich nicht 
gut ausdrücken, aber wenn diese Art von Aktivitäten zunehmen… oder anders aus-
gedrückt: Wir können unsere Rechte viel besser verteidigen. Denn man lernt, dass 
man Rechte besitzt und dass man seine Stimme erheben sollte. Das sieht in der 
Schule folgendermaßen aus: Im Gymnasium muss man viele Dinge akzeptieren, 
Ungerechtigkeiten über sich ergehen lassen. Aber als Freiwillige oder wenn man be-
ginnt, ein paar Dinge zu begreifen, dann beginnt man dazu seine Stimme zu erhe-
ben“. 

Daraus lässt sich die These formulieren, dass Organisationen der Jugendarbeit in 
der Türkei teilweise ein anderes Jugend- und Erziehungskonzept als das im türki-
schen Bildungssystem vorherrschende verfolgen. Auch wenn es Hinweise darauf 
gibt, dass in bestimmten Jugendorganisationen gesellschaftliche Hierarchien repro-
duziert werden (Lüküslü/Oy 2010: 16), gibt es andere, die Jugendlichen und jun-
gen Erwachsenen tendenziell Verantwortung, Eigenständigkeit, Selbstbestimmung 
und Individualität zugestehen. Auch in der bisher einzig durchgeführten repräsen-
tativen türkischen Studie zu Einstellungen und Werten von Jugendlichen finden 
sich kritische Bemerkungen zu den Unterrichtsmethoden des staatlichen Bildungs-
systems. Mehr als die Hälfte der befragten OberstufenschülerInnen und Studen-
tInnen waren mit dem – zum Zeitpunkt der Befragung – vorherrschenden System 
des Auswendiglernens in Schule und Universität nicht zufrieden (KAS 1999: 38). 

Aus den Aussagen der Befragten bezüglich des Nutzens des freiwilligen Engage-
ments und der Jugendarbeit kristallisieren sich drei unterschiedliche gesellschaft-
liche Funktionen von Jugendarbeit heraus: 

Erstens trägt Jugendarbeit zur sozialen Integration junger Menschen bei. Sie 
bietet Jugendlichen und jungen Erwachsenen einerseits (Sozialisations)räume mit 
Gleichaltrigen, mit denen sie sich identifizieren und in welchen sie sich wohlfüh-
len können.  

Zweitens sind Jugendorganisationen alternative Orte non-formalen Lernens, 
an denen junge Erwachsene vielfältige Erlebnis- und Entwicklungsmöglichkeiten 
bereitstehen. 

Drittens vermittelt freiwilliges Engagement jungen Erwachsenen Anerkennung 
auf zwei Ebenen. Einerseits bezieht sich die Anerkennung auf individuelle Fä-
higkeiten und Kompetenzen, die junge Erwachsene aktiv in die Projekte mit ein-
bringen. Andererseits handelt es sich um eine gesellschaftliche Anerkennung, da 
sie in ihrer Rolle als Engagierte in bestimmten öffentlichen Räumen, etwa bei 
Bewerbungen oder bei sozialen Akteuren im Gemeinwesen, Ansehen erhalten. 
Die Interviews geben einen Hinweis darauf, dass sich durch das Engagement der 
jungen Erwachsenen verschiedene Möglichkeiten eröffnen, sich selbst weiterzu-
entwickeln und dadurch ein Stück weit selbständig ihren Weg in die Gesellschaft 
zu finden. Jugendarbeit kann also für Jugendliche und junge Erwachsene in der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 137 

Türkei einen besonderen Sozialisationsort darstellen, an dem sie für sich selbst 
essentielle Erfahrungen machen. 

Rahmenbedingungen von freiwilligem Engagement in der Jugendarbeit 

Aus Sicht der Befragten ist freiwilliges Engagement und Jugendarbeit kein gesell-
schaftlich präsentes Phänomen. Ihnen ist bewusst, dass sie Teil eines neu entste-
henden, speziell für sie gestalteten Ortes sind. Entsprechende Organisationen spie-
len keine große öffentliche Rolle und sind nicht Teil jüngster gesellschaftlicher Tra-
ditionen. Die Mehrheit der Bevölkerung besitzt keine Informationen über Vereine 
oder Jugendarbeit bzw. verknüpft negative Assoziationen mit derartigen Institutio-
nen. Diese negativen Bilder sind zum großen Teil auf geschichtliche Ereignisse in 
den 1960er und 1970er Jahre vor den Militärputsch zurückzuführen, als die dama-
ligen parteilichen und zivilgesellschaftlichen Jugendorganisationen sehr politisiert 
waren (Mardin 1978; Bilgin 2008; Lüküslü 2009: 59). Halil (m, 21), der aus diesem 
Grund das staatliche Jugendzentrum einer zivilgesellschaftlichen Organisation vor-
zieht, beschreibt, dass in der Bevölkerung die Vorstellung, dass Vereine für politi-
sche Zwecke missbraucht werden, immer noch gegenwärtig ist: 

„Wenn von Vereinen und Stiftungen die Rede ist, denkt jeder gleich an die politische 
Vergangenheit und man denkt, das hat irgendwas mit Politik im negativen Sinne zu tun. 
(…). Die zivilgesellschaftlichen Organisationen waren in der Vergangenheit alle politi-
sche Organisationen, also, was weiß ich, ich geb mal ein Beispiel... Auch wenn von ei-
nem Chamäleonverein die Rede ist, denken die Leute gleich der ist von Sympathisanten 
der A-Partei gegründet worden. So sieht das aus. Seit diesen Zeiten werden die Organisa-
tionen so angeschaut“.  

Neben der kritischen Haltung gegenüber zivilgesellschaftlichen Organisationen, 
wird freiwilliges Engagement auch von Außenstehenden als eine „unnütze Ar-
beit“ (boş işler) gewertet. Die Befragten stoßen immer wieder auf Reaktionen, wie 
sie Banu (w, 24, TEMA) beschreibt:  

„Die, die nichts von gesellschaftlichem Engagement wissen, gehen leider immer davon 
aus, dass es unnütze Arbeit ist. Sich mit solchen Dingen zu beschäftigen sei unnötig“. 

Angesichts hoher Arbeitslosigkeit und einer großen Einkommensschere in der 
Bevölkerung besitzen die Sicherstellung eines eigenen genügenden Einkommens 
und ein sozialer Aufstieg einen höheren Wert als freiwilliges Engagement.  

So verwundert es nicht, dass die jungen Erwachsenen bei Aufnahme ihres 
freiwilligen Engagements generell keine Vorstellungen und durchaus auch Vorur-
teile darüber haben, was sie erwarten könnte. In den meisten Fällen wurden sie 
von Bekannten und Freunden eingeladen, die ihnen von Aktivitäten und Erleb-
nissen in den Organisationen berichteten, und sind nach ihrem ersten Besuch 
aus unterschiedlichen Gründen wieder gekommen. Soziale Kontakte spielen 
demnach eine zentrale Rolle, um Kontakt zu einer Organisation zu bekommen 
und sich für ein Engagement zu entscheiden. Bevor Yasin (m, 24) bei Deniz Fene-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 138 

ri, einer bekannten religiösen Hilfsorganisation, angefangen hat sich zu engagie-
ren, hat er sich gründlich informiert: 

„Die Hilfsaktivitäten kannten wir alle (die Familie, Anm. d. A.): Wo geholfen wurde, in 
welchen Bereichen geholfen wurde, sei’s nun Nahrungsmittel oder Unterkunft, das 
kannten wir alles, aber wir kannten den Verein nicht. Ich fragte mich, ob die wirklich 
auch die Hilfen ausführen. Ich würde das jetzt nicht ein Vertrauensproblem nennen, 
aber weil wir den Verein nicht kannten, haben wir ihn ein bisschen distanziert ange-
guckt.  
(…) Ich habe mich über die Deniz Feneri Homepage beworben. Danach habe ich mich 
mit allen Freiwilligen, die sich mit mir Treffen konnten, einzeln getroffen. Durch diese 
Leute, das waren sowohl Engagierte als auch Angestellte, hatte ich einen guten Eindruck 
vom freiwilligen Engagement bekommen. Letzten Endes habe ich dann noch an einer 
Informationsveranstaltung teilgenommen, die sämtliche Fragen, die noch in meinem 
Kopf waren, beantwortete“.  

Die Familien der Engagierten haben keinen Bezug zu Jugendarbeit oder Verei-
nen, zumindest was die Elterngeneration angeht. Alle Befragten sind ihrem Wis-
sen nach die erste Person in der Familie und weiteren Verwandtschaft, die sich 
freiwillig in einem organisierten Rahmen engagiert, jedoch nehmen dank ihres 
Einflusses inzwischen jüngere Geschwister oder Verwandte an ähnlichen Angebo-
ten teil. Die Haltung der Eltern zum Engagement ihres Kindes ist anfangs zu-
rückhaltend, doch entwickeln sie mit der Zeit eine neutrale bis unterstützende 
Sichtweise. Merve, eine ledige und arbeitslose Freiwillige bei Yön-Der (w, 30) be-
richtet, dass ihre Familie nach anfänglichen Bedenken die Arbeit sogar unter-
stützt und inzwischen selbst als Multiplikator tätig wird: 

„Ganz am Anfang haben sie gemeint „Was macht man denn da, warum gehst du dort 
hin, wirst du dort was verdienen?“ Ich hab gesagt, dass ich da hin gehen will. „Ok, dann 
geh“ haben sie gemeint. 
Danach haben sie, wenn ich von meinen Aktivitäten erzählte gesagt „was bringt denn 
das“ und sich ein bisschen interessiert... Nun nach zwei Jahren sagen sie folgendes: „Es 
gibt TEGV31 und andere Vereine für Kinder. Warum interessieren Sie sich nicht, gehen 
sie mal dorthin, schicken Sie mal ihre Kinder dorthin!“ (lacht). „Die geben Unterricht 
und machen andere schöne Sachen!“ solche Dinge sagen sie. Mich überrascht das und 
natürlich macht mich das auch glücklich. Inzwischen haben die auch ein paar Dinge 
festgestellt“. 

Nicht immer reagiert die Familie so positiv. Mutlus (m, 25, Yön-Der) Vater rea-
giert auf die Aktivitäten seines Sohnes mit Unverständnis. Obwohl Mutlu gene-
rell die Meinung seines Vaters akzeptiert, wehrt er sich in diesem Fall und lässt 
sich auf Auseinandersetzungen mit seinem Vater ein: 

„Meine Eltern sind beispielsweise gegen solche Arbeiten. Mein Vater sagt beispielsweise: 
„Mein Sohn, was machst du denn, wenn du dorthin gehst, was hat das für einen Zweck, 
was bringt dir das?“. Meine Mutter ist nicht so, aber mein Vater ist ziemlich… dings.. 
„Mein Sohn, was bringt das dir, wird das deinen Magen füllen, stürze dich ins Leben!“ 

31 Turkey Education Volunteers Foundation. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 139 

Was geht ihn das an ob ich mich ins Leben stürze oder nicht! (…) Ich streite mich halt. 
Es gab schon Zeiten, da war Funkstille zwischen uns, ich hab da alles auf eine Kappe ge-
setzt. (…). Aber ich fürchte mich nicht! Ich lehne mich bei Familienthemen nicht auf, 
da halte ich meinen Mund... aber wenn es zu diesen Themen kommt bin ich dabei. 
Auch wenn ich dafür Prügel bekommen würde, ich würde es trotzdem tun“.  

Es kann vermutet werden, dass Familien auf die Freizeitaktivitäten der jungen 
Generation einen großen Einfluss haben. Junge Erwachsene, die aufgrund der 
fehlenden Unterstützung ihrer Familie nicht zu einem Verein gehen, wurden 
nicht befragt, doch es kann davon ausgegangen werden, dass dies häufig passiert. 
Junge Freiwillige können nicht auf Erfahrungen von Engagement in der Eltern-
generation zurückgreifen und es gibt kaum Vorbilder. Die Freiwilligen entschei-
den sich somit für einen Lebensstil und Aktivitäten, die nicht den traditionellen 
Lebensentwürfen entsprechen und häufig Kritik und Unverständnis ernten. 
Trotzdem sind sie vom Nutzen ihres Engagements für sich und die Gesellschaft 
überzeugt und lassen sich nicht abhalten. Es kann davon ausgegangen werden, 
dass durch die Jugendarbeit in der Türkei Milieus unter den Gleichaltrigen ent-
stehen, die sich in ihren Werten und Einstellungen von der Erwachsenengenera-
tion abgrenzen.  

Jugendarbeit und sozialer Wandel 

Die Entstehung von eigenen jugendlichen Räumen deutet gleichzeitig auf einen 
langsam beginnenden Wandel der Jugendphase hin. Anfang der 1990er Jahre 
wurde von Zinnecker eine theoretische Differenzierung der Jugendphase entwic-
kelt, die es ermöglicht, verschiedene Ausprägungen und Vorstellungen von Ju-
gend in unterschiedlichen Gesellschaftsformen zu analysieren (Zinnecker 1991 
und 1991a). Insbesondere betrachtet das Konzept die gesellschaftlichen Rah-
menbedingungen und Institutionen, sowie seine strukturellen Auswirkungen auf 
die Jugendphase. Zum einen wird die Jugendphase idealtypisch als „Übergangs-
moratorium“ beschrieben. Die Jugendzeit wird als Einstiegsphase in das Erwach-
senenalter gesehen und somit stellt die Gesellschaft den Jugendlichen keine eige-
nen Institutionen bereit. Die vornehmlichen Sozialisationsorte des Übergangs-
moratoriums sind Familie, Nachbarschaft, Milieu, religiöse Institutionen und das 
formale Bildungssystem (Zinnecker 1991: 10). Die Erfahrungen der Jugendlichen 
haben keinen besonderen Einfluss auf den weiteren Lebenslauf (Zinnecker 1991: 
9). Zum anderen wird die Jugendphase als „Bildungsmoratorium“ beschrieben, 
die als ein eigenständiger Lebensabschnitt zu verstehen ist. Zentral für diese Art 
der Jugendphase ist ein ausdifferenziertes System von Bildungseinrichtungen, zu 
dem auch außerschulische Einrichtungen zu zählen sind, welche die Jugendli-
chen aus dem familiären Umfeld und Herkunftsmilieus herauslösen (Zinnecker 
1991a: 74). Die Jugendlichen verbringen dadurch einen großen Teil ihrer Zeit mit 
Gleichaltrigen und können spezifische soziale Lebensweisen, kulturelle Formen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 140 

und politisch-gesellschaftliche Orientierungsmuster entwickeln (Zinnecker 1991: 
10). Dadurch machen sie andere sozialisatorische Erfahrungen als Jugendliche im 
Übergangsmoratorium. Bisher wachsen Jugendliche überwiegend in der Türkei 
im institutionellen Umfeld des Übergangsmoratoriums auf (KAS 1999: 44). 
Durch die allmählich entstehenden Zugangsmöglichkeiten von Jugendarbeit ver-
ändert sich das strukturelle Umfeld von Jugendlichen und somit die Lebensphase 
an sich in Richtung Bildungsmoratorium.  

Ausblick 

Gleichaltrigenmilieus, Erprobungsräume, Anerkennung, Verantwortungsübernah-
me und der Zugang zu unterschiedlichsten Möglichkeiten, sowie gesellschaftliche 
Partizipation hat für die jungen Freiwilligen eine außerordentlich hohe Bedeutung. 
So kann gesagt werden, dass Jugendarbeit die Lebensbewältigung (Böhnisch 1992) 
von Jugendlichen in der Türkei unterstützt. Die junge Generation wächst in einer 
Gesellschaft auf, in der soziale Unterschiede in der Bevölkerung offensichtlich und 
das Streben nach sozialem Aufstieg hoch sind. Demgegenüber steht das türkische 
Bildungssystem, das sozial selektiv ist (Gümüş 2008: 66) und strukturell die indivi-
duelle Lebensbewältigung und den sozialen Aufstieg behindert. Auch fehlende Ju-
gendpolitik und fehlende unterstützende Infrastrukturen im Jugendbereich geben 
Jugendlichen und jungen Erwachsenen in der Türkei bisher wenige Möglichkeiten, 
sich ihren Interessen entsprechend weiterzuentwickeln und einen individuellen 
Weg in die Gesellschaft zu finden. Freiwilliges Engagement und Jugendarbeit er-
öffnet Jugendlichen und jungen Erwachsenen Räume mit Ressourcen, in denen sie 
eigeninitiativ und tendenziell selbstbestimmt Bereiche ihres Aufwachsens mitge-
stalten und aktiv Verantwortung übernehmen können. Organisationen der Jugend-
arbeit und freiwilliges Engagement in der Türkei erfüllen also wichtige sozialisato-
rische Funktionen für die Heranwachsenden (Warth 2009: 135ff.). 

Allerdings ist die außerschulische Jugendarbeit bisher noch ein marginaler, kaum 
wahrgenommener non-formaler Bildungsbereich in der Türkei, der bis zu seiner 
gesamtgesellschaftlichen Anerkennung und Institutionalisierung noch viele Ent-
wicklungsaufgaben (Professionalisierung, methodische Diskurse, eigenständige 
Strukturen) meistern muss. Die Ergebnisse der Interviews mit den jungen Freiwilli-
gen zeigen auf konkrete Art und Weise die Wirkungen von Jugendarbeit und 
Gleichaltrigenmilieus auf junge Menschen in einer Gesellschaft, in der die Soziali-
sationskontexte von Familie, Herkunftsmilieu und formalem Bildungssystem vor-
herrschen. Falls die außerschulische Jugendarbeit weiter an Bedeutung gewinnt, 
könnte sie für einen Wandel der Jugendphase vom Übergangsmoratorium zum 
Bildungsmoratorium in der Türkei eine Rolle spielen. Ein solcher Wandel würde 
weitere gesellschaftliche Konsequenzen mit sich bringen, wie zum Beispiel eine 
weitere Heterogenisierung der Jugend in der Türkei, ein verändertes Generationen-
verhältnis und aus diesen Auseinandersetzungen entstehende soziale Dynamiken. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 141 

Jüngst haben JugendforscherInnen in der Türkei Untersuchungen zu politisch-
gesellschaftlichen Orientierungen von Jugendlichen durchgeführt (Lüküslü 2009; 
Boyraz 2010; Lüküslü/Oy 2010), deren Inhalte die These der Veränderung der 
türkischen Jugend zu einer eigenständigeren Jugendphase im Sinne eines Bil-
dungsmoratoriums unterstützen. Lüküslü (2009) beschreibt beispielsweise mit 
dem Begriff „erzwungener Konformismus“ (gerekli (zoraki) konformizm) (Lüküslü 
2009: 189; Lüküslü 2010: 49), dass sich die junge Generation in der Türkei nur 
schwer von in der Gesellschaft vorherrschenden Vorstellungen von Jugend lösen 
kann. Jugend und außerschulische Jugendarbeit in der Türkei ist bisher ein von 
WissenschaftlerInnen und ForscherInnen fast gänzlich unbearbeitetes Feld. Wei-
tere Untersuchungen zu Organisationen und Strukturen, JugendarbeiterInnen, 
TeilnehmerInnen und Methoden können einen erheblichen Beitrag zur Doku-
mentation und Weiterentwicklung der sich noch sehr in Entwicklung befindli-
chen dynamischen Jugendarbeit leisten. Auch wird weitere Forschung die Sicht-
barkeit und Anerkennung der Potentiale außerschulischer Jugendarbeit für Ju-
gendliche in der Türkei unterstützen. 

Literatur 

Acar, H./Değirmencioğlu, S. M. 2007. Institutional Analysis of Youth Participation, 
Inclusion and Empowerment in Turkey (Bericht für die Weltbank, Türkei-Büro).  

Acar, H./Değirmencioğlu, S.M. 2007a. Rapid Capacity Assessment for Youth Partici-
pation and Empowerment at the Local Level (Bericht für die Weltbank, Türkei-
Büro). 

Bikmen, F./Meydanoğlu, Z. 2006. Civil Society in Turkey: An Era of Transition. Is-
tanbul: Sena Ofset Ambalaj, Matbaacılık Sanayi ve Ticaret Ltd. Sti. 

Bilgin, A. 2008. Die 68er Bewegung in der Türkei. UTOPIE kreativ, 628–645. 
Boyraz, C. (Hrsg.). 2010. Gençler Tartışıyor – Siyasete Katılım, Sorunlar ve Çözüm 

Öneriler. Istanbul: TÜSES Yayınları. 
Böhnisch, L. 1992. Sozialpädagogik des Kindes- und Jugendalters: eine Einführung. 

Weinheim: Juventa. 
Caymaz, B. 2008. Siyasi Partilerin Gençlik Kolları. In N. Yentürk/Y. Kurtaran/G. 

Nemutlu (Hrsg.). Türkiye’de Gençlik Çalışması ve Politikaları, Istanbul: İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları, 299–330. 

Certel, E. 2010. Gençlik ve Sosyal Gelişim: Gençlik Örgütlerine Katılan Gençlerle Bir 
Araştırma (unveröffentlichte Diplomarbeit). 

Göksel, A. 2009. Turkey. In EuroMed III Programme (Hrsg.). Studies on Youth 
Policies in The Mediterranean Partner Countries, 1–53. http://www.euromedyouth. 
net/IMG/pdf_10-EuroMedJeunesse-Etude_TURKEY-090325.pdf, zuletzt ab-
gerufen am 14.11.2009.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANNEGRET WARTH 142 

Gümüş, A. 2008. Turkish Primary Education: Structure and Problems. In. A.-M. 
Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster: 
Waxmann, 49–82. 

IJAB e.V. 2003. Jugendhilfe in der Türkei am Beispiel Ankara. http://www.ijab.de/ 
downloads/dowload-arbeitsergebnisse/Jugendhilfe_in_der_Tuerkei.pdf, zuletzt 
abgerufen am 11.09.2009. 

IJAB e.V. 2006. Datenbank für Internationale Jugendarbeit Türkei. http://www. 
dija.de/downloads/downloads/Tuerkei_Download.pdf, zuletzt abgerufen am 
08.09.09. 

Kabacalı, A. 2007. Türkiye’de Gençlik Hareketleri. Istanbul: Gürer Yayıncılık. 
KAS/Sozialwissenschaftliches Zentrum der Istanbul Mülkiye Stiftung 1999. Turk-

ish Youth 98: The Silent Majority Highlighted, Ankara: OFSET FOTOMAT. 
Kurtaran, Y. 2010. Türkiye Gençlik Çalışmaları Alanı İzleme Raporu 2009. İstanbul 

Bilgi Üniversitesi, Gençlik Çalışmaları Birimi. http://www.scribd.com/doc/ 
31762672/2009-Turkiye-Genclik-Cal%C4%B1%C5%9Fmas%C4%B1-
Alan%C4%B1-Izleme-Raporu, zuletzt abgerufen am 24.6.2011. 

Lüküslü, D. 2009. Türkiye’de „Gençlik Miti“ – 1980 Sonrası Türkiye Gençliği. Istan-
bul: İletişim. 

Lüküslü, D. 2010. Bukalemun Gençliği. Newsweek Turkey, 23. Mai. 
Lüküslü, D./Oy, B. 2010. Gençlik Örgütmelerindeki Geclerin Sorunları, İhtiyacları, 

İstekleri ve Önerileri Temelinde Türkiye’de Gençlik Politikaları Göstergelerinin Oluşturul-
ması Araştırma Projesi. http://www.scribd.com/doc/32510180/Genclik-Orgutlen 
melerindeki-Genclerin-Sorunlar%C4%B1-%C4%B0htiyaclar%C4%B1-%C4% 
B0stekleri-ve-Onerileri, zuletzt abgerufen am 24.06.2011. 

Mardin, Ş. 2006. Youth and Violence in Turkey. In Ş. Mardin (Hrsg.). Religion, So-
ciety and Modernity in Turkey. New York: Sycaruse University Press, 205–224. 

Nohl, A.-M. 2003. Adoleszenz und Arbeit – Soziale Beziehungen bei männli-
chen Jugendlichen in der Türkei. In U. Luig/J. Seebode (Hrsg.). Ethnologie der 
Jugend: Soziale Praxis, moralische Diskurse und inszenierte Körperlichkeit. Mün-
ster/Hamburg/London: Lit, 71–96. 

Nemutlu, G. 2008. Türkiye Sivil Alanında Gençlik Çalışmanın Tarihsel Gelişimi. 
In N. Yentürk/Y. Kurtaran/G. Nemutlu (Hrsg.). Türkiye’de Gençlik Çalışması ve 
Politikaları, Istanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayinları, 167–196. 

Özçelik, B. 2008. Gönüllü Sektörün Profesyonel Çalışanları. Hürriyet, 12. August. 
http://www.tumgazeteler.com /?a=3994680, zuletzt abgerufen am 24.06.2011. 

Pektaş, A. 2008. Türkei – Beschaffungsmarkt der Zukunft. Beschaffung in der Türkei un-
ter Berücksichtigung interkultureller Aspekte. München: GRIN Verlag. 

Proost, A./Finke-Timpe, U. 2004. Deutsch-Türkischer Jugendaustausch – 10 Jahre 
Ressortvereinbarung 1994–2004. In IJAB/D. Hänisch (Hrsg.). Forum Interna-
tionale Jugendarbeit. Fulda: Fuldaer Verlagsagentur, 417–229. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FREIWILLIGES ENGAGEMENT IN DER AUSSERSCHULISCHEN JUGENDARBEIT 143 

UNDP 2008. Human Development Report Turkey 2008 – Youth in Turkey. Anka- 
ra: Desen Offset A.S. http://planipolis.iiep.unesco.org/upload/Turkey/Turkey_ 
NHDR-2008-Eng.pdf, zuletzt abgerufen am 24.06.2011. 

UNDP 2008a. „Youth taking Turkey by storm“. Interview with the Main Author of 
the UNDP Human Development Report on Turkish Youth 2008. http:// 
europeandcis.undp.org/home/show/CE08E367-F203-1EE9-B98B867CA01D2 
E6A, zuletzt abgerufen am 24.06.2011. 

Warth, A. 2009. Gesellschaftliches Engagement in der Türkei. Gesellschaftliche Bedingun-
gen und subjektive Bedeutung aus der Sicht junger Erwachsener (unveröffentlichte 
Diplomarbeit). 

Warth, A. 2010. Zivilgesellschaft im Aufbruch: Die Entwicklung zivilgesellschaft-
licher Jugendarbeit in der Türkei. In IJAB (Hrsg.). Forum Jugendarbeit Internatio-
nal: Internationale Jugendarbeit und Chancengleichheit, 471–484. 

Yaşama Dair Vakıf 2008. Türkiye „Gençlik Halleri“ Araştırması (unveröffentlichter 
Forschungsbericht). 

Yentürk, N. et al. 2008. Istanbul Gençliği. STK Üyesi bir Fark Yaratıyor mu?. In 
N. Yentürk/Y. Kurtaran/G. Nemutlu (Hrsg.). Türkiye’de Gençlik Çalışması ve Po-
litikaları. Istanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayinları, 331–343. 

Zinnecker, J. 1991. Jugend als Bildungsmoratorium. Zur Theorie des Wandels der 
Jugendphase in west- und osteuropäischen Gesellschaften. In W. Melzer 
(Hrsg.). Osteuropäische Jugend im Wandel Ergebnisse vergleichender Jugendforschung 
in der Sowjetunion, Polen, Ungarn und der ehemaligen DDR. Weinheim/München: 
Juventa, 9–24. 

Zinnecker, J. 1991a. Der interkulturell-modernisierungstheoretische Ansatz. Zur 
Modernisierung von Jugend in Europa. Adoleszente Bildungsschichten im Ge-
sellschaftsvergleich. In A. Combe/W. Helsper (Hrsg.). Hermeneutische Jugendfor-
schung. Opladen: Westdeutscher Verlag, 71–98. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  
Bildung und Islam 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik, Ideologie und Bildung:  
Die Soziopolitik des Islam in der Türkei 

Ramazan Günlü 

Einleitung  

Die Brüche in den politischen, ideologischen und pädagogischen Prozessen in 
der Türkei der letzten Jahre tragen sowohl Spuren der Vergangenheit als auch der 
Gegenwart. Die mit den Entwicklungen der letzten dreißig Jahre sowie mit der 
Globalisierung aufgetretene Kräfteverschiebung in der inneren Struktur der Län-
der hat historische und soziopolitische Spaltungen aktualisiert. Die soziopoliti-
schen Kräfte haben mit politischen und kulturell-ideologischen Entwicklungen 
die Zivilgesellschaft überrollt. Der Wandel eng ineinander verwobener vergange-
ner und aktueller Entwicklungen hat sich im Handeln seiner Akteure etabliert. 

Die sozioökonomischen Umwälzungen der 1980er Jahre erschütterten die poli-
tischen, pädagogischen und ideologischen Entwicklungen der türkischen Moder-
nisierung zutiefst. Mit dem Putsch von 1980 kam ein autoritäres Regime an die 
Macht. In den Schichten der Bevölkerung, deren Ansprüche dadurch unter Druck 
gerieten, ließ dieses Regime einen Fatalismus weiter an Boden gewinnen, der so-
wieso mit jeder Periode der Diktatur auftritt. Gleichzeitig ging man zur Politik der 
freien Wirtschaft über; dies eröffnete neue Möglichkeiten und verhalf zahlreichen 
neuen Akteuren zu Reichtum. In den 1980er Jahren wurde als Folge der regime-
seitigen politischen Spannungen der Begriff der Demokratie zum Hauptthema 
der politischen Tagesordnung. Mit dem Putsch von 1980 machte die Armee den 
physischen und ideologischen Druck auf die Linke zum System. Sowohl der ma-
terielle als auch der ideologische Spielraum der türkischen Politik verengte sich. 
Konkret fand dies Ausdruck im Verbot aller politischen Aktivitäten der zivilen 
Vereine. Sogar der aktivste Gewerkschaftsverband des Landes, die linksgerichtete 
Konföderation der revolutionären Arbeitergewerkschaften (Devrimci İşçi Sendikaları 
Konfederasyonu, DİSK), wurde 1980 verboten, ihr Besitz wurde beschlagnahmt 
und die Verantwortlichen ins Gefängnis geworfen. Dabei blieb es nicht. 1983 
wurden politische Parteien zwar kontrolliert wieder zugelassen, jedoch ohne Frau-
en- und Jugendgruppen. Studierenden und BeamtInnen wurde die Mitgliedschaft 
in einer politischen Partei untersagt. Die Mitgliedschaft in Vereinen wurde gene-
rell von der Einwilligung durch die Machthaber abhängig gemacht. Das autoritäre 
Regime und das Fehlen jeglicher politischer Alternative führten zu einer verstärk-
ten Hinwendung der Bevölkerung zu spirituellen Werten.  

Daneben hatten auch die westliche Kritik an der Missachtung der Menschen-
rechte und der strukturelle Umbau der westlichen Ökonomie einen Einfluss auf 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 148 

die türkische Wirtschaft. Von einer importorientierten Politik ging man zu einer 
Exportorientierung. Die in den Ländern des Mittleren Ostens angehäuften Petro-
dollars eröffneten den Weg für eine Handelspartnerschaft jener Länder mit der 
Türkei. Jede neue Gelegenheit rief neue Kräfte auf den Plan. Der alte Block war 
aufgebrochen; die dadurch eingeleitete Routenänderung führte zur Bereicherung 
der wirtschaftlichen Akteure in der Provinz. Diese hatten in den islamischen Län-
dern Partner gefunden. Im ökonomischen und sozialen Bereich wurden Dynami-
ken aktiviert, welche die islamischen Kanäle der Politik öffneten. Dazu gehören in 
erster Line das islamische Bankenwesen (Faisal Finans, Bank Mellat, Küveyt-Türk, 
İhlas Finans, Asya Finans, Albaraka Türk und weitere Banken und Finanzinstitute) 
und die islamischen Medien.  

Die wachsenden wirtschaftlichen und sozialen Beziehungen mit der islami-
schen Welt fanden Ausdruck in der türkischen Mitgliedschaft bei der Islamischen 
Konferenz (İslam Konferansı). In der Folge verstärkte das Präsidium für Religions-
angelegenheiten seine Aktivitäten zugunsten der türkischen Staatsbürger im Aus-
land. Der Staat ging von einer auf Bedürfnisse antwortenden Religionspolitik zu 
einer aktiven Angebotspolitik über. So wurden religiöse Dienste immer mehr auch 
ohne Bedarf verordnet. Man baute beispielsweise Moscheen in Dörfern mit mehr-
heitlich alevitischer Bevölkerung. Sowohl die Putschisten als auch die auf sie fol-
genden Regierungen unter dem zivilen Ministerpräsident Özal wurden von zahl-
reichen laizistisch ausgerichteten Intellektuellen kritisiert. Sie beschuldigten sie, 
von der modernistisch-laizistischen Politik abzuweichen. Die türkisch-islamische 
Synthese,1 eine von den Putschisten getragene Ideologie, wurde der Bevölkerung 
aufgedrängt. Islamische Inhalte wurden nun in die Medien, die Erziehung, die 
Hochschulen, die Forschungs- und Sprachinstitutionen gepumpt. Die Durchdrin-
gung des Türkentums mit islamischen Werten wurde zum Weg, dieses stark zu er-
halten, vergleichbar etwa der „japanischen Kultur“. Den Islam in jedem Lebensbe-
reich wirksam werden zu lassen, wurde zum Weg, in einer sich wandelnden Welt 
die Technologie zwar zu übernehmen, das Eigentliche aber zu bewahren. Diese 
türkisch-islamische Synthese, die nun dem türkischen Volk eingeimpft wurde, soll-
te es sicher durch den Wandel führen. 

Anstelle der verbotenen politischen Parteien wurden neue Parteien gegründet. 
So folgte auf die islamistische Partei des nationalen Wohls (Milli Selamet Partisi, 
MSP)2 die Wohlfahrtspartei (Refah Partisi, RP). Unter der Führung ihres geistigen 

1  1962 wurde der gegen Links gerichtete und anti-sozialdemokratische Intellektuellen-Klub 
gegründet, der sich nach 1970 der Hort der Intellektuellen nannte. Er vereinigte Geschäfts-
leute, Politiker und UniversitätsprofessorInnen (Öztemiz 1997: 117). 

2  Necmettin Erbakan, Führer der Bewegung Milli Görüş („Nationale Sicht“), gründete als er-
stes die Partei der Nationalen Ordnung (Milli Nizam Partisi, MNP). Diese wurde mit der 
Begründung, sie betreibe religiöse Propaganda, 1971 vom Verfassungsgericht verboten. Zu 
jener Zeit bezeichneten türkische laizistische Intellektuelle die religiöse Politik als islami-
sche Politik. Der Islamismus wurde als politische Strömung Thema politikwissenschaftli-
cher Forschungen (Şaylan 1992). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 149 

Vaters Necmettin Erbakan wurde sie vom Volk mit wachsendem Interesse wahrge-
nommen. Vor allem in den Gecekondus der großen Städte hatte sie großen Zulauf 
und wurde bald an Stelle der Linken zur Stimme der Unterdrückten. Die Verliere-
rInnen der freien Marktwirtschaft wurden mit Slogans wie „im Islam ist innere Ru-
he“, „für eine gerechte Ordnung“ und anderen unter den Schirm der RP gerufen.  

Der kapitalistische freie Markt hatte aber auch neue Reiche geschaffen. Diese 
nannte man auf dem Land die „anatolischen Tiger“, unter laizistischen Intellek-
tuellen hingegen „das grüne Kapital“. Sie versuchten nicht nur, sich in der Wirt-
schaft einen Platz zu verschaffen, sondern auch in der Politik und im gesellschaft-
lichen Leben präsent zu sein. Özal war mit seinen Maßnahmen zugunsten dieser 
Kreise ihr Vorkämpfer. Diese neuen Reichen suchten nun in der Sorge um die Si-
cherung und Mehrung ihres Vermögens auch auf die Politik Einfluss zu nehmen. 
Beide Kreise fanden im Projekt der „gerechten Ordnung“ der RP zusammen. 
Auch das islamische Verlagswesen erlebte in den 1980er Jahren ein explosionsar-
tiges Wachstum; es trug den islamischen Gedanken in die Türkei und schaffte es 
auch, die islamische Politik auf die Tagesordnung zu setzen. Özal umgab sich mit 
einem Kader, welches das politische und soziale Leben in einer islamischen3 Op-
tik sah und den laizistischen Kreisen gegenüber eine distanzierte Politik verfolg-
te. So gewann ein islamisches Politikverständnis an Boden. Der Staat zog sich aus 
der Wirtschaft zurück, was dazu führte, dass die Zivilgesellschaft in den Vorder-
grund trat. Zudem wurde von den islamischen Medien die Zivilgesellschaft mit 
einem islamischen Lebensstil gleichgesetzt.  

Im Verlauf dieses Prozesses entwickelte sich rasch eine Parallelgesellschaft und 
bereitete einer islamischen Politik den Boden. Eine ganze Reihe von Phänome-
nen wurde Ausdruck davon, dass sich die Türkei von der kemalistischen Revolu-
tion abgekoppelt hatte. Dazu gehörten eine in den islamischen Medien auftre-
tende islamische Intelligenz, ein islamischer Kleidungsstil, das rasante Anschwel-
len islamischer Veröffentlichungen, die zunehmende sichtbare Präsenz an den 
Universitäten von Studentinnen mit dem islamischen Kopftuch, das Anwachsen 
der Vorbeter- und Predigerschulen (İmam-Hatip-Liseleri) zu einem Massenphä-
nomen im Bildungswesen, das Sichtbarwerden islamischer Gewerkschaften, ein 
immer ausgedehnteres Netz von zivilen Vereinen, eine starke Zunahme der Zahl 
der Moscheen und Koranschulen, zahlreiche Tötungen von laizistischen Intellek-
tuellen. All diese sozialen Spaltungen sind Ausdruck der tiefen ideologischen 
Krise, in welche die Gesellschaft geraten war.  

1992 wurde die MÜSİAD (Müstakil Sanayici ve İş Adamları Derneği) gegründet, 
die Vereinigung unabhängiger Industrieller und Geschäftsleute. Initiiert hatten sie 
die Kreise, die von sich sagten, sie vertreten, im Gegensatz zum Istanbuler Kapital, 
das anatolische Kapital. Die MÜSİAD arbeitete wie eine Gegenorganisation zur 

                                                                                          
3  Die politische Deutung des Islam kann als Versuch gelesen werden, auf politische Fragen 

islamische Antworten zu finden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 150 

TÜSİAD (Türk Sanayicileri ve İş Adamları Derneği), der Vereinigung türkischer Indus-
trieller und Geschäftsleute, welcher die großen Unternehmen angehören. Dabei er-
innerte die MÜSİAD an eine Formulierung, welche 1970 in den Statuten der Partei 
der Nationalen Ordnung (Milli Nizam Partisi, MNP) aufgetaucht war: „Kein Zutritt 
für Freimaurer, Zionisten und Kommunisten“. Denn die großen Unternehmen 
vertraten ihrer Meinung nach den verlängerten Arm des westlichen Kapitalismus, 
nämlich die Freimaurer, Zionisten und den Klassenkampf. 1990 veröffentlichte die 
TÜSİAD einen Bericht zur Lage der Bildung in der Türkei und brachte mit kom-
promisslosen Formulierungen die Lyzeen für Prediger und Vorbeter auf die politi-
sche Tagesordnung. Dies entzündete vorerst die Diskussion zwischen laizistischen 
und antilaizistischen Kreisen, in Wirklichkeit aber die Diskussion um das Regime.  

Für die MÜSİAD bedeutete die Unterstützung der Lyzeen für Prediger und 
Vorbeter einmal die Verbreitung einer islamischen Erziehung in der Bevölkerung, 
dann aber auch eine Garantie für hohe Gewinne, eine Legitimierung ihrer Ge-
schäftsbeziehungen und eine Basis für ihre Vormachtstellung in der Bevölkerung. 
Ihrer Auslegung nach fanden die Vorbeter- und Predigerschulen im Volk Akzep-
tanz, weil sie Menschen erzogen, die Moral und Traditionen verbunden waren. 
In zahlreichen anatolischen Städten hielten die Vereine für Bau und Unterhalt 
von Vorbeter- und Predigerschulen ein wirtschaftliches Geflecht am Leben, auf 
das sich auch die MÜSİAD abstützte, und bildeten ein Solidaritätsnetzwerk für 
Geschäftsleute, die einen religiösen Jargon pflegten. 

In allen Bereichen des öffentlichen Lebens gab es Spuren einer Polarisierung 
des Lebensstils. Zahlreiche Gefechte um den richtigen Lebensstil wurden ausge-
tragen, in Wirtschaft und Politik, im kulturellen Leben, in Bildung und Schulall-
tag sowie im gesellschaftlichen Leben. Medien und akademische Kreise sahen die 
Spaltungen als Normalisierung oder aber als Gefahrenpotential an und analysier-
ten es. Vamık Volkan, ein bekannter türkischer Akademiker, der in den USA Kar-
riere gemacht hatte, verglich diese Polarisierung mit dem Schattenspiel von Kara-
göz und Hacıvat. Auf der einen Seite stand Atatürk, auf der anderen der Prophet 
des Islams. Der Ausgang eines solchen Spiels stand von Beginn an fest; der Sterb-
liche würde verlieren. 

Der Gründer der Türkischen Republik, Atatürk, hatte die moderne Zivilisation 
als Ziel vorgegeben; das Ziel der islamisch ausgerichteten Kreise lag klar außer-
halb von deren Grenzen. Dies konnte von den Vertretern der Macht nicht akzep-
tiert werden. Das neue politische Projekt, welches VerliererInnen und Gewinne-
rInnen des neuen Liberalismus zusammenbringen wollte, durfte vom türkischen 
politischen Leben indessen keine Unterstützung erwarten. Bis heute sind das Ge-
zänk und die Diskussionen zu dieser Frage in der Türkei nicht ausgestanden. Im 
Fokus der Auseinandersetzungen steht die Bildung; an den Lyzeen für Prediger 
und Vorbeter lässt sich die soziale Spaltung zurückverfolgen. Dabei wird deut-
lich, dass die Lyzeen für Prediger und Vorbeter Ausdruck eines parallelen Bil-
dungssystems sind. Hat nicht der Anführer der islamischen Bewegung Milli Görüş 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 151 

(„Nationale Sicht“), Necmettin Erbakan, die Lyzeen für Prediger und Vorbeter als 
„unseren Hintergarten“ bezeichnet? In den Satzungen seiner 1970 gegründeten 
MNP wird zum ersten Mal erklärt, man stütze sich auf eine islamische Politik. 
Milli Görüş gilt daher als Hauptströmung der islamischen Politik.  

Eine zentrale Dimension innerhalb der in den Jahren nach 1980 zu beobach-
tenden Polarisierung kommt dem Bereich der Zivilgesellschaft zu. Im zuneh-
mend erbitterten Kampf innerhalb der Zivilbevölkerung zwischen dem moderni-
stisch-kemalistischen und dem traditionalistisch-konservativen Block geht es um 
die Kontrolle, welche nach wie vor über die zivilen Vereine ausgeübt wird. Der in 
den Stadtverwaltungen errungene politische Sieg der islamischen Parteien nach 
1994 steigerte den Einfluss der islamischen zivilen Vereine. Vor allem nach dem 
Erdbeben von 1999 konnten sich die Vereine weiter etablieren: Dies geschah auf 
Grund von Verfassungsrevisionen, welche den Spielraum für politische Aktionen 
ausweiteten. Die ideologischen Grundlagen des politischen Kampfes und der Po-
larisierung auf der Achse von Laizismus und Antilaizismus gewannen entschei-
dende Bedeutung; der Kemalismus und die Praxis der türkischen Moderne wur-
den von Grund auf in Frage gestellt.  

Im Diskurs der islamischen Kreise wurde die Zivilgesellschaft dem Staat gegen-
übergestellt; Staat und Zivilgesellschaft wurden als miteinander unvereinbar defi-
niert. Die Zivilgesellschaft setzte man gleich mit Demokratie und Freiheiten, den 
Staat mit Verhinderung und Druck. Gegen diesen autoritären Staat zu sein und auf 
der Seite der Zivilgesellschaft zu stehen wurde zum Codex der islamischen Politik. 
Ebenfalls von diesem Code aus operierend, traf sich der Neoliberalismus mit der 
Ausweitung der Freiheiten in der Zivilgesellschaft. Denn in jeder Periode, die einen 
Zuwachs an Demokratie brachte, wuchs der Einfluss des Islams auf die Muster der 
Alltagskommunikation. So begann sich in der Beziehung zwischen Demokratie 
und Islam ein paralleles Entwicklungsmuster herauszubilden. Seit 1923 war es dem 
Regime nicht gelungen, mit der Bevölkerung in Einklang zu kommen; das Land 
entbehrte des inneren Friedens, der ausgleichenden Ruhe; Regime und Zivilbevöl-
kerung standen in einem widersprüchlichen Verhältnis zueinander. In den Argu-
menten der laizistischen Parteien wurde nun zunehmend der Laizismus betont; im 
Angesicht des Terrorismus hielt man die Lösung der Einheit des Staates und der 
Unteilbarkeit des Landes hoch. Der Politik gelang es in dieser Zeit dennoch nicht, 
das islamische Bezugssystem zu überwinden. In der unruhigen Periode von 1993 
bis 2002 fuhr die islamische Politik fort, der Zivilbevölkerung die offizielle Politik 
aufzudrängen. Gleichzeitig prallten die Forderungen nach der Verbreitung einer is-
lamischen öffentlichen Politik am 28. Februar 1997 am Veto des Nationalen Si-
cherheitsrates (Milli Güvenlik Kurulu, MGK)4 ab. Dieser handelte unter der Einwir-
kung einflussreicher Militärs und erklärte die religiös-reaktionäre Bedrohung des 

                                                                                          
4  Mit der Reformpolitik, die die AKP seit 2003 verfolgte, wurde dem MGK die Kompetenz 

entzogen, die politische Agenda des Landes zu bestimmen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 152 

laizistischen Regimes zum obersten Problem des Landes. Im Verlauf dieser Ausein-
andersetzungen verlor die größere Partei der Koalitionsregierung (zwischen Juni 
1996 und Juni 1997 unter dem Vorsitz von Necmettin Erbakan als Ministerpräsi-
denten), die islamische RP, die sich die Partei des politischen Islams nannte, die 
Macht. Im Juni 1997 wurde eine neue Regierung gegründet und holte Bildung und 
öffentliches Leben unter den Einfluss der laizistischen Politik zurück. So versuchte 
man, die antilaizistische Politik zu stoppen, bevor sie sich weiter ausbreiten konnte. 
In Wahrheit aber wurde als Folge der wirtschaftlichen Situation, in der sich das 
Land befand, die Unterstützung für das Regime schwächer und die Perspektiven, in 
der Hand der Koalitionsparteien, verengten sich. Nach den Wahlen vom April 
1999 übernahm eine Dreierkoalition die Macht. Sie bestand aus einer demokrati-
schen Linken (Partei der demokratischen Linken, Demokratik Sol Partisi, DSP), einer 
konservativ-liberalen (Mutterlandspartei, Anavatan Partisi, ANAP) und einer natio-
nalistischen Partei (Partei der nationalistischen Bewegung, Milliyetçi Hareket Partisi, 
MHP). Diese Regierung richtete sich nach dem Erdbeben vom 17. August 1999 
und später während der Finanzkrise zwischen November 2000 und Februar 2001 
stark auf die Europäische Union aus und realisierte eine ganze Reihe von demokra-
tischen Reformen. Wegen der wirtschaftlichen Disziplin, die sie verfolgte, sowie 
inneren Zwistigkeiten wurden vorzeitige Wahlen ausgerufen. Diese ebneten der is-
lamisch-liberalen Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung (Adalet ve Kalkınma Par-
tisi, AKP5) den Weg an die Macht. Die AKP führte die EU-Reformen zunehmend 
weiter und erhielt von der EU im Jahr 2004 schließlich einen Termin für die Auf-
nahme von Verhandlungen. Dem Volk wurden diese Beitrittsverhandlungen als 
Sieg und als Anzeichen für einen bevorstehenden Aufschwung vermittelt.  

Demokratie und Wirtschaft, wie man sie dem Volk versprochen hatte, fanden 
mit der Aufnahme von Verhandlungen mit der EU eine realistische Ausrichtung. 
Damit war bewiesen, dass die Politik der AKP keine islamische war. Als Regime an 
Stärke zu gewinnen und mit der EU auf den gleichen Kurs einzuschwenken wurde 
damit zu zwei gleichwertigen Optionen. Mit der Machtübernahme der AKP waren 
die Parteien der vorherigen Regierungskoalition aus dem Parlament gedrängt wor-
den. Nur die laizistische Republikanische Volkspartei (Cumhuriyet Halk Partisi, 
CHP) konnte ins Parlament einziehen. Der Vorsitzende der CHP, Deniz Baykal, 
trat nach einem Skandal im Mai 2010 vom Parteivorsitz zurück. Auch er hatte bis 
zu diesem Zeitpunkt dazu beigetragen, dass die hauptsächlichen Spannungen in-
nerhalb des Regimes sich stets auf die Frage des Laizismus konzentrierten.  

Im Verlauf der Parteigründung der AKP behauptete Tayyip Erdoğan, es gebe 
keine Verbindungen mehr zur RP, welche am 28. Februar 1997 unter dem Druck 
des Militärs von der Regierung entfernt wurde, und zu Milli Görüş. Er verkündete 

5  Mit dem Abschied von Milli Görüş wurde ihnen zwar das islamische Etikett angeheftet, 
aber die neoliberale Politik und die Parteinahme für Privatisierungen machte sie zu einer 
liberalen Partei. Sie selbst bezeichneten sich allerdings als konservativ-demokratisch und 
verglichen sich mit den europäischen Christdemokraten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 153 

es als das Hauptanliegen seiner Partei, die Unverträglichkeit zwischen dem politi-
schen Zentrum, dem Staat, und dem gesellschaftlichen Zentrum, der Zivilgesell-
schaft, zu überwinden. Die politischen Eliten verständen das Volk nicht und gin-
gen nicht auf dessen Bedürfnisse ein. Die AKP würde die Ansprüche des Volkes 
dem politischen Zentrum übermitteln und die zivile Gesellschaft mit dem Staat 
versöhnen. Mit Hilfe öffentlicher Reformen würde der Staat der Zivilgesellschaft 
zugänglich gemacht.  

Dieser politische Kontext bleibt aber weiterhin ein heikles Feld für diejenigen 
Kreise innerhalb der Türkei, die die AKP im Hinblick auf das Regime nicht für 
vertrauenswürdig halten. In der Anklageschrift des Prozesses, der am Verfassungs-
gericht gegen die AKP angestrengt wurde, findet sich die Aussage, es seien die an-
tilaizistischen Aktivitäten der Partei, welche in den Brennpunkt ihrer Politik ge-
rückt seien. Im Ausgang des Prozesses wurde der AKP als Strafe der Zuschuss aus 
der Staatskasse gestrichen. Aber der Übergang vom Rechtlichen zum Politischen, 
der im Prozess des Wandels erzwungen worden war, konnte damit nicht gestoppt 
werden. Denn wenn das Recht nicht auf dem Amboss der Politik gehämmert 
wird, wie im Vorwort der türkischen Verfassung steht, wenn sich das Volk nicht 
aus freiem Willen und ganz konkret hinter die Gesetze stellt, dann würde es un-
ausweichlich, auf die Politik zurückzugreifen. 

Das Verfassungsgericht und der Hohe Rat der Richter und Staatsanwälte galten 
nach der Armee als die fundamentalsten Stützen und Hüter des laizistischen Re-
gimes. Nach 1999 wurden jedoch Gesetzesänderungen vorgenommen, um das 
Regime einem Wandel zu unterziehen und den Einfluss von Militär, Verfassungs-
gericht und Staatsrat auf das öffentliche Leben zu begrenzen. Beim Staatsrat, der 
Verwaltungsjustiz, betraf dies vor allem dessen Befugnis zur Eindämmung der 
staatlichen Privatisierungspolitik. Der Prozess zum Verbot der AKP ließ die Partei 
dann in Eile einige gesetzliche Änderungen vornehmen; schließlich wurde über 
diese Maßnahmen zur Abschaffung der Gewaltentrennung in einer Volksabstim-
mung entschieden. Die militärische Befehlsgewalt und die Justiz, die von Perso-
nen aus dem Umfeld der AKP in der Türkei und von einigen linken Kreisen als 
„Oligarchie“ bezeichnet werden, schützen Armee und Justiz dadurch, dass sie ihre 
eigenen Mitglieder wählen. Am 12. September 2010 führte die AKP eine Volksab-
stimmung zur Verfassungsrevision durch. Sie wurde angenommen; dies brach den 
Status Quo des Regimes. Der Übergang vom Juristischen zum Politischen kann 
dahingehend gedeutet werden, dass das Politische zu einem kritischeren Wert ge-
worden ist.  

Alle diese Entwicklungen haben sich vermischt: Die islamische und geistliche 
Politik, unter deren Einfluss der öffentliche Raum seit den 1980er Jahren geraten 
ist, mit Liberalismus, Zivilgesellschaft und Demokratie. Heute wird in der Türkei 
mit der Aburteilung des politischen Blocks unter dem Namen „Ergenekon-
Prozess“ das alte Regime zur Diskussion gestellt. Diesen Prozess kann man als 
Ausdruck eines Wandels in der politischen Struktur der Türkei verstehen. (Unter 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 154 

dem Namen Ergenekon kursiert in der Kulturpolitik der Republik eine mytholo-
gische Erzählung, die als Gründungsmythos der Türken verstanden wird.) Die 
Anklageschrift des Ergenekon-Prozesses wird als eine Initiative gesehen, die das al-
te Regime zu seiner eigenen Verteidigung angestrebt hat und die von unten illega-
le terroristische Aktivitäten unterstützt.  

Auch wenn die Wahrnehmung der laizistischen, gebildeten Mittelschicht, das 
Regime sei in Gefahr, ihre alte Schärfe verloren hatte, geriet die türkische Bevölke-
rung während der Propaganda im Vorfeld des Verfassungs-Referendums vom 12. 
September 2010 in einen ernsthaften Spaltungsprozess. Diese Polarisierung ver-
tiefte sich noch mit der neuen Lage nach dem Referendum. Mit der Volksbefra-
gung war das alte System außer Kraft gesetzt worden, mit welchem sich das politi-
sche Regime mit Hilfe von Militär und Justiz geschützt hatte. Die Politik spaltete 
sich nun in zwei Hauptgruppen, die Republik und die Demokratie; die laizistische 
CHP und die nationalistische MHP auf der einen, die konservativ-demokratische 
AKP auf der anderen Seite. Hand in Hand mit der Außerkraftsetzung starker, zen-
traler gesellschaftlicher Einrichtungen durch den Neoliberalismus vertieft sich 
auch die Krise der türkischen Modernisierung. Die gebildete Mittelschicht gleitet 
nun schnell von der Alternative „Militärregime oder Scharia“ in Richtung der 
Wahl des Politischen. Oder umgekehrt, weil sie in der Politik keine echte Chance 
für eine Wahl sieht, kann sie sich rasch in Richtung Militarismus bewegen.  

Politik, Zivilgesellschaft und Ideologie:  
Die islamische Soziopolitik  

Mit der republikanischen Reform wurde das republikanische Regime errichtet, 
welches die alten Gegensätze der osmanischen politischen Ordnung wie medrese – 
säkulare Schule, geistliche Justiz – weltliche Justiz oder militärisch gebildet – zivil 
gebildet aufhob. An ihre Stelle trat der Gegensatz zwischen alter und neuer Ord-
nung (Taşçı-Günlü 2005). Das republikanische Regime konstituierte sich als neu-
er Gegensatz zwischen diesen beiden Ordnungen. Damit wurde die islamische, 
reaktionäre Politik mit der alten Ordnung identifiziert. Aufstände wie der Şeyh 
Said-Aufstand von 1925 oder der Vorfall von Menemen 1930 wurden mit dem 
Etikett der Sehnsucht nach einer Rückkehr dieser Ordnung und einer reaktionä-
ren Bewegung versehen. Der Islam war insofern ein wichtiger Faktor im türki-
schen politischen Leben, als er zur politischen Stimme der Opposition und des 
Protestes wurde. Als politisches Konstrukt lag er weit ab von der religiösen Glau-
benswelt des Individuums; er wurde in der Türkei als Gegenbewegung zur Tech-
nologie, zur Entwicklung, zur modernen Zivilisation und zum Fortschrittsglau-
ben gesehen. Begrifflich standen sich somit die Bindung an die westliche Zivilisa-
tion, die Universalität der Moderne einerseits und die Front der Rückständigkeit 
und der Antimoderne des Islamismus andererseits gegenüber (Toprak 1990: 239; 
Turan 1993: 54; Akşit 1993: 112–114). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 155 

Die korporatistische Logik der republikanischen Ideologie hatte den Diskurs 
der geeinten und unverfälschten Nation produziert; dieser Diskurs verlor an 
Kraft in dem Moment, in dem die Spannungen im Inneren der Gesellschaft auf-
brachen und sichtbar wurden. Mit der vorzeitig ausgerufenen Demokratie wurde 
offensichtlich, dass das modernistische Verständnis, auf dem die Republik auf-
baute, vom Volk nicht genügend verinnerlicht worden war. 1950 kam die Demo-
kratische Partei an die Macht; sie hatte die Unterstützung des Volkes mit einem 
Jargon gewonnen, der religiöse Anteile enthielt. Dessen Lack bröckelte nun 
schnell ab (Parla 1989; Mardin 1997: 163). 

Der Antagonismus zwischen Intellektuellen und Volk, der Bruch zwischen 
Staat und Volk, die Symptome dafür, dass das Volk sich mit dem Regime nicht 
identifizierte, wurden als Gegensätze erklärt. Dies wiederum führte zur Kritik an 
den laizistisch-modernistischen Eliten. Diese verstünden die Sorgen und Bedürf-
nisse des Volkes nicht und kümmerten sich auch gar nicht darum. Aus einer is-
lamischen Perspektive sieht dies im Nachhinein so aus, als sei das Volk das Echte 
und die politischen Eliten davon abgetrennt. Dieser ahistorische Blickwinkel ver-
sucht nicht nur zu erklären, wie es gekommen sei, dass die Eliten und Intellektu-
ellen des neuen Staates sich über das Volk erhoben, die islamischen Kreise ver-
suchten damit auch zu beweisen, dass sie eigentlich dem Volk angehören. Dem-
gegenüber formulierte das laizistisch-modernistische Verständnis seine historisch-
soziale Kritik in der Logik der alten Ordnung, legitimierte sich selber als neue 
fortschrittliche Ordnung, die aus der alten Ordnung herausgewachsen war, und 
verwies auf die Reaktion, die dies behindern wollte. Dieser Gegensatz hat sich als 
Denkschema ins Vokabular des politischen Kampfes des türkischen politischen 
Lebens eingeschrieben. 

Aber auch weniger thematisierte Analyseformen und Handlungspunkte kann 
man als wirtschaftlich-politische begreifen. Denn die sozialpolitische Wende der 
1930er und 1940er Jahre war Vorläuferin der Neuerungen der 1950er Jahre (Bora-
tav 1988: 242–243; Pamuk 1988: 100, 107–108: Yerasimos 1990: 88–89; Keyder 
1990: 63–65; Timur 2003: 28–31; Turan 2007: 326). Die klassenspezifischen Ent-
wicklungen im Angelpunkt der soziopolitischen Realität skizzieren den allgemei-
nen Rahmen für den Wandel; alles entwickelte sich dann scheinbar so, wie es sein 
sollte.  

Auf der anderen Seite gilt es auch, diejenigen nicht zu vergessen, die sich be-
tont mit der Wirkung der Denkweise auf den sozialen Wandel befassen (Gökaçtı 
2005: 288–299). Denn die Sättigung dieser Gedankenwelt setzt die Verbindung 
in Bewegung, mit der die Massen in den Bannkreis der Intellektuellen geraten. 
Die, die sich in dieser Art und Weise damit beschäftigen, sind der Ansicht, dass 
die Linke in den 1960er Jahren die Bedürfnisse der Gesellschaft nicht vollständig 
abzudecken vermochte. Die ForscherInnen der islamischen Welt haben unter 
diesen Vorzeichen eine stringente Kapitalismuskritik entwickelt; ihre Arbeiten 
haben auch die Türkei erreicht und sind durch die Vermittlung ihrer türkischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 156 

BerufskollegInnen in die Gedankenwelt des Volkes eingedrungen. Die islami-
schen Intellektuellen der ersten und zweiten Generation haben die republikani-
sche Revolution hinsichtlich Politik und Identität in Frage gestellt; sie haben mit 
dieser Kritik eine Brücke zur prachtvollen osmanischen Vergangenheit geschla-
gen; diese wurde zur Quelle ihres intellektuellen Kampfes. 

Andererseits haben nach 1965 die Demirel-Regierungen die islamische und die 
nationalistische Jugend im Verborgenen unterstützt. Damit haben sich einige Au-
torInnen befasst, die dann auch auf deren besondere Rolle in der Organisation 
der islamischen Philosophie und Politik hingewiesen haben (Eroğul 1990: 152–
153; Yavuz 2005: 93–95). Andere AutorInnen befassen sich mit der Vermittlerrol-
le der schnellen kapitalistischen Wende der 1960er Jahre beim Aufbau einer is-
lamischen Politik und Identität und stellen die reaktive Rolle der VerliererInnen 
und die Opposition zum westlichen Kapitalismus ins Zentrum einer islamischen 
Ideologie und Politik (Keyder 1990: 70; Toprak 1990: 353–254; Parlar 1997: 302–
305; Ahmad 2005: 171–173). 

Daneben gibt es AutorInnen, die auf die Bedeutung der Übereinstimmung 
unter den Intellektuellen hinweisen. Denn das Ende des kemalistischen Konsen-
ses unter den Intellektuellen nach dem Putsch von 1960, etwa zu Fragen des poli-
tischen Kurses oder seiner Umsetzung, hatte zentrale Bedeutung für die Entwick-
lung neuer Bewegungen, darunter auch der islamischen Bewegungen (Turan 
1993: 62–65). Was man im Zusammenhang mit der Losung „der Islamismus ist 
das Gegengift des Kommunismus“ beobachten konnte, zeigte sich auch bei der 
türkischen NATO-Politik. Diese Politik rief bei den VerfechterInnen einer türki-
schen Unabhängigkeit heftige Kritik hervor (Günlü 2009a: 729). Ein Teil dieser 
Entwicklung betrifft den Putsch von 1980, mit dem die militante Linke ausgerot-
tet wurde. Dies wurde als ein Paradigmenwechsel in der Fragestellung gewertet 
und hat die politische Karte der Türkei zugunsten einer islamischen Politik ver-
ändert (Yavuz 2005: 93–95; Tuğal 2007: 2–3). 

Ein Faktor der Ausbreitung der islamischen Bewegung war auch die Besetzung 
der staatlichen Ämter gemäß der türkisch-islamischen Synthese der Özal-
Regierungen in den 1980er Jahren. Hier wird besonders die Rolle eines unterstüt-
zenden politischen Klimas deutlich. Ein interessantes Beispiel für die Beeinflus-
sung der Meinung durch offizielle Organe des Staates bildet das Urteil eines Mili-
tärgerichtes: „Das fundamentale Gesetz der Bildung, nämlich die Liebe zu Gott 
und dem Propheten zu lehren, dient auch dazu, den Studierenden moralische 
Werte einzuprägen. Und diese Werte generieren die Liebe zur Heimat, zum Staat 
und zur Familie“ (Günlü 2009a: 732). 

Die islamischen Werte und Verhaltensformen hatten innerhalb des Systems die 
Politik geprägt; dazu gehört auch der Vorwurf des takiyecilik, des nur zum Schein 
Handelns. Die zentralen politischen Kräfte disziplinieren mit der Beschuldigung 
des takiyecilik die Demokratie der Bevormundung und setzen ihre eigenen Kräfte 
wieder ein (Timur 2003: 150–151). Seit dem Übergang zum Mehrparteiensystem 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 157 

läuft der Prozess der Demokratisierung parallel zum Prozess der Ausweitung des 
islamischen Einflussbereiches in Politik und Gesellschaft. Dabei wurde die takiye 
zu einer politischen Maske innerhalb der Demokratie. Jedoch hat takiye hier einen 
doppelten Charakter: Zum einen meint der Begriff die Islamisierung der Politik 
durch Islamisten, die ihre wahre Absicht verleugnen, zum anderen die Behaup-
tung der islamischen Eliten, das türkische politische System sei Religion und 
Gläubigen verschlossen. Diese beiden Bedeutungen, die sich gegenseitig generie-
ren, verbergen jedoch, dass in der Türkei die Islamisierung der Politik sowie die 
Demokratie als takiye funktionieren.  

Aber jenseits all dieser Auslegungen und Analysen hatte die islamistische politi-
sche Bewegung oder der politische Islam, den in der Türkei die RP vertrat, ihren 
Ort auch in der „gerechten Ordnung“, die aus dem Zusammengehen von geistiger 
Entwicklung oder Westfeindlichkeit einerseits und materieller Entwicklung oder 
Industrialisierung andererseits resultierte (Yıldız 2003: 189–197). Es war nicht zu 
übersehen, dass es nicht möglich war, eine Ideologie eines islamischen Men-
schenmodells zu entwerfen, das mit Demokratie zu vereinbaren war (Çınar 2005: 
42–44). Diese politischen Argumente der RP haben jedoch die Problematik De-
mokratie und islamische Zivilgesellschaft in der öffentlichen Politik ans Tageslicht 
gebracht.  

Der Verlauf des politischen Islams vom Ende der 1960er Jahre bis heute wird 
als eine Ablösung von der Tradition bezeichnet. Die islamistische Politik in der 
Linie der MNP, MSP, RP, Partei der Tugend (Fazilet Partisi, FP) hat sich in Tradi-
tionalisten (Partei der Glückseligkeit, Saadet Partisi, SP) und Reformisten (AKP) 
geteilt (Küçükcan 2003: 499; Yıldız 2003: 198–199). In diesem Wandlungspro-
zess bezeichnet sich die AKP als „konservativ-demokratisch“ (Akdoğan 2004) 
und hat sich damit einem ähnlichen Legitimierungsversuch unterworfen, wie die 
christlich demokratischen Parteien.  

Islam und Zivilgesellschaft 

Die Zivilgesellschaft kann man als Experimentier- und Proberaum zur Entwick-
lung des subjektiven Potenzials begreifen. In diesem Sinn ist sie der Ursprung der 
politischen Gesellschaft. Andererseits ist sie aber auch Arena für die Hegemonie-
kämpfe polarisierter, aktivierter politischer Subjekte. Eine gesamtheitliche Zivil-
gesellschaft ist daher allenfalls als Fiktion möglich. Ökonomische und kulturelle 
Grenzen spalten die Zivilgesellschaft; diese trägt in sich dauerhaft die Widersprü-
che eines auf der politischen Bühne Dargestellten und Vertretenen. Mit Gramsci 
halten wir die Zivilgesellschaft für einen Raum, in dem politische Subjekte unter 
einer auf Zwang und Gewalt bauenden moralischen und intellektuellen Führung 
transformiert oder neu produziert werden. Dieser Prozess wiederum hängt zu-
sammen mit der Regierungsform und dem Verständnis der jeweiligen Staatsbür-
gerschaft. Der erwähnte Kampf ist der Kampf des Individuums um seine Auto-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 158 

nomie; er legitimiert sich im Prozess der Beweisführung der politischen Subjekte 
hinsichtlich ihrer Benachteiligung beziehungsweise ihrer Machtstellung. Diese 
Beweisführung leisten sie in der ihnen eigenen politischen Sprache und mit Be-
zugnahme auf die ewig gültige „Menschlichkeit“ beziehungsweise die „Men-
schenrechte“. Dabei konstituiert sich in diesem Kampf zwischen Hegemonie und 
Gegenhegemonie auch der Existenzstil der politischen Subjekte innerhalb der 
Zivilgesellschaft (Günlü 2009b: 4). 

In der Türkei kam die Zivilgesellschaft nach dem Putsch vom 12. September 
1980 erstmals auf die Tagesordnung; die individuellen Möglichkeiten der politi-
schen Subjekte waren unter Druck geraten. Mitten aus einem unterdrückerischen 
Umfeld heraus nahmen sie den Kampf auf um die Realisierung ihres politischen 
und intellektuellen Potenzials. Der Prozess, den zuvor die Vereine und Beamten-
gewerkschaften langsam angeschoben hatten, wurde nun zu einem Prozess des 
Kampfes der Zivilgesellschaft um ihre Existenz und ihre Hegemonie. Die Demo-
kratisierung, die mit der Aufnahme der Harmonisierungsverhandlungen mit der 
EU und dem acquis communautaire begonnen hatte, bot nun zwar verbesserte 
Möglichkeiten zur politischen Betätigung gemäß der geltenden Regelungen. Den-
noch blieb die politische Partizipation der BürgerInnen kraftlos. Die Kämpfe von 
Jungen, Frauen und Angestellten im öffentlichen Dienst und anderen Gruppie-
rungen lockerten zwar die Einschränkungen, welche die Verfassung von 1982 der 
politischen Partizipation auferlegt hatte. Indessen waren es nach wie vor die Be-
ziehungen des persönlichen Vorrangs oder der gemeinsamen Herkunft, welche in 
sozialen, wirtschaftlichen und politischen Vereinigungen maßgebend waren. Da-
bei sind es diese Vereinigungen, die der Zivilgesellschaft Dynamik verleihen. Für 
diese strukturelle Schwäche der türkischen Zivilgesellschaft (Kalaycıoğlu 2001: 59–
61) ist das protektionistische Verständnis verantwortlich, bei dem Kriterien wie Re-
ligionszugehörigkeit, Verwandtschaft, gemeinsame Herkunft, Mitgliedschaft einer 
konfessionellen Vereinigung und so weiter zum Tragen kommen. Der Protektio-
nismus ist es, der dem Problem der mangelnden Demokratisierung zu Grunde 
liegt. 

Zwischen 1923 und 1950 hat die CHP-Regierung auf dem Fundament der Be-
ziehung zwischen Zentrum und Peripherie eine Klasse der „happy few“ geschaf-
fen, die nun durch die Demokratie erschüttert wird. Die Besitzlosen aus Stadt 
und Land bilden die Peripherie; ihr Bedürfnis nach Demokratie stellt für den Le-
bensstil des Zentrums mit seinen laizistisch-modernen Werten eine Bedrohung 
dar und führt dazu, dass sich dieses zusehends autoritär verhält (Kalaycıoğlu 
2001: 64–66). Zentrum und Peripherie wurden, in die Begriffe Demokratie und 
Autoritarismus gefasst, zu den beiden Seiten einer Medaille.  

Der Laizismus hatte das öffentliche Leben in der Türkei unter Kontrolle ge-
nommen und war damit zur Quelle modernistischer Praktiken geworden. Nach 
1946 lockerte sich die strenge Politik der Jahre zwischen 1923 und 1946. Die De-
mokratie trug dazu bei, den Islam in der Öffentlichkeit sichtbar zu machen. Denn 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 159 

die türkische Republik verlieh in ihrem Gründungsprozess den gut ein Jahrhun-
dert zuvor schon eingesetzten Säkularisierungsversuchen ein juristisches Funda-
ment und institutionalisierte sie. Die Erziehung wurde am 3. März 1924 mit dem 
Gesetz der Einheit der Bildung dem Monopol des Bildungsministeriums unter-
stellt. Das Zivilgesetz von 1926 brachte hinsichtlich Religion und Tradition größe-
re individuelle Freiheiten. Die Schriftreform löste das Türkische aus der arabi-
schen Kultur und befreite es von den osmanischen Eliten. Damit sicherte der Lai-
zismus nicht nur die Loslösung der Politik von der Religion; er sicherte auch die 
Gleichheit der Geschlechter und beseitigte den religiösen Druck, der auf der Er-
ziehung lastete (Arat 2005: 109–110; Kadıoğlu 2005: 24–27; Göle 2009: 115–119). 
Die zunehmende Sichtbarkeit des Islams in der Öffentlichkeit seit 1950, die Prä-
senz des islamischen Kopftuchs seit 1980, die Einrichtung von Gebetsräumen in 
den Ministerien, der Zugang zu den Universitäten für Absolvierende der Vorbe-
ter- und Predigerschulen, der Zugang zu Beamtenstellen im Sicherheitsdienst für 
Absolvierende des Hohen Islamischen Institutes (Yüksek İslam Ensitüsü), alle diese 
Entwicklungen machten den Islam zu einem zentralen Problem in der Öffentlich-
keit. Der politische Islam schürte die Spannungen in der demokratischen Vertre-
tung; Instrument dazu war das breite Fundament, das er dank der RP gewonnen 
hatte. 

Das Militärregime von 1980 ebnete den Weg für den wilden Kapitalismus und 
radierte die linke Opposition aus. Mit ihrem Protest gegen Ungleichheit und Un-
terdrückung gewann die islamische Politik in diesem Umfeld Attraktivität. Mit der 
Entwicklung des Kapitalismus hätte die islamische Politik das Feld dem politi-
schen Kampf der modernen sozialen Klassen überlassen können (Ahmad 2005: 
260). Ja, es wird sogar behauptet, der türkische Kapitalismus stärke die Linke (Ra-
mazanoğlu 1987: 236–242). Die Politik entwickelte sich aber in die Gegenrichtung 
und bereitete den Islamisten den Boden; damit wandelten sich auch die Klassen-
gegensätze in eine Polarisierung zwischen laizistischen und religiösen Kräften 
(Poulton 1999: 238–239). Als Reaktion auf den seit den 1980er Jahren zur An-
wendung gelangenden Neoliberalismus wurde aber nicht nur die islamische Poli-
tik entwickelt; mit der Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei AKP wurde 2002 
diese Politik bereits zum zweiten Mal an die Macht befördert. Über die Provinz-
bourgeoisie breitete sich der Kapitalismus in der Türkei mit Privatisierungen und 
Liberalisierungen stark aus. Auf der anderen Seite fand er in der Islamisierung der 
Zivilgesellschaft seinen bedeutendsten Ort. 

Der Neoliberalismus leistete dem Individualismus Vorschub; mit dem Wandel 
konfrontiert, geriet das Individuum indessen in Schwierigkeiten, worauf sich die 
Gemeinschaft einschaltete und Hilfe anbot. Auf diese Weise breitete sich die Ba-
sisgemeinde der islamischen Politik aus. In den Bereichen, aus denen sich der 
Staat zurückgezogen hatte, kamen die Gemeinschaften und die religiöse Zivilge-
sellschaft schnell zum Blühen; protektionistische Beziehungsformen institutiona-
lisierten sich. In den 1980er Jahren schaffte es die neue zugewanderte städtische 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 160 

Bevölkerung weitgehend dank Herkunftsvereinen, Sekten und gemeinschaftli-
chen Gründungen, sich dem sozialen Wandel anzupassen (Atacan 1990: 96–116). 
Die Anschuldigung, die türkisch-islamische Synthese als offizielle Ideologie des 
Militärputsches vom 12. September 1980 habe es nicht geschafft, der Ausbrei-
tung des Islams entgegenzutreten, und die eigentlichen Schuld liege bei den In-
tellektuellen, machte den Weg frei für islamische Bewegungen und Sekten; diese 
wiederum küssten das Militärregime aus dem Schlaf.  

Das Schritthalten der Sekten mit dem Wandel führte dazu, dass die islamische 
Identität sich der Öffentlichkeit bemächtigte und die laizistische öffentliche Identi-
tät zurückdrängte. Damit ging in der Türkei, welche das westliche Modell über-
nommen hatte, eine Schwächung der universellen modernen Identität einher. Dies 
ist ein globaler Trend; der Neoliberalismus hat weltweit bei der Zerstörung der 
modernen Identität seine Rolle gespielt. Damit machte die Spannung zwischen 
dem für die Moderne zentralen Begriff des Laizismus und der Demokratie den Is-
lam zu einem der grundlegenden Probleme des politischen Regimes (Göle 2009: 
112–113). Dies zwang auch die zentrale öffentliche Politik zu einem Wandel.  

Das kemalistische Experiment, das im öffentlichen Raum über die Frauen- 
und die Bildungspolitik geführt wurde, traf nun mit der Frage des türban, des is-
lamischen Kopftuches, wieder im Bereich von Frauen- und Bildungspolitik auf 
Schwierigkeiten. In ihrer Studie „Rethinking Islam and Liberal Democracy“ 
kommt Yeşim Arat zu dem Schluss, dass die islamische Frauenfigur der türki-
schen Politik vom säkularen Experiment des Islams in den 1980er Jahren geschaf-
fen worden sei. Mit Bezug auf Thomas Franck’s The Empowered Self kommt sie 
zum Schluss, dass der Individualismus ein modernes Phänomen sei, bei dem die 
Person „die Komponenten ihrer eigenen einzigartigen Identität wählt und sich 
erschafft“ (2005: 49–52). In diesem Rahmen entstand im Wandel biografischer 
Prozesse in den 1980er Jahren und aus dem Phänomen der individuellen Einzig-
artigkeit der Moderne die türkische islamische Frauenfigur. Arat untersucht die 
RP, die durch einen Beschluss des Verfassungsgerichtes vom 16. Januar 1998 ver-
boten wurde, und stellt fest, dass die Frauen der Frauenkommission mit zwei 
Ausnahmen laizistische öffentliche Schulen durchlaufen hatten. Demnach trat 
das Kopftuchproblem nicht nur in laizistischen öffentlichen Schulen auf, es kam 
auch aus laizistischen, meist kemalistisch-modern eingestellten Familien. Arat er-
klärt dies mit dem Phänomen der Moderne, welche dem Individuum die Schaf-
fung seiner eigenen Identität ermöglicht. Die Diskontinuität zwischen der mo-
dernen Erziehung der Kopftuchträgerinnen und ihrer Rolle in der neu zu erwer-
benden islamischen Identität kann mit der Moderne erklärt werden. Die RP hat 
von dieser Disharmonie profitiert und besetzte ihre Kaderstellen mit gut ausge-
bildeten Frauen. Diese passten weder ins Bild der qualifizierten berufstätigen 
Frau, das man von den gut ausgebildeten Frauen der Republik erwartete, noch in 
das der Hausfrau, die keine ordentliche Ausbildung genossen hat. Die Kopftuch-
trägerinnen verwendeten ihre Ausbildung und ihre Begabungen schließlich dazu, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 161 

dem etatistischen Verständnis des Islams und dem Laizismus entgegenzutreten. 
Es wäre nicht möglich gewesen, vom Experiment der islamischen Politik mit den 
Frauen nur zum Einsatz der Frauen in der islamischen Politik zu profitieren.  

In dem Maß, wie der Islam in die Politik ging, vereinigte er sich mit den libera-
len Werten. Eine sich an liberalen Werten orientierende islamische Weltanschau-
ung kann wohl gezwungen sein, sich mit einer reichen liberalen Demokratie zu 
versöhnen. Die gegenseitige Beeinflussung von Islam und Liberalismus kann so-
wohl den Liberalismus als auch den Islam bereichern. Auch wenn die Frauen der 
RP sich den Protesten der laizistischen Feministinnen nicht anschlossen, positio-
nierten sie sich mit ihren autonomen Präferenzen auf der Seite einer politischen 
Partizipation der Frauen und kämpften gegen die Prinzipien der Verwestlichung 
der türkischen Kultur und des laizistischen Etatismus (Arat 2005: 113–115). Diese 
ihre Positionierung kann, über die Partizipation der Frauen, einen Beitrag an die 
Demokratie leisten. Andererseits fallen bei einer genauen Betrachtung islamischer 
ziviler Vereine die allumfassenden Eigenschaften der Beziehung zwischen Zivilge-
sellschaft, Islam und Demokratie auf (Çınar 2005; Kadıoğlu 2005: 37–38). 

Hier kommt dem Diskurs türkischer islamischer Intellektueller Wichtigkeit zu. 
In ihrem Verständnis der islamischen Zivilgesellschaft können sie auch mal die An-
sicht vertreten, die laizistische Struktur des zentralistischen Staates und der islami-
sche Charakter der Zivilgesellschaft stehen sich in der Demokratie frontal gegen-
über; der Laizismus vertrage sich nicht mit der Demokratie. So kann von der Har-
monie zwischen Demokratie und Zivilgesellschaft gesprochen werden. Diese starre 
Auffassung von Zivilgesellschaft hat ihren Ursprung in einem traditionellen ländli-
chen Verständnis des Islams und einem das tägliche Leben bestimmenden Regio-
nalismus (Aktay 2006: 230). Nicht in einem „doktrinären Islam“, sondern in einem 
„gesellschaftszentrierten Islam“ tritt dieses Verständnis zu Tage (Yavuz 2005: 128–
129); hier hat das Problem des politischen Regimes seinen Ursprung, welches Tayy-
ip Erdoğan symbolisch zwischen dem sozialen Zentrum und dem politischen Zen-
trum angesiedelt hat. Bei der Entwicklung der islamischen Zivilgesellschaft war ne-
ben der politischen Kontrolle auch wirkungsvoll, dass man im Alltag islamische 
Verhaltensmuster verfolgen konnte. Erleichterungen für die religiösen Stiftungen 
während der Özal-Ära, die Aufhebung der Artikel 141, 142 und 163 des türkischen 
Strafgesetzes im Jahr 1989, laut denen Islamismus und Kommunismus strafbar wa-
ren, der zunehmende private Religionsunterricht, die Entwicklung einer islami-
schen Mode, die Publikation islamischer Zeitschriften und die Produktion geistli-
cher Musik verliehen der islamischen Zivilgesellschaft neue Impulse. Privatisierun-
gen, Menschenrechte und die EU-Politik erweiterten das Feld der liberalen Politik 
und stärkten den privaten Bereich (Küçükcan 2003: 506; Yavuz 2005: 109–110).  

Politik und Zivilgesellschaft islamisierten sich, die historische Polarisierung zwi-
schen modern-alevitisch und traditionell-sunnitisch kristallisierte sich nun in der 
Polarisierung zwischen laizistisch und antilaizistisch. Damit verlor der laizistisch-
moderne Bereich sein Potenzial, die kurdische Bevölkerung anzusprechen. Mit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 162 

dem Putsch von 1980 verloren auch die Aleviten die in ihrer Gemeinschaft weit 
verbreitete sozialistische Identität. Am 2. Juli 1993 entzündete eine Menge aus fa-
natischen Gläubigen das Madımak-Hotel in Sivas. Die staatlichen Organe waren 
informiert und sahen zu. Der Tod von 35 Intellektuellen und zwei Hotelangestell-
ten in dem Brand politisierte die Identität der Aleviten und wurde zum Wende-
punkt in ihrer Haltung zum Staat und der islamischen Bewegung gegenüber. Ab-
wehr und Widerstand gegen den Einfluss des sunnitischen Islams auf den Staat 
verstärkten sich (Yavuz 2005: 111–114). Mit dem Ende der Sowjetunion be-
schleunigte sich der Wandel; nebst dem Gegensatz zwischen laizistisch und anti-
laizistisch trat nun die kurdische Frage in den Vordergrund. Als Konsequenz die-
ser Verschiebungen wurden die politischen Identitäten auf der Basis der politi-
schen Parteien neu aufgebaut, und zwar die Religiosität durch die Parteien der 
Milli Görüş, der RP, der FP, der SP und der AKP. Den Nationalismus vertrat die 
Türkismus-Partei MHP, den Laizismus die kemalistische Partei CHP und die se-
paratistische Bewegung die kurdische Partei, die ehemalige Partei der demokrati-
schen Gesellschaft (Demokratik Toplum Partisi, DTP), neu nun die Partei für Frieden 
und Gerechtigkeit (Barış ve Demokrasi Partisi, BDP) (Tachau 2000: 144). 

Die Bildung der Koalitionsregierung durch die RP im Juni 1996, nach den Lo-
kalwahlen von 1994 und den allgemeinen Wahlen von 1995, vertiefte die Span-
nungen. Die Note des Nationalen Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 beschnitt 
die „soziale Partizipation“ der islamischen Kreise am modernen Leben. Die acht-
jährige Primarschule, welche die Schließung der Sekundarstufe der Lyzeen für 
Prediger und Vorbeter nach sich zog, die Schließung der illegalen Korankurse, die 
strikte Begrenzung, die der islamischen Bildung auferlegt wurde, sowie das Kopf-
tuchverbot an den Universitäten setzten die islamische Zivilgesellschaft unter 
Druck. Zudem wurden in Mediendiskussionen und in der Organisation der isla-
mischen Zivilgesellschaft die islamische öffentliche Politik und der Kampf in der 
Zivilgesellschaft zu einem Feld für Massenmobilisierungen. Islamische Vereine 
und Stiftungen wurden zu Sammelbecken und Organisatoren sozialer Forderun-
gen aus der Zivilgesellschaft. Der Islam führte im täglichen Leben die Bereiche 
Identität und Politik an. Er wurde auch Anführer im Kampf um die Rechte in der 
Öffentlichkeit und gegen die Beschneidung des Rechtes auf Bildung, welche des 
Kopftuchverbotes an Schulen und Universitäten wegen speziell Schülerinnen und 
Studentinnen traf. Einerseits stand die Behinderung der „Teilnahme der Frauen 
am gesellschaftlichen Leben“ im Widerspruch zum modernistischen Aspekt der 
kemalistischen Politik. Andererseits wurde die „gesellschaftliche Teilnahme der 
Frauen“ auch mit Hinblick auf die „Demokratieprobe“ und das Problem der 
„Doppelzüngigkeit“ der islamischen Politik diskutiert (Göle 1992: 138–174; Çar-
koğlu 2004: 129; Kadıoğlu 2005: 37–39; Özdalga 2006: 197). Der politische Islam 
breitete sich über politische Netze aus, und je mehr die Zivilgesellschaft erstarkte, 
desto stärker wurden Politik und Zivilgesellschaft islamisiert. Mit diesem Wandel 
trat die zivilgesellschaftliche, „gesellschaftszentrierte“ Version der islamischen Poli-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 163 

tik auf den Plan. Die meistgestellte Frage an die islamische Politik wurde nun, ob 
sich der Islam in dieser Probe mit der Demokratie liberalisieren würde. Der Tanz 
der politischen Orientierung mit der Demokratie gewinnt mit den sich wandeln-
den Bedingungen neue Formen. Die Religiosität ist kein direkter Gegenpart zur 
Demokratie (Tessler/Altınoğlu 2004: 45). Dennoch bleibt die grundlegende Sorge 
der laizistischen Intellektuellen um das politische Regime weiterhin die islamische 
Politik, die sie für nicht demokratisch halten. Aus diesem Grund wurde Recep 
Tayyip Erdoğan des takiyecilik, der Scheinheiligkeit bezichtigt, als er vor den Wah-
len 2002 behauptete, er habe sich verändert. Und wie wenn er dies noch bestär-
ken würde, behauptete er, zwischen laizistischem Zentrum und gesellschaftlichem 
Zentrum bestehe eine Unverträglichkeit; seine (religiöse) Mission, so definierte er 
sie, sei es, das (religiöse) „gesellschaftliche Zentrum“ dem (laizistischen) „politi-
schen Zentrum“ zu übersetzen (Akdoğan 2004: 137). Die Bezeichnung der islami-
schen Politik durch laizistische Intellektuelle als antidemokratisch kann man um-
gekehrt auch hinterfragen als eine paradoxe Suche nach eigener Legitimität durch 
die anti-demokratische Politik. Daher ist nach wie vor die demokratische Politik 
selbst ein ernsthafter Problembereich im türkischen politischen Leben. Denn 
wenn die durch Argumente in Frage gestellte Wahrheit darin besteht, gegen eine 
blockierende Initiative einen Damm zu errichten, dann sind die Grenzen des Re-
gimes auch die Grenzen der Demokratie.  

Allumfassende Erklärungsmodelle schaffen immer auch ihre eigenen Lücken. 
So hat der Neoliberalismus mit den Verfahren des freien Marktes diesen Weg ge-
ebnet. Özals antibürokratisches und marktwirtschaftliches Verständnis lässt sich 
problemlos mit einem islamischen kulturellen Diskurs zusammenführen. Die is-
lamische Politik stellt sowohl im kulturellen als auch im politischen Bereich ihre 
neuen Eliten gegen die alten Eliten auf. In der Özal-Ära wurde dazu die Rede-
wendung „Özals Prinzen“ kreiert, in der Erbakan-Ära hingegen der Ausdruck der 
„gläubigen Eliten“. Immer aber treten die neuen, aus den islamischen Netzwer-
ken rekrutierten neuen Eliten gegen die Akteure des öffentlichen Bereiches an 
(Yavuz 2005: 126–127). Mit dem Verbot der RP wird sichtbar, dass der politische 
Islam den Kampf gegen den Staat dem „sozial ausgerichteten“ Islam, der zivilge-
sellschaftlichen Ausrichtung überlassen hat. Die AKP führt ihre Reformpolitik 
auf der Linie der islamischen Zivilgesellschaft weiter und macht damit sichtbar, 
wie sehr sich der sich liberalisierende Islam verändert hat. 

Auch islamische AutorInnen weisen auf diesen Wandel hin. Bei einem Vor-
trag, den er nach den Ereignissen des 28. Februar 1997 hielt, hat der islamische 
Autor Ali Bulaç (1999: 176–177) die Stiftungen, die in der Türkei Tradition ha-
ben, die Sekten, die Konfessionen und so weiter als einen zivilen Bereich be-
zeichnet. Damit, so meinte er, sei dies ein Bereich, in dem sich der Staat nicht in 
die Angelegenheiten der Individuen einzumischen habe. Dies weist darauf hin, 
dass man die im Prozess des 28. Februar durch den Staat eingegrenzte Freiheit 
nun im Bereich der Zivilgesellschaft suchte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 164 

Dass der Islam in der Zivilgesellschaft seinen Ort fand, erhielt zusätzliche 
Wichtigkeit mit der Betonung des Lokalen durch die AKP. Die öffentliche Reform 
sah Privatisierungen und Dezentralisierungen vor und stellte den öffentlichen 
Raum der islamischen Identität zur Verfügung. Im Kampf um den Lebensstil do-
minierte Kritik am Laizismus und eine zunehmend steigende Spannung mit der 
Militärführung. Diese Spannung steigerte sich in den Jahren 2004 und 2005 und 
erreichte ihren Höhepunkt im April 2007 (Cizre/Çınar 2007: 20). Auf den Diskurs 
der „Demokratisierung“ folgte die Beschuldigung der Doppelzüngigkeit. Denn die 
AKP schwächte im Rahmen ihrer Demokratisierungspolitik die zentralen staatli-
chen Kräfte, stärkte hingegen im Rahmen ihres populistischen Diskurses die peri-
pheren und lokalen Verwaltungen. Dies hatte zur Folge, dass man die Existenz der 
Partei mit der Demokratisierung gleichsetzte (Timur 2004: 152, 163; Cizre/Çınar 
2006: 4; Çarkoğlu 2004: 130–131; Kösebalaban 2005: 33–35; Dağı 2006: 101). 

Diese unlösbare Situation, im gespannten Verhältnis von Regierung und Ar-
mee greifbar, verstärkte sich in den letzten Jahren noch. Im Prozess der EU-
Anpassungen stehen Demokratisierung und Liberalisierung als Präferenzen im 
Vordergrund. Dies ist ein positiver Verlauf. In dem Maß, wie die Regierung sich 
von Anordnungen fernhielt, welche den Laizismus bedrohen, wie zum Beispiel, 
dass die Identitäten in der Öffentlichkeit sichtbar werden, und in dem Maß, wie 
die zivilen Vereine und das Volk die Ausbreitung des politischen Islams verhin-
derten, näherte sich die Beziehung zwischen Zivilbereich und Armee dem libera-
len Modell an. Dies weist auf die ausgleichende Rolle der Zivilgesellschaft im 
türkischen Demokratisierungsprozess hin (Günlü 2009b: 9). 

Die AKP lässt sich im Bereich von Pragmatismus und einem transformierten 
Islamismus lokalisieren (Dağı 2006: 101–103; Çınar 2006: 470–483). Mit der Un-
terstützung des in Anatolien und Istanbul breit gestreuten Kapitals der Klein- 
und Mittelbetriebe hat sich die AKP auf die Linie der Milli Görüş ausgerichtet; 
mit ihrer liberalen und antibürokratischen Haltung näherte sie sich den Mitte-
Rechts-Parteien wie der ANAP an. Auch die Unterstützung der EU war der AKP 
gewiss, denn mit der erwähnten liberalen und antibürokratischen Haltung passte 
sie sich der EU-Politik problemlos an und machte sich auch den Demokratisie-
rungsdiskurs zu Eigen. Damit und mit der Unterstützung aus den Kreisen der 
kleinen und mittleren Betriebe, zudem mit dem Ansehen einer islamischen Par-
tei und der Betonung der Zivilgesellschaft versetzte sie nach wie vor die gebilde-
ten mittelständischen Kreise in Unruhe. Mit ihrer Reformpolitik, den kurdischen 
Sprachkursen und dem kurdischen Fernsehen entfernte sie sich vom Annan-Plan 
(Annan Planı) und der allgemeinen Ausrichtung des Regimes (Cizre/Çınar 2007: 
6–10; Kösebalaban 2005: 30–32; Tepe 2005: 80–81).  

Die Wahlen von 2007 machten in der Wählerschaft der laizistischen CHP, 
konservativ-demokratischen AKP, nationalistischen MHP und kurdischen BDP 
eine politische Spaltung sichtbar (Cumhuriyet 25. Juli 2007: 7). Die neue Zusam-
mensetzung des Parlamentes kann man als ethnopolitische Transformation des 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 165 

politischen Feldes unter dem Einfluss des Liberalismus in den Jahren nach 1980 
bis heute sehen. In diesem Prozess haben sich die Parteien regionalisiert und die 
nationale Einigung hat sich ins zivilgesellschaftliche Verständnis der konservativ-
demokratischen AKP eingeschrieben. 

Wie man sich der AKP gegenüber verhalten solle, diskutierte auch die TÜSI-
AD. Nach einer Aussage von Murat Dural, dem Vertreter des amerikanischen 
Waffenherstellers Lockheed, ist der türban, das islamische Kopftuch, mit der Scha-
ria gleichzusetzen. Arzuhan Yalçındağ, die damalige Vorsitzende dieser größten 
türkischen Industrie- und Geschäftsleutevereinigung, antwortete darauf, dass sich 
die TÜSIAD nicht in diese Frage einmische und zudem das Volk nicht gering-
schätze. Einige TÜSIAD-Mitglieder hielten zur Zeit der Wahlen die Sicherheit für 
das oberste Gebot und kritisierten die laue Haltung der AKP in der Frage der 
Maßnahmen gegen die PKK. Von dieser Besorgnis einmal abgesehen, die Erklä-
rung Yalçındağs zeigt, wie die Kopftuchfrage aus Angst, das Volk geringzuschät-
zen, Immunität erlangte und wie der damit zusammenhängende Diskurs kraftlos 
geworden war. 

Die Wahlresultate banden das Volk mit der AKP noch enger zusammen und 
versetzten die Bevölkerung in eine „alternativlose“ Lage. Als eine weitere Konse-
quenz der Wahlen wurde die Normalisierung des religiösen Standpunktes in der 
Bevölkerung gewertet (Cumhuriyet 25. Juli 2007). Einer während des Wahlgangs 
durchgeführten Befragung gemäß begaben sich 78,3% aus Sorge um die Wirt-
schaft und wirtschaftlicher Erwartungen wegen in die Wahllokale, 38,9% aus Sor-
ge um die Korruption, 14,7% aus Sorge um die Sicherheit, 13,9% aus Sorge um 
die Demokratie und 10,3% aus Sorge um den Laizismus (Radikal 25. Juli 2007). 
Die Sorge um den Laizismus ist hier ausdrücklich lokalisiert, während die von 
der Regierung verfolgte Politik legitimiert erscheint. Die neue Lage zeigt, dass der 
politische Kampf in der Zivilgesellschaft noch empfindlicher geworden ist. Es ist 
daher unentbehrlich, den Zustand der Zivilgesellschaft auch mit Hinblick auf die 
politischen Konkurrenten unter die Lupe zu nehmen. 

Bildung 

Die Frage der islamischen Bildung trat mit den Vorbeter- und Predigerschulen auf 
den Plan der öffentlichen Politik. Zu Beginn verhielten sich die mit der islami-
schen Bildung betrauten Personen dem staatlichen Religionsunterricht gegenüber 
distanziert. Sie sahen dann aber bald, dass hier ein großes Potenzial vorhanden 
war. Das Solidaritätsnetz, das sich über die Vorbeter- und Predigerschulen bildete, 
stärkte auch das Potenzial des städtischen Kleinkapitals, sich zu organisieren. 
Denn speziell in den 1960er Jahren entwickelte sich der Kapitalismus zugunsten 
der großen Unternehmen; zu den Verlierern gehörten die ländlichen Besitzenden. 
Dies kam deren ideologischen und politischen Bedürfnissen entgegen. Nach dem 
Zweiten Weltkrieg waren die monetären Fonds ohne Anwendung geblieben. Sie 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 166 

wurden nun einerseits in den Dienst der Wirtschaft gestellt, andererseits zur Fi-
nanzierung der als Folge der staatlichen Wohlfahrtspolitik zunehmenden Aufga-
ben eingesetzt. Die Bildung, von der Grundschule über die Sekundarstufe bis zur 
Universität, wurde an die Spitze dieser Massenmobilisierung gestellt. Die Frage 
der islamischen Bildung in der Türkei war eine Folge der kapitalistischen Entwick-
lung. Diese Entwicklung hatte zur Massenmigration und damit zum Wandel der 
traditionellen Beziehung der ländlichen Bevölkerung führte. Der Widerstand und 
die Opposition gegen diesen Wandel in Kreisen des Kleinkapitals, die aufsteigen-
de Arbeiterbewegung, sowie der Zuwachs an Respekt den gebildeten Kreisen ge-
genüber, wurden als Folge von Modernisierung und Demokratisierung der Bil-
dung umgeformt. Die Ökonomie der unabhängigen Haushalte ging im Vergleich 
mit dem Kapitalismus der großen Unternehmen zurück, während die Kluft zwi-
schen Beschäftigung und Bildung zunahm. Der Religionsunterricht fand indessen 
bis 1948 keinen Platz im System der öffentlichen Bildung. 

Die CHP, die bis 1950 an der Macht blieb, vertrat die Akteure des Befreiungs-
krieges und die Kräfte, die 1923 die Republik gegründet hatten. 1947 fasste sie 
am Siebten Parteitag liberale Beschlüsse und passte sich dem Wandel an. So be-
stand sie die Demokratieprobe auf Kosten des inneren Gleichgewichtes der Kräf-
te, auf die sie sich eigentlich stützte. Einer der Beschlüsse betraf die Frage, ob der 
Staat in einer sich liberalisierenden Welt den Religionsunterricht zu organisieren 
habe. Der Auftritt der religiösen Bildung im autoritären öffentlichen Bereich 
fand dann erstmals im Jahr 1948 statt; in der Grundschule wurde der Religions-
unterricht zu einem Wahlfach. Als Folge der liberalen Beschlüsse der CHP wurde 
durch die neu gebildete Regierung 1949 in Ankara eine Theologische Fakultät 
eröffnet und der Ankara-Universität unterstellt. Ab dem Schuljahr 1948–1949 
wurden Predigerkurse durchgeführt. Am 14. Mai 1950 kam eine Koalition aus 
Grundbesitzern und Geschäftsmännern an die Macht; sie wendete sich in einem 
liberal-religiösen politischen Jargon ans Volk. Konkreter Ausdruck davon war, 
dass die Demokratische Partei, kaum war sie an der Macht, die Predigerkurse in 
einen siebenjährigen regulären Unterricht umwandelte. In der Grundschule war 
das Angebot nun nicht mehr, auf Wunsch den Religionsunterricht besuchen zu 
können, sondern auf Wunsch dem Religionsunterricht fernbleiben zu können. 
Die Demokratische Partei eröffnete zusätzliche Vorbeter- und Predigerschulen; 
das Hohe Islamische Institut wurde eröffnet; 1959 wurde im Bildungsministeri-
um die Abteilung für religiöse Bildung eröffnet (Yavuz 2005: 173–175). Die Zahl 
der Vorbeter- und Predigerschulen, wie aus der Tabelle im Anhang ersichtlich ist, 
stieg zwischen 1960 und 1970 an. Im Regierungsprogramm der Regierung Demi-
rel für das Jahr 1965 wird zur Bildungspolitik angemerkt, dass auch den Absol-
ventInnen der Vorbeter- und Predigerschulen, der Sekundarstufe der Berufsschu-
len und der technischen Schulen die Hochschulen offen stehen; dies diene der 
Förderung der Begabungen. Nach der Militärintervention von 1971 wurden an 
den Vorbeter- und Predigerschulen zwei wichtige Neuerungen eingeführt. Die er-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 167 

ste war die Schließung der Sekundarstufe der Vorbeter- und Predigerschulen, die 
zweite regelte das Grundgesetz der Nationalen Bildung 1739 aus dem Jahr 1973 
und beförderte die Vorbeter- und Predigerschulen auf den Stand von Lyzeen 
(Çakır et al. 2004). Nach dem Putsch von 1980 eröffnete sich den Vorbeter- und 
Predigerschulen zudem der Übertritt in die Universität. So fingen diese Schulen, 
die als Internatsschulen angelegt waren, den explosionsartig wachsenden Bedarf 
der ländlichen Bevölkerung nach Bildung auf. Sowohl in der Stadt als auch auf 
dem Land stieg dieser Bedarf an und löste in den Lyzeen für Prediger und Vorbe-
ter, mit der Unterstützung der Vorbeter- und Predigerschulen-Hilfsvereine, eine 
wahre Massenmobilisierung aus. Mit diesem zahlenmäßigen Anstieg sowie der 
von ihnen aufgebauten Gegenkultur zum kemalistischen Laizismus wurden diese 
Schulen zu einem parallelen Schulsystem (Akşit 1993: 105).  

Während der Rechts-Links-Konfrontationen der 1960er Jahre sah man die Ly-
zeen für Prediger und Vorbeter als ausgleichende Kraft und ließ sie unangetastet. 
Nach der Verlautbarung des Nationalen Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 
waren die Tage der RP-DYP-Regierung, der Koalition aus RP und Partei des Rech-
ten Weges (Doğru Yol Partisi, DYP), gezählt. Im Juni 1997 trat die Regierung von 
Ministerpräsident Erbakan zurück in der Hoffnung, eine Koalition gründen zu 
können. Staatspräsident Süleyman Demirel beauftragte indessen den Vorsitzen-
den der ANAP, Mesut Yılmaz, mit der Regierungsbildung. Unter seinem Vorsitz 
wurde eine Koalitionsregierung gebildet; sie führte die vom Nationalen Sicher-
heitsrat auf die Tagesordnung gesetzten laizistischen Reformen durch. Die Sekun-
darstufe der achtjährigen Vorbeter- und Predigerschulen wurde geschlossen und 
die allgemeine Schulpflicht auf acht Jahre angehoben. Die privaten Korankurse 
wurden geschlossen, obwohl sie der staatlichen Kontrolle unterstellt waren.  

Der Übertritt aus den Lyzeen für Prediger und Vorbeter an die Universität wur-
de mit der Einführung eines Punkteabzuges bei der Wahl von fachfremden Studi-
engängen aufgehoben. Damit ging das Interesse der Bevölkerung an den Lyzeen 
für Prediger und Vorbeter stark zurück: Im Schuljahr 1997–1998 meldeten sich nur 
noch 2000 Personen an, während es 1995 noch 35 000 gewesen waren. 1998 betrug 
die Gesamtzahl der SchülerInnen 396 667, bis 2002 sank sie auf 71 583 (siehe dazu 
Tabelle 1 im Anhang). Trotz diesem zahlenmäßigen Rückgang blieben die Vorbe-
ter- und Predigerschulen und die religiöse Bildung aber weiterhin auf der Tages-
ordnung. Erst zur Zeit der AKP-Regierung, im Schuljahr 2003–2004, verkehrte sich 
der Rückgang in einen Zuwachs und erreichte im Schuljahr 2009–2010 den Wert 
von 198 581. Seit Beginn der AKP-Regierungen wurden fortlaufend Versuche un-
ternommen, den Lyzeen für Prediger und Vorbeter beim Eintritt in die Universitä-
ten auch die Wahl von fachfremden Studiengängen zu ermöglichen. 2010 waren 
diese Bemühungen von Erfolg gekrönt und den Lyzeen für Prediger und Vorbeter 
wurde fortan der Punkteabzug bei der Wahl fachfremder Studiengängen auf ein 
Minimum zurückgestuft. Die erwähnten Abzüge werden bei den Eintrittsprüfun-
gen zur Universität einem bestimmten Koeffizienten entsprechend vorgenommen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 168 

Dank dieser Frage der Zurückstufung des Koeffizienten blieben die Lyzeen für Pre-
diger und Vorbeter stets auf der politischen Agenda präsent und waren auch Teil 
der Diskussionen über grundlegende regimepolitische Fragen.  

Dieses Phänomen wurde auch in den Kreisen des Kapitals zu einem wichtigen 
Diskussionsthema. Die erste Diskussion, welche die Vorbeter- und Predigerschulen 
als politisches Problem auf die Tagesordnung brachte, war der 1990 publizierte Bil-
dungsbericht der TÜSIAD, der 1970 von den großen Kapitalkräften ins Leben ge-
rufenen Vereinigung türkischer Industrieller und Geschäftsleute. Damit fand die 
Diskussion auch in Kapitalkreisen Parteigänger. Sie wurde auch von der 1992 von 
islamisch ausgerichteten Geschäftsleuten gegründeten Vereinigung unabhängiger 
Industrieller und Geschäftsleute MÜSIAD aufgenommen (Günlü 2008: 120).  

In jeder Diskussion um Bildung kam von da an indirekt oder direkt die Islami-
sierung der Bildung oder die Aufhebung fachfremder Studienmöglichkeiten von 
AbsolventInnen der Vorbeter- und Predigerschulen beim Eintritt in die Universi-
täten zur Sprache. Unter dem Einfluss des neuen, von der AKP ernannten Vorsit-
zenden des Hochschulrates (Yüksek Öğretim Kurulu, YÖK) sowie der weiteren Mit-
glieder hat der Rat den Koeffizienten in einem neuen Beschluss von 2009 ganz 
abgeschafft. Der Staatsrat hat jedoch diesen Beschluss wieder aufgehoben. Darauf 
sah der Hochschulrat vor, den Punkteabzug bei der Wahl fachfremder Studien-
gänge zu vermindern. Der daraufhin angestrebte Prozess endete am 17. März 2010 
mit einem Staatsratsbeschluss (Hürriyet 18. März 2010), der dem Hochschulrat die 
Befugnis erteilte, den Lyzeen für Prediger und Vorbeter den Weg zwar nicht voll-
ständig zu ebnen, ihnen aber immerhin entgegenzukommen. Die AKP-Regierung 
misst der Frage des Koeffizienten großen Wert bei; sie versucht auch damit zu er-
reichen, dass islamische Motive stets sichtbar und aktuell bleiben. Die Medien 
bemerkten dazu, dass der Beschluss über den Koeffizienten Anlass für einen neu-
en Prozess zur Parteischließung gegen die AKP bieten könnte. Dieses Thema des 
Koeffizienten bei den Zulassungsprüfungen zur Universität bleibt auch weiterhin 
für das Regime eine kritische Frage. Indessen fällt auf, dass die AKP dauerhaft 
bemüht ist, islamische Themen und Motive zur Sprache zu bringen.  

Die Koç-Gruppe, der Zusammenschluss der größten Industriellen der Türkei, 
hat das Projekt „Berufsschulen sind eine Angelegenheit des Vaterlandes“ ins Le-
ben gerufen. An einer Rede, die er im Rahmen dieses Projektes hielt, sagte Mu-
stafa Koç, es sei Populismus, die Berufs-Lyzeen im Zusammenhang mit dem Ko-
effizienten zum Thema zu machen. Die nationale Bildungsministerin Nimet 
Çubukçu entgegnete ihm, der flexible Umgang mit dem Koeffizienten habe das 
Interesse an den Berufsgymnasien ansteigen lassen. Daher sei es richtig, die 
Hemmnisse zu beseitigen, welche beim Universitätseintritt für AbsolventInnen 
der Berufsgymnasien bestanden haben (Cumhuriyet 10. April 2010). 

Die Maßnahmen der AKP-Regierung im Bildungsbereich sind nach wie vor 
eines der Probleme des Regimes. Alle ihre Anordnungen sind wieder aufgehoben 
worden, sei es von der Verwaltungsjustiz, das heißt dem Staatsrat, sei es von der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 169 

politischen Justiz, dem Verfassungsgericht. Oder aber die Neuerungen wurden als 
Maßnahmen zum Zweck der Initiativförderung gesehen. Beispiele dafür gibt es 
genug: Die finanziellen Beiträge der Elternbeiräte zum Schulbetrieb; die Abgabe 
des Unterrichtsmaterials, außer den Schulbüchern, an Ort und Stelle; die Ände-
rungen im Betriebsreglement der Schulkantinen; die Verbreitung privater Bil-
dungseinrichtungen; die staatliche Finanzierung „armer und erfolgreicher Schü- 
lerInnen“ über spezielle Kontingente an privaten Schulen; die Initiativen zur Er-
öffnung von Geschäftsführungsbuchhaltungen für die Universitäten, zur Öff-
nung der Universitäten für Spenden und Kredite sowie zur Änderung des Füh-
rungsmodells. Die Anordnungen des Neoliberalismus werden als Bedrohung 
empfunden, denn in der Türkei ist das Fundament der Politik ein islamisches.  

Demgegenüber fährt die Regierung fort, die Behinderung der AbsolventInnen 
der Vorbeter- und Predigerschulen durch den Koeffizienten auf der Tagesordnung 
zu halten. Bei der Darlegung der politischen Rolle der AKP betont der Minister-
präsident die politische Mission der Partei und übersetzt dabei den Diskurs des 
„sozialen Zentrums“, des „eigentlichen Volkes“, in die Sprache des „politischen 
Zentrums“, der Oligarchie an der Macht. Bei genauer Betrachtung dieser Aussage 
wird aber deutlich, dass der Diskurs nicht das Problem der Parallelgesellschaft 
meint, sondern das Problem des mit dem Volk nicht in Einklang kommenden 
Staates.  

Die AKP hat die Lehrpläne der Schulen geändert und dabei den Privatbereich 
bedeutend ausgeweitet. Die Vielfalt innerhalb der Bevölkerung wird dabei im 
Schulbereich stärker präsent gemacht. So identifiziert sich die AKP mit dem De-
mokratischen und distanziert sich von den inneren Spannungen im Regime. 
Wenn auch diese Entwicklung Anlass bietet für Opposition und Kritik von laizi-
stischer Seite, ist sie doch ein Hinweis auf das zunehmende Gewicht der Politik 
der AKP. Für die starke Betonung des Privatbereiches und der Wirtschaft durch 
die AKP war schließlich Erbakans Misserfolg mit dem politischen Islam aus-
schlaggebend. Was dessen Rekrutierung der staatlichen Eliten aus gläubigen Be-
amten anbelangt, so hat es die AKP vielmehr zu ihrer Strategie gemacht, in allen 
Bereichen der privaten Kontrolle den Vorzug zu geben. Diese Praktik kann als 
Erweiterung der sozialen Gestalt des Islams gesehen werden und als Entwicklung 
des öffentlichen Bereiches aus dem Privatbereich heraus.  

Fazit 

Die in diesem Aufsatz untersuchten historischen Zusammenhänge sind im Span-
nungsfeld zwischen türkischer Moderne und Tradition lokalisierbar. Die kritische 
Stellung, welche der Bildung in diesem Kontext zukommt, tritt gerade mit der 
Bildung zu Tage. Daher mutiert die Bildungsfrage zu einer politischen Frage; dies 
wird deutlich aus den Spuren, die sie in der Geschichte der türkischen Moderne 
hinterlassen hat. Die Eliten der Moderne haben sich ihre Stellungen über die Bil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 170 

dung gesichert und stehen als Minderheit der „happy few“ der Mehrheit der tradi-
tionalistisch-konservativen, verstädterten Landbevölkerung gegenüber. Die Wider-
sprüche zwischen ihnen werden am deutlichsten in den im Bildungsbereich ausge-
tragenen Abrechnungen. Die Bildung ist ein eifersüchtig verteidigtes Feld der al-
ten Eliten, die hier ihre Kultur auf die neuen Eliten übertragen wollen. Die 
Verbreitung der kapitalistischen Beziehungen in alle Lebensbereiche hat in der 
Geschichte türkischer Demokratie eine kräftige Gegenbewegung ausgelöst, denn 
sie haben die Ökonomie der unabhängigen Haushalte auf dem Land und in den 
Provinzstädten zugunsten des Kapitalismus der Großunternehmen und dessen 
Provinzvertretungen liquidiert. Damit gewann in den ländlichen Widerstands-
formen der Islam zunehmend an Bedeutung: Die traditionalistisch-geistliche Re-
aktion nahm die Form eines islamischen politischen Vorstoßes an, und damit po-
sitionierte sich der Islam als Vorzugsbereich in Politik und gesellschaftlichem Le-
ben. Die AKP legte sich auf die Linie der Globalisierung fest, nachdem sie die er-
erbte ideologisch-kulturelle, politische und wirtschaftliche Vergangenheit in einer 
liberal-konservativen und regionalistischen Strategie neu aufgemischt hatte. Damit 
versammelte sie unter dem Dach ihrer neoliberalen Politik sowohl die Profiteure 
der Wohltaten der Globalisierung als auch deren Geschädigte.  

Die türkischen laizistischen Kreise sind heute der Ansicht, dass der laizistisch-
moderne Bereich seit Beginn der AKP-Regierung im November 2002 geschrumpft 
ist. Dass die AKP im Rahmen ihrer aktuellen Politik dauernd die Zivilgesellschaft 
im Munde führt und dabei diese Zivilgesellschaft islamisiert, dass sie mit Hilfe des 
Regionalismus das provinzielle Kapital fördert, dass sie den Koeffizienten bei den 
Eintrittsprüfungen zur Universität aufgehoben hat, dies alles sind Aspekte, die ih-
rer Politik den Anschein einer parallelen Politik verleihen. Die AKP hat seit 2004 
das Interesse an den Vorbeter- und Predigerschulen erneut gefördert. Mit dem Zu-
gang der SchülerInnen der Grundschule zu den Korankursen in den Sommerferien 
verbreitete sie die islamische öffentliche Politik weiter. Aufmerksamkeit erregten 
die neuen Möglichkeiten, die die AKP den Privatschulen öffnete, sowie die finan-
zielle Stärkung der Schulen von Sekten und Gemeinschaften. Die türkische Gesell-
schaft glitt als Folge dieser Spannungen schnell aus juristischen, bildungspoliti-
schen und ökonomischen Domänen ins Politische, wobei die Probleme ebenfalls 
politisiert wurden. Wirtschaft, Politik, Ideologie und Bildung wirken eng zusam-
men. Die Dimensionen der Probleme, welche ihrerseits von der aktuellen Welt ge-
formt werden, verschwinden unter einem allgemeinen Schirm. 

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie 

Ahmad, F. 2005. Modern Türkiye’nin Oluşumu. Istanbul: Kaynak.  
Akdoğan, Y. 2004. AK Parti ve Muhafazakârlık. Istanbul: Alfa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 171 

Akşit, B. 1993. Türkiye’de İslami Eğitim. In R. Tapper (Hrsg.). Çağdaş Türkiye’de 
İslam. Istanbul: Sarmal. 

Aktay, Y. 2006. Türk Dininin Sosyolojik İmkânı İslam Protestanlığı ve Alevilik. Istanbul: 
İletişim. 

Arat, Y. 2005. Rethinking Islam and Liberal Democracy. Islamist Women in Turkish Po-
litics. New York: Sunny Press.  

Atacan, F. 1990. Sosyal Değişme ve Tarikat Cerrahiler. Istanbul: Hil.  
Boratav, K. 1988. Birikim Biçimleri ve Tarım. In Ş. Pamuk/Z.Toprak (Hrsg). Tür-

kiye’de Tarımsal Yapılar (1923-2000). Ankara: Yurt Yay.-TSBD, 237–256.  
Bulaç, A. 2007. AK PARTİ Eleştirisi. Dünya Bülteni, 05. Juli.  
Cizre, Ü./Çınar, M. 2007. Turkey between Secularism and Islam: The Justice and Deve-

lopment Party Experience. ISPI Working Paper. Mailand: ISPI.  
Çakır, R./Bozan, İ./Talu, B. 2004. İmam Hatip Liseleri: Efsaneler ve Gerçekler. Istan-

bul: TESEV.  
Çarkoğlu, A. 2004. Religiosity, Support for Şeriat and Evaluations of Secularist 

Public Policies in Turkey. Middle Eastern Studies (40/2): 111–136.  
Çınar, M. 2005. Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık. Ankara: Dipnot. 
Çınar, M. 2006. Turkey’s Transformation Under the AKP Rule. The Muslim World 

(96/3): 469–486. 
Dağı, İ. 2006. The Justice and Development Party: Identity, Politics and Human 

Rights Discourse in the Search for Security and Legitimacy. In H. Yavuz (Hrsg.). 
The Emergence of a New Turkey: Democracy and The AK Parti. Salt Lake City: Uni-
versity of Utah Press, 88–106. 

Eroğul, C. 1990. Çok Partili Düzenin Kuruluşu: 1945–1971. In I. C. Schick/E. A. 
Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde Türkiye. Istanbul: Belge, 112–158. 

Gökaçtı, M. A. 2005. Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler. Istanbul: İletişim. 
Göle, N. 1992. Modern Mahrem. Istanbul: Metis.  
Göle, N. 2009. İç İçe Girişler: İslam ve Avrupa. Istanbul: Metis. 
Günlü, R. 2008. Vocational Education and Labour Market Integration in Turkey: 

Requirements for Vocational Training and Development. In A.-M. Nohl/A. 
Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster/New York/ 
München/Berlin: Waxmann, 107–131. 

Günlü, R. 2009a. AKP ve Eğitimin Siyasal Sosyolojisi. In İ. Uzgel/B. Duru 
(Hrsg.). AKP Kitabı. Ankara: Phoenix, 720–747. 

Günlü, R. 2009b. Politics, Democracy and Civil Society: Local Governance in 
Mugla, Turkey. http://povb-ecpr.org/node/65?destination=node%2F65, zuletzt 
abgerufen am 24.06.2011. 

Kadıoğlu, A. 2005. Civil Society, Islam and Democracy in Turkey: A Study of 
Three Islamic Non-Governmental Organizations. The Muslim World (95): 23–41. 

Kalaycioglu, E. 2001. Turkish Democracy: Patronage versus Governance. Turkish 
Studies (2/1): 54–70.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 172 

Keyder, Ç. 1990. Türkiye Demokrasisinin Ekonomi Politiği. In I. C. Schick/E. A. 
Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde Türkiye. Istanbul: Belge, 38–73. 

Kösebalaban, H. 2005. The Impact of Globalization on Islamic Political Identity. 
World Affairs (168/1): 27–37.  

Küçükcan, T. 2003. State, Islam and Religious Liberty in Modern Turkey: Recon-
figuration of Religion in the Public Sphere. Brigham Young University Law Re-
view: 475.  

Mardin, Ş. 1997. Din ve İdeoloji. Istanbul: İletişim.  
Özdalga, E. 2006. İslamcılığın Türkiye Seyri. Istanbul: İletişim. 
Öztemiz, M. 1997. Cumhuriyet Döneminde Devletin Din Politikaları. Ankara: Pence-

re Yay. 
Pamuk, Ş. 1988. İkinci Dünya Savaşı Yıllarında Devlet, Tarımsal Yapılar ve Dö-

nüşüm. In Ş. Pamuk/Z.Toprak (Hrsg). Türkiye’de Tarımsal Yapılar (1923–2000). 
Ankara: Yurt Yay.-TSBD, 91–109. 

Parla, T. 1989. Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm. Istanbul: İletişim.  
Parlar, S. 1997. Silahlı Bürokrasinin Ekonomi Politiği. Istanbul: Bibliotek. 
Patton, M. J. 2006. The Economic Policies of Turkey’s AKP Government: Rab-

bits from a Hat?. Middle East Journal (60/3): 513–536. 
Poulton, H. 1999. Silindir Şapka Bozkurt ve Hilal Türk Ulusçuluğu ve Türkiye Cum-

huriyeti. Istanbul: Sarmal.  
Ramazanoglu, H. 1987. The State, the Military and the Development of Capita-

lism in an Open Economy. In H. Ramazanoglu (Hrsg.). Turkey in the World Ca-
pitalist System. Aldershot: Avebury, 222–248. 

Şaylan, G. 1992. Türkiye’de İslamcı Siyaset. Ankara: Verso. 
Tachau, F. 2000. Turkish Political Parties and Elections: Half a Century of Multi-

party Democracy. Turkish Studies (1/1): 128–148.  
Tapper, R. 1993. Giriş. In R. Tapper (Hrsg.). Çağdaş Türkiye’de İslam. Istanbul: 

Sarmal, 17–18. 
Taşçı-Günlü, S. 2005. Dönemsel Değişimler Işığında Okuma Yazma Kampanyalarının 

Değerlendirilmesi (unveröffentlichte Doktorarbeit). 
Tepe, S. 2005. Turkey’s AKP: A Model “Muslim-Democratic“ Party. Journal of 

Democracy (16/3): 69–82.  
Tessler, M./Altınoğlu, E. 2004. Political Culture in Turkey: Connections Among 

Attitudes Toward Democracy, Military and Islam. Democratization (11/1): 22–51.  
Timur, T. 2003. Türkiye’de Çok Partili Hayata Geçiş. Ankara: İmge. 
Timur, T. 2004. Türkiye Nasıl Küreselleşti?. Ankara: İmge. 
Toprak, B. 1990. Dinci Sağ. In I. C. Schick/E. A. Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde 

Türkiye. Istanbul: Belge, 237–249. 
Tuğal, C. 2007. Nato’s Islamists. New Left Review (44). http://www.newleftreview. 

org/?view=2657, zuletzt abgerufen am 24.06.2011.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 173 

Turan, İ. 1993. Siyasal İdeoloji Olarak İslam ve Milliyetçilik. In R. Tapper (Hrsg.). 
Çağdaş Türkiye’de İslam. Istanbul: Sarmal. 

Turan, İ. 2007. Unstable Stability: Turkish Politics at the Crossroads?. Internatio-
nal Affairs (83/2): 319–338. 

Yavuz, H. 2005. Modernleşen Müslümanlar. Istanbul: Kitap Yayınevi. 
Yerasimos, S. 1990. Türkiye’de Tek Parti Yönetiminin Kurulması: 1923–1950. In 

İ. C. Schick/E. A. Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde Türkiye. Istanbul: Belge, 76–
103. 

Yıldız, A. 2003. Politico-Religious Discourse of Political Islam in Turkey: The 
Parties of National Outlook. The Muslim World (93/2): 187–209. 

Zeitungen 

Cumhuriyet  10. April 2010 
Cumhuriyet  25. Juli 2007: 7 
Radikal  25. Juli 2007 

Anhang: 

Tabelle 1: Vorbeter- und Predigerschulen nach Jahren, SchülerInnen- und Schulzahlen 

Jahre Anzahl der Schulen Anzahl der SchülerInnen 

1923–1924 29 2 258 

1924–1925 26 1 442 

1925–1926 20 1 009 

1926–1927 2 278 

1927–1928 2 200 

1928–1929 2 100 

1929–1930  geschlossen 

1951–1952 7  

1953–1954 15 1 719 

1954–1955 16 2 048 

1956–1957 17 3 020 

1958–1959 19 3 625 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 174 

Jahre Anzahl der Schulen Anzahl der SchülerInnen 

1962–1963 26 7 040

1965–1966 30 13 478

1966–1967 40 19 539

1967–1968 58 28 047

1968–1969 69 41 308

1969–1970 71 41 890

1970–1971 72 48 475

Sekundarstufe Lyzeum 

1971–1972 72 39 46 022

1972–1973 70 71 36 378

1973–1974 58 71 34 482

1974–1975 101 73 48 900

1975–1976 171 72 77 638

1976–1977 248 73 110 663

1977–1978 334 103 134 517

1978–1979 335 171 148 690

1979–1980 339 249 178 013

1981–1982 374 336 216 864

1982–1983 374 341 219 931

1983–1984 374 351 207 006

1984–1985 375 375 228 973

1985–1986 376 341 238 025

1986–1987 375 341 249 667

1987–1988 375 341 257 741

1988–1989 382 350 267 086

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 175 

Jahre Anzahl der Schulen Anzahl der SchülerInnen 

 Sekundarstufe Lyzeum  

1989–1990 382 365 282 313 

1990–1991 382 379 309 553 

1991–1992 390 390 346 174 

1992–1993 390 390 392 078 

1993–1994 391 391 436 528 

1994–1995 446 394 473 301 

1995–1996 479 434 495 580 

1996–1997 601 601 511 502 

1997–1998 604 605 396 667 

1998–1999 612 612 192 786 

1999–2000 – 504 134 224 

2000–2001 – 500 91 620 

2001–2002 – 458 71 583 

2002–2003 – 450 64 534 

2003–2004 – 452 84 898 

2006–2007  455 120 668 

2007–2008  456 129 274 

2008–2009  458 143 637 

2009–2010  465 198 581 

Quelle: 
Zusammengestellt aus MEB (2010). Milli Eğitim İstatistikleri. 
http://sgb.meb.gov.tr/istatistik/arsiv.html.Çakır/Ruşen/Bozan/İrfan/Talu 2004.  
İmam Hatip Liseleri: Efsaneler ve Gerçekler,TESEV Yay. November 2004 Istanbul. 
http://www.tesev.org.tr/default.asp?PG=ANATR. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von der Türkei in die Welt:  
Wie aus der Gülen-Bewegung in der Türkei  
eine weltweite Bildungsbewegung wurde 

Bekim Agai 

Seitdem Fethullah Gülen im Jahr 1994 von allen wichtigen Medien der Türkei 
interviewt wurde, sind er und die Aktivitäten seiner Anhänger regelmäßig Gegen-
stand der türkischen Tagespresse. Seine Anhänger sind über Medien und Stiftun-
gen im Land aktiv und propagieren ihn und seine Ideen in der Öffentlichkeit. 
Die Anhänger Fethullah Gülens sind sukzessive Initiatoren einer der weltweit ak-
tivsten Bildungsbewegungen und Verbreiter türkischer Sprache und Kultur im 
Ausland geworden. Internationale Türkisch-Olympiaden, bei denen die politi-
sche Elite des Landes anwesend ist und Kinder aus circa 100 Ländern bei der Re-
zitation türkischer Gedichte oder beim Singen der Nationalhymne zu hören 
sind,1 stellen ebenso ein Resultat dieser Bildungsbestrebungen dar wie Studie-
rende in Deutschland, die ihren Weg hierhin über Bildungseinrichtungen der 
Anhänger zum Beispiel in Kirgisien gemacht haben. Die internationalen Aktivi-
täten sind seit ihrem Beginn Anfang der 90er Jahre (manchmal explizit, manch-
mal implizit) ein Bestandteil türkischer Kultur- und Außenpolitik, die selbst in 
Zeiten von Kontroversen um Fethullah Gülen in der Türkei nie in Frage gestellt 
wurden. Kein Regierungschef verzichtet bei seinen Auslandsreisen auf den Be-
such von Bildungseinrichtungen der Bewegung. 

In jüngster Zeit entdeckt die Öffentlichkeit in Europa und den USA die Gülen-
Bewegung. Die Aktivitäten im nationalen und internationalen Bildungsbereich, 
den Medien, dem breiten Feld des Dialogs schaffen Aufmerksamkeit, wobei nun 
häufig auch Fethullah Gülen selbst als Anstoßgeber und Vorbild in Szene gesetzt 
wird.  

Verwirrend für die Öffentlichkeit (auch in der Türkei) ist hierbei, dass Fethullah 
Gülen zwar ein islamischer Prediger ist und seine Anhänger als religiös gelten, ihre 
Aktivitäten sich jedoch über einen engen islamischen Kontext hinwegsetzen, da 
weder Moscheebau noch Korankurse für sie im Zentrum stehen. Auch wird er ei-
nerseits immer wieder, auch von seinen Anhängern, als Vater einer weltweiten 
Bildungsbewegung beschrieben. Dennoch hatten und haben einige Bildungsein-
richtungen Schwierigkeiten sich auf Nachfrage als Resultat dieser Bewegung zu 
bezeichnen. Die Bewegung selbst steht vor der Herausforderung, die Fragen der 

1 Auf der folgenden Internetseite erhält man einen guten Einblick vor allem auch in die me-
diale Rezeption dieser Olympiaden, deren Teilnehmerländer stark deckungsgleich sind mit 
denjenigen Ländern, in denen die Anhänger Gülens im Bildungsbereich aktiv sind (http:// 
www.turkceolimpiyatlari.org). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 178 

Öffentlichkeit zufriedenstellend zu beantworten und sich gleichzeitig selbst ver-
standen zu fühlen. So werden oftmals einige Aspekte der Bewegung wie z.B. das 
säkulare Curriculum und die multireligiöse Schülerschaft der Bildungseinrichtun-
gen, betont, andere (religiöse Motivationen für säkulare Tätigkeit und die eigene 
Organisiertheit) vermieden. Um die Dynamik der Bewegung zu verstehen, muss 
Fethullah Gülen sowohl als der Prediger im islamischen Gewand, der lehrende 
Hocaefendi, um den sich seine cemaat (Gemeinde) gebildet hat,2 als auch als der 
Anzug tragende Denker dargestellt werden, der von universalen Werten ohne is-
lamisches Vokabular spricht, Gemeinsamkeiten zwischen verschiedenen Religio-
nen und Weltanschauungen betont und Menschen weit über seine religiöse An-
hängerschaft hinaus erreicht.3 Die Bildungseinrichtungen wären ohne die religiöse 
Motivation ihrer Gründer und ihre Vernetzung untereinander ebenso wenig 
denkbar wie ohne ein Curriculum jenseits der Religion und ohne die elementare 
Beteiligung von Menschen, die sich nicht mit Fethullah Gülen identifizieren und 
oftmals gar nicht wissen, dass die jeweilige Einrichtung auf sein Wirken zurück-
geht. Das Nebeneinander von religiöser Motivation und „nichtreligiösen“ Lehrin-
halten, die in der eigenen Anhängerschaft gepflegten Formen von Religiosität und 
Organisation in der cemaat und die gleichzeitige Integrationsfähigkeit der Aktivi-
täten für Akteure im Rahmen einer universalen Ethik und Bildungsidealen, all 
dies macht den Erfolg der Bewegung aus.  

Im folgenden Beitrag möchte ich die Bildungsaktivitäten der Anhänger um 
Fethullah Gülen in ihrer historisch-ideellen Genese und den gegenwärtigen inter-
nationalen Ausprägungen umreißen und somit einen Einblick in den Aufstieg der 
Gülen-Anhänger geben. Diese reicht von der Errichtung einer ersten privaten Prü-
fungsvorbereitungsschule (dersane/dershane), die auf die Auswahlhürden im türki-
schen Bildungssystem vorbereitet, Ende der 70er Jahre, bis hin zum Aufstieg zu 
einer weltweiten Bildungsbewegung mit erheblichem Einfluss auf die türkische 
Kulturpolitik im Ausland.4 Hierbei sollen sowohl Entwicklungen innerhalb der 
eigenen religiösen Anhängerschaft, der cemaat (siehe unten), wie auch im politisch-
gesellschaftlichen Kontext Rechnung getragen werden. 

Grundzüge von Gülens Ideen zu Islam und Bildung 

Fethullah Gülen muss in seiner Bedeutung als islamische Persönlichkeit im Kon-
text der türkischen Republik und ihrer Idee von Laizismus verstanden werden. 
Durch diese wurden bestimmte Aspekte im islamischen Denken gefördert, die 
nach neuen Gestaltungsräumen des Religiösen in einer oftmals strikt säkularen 

2 http://www.herkul.org. 
3 http://www.fethullahgulen.org. 
4 Eine detaillierte Betrachtung einzelner Aspekte in ihrer historischen Entwicklung findet 

sich in Agai (2004). In dem Buch werden auch Gülens Argumentationen ausführlich ent-
lang von Originalquellen diskutiert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 179 

Öffentlichkeit suchten und auch in verschiedenen anderen säkularen Kontexten 
Anwendung finden konnten.5 

Fethullah Gülen (geb. 1938 bei Erzurum) wuchs tief verwurzelt im traditionel-
len islamischen Milieu Anatoliens auf.6 1956/1957 bekam er Kontakt zu den An-
hängern Said Nursis (1876–1960),7 dessen Ideen und Organisationsmodell in 
wichtigen Bereichen Fethullah Gülen selbst, der in der Folgezeit Prediger im 
Staatsdienst wurde, und seine Anhängerschaft bis heute prägen. Nach der Tren-
nung von der Anhängerschaft Nursis in den 70er Jahren wurde Gülen zum Zen-
trum einer eigenen Anhängerschaft. Diese bestand zunächst aus seinem direkten 
Schülerumfeld. Hier schuf er die erste Generation der Altvordern, „großen Brü-
der“ (ağabeys) der eigenen cemaat, welche die Keimzellen der Bewegung, zuerst in 
der Türkei und später auch im Ausland, wurden.8 Sie sollten nach lokalen und 
zeitgemäßen Umsetzungsmöglichkeiten seiner Ideen eines islamischen Engage-
ments in der Moderne suchen, die im Folgenden nur skizziert werden können.  

Nursi wie Gülen sehen den Islam durch die Moderne herausgefordert. Ohne 
neue Zugänge zum religiösen Wissen laufen die Muslime demnach Gefahr, ihren 
individuellen Glauben (iman)9, in säkularen wie „islamischen Staaten“, zu verlie-
ren. İman bildet sich als religiöse Gewissheit, kann nicht verordnet werden und ist 
elementar für das individuelle Heil. Die Gesellschaftsanalyse von beiden macht 
drei metaphorische Feinde aus, deren Bekämpfung die Muslime sich mit anderen 
Gruppen in der Gesellschaft verschreiben sollen: 1. Unwissenheit und Ignoranz 
(cehalet), 2. Armut (baruret) und 3. Zwietracht (ihtilaf). 

Die drei Problemfelder geben die Aktivitätsfelder der Bewegung vor. Die Un-
wissenheit (Problem 1) hat im islamischen Kontext zwei Bedeutungen. Zum einen 
bezeichnet cehalet die vorislamische Unkenntnis von dem einen Schöpfergott. 
Diese kann für Nursi/Gülen in der modernen Zeit nur durch die Ergänzung des 
Studiums des klassischen religiösen Wissens10 um das Wissen über die materielle 

                                                                                          
5 So spielen Aktivitäten in ‚islamischen‘ Staaten des Nahen Ostens in der Bewegung kaum 

eine Rolle (siehe unten).  
6 Eine ausführliche und in die türkische Geschichte eingebundene Biographie findet sich bei 

Agai (2004: 120 190). 
7 Zu Nursi, Gülen und ihrem Wissensideal siehe ausführlich Agai (2009) sowie Agai (2004: 

195 211). 
8 Parallel zur Struktur der ağabeys gibt es dieselbe Struktur der „großen Schwestern“ (ablas), 

die allerdings noch weniger sichtbar ist und bislang kaum erforscht wurde. Da sich meine 
eigenen Beobachtungen auch aufgrund des Ideals der Geschlechtersegregation in der Be-
wegung auf sichtbare Funktionsträger konzentriert haben, werde ich mich im Folgenden 
auf die männliche (im öffentlichen Raum von Anfang an präsente) Seite der Bewegung 
konzentrieren und auf die weibliche Seite als lohnendes Forschungsfeld verweisen.  

9 Im Folgenden gebe ich die islamischen Termini in der türkischen Schreibweise wieder, es 
sei denn sie unterscheiden sich erheblich vom arabischen Original.  

10 Dies erfolgt bei den Anhängern Nursis in den sogenannten medresen oder dershanes bei den 
Anhängern Gülens in den Lesekreisen der „Häuser des Lichts“, den ışık evleri (Spuler 1981; 
Yavuz 2003: 182). Das Nurcu-dershane ist nicht zu verwechseln mit den später entstande-
nen privaten Prüfungsvorbereitungsschulen an denen säkulare Lehrinhalte vermittelt wer-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 180 

Welt überwunden werden, wie es die säkularen Bildungseinrichtungen bereithal-
ten. Das „Buche des Universums“ (kaînat kitabı), das heißt die geschaffene Welt, 
wird neben dem Koran hier als eine zweite Quelle beschrieben, durch die Gott 
den Menschen über sich selbst Auskunft gibt. Der Wissenschaft und der Bildung 
im modernen Sinne ist somit eine religiöse Bedeutung inhärent; in Überwindung 
beider Formen der Unwissenheit erfährt der Mensch Sicherheit im Glauben und 
erlangt damit iman.11 Ferner soll durch wirtschaftliches Engagement die Armut 
(Problem 2) überwunden werden. Denn materielle Not verhindert den Erwerb 
von Wissen und führt zu Konflikten (Problem 3), zu deren Überwindung Ge-
meinsamkeiten und Kooperationsmöglichkeiten gesucht werden sollen, durch die 
Konflikte dann behoben werden sollen (Agai 2004: 65f., 198). 

Die Umsetzung dieser Lösungsansätze, der aus religiöser Motivation geleistete 
Dienst am Menschen in der Gesellschaft, wird in diesem Diskurs als Dienst am 
Menschen (hizmet) bezeichnet. Dem Rückzug von der Gesellschaft wird die Stär-
kung des Glaubens im Privaten und die gleichzeitige Partizipation an und Gestal-
tung der Gesellschaft entgegengesetzt. Said Nursi nannte diese auf die Gesellschaft 
ausgerichtete ständige Transformation des Glaubens in neue Handlungsfelder po-
sitives (das heißt produktives) Handeln (müsbet hareket), das unter den jeweils ge-
gebenen gesellschaftlichen Voraussetzungen flexibel umgesetzt werden muss (Şa-
hinöz 2009: 195ff.). Fetullah Gülen fand seit den 1970er Jahren eigene Formen 
des hizmet, wobei Bildung stets einen besonderen Stellenwert hatte. Von Anfang 
an setzte er auf parallele Strukturen, um aus der eigenen Gemeinde, der cemaat, 
heraus in die weitere Öffentlichkeit zu wirken, den internen Gruppenhalt zu stär-
ken und gleichzeitig nach außen Einfluss zu nehmen. Hierzu sollte die Zugehö-
rigkeit zur eigenen Gruppe und ihrem spezifischen Diskurs in den Hintergrund 
gestellt, phasenweise auch nach außen abgestritten werden.12 In der cemaat wurde 
religiöses Wissen vermittelt, darüber hinaus sollten die säkularen Bildungsaktivitä-
ten, welche auch andere Menschen erreichten und intern auch religiös konnotiert 
waren, die andere Seite des Wissens abdecken und Brücken in die Gesellschaft 
bauen.  

Unterstützt wurden die Bildungsideale durch Gülens islamische Handlungs-
ethik, die der Durchführung zugutekam. Gülen, der keine reformistische Theolo-
gie betreibt, bedient sich der allgemeinen religiösen Termini und Narrationen, ver-

                                                                                                                                                                                                                          

den, die früher „dersane“ genannt wurden. Heute ist aber auch für diese Prüfungsvorberei-
tungsschulen die Bezeichnung dershane (mit h) gebräuchlich. Um Verwirrungen zu vermei-
den spreche ich im weiteren Verlauf von Nurcu-dershanes, die ich von den Prüfungsvorbe-
reitungsschulen unterscheide, die nur dershane genannt werden. 

11 Diese Verbindung wird dann auf privater Ebene durch Lesekreise im sogenannten ders (Un-
terrichtsstunde) geleistet, in dem man lernt, wie das „Buch des Universums“, das heißt die 
physische Realität/Schöpfung, zu lesen ist (Agai 2004: 202 205, 211). 

12 Dies war ein Kernstreitpunkt mit den Nurcus, die ein solches Vorgehen für sich nicht ak-
zeptierten. Zu den diesbezüglich unterschiedlichen Positionen aus der Sicht der damals 
wichtigen Nurcus (Şahinöz 2009: 107 112). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 181 

leiht aber den klassisch-islamischen Konzepten neue Implikationen. Rechtleitung 
(irşad), die Verbreitung des Glaubens (tebliğ), die Auswanderung mit dem Ziel, den 
eigenen Glauben zu stärken und den Islam weiter zu tragen (hicret), das Bemühen 
auf dem Weg Gottes durch die Transformation des Selbst (den großen ǧihād, türk. 
cihad) und vor allem der „Dienst für die Sache Gottes“ (hizmet) erhalten innerhalb 
der cemaat sehr konkrete Bedeutung im lokalen Kontext und können zum Bei-
spiel durch Tätigkeit im Bildungsbereich oder dessen Unterstützung umgesetzt 
werden. Da wird der Lehrer zum Propheten, der durch seine Wissensvermittlung 
alle oben genannten islamischen Prinzipien erfüllt, und der Dialog mit anderen 
zu einer quasi sufischen Übung zur Bekämpfung der eigenen Begierden, Triebe 
und Laster (nefs). Der gottesfürchtige Mensch ist für Gülen förmlich dazu ge-
zwungen, das Diesseits kontinuierlich konstruktiv und flexibel zu gestalten, hizmet 
stetig neu zu erfinden, um ihm innerhalb der Gesellschaft eine Bedeutung zu ge-
ben. Ist erst einmal die islamische Aufladung des Weltlichen erklärt, so ist auch 
der Schlüssel zum Verständnis der Finanzierung und dem starken Engagement der 
Beteiligten gelegt. Alle hizmet-Aktivitäten, wie auch deren finanzielle Unterstüt-
zung, sind eine gute Tat (sevap).13 In dieser Mischung aus Engagement für die is-
lamische Sache in materieller oder immaterieller Weise, dem gleichzeitig sehr welt-
lichen Nutzen der dabei entstehenden Produkte (das heißt Schulen), die ihrerseits 
eine religiöse Rechtfertigung erfuhren, konnte das muslimische Spendenpotential 
unter anderem in diesen Bildungsbereich gelenkt werden; dies wurde zudem 
durch innen- wie außenpolitische Entwicklungen maßgeblich begünstigt. Diese 
Erweiterung des religiösen Wissensbegriffs wurde von anderen islamischen Grup-
pen nicht geteilt, denn nicht zuletzt konkurrierten sie um dieselben Ressourcen: 
Wer sein islamisches Spendengeld für eine Schule spendete, konnte es weder im 
Moscheebau, noch in der Unterstützung des politischen Islam einsetzen. 

Von der cemaat in die Gesellschaft –  
Zum Verständnis interner Übersetzungsprozesse 

Die allgemeinen Handlungsempfehlungen Gülens bedürfen einer jeweils lokalen 
Übersetzung ins Konkrete, sollen sie Gestalt im türkisch-lokalen wie auch globa-
len Kontext annehmen. Diese erfolgt im religiös motivierten Kernbereich der Be-
wegung, der cemaat, als Interpretationsprozess in der Gruppe. Hier findet neben 
dem gemeinschaftlichen Gebet und der Übermittlung der religiösen Ideen durch 
Lektüre in den sog. Unterrichtsstunden (ders) oder Diskussion im gelehrigen Ge-
spräch (sohbet) auch deren Konkretisierung statt. Durch anerkannte Autoritäten, 
die ağabeys verschiedener Generationen, moderiert, erfährt Neues und Lokales 
Anerkennung unter den Anhängern. Diese Bedeutung der cemaat als kreativer, ge-

                                                                                          
13 Zur Argumentation für diese Konzepte mit ausführlichen Verweisen auf die Primärquellen 

siehe Ünal (2002: 199 205) sowie Agai (2004: 230 243). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 182 

schützter Raum für die Öffnung in die Gesellschaft ist bislang wenig berücksich-
tigt worden. Die Erschließung des Bildungsbereichs ist hierfür prototypisch.  

Ursprünglich war der Organisationstypus der cemaat durch die Infragestellung 
religiöser Selbstverständlichkeiten und Lebensweisen, insbesondere zu Anfang der 
türkischen Republik, sowie die Binnenmigration und den damit einhergehenden 
Bedeutungsverlust lokaler Netzwerke entstanden. Im geschützten Raum sollten 
die eigenen Ideen primär tradiert werden, die eigenen Formen der Religiosität 
wurden gepflegt und nicht mit der kritischen republikanischen Öffentlichkeit dis-
kutiert. Zugehörigkeit beruht auf der Anerkennung der in der cemaat akzeptierten 
Praktiken, Autoritäten und Ideen sowie auf dem Engagement für die gemeinsame 
Sache. Die Kernanhängerschaft Gülens entstand aus der cemaat der Nurcus her-
aus, emanzipierte sich aber von ihnen, wurde das Zentrum der eigenen cemaat. 
Hier spielen (teilweise bis heute) die altvorderen ağabeys, die im direkten Umfeld 
von Fethullah Gülen ihr islamisches Wissen erhielten, eine wichtige Rolle in der 
Etablierung der Aktivitäten. Sie fungieren als Bindeglieder, die durch ihre längere 
Zugehörigkeit zur cemaat und ihr Prestige Kontaktschnittstellen sind, in einem 
Netzwerk von persönlichen Beziehungen stehen, sich koordinieren und sich über 
die verschiedenen Ebenen austauschen und den Ideen Gülens neue Gestalt geben 
können. Die zentralen Lehrerpersönlichkeiten der cemaat auf lokaler Ebene bilden 
dabei immer wieder Schüler (talebe) aus, die zu ağabeys der nächsten Schüler wer-
den, die wiederum die Lehre weitertragen. So entsteht über die Zeit ein enges 
Netzwerk, welches Mobilität durch Solidarität und den gleichen Referenzrahmen 
erleichtert und die formale Organisationsebene voneinander unabhängiger Ein-
richtungen wie Schulen oder Vereine teilweise überlagert.14 Dies ist wichtig, um 
die Ideenbildungsprozesse und auch die Austauschprozesse in der Bewegung zu 
verstehen.  

Die offensichtlichen Ähnlichkeiten von Aktivitäten in verschiedenen Ländern, 
das Wechseln von Personen unterschiedlichster Funktionen von einem Bereich 
der Aktivitäten in einen ganz anderen (zum Beispiel von Bildungsaktivitäten in 
den Medienbereich) und die Mobilität von Personen in einem Land, aber auch 
über Ländergrenzen hinweg, werden nur so nachvollziehbar; ganze Biographien 
vollziehen sich entlang der unterschiedlichsten Teile des hizmet und verbinden das 
formal und organisatorisch Unverbundene. Die cemaat sichert so die Mobilität 
von Expertise und Menschen, die ihrerseits die cemaat für die eigene soziale und 
räumliche Mobilität nutzen, sofern sie auch den Diskurs mit seinen Autoritäten 
anerkennen. Ohne die cemaat als Rückgrad sind die Aktivitäten weder denkbar 
noch durchführbar. 

Doch für diesen Teil der Bewegung, der in der Türkei historisch ein Hauptkri-
tikpunkt an der Anhängerschaft war, gibt es für die Öffentlichkeit bislang noch 

14 Zur Organisationsform der cemaat, ihrer Praktiken und ihres Diskurses siehe: Agai (im 
Druck). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 183 

kaum eine Begrifflichkeit, oftmals wird diese Dimension einfach geleugnet.15 
Fethullah Gülen, der selbst jede organisatorische Verbindung zu den Bildungs-
einrichtungen seiner Anhänger abstritt, die Verbindung zu ihnen und ihren 
Gründern als eine rein emotionale und gedankliche bezeichnete, demonstrierte 
dennoch einmal die enorme Bedeutung dieser Ebene. Er erklärte am 23. Dezem-
ber 1997, dass er mit Menschen gesprochen habe, die ihm nahe stünden, und 
dass diese bereit seien, 300 Schulen im In- und Ausland dem Erziehungsministe-
rium zu übergeben, wenn das Ministerium es wolle. Hiermit zeigte er klar die 
Verbundenheit der organisatorisch voneinander unabhängigen Bildungseinrich-
tungen. Auch in Fethullah Gülens Schriften finden sich zahlreiche metaphori-
sche und auch konkrete Bezüge auf die cemaat. Für Gülen ist sie ein wichtiges 
Mittel zur Realisierung individueller Absichten in kooperativen Handlungen. 
Nursi und später Gülen sprechen in diesem Kontext von der Person im Geiste 
(şahs-ı manevi), das heißt einer Gruppe, die wie eine Person handelt, welche der 
Akteur in der modernen Gesellschaft ist. 

Aktivitäten im Bildungsbereich und deren zeitliche Entwicklung 

Nachdem Fethullah Gülen sich bereits der Etablierung von Wohnheimen für 
Schüler und Studierende gewidmet hatte, die deren Unterkunft und religiöser 
Leitung dienen sollten, entstanden Ende der 1970er Jahre die ersten privaten Prü-
fungsvorbereitungsschulen (dershanes), welche Schüler auf ihre Hochschulauf-
nahmeprüfung vorbereiteten und bei der Überwindung der Flaschenhalsproble-
matik (zu viele BewerberInnen auf zu wenig Studienplätze) des türkischen Bil-
dungssystems bei der Studienplatzvergabe helfen sollten. Sie stellten eine neue 
Art von islamischem Engagement dar, denn ihr Lehrinhalt war säkular und somit 
keine islamische Aktivität im klassischen Sinne. Aber in Verbindung mit ihren 
Wohnheimen und den Freizeitaktivitäten wurden sie zu Orten, an denen die 
Schüler von den ausgewählten Lehrern auch moralisch-religiös geleitet werden 
konnten. Das Besetzen bis dato säkularer Räume durch die Menschen aus dem 
eigenen religiösen Umfeld, um hierdurch die säkularen Orte selbst zu erschlie-
ßen, sowie das Anvisieren der Bildungselite im Land waren ein Novum inner-
halb der islamischen Aktivitäten. 

Der gesellschaftliche Durchbruch in der Türkei kam in den 1980er Jahren. Die 
Depolitisierung der Öffentlichkeit und Liberalisierungen in der Wirtschaft und 
Zivilgesellschaft ermöglichten ein umfangreiches Engagement im privaten Bil-
dungsbereich, der staatlicherseits unterstützt wurde. Überall in der Türkei ent-
                                                                                          
15 Selbst in den aktuellen Publikationen von intimen Kennern der Bewegung wird dies nicht 

thematisiert. So finden sich in den Schriften von Ali Bulaç (2007) und Enes Ergene (2005) 
zur Gülen-Bewegung zwar umfangreiche Verweise auf die cemaat im metaphorischen Sin-
ne, doch nicht in ihrer beziehungsrelevanten, konkreten Ausgestaltung, was eine sehr 
sichtbare Lücke darstellt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 184 

standen private Wohnheime, dershanes und Privatschulen, die sich an den europä-
isch geprägten Eliteschulen des Landes orientierten (Okçabol 1996: 450–460; Öz-
dalga 1999: 414–438). Gülen und seine Anhänger nahmen diese Eliteschulen auf 
der einen Seite zum inhaltlichen Modell, gleichzeitig setzte man sich auch von 
ihnen ab, kritisierte ihre Ausrichtung an Europa als „Entfremdung“, versprach, eği-
tim (Bildung im Sinne von Erziehen und zum Gedeihen bringen) statt öğretim 
(technischer, offiziell gebrauchter Terminus für Wissensvermittlung), ilim (arabi-
sches Wort für Wissen, wobei die Bewegung hier ein Wissen meint, das eine mo-
ralische Dimension impliziert) statt bilim (republikanische Wortschöpfung, die in 
der Bewegung als Faktenwissen ohne eine Einordnung in einen gesellschaftlich-
moralischen Gesamtkontext verstanden wird),16 zu vermitteln und der scheinbar 
wertfreien Wissensvermittlung eine moralische, islamisch aufgeladene Implikation 
zu geben. Nicht die Unterstützung der Vorbeter- und Predigerschulen (İmam-
Hatip Okulları),17 wie sie die Anhänger Erbakans betrieben, sondern die Partizipa-
tion am Bildungssystem des republikanischen Establishments wurde angestrebt, 
für das der Typ der Anatolien-Lyzeen (Anadolu Liseleri)18 stand. 

Aufgrund der Organisationsweise und der Orientierung an der gesellschaftli-
chen Basis war die Anhängerschaft gut auf die neue Zivilgesellschaft vorbereitet. 
Langfristiges Ziel war es, aus der Selbstisolation herauszukommen und zu Gestal-
tern der Moderne zu werden; hierzu bot die Türkei nach 1982, das heißt nach 
der Ablösung der Militär- durch eine zivile Regierung, gute Möglichkeiten. In-
haltlich stand Gülen in dieser Zeit der türkisch-islamischen Synthese (Türk-İslam 
Sentezi, TİS)19 nahe, persönlich dem Ministerpräsidenten Turgut Özal, womit er 
dem konservativen Mainstream angehörte. Der Boden für die eigenen Bildungs-
anstrengungen in der Türkei war somit fruchtbar, und vor dem Fall des Eisernen 

16 Programmatisch kommt dies im folgenden Buchtitel zum Tragen: İlim ve Bilim. İlim ve Bi-
lim Kavramlarının Tahlîli (Şahin = Gülen et al. 1992). 

17 Staatliche Schulen, die mit dem Abschluss zur Tätigkeit als Vorbeter oder Prediger befähig-
ten (später auch zum Hochschulstudium) und die zwischen 1950 und 1997 ein stetiges 
Wachstum verzeichneten. Sie galten ihren kemalistischen Kritikern als Keimzelle des poli-
tischen Islams. 

18 Dieser Schultypus wurde als staatliche Eliteschuleinrichtung etabliert, welche nach einer 
Auswahlprüfung die besten Schüler bilingual erzieht. Hierbei erfolgen wesentliche Anteile 
des Unterrichts in einer westeuropäischen Fremdsprache. Sie sind eine Antwort auf aus-
ländische Privatschulen in der Türkei, welche lange die Elite des Landes sozialisierten und 
deren Absolventen wichtige gesellschaftliche Schlüsselpositionen besetzten. Nach 1980 
wurde dieses Modell von privaten Trägern übernommen und als Modell von der Gülen-
Bewegung später im Ausland auf die dortigen Erfordernisse und Bedürfnisse adaptiert. 

19 Hierbei handelt es sich um eine Denkrichtungen, die den lange Zeit areligiös propagierten 
türkischen Nationalismus mit dem Islam vereint und die islamische Orientierung und Ver-
gangenheit der Türken in den Vordergrund rückt um hierdurch eine breitere gesellschaftli-
che Basis mit der Staatsideologie zu erreichen. Im Zuge dieser Entwicklung wurde u.a. is-
lamischer Religionsunterricht als Pflichtfach eingeführt und die Geschichtsbücher einer 
Revision unterzogen, die nun auch die islamische Vergangenheit in die nationale Ge-
schichtsschreibung positiv integrierte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 185 

Vorhangs verfügte die cemaat über ein leistungsstarkes Netzwerk von vermögen-
den Spendern, investitionsfreudigen Unternehmern (ein Resultat von Özals 
Wirtschaftspolitik) und qualifiziertem und für hizmet motiviertem Personal, was 
das Resultat der eigenen Bildungsanstrengungen war.  

Nach dem Fall des „Eisernen Vorhangs“ ermutigte Fethullah Gülen seine An-
hänger, seine Ideen nun international umzusetzen. Dabei war der Anfangsfokus 
ganz klar auf die Länder mit muslimischer Bevölkerung in den Nachfolgestaaten 
der Sowjetunion und auf dem Balkan gerichtet. Die türkische Politik unterstützte 
sie dabei, da der politische und öffentliche Anspruch einer starken Türkei der 
mangelnden staatlichen Leistungsfähigkeit für ein umfassendes Engagement in 
den Bruderstaaten gegenüberstanden. In der Türkei der frühen 1990er Jahre 
machten bald Süleyman Demirels Lösung von einem türkischen Einflussbereich 
von der chinesischen Mauer bis an die Adria die Runde, und Turgut Özal postu-
lierte das 21. Jahrhundert als das Jahrhundert der Türken (Bal 2000: 51; Yavuz 
2003: 199f.). Die muslimische Bevölkerung des Balkans wurde auf Grund ihrer 
kulturellen Nähe und der gemeinsamen Geschichte in der Zeit des Osmanischen 
Reiches ebenfalls als quasi-türkisch angesehen.20 Dies produzierte einen innenpo-
litischen Druck für außenpolitisches Handeln, welches gewissermaßen „privati-
siert“ wurde. Der türkische Staat, vor allem unter Turgut Özal, schloss zahlreiche 
bilaterale Abkommen mit den neu entstandenen Staaten (Cennet et al. 2000: 
142). Doch während der laizistische Staat sich verstärkt des Aufbaus der islami-
schen Bildung vor Ort annahm, um eine türkische Auslegung des Islams sowie ei-
ne politische Orientierung auf die Türkei hin zu sichern und eine ideologische 
und damit auch politische Orientierung an anderen islamischen Ländern zu ver-
hindern (Bal 2000: 86), begannen die Anhänger Fethullah Gülens Anfang der 
90er Jahre, Schulen in Zentralasien, im Kaukasus und auf dem Balkan zu eröff-
nen. Sie erhielten diplomatische Unterstützung auf Präsidentenebene (einige 
Schulen tragen die Namen von Turgut Özal und Süleyman Demirel). So konnten 
Verträge abgeschlossen werden, die einen doppelten, im jeweiligen Land und in 
der Türkei gültigen Abschluss sicherten, teilweise wurden Gebäude zur Verfügung 
gestellt (Balci 2003; Agai 2004: 111ff.).21 Der Staat, der in sehr viel kleinerem Um-
fang auch Bildungseinrichtungen im Ausland gründete, schuf dann die Möglich-
keiten zum späteren Studium in der Türkei. Den 12 Auslandsschulen, die der 
Staat in den 1990er Jahren eröffnete22, standen ca. 110 Schulen (plus mehrere 
Universitäten) gegenüber, die aus der Anhängerschaft Gülens entstanden waren 
(Bal 2000: 89f.). Die Schulen der Anhängerschaft unterstanden einem eigenen 
Zweig des Erziehungsministeriums, dem Generaldirektorium für Auslandsbildung 
und -erziehung des türkischen Erziehungsministeriums (T.C. Milli Eğitim Bakanlığı 

                                                                                          
20 So zum Beispiel in Taşgetiren (1994: 118).  
21 Agai 2004: 111 118. 
22 www.meb.gov.tr/stats/ist97/MYHTML45.htm. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 186 

Yurt Dışı Eğitim Öğretim Genel Müdürlüğü). Interessanterweise sind diese Schulen 
nicht mehr auf den Internetseiten des Direktoriums zu finden.23 Grundlage dieser 
Schulen war meist die Adaption des Konzepts der privaten Anadolu Liseleri für die 
jeweiligen anderen Länder unter Aufnahme der landeseigenen Curricula. Hierbei 
konnte die Gülen-Bewegung auf die Erfahrungen im türkischen Bildungsbereich 
zurückgreifen und auch auf das Personal, das oft den eigenen Bildungseinrichtun-
gen in der Türkei entstammte. Auch diese hatten und haben eine „Elite-bildende“ 
Funktion; durch sie ist die Türkei in der Region und darüber hinaus zu einer soft 
power geworden, die cultural diplomacy muss als erfolgreich bewertet werden. Vor 
allem die USA unterstützten und ermutigten die türkische Politik bezüglich Zen-
tralasiens, denn sie hegten Bedenken, dass das entstandene machtpolitische und 
vor allem auch ideologische Vakuum in der Region durch den Iran gefüllt werden 
könne (Yavuz 2000: 199). 

Die Aktivitäten der frühen 1990er Jahre waren von einem nationalen, religiö-
sen, wirtschaftlichen und politischen Aufbruchsgeist getragen. Die Geschäftsleute 
der cemaat in der Türkei unterstützten die Aktivitäten, die Gülen als das Abgelten 
der historischen Loyalitätsverpflichtung gegenüber den Nachfahren derjenigen 
bezeichnete, die den Islam nach Anatolien gebracht hätten.24 Das Engagement 
war gleichzeitig Hilfe (himmet) im religiösen Sinn wie auch eine Investition in Zu-
kunftsmärkte. Die Gülen-Bewegung ist seit dieser Zeit, über alle Regierungen 
hinweg, ein zentrales Element türkischer Kulturpolitik und die geographische 
Reichweite der Aktivitäten hat seither immer weiter zugenommen. Gleichzeitig er-
fuhr in den 1990er Jahren auch der Gülen-Diskurs einen Wandel, verlor eine auf 
die Türkei ausgerichtete, an die TİS angelehnte Rhetorik, wurde offener, interna-
tionaler und richtete sich an einer Welt der offenen Grenzen aus. Hizmet wurde 
nun endgültig globalisiert. Die nunmehr zig-tausenden Absolventen, die sprach-
lich und kulturell einen starken Türkeibezug aufweisen und durch ihre Bildung 
zur gesellschaftlichen Elite des Landes gehören oder gehören werden, sind die An-
sprechpartner für türkische Interessen vor Ort. Aus dem Umfeld der Anhänger 
Gülens entstanden in der Folgezeit hunderte Schulen (man spricht von 500–
700)25 und andere Bildungseinrichtungen, unter anderem nach dem Modell der 
dershanes, in der Türkei und in der gesamten Welt, vom Balkan, über Mitteleuropa 
und Amerika (alleine in Deutschland circa 150, in den USA circa 50), im Raum 
der ehemaligen Sowjetunion, im kurdischen Nordirak, bis hin nach Kambodscha, 

23 Die Dimension staatlicher Unterstützung der privaten Aktivitäten verdeutlicht der Ta-
gungsband des Direktoriums (T.C. Milli Eğitim Bakanlığı Yurt Dışı Öğretim Genel Müdür-
lüğü 1997).  

24 Zur Argumentation Gülens zur historischen Schuld siehe Can (1996: 34). 
25 Genaue Zahlen sind aufgrund der dezentralen Organisation und des unterschiedlichen 

rechtlichen Status der jeweiligen Einrichtungen schwer zu geben. Für den Versuch der Auf-
listung für das Jahr 2004 siehe Agai (2004: 14, für die jetzige Situation siehe Agai (ange-
nommener Beitrag). Hier werden auch die Gründe für die teilweise verwirrenden Angaben 
über die Anzahl der Einrichtungen weiter ausgeführt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 187 

Thailand und Südafrika. Ein Großteil der Schulen hat vom türkischen Staat aner-
kannte Curricula nach dem Muster der Anadolu Liseleri. Mit einer oftmals primär 
auf Englisch erfolgenden Bildung, welche über Aufnahmeprüfungen die leistungs-
fähigsten Schüler des Landes anzieht, und durch die Vermittlung von Wissen auf 
Basis der türkischen Elitelehranstalten und des lokalen Curriculums, spielen die 
Schulen eine wichtige Rolle in der Bildung der zukünftigen gesellschaftlichen Eli-
ten. Da die Studenten nach ihrem Abschluss über Qualifikationen für ein Studi-
um in der Türkei oder westlichen Ländern verfügen, können sie auch internatio-
nal studieren, was ihren Aufstieg in der Heimat noch verstärken kann oder ihnen 
zu internationale Karrieren verhelfen kann (Park 2008: 7).26 

Vom organisatorischen Standpunkt aus betrachtet sind alle Bildungsaktivitäten 
voneinander unabhängig. Die einzelnen Bildungseinrichtungen zum Beispiel in 
der Türkei oder in Deutschland sind nicht auf der nationalen Ebene miteinander 
verbunden (dies ist in einigen Ländern anders, wo eine Betreiberfirma mehrere 
Einrichtungen unterhält). Über die cemaat jedoch existiert ein weitverzweigtes Be-
ziehungsnetzwerk. Ihre Angehörigen sind über unterschiedliche formale organisa-
torische Einheiten – wie die einzelnen Schulen – hinweg durch ihr Leben in der 
cemaat miteinander verbunden und unterhalten enge persönliche Beziehungen, 
die unter anderem ein Grund für die hohe Mobilität innerhalb des Netzwerks 
sind. Sie verbinden die einzelnen Bildungseinrichtungen zu einem Bildungsnetz-
werk. So ist es nicht ungewöhnlich, einen Absolventen einer Gülen-nahen Schule 
aus der Türkei in einer Bildungseinrichtung in Deutschland zu finden, der vorher 
in einer Einrichtung in Zentralasien gearbeitet hat. Allerdings betrifft dies nur ei-
nen Teil der in den jeweiligen Einrichtungen arbeitenden Menschen.  

Trotz offensichtlicher Verbindungen zum Rest des Gülen-Netzwerks präsentie-
ren sich die Bildungseinrichtungen vor Ort meist nicht als Bestandteil der Anhän-
gerschaft. Dies kann mitunter zu Verwirrung führen.27 Die folgende Liste von Bil-
dungseinrichtungen stützt sich auf Informationen aus Internetseiten der Anhänger 
(die sich wiederum oftmals auf die Medien der Anhänger beziehen und diese auch 
als Werbepartner haben) sowie Artikeln der türkischen Tageszeitung Zaman, die 
sich auf „türkische Schulen“ im Ausland beziehen.28 Der Fernsehsender Samanyolu, 

                                                                                          
26 Für zahlreiche Berichte über die Schulen von türkischen Akademikern und Journalisten 

siehe Ateş et al. (2005).  
27  Zum Beispiel in den Niederlanden (http://islamineurope.blogspot.com/2007/01/rotterdam-

controversy-around-new.html). 
28 Einige Zahlen wurden in Yeni Aktüel am 11. Oktober 2005 abgedruckt. Der Artikel wurde 

auf der populärsten Internetseite der Bewegung veröffentlicht (http://tr.fgulen.com/ 
content/view/9190/11/). Ich habe die dort als Standort für die Bildungseinrichtungen der 
Bewegung sowie als Teilnehmer der Türkischolympiaden (http://www.turkceolimpiyatlari. 
org/index.php?option=com_content&task=blogsection&id=19&Itemid=74) genannten Län- 
der, auf Berichte in den Medien der Anhänger überprüft und ob diese in den Kontext von 
hizmet gestellt werden. Medienberichte über Schulen in diesen Ländern werden u.a. auf der 
Internetseite http://www.turkokullari.net und http://www.diyalogsitesi.com gesammelt. Hier  
lassen sich auch Videos, die durch den Fernsehsender Samanyolu der Anhänger Gülens 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 188 

welcher ebenfalls zu den Medienaktivitäten der Anhänger gehört, hat sogar ein 
Programm, welches häufig über die Einrichtungen berichtet29 und seit Jahren läuft. 
Obwohl zahlreiche meiner Interviewpartner stets darüber berichten konnten, wo es 
überall auf der Welt Bildungseinrichtungen gab, betonten sie dennoch, dass nie-
mand dies genau wisse. Dies obwohl zum Beispiel die Stiftung für Schriftsteller 
und Journalisten (Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı), in Istanbul, deren Ehrenpräsident 
Fethullah Gülen ist, Reisen für Journalisten und Schriftsteller zu diesen Schulen 
organisiert und in cemaat-nahen Konferenzen regelmäßig Berichte über diese Bil-
dungseinrichtungen vorgetragen werden. Somit entstammen die Informationen ei-
nem Binnendiskurs. Die oftmals durch Funktionsträger vorgebrachte Unkenntnis 
der Zahlen (zumindest annäherungsweise) ist damit wenig glaubwürdig. Die Liste 
ist nicht als vollständig und endgültig zu betrachten, illustriert allerdings die im-
mense Dimension dieser noch recht jungen Aktivitäten. 

Tabelle 1: Bildungs- und Kultureinrichtungen der Gülen-Bewegung im globalen Kontext 

Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Europa 

Albanien 6

Aserbaidschan 12 10

Österreich 1

Belgien 5

Bosnien-Herzegowina 4

Bulgarien 3

Tschechische 
Republik 

1

Dänemark 1

Estland 1

Finnland 1 1

Georgien 3

Deutschland 12 140

Großbritannien 2

Holland 2

Ungarn 1 1 1

Italien 1

produziert wurden, ansehen. Die Seiten dienen als Werbeplattform für Medien der An-
hänger. Zu den Schulen und einer Debatte um diese in den USA siehe: http://www. 
nytimes.com/2011/06/07/education/07charter.html?nl=todaysheadlines&emc=tha2. 

29 http://www.aynaprogrami.com. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 189 

 Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Europa 

Kosovo 1   

Lettland  1  

Litauen  1  

Mazedonien 4   

Norwegen  1 1 

Polen 6   

Portugal  1  

Rumänien 4   

Russische Föderation 6   

Slowakei  1  

Spanien  1 1 

Schweden 12  1 

Schweiz  1  

Ukraine 2   

Weißrussland   1 

Afrika 

Algerien   1 

Angola 1   

Benin 1   

Burkina Faso 1   

Kamerun 1   

Zentralafrikanische Republik 1   

Kongo 1   

Ägypten   1 

Äthiopien 1   

Gambia 1   

Ghana 1   

Guinea 1   

Guinea-Bissau 1   

Elfenbeinküste 1   

Kenia 4   

Kongo 1   

Liberia 1   

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 190 

Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Afrika 

Madagaskar 2 1

Malawi 3

Mali 1

Mauretanien 1

Marokko 5

Mozambique 2

Niger 1

Nigeria 4 1

Senegal 1

Südafrika 4

Sudan 2

Tansania 3

Togo 1

Tschad 1

Uganda 1

Asien 

Afghanistan 6

Bangladesch 4

Myanmar 2

Kambodscha 2

Indien 3 1

Indonesien 5

Irak 10 (im Nordirak)

Israel 1

Japan 1 Zahlreiche 5

Kasachstan 29

Laos 1

Kirgisien 12

Malaysia 1

Mongolei 1 Zahlreiche 4

Nepal 1

Pakistan 7

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 191 

 Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Asien 

Philippinen 4   

Südkorea  1  

Taiwan 1   

Tadschikistan 13   

Thailand 3   

Turkmenistan 20   

Usbekistan 1   

Vietnam 1   

Jemen 1   

Australien 7   

Nordamerika 

Kanada 1  Zahlreiche 

Mexiko 1 1  

USA 120   

Südamerika 

Argentinien 1 1  

Chile  1  

Kolumbien  1  

Wir sehen, wie das Engagement sich nach der starken Präsenz im ehemaligen 
Ostblock in den 1990er Jahren nun auch auf westliche Länder, Afrika und Fern-
ost ausgeweitet hat. Auch etwa in einer für die Türkei so wichtigen Region wie 
dem kurdischen Nordirak sind türkische Bildungseinrichtungen entstanden, die 
eine potentielle Brücke bilden. Heute lässt sich feststellen, dass überall dort, wo 
es Anhänger gibt (ob als Studenten oder Geschäftsleute), binnen kurzer Zeit Bil-
dungsaktivitäten gestartet werden, die zum einen integrative Aspekte in die je-
weils andere Gesellschaft haben, zum anderen einen Raum und eine Kontaktstel-
le für Menschen mit ähnlichen Ansichten liefern, und auch die Möglichkeit ge-
ben, mit dem Leben der cemaat in Verbindung zu treten. Die Aktivitäten verei-
nen ein respektiertes Engagement für die jeweilige Gesellschaft mit der Errich-
tung eines Umfelds, welches Lehrern wie auch Eltern und Schülern (mit türki-
schem Hintergrund und Nähe zur cemaat) ein Umfeld schafft, das es ihnen er-
möglicht, ihre spezifische (islamisch-türkische) Identität zu pflegen. Insbesondere 
in Europa und den USA sind die Aktivitäten eine praktische Antwort auf Debat-
ten über Integration, Assimilation und Partizipation am Bildungswesen. So sind 
zum Beispiel in Deutschland seit Ende der 1990er Jahre circa 150 Nachhilfekurse 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 192 

entstanden und derzeit gibt es 24 private Schulen sowie weitere Initiativen zur 
Neueröffnung. Treibende Kraft waren hier die ağabeys, die den Menschen ein 
Engagement in Deutschland (und nicht in der vermeintlichen Heimat) als legi-
times hizmet näherbrachten.30  

Die Schulen jenseits von Europa und den USA werden oft diplomatisch unter-
stützt und sind eine Ressource türkischer Außenpolitik und Bestandteil des di-
plomatischen Protokolls, wenn türkische Politiker das Ausland besuchen. Die 
Früchte dieser Kulturpolitik werden regelmäßig bei den Türkischolympiaden vor-
gestellt, über die in den Gülen-nahen Medien umfangreich berichtet wird. Die 
Teams der circa 100 teilnehmenden Nationen korrelieren aufs engste mit den Ak-
tivitäten vor Ort; die politische Elite der Türkei vergewissert sich durch diese Ver-
anstaltungen der Bedeutung des Türkischen als Weltsprache,31 die Anhänger se-
hen die Bildungseinrichtungen als Beitrag zur Völkerverständigung, da die Curri-
cula säkular und auf die lokale Bevölkerung bezogen sind und die Schulen auch 
in Ländern errichtet werden, in denen es nicht einmal muslimische Minderheiten 
gibt. Dies ist im Spektrum islamischen Denkens eine absolute Ausnahme. 

Fazit 

So paradox es klingen mag, es sind die Ideen und Organisationsweisen, die aus 
einer der Religion gegenüber repressiven Phase hervorgingen, die die weltweite 
Verbreitung von türkischen Schulen im Ausland förderten, deren wichtige Träger 
ihre Motivation aus der Religion heraus beziehen, aber eben (ganz anders als vie-
le „islamische Staaten“ und Gruppen) keine Bildung anbieten, die man inhaltlich 
als islamisch begreifen kann. Das Paradoxon liegt darin begründet, dass die Re-
publik unintendierter Weise bestimmte organisatorische und inhaltliche Entwick-
lungen stimulierte. So entstand der Organisationstypus der cemaat als ein auf 
Überlieferung religiösen Wissens fußendem Netzwerk, welches religiöse Soziali-
sation im privaten Bereich sicherstellt, ohne als solches in die Öffentlichkeit zu 
treten. In diesem (vermeintlich nur auf Erhalt der Tradition ausgerichteten) 
Raum entwickelten sich aber auch Ideen, die auf den republikanischen Diskurs 
Bezug nahmen und über das religiöse Netzwerk der cemaat sich nun in neuen 
Bereichen manifestierten. Bei der Gülen-Bewegung war dies vor allem der Bil-
dungsbereich. So entstand im islamischen Bereich eine Bewegung, welche zu ei-
nem Aushängeschild türkischer Kultur im Ausland wurde. Es ist kein Zufall, dass 

30 Siehe dazu Agai (angenommener Beitrag). Auch wenn in Deutschland, wie in den meisten 
westlichen Ländern, im Gegensatz z.B. Zentralasien, die türkische Politik bei der Errich-
tung der Schulen keine Rolle spielte, wird zum Beispiel heute von Erdoğan auch dieses 
hizmet für den türkischen Staat vereinnahmt (http://www.toush.de/index2.php?option= 
com_content&do_pdf=1&id=262).  

31 Siehe dazu eine Zusammenfassung der Pressestimmen auf http://www.turkceolimpiyatlari. 
org/index.php?option=com_content&task=blogsection&id=25&Itemid=91.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 193 

die Aktivitäten sich weitgehend auf säkulare Staaten beschränken und in „islami-
schen“ Staaten weithin wenig präsent sind. Es ist nicht übertrieben, wenn man 
sagt, dass der Kemalismus selbst, mit seiner Zurückdrängung der Religion ins Pri-
vate, dafür sorgte, dass neue Formen religiöser Organisationsweise und neue 
Ideen vom Gehalt religiöser Aktivitäten entstanden, die auf der internationalen 
Ebene erfolgreich sein konnten.  

So hat Fethullah Gülen die aus dem Kontext der Nurcu-cemaat stammenden 
Ideen vor allem in die Richtung der Bedürfnisse des nationalen und internationa-
len Bildungsbereichs weiterentwickelt. Diese Weiterentwicklung konnte nur des-
halb erfolgreich sein, weil sie in ihrer Gestalt universal ist, auf die lokalen Be-
dürfnisse reagiert und eine Bildung vermittelt, die über religiöse Trennlinien 
hinweg funktioniert, weil die Anhänger aus der cemaat in ihrem Tun und Enga-
gement diese Ideen für sich innerhalb der islamischen Ideale, die von Gülen ge-
prägt wurden, verorten können. Für die Übersetzung von Ideen in Handlungen 
und für die Organisation spielt die cemaat nach wie vor eine wichtige Rolle. 

Gülen gelang es Stück für Stück, seine Ideen zuerst für die Türkei, dann für die 
Brudervölker (kardeş halkları) und schließlich im globalen Kontext zu universali-
sieren, seine Anhänger hierin mitzunehmen. Dieses Engagement wurde seit den 
1990er Jahren dann in die türkische Außenpolitik integriert, die so entstandenen 
Einrichtungen werden bei Staatsbesuchen besichtigt und ordnen sich in eine staat-
liche Kulturpolitik ein. Hizmet entwickelte sich für die Anhänger zu einem prakti-
schen Weg, ihre individuellen religiösen Bedürfnisse und Ideale in einem säkula-
ren Kontext umzusetzen. Hierfür reicht es aus, dass man in der cemaat diese Über-
setzung vornimmt. Der Name Fethullah Gülen (oder ein Bezug auf das religiöse 
Ideal) muss hierfür innerhalb der Bildungseinrichtungen gar nicht fallen.  

Die Reichweite der Aktivitäten ist nur möglich im Zusammenspiel der religiö-
sen Ideen und Motivationen der Anhänger, der Kommunikationsprozesse in der 
cemaat, der Universalität der Lehrinhalte und der umfangreichen Einbeziehung 
von Akteuren, die außerhalb der Ideen Gülens stehen: vom Lehrer, Eltern und 
Schüler der verschiedensten Hintergründe, dem türkischen Minister oder deut-
schen Lokalpolitiker. Hinsichtlich der Außendarstellung hat die Bewegung noch 
keinen einheitlichen Weg gefunden, diesem Pluralismus und der Anbindung an 
das Netzwerk der Anhänger Rechnung zu tragen. So wird teilweise die Anbin-
dung an die Ideen Gülens auf Anfrage vor Ort ebenso verneint wie Verbindun-
gen zum weiteren Netzwerk. Hier wird es in der Zukunft mit dem steigenden 
Bekanntheitsgrad Gülens und der Aktivitäten der Anhänger sicherlich neue For-
men der Außendarstellung geben.  

Der türkische Staat versuchte stets, das Potential der Gülen-Bewegung (wie 
auch anderer islamischer Gruppen) im eigenen Sinne zu kanalisieren, indem er 
die Rahmenbedingungen in bestimmten Bereichen schuf und dortige Entwick-
lungen unterstützte. So wurden die Anhänger Gülens in die nationale und inter-
nationale Bildungs- und Kulturpolitik integriert. In den 1980er Jahren geschah 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 194 

dies, um die Bildungspolitik durch privates Engagement zu unterstützen und um 
damit den Staat zu entlasten, in den 1990er Jahren, um dem Bedürfnis der Öf-
fentlichkeit nach „türkischem“ Engagement für die Bruderstaaten nachzukom-
men, heute, um die Rolle der Türkei als weltweit aktive Wirtschafts- und Kultur-
nation zu unterstreichen. All diese Faktoren zusammengenommen machen erst 
verständlich, wie aus einer Gruppe, die ihr erstes dershane in der Türkei Ende der 
1970er Jahre errichtete, eine weltweit aktive und bedeutende Bewegung werden 
konnte. 

Die Anhänger Fethullah Gülens sind hierbei ein Beispiel dafür, dass sozialer 
Wandel seine eigenen Dynamiken hat, nicht notwendigerweise auf ein Ziel aus-
gerichtet ist, sondern aus dem Zusammenwirken sehr heterogener und kontin-
genter historischer und sozialer Prozesse und Strukturen resultiert, aktiv und re-
aktiv gleichermaßen ist. Die Ideen von Bildungsinhalten, von der Reichweite der 
eigenen Bildungsideen, von notwendigen Kompromissen und von alternativen 
Wertesystemen jenseits der eigenen Vorstellungen haben sich mit sich wandeln-
den historischen und nationalen Kontexten verändert. Hierbei spielte die frühe 
Republik und ihr Postulat einer Unvereinbarkeit von Islam und modernem Na-
tionalstaat eine wichtige Rolle, die ihre Antwort in dem Nurcu-/Gülen-Diskurs 
einer Bedingtheit von Islam und modernem Wissen fand. Ebenso nahmen die 
Organisationsformen und die Aktivitätsfelder immer Bezug auf den sich wan-
delnden Kontext. Hier ist sowohl die Entstehung der cemaat in einer repressiven 
Phase wie auch ihre Öffnung in die Gesellschaft hinein zu nennen, die vor allem 
seit den 1980er Jahren einsetzte. Es ist sicherlich das Fehlen eines festen abzuar-
beitenden Masterplans, welches das Wachstum beschleunigte und zur inneren 
Dynamik der Bewegung beiträgt. Die Idee des müsbet hareket, der ständigen Trans-
formation des praxisrelevanten Gehalts der eigenen Ideale in Hinblick auf den 
Kontext, ist ein wichtiger Erfolgsschlüssel. Das Engagement im Bildungsbereich 
ist somit ein ständiger Lernprozess, der vor allem von den eigenen Absolventen 
lernt, die entweder im türkischen Bildungssystem ihre Erfahrungen als Schüler, 
Studenten und Lehrer machten oder im Ausland. Diese Erfahrungen bringen die-
jenigen, die auch über die cemaat-Ebene mit der Bewegung verbunden sind in die 
cemaat ein und verändern diese.  

Damit ist die Gülenbewegung ein Beispiel dafür, wie gerade durch recht vage, 
allgemein gehaltene Bildungsideale in den Werken Gülens, in der Praxis sehr er-
folgreiche und zeitlich sowie räumlich sehr unterschiedliche Entwicklungen statt-
finden, die genau davon profitieren, dass die Ideen nicht direkt praxisrelevant 
ausformuliert wurden, sondern Raum für unterschiedliche Interpretationen und 
konkrete Adaptionen bieten.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 195 

Bibliographie 

Agai, B. (angenommener Beitrag). The Gülen Educational Network in Western 
Europe and North America: Local Adaptations of a Global Discourse. In P. 
Mandaville (Hrsg.). Transnational Islam in the West: Identities, Networks & Move-
ments in Public Life. 

Agai, B. (im Druck): Das Leben in der cemaat als religiöser Akt. Über das Ideal 
einer erweiterten Religionspraxis bei den Anhängern von Fethullah Gülen. In 
U. Simon/P. Schrode (Hrsg.). Die Sunna leben. Islamische Religionspraxis in der 
Diaspora zwischen Norm und Umsetzung. Würzburg: Ergon. 

Agai, B. 2009. Die Wissenschaft als Weg zu Gott? Zum Verhältnis von Offenba-
rung und Wissenschaft bei Fethullah Gülen. In L. Meyer (Hrsg.). Die unbe-
kannte Seite des Islams. Rollen und Positionen des Sufismus. Loccum: Evangelische 
Akademie Loccum, 43–62. 

Agai, B. 2004. Zwischen Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethullah 
Gülen (geb. 1938). Die flexible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts. 
Schenefeld: EB-Verlag. 

Ateş, T./Karakaş, E./Ortaylı, İ. (Hrsg.) 2005. Barış Köprüleri: Dünyaya Açılan Türk 
Okulları. Istanbul: Ufuk. 

Bal, I. 2000. Turkey’s Relations with the West and the Turkic Republics. The Rise and Fall 
of the “Turkish Model“. Ashgate: Aldershot. 

Balci, B. 2003. Fethullah Gülen’s Missionary Schools in Central Asia and their 
Role in the Spreading of Turkism and Islam. Religion State and Society (31/2): 
151–177. 

Bulaç, A. 2007. Din-Kent ve Cemaat, Fethullah Gülen Örneği. Istanbul: Ufuk.  
Can, E. 1996. Fethullah Gülen ile Ufuk Turu. Istanbul: A.D. 
Cennet, E. D./Balci, A./Akkok, F. 2000. The Role of Turkish Schools in the Edu-

cational System and Social Transformation of Central Asian Countries: The 
Case of Turkmenistan and Kyrgyzstan. Central Asian Survey (19/1): 141–155. 

Ergene, E. M. 2005. Geleceğin Modern Çağa Tanıklığı. Istanbul: Akademi 2005. 
Okçabol, R. 1996. Türkiye’de Eğitim. In Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi 

(Bd. 15). Istanbul: İletişim, 450–460. 
Özdalga, E. 1999. Education in the Name of Order and Progress. Reflections on 

the Recent Eight Year Obligatory School Reform in Turkey. The Muslim World 
(89/3–4): 414–438. 

Spuler, U. 1981. Zur Organisationsstruktur der Nurculukbewegung . In H. R. 
Roemer/A. Noth (Hrsg.). Zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Fest-
schrift für Bertold Spuler zum siebzigsten Geburtstag. Leiden: Brill, 423–442. 

Park, B. 2008, The Fethullah Gülen Movement. MERIA (12/3): 1–15. 
Şahin, M. (=Fethullah Gülen) et al. (Hrsg.). 1992. İlim ve Bilim. İlim ve Bilim Ka-

vramlarının Tahlîli. Izmir: T.Ö.V. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 196 

Şahinöz, C. 2009. Die Nurculuk Bewegung. Entstehung, Organisation und Vernetzung. 
Istanbul: Nesil. 

T.C. Milli Eğitim Bakanlığı Yurt Dışı Öğretim Genel Müdürlüğü (Hrsg.). 1997. 
Yurt Dışında Açılan Özel Öğretim Kurumları Temsilcileri II. Toplantısı. Ankara. 

Taşgetiren, A. 1994. Yeni bir İslam Dünyası. Istanbul: Erkam. 
Ünal, A. 2002. M. Fethullah Gülen. Bir Portre Denemesi. Istanbul: Nil. 
Yavuz, H. M. 2003. Islamic Political Identity in Turkey. Oxford: Oxford University 

Press. 

Webseiten:  

http://www.aynaprogrami.com/, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.diyalogsitesi.com, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
www.fethullahgulen.org, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
www.herkul.org, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://islamineurope.blogspot.com/2007/01/rotterdam-controversy-around-new. 

html, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.meb.gov.tr/stats/ist97/MYHTML45.htm, zuletzt abgerufen am 

27.06.2011. 
http://www.nytimes.com/2011/06/07/education/07charter.html, zuletzt abge-

rufen am 27.06.2011. 
http://www.toush.de/index2.php?option=com_content&do_pdf=1&id=262, zu-

letzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://tr.fgulen.com/content/view/9190/11/, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkceolimpiyatlari.org/index.php?option=com_content&task=blog 

section&id=25&Itemid=91, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkokullari.net, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkceolimpiyatlari.org/, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkceolimpiyatlari.org/index.php?option=com_content&task=blog 

section&id=19&Itemid=74, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  
Bildung und Minderheiten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Us-Them Question in  
Turkish National Education 

Mustafa Çapar 

Preceding the Republic period, the millet system formed the organizational basis 
of Ottoman Turkey. The millet concept differed from the concept of “nation” in 
that it signified community group affiliation based on religion. According to this 
system there were two groups within the millet system: the “true members” or 
dominant millet (millet-i hâkime) and the non-Muslim subjects of the Ottoman 
Empire (zimmi).1 The term “true members” included all Muslim populations of 
the empire such as Turks, Kurds, Circassians and Arabs. The zimmi however (later 
this term would more broadly denote any minority group), denoted any non-
Muslim population. According to Kodaman, “Within the millet system were 
laws that permitted every non-Muslim religious community the right to their 
own language, religion, the development of cultural and educational institutions, 
the collection of taxes, and the means for appropriate legal frameworks” (Koda-
man 2007: 10). In addition, members of non-Muslim minority communities 
were required to wear the appropriate attire pertaining to their communities. 
They were also forbidden from carrying arms and riding on horseback within city 
limits (Abdurrahman Şeref 1980: 56). They were, however, exempt from obliga-
tory military service.2 These groups were permitted to freely conduct trade opera-
tions and it was in fact already the case that most trade and industry were in the 
hands of these minority communities. These minority groups could operate their 
own schools and provide religious education. The 1839 political reforms (Tanzi-
mat) and the 1856 royal edict of reforms (İslahat Fermanı) recognized minority 
cultural and, in part, political rights. These reforms signaled the emergence of a 
national system; at the same time the implication existed that these minority 
groups would also be subject to greater control. Towards the end of the 1800s, 
nationalist ideology developed in the West and began to move into Ottoman ter-
ritory. Minority populations were the first to be influenced by this new ideology 
followed by the general Turkish population. The instigators of the Armenian re-

1 Zimmi is a word used in Muslim dominant states to refer to non-Muslims. It is generally 
used for “people of the book” including Christians and Jews as was the case in the Otto-
man Empire. The cizye was a tax paid by the zimmi in exchange for exemption from certain 
duties in the Ottoman Empire. This entitled them the right to engage freely in business 
and afforded them protection of the state (http://en.wikipedia.org/wiki/Dhimmi).  

2 Non-Muslims paid a tax in exchange for exemption from military duty. In 1909 this tax 
was annulled and non-Muslims were required to serve in the army but were displeased by 
the new regulation. They attempted to find ways to avoid military service through various 
means but most were required to serve in the end (Ürer 2003: 182–183). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 200 

locations, the Party of Union and Progress (İttahat ve Terakki Fırkası), began in-
creasing pressure on minority groups during this period.  

The beginning of the 1920s marked the end of the Ottoman Empire and the 
birth of the Turkish Republic. During this period, political pressure, emigration 
and population exchanges resulted in the decrease in the non-Muslim popula-
tion. The Treaty of Lausanne attempted to resolve some of the issues affecting 
minority communities and recognized the rights of minorities. The treaty recog-
nized the rights of these communities and the Turkish government’s responsibil-
ity to provide for them. The stipulations in the treaty, however, were limited to 
the Greek, Armenian and Jewish communities and failed to include minority 
and ethnic communities beyond these three groups (Oran 2001). As a result, 
much of the discussion on minority groups in contemporary Turkey is still un-
derstood as a reference to these three communities.  

In the republic period, the treatment of minorities in truth differed little from 
the Ottoman period’s “dominant nation”-“dhimmi” (millet-i hakime-zimmi) dis-
tinctions. As will be demonstrated below, as Muslims (especially ethnic Turks) 
became regarded as the dominant group, non-Muslims (despite having equal 
citizenship status) were regarded as “second class” citizens. With respect to mi-
norities, the stipulations of the Treaty of Lausanne were either sparsely carried 
out or were eroded with time (Bali 2000: 99, 208, 242). A limit on the number of 
schools for minority groups was imposed and the content of the curriculum was 
subject to intense scrutiny. Obstacles to trade were created for minority groups 
through the stipulations of the Wealth Tax (Varlık Vergisi Kanunu). In 1936, the 
founder of the Turkish Republic, Mustafa Kemal Atatürk, intended “to wring 
[minority influence] out of Muslim economic resources” but at the time the Is-
lamic Foundations Law lacked the means to enforce such action. It was not until 
the 1970s when capital seizures of immovable minority capital tied to various Is-
lamic foundations was carried out. This resulted in lawsuits over the restitution 
of this capital. In a unanimous vote by the second judicial council civil chamber 
the court declared that the request of minority groups for the restitution of 
foundation capital seized by the state was denied on the grounds that these 
groups were not seen as Turks (Oran 2006a: 72, footnote 151; 2006b: 26–27).  

After these events, troubled relations developed between various ethnic and 
religious groups and Turkish state organizations and authorities. Historic, psy-
chological, sociological, and political discourses have served as a background for 
debates on one of Turkey’s most sensitive subjects. Although Turkey’s ethnic and 
religious tensions are most often portrayed as non-existent, through official 
sources, speeches given by officials, and actual circumstances, this article demon-
strates that these problems do indeed exist. Nationalist ideology has on occasion 
approached what can be considered racist ideology. From this discourse the no-
tion emerged that the Turkification of non-Turks and non-Muslims may be dan-
gerous as it may result in the corruption of the “Turkish race.” It is the case that 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 201 

such sentiments are not often expressed by government officials but are, rather, 
by those outside state operational structures. However, officials have recognized 
these tensions and have tried to create a sense that such groups are somehow 
“Turks” through educational means. This notion has not found broad accep-
tance. The Turkish Republic has inherited this ethnic and religious tension, as 
well as the fear and operational approach to dealing with it and has brought it to 
a more “refined” form from that of its Ottoman predecessors.  

On the one hand, Turkey and specifically Anatolia’s multi-religious and multi-
ethnic (cultural) make-up has been a source of pride for the country’s leaders and 
on the other it has been a source of contension dating from the Ottoman era and, 
from the year 1920, has been the Turkish Republic’s most poignant issue. There are 
many reasons why minority groups need not be seen as a problem for Turkey in 
terms of politics, trade, religion and culture. At the end of the 19th century the 
emerging nationalist/separatist movements left a lingering bad taste in the mouths 
of Ottoman intellectuals. The nationalist movements of the time struck the Otto-
man Empire and resulted in the loss of its Balkan territories and the orientation of 
the Arab territories away from the empire (N.N. 1938: 146, 152)3 (according to na-
tional history this was “a stab in the back to the Ottomans/Turks”). Ottoman intel-
lectuals and officials subsequently began to view religious minorities, and then 
non-Turks and non-Muslims with suspicion. In regards to minorities, this suspi-
cion and tension is strongly reflected in daily life, the economy and education. 

These feelings derived as a consequence of the Balkan War and from previous 
support of nationalist and separatist movements on the part of non-Turkish and 
non-Muslim minorities. During this period, restructuring of a nationalist-
separatist nature was implemented in minority schools and, as a result, the Turk-
ish Republic’s sensitivities towards national education were aroused resulting in a 
state of perpetual vigilance. For example, at the end of the 19th century with the 
increasing nationalism of the Ottoman Greeks, and with the conversion of the 
Ottoman administration in Greece to a Greek one following the revolution 
there, the aspirations of intellectual Ottoman-Turk-Muslim culture suffered a 
great blow. Upon their return to Ottoman territory, non-Muslim Ottoman 
Greeks who were educated in Ottoman Greek schools and who had been ac-
cepted to Greek universities, began to spread Greek nationalism and Hellenic 
cultural ideas (Kazamias 1966: 94–95). Minority schools began to draw suspicion 

                                                                                          
3 Since 1931, textbooks History I–V (Tarih I–IV) and Middle School History I–III (Ortamek-

tep Tarih I–III) were published for highschools and were very important among the Turkish 
Republic’s textbook publications. These books had a significant function in the formation 
of the nation-state and are a valuable component to understanding the period’s official 
history. Of additional importance, these books discuss the Turkish History Thesis and the 
Sun Language Theory which place Turkish history and language at the center of the 
world’s major civilizations. These theories claim that the source of all civilizations and 
languages are of Turkish origin. In this light, these textbooks are important sources for un-
derstanding the official point of view (Behar 1996; Copeaux 1998).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 202 

and the ground for such suspicion was already fertile. This fear and suspicion be-
came a dominating force in the newly created Turkish Republic. 

This article addresses today’s more general ethnic and religous groups’ national 
system, in particular the dilema of the education system’s contradictory parallel 
discourse of “belonging” and at the same time “not belonging.” Also to be ad-
dressed is the subjection of minority groups to this contradictory discourse and 
how this contradiction was experienced.4 during the period between 1920–1950.5 
The reason for concentrating on this period of nation building in Turkey is due to 
the traceability of the events of the time. Within this time period the nation exe-
cuted a very intense policy of assimilation, at times disregarded different ethnic 
and religious groups, and through pressure attempted to drive certain non-Muslim 
groups out of the country. This pressure was especially applied through the educa-
tion system as well as schools and minority schools were subject to a very intensive 
supervision policy. In 1946, after the development of a multi-party system, despite 
the softening of policy towards non-Muslims and non-Turks, little changed in 
terms of the nation’s general approach towards these groups. In a meeting of mi-
nority school administrators held by the Istanbul National Education director on 
January 27, 1995, the director made the following statement indicative of the cur-
rent trend in the general attitude towards minority groups:6  

4 For a more detailed account of this debate see Çapar (2006). 
5 After 1950, the politics surrounding non-Turks and non-Muslims changed significantly in 

the context of the period’s tumultuous political conjuncture. Non-Muslims were seen by 
the state as foreigners and the “other.” State officals in refering to minorities used othering 
language such as “us” and “them.” When refering to “them” the connotation of “for-
eigner” is implied and a deep anxiety seems to be expressed in its use. The message is that 
they are not truly considered part of society. In 2000, with the restitution of land to mi-
nority foundations and the opening of the Ruhban School, it appears that a relaxation in 
attitude toward minorities is occuring however difficult the process may be. Some ossified 
state agencies (important political agencies such as the armed forces, the constitutional 
court, and the state council, some political parties and some civil society organizations 
that believe state politics should remain as they are) defend the view that it is not justifi-
able to give minorities rights in light of the treason they will commit towards the Turks 
and Turkey.  

6 An interesting article appeared in the news as this article was being written. The Çanakkale 
Province National Education Director Vefa Bardakçı’s speech directed towards Armenians 
on the war in 1915 is still pertinent today in its message of revenge, its threats and for the 
historical events it reveals. In 2010, it is apparent that there is still hatred towards minori-
ties. He states, “As a citizen I have something to ask the Armenian community, seeing that 
you were loyal subjects of the Ottoman state. On April 24, 1915 when I was in Çanakkale 
fighting against seven nations where were you? While we were losing our martyrs in 
Çanakkale in war why were we struggling against you? Was it for no reason? Now, seeing 
that you live on this land, that you are citizens of this place, why did you strike at us from 
behind? We did not come knocking on the doors of the innocent. We did not take bayon-
nets to women and children of the innocent. We did not spill blood of the innocent. We 
show our pride in the very opposite of these things and we say ‘We are a nation of peace, a 
peaceful state’. We are lovers of peace and we want to live in peace. Our doors and hearts 
are always open to those who wish to live in peace with us. But those who stab us in the 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 203 

“You (minority school assistant directors, MÇ) are representatives of the Turkish Repub-
lic in your schools. The directors of these schools are chosen by the schools themselves, 
not by us. They are not our appointed directors. You must be careful. The public sees 
you as Turkish directors. You are our eyes and ears in these schools and your duty is to 
watch what goes on and report back to us. Your educational and teaching duties are not 
of high importance. You must thoroughly supervise the minority teachers in your 
schools. Because they have been chosen by their religious foundations they cannot back 
our interests” (Yumul 2005: 94). 

This article references the constitution’s well-known stipulation on Turkish citizen-
ship as well as the numerous statements of state officials. An attempt to demon-
strate the contradictions in these discourses will be made. In relation to these is-
sues, as non-Muslim and non-Turkish groups are set along the path of Turkifica-
tion7 in the education system the fact that they really are not and cannot be Turks 
means that they are not given the same rights as Turks (and Muslims). Thus these 
policies are applied to this end. Using the official documents sited below concern-
ing non-Muslim and/or non-Turk minorities, this article will address the ways in 
which policy, attitude, and educational approaches were applied to minority 
groups, the forms of discourse around the issue of Turkish citizenship and the con-
sequent denial of it for these groups, the justifications used by the state and its of-
ficials for the “othering” of minorities, and finally, the ways in which ethnic and re-
ligious groups were discriminated against and portrayed as traitors in lesson books 
and education research.  

Minorities: Neither Turks, Nor non-Turks 

According to the official letter of the Treaty of Lausanne, Greeks, Armenians and 
Jews were identified as non-Muslims. These minority groups, recognized by the 
state, were residing in Istanbul and already possessed certain cultural rights since 
Ottoman times. During the Conferance of Lausanne, minority groups from the 
Republic’s other cities were not acknowledged and as a consequence they did not 
receive international support. Separately, the nation-state accepted the notion of 
the “single-nation” (tek millet) as a natural condition and did not accept the exis-

                                                                                                                                                                                                                          

back must be put in their place. That is also the kind of nation we are. We have lived 
through these events and it is over now. I want to have your attention in order for us to 
meet at the same point in history. Let no one rest on innocent feet. While I was in Çanak-
kale in 1915, barricaded behind my breast from iron-clad ships, cannon balls and bullets 
you were closing on Anatolian villages bayonneting women and children. You stabbed us 
in the back. You betrayed us. And we responded in kind.” (http://www.radikal.com.tr/ 
Radikal.aspx?aType=RadikalDetay&Date=26.4.2010&ArticleID=993652&CategoryID=77).  

7 In official discourses in Turkey “Turk” (especially in reference to non-Muslims) is generally 
used in place of “Muslim” and is still used in this context. In this understanding, it is pos-
tulated that all Muslims in Turkey are Turks. However, when it comes to the Kurds and the 
question of rights, the concept of Turkishness is used to describe the Kurds as a Turkish 
ethnic group.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 204 

tence of different ethnic and religious groups. Another reason for this was since 
these other minority groups created problems for the dominant ethnic group, 
they were excluded from recognition under the “official minority group” cate-
gory. Non-Turk Muslim groups such as Laz, Kurds, and Circassians, were not per-
ceived as minorities because of their Muslim status.8 In the case of the Kurds, this 
group in particular demanded their cultural rights and came into conflict with the 
state. They were investigated by official foundations and although the discourse 
states otherwise, a multitude of official documents concurs that the Kurds are in-
deed not Turks (Bulut 1991; Öztürk 2007; Koçak 2003).9 

The Treaty of Lausanne is a primary source on the topic of non-Muslim and 
non-Turk minorities (ekalliyet). Articles 38–44 of the treaty address the rights of 
Turkey’s minority groups with article 44 being specific to educational rights. Ac-
cording to this article, the state is required to facilitate the provision of education 
for minorities by matching funds from the municipal, state or other budgets 
(Meray 1969). Non-Muslim minorities were also required to be provided with 
Turkish language courses according to the treaty, however this practice was already 
being carried out during the Tanzimat era. Beginning with the Public Education 
Law (Maarif-i Umumiye Nizamnamesi) followed by the Regulations for Special 
Schools (Mekâtib-i Husûsiye Tâlimatnâmesi), a structure for how foreign and minor-
ity school education should operate was outlined in detail. In a sense, the Treaty 
of Lausanne confirmed these directives and guaranteed their successful applica-
tion. With the exception of Turkish language, Turkish history and geography 
classes, non-Muslims in the Turkish Republic had the right as citizens to educa-
tion in their own language, religion and culture. 

8 According to Baskın Oran, the Treaty of Lausanne refuted such notions. The treaty fails to 
clearly indicate specific minority groups and due to this Turkey was at its leisure to distin-
guish only Armenian, Jewish and Greek non-Muslim minorities. Separately, according to 
the 39th Article the rights of Muslim ethnic groups are protected in addition to non-
Muslim groups (Oran 2001; 2002). 

9 The best examples of records that state that the Kurds are not in fact Turks are official 
documents provided to state affiliated agencies and reports provided at various times to 
appropriate foundations dealing with such issues. Documents obtained by the general staff 
with statements such as “Kurdish rebels” clearly identify the Kurds as their own distinct 
group. The Pülümür Operation (Pülümür Harekâtı) report states that 10,000 Kurds live in 
the Erzincan provincial center. It reports that these Kurds “in making use of the Alevi faith 
are Kurdifying local Turkish villages and are actively spreading the Kurdish language” and 
that “the Erzincan area will be overrun by Kurds in a few years” (Bulut 1991: 203–204). In 
various documents discussed in this article such as The Settlement Law of 1934, İsmet Pa-
sha’s “Report on the Kurds” (Öztürk 2007), the prime minister at the time, Şükrü Sara-
çoğlu’s “Report” (1944), and the Public Inspectors’ various reports, either addressing the 
public or Kurds directly, admit the existence of the Kurds in stating that they “should be 
given Turkish names and surnames, and they should be inoculated with Turkish culture 
(Koçak 2003). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 205 

The parameters and degree to which non-Muslims and non-Turks are to be de-
fined as Turks have never truly been explicitly outlined.10 The 1924 Constitu-
tion’s 88th article qualifies citizenship status regardless of religious and racial dif-
ferences. In a similar vein, in defining all citizens as Turks (Kili/Gözübüyük 
2000), the 1982 Constitution has complicated matters further in some cases. 
State officials and some judiciary members who concurred with this article did 
so making the claim that the term Turk was not used in the sense of an ethnic 
group. Meanwhile, some judiciary members and educated non-Turkish ethnic 
groups defended the position that the emphasis on Turkish ethnicity was akin to 
discrimination. According to Ergun Özbudun (1998: 154), the 1924 Constitu-
tion described minorities as equal citizens, however, the same article did not 
view non-Muslim minorities as citizens from a sociological standpoint. In addi-
tion, there was a problem perceived with the naming of all citizens as “Turks.” 
The term “Turk” was sometimes perceived by both lawmakers as well as layper-
sons to mean “citizen.” In most cases, however, the term was taken to refer to 
ethnicity. Counter to the claim that the term “Turk” in the constitution did not 
refer to ethnicity, many official foundations and in particular the army and high 
level administrators were hired on the condition that they were of the “Turkish 
race” or of “Turkish decent.” More “civil” institutions also sought “racially Turk-
ish” applicants and those “of Turkish decent” in notifications of employment 
and these terms were also used in their official documents (Bali 2000: 197–240; 
Aktar 2000: 118–129). While in the 1930s and 1940s the identifiers “Turkish 
race” and “to be of Turkish decent” were commonly seen in notices, it was less 
case in the 1950s. The upper tiers of the state and other institutions, however, 
remained inaccessible to non-Muslims and non-Turks. These examples raise 
doubts on two issues; that the state’s use of the term “Turk” in the constitution 
was indeed neutral and that the state’s intention was to embrace all citizens.  

Despite indications in the constitution and related documents in addition to 
other official documents that all citizens of the Turkish Republic are considered 
equal, proof that non-Turks and non-Muslims were indeed not seen as equal citi-
zens is found in the Wealth Tax (Varlık Vergisi). The implementation of the 
Wealth Tax was essentially a move to Turkify the economy and trade in Turkey 
(particularly in Istanbul) as documented in The Wealth Tax Calamity (Varlık Vergisi 
Faciası), a critical source on this topic authored by Faik Ökte. According to Ökte, 
the tax was planned by Prime Minister Şürkü Saraçoğlu and was discretely or-
dered to apply only to non-Muslims (Ökte 1951). In actuality, the tax was ap-
plied to some Muslims, however, this was apparently done to minimize non-
Muslim reactions and to disguise the real purpose of the tax. The acting prime 
minister, Ferit Melen, indicated that, through this tax, trade that was once in the 
                                                                                          
10 The rulings on minorities in the Treaty of Lausanne span from Article 37 to Article 45 (III. 

Section). Article 37 is the introduction to this topic. Article 45 decrees that Muslim mi-
norities in Greece must be given the same rights (reciprocity) as those in Turkey.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 206 

hands of minorities had passed into the hands of Turks and thus generated posi-
tive opportunities for Turks. This state/government activity was supported by 
many intellectuals of the time. In one case, upon hearing the grievances of Jew-
ish community members, Avram Galanti and Baba Gomel, intellectual states-
man and writer Şevket Süreyya Aydemir, himself a “liberal, socialist, republican, 
democrat,” concocted a string of arguments against non-Muslim minorities. Ac-
cording to him, minorities lived lives of comfort built from tax-free trade while 
Turks died fighting in wars and had no time for amassing wealth. The capital 
seized in the name of the Wealth Tax can be interpreted as a kind of “blood tax” 
and consequently the application of this tax has been viewed as justified (Ay-
demir 1968: 231–232). This view was just as much shared by the era’s “socialist” 
intellectuals as it was by many of its statesmen and nationalists (Bali 2000; Oku-
tan 2004: 270–293). In his book Missionary Schools from the Ottoman Era to 
Today (Osmanlıdan Günümüze Misyoner Okulları), Necdet Sevinç, a writer who fo-
cused on claims of missionary activity in minority schools, similarly wrote  

“The state was created by the children of the Turkish race and by them was exhalted. In 
endless wars from the equator to the North Pole, the blood of the children of the Turks 
was spilled. The burdens were born on the shoulders of the Turks but the benefits were shared by 
minorities. This is why Turks are poor and minorities are rich. And the rich are insolent 
and they are traitorous” (Sevinç 2002: 218; Sonyel 1993). 

The Wealth Tax was not only intended to apply to religious minority trade or-
ganizations but was also intended for education foundations. Heavy taxes were 
applied to private foreign schools along with non-Muslim minority schools 
(Ökte 1951: 245–47). The reasoning for this was that these schools were founded 
as profit generating businesses. In effect, these taxes were not collected from 
these schools (Ökte 1951: 127). Under the Treaty of Lausanne the state was re-
quired to support and protect minority schools but instead of supporting these 
schools their intention was to tax them, an indication that minority schools were 
seen as harmful places and that they needed to be eradicated.  

Education: They will Turkify – They won’t Turkify 

The politics and ideology surrounding the state’s national education structure is 
directed towards all citizens. As discussed by Louis Althusser (1989: 20, 28), 
schools and education (churches [religion], the justice system, and politics being 
the state’s ideological tools) play important roles in capitalist modes of operation 
for the reproduction and transference of the elite’s ideology and for activation of 
this ideology. The state’s education policy especially took on a nationalist ideo-
logical bent and, in developing an official ideology, its aim became to assimilate 
more marginal ethnic and religious groups (Okutan 2004: 155). In this context, 
the state’s leading education foundations hold an important position in creating 
an official ideology on the one hand and implementing an intensive assimilation 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 207 

policy on the other as the nation-state became fully established. In minority 
schools, history, geography, civics, and sociology as well as Turkish language 
courses were required to be taught in Turkish (Okutan 2004: 169). The appoint-
ing of “teachers of Turkish ethnicity” and ethnic “Turks” as assistant directors in 
schools can be interpreted as part of the effort to Turkify minority groups and re-
sulted in feelings of insecurity on the part of minorities.  

In order to increase the long-lasting effectiveness of the national ideology im-
posed in schools, extrascholastic activities were organized. To this effect, the ap-
pointing of persons whose political orientation was in line with official/national 
ideology and members of minority groups was seen as highly advantageous. The 
experiment in Turkey was a significant one. In this case, with the purpose of in-
fluencing their own ethnic groups, influential persons among Turkey’s non-
Muslim and non-Turk groups set out disseminating publications with national 
ideological content. It was believed that national schooling with an agenda of in-
doctrination of minority groups was of necessary importance and thus encour-
aged. Ayaz İshakî, a writer associated with minority groups, claimed that the 
Turkification of minorities will become easier with time and more widespread. 
İshakî wrote an article on April 28, 1928 in Cumhuriyet newspaper entitled “How 
can non-Turks be Turkified?” (Gayr-ı Türkler Nasıl Türkleştirilebilir?). He states that 
he did not find the Turkish Hearth’s “Citizens, Speak Turkish!” (Vatandaş, Türkçe 
Konuş!) movement a very meaningful one in the context of the day. İshakî, being 
of the opinion that assimilation was necessary and natural, supported the state’s 
assimilation policy believing that there was a need for a scientific method as such 
used by France, Germany and Russia. According to İshakî, the easiest and best 
known way to Turkify non-Turk populations was to teach their children Turkish. 
Through this process, they grow up indoctrinated into the culture and the civili-
zation. This is a case of education and culture and not one of some simple ability 
of the youth to yawp about and the occasional reading of a newspaper on a ferry 
boat. According to İshakî “the incorporation and implementation of the best 
methods will provide minorities with a sufficient knowledge base. Turkish schools 
will provide them with something unique. We should convey the greatness of 
Turkish culture and its heights to all youth” (Sadoğlu 2003: 325, appendix 7).  

Tekinalp and Avram Galanti assert that non-Muslims involved in education 
played an important role in the Turkification process. Galanti lists the duties that 
fall to the state and minorities in the process of Turkification through non-
Muslim minority schools and suggests that Turkification brings a greater degree 
of social ease to minority groups (Galanti 2000: 46). According to Galanti, if mi-
nority groups in Turkey consider what is to their own benefit they should sin-
cerely take the steps to becoming Turks. He says, “There is only one road to 
Turkification: Turkish schools or complete schooling in schools that teach Turk-
ish” (Galanti 2004: 177) because “Turkification happens chiefly through lan-
guage. Language is the root to this end and establishes itself in the home. But for 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 208 

it to enter the home, it must come from the schools” (Galanti 2004: 195). Teki-
nalp, however, as previously stated, suggests that Turkey’s Jews and other non-
Turks will be better assimilated through the national education system (Tekinalp 
1928). These writers have expressed the idea that in order for non-Turks and non-
Muslims to embrace Turkishness the state and (Muslim-Turkish) citizens must ac-
cept them as Turks.  

Schools are the primary foundations for the Turkification of non-Muslims and 
non-Turks. Schools and Turkish language instruction, however, did not prove to 
be successful for making these groups feel Turkish. As discussed by Rıfat N. Bali 
(2000: 525), Jews who passed through the national education system, with its 
glorification of “original Turks” and the Turkish race, rather embraced their own 
group. However, in order to accept the identity of Turk, Jews who requested their 
constitutional rights were met with denial and scorn. As a consequence, their de-
veloping a self-perception as Turks was not enough because of the fact that they 
were Jewish and/or Christian. This posed obstacles in the acceptance of self-
identities as Muslim-Turk among these groups. 

Non-Muslim and non-Turk groups demands for rights were viewed with suspi-
cion and subsequently denied out of fear that the granting of rights would lead 
to more demands and would eventually lead to Turkey’s destruction. As will be 
shown below, this fear of a minority “conspiracy” was either conveyed openly or 
was implicit in the materials presented in lesson books as well as the activities 
carried out through the national education system. 

The speaches of officials are important as the basis for support for regulations 
and laws. As will be seen below, there is a great deal of contradiction in the laws 
themselves, regulations and speeches of the state. On the one hand, it was be-
lieved that non-Muslims and non-Turks could become Turkified and their recog-
nition as Turks was written in the letter of the law. However, minority associa-
tions with Turkishness were also in doubt and the use of language such as “them” 
and “us” had a distinctly exclusionary purpose. Reflecting this trend, Mahmut 
Esat Bozkurt, parliament member in the republic’s first years, constitution 
committee member, former justice minister and law professor said,  

“Turk insurrection does not rest with original Turks anymore. It is complacent and un-
conditional. Those who revolt with the help of foreigners will be indebted to foreigners. 
The debt can not be paid off. The worst Turk is better than the best non-Turk. (...) The 
work of the Turkish state should not be given to any other than a pure Turk” (Boz-
kurt/Peker/Tengirşek 1997: 113, 187).11  

11 The much discussed declaration of Mahmut Esat Bozkurt appearing in the September 19, 
1930 issue of Milliyet newspaper parallels this idea (N.N. 1930). He declares “My idea, my 
opinion is that friend, foe and even mountain alike should know that the overlord of this 
country is the Turk. Non-pure Turk citizens have one right. And that is to be a servant, to 
be a slave.” At the time Bozkurt made this comment he held a post in the Justice Depart-
ment. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 209 

The State Approach: “The Other” 

Non-Turk and non-Muslim minorities were recognized as Turks and received the 
same rights as Turk-Muslim citizens. This was fundamental law according to offi-
cials. The actual situation, however, was very different. Constitutional articles did 
not possess clear stipulations and in the implementation process a discriminatory 
policy contradictory to the constitution was applied as discussed above. 

Official documents have proven important for demonstrating the perception 
of non-Muslim groups as “other” in the scope of education regulations. For regu-
latory purposes minority schools were considered separate from “Turk schools” 
but included with minority schools. The 1915 Private School Regulations 
(Mekâtib-i Hususiye Nizamnamesi) is one of these pieces of regulatory legislation. In 
this document “ethnic Turk teachers” appears as an important stipulation. Teach-
ers identified as ethnic Turks (=Muslims) were to teach classes such as Turkish lan-
guage, Turkish history and geography. This regulation was to apply to both minor-
ity and foreign schools. In the year 1341/1925 a program entitled the Curriculum 
Program of Mandatory Turkish Language, Turkish History and Geography Classes 
in Non-Muslim Minority and Foreign Schools (Gayrimüslim Ekalliyet ve Ecnebi 
Mekteplerinde Tedrisi Meşrut Olan Türkçe ve Türk Tarih ve Coğrafyası Derslerine Aid 
Müfredat Programı) published in the 1938 document Management in Minority 
and Foreign Schools Pertaining to Turk Ethnicity (Türk Hususi Azınlık ve Yabancı 
Okullarda İdare İşleri) stated policy for managing minority and foreign schools. 
The approach prescribed by this document can be interpreted as encouraging pol-
icy implementors to view minorities as foreigners. It may be considered usual and 
routine to manage minority and foreign schools under the same set of regulations 
and under the same program as lessons and their contents are created in partner-
ship. It can not be considered coincidence, however, if evidence of tension to-
wards minority and foreign schools is found in the same text. When addressing 
the issue of foreign schools, it is understood that state officials often include mi-
nority schools within their definition and thus the conclusion drawn from official 
documents is that there is no distinction between minority and foreign schools.  

Hence, non-Muslim minorities, while regarded as “our (the Turkish Republic 
government’s) citizens” as it concerns policy, are at the same time othered at 
every opportunity. More importantly, strict regulatory control was imposed on 
minority schools due to authority distrust of minorities. In 1938, the implemen-
tation of the Management in Minority and Foreign Schools Pertaining to Turk Ethnic-
ity guidelines demonstrates the scope of this distrust and thus the subsequent 
regulations imposed on minority groups. The attempt to control minority 
schools was implemented through the posting of “ethnic Turk teachers.” Accord-
ing to the regulations, if an appointed teacher had not attended Turkish language 
or culture courses, a commission appointed by the cultural director would ad-
minister an exam in language, history, spelling, reading and in the candidate’s 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 210 

academic specialization in which the candidate was required to score well. The 
school director was to provide courses for the appointed “ethnic Turk teachers” 
on behalf of the Ministry of Culture. In addition, assistant directors appointed 
to minority schools were required to be ethnic Turks (and therefore Muslim) and 
their duties included informing the proper parties and carrying out the proper 
procedures in the event of a “misstep” on the part of the school (Türk Hususi Az-
ınlık ve Yabancı Okullarda İdare İşleri 1938). 

Greek, Jewish and Armenian Turkish Republic citizens, as expressed in the 
regulations, were generally implied to be foreigners. Kurds were also considered 
foreigners but being Muslim were also accepted as Turks. According to official 
and classified reports as well as state addresses and statements, Kurds were not 
viewed to be Turks and were seen as a dangerous, untrustworth and traitorous 
“race.” This attitude toward the Kurds is openly expressed in reports prepared for 
the upper structures of the state and is concerned with habitation, deportation 
and penal matters.12 After Turkey’s first prime minister, second president and 
“First Man-Eternal Leader/Chef” (Birinci Adam-Ebedi Şef), Mustafa Kemal Ata-
türk, the Second Man-National Leader/Chef (İkinci Adam-Milli Şef), İsmet Pasha’s 
Report on the Kurds and the First Public Inspector (Birinci Umum Müfettişi) Abidin 
Özmen’s report were prepared in the same year. In 1944, Internal Affairs Repre-
sentative Hilmi Uran presented a report to Prime Minister Şükrü Saraçoğlu stat-
ing similarly to the above reports and other official documents that Kurds were 
not Turks. Şükrü Saraçoğlu’s education minister at the time stated the following 
in a report: “We cannot entrust this community with state and institutional ser-
vices. They do not feel as we do, their thoughts are different from ours as are their 
ideals and we cannot be at ease with the inclusion of such an element [Kurds] in 
external and internal politics” (Rapor 1944: 37). Separately, similar documents at-
tempt to clarify how Kurds can be assimilated and made into Turks (Öztürk 2007; 
Rapor 1944).  

In these reports, schools and education are perceived to be an important 
means of the assimilation of Kurds. The reports take special note of the Turkifi-
cation of girls (women). The state also supported the Kurdish Turk (“mountain 
Turks, Kurdish Turks”) theory and the notion that Kurdish is not its own lan-
guage but rather a dialect of Turkish. At the same time schools in areas with 
heavy populations of Kurds were to give great importance to the Turkish lan-
guage. Speaking Turkish in school was required and male and female teachers 

12 For example the June 14, 1934 Settlement Law (İskan Kanunu) places a certain emphasis on 
“the Turkish race” and “Turkish culture” (Okutan 2004: 316–330; attachment 6). As in many 
other writings, here the meanings of race and culture are not clear. Groups and individuals 
that have entered Turkey for settlement such as “non-native Turkish speakers,” “tribes that 
have no relation to Turkish culture” and Roma are classified as foreigners. It is understood 
that those who are not considered members of the “Turkish race” according to racial charac-
teristics but who require Turkification are considered untrustworthy “foreigners.”  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 211 

appointed to these schools were required to be of Turkish ethnicity and from 
Turkey’s western provinces (Rapor 1944; Öztürk 2007: 120). Such official docu-
ments are proof that Kurds were not seen as Turks although they are classified as 
Turks.  

Statesmen: You are either one of us or... 

Contradictory attitudes on non-Turks and non-Muslims are not only found in 
curriculum related documents and the discourses of state officials but also in the 
speeches of upper level government officials and policy implementing bodies. Al-
though all citizens are given equal rights according to law and international trea-
ties, speeches in parliament and public meetings demonstrate the real attitude to-
wards minorities wherein non-Turks and non-Muslims were often referred to as 
“other” (onlar = them). Many such examples exist, however, only a few examples 
are needed to demonstrate the contraditions.  

The founder of the Turkish Republic, Mustafa Kemal Atatürk’s, view on mi-
norities is an important one for this discussion and will be presented here. 
Mustafa Kemal’s speeches on education as well as those on other topics convey 
contradictory attitudes towards minorities.  

In a speech on December 28, 1919, Mustafa Kemal made the statement that, 
“We are all of the same kind, this nation’s Muslims and non-Muslims alike. And 
in this respect we are all under the same law. We cannot give certain privilege to 
non-Muslim citizens living amongst us to the detriment of stability and convention” 
(Atatürk 1987 C II: 12, emphasised by MÇ). With these words Mustafa Kemal 
was stating that non-Muslims minorities are equal to Muslims and ethnic Turks 
before the law. However, in an address to parliament on May 1, 1920 on the issue 
of whether or not non-Muslims were included as a part of the “Turkish nation,” 
Mustafa Kemal made remarks in contradiction to his previous statement. Accord-
ing to Mustafa Kemal, the groups that constitute the nation are Turks, Kurds, Laz, 
Circassians and others and are “components of Islam” (anasır-ı islamiye) (Atatürk 
1987: 74–75, C I). The absence of non-Muslim minorities as legally recognized 
citizens among these groups is notable. Accordingly, the address asserted the no-
tion that non-Muslim minorities are not considered elements of the Turkish na-
tion. This notion is later encountered now and again. For example, Mustafa Ke-
mal, accepted as the nation’s leader, in a speech on February 17, 1931, empha-
sized the difference in non-Muslims and non-Turks on the subject of language in 
a general warning: “One of the nation’s more pronounced aspects and invaluable 
fundamentals is language. Those who claim to be of the Turkish nation should 
first and foremost speak Turkish. It cannot be that a person who cannot speak 
Turkish can claim to be connected to Turkish culture and community” (Bali 2000: 
157–58). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 212 

In Adana on March 16, 1923, Mustafa Kemal spoke about a speech given by 
Administration Committee Chairman Ahmet Remzi Yüreğir and offered a simi-
lar warning. In a speech addressed to Turkey’s non-Muslim and non-Turk minor-
ity citizens, Mustafa Kemal gave some idea as to his policy pertaining to educa-
tion in addition to policy in other areas. In this speech he stated that Armenians 
acted as if they owned the country but that those in Adana (and all of Turkey) 
were, as in the past, regarded as Turks and will be until the end of time. He em-
phasized that there were no “rights for this bountiful country’s” minority peo-
ples including Armenians and that the country was strictly the land of pure Turks 
(öztürkler) (Atatürk 1987: 130, C II). The significance here is that the highest au-
thority is avowing that the Armenians (and non-Muslims and non-Turk ethnic 
groups) that “remained” in Turkey are not and will never be Turks.  

Other statesmen active in education, who possessed a more benign stance to-
wards minorities from that of Mustafa Kemal, have a noteworthy approach and 
discourse worth presenting here (Bali 2000: 322–23). İsmet Pasha, the “Second 
Man” (İkinci Adam), in his May 5, 1925 address to the Educators’ Union Con-
gress (Muallimler Birliği Kongresi), emphasized that non-Muslims and non-Turks 
have not become Turkified to the desired extent and suggested a threat related to 
this in the context of national education and its importance. 

“We want national discipline. What does this mean? We can understand this more 
clearly in its opposite manifestation. We can say that the opposite of national discipline 
is this: perhaps it is religious discipline, or international discipline. The discipline you 
will administer is not religious discipline, but national discipline; not international, but 
national discipline. (...) 
Today the politics in this land are overwhelming those of the Turkish nation. It is a Turk 
who is giving this whole land a Turkish essence. However, this state is not yet the ho-
mogenized place we want it to be. (...) From this single nationhood, foreign cultures 
should melt away. (...) We direct this to those who are oriented to a culture other than 
the Turkish national one: Let them be unified with the Turkish nation. However, not as 
an amalgam, not as part of a confederacy, but as one unified civilization. This nation is 
a single nation made up of one nationality. And we do not regard this as just words. We 
are not of the mind that this is simply decorative language. This policy is the life of the 
nation. If we are to live we are to do so as one nation. The national discipline of which 
we speak is a communal goal” (N.N. 1946: 92–93).  

According to İsmet Pasha, the aim of national education is to Turkify non-Turks 
and non-Muslims. He indicated that these groups would not have a life of com-
fort if they remained in a non-Turkified condition. In a previous speech given 
April 27, 1925, much stronger language was used to express similar notions. The 
statement reads, “We will crush those who lack respect for Turks and Turkishness. 
(...) We will demand from those who serve the country that what comes first are 
Turks and the proponents of Turkishness” (Nişanyan 1995: 134). This type of dec-
laration was not only brought about by İsmet Pasha; Statesmen from the Prime 
Ministry, the National Education Ministry and other high order offices have fre-
quently iterated similar notions in the functions of their duties. For example, dur-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 213 

ing the founding of the Turkish Republic, Kazım Karabekir, an important military 
and political figure, commented on the perceived untrusworthiness of minorities 
in times of war and their capacity to spread through Anatolia to take up residence 
in the place of previous inhabitants. He suggested that Beyoğlu’s brick houses be 
taken over by Turks and stated that, “Friends, wherever non-Turks reside, you can 
be sure that that place is a nest of spies... These blood sucking minorities are dan-
gerous and found at the army’s rear flank. They should be thrown into Anatolia’s 
fitting places for such kind” (Okutan 2004: 107–108; Akar 2001: 20). In so saying 
Karabekir is emphasizing the notions that non-Turks are untrustworthy and at the 
same time he is implying that they are not and will never be Turks. 

The controversial topic of the “Student Oath” (Our Oath), manditorily read 
aloud collectively every morning in primary schools, is an important topic and is 
a tradition still practiced today. It is another key example of “othering” in the 
Turkish education system. The reading of the “Student’s Oath” was put into prac-
tice by Reşit Galip on May 18, 1933 and 1749/42 (in the Muslim calendar) 
through a National Education Ministry memorandum. In 1972 and 1997 some 
additions and changes were made to sections of the “Student Oath” (http:// 
istiklalmarsi.gen.tr/andimizin-anlami-nedir.html).13 

The “Student Oath” was implemented over a long period by the National Edu-
cation Ministry and its importance was highly valued by Hasan-Ali Yücel, an im-
portant national education figure. According to Yücel, “Those in the Turkish Re-
public who do not declare “I am a Turk”, who do not feel that they are Turks nei-
ther at heart nor in language, and who do not stand by the phrase “all that I am is 
the Turkish Republic” are, of course, not Turks” (1993: 127). National Education 
Minister H. A. Yücel and the period’s statesmen defended the “Student Oath” 
through written content that explicitly pronounced the intrinsicness of national 
education ideology and politics. Through the emphasis of this content a con-
traversy was born which has drawn increasing participation to today. The essence 
of this debate draws from the “Student Oath”’s failure to recognize non-Muslim 
and non-Turk minorities, those who do not self-identify as Turks and members of 

                                                                                          
13 http://istiklalmarsi.gen.tr/andimizin-anlami-nedir.html. 
 The final version of the “Student Oath” known as “Our Oath”: 

I am Turkish, I am righteous, I am hard working, 
My principles: To protect my young ones, to respect my elders, to love my country and 

my people. 
To advance and raise up my country. 
Atatürk is the greatest! 
I take an oath to continue without end on the road you paved to the goal you showed us. 
Let my existence be a gift to Turkishness. 
How happy is he who says “I am a Turk.” 

 (http://okulweb.meb.gov.tr/60/08/622036/and%C4%B1m%C4%B1z.htm) 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 214 

other ethnic groups as well as from the exclusion and psychological pressure the 
oath places on these groups.14 

The fact that non-Muslim minorities were not and would not be Turks was at 
times addressed in the Grand National Assembly (Türkiye Büyük Millet Meclisi, 
TBMM). Non-Muslims were sometimes heavily denounced in sessions of the as-
sembly and mere words at times even crossed over into real action as was the 
case in the 1921 “secret” parliamentary session. During this session, Representa-
tive Fevzi Efendi spoke harshly of Armenians declaring that they needed to be 
crushed and destroyed while another representative, speaking about Armenians 
who had been exiled to Erzurum, declared that this “heap of shit” will not be ac-
cepted (TBMM Gizli Celse Zabıtları I 1985: 322). These and similar statements 
were openly made by education foundations and their attitude towards minori-
ties has been a demeaning one. The disregarding of minorities in lesson books is 
an ongoing issue that continues still. 

Textbooks: “Our Foreigners” 

As to the question of whether Turkey’s non-Muslims and non-Turks do infact 
comprise legitimate elements of the national make-up, school textbooks add to 
the controversy in their approach to minorities. Textbooks tend to provide a de-
scription of the “nation of Turks” at the same time that they provide a descrip-
tion of the constitution’s stipulations; this is to mean that the non-Turks and 
non-Muslims living within Turkey’s borders are described in these texts as Turks. 
However, the subject matter of these books as it pertains to minorities is loaded 
with content emphasizing their untrustworthy nature. The most frequently ap-
pearing themes pertain to Ottoman era “fifth column” activities of minorities in 
conjunction with foreigners and the accusation that minority (and foreign) 

14 National Education Director Nimet Çubukçu proposed to lift the “Student Oath” require-
ment in May 2009 (http://www.ntvmsnbc.com/id/24968646/). This was met with pressure 
from various foundations and the issue was not raised again. The Diyarbakır branch of 
Mazlum-Der began an active poster campaign against the oath called “Lift the Student 
Oath.” State foundations and nationalists reacted by removing the posters (Radikal 2009) 
and filing a legal case against the branch director (http://www.gundem-online.net/haber. 
asp?haberid=80133). The state has remained sensitive on this issue as can be seen from its 
reaction (it is significant to note that a more heated reaction was seen from educators to this 
request). On the other hand the state rejected the views of official bodies that saw the oath 
as discriminatory, exclusionary and essentialist. According to the state, the oath is not dis-
criminatory or disdainful of differences but rather the opposite. It is a force of unification 
and inclusion for the entire nation. According to this concept, the fact that “Our Oath” ig-
nores difference is not negative. It can be seen as a positive declaration because it does not 
promote one ethnic group over another in its concept of Turkishness. As to the emphasis 
on Turkishness, the constitution does not define the nation as one particular ethnic group 
but rather encompasses all citizens. In practice, however, state agencies and officials have 
invalidated such claims through the very real discrimination experienced by their citizens. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 215 

schools are nests of treachery. The following passage from the Ottoman period 
publication The History of Middle Schools III (N.N. 1938: 278) contains a typical 
example of this sentiment: 

“Under the Ottoman government there were Christian, Jewish and foreign schools 
where lessons were taught in their languages. In these schools, lessons were taught as 
they saw fit. We cannot pass comment on the Ottoman government. We could not in-
terfere with these schools’ programs and teachers and their buildings and classrooms 
could not be inspected. After the Treaty of Lausanne, minority schools submitted to 
Turkish regulations. The first wave of inspectors entered these schools and monitored 
classrooms and teachers. Today there is no difference between these schools and our 
own. They are in obeisance with our laws, regulations and guidelines to the letter” (sepa-
rately see Tarih III 1933: 265). 

Non-Muslim minorities were not only seen as politically dangerous but also dan-
gerous economically to Turks and Turkey. In this context, some textbooks con-
tained material conveying the notion that trade in minority hands in Turkey would 
continue to enrich minorities at great detriment to Turks. Abdühekim Hikmet 
writes: 

“Look ... These minorities that live among us: Christians ... built schools, they worked 
night and day, advanced, and left us far behind. Look at the Jews ... that condemned 
people resigned to every remote corner of the world; their strong work ethic led to their 
accumulation of great wealth, and they now live a life of ease. [...] We Muslims: We did 
not heed our religion’s directives, we did not work, we remained lazy, [...]. Those 
around us showed mercy but could not pull us out of the mud we sank in; perhaps they 
gave us a kick and pushed us deeper into the mud. In the end, while we ruled we be-
came condemned...” (1923: 22). 

The following quote, similar to material in other books on the untrustworthiness 
of non-Muslims, appeared in a religious textbook. The quote reads, “While we 
were favoring Arabs, Greeks, Armenians, and so on that lived among us, they were 
providing themselves with opportunities and devising plots and insurection. As it 
were, we were engaging in activities to appeal to them” (İhsan 1926: 20). 

In essence, textbooks are not the only places that the idea that non-Muslims 
were exploiting the economy in Turkey appears. As demonstrated above, many 
statesmen, academics and intellectuals shared the same view on minorities. Âfet 
İnan, known for her closeness to Atatürk and her compilation of Mustafa Kemal 
Atatürk’s Civil Knowledge (Medeni Bilgiler) into book form, expressed the follow-
ing view on the subject: “In all matters foreigners are privileged while Turks are 
disadvantaged. Non-Turks live lives of comfort and profitted significantly” (1998: 201, 
emphasised by MÇ). A similar but more militarist point of view was held by 
Şevket Süreyya Aydemir (1968: 231) with a tendency toward the views of Baba 
Gomel and Avram Galanti in terms of its denunciatory quality.  

Ottoman schools for orphans (Darüşşafaka) administrator, implementor of socio-
logical instruction and writer of textbook Homeland Knowledge (Yurt Bilgisi), Ali 
Kami, in this book attempted to instigate villagers to wake up to the “fact” that 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 216 

minorities were “usurers, speculators and swindlers.” To this he wrote, “When the 
Armenians in Anatolia were in greater numbers they made their living off the 
backs of the villagers through the swindling activities of Ziraat Bankası, which 
they achieved through the creation of more branches” (Üstel 2004: 210–11). 
Kami attempted to instigate students to turn on their own countrymen by ex-
ploiting them as targets for this propoganda. 

The term nation (millet) used in textbooks often does not include non-Muslims 
and non-Turks in its definition. The term as it appears implies that it is important 
to be of the same race, the same roots, the same language, and the same blood. 
According to Muslihiddin Adil’s definition of the term nation in his 1924 text-
book Knowledge of the Nation (Malumat-ı Vataniye), a people must come from the 
same root in order to constitute a nation. Race, language and religion are espe-
cially important in binding a nation’s individuals together (Üstel 2004: 161). 

Textbooks have also discussed non-Turks and non-Muslims in terms of being 
Turks. Statements of this kind, however, are designed to ignore the existence of 
minorities and also the existence of difference. They emphasize the Turkishness 
of Istanbul and Ankara as much as they do the Turkishness of Kars, Van, Erzu-
rum, Diyarbakır and the eastern provinces. In his edition of the textbook Yurt 
Bilgisi Abdülbaki states that 

“It is said that the nation is made up of components such as its mother tongue, the feel-
ings, the wants, and the interests of the individual. (...) I am a Turk. My nation is the 
land of the Turks. In whatever way I am a citizen of Istanbul or Ankara, in this same way 
I am also a citizen of Diyarbakır, Van, Erzurum and Kars. This is because Turks also live 
there and there Turkish is spoken” (Üstel 2004: 166, emphasised by MÇ). 

The assimilation of the “easterners” described as Turks in textbooks is, however, 
viewed with doubt. As is clear from official reports, deportation and sentencing 
laws, they live in constant danger and are seen as an untrustworthy population. 
Although they are seen as having potential to assimilate as Turks there is also a 
sense of danger associated with this process. 

A highschool textbook of significance in regard to its content accepting non-
Muslims Turks was History IV (Tarih IV). Tarih IV contains a complaint about the 
rights given to minorities in the Treaty of Lausanne and follows with an account 
of how the problem has been solved by the Civil Law (Medeni Kanun). This law, 
however, is seen as playing a role in revoking the rights obtained by non-
Muslims under the Treaty of Lausanne: 

“Indeed, upon the approval of Civil Law (Medeni Kanun), by the Turkish Parliament 
(Büyük Millet Meclisi), starting with Jewish Turks, Orthodox, Catholic and Gregorian 
Turks as well as other citizens of various religions and sects separately applied to our 
cabinet citing that they had given up all their related rights and asked to be regarded 
under the same terms as the other Muslim ones before the civil law. This request was 
supported, thus the Turkish civil law functioned to development of national unity” 
(N.N. 1934: 215). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 217 

It is, on the other hand, a point of contention that non-Muslim minorities con-
sented to giving up their rights under the Treaty of Lausanne. Some Jewish groups 
did give up these rights of their own will, however, many minority groups were 
apparently under pressure and unable to effect these rights as indicated in the 
treaty (Bali 2000). Through such textbooks students were misinformed about the 
non-Muslim desire to become subject to the Civil Law and citizens of the Turkish 
Republic; in light of the denial of non-Muslim identities the message conveyed 
here was that they would be considered Turks. 

There is, however, a dearth of information on the subject of how non-Turks and 
non-Muslims were disregarded and excluded as explained in the nationalist ideol-
ogy found in textbooks. Nationalist theorists and “practitioners” with Mustafa 
Kemal Atatürk, Ziya Gökalp, Yusuf Akçura, Ahmet Ağaoğlu and the like leading 
way were involved in the development of textbook curriculum. Many of them had 
emmigrated from abroad and were Turkists (Türkçü) and believers in the notion of 
Turan as the original homeland of the Turks (Turancı). However, it is known that 
minority group members also advanced the aims of Turkish nationalism. The 
above mentioned Tekinalp,15 Ayaz İshakî and Avram Galanti are a few of those 
who were at the forefront of this movement. These writers contributed consider-
able effort in the Turkification of non-Turks and non-Muslims. They served as 
guides for state officials for the assimilation of minorities through their books and 
articles in newspapers and magazines. Despite this these writers were not seen to 
be a part of Turkey’s nationalist movement and were not remembered for their 
contributions to the development of textbooks. In any case, the distancing of these 
writers from their peers is an indication of the degree they were considered for-
eigners. These writers on Turkish nationalism were either ignored for their “inde-
pendent” research or their Turkish nationalist roles, although influential, were sim-
ply not given importance. 

Education Research: The Traitors Among Us 

Most of the supposed critical reasearch on education (except for some studies after 
the year 2000) presented Non-Muslim and non-Turk education foundations and 

                                                                                          
15 His real name was Mohiz Kohen but he later took the name Munis “Tekinalp”, an indica-

tion of the degree to which he espoused nationalist thinking and the concept of Turkish-
ness. In his work Turkification (Türkleştirme) (1928) Tekinalp explains in detail how non-
Muslims can be Turkified and whether or not they actually can be Turkified. He lays out 
ten directives (emavir-i aşere) for the Turkification process. Tekinalp suggest that despite all 
the efforts of non-Turks to become Turkish, those who still do not accept Turkishness be 
made to accept accept it (Tekinalp, 1928). In response, Tanıl Bora states “A dose of cultural 
racism was added to a quite powerful Turkish nationalist agenda of indoctrination and in 
response to the effort the honor of Tekinalp’s official nationalism and its reading list ex-
perienced a lack of acceptance. It is a tragic case that ‘Turkish’ identity did not seem suit-
able to non-Muslim minorities” (1997: 57). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 218 

activities as very dangerous for the nation. Such studies, most of which claiming to 
be scientific and some written as doctoral thesis, portray minority schools as work-
ing closely with foreign schools. Most of these studies depict non-Muslim schools 
as evil and dens of treason. According to their authors, the view towards minority 
schools changed from the Ottoman era to the Republic era to one in which they 
were perceived as being in league with “enemies.” Aside from operating as educa-
tional foundations, they were places of traitorous missionary activity. Thus minor-
ity schools were evaluated by the same standards as foreign schools even though a 
separate set of criteria was necessary for each.16 İlknur Polat Haydaroğlu discusses 
why minority schools were categorized as foreign schools (1990: 4). She states that 
“Under the concept of ‘Foreign Schools’ on Ottoman soil there were those schools 
organized by non-Muslim communities, schools under the auspices of foreign na-
tions, and schools that foreign nations had directly opened.” The concept that mi-
nority schools are the same as foreign schools is shared by many nationalist writers. 
The book Education History in Turkey (Türkiye Maarif Tarihi) written by Osman 
Ergin plays an important role in promoting this idea.  

Ergin’s book is an important reference work for education history academics. 
Its premise is that foreign and minority schools have the same aims and are harm-
ful and dangerous foundations, notions that have continued for several genera-
tions. Academics and researchers such as Nurettin Polvan, Necdet Sevinç, 
Necmettin Tozlu, M. Hidayet Vahapoğlu, Süleyman Büyükkarcı, İlknur Haydaro-
ğlu, Bayram Kodaman and Salahi Sonyel have tried to show that non-
Muslims/non-Turks and foreigners and their schools are dangerous. Through their 
national and nationalistic idological perspectives these researchers and academics 
have painted a picture of minorities and minority schools as dangerous for Turks 
and Turkey. According to them, due to the tolerance of the Turks and the Repub-
lic and the gaps in the law, minorities and foreigners and their schools benefit; 
They are constantly working to destroy Turkey and are continually trying to find 
every opportunity to do so. According to these writers, despite the good inten-
tions extented to minorities, such as equal citizenship and the great tolerance ex-
tended to them, they are abusing the kindness they have been offered. No matter 
how great the breadth of Turkey’s and the Turks’ tolerance towards minorities is, 
they are still “foreigners” according to these writers; the legal acceptance of mi-
norities as Turks thus has little meaning. The embracing of Turkishness in deed, 
however, is not possible either (Tozlu 1991: 211; Kodaman 1991: XII; Sevinç 

16 As demonstrated above, because they were dealt with as one body, a distinction was not 
made between minority and foreign schools. This is shown to be the case in many of the 
existing sources. Private foreign schools and minority schools were dealt with as one entity 
in official sources as well. As a result they were subject to the same laws and regulations. 
Studies in this area conclude that these are two different schools combined together into 
one. However, the nationalist literature that describes each minority school as a den of 
treason and a place of missionary activity is conscious of the fact that these are two differ-
ent types of schools described as one. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 219 

2002: 218; Vahapoğlu 1990: 40; Haydaroğlu 1990: 8).17 It is thus not surprising 
that nationalist writers lump foreign schools and minority schools together with 
missionary schools and view them as dangerous and harmful to Turkishness. 

There is, however, an important distinction between these nationalist writers 
and statesmen and state bureaucrats. Statesmen and bureaucrats generally speak 
of the non-Turkishness of non-Muslims and non-Turks in a round-about manner 
and in some cases they consider them Turks and equal citizens. This is especially 
the case in constitutional amendments and other official documents. In this con-
text, nationalist writers feel justified in claiming that non-Muslims and non-Turks 
are really not Turks and are dangerous and harmful under the premise that they 
are writing “bravely” and “honestly”. 

Conclusion: “They” Will not and Cannot be “Us”! 

The Turkish Republic’s particular legal approach to non-Turk and non-Muslim 
citizens was based on suspicion and the claim that these groups were dangerous. 
This fear and suspicion was based on events that transpired between the end of 
the 1800s and the beginning of the 1900s. According to Turkey (and Turks) these 
were harrowing events that were endured with much difficulty. Through a state 
paranoia, the prevailing fear and suspicion began permeating laws which seeped 
into regulations and affected the national education system down to the text-
books and soon every arena was infected with this fear. Possible external and in-
ternal security threats were associated with non-Muslims and non-Turks and their 
potential for treason became a focus of state agencies. 

Particular state agency reports reflect the view of the presidency, the Prime 
Ministry as well as other top agencies that minorities legally recognized as citizens 
were not actually accepted as Turks (these documents were often given a “secret” 
stamp of approval). Such reports, which use language that suggests insecurity, of-
fer suggestions on how to Turkify non-Turks and outline Turkification activities 
for the education system and education foundations. In 1925, the general staff ’s 
Orient Restructuring Plan (Şark Islahat Planı) included a requirement that forbade 
any language other than Turkish and thematically focused on “assimilation into 
Turkishness through education.” According to this plan, one assimilation method 
was to carry out education activities in areas where other languages were spoken. 
The plan stated, “In regions where Turks are being assimilated into Kurdish culture as 
well as in Arab speaking areas such as Siirt, Mardin and Savur, Turkish Hearths 
(Türk Ocakları) and schools must be opened, especially girls schools” (Yıldız 
2001: 247, emphasised by MÇ). 

                                                                                          
17 These and other writers of the same milieu make much of the same claims throughout 

their works. For this reason their entire works have been referenced without page numbers. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 220 

On the other hand, in reports presented to Şükrü Saraçoğlu of the Public In-
spectors (Umumî Müfettişlik), such as İsmet Pasha’s “Report on the Kurds”, and 
Prime Public Inspector Abidin Özmen’s report, appear many similar dictums to 
the ones above. Their essence is this: Those who have been accepted as Turks are 
in reality not Turks. There was never a period when minorities were not consid-
ered to be Turkifiable as is apparent by emmigration movements, deportation 
and penal oriented practices operating in parallel with education policies. 

According to reports and plans from various periods, boarding schools, espe-
cially those for girls, were to have been opened in provincial centers. These schools 
were to give special importance to Turkish language instruction and an emphasis 
on being a Turk in the national sense. Every morning before the start of lessons a 
flag ceremony was to be held where simple poems were read aloud in unison 
about Turkishness and its virtues. After some time students were required to speak 
Turkish and successful students were encouraged with rewards. Upon finishing 
school some students were sent to western provinces to integrate into Turkish 
populations and eventually marry and stay in the region. These and similar meth-
ods would be impemented to further Turkify non-Turk populations. Male and fe-
male teachers from western provinces and of “Turkish race” would be chosen to 
teach in the east. Administrators would most certainly be required to speak Turk-
ish. Administrators who spoke Kurdish would receive a salary cut as punishment 
and a repeated offense would result in termination (Öztürk 2007; Rapor 1944). 

This demonstrates that while state laws emphasize an inclusive position to-
wards non-Turks and non-Muslims they are in reality placed in the “other” cate-
gory. On the one hand, the state ignored differences in communities through the 
filter of the law and applied the same requirements to all citizens as it made 
claims that all were “equal citizens.” On the other hand, the state utilized vari-
ous foundations to monitor and regulate non-Muslims and non-Turks on the 
premise that they were potentially dangerous. As a consequence, this approach 
was applied to an entire community. As discussed by Kazamias (1966: 222), this 
greater community became a symbol of resistance to Atatürk’s concept of Turk-
ish nationalism (and as a result to the Turkish nation and the Turkish Republic) 
in the minds of Turks. In the view of many Turks, minorities are still seen as dan-
gerous and for this reason there is no place for minorities in Turkey. As a result, 
if the constitution is not clear in places on this matter, state officials claim that 
non-Turks and non-Muslims are Turks but in reality they are still considered “the 
foreigners among us.” In the other words, as discussed by Ahmet Yıldız (2001: 
138), “In official discourse and Kemalist period publications, non-Muslims are 
not ‘real Turks’ but ‘basic law Turks’ (Kanun-ı Esasî Türkleri) or ‘civil code Turks’ 
(Kanun-ı Medenî Türkleri)”. But it means little if non-Turks and non-Muslims 
identify as Turks because, say what they will, in reality they are not Turks and 
they cannot be Turks. They are foreign and other. This is clearly seen in the edu-
cation sphere: They (non-Muslims and non-Turks) are “others” living under the 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 221 

egis and tolerance of Turks in the “Turkish homeland.” Despite the constitution’s 
emphasis on the inclusion of minorities through such terms as “our [citizens]” 
the real practice is one of exclusion from the dominant group because “they” 
carry “treasonous” potential to “harm”, “betray” and are “extentions of powerful 
[and harmful] external forces.”  

(Translated from Turkish by Daniel Auger) 

Sources 

Abdulhekim, H. 1923/1342. Din Dersleri. Istanbul. 
Âfetinan. 1998. Medenî Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 
Akar, R. 1992. Varlık Vergisi Tek Parti Rejiminde Azınlık Karşıtı Politika Örneği. Is-

tanbul: Belge Yayınları. 
Akar, R. 2001. Cumhuriyet Dönemi Azınlık Politikaları. In N. Aksoy/M. Ulagay 

(Ed.). Modernite ve Çokkültürlülük (Modernity and Multiculturalism). Istanbul: İle-
tişim Yayınları, 16–25. 

Aktar, A. 2000. Varlık Vergisi ve “Türkleştirme” Politikaları. Istanbul: İletişim Ya- 
yınları. 

Althusser, L. 1989. İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. Istanbul: İletişim Yay-
ınları. 

Atatürk, M. K. 1987. Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri I–III. Atatürk Kültür, Dil ve 
Tarih Yüksek Kurumu, Atatürk Araştırma Merkezi. 

Aydemir, Ş. S. 1968. İkinci Adam. Istanbul: Remzi Kitabevi. 
Bali, R. N. 2000. Bir Türkleştirme Serüveni. Istanbul: İletişim Yayınları. 
Behar, B. E. 1996. İktidar ve Tarih: Türkiye’de “Resmi Tarih” Tezinin Oluşması. Istan-

bul: Afa Yayınları. 
Bora, T. 1997. Cumhuriyetin İlk Döneminde Millî Kimlik. In N. Bilgin (Ed.). 

Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik. Istanbul: Bağlam Yayınları, 53–62. 
Bozkurt, M. E./Peker, R./Tengirşek, Y. K. 1997. İlk İnkılâp Tarihi Ders Notları.  

Istanbul: Türk Dünyası Vakfı Yayıları. 
Bulut, F. 1991. Devletin Gözüyle Türkiye’de Kürt İsyanları. Istanbul: Yön Yayınları. 
Copeaux, E. 1998. Tarih Ders Kitaplarında (1931–1993) Türk Tarih Tezinden Türk-

İslam Sentezine. Istanbul: Yurt Yayınları, 1998. 
Copeaux, E. 2002. Türk Tarih Tezinden Türk İslam Sentezine. Istanbul: Türk Tarih 

Vakfı Yayınları. 
Çapar, M. 2006. Türkiye’de Eğitim ve Öteki Türkler. Ankara: Özgür Üniversite Ya- 

yınları. 
Ergin, O. 1977 [1939–1943]. Türkiye Maarif Tarihi. Istanbul: Eser Matbaası. 
Galanti, A. 2000. Vatandaş Türkçe Konuş! Ankara: Kebikeç Yayınları. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 222 

Galanti, A. 2004. Türklük İncelemeleri. Istanbul: Yeditepe Yayınevi. 
Haydaroğlu, İ. P. 1990. Osmanlı İmparatorluğu’nda Yabancı Okullar. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 
İhsan, Ş. 1926. Cumhuriyet Çocuklarına Tarih Dersleri Üçüncü Sınıf. Istanbul: Kana-

at Matbaası. 
Kazamias, A. M. 1966. Education and The Quest for Modernity in Turkey. London: 

George Allan and Unwin Ltd. 
Kili S./Gözübüyük, Ş. 2000. Türk Anayasa Metinleri (Sened-i İttifaktan Günümüze). 

Istanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları. 
Koçak, C. 2003. Umumî Müfettişlikler (1927–1952). Istanbul: İletişim Yayınları. 
Kodaman, B. 1991. Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları. 
Kodaman, B. 2007. Osmanlı Devleti’nin Yükselis ve Çöküs Sebeplerine Genel 

Bakış, SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi (12/2007): 1–24. 
Mekatib-i Hususiye Talimatnamesi. 1339/1923. Istanbul. 
Meray, S. L. 1969. Lozan Barış Konferansı (Tutanaklar Belgeler). Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları. 
N.N. 1930. Adliye Vekili Mahmut Esat Bozkurt’un Ödemiş Nutku. Milliyet. Sep-

tember 19.  
N.N. 1934. Tarih IV Türkiye Cumhuriyeti. Istanbul: Devlet Matbaası. 
N.N. 1938. Ortamektep İçin Tarih III. Istanbul: Devlet Matbaası. 
N.N. 1946. Cumhurbaşkanları, Başbakanlar ve Milli Eğitim Bakanlarının Milli Eği-

timle İlgili Söylev ve Demeçleri I. Ankara: Milli Eğitim Basımevi. 
Nişanyan, S. 1995. Kemalist Düşüncede ‘Türk Milleti’ Kavramı. Türkiye Günlüğü 

(33): 127–141. 
Okutan, M. Ç. 2004. Tek Parti Döneminde Azınlık Politikaları. Istanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları. 
Oran, B. 2001. Küreselleşme ve Azınlıklar. Ankara: İmaj Yayınevi. 
Oran, B. 2002. Lozan Barış Antlaşması. In B. Oran (Ed.). Türk Dış Politikası: Kur-

tuluş Savaşından Bugüne Olgular, Belgeler, Yorumlar, C I 1919–1980. Istanbul: 
İletişim Yayınları, 215–238. 

Oran, B. 2006a. Türkiye İnsan Hakları Bilançosu 2005 İzleme Raporu. Istanbul: 
Tesev Yayınları. 

Oran, B. 2006b. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Mülkiyet Politikaları ve Gayri- 
müslimler: 1936 Beyannamesi. In D. Demirler/M. Kayhan (Ed.). Türkiye’de 
Azınlık Hakları Sorunu: Vatandaşlık ve Demokrasi Eksenli Bir Yaklaşım. Istanbul: 
Tesev Yayınları, 25–30. 

Ökte, F. 1951. Varlık Vergisi Faciası. Istanbul: Nebioğlu Yayınları. 
Özbudun, E. 1998. Milli Mücadele ve Cumhuriyet’in Resmi Belgelerinde Yurt-

taşlık ve Kimlik Sorunu. In A. Ünsal (Ed.). 75 Yılda Tebaa’dan Yurttaş’a Doğru. 
Istanbul: Tarih Vakfı Yayınları, 151–158. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE US-THEM QUESTION IN TURKISH NATIONAL EDUCATION 223 

Öztürk, S. 2007. İsmet Paşa’nın Kürt Raporu. Istanbul: Doğan Egmont Yayıncılık. 
Rapor. 1944 [9 Kânunuevvel (Aralık)]. Dâhiliye Vekili Hilmi Uran’dan Şükrü Sa-

raçoğlu’na. Ankara. 
Sadoğlu, H. 2003. Türkiye’de Ulusçuluk ve Dil Politikaları. Istanbul: Bilgi Üniver-

sitesi Yayınları. 
Şeref, Abdurrahman. 1980. Tarih Söyleşileri (Mühasebe-i Tarihiye). Istanbul: Su-

cuoğlu Matbaası. 
Sevinç, N. 2002. Osmanlıdan Günümüze Misyoner Okulları: Okullar, Kiliseler, Yardım 

Kurumları. Istanbul: Milenyum Yayınları. 
Sonyel, S. R. 1993. Minitories and the Destruction of the Ottoman Empire. Ankara: 

Turkish Historical Society Printing House. 
Takvim-i Vekayi. September 13, 1331. 
TBMM Gizli Zabıt ve Celseleri I. 1985. Ankara: Türkiye İş Bankası Yayınları. 
Tekinalp. 1928. Türkleştirme. Istanbul: Resimli Ay Matbaası. 
Tozlu, N. 1991. Kültür Tarihimizde Yabancı Okullar. Ankara: Akçağ Yayınları. 
Türk Hususi Azınlık ve Yabancı Okullarda İdare İşleri. 1938. Istanbul: Ülkü Basımevi. 
Ürer, L. 2003. Azınlıklar ve Lozan Tartışmaları. Istanbul: Derin Yayınları. 
Üstel, F. 2004. “Makbul Vatandaş”ın Peşinde: II. Meşrutiyet’ten Bugüne Vatandaşlık 

Eğitimi. Istanbul: İletişim Yayınları. 
Vahapoğlu, M. H. 1990. Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okulları (Yöne-

tim Açısından). Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 
Yıldız, A. 2001. “Ne Mutlu Türk’üm Diyebilene” Türk Ulusal Kimliğinin Etno-Seküler 

Sınırları (1919–1938). Istanbul: İletişim Yayınları. 
Yumul, A. 2005. Azınlık mı Vatandış mı? In A. Kaya/T. Tahranlı (Ed.). Türkiye’de 

Çoğunluk ve Azınlık Politikaları: AB Sürecinde Yurttaşlık Tartışmaları. Istanbul: Te-
sev Yayınları: 87–100. 

Yücel, H. A. 1993. Millî Eğitimle İlgili Söylev ve Demeçler. Içel: Kültür Bakanlığı Ya- 
yınları. 

Websites 

http://okulweb.meb.gov.tr/60/08/622036/and%C4%B1m%C4%B1z.htm, zuletzt 
abgerufen am 20.04.2010. 

http://istiklalmarsi.gen.tr/andimizin-anlami-nedir.html, zuletzt abgerufen am 
29.06.2011. 

http://www.gundem-online.net/haber.asp?haberid=80133, zuletzt abgerufen am 
23.11.2009. 

http://www.ntvmsnbc.com/id/24968646/, zuletzt abgerufen am 29.06.2011. 
http://en.wikipedia.org/wiki/Dhimmi, zuletzt abgerufen am 29.06.2011. 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MUSTAFA ÇAPAR 224 

http://www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalDetay&Date=13.7.2009& 
ArticleID=944876, zuletzt abgerufen am 29.06.2011. 

http://www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalDetay&Date=26.4.2010& 
ArticleID=993652&CategoryID=77, zuletzt abgerufen am 29.06.2011. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaftlicher Wandel und  
die Deutsche Schule Istanbul 

Barbara Pusch 

In der Festschrift zum 90-jährigen Bestehen der Deutschen Schule Istanbul schreibt 
der damals in Istanbul ansässige deutsche Germanist Prof. Dr. Dr. Gerhard Fricke: 
„Es ist eines der großen Vorrechte der Schule, daß sie, von immer sich erneuernder 
Jugend belebt, nicht altern kann. Mehr als jede andere menschliche Institution 
wird sie von diesem nie versiegenden Quell beständiger Wiederverjüngerung be-
lebt und hat sie das Recht und die Pflicht, ganz für die jeweilige Schülergeneration 
und die jeweilige Gegenwartsaufgabe da zu sein“ (1958: 17). 

Mit Prof. Fricke, einem Nationalsozialisten, der an der Universität Istanbul 
beschäftigt war,1 teile ich weder seine politische Meinung noch seinen Optimis-
mus. Meiner Ansicht nach können auch Schulen/Schulformen veraltern. Den-
noch spiegelt dieses Zitat einen für die Deutsche Schule Istanbul (Özel Alman Li-
sesi) sehr wichtigen Wesenszug wider – nämlich deren Anpassung/die Reaktion 
an immer wieder neue gesellschaftliche Realitäten. In dem vorliegenden Aufsatz 
möchte ich an Hand von einigen Beispielen, die sich wandelnden Realitäten der 
Deutschen Schule Istanbul aufzeigen. In diesem Zusammenhang werde ich in 
einem ersten Schritt auf die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte der Deut-
schen Schule in Istanbul eingehen. Der physische und strukturelle Wandel der 
Schule wird in einem zweiten Schritt abgehandelt. Was der strukturelle Wandel 
für die Schulrealität bedeutet, wird in Unterkapitel drei und vier dargestellt. In 
den Schlussbetrachtungen wird der Wandel der Deutschen Schule noch einmal 
zusammengefasst und die Frage aufgeworfen, inwiefern sich die Schule auch 
noch weiteren Herausforderungen stellen will und kann, um den Bedürfnissen 
neuer (binationaler) Gesellschaftsgruppen gerecht zu werden.  

Zur Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte  
der Deutschen Schule in Istanbul 

Ausländische Schulen entstanden im Osmanischen Reich vor allem in der zwei-
ten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Diese Schulen sind im Osmanischen Reich 
hauptsächlich als Schulen katholischer Orden und protestantischer Missionsge-

1 Diverse biographische Informationen können über die folgenden beiden Webadressen abge-
rufen werden: www.munzinger.de/search/portrait/Gerhard+Fricke/0/9203.html und http:// 
homepages.uni-tuebingen.de/gerd.simon/300GermNachWeltkrieg.pdf. Zu seiner Person 
siehe außerdem Schnabel (1997). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 226 

sellschaften gegründet worden. Bei den katholischen Schulen handelte es sich 
insbesondere um französische Einrichtungen (bedeutsam war damals vor allem 
die Saint-Benoit Schule in Istanbul) und bei den protestantischen Einrichtungen 
um amerikanische Schulen. Allgemein waren diese Schulen primär für Kinder 
von Ausländern und christlichen Minderheiten gedacht (Abalı 1996).  

Deutsche Schulen spielten in diesem Kontext eine verhältnismäßig geringe Rolle 
(Abanlı 1996: 21–34). 1850 wurde für die deutsche Kolonie in Konstantinopel eine 
evangelisch-preußische Schule gegründet, die zunächst im preußischen Gesandt-
schaftshotel untergebracht war. 1857 wurde am Pfingstmontag in Aynalı Ceşme, al-
so da, wo sich auch heute noch die evangelische Kirche samt Pfarrhaus befindet, 
die deutsche preußisch-evangelische Schule eröffnet.2 Wenngleich es sich bei dieser 
Schule um eine interkonfessionelle Schule handelte (Abalı 1996), in der der evan-
gelische Einfluss überwog, begannen bald Diskussionen über notwendige Schulre-
formen. Neben angeblich zu lockerem Unterricht und disziplinären Schwierigkei-
ten wurde auch der evangelische Charakter der Schule diskutiert. Anne Dietrich 
(1998) erklärt diese kritische Haltung zum evangelischen Charakter dieser Schule 
mit dem erstarkenden Nationalgefühl in dieser Zeit. Im Gemeindekirchenrat wur-
de ein Antrag eingebracht, den evangelischen Charakter der Schule zu beschrän-
ken. Als dieser abgelehnt wurde, bildete sich ein provisorisches Comité der deut-
schen Schulgemeinde, das am 1. Mai 1868 eine unkonfessionelle Deutsche und 
Schweizer Bürgerschule eröffnete, aus der in der Folge die Deutsche Schule Istan-
bul hervorging. Diese Schule war zunächst in dürftigen Mieträumen in Pera, dem 
heutigen Beyoğlu, untergebracht. 1871 wurde vom Schulverein ein Grundstück in 
der Nähe des Galata-Turms gekauft, auf dem ein dreigeschossiges Schulgebäude 
mit 11 Klassen und Lehrerwohnungen errichtet wurde, das 1872 bezogen werden 
konnte. 

1873 wurde die preußisch-evangelische Schule mit der Deutschen und Schwei-
zer Bürgerschule vereinigt (Dietrich 1998). In der Folge wurden die Beschulungs-
zeit verlängert und die Ausbildung den Bedürfnissen der SchülerInnen, die zu 
einem Großteil aus Kaufmannsfamilien stammten, angepasst. Dies bedeutete ei-
nerseits das Erlernen verschiedener Fremdsprachen und andererseits, den Über-
gang zu Oberrealschulen in Deutschland zu ermöglichen. Mit diesen Reformen 
stieg auch die Attraktivität der Schule an und die SchülerInnenzahl galoppierte, 
wie Tabelle 1 verdeutlicht, in die Höhe. 

2 Neben dieser Schule hat es zunächst keine deutschen Schulen in Istanbul gegeben. Nur in 
der Schule der Schottischen Freikirche wurden alle Fächer auf Deutsch unterrichtet. Die 
Unterrichtssprache in der damals schon existierenden österreichischen Schule war Italie-
nisch (Dietrich 1998: 94–95). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 227 

Tabelle 1: SchülerInnenzahlen zwischen 1868 und 1914 

Jahr SchülerInnenzahl 

1868 24 

1872 133 

1884 317 

1907 ca. 600 

1914 778 

Zusammengestellt aus: Soering 1968; Fricke 1958 und Abali 1996. 

Dieses Anwachsen der SchülerInnenzahlen hatte zur Folge, dass der Raumbedarf 
stieg. Wenngleich das Schulgebäude beim Galata-Turm in den ersten Jahren in di-
versen Berichten lobend erwähnt wurde, so wurde es zunehmend zu klein und 
genügte den Anforderungen nicht mehr. Als dieses Gebäude 1894 dann von dem 
schweren Erdbeben beschädigt wurde, entschloss man sich, ein neues Grundstück 
in Beyoğlu zu erwerben. Das neue Schulgebäude – es handelt sich dabei um das 
auch heute noch genutzte Gebäude unterhalb des Tarik Zafer Tunaya-
Kulturzentrum – wurde 1896 eingeweiht. Schon bald wurde aber auch dieses Ge-
bäude zu klein und der Schulverein kaufte ein angrenzendes Grundstück für den 
Anbau von sechs weiteren Klassen und Lehrerwohnungen. Aufgrund des starken 
Anstiegs der SchülerInnenzahlen wurde 1916 dann noch das Schulgebäude der 
ehemaligen italienischen Schule in der Hoca Ali Caddesi angemietet (Joraschek 
1993). 

Mit dem Wachsen der SchülerInnenzahl änderte sich dann aber auch das 
Klientel und die Schule wurde internationaler: Neben deutschen, österreichi-
schen und schweizerischen SchülerInnen wurde die Schule auch zunehmend von 
Kindern aus osmanischen, griechischen, englischen und französischen Familien 
besucht. So waren 1884 nur 69 der insgesamt 317 Schüler deutsche, schweizer 
oder österreichisch-ungarische Staatsangehörige. Der Rest verteilte sich auf 13 
verschiedene Staaten (Soering 1968: 14). Wie Gerhard Nurtsch in der Festschrift 
zum 125-jährigen Bestehen der Deutschen Schule Istanbul schrieb, verstand sich 
die Schule dennoch „dezidiert als deutsche Schule, und nicht als Ort der Begeg-
nung“ (1993: 77). Dies bedeutete nach Schulleiter Schwato Vaterlandsliebe, Kö-
nigstreue und pro-deutsche Gesinnung (Nurtsch 1993: 78). An dieser Ausrich-
tung störte man sich nicht. Die Schule entwickelte sich zu einer Eliteschule in 
Istanbul und so ist es auch nicht verwunderlich, dass die zumeist frankophone 
bürgerliche Elite Istanbuls über Jahrzehnte hinweg in höchsten Tönen von der 
„école allemande“ und „la Bürgerschule“ sprach (Soering 1968: 13). 

Die Niederlage Deutschlands und des Osmanischen Reiches im I. Weltkrieg 
und die Besetzung Istanbuls durch alliierte Truppen bedeuteten ein vorläufiges 
Ende der Deutschen Schule in Istanbul. Die Schule wurde 1918 geschlossen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 228 

Sechs Jahre später wurde die Schule 1924 in einer grundlegend veränderten Welt, 
nachdem Deutschland und die Türkei Republiken geworden waren, mit 116 
SchülerInnen zunächst in Mieträumen wieder eröffnet. Erst mit dem Umzug der 
Schule in das eigene Gebäude wuchs die SchülerInnenzahl wieder an. 1928 zähl-
te die Schule wieder 587 SchülerInnen (Fricke 1958).  

Mit den Reformen von Atatürk kam es zu tiefgreifenden Veränderungen in 
der türkischen Gesellschaft (Zürcher 1993) – und diese hatten auch Auswirkun-
gen auf die Deutsche Schule Istanbul: Für türkische Kinder wurde der Besuch 
türkischer Grundschulen obligatorisch. Dies bedeutete, dass Kinder mit türki-
scher Staatbürgerschaft erst nach Absolvierung der türkischen Grundschule die 
Deutsche Schule besuchen durften (Fricke 1958: 21). 

Eine weitere wichtige Veränderung war nun, dass die türkische Unterrichtsver-
waltung die ausländischen Schulen der türkischen Schulhoheit unterstellte. Die 
Deutsche Schule Istanbul ist deshalb seit 1924 eine türkische Privatschule, die 
dem türkischen Bildungsministerium unterstellt ist. Der Unterricht in Geschich-
te, türkischer Literatur, Geographie und Staatbürgerschaftskunde wird seit diesem 
Zeitpunkt deshalb auch von türkischen Lehrkräften unterrichtet (Fricke 1958). 

Aber nicht nur der Wandel in der Türkei sondern auch die politischen Verän-
derungen in Deutschland prägten in diesen Jahren die Deutsche Schule. Anne 
Dietrich schrieb in diesem Zusammenhang nicht nur allgemein von der Nationa-
lisierung der deutschen community in Istanbul, sondern auch von deren Auswei-
tung auf die Deutsche Schule Istanbul (Dietrich 1998: 227–248).  

Der Verlauf und der Ausgang des Zweiten Weltkrieges führten erneut zu einer 
Stilllegung der deutschen Schule in Istanbul. Erst 1953 konnte die Schule wie-
dereröffnet werden. 1957 wurde das Gebäude mit Bundesmitteln generalsaniert 
und etwas erweitert – über 900 SchülerInnen besuchten damals die Schule (Fricke 
1958). 

Außer Schönheitsreparaturen und kleinen Renovierungsarbeiten fanden jahr-
zehntelang keine umfassenden baulichen Maßnahmen statt. Erst seit Mitte 2000 
hat sich das Gebäude wieder zu einer Baustelle verwandelt – es soll „erdbeben-
fest“ gemacht und modernisiert werden, um den Anforderungen einer modernen 
Schule auch heute noch gerecht zu werden. Aus diesem Grund waren einige Jah-
re verschiedene Klassen in der nahegelegenen Teutonia, dem Gebäude eines al-
teingessenen deutschen Vereins in Istanbul, untergebracht (aus dem Gespräch 
mit der Schulleitung).  

Wie an diesem kurzen historischen Abriss bereits deutlich wurde, kam es seit 
der Gründung der Deutschen Schule Istanbul zu verschiedenen Veränderungen 
in dem gesellschaftlichen Umfeld der Schule – und auf diese Veränderungen rea-
gierte die Schule. Am Beispiel des physischen Wandels der Deutschen Schule 
Istanbul habe ich dies bereits angesprochen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 229 

Zum strukturellen Wandel der Schule bis 2010 

Die Geschichte der Deutschen Schule Istanbul zeigt aber auch, dass die Schule 
nicht nur mit Baumaßnahmen auf die jeweiligen SchülerInnenzahlen reagierte, 
sondern seit ihrem Bestehen immer wieder auf die schulischen Bedürfnisse des 
zu beschulenden Klientel eingeht und dabei gleichzeitig auch versucht, eine Ba-
lance zwischen schulpolitischen Entwicklungen in Deutschland und der Türkei 
zu halten. Mit der Gründung der Deutschen und Schweizer Bürgerschule wurde 
eine Schule ins Leben gerufen, die nach der Grundschulstufe noch eine gewisse 
höhere Allgemeinbildung vermitteln sollte. In den Folgejahren (1893–1917) ent-
wickelte sich die Schule dann zu einer Realschule, in der lebende Fremdsprachen 
an Gewicht gewannen. 1899 wurde diese Schule als erste deutsche Auslandsschu-
le in Deutschland anerkannt und entwickelte sich somit von der höheren Privat-
schule zur staatlich anerkannten Realschule. Mit diesem Schritt war der Ausbau 
der Schule jedoch noch nicht beendet: Vorbereitungsklassen für SchülerInnen 
mit mangelnden Deutschkenntnissen, ein Handelsschulzweig und ein Aufbau 
zur Oberrealschule (1911) erfolgten (Nurtsch 1993).  

Nachdem die Schule 1918 geschlossen und 1924 wiedereröffnet wurde, verlief 
die Beschulung von türkischen bzw. nicht-türkischen SchülerInnen, mit Aus-
nahme der Deutschvorbereitungsklassen, in gleicher Form. Dies sollte sich mit 
der Schulpolitik der damals neu gegründeten Türkischen Republik jedoch än-
dern. Wie oben bereits betont wurde, bestand für türkische SchülerInnen nun 
die Schulpflicht an türkischen Schulen. Damit wurde der Grundschulbereich für 
diese SchülerInnengruppe geschlossen. Für deutschsprachige Kinder nicht-
türkischer Staatbürgerschaft setzte sich der Elementarunterricht jedoch fort. 1961 
wurde auch die Grundschule für nicht-türkische Kinder aus der Deutschen Schu-
le Istanbul ausgegliedert. Deutschsprachige Kinder nicht-türkischer Staatsangehö-
rigkeit konnten ab diesem Zeitpunkt die Zweigstelle der Deutschen Botschafts-
schule Ankara in Istanbul besuchen.3  

                                                                                          
3 1961 wurde die Deutsche Botschaftsschule gegründet. Sie umfasste die Jahrgänge 1–5 ge-

mäß der damaligen türkischen Mindestschulpflicht. Türkische Schulgesetze machten die-
sen Schritt für deutsche Kinder, die mit ihren Eltern begrenzte Zeit in Istanbul lebten, er-
forderlich. Durch die damalige Gründung ist es möglich geblieben, einen deutschen Un-
terricht ohne Einfluss und Kontrolle türkischer Schulbehörden in den Grundschulklassen 
zu halten. Diese Gründung gelang mit dem Engagement der „Deutschen Kolonie“, des 
Vereins Teutonia, des Deutschen Generalkonsulats und der Deutschen Botschaft in Anka-
ra. Zunächst wurden Schulräume in einem Gebäude der Familie Paluka im Stadtteil Şişli 
angemietet. Da die Kinderzahl jedoch rapid stieg, wurde 1964 das heutige Schulgebäude 
auf dem Gelände des ehemaligen Biergartens des Club Teutonia an dessen Clubgebäude 
angebaut. Die Schule befindet sich heute nach wie vor in diesem Gebäude (siehe dazu: 
http://www.bs-istanbul.de). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 230 

Ein weiteres Splitting erlitt die Schule mit der Verlängerung der türkischen 
Schulpflicht auf acht Jahre im Jahr 1997.4 Ab diesem Zeitpunkt können türkische 
SchülerInnen nun auch die Sekundarstufe I, also Klasse 6–8, nicht mehr an aus-
ländischen Schulen besuchen. An der Deutschen Schule Istanbul führte dies zu 
einem zweigleisigen Ausbildungssystem, das in der folgenden Graphik sehr klar 
veranschaulicht wird.  

Graphik 1: Die Struktur der Deutschen Schule Istanbul bis 2010 

Quelle: www.ds-istanbul.de 

Das heißt, nach der türkischen Schulreform musste auch die Deutsche Schule 
Istanbul umstrukturiert werden. Die der deutschen Sekundarstufe I entsprechende 
türkische Sekundarstufe orta wurde den Grundschulen zugeordnet. Die verblei-
benden deutschen SchülerInnen dieser Klassen wurden in der sogenannten „Pri-
vatschule der deutschen Botschaft Ankara Zweigstelle Istanbul Sekundarstufe I“ in 
einem eigenen Schulzweig zusammengefasst. Wenngleich auch dieser Schulzweig 
gymnasial ausgerichtet ist, so haben schwächere SchülerInnen die Möglichkeit, ei-
nen Realschulabschluss, und in einigen Ausnahmen auch einen Hauptschulab-
schluss, zu erreichen. Zu betonen ist an dieser Stelle jedoch, dass es im türkischen 
Schulsystem kein Äquivalent zu diesen beiden Abschlüssen gibt, das heißt Schüle-
rInnen mit diesen Abschlüssen können in der Türkei nicht weiter beschult werden.  

Türkische SchülerInnen können ab der Sekundarstufe II, dem sogenannten 
Lyzeum (lise), die Deutsche Schule Istanbul besuchen. Nicht-türkische SchülerIn-

4 Die Einführung der 8-jährigen Schulpflicht war politisch motiviert (Güclü 1997). Abgese-
hen von den politischen Kontroversen über die Verlängerung der Schulpflicht (Gülmez 
2009) kam es allerdings auch bei der praktischen Durchführung in den ersten Jahren zu di-
versen Defiziten (Kıran 1998). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 231 

nen befanden sich bis zum Jahr 2010 ab dieser Schulstufe als GastschülerInnen 
in einem eigenen A-Zweig an der Deutschen Schule Istanbul. Die GastschülerIn-
nen der Sekundarstufe II unterlagen schuleigenen Aufnahmebedingungen. Türki-
sche SchülerInnen haben hingegen nur Zutritt zur Sekundarstufe II der Deut-
schen Schule Istanbul, wenn sie die türkischen Aufnahmebedingungen erfüllen.5 
Dazu gehört auch der Erhalt einer überdurchschnittlich hohen Punkteanzahl bei 
der Übergangsprüfung zum Lyzeum.6 Die türkischen SchülerInnen beginnen vor 
dem Regelunterricht mit einer Deutsch-Vorbereitungsklasse.  

Spricht man von gesellschaftlichem Wandel und davon, wie die Deutsche Schu-
le Istanbul auf diesen eingeht, muss an dieser Stelle auch betont werden, dass sich 
die Schule mit verschiedenen Umstrukturierungen auf diese neuen Verhältnisse 
eingestellt hat, um die Bildungsziele zu erreichen. Nach Aussagen der Schullei-
tung besteht das Ziel der Deutschen Schule Istanbul darin, deutsche/nicht-
türkische und türkische SchülerInnen zum Abitur zu führen. Da für das Erlernen 
der deutschen Sprache bis zum Abiturniveau seit der Schulreform nun weniger 
Zeit zur Verfügung steht, wurde die Klassengröße im Vorbereitungsjahr und im 9. 
Schuljahr halbiert und der Sprachunterricht intensiviert. Das heißt, aus ursprüng-
lich fünf Vorbereitungsklassen und fünf Klassen in Stufe 9, werden an der Deut-
schen Schule Istanbul heute 20 Klassen unterrichtet. Mit dieser intensiven Förde-
rung wird das Unmögliche möglich gemacht, beteuerte Schulleiter Reinhold bei 
einem Informationsgespräch. Türkische SchülerInnen werden innerhalb von fünf 
Jahren auf das deutsche Abitur vorbereitet. Insgesamt besuchten im Schuljahr 
2009/10 738 SchülerInnen die Deutsche Schule Istanbul; 593 dieser SchülerInnen 
sind türkischer und 145 SchülerInnen nicht-türkischer Herkunft. 

Zwei Welten unter einem Dach 

Wie diese Ausführungen verdeutlichen, beschulte die Deutsche Schule bis 2010 
zwei unterschiedliche Gruppen von SchülerInnen. Zahlenmäßig dominiert die 
türkische Schülerschaft mit 5/6. Türkische und nicht-türkische SchülerInnen sind 
jedoch nicht nur prozentual unterschiedlich in der Deutschen Schule Istanbul ver-
treten – sie unterliegen auch anderen Aufnahmebestimmungen und bringen un-
terschiedliche Voraussetzungen mit. Während türkischen SchülerInnen per staatli-
cher Zulassungsprüfung die Aufnahme gestattet wird, bestehen für nicht-türkische 
Kinder schulinterne Aufnahmeverfahren. Gemäß dieser Zulassungsvoraussetzun-
gen charakterisiert die Schulleitung diese beiden Schülergruppen als sehr unter-
schiedlich: Bei den deutschen, beziehungsweise nicht-türkischen Gymnasiasten 
handelt es sich um DurchschnittsschülerInnen mit Deutsch als Muttersprache; die 

                                                                                          
5 Siehe hierzu die Aufnahmebedingungen der Schule unter: www.ds-istanbul.de. 
6 Bei diesen Prüfungen handelt es sich um die sogenannten Niveaufeststellungsprüfungen 

der Sekundarstufe I (Ortaöğretim Kurumları Seviye Belirleme Sınavı, SBS).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 232 

SchülerInnen, die über die türkische Aufnahmeprüfung an die Schule gekommen 
sind, werden als generell begabter und leistungsfähiger eingestuft. Ihre Deutsch-
kenntnisse sind jedoch nicht auf muttersprachigem, sondern auch nach dem in-
tensiven Vorbereitungsjahr „nur“ auf hohem fremdsprachlichem Niveau. Diese 
unterschiedlichen Begabungen und Sprachkenntnisse werden als Grund dafür an-
gegeben, weshalb diese beiden Schülergruppen in getrennten Klassen unterrichtet 
werden. Ein weiterer Grund dafür ist die unterschiedliche Orientierung dieser 
beiden Schülergruppen. Während sich die SchülerInnen nicht türkischer Staats-
bürgerschaft ausschließlich auf das Abitur vorbereiten, streben türkische Schüle-
rInnen nicht nur den türkischen Lise-Abschluss und das Abitur an, sondern berei-
ten sich im Rahmen von speziellen Kursen ab Klasse 11 und 12 in so genannten 
dershane auch auf die Universitätszulassungsprüfung vor. Dies erzeugt einen 
enormen Druck auf die SchülerInnen, wie Schulleiter Reinhold betont, den ein 
durchschnittlich begabter Gymnasiast nicht bewältigen kann. Die türkischen 
SchülerInnen schaffen dies jedoch, sie stellen seiner Ansicht nach eine Leistungs-
elite dar.  

Aus all diesen genannten Gründen wird dem im Leitbild der Schule groß ge-
schriebenen Grundsatz der Begegnungsschule,7 einer Schule, in der ein intensiver 
Austausch zwischen einheimischen und ausländischen Kindern stattfindet, nur 
am Rande Rechnung getragen. Die sprachlichen Fähigkeiten der SchülerInnen 
und die unterschiedlichen schulischen Orientierungen liegen zu weit auseinander, 
lautet das Argument. Deshalb findet nur in einigen Fächern wie Sport und Eng-
lisch eine Begegnung zwischen deutschen und türkischen SchülerInnen statt.  

Dieser Beschreibung des Schulleiters kann entnommen werden, dass in der 
Deutschen Schule Istanbul de facto nicht nur zwei organisatorisch getrennten 
Schultypen vertreten sind, sondern auch zwei unterschiedlichen Schülerschaften, 
die nicht viel miteinander zu tun haben. Analog dazu kann gesagt werden, dass 
in der Deutschen Schule Istanbul zwei Welten unter einem Dach bestehen. Diese 
beiden Welten machen sich auch in vielen anderen Belangen des Schulalltages 
deutlich. In meinen Gesprächen mit Vertretern des deutschen und des türkischen 
Elternbeirates wurde dies an vielen Einstellungen sehr deutlich. Hier nur einige 
Beispiele:8 

7 Der Begriff der „Begegnungsschule“ stammt aus dem deutschen Auslandsschulwesen. Die 
Begegnungsschulen sind dort entstanden, wo die nationalen Schulbehörden rein deutsch-
sprachige Schulen nicht oder nicht mehr genehmigen wollten. Die expandierende deutsche 
Wirtschaft benötigte dort aber Schulen für ihre zahlreichen deutschen Mitarbeiter. Es ent-
wickelte sich ein Schultyp, der das einheimische und deutsche Schulsystem kombinierte 
(Herrmann, P. 2007).  

8 Für diese Beispiele siehe einerseits die Interviews mit dem türkischen und deutschen El-
ternbeirat am 6. und 9. März 2009 und diverse informelle Gespräche mit deutschen und 
türkischen Eltern, deren Kinder die Deutsche Schule Istanbul besuchen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 233 

– So wird zum Beispiel das Schulgeld, das im Schuljahr 2009/10 9.200.- Euro be-
trug, von der türkischen Elternschaft quasi schweigend hingenommen, weil in 
der Türkei gute Schulbildung immer mit hohen Kosten verbunden ist.9 Für 
nicht-türkische Eltern sind die steigenden Gebühren allerdings keine Selbstver-
ständlichkeit.  

– Ebenso stößt die rigide Aufnahmepolitik in den Verein zum Betrieb der Deut-
schen Schule Istanbul bei der deutschen und türkischen Elternschaft auf unter-
schiedliche Wahrnehmung: Während die deutsche Elternschaft mehr auf 
Durchsichtigkeit, Transparenz und Mitbestimmungsrecht pocht, wird der auto-
ritäre Führungsstil des Schulträgers von türkischen Eltern weniger hinterfragt. 
Für sie ist die Deutsche Schule eine Eliteschule. Wichtig ist ihnen dabei weni-
ger demokratische Mitbestimmung, sondern der schulische Erfolg ihrer Kinder. 
Solange dieser gewährleistet wird, sehen sie kein Problem. 

– Auch die Standortfrage der Schule wird in diesem Kontext unterschiedlich be-
wertet: Während sich nicht-türkische Eltern vermehrt einen Campus im Grü-
nen mit besseren Sport- und Freizeitmöglichkeiten für ihre Kinder wünschen, 
steht das Alman Lisesi mit seinem alten Gebäude im Stadtzentrum von Istanbul 
für türkische Eltern für die Tradition einer guten Ausbildung.  

Diese Beispiele verdeutlichen, wie stark das Schulklientel mit all seinen Erwar-
tungen gesplittert ist. Mit dem Wandel der deutschen community in Istanbul ist 
die Deutsche Schule Istanbul jedoch mit einem weiteren Phänomen konfrontiert 
– die Aufnahme binationaler SchülerInnen. Durch die veränderte Entsendepoli-
tik von deutschen Wirtschaftsunternehmen, die Zunahme deutsch-türkischer 
Ehen und die Migration von türkischstämmigen Deutschen in die Türkei, ist ei-
ne Schülergruppe entstanden, die nicht in die bis dato besprochene Gruppierung 
von türkischen und deutschen bzw. anderen deutschsprachigen nicht-türkischen 
SchülerInnen passt. Es handelt sich dabei primär um SchülerInnen mit Doppel-
staatsbürgerschaft, die den deutschen und türkischen Pass haben.  

Gemäß der Gesetzeslage unterliegen diese SchülerInnen in der Türkei den tür-
kischen Gesetzen. In den letzten Jahren möchten jedoch immer mehr binationale 
SchülerInnen die Deutsche Schule Istanbul besuchen. Sofern sie eine türkische 
Grundschule besuchen haben, ist ihnen dies wie türkischen Staatsbürgern nur per 
staatlicher Zulassungsprüfung möglich. Sofern diese SchülerInnen jedoch in 
Deutschland eingeschult wurden bzw. in Istanbul die Zweigstelle der Deutschen 
Botschaftsschule (Grundschule/Sekundarstufe I) besucht haben, ist ihnen die 
Aufnahme in die Ausländerklassen der Deutschen Schule Istanbul möglich. Einen 
Rechtsanspruch auf den Besuch der Schule haben sie jedoch nicht, wie der Vorsit-
zende des Schulträgers, Dr. Kretschmann betont. Da die Deutsche Schule Istanbul 

                                                                                          
9 Einen Überblick über die Schulgebühren in türkischen Privatschulen findet man u.a. auf 

folgender Webseite: http://www.internethaber.com/news_detail.php?id=143093. Am höch-
sten sind die Gebühren mit 27.000.- TL (ca. 13.500.- Euro) im Robert Koleji. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 234 

eine Privatschule ist, so betont er, behält sich die Schule vor, welche SchülerInnen 
sie aufnimmt oder nicht. Aber auch von türkischer Seite haben diese Kinder alles 
andere als ein Recht darauf die Schule ohne Aufnahmeprüfung zu besuchen. Bis 
zum Ende des Schuljahres 2009/10 wurde der Übergang von binationalen Schü-
lern von Sekundarstufe I in Sekundarstufe II nur geduldet.10 In der Vergangenheit 
hat dies zu enormen Differenzen geführt, die sich bis in die Diplomatie gezogen 
haben. Aber auch die bis dato erfolglosen Versuche des türkischen Ministerpräsi-
denten Erdoğans in Deutschland türkische Schulen zu etablieren, lassen in der 
deutschen community in Istanbul jedoch immer wieder Befürchtungen aufkom-
men, dass diese Regelung bei einer Verschlechterung des politischen Klimas auch 
aufgehoben werden kann. Die Rechtsunsicherheit von türkischer Seite und die be-
tont selektive Aufnahme von Seiten der Schulleitung, führte bei den Binationalen 
auch immer wieder zu dem Gefühl, in dieser Bildungsreinrichtung nicht wirklich 
erwünscht zu sein. Eine deutsche Mutter11 mit einem binationalen Kind an der 
Deutschen Schule berichtete mir in diesem Zusammenhang, dass ihr bei jedem 
Anliegen durch die Blume von der Schulleitung und dem Schulvorstand vermit-
telt wird, dass sie ihr Kind ja nicht an diese Schule schicken muss, und ihr Kind 
an eine türkische Schule schicken kann, wenn ihr etwas nicht passt. Aussagen die-
ser Art geben ihr das Gefühl, dass ihre Kinder nur zum Auffüllen der kleinen Aus-
länderklassen an dieser Schule geduldet werden. Auch die Tatsache, dass für die 
binationalen Kinder, die ihrer Ansicht nach die wichtigsten Qualifikationen für 
eine Brückenbildung zwischen Deutschland und der Türkei vom Elternhaus mit-
bringen, in keiner Weise gefördert werden und auf ihre sprachlichen Qualifikatio-
nen nicht ihren Bedürfnissen entsprechend eingegangen wird, betrübt sie. Die 
Unerwünschtheit dieser binationalen Schülergruppe wurde und wird, so wie mir 
berichtet wurde, auch schon des öfteren direkt zum Ausdruck gebracht. So wurde 
mir zum Beispiel berichtet, dass einer Mutter bei einem Telefongespräch bezüg-
lich der Aufnahme ihres Kindes in Sekundarstufe I gefragt wurde, ob ihr Kind 
auch „rein deutsch“ sei. Aussagen dieser Art verunsichern und erzürnen viele El-
tern binationaler SchülerInnen an der Deutschen Schule Istanbul.  

Konkrete Zahlen über die an der Deutschen Schule Istanbul beschulten bina-
tionalen SchülerInnen liegen mir leider nicht vor. Allgemein kann aber gesagt 
werden, dass die Zahl der Binationalen zunimmt. Ein eigenes Konzept liegt für 
diese neue Gruppe von SchülerInnen nicht vor – ob die Schule mit der Zunahme 
dieser Kinder ein entsprechendes Konzept entwickeln wird, ist heute noch nicht 
absehbar. Klar ging aus dem Gespräch mit Schulträger und Schulleiter jedoch her-

10 Gemäß der mündlichen Vereinbahrung mit dem ehemaligen Erziehungsminister Hüseyin 
Celik muss der Generaldirektion für Privatschulen im türkischen Erziehungsministerium 
eine Liste der SchülerInnen vorgelegt werden, die dann in der Regel abgesegnet wird (Tele-
fongespräch mit Frau Hey-Dincer aus der deutschen Botschaft Ankara am 07. Januar 2010).  

11 Der Namen dieser Frau wird an dieser Stelle wegen der Bitte um Anonymität nicht ge-
nannt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 235 

vor, dass sich die Deutsche Schule Istanbul als Eliteschule begreift – die Deutsche 
Schule Istanbul ist ein naturwissenschaftliches Lyzeum – und ihren Bildungsauf-
trag in dieser Tradition sieht. Der Hauptbildungsauftrag liegt bei der zahlenmäßig 
stärkeren Gruppe der türkischen SchülerInnen. Pädagogische Konzepte und schul-
interne Umstrukturierungen finden heute analog zu dieser Selbstdefinition statt. 
Wenngleich die Schule natürlich auch den Bildungsauftrag für deutsche bzw. 
nicht-türkische SchülerInnen erfüllt, so stellt diese kleine Gruppe in der Masse der 
türkischen SchülerInnen einen Mitläufer dar. Um diese Problematik zu umgehen, 
bemühte sich die betroffene Elternschaft gemeinsam mit den diplomatischen Ver-
tretern um neue Lösungen. 

Aktuelle Entwicklungen seit 2010 

Am 4. Mai 2010 verkündete der Botschafter der Bundesrepublik Deutschland Dr. 
Eckart Cuntz in einem Brief, dass für die Beschulung binationaler Kinder im der 
Deutschen Schule Istanbul nun eine neue Lösung gefunden wurde: „[N]ach Ge-
sprächen mit betroffenen Eltern und in Abstimmung mit den Schulen, dem Aus-
wärtigen Amt und der Zentralstelle für Auslandsschulwesen sowie im Einverneh-
men mit der türkischen Erziehungsministerin Cubukcu ist nun mit der Einbezie-
hung der Klassen 9 – 12 des A-Zweiges der Deutschen Schule Istanbul / Özel Al-
man Lisesi in die Privatschule der Deutschen Botschaft – Zweigstelle Istanbul – ab 
dem Schuljahr 2010/11 eine klare Lösung gefunden worden. Somit wird die Be-
schulung des A-Zweiges nicht mehr der Aufsicht der türkischen Schulbehörden 
unterliegen, der Gastschülerstatus wird entfallen“ (Cuntz 2010).  

Mit dieser Erklärung hat sich die Struktur der Schule ein weiteres Mal geändert. 
Während die Deutsche Schule Istanbul ab dem Schuljahr 2010/11 nur mehr tür-
kischen Kindern offen steht, werden nicht-türkische und binationale Schüler zwar 
weiterhin offiziell die Privatschule der Deutschen Botschaft – Zweigstelle Istanbul 
besuchen. Laut Schulvorstand der Deutschen Schule Istanbul und der Zentralstel-
le für das Auslandsschulwesen wird dies zu keinen sichtbaren Veränderungen füh-
ren. In der Elternschaft werden jetzt jedoch Stimmen laut, die einen eigenen Vor-
stand und eigene Schulgebühren für die Botschaftsschule wünschen und hoffen. 
Neben den bereits oben genannten Gründen (zu teure Gebühren, mangelnde 
Transparenz des Schulvereins und Standortfrage) kam gegen Ende des Schuljahres 
2010 jedoch noch ein weiterer Grund hinzu: Es sollen nicht mehr alle Kinder des 
Grundschulzweiges der Botschaftsschule in die Sekundarstufe I aufgenommen 
werden. Zu hohe Schülerzahlen und nicht-muttersprachliche Deutschkenntnisse 
von binationalen Kindern werden als Grund für die Beschränkung genannt. Die 
Schulleitung der Deutschen Schule Istanbul betont in diesem Zusammenhang, 
dass sie primär für die „schulische Versorgung der Kinder deutscher Staatsbürger, 
die sich berufsbedingt vorübergehend in der Türkei aufhalten“ zuständig sind (aus 
dem Schreiben der Schulleitung vom 20. April 2010). Ein Sprachtest zur Absiche-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 236 

rung der Beherrschung der Muttersprache Deutsch, Leistungskriterium (Grund-
schulempfehlung für den Bildungsgang und Notendurchschnitt) sowie „eine be-
sondere Leistungsbereitschaft“ wurden als neue Aufnahmekriterien formuliert 
(ebenda), die im Schuljahr 2010/11 bereits einen enormen Leistungsdruck auf die 
binationalen SchülerInnen der Grundschule machte und dazu führte, dass fast al-
le binationalen Kinder Nachhilfeunterricht bekamen oder außerschulische Lern-
gruppen bildeten. Eine berufstätige Mutter von einem binationalen Kind redu-
zierte sogar ihre Arbeitsstunden, damit sie ihr Kind besser fördern kann und ihm 
eine Lyzeumsempfehlung garantieren kann.  

Die Beschulung binationaler Kinder in Sekundarstufe I und II steht damit wie-
der auf wackligen Beinen. Die von der Schulleitung der Deutschen Schule Istan-
bul formulierten Aufnahmekriterien und die Erklärung des Botschafters Cuntz für 
die organisatorische Zuweisung der Klassen 9–12 des A-Zweiges in die Privatschu-
le der Deutschen Botschaft – Zweigstelle Istanbul klaffen weit auseinander. Bot-
schafter Cuntz begründet die Reorganisation der Schule nämlich damit, dass die 
Bundesrepublik Deutschland Interesse daran hat, „dass auch diese [binationalen] 
Schüler im deutschen Schulsystem verbleiben können, um einen weiteren Bil-
dungsweg in Deutschland problemlos zu ermöglichen“ (Cuntz 2010).  

Mit der strukturellen Reorganisation der Schule und der Diskussion um die 
Aufnahmekriterien in die Sekundarstufe I ist nun ein neuer Ball ins Rollen ge-
kommen. Wohin dieser Ball rollen wird, ist zurzeit noch nicht absehbar. Klar er-
kennbar ist jedoch der Interessenskonflikt zwischen Elternschaft und Schulleitung 
der Deutschen Schule Istanbul.12 Ein Blick in die schulinterne Kommunikation 
zeigt jedoch, dass diese Phase der Deutschen Schule Istanbul nicht konfliktfrei 
verlaufen wird und an beiden Seiten mit allen Kräften für die jeweilige Vision ge-
kämpft wird: die Aufrechterhaltung der deutsch-nationalen Enklave am Bosporus 
bzw. die Anpassung an die transnationale deutsch-türkische Realität.13  

Resümee 

Abschließend sei nun betont, dass man am Beispiel der Deutschen Schule Istan-
bul den Wandel einer Bildungsinstitution parallel zu den Veränderungen der ge-
sellschaftlichen Rahmenbedingungen beobachten kann. Die ursprünglich als 
Bürgerschule für deutschsprachige Kinder im Osmanischen Reich gegründete 

12 In diesem Zusammenhang wurde zum Beispiel vom Elternbeirat der Grundschule Mitte 
Mai 2010 eine Unterschriftenkampagne gegen die neuen Aufnahmekriterien an der Deut-
schen Schule Istanbul gestartet. 

13 Anzeichen für diesen Konflikt kann man dem Schreiben von dem Vorstandsmitglied der 
Deutschen Schule Istanbul Harald Zeidler vom 20. Mai 2010 an die Grundschulleiterin El-
len Muff und die Eltern der GrundschülerInnen der Privatschule der deutschen Botschaft – 
Zweigstelle Istanbul entnehmen, in dem er das Schreiben der Schulleitung der Deutschen 
Botschaftsschule Istanbul vom April 2010 mit sarkastischem Unterton verteidigt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 237 

Elementarschule hat sich im Laufe ihrer Geschichte zu einer türkischen Elite-
schule entwickelt, in der ausländische Schüler ab dem Schuljahr 2010/11 aus-
schließlich in einem eigenen Botschaftszweig beschult werden. Wenngleich ver-
schiedene Vorgaben von türkischer Seite in das Curriculum eingearbeitet wur-
den, hat sich die Schule seit ihrem Bestehen auch immer an den deutschen Bil-
dungszielen orientiert. Während die Schule für deutschsprachige Ausländer in 
Istanbul immer eine Möglichkeit darstellte, eine deutsche Beschulung im Aus-
land zu garantieren, so sollte die Deutsche Schule Istanbul seit ihrer Öffnung für 
Nicht-Deutsch-Muttersprachler osmanischen beziehungsweise türkischen Schüle-
rInnen immer eine gute westliche Ausbildung garantieren. Dieses Ausbildungs-
ziel steht von deutscher Seite immer schon unter dem Aspekt der Intensivierung 
der deutsch-türkischen Beziehungen. Von türkischer Seite aus betrachtet ist und 
war die Deutsche Schule Istanbul immer eine von mehreren ausländischen Elite-
bildungsinstitutionen, die im weitesten Sinn zur Modernisierung und Verwestli-
chung des Landes beitragen sollte. 

Bibliographie 

Abali, Ü. 1966. Ausländische Schulen in der Türkei. Zeitschrift für Türkeistudien 
(9/1): 19–34. 

Dietrich, A. 1998. Deutschsein in Istanbul. Oplaten: Leske & Budrich. 
Fricke, G. 1958. Neunzig Jahre Deutsche Schule. In Deutsche Schule Istanbul 

(Hrsg.). Festschrift zum 90-jährigen Bestehen der Deutschen Schule Istanbul. Istanbul, 
17–22. 

Güçlü, A. 1997. 8 Yıllık Kesintisiz�Zorunlu Eğitim. Milliyet, 06. März. 
Gülmez, S. 2006. 10. Yılında Eğitimde Kesintisiz Kaos. Aksiyon (615). http://www. 

aksiyon.com.tr/aksiyon/haber-20300-34-10-yilinda-egitimde-kesintisiz-kaos.html, 
zuletzt abgerufen am 01.07.2011. 

Herrmann, P. 2007. Internationales Schulangebot für die Wissenschaftsstadt 
Darmstadt. Internationale Begegnungsschule. http://209.85.129.132/search? 
q=cache:4aNaMIZP5wkJ:ls.cabacos.de/_obj/76744A5D-18A5-414F-8028-76F 
B3E23B09E/outline/IBS__KiTa__Krippe__Aend_05.03.08.pdf+Herrmann,+ 
Peter.+Internationales+Schulangebot+f%C3%BCr+die+Wissenschaftsstadt+ 
Darmstadt.+Internationale+Begegnungsschule&cd=1&hl=de&ct=clnk&gl= 
de. 

Joraschek, J. 1993. Ein kurzer Abriss der Baugeschichte von den ersten Anfängen 
bis heute. In Deutsche Schule Istanbul (Hrsg.) 125 Jahre Deutsche Schule Istanbul. 
Festschrift. Istanbul, 103–105. 

Kıran, H. 1998. Sekiz Yıllık Zorunlu Eğitim Uygulamasında Karşılaşan Sorunlar. 
Eğitimdergi (7). http://pauegitimdergi.pau.edu.tr/Makaleler/869671419_14-SE 
K%C4%B0Z%20YILLIK%20ZORUNLU%20E%C4%9E%C4%B0T%C4%B0 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 238 

M%20UYGULAMASINDA%20KAR%C5%9EILA%C5%9EILAN%20%E2% 
80%A6.pdf, zuletzt abgerufen am 08.03.2011. 

Lippold, Ch. 1993. Das erste eigene Gebäude der Deutschen Schule İstanbul. In 
Deutsche Schule Istanbul (Hrsg.) 125 Jahre Deutsche Schule Istanbul. Festschrift. 
Istanbul, 93–102. 

Nurtsch, G. 1993. Skizzen aus der Frühgeschichte der Deutschen Schule in 
Istanbul. In Deutsche Schule Istanbul (Hrsg.) 125 Jahre Deutsche Schule Istanbul. 
Festschrift. Istanbul, 68–84. 

Schnabel, G. 1997. Gerhard Fricke. Karriereverlauf eines Literaturwissenschaftlers 
nach 1945. In P. Boden/R. Rosenburg (Hrsg.) Deutsche Literaturwissenschaft von 
1945–1965. Fallstudien zu Institutionen, Debatten, Personen. Berlin: Akademie 
Verlag, 61–84. 

Soering, O. 1968. Die Deutsche Schule Istanbul aus der Sicht des Jahres 1924. In 
Deutsche Schule Istanbul (Hrsg.) 1868–1968 Alman Lisesi. Deutsche Schule 
Istanbul. Istanbul, 11–19. 

Zürcher, J. E. 1993. Turkey – A Modern History. London: I. B. Tauris. 

Webseiten: 

http://homepages.uni-tuebingen.de/gerd.simon/300GermNachWeltkrieg.pdf, zu-
letzt abgerufen am 01.07.2011. 

www.bs-istanbul.de, zuletzt abgerufen am 01.07.2011. 
www.ds-istanbul.de, zuletzt abgerufen am 01.07.2011. 
www.munzinger.de/search/portrait/Gerhard+Fricke/0/9203, zuletzt abgerufen am 

01.07.2011. 
http://www.internethaber.com/news_detail.php?id=143093, zuletzt abgerufen am 

01.07.2011. 

Offizielle Schreiben und Briefe: 

Cunzt, E. 2010. Unveröffentlichter Brief des Botschafters an die Eltern nicht-türkischer 
Kinder an der Deutschen Schule Istanbul, Ankara 4. Mai. 

Fuchs, U. 2010. Brief der Zentralstelle für das Auslandsschulwesen an die Vorstände und 
Schulleitungen der Deutschen Schule Istanbul und der Deutschen Botschaftsschule An-
kara, Köln 30. April. 

Schulleitung (Hrsg.) 2010. Brief an die Elternschaft der Grundschüler der Botschafts-
schule, Istanbul. 

Zeidler, H. 2010. Emailschreiben an die Grundschulleiterin Ellen Muff und die Eltern 
der GrundschülerInnen der Privatschule der deutschen Botschaft – Zweigstelle Istanbul, 
Istanbul. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESELLSCHAFTLICHER WANDEL UND DIE DEUTSCHE SCHULE ISTANBUL 239 

Experteninterviews und Gespräche der Autorin in Istanbul mit: 

Richard R. Reinhold (Schulleiter) 27. März 2009. 
Dr. Wolf-Bernd Kretschmann (Vorstandsvorsitzender) 27. März 2009. 
Dr. Hüseyin Çolakoğlu (türkischer Elternbeiratsvorsitzender) 06. März 2009. 
Manuel Coşar (deutscher Elternbeitratsvorsitzender) 09. März 2009. 
Diverse informelle Gespräche mit deutschen und türkischen Eltern von Kindern, 

die diese Schule besuchen. 
Teilnahme am Informationselternabend der Deutschen Botschaftsschule Ankara, 

Zweigstelle Istanbul, 29. April 2010. 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  
Bildung und Ungleichheit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Soziologische Dimensionen des Zusammenhangs 
von Ethnizität und Bildung in der Türkei 

R. Nazlı Somel 

Ziel dieses Aufsatzes ist es, anhand des Beispiels einer Primarschule in der Türkei 
den Zusammenhang von Ethnizität und Bildung herauszuarbeiten. Die hier vorge-
stellten Überlegungen basieren auf den Ergebnissen einer viermonatigen ethnogra-
phischen Untersuchung, die in einer Istanbuler Primarschule (die zur Anonymisie-
rung als Cumhuriyet-Primarschule bezeichnet werden soll) und deren Umfeld 
durchgeführt wurde (Oktober 2006 – Januar 2007).1 Die Forschung basiert metho-
disch auf teilnehmenden Beobachtungen und narrativen Interviews. Sie umfasst 
das Personal der Schule, die SchülerInnen und alle Personen, die unmittelbar oder 
indirekt in Beziehung mit der Schule stehen: Schuldirektor, LehrerInnen, Schüle-
rInnen der 8. Klasse, weitere Bedienstete der Schule (BibliothekarIn, Reinigungs-
personal, Sicherheitspersonal), Eltern (meist Mütter), Muhtare2 innerhalb des 
Schuleinzugsgebiets, Schulinspektoren und Vorsitzende des Elternbeirats.3 

1 Die Fallstudie wurde im Rahmen meiner Dissertation durchgeführt. Unter dem Titel 
„Education in Inequality/Unequal Education“ analysiere ich die unterschiedlichen Di-
mensionen von Ungleichheitsmechanismen (Bildungssystem, Schulorganisation, Indivi-
duum), sowie ihre wechselseitigen Beziehungen (Somel 2011). 

2 Türkische Bezeichnung für einen Dorfvorsteher/Stadtvorsteher. 
3 Die im Rahmen der Fallstudie durchgeführten Interviews wurden mittels der dokumentari-

schen Methode ausgewertet. Die Grundlagen der dokumentarischen Methode wurden in 
den 1920er Jahren von Mannheim gelegt. Die methodische und empirische Umsetzung 
wurden in den vergangenen Jahrzehnten vor allem von Ralf Bohnsack, Arnd-Michael 
Nohl und anderen weiterentwickelt. Mit der dokumentarischen Methode, die in unter-
schiedlichen Forschungsbereichen zur Anwendung kommt (Bildung, Gender, Jugendarbeit, 
Untersuchungen zur Organisationskultur, und so weiter), können neben biografischen In-
terviews auch Gruppendiskussionen, Experteninterviews, sowie visuelle Materialien wie Fo-
tografien und Videos ausgewertet werden. Speziell zwei Aspekte der dokumentarischen 
Methode sind von Bedeutung: Erstens ist dies der Übergang von der Frage nach dem Was 
zur Frage nach dem Wie. Die dokumentarische Interpretation ist methodisch nicht darauf 
fokussiert, was die Realität ist, sondern wie diese in der Praxis hergestellt wird. Auf diese 
Art und Weise kann nicht nur die Beschaffenheit eines Phänomens (Vorstellung, Entschei-
dung oder Einstellung), sondern viel mehr der Umgang damit und wie es sich in der Praxis 
herstellt, analysiert werden. Dadurch ist man nicht an die subjektive Einstellung einer Per-
son oder an „Common Sense“-Theorien gebunden, sondern es ist möglich, die Alltags-
praktiken eines Subjekts und die dahinter liegenden Strukturen zu erforschen. Zweitens 
kann die dokumentarische Methode mit der komparativen Analyse typische Orientie-
rungsrahmen aufzeigen. Diese typischen Orientierungsrahmen werden im Vergleich der 
Praktiken unterschiedlicher Personen herausgearbeitet. Mit anderen Worten werden die In-
terviews nicht nur als einzelne Fälle betrachtet, sondern es werden anhand des Vergleichs 
mehrerer Fälle gemeinsame (und auch unterschiedliche) Orientierungsrahmen herausgear-
beitet. Die Feststellung der typischen Orientierungsrahmen ermöglicht es, aus empirischen 
Materialien Theorien zu entwickeln sowie die Ergebnisse, wenngleich zu unterschiedlichen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 244 

Die Cumhuriyet-Primarschule liegt nach Aussage des Schuldirektors und der 
meisten LehrerInnen in einer vergleichsweise „kosmopolitischen“ Umgebung.4 
Wie in vielen Istanbuler gecekondus,5 die durch Binnenmigration entstanden und 
weiterhin Zuzugsgebiet sind, stammen die Eltern der SchülerInnen ursprünglich 
aus den unterschiedlichsten Regionen der Türkei. Wenn man die „kosmopoliti-
sche“6 Struktur des Stadtgebiets in Hinsicht auf die kulturellen und ethnischen 
Zugehörigkeiten betrachtet, finden sich dort arabische, kurdische, lasische und 
alevitische Bevölkerungsgruppen sowie TürkInnen aus Bulgarien und Albanien. 
Jedoch haben die Interviewten, ausgenommen diejenigen kurdischer Abstam-
mung, jeweils ihren eigenen ethnischen, religiösen oder kulturellen Eigenschaf-
ten keine besondere Bedeutung beigemessen.7 Dafür kann es unterschiedliche 
Gründe geben. Beispielweise liegt die Migration der Türken aus Albanien schon 

Graden, zu verallgemeinern (bezüglich der theoretischen Grundlage der dokumentarischen 
Methode und ihrer Anwendung siehe beispielsweise Bohnsack et al. 2001: 33 und Nohl 
2006: 30). 

4 Die Begriffe und Ausdrücke, die im Text mit Anführungszeichen (“) versehen sind, wurden 
aus den oben erwähnten Interviews direkt übernommen. Die die mit (’) markierten Begrif-
fe verweisen auf einen ironischen Gebrauch. 

5 Die Binnenmigration von Dörfern in die Städte in der Türkei begann in großem Umfang 
Ende der 1940er Jahre. Überwiegend männliche Arbeiter migrierten ohne ihre Familie in 
die Großstädte und bauten behelfsmäßige Häuser ohne Infrastruktur, die gecekondus 
(deutsch: über Nacht gebaut) genannt werden. Diese befanden sich ursprünglich in der 
Nähe ihrer Arbeitsstellen, später verlagerten sie sich an die Stadtränder. Als die gecekondus 
dann in den 1950er Jahren sich zu organisierten Stadtvierteln (mahalle) entwickelten, zogen 
die Familien der Arbeiter nach beziehungsweise es migrierten von nun an ganze Familien 
in die Städte. In diesem Zeitraum ignorierten der Staat und der Privatsektor die Präsenz 
der gecekondus aufgrund des Bedarfs nach der billigen und flexiblen Arbeitskraft der Bin-
nenmigranten für die Industrie. Von den 1960er Jahren an wurden die gecekondus teilweise 
zerstört, teilweise jedoch auch ihre Infrastruktur ausgebaut. In den 1980er Jahren wurde 
der Bau von mehrstöckigen Gebäuden legalisiert und mit der Anbindung an die öffentli-
chen Verkehrsmittel entwickelten sich die gecekondus zu Stadtteilen, in der sich auch Bevöl-
kerung der Mittelklasse ansiedelte. So unterliegen die gecekondus einem ständigen Wandel 
und spielen eine wichtige gesellschaftspolitische Rolle. Für eine Übersicht über die wichtig-
sten Umbrüche der gecekondu-Entwicklung der letzten 50 Jahre und eine Analyse der Stu-
dien, die diese Phasen wissenschaftlich begleiteten, siehe Erman (2001). 

6 Das Institut für die türkische Sprache (Türk Dil Kurumu, TDK) definiert „kosmopolitisch“ 
als das „Zusammenleben und Beieinandersein von Personen unterschiedlicher Nationalitä-
ten“ (Allgemeines Wörterbuch der TDK). Die Cumhuriyet-Primarschule drückt mit diesem 
Begriff aus, dass der Stadtteil, in dem sich die Schule befindet, ein Ort ist, in dem Men-
schen aus unterschiedlichen Regionen der Türkei und mit unterschiedlichen sozioökono-
mischen Voraussetzungen zusammenleben (mit unterschiedlichem kulturellen Hinter-
grund, teilweise ethnischer Volkszugehörigkeit, „Gebildete“, „Ungebildete“, Reiche und 
Arme). Von zentraler Bedeutung ist dabei, dass der Begriff „kosmopolitisch“ aufgrund des 
Schülerprofils der Schule gebraucht und meist mit einer negativen Konnotation verwendet 
wird, im Sinne von ‚ungleichartig‘ und ‚zu unterschiedlich um zueinander zu passen‘. 

7 Beispielsweise habe ich bei meinen Familienbesuchen durch das Poster des Hz. Ali (Alī ibn 
Abī Tālib: Für Aleviten ist Ali der rechtmäßige Nachfolger Mohammeds) über dem Fern-
seher, auf die alevitische Identität der Familien Rückschlüsse gezogen. Andere kulturelle 
Eigenheiten traten meist erst in den Gesprächen zutage, die nach Beendigung des Inter-
views geführt wurden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 245 

über zwei Generationen zurück. Auch ist die Praxis, sich im Bildungsbereich über 
eine gemeinsame Identität zu definieren, außer bei den Aleviten nicht verbrei-
tet.8 

Dass jedoch die KurdInnen bei den Interviews mit ihrer ethnischen Identität 
besonders hervorgetreten sind,9 kann zum einen damit erklärt werden, dass sie 
sich mittels eines politischen Kampfes und einer entsprechenden Selbstorganisa-
tion als KurdInnen definieren. Zum anderen stellen die KurdInnen in der Türkei 
einen hohen Bevölkerungsanteil.10 In dem Stadtviertel, in dem die Forschung 
durchgeführt wurde, hat es in jüngster Zeit eine Massenzuwanderung von Kur-
dInnen gegeben.11 In Verbindung mit diesen Gründen kann man sagen, dass ne-

                                                                                          
8 Heutzutage werden von manchen Bevölkerungsgruppen (zum Beispiel Lasen) unterschied-

liche Forderungen in Bezug auf Bildung (zum Beispiel Anerkennung ihre Sprache 
und/oder Kultur in Schulbüchern) geäußert, die jedoch im Vergleich zu den Forderungen 
der KurdInnen ‚schwächer‘ sind und erst seit einem kürzeren Zeitraum ausgesprochen wer-
den. Bezüglich einer generellen Analyse der Bildungsrechte von anerkannten und nicht 
anerkannten ethnischen Minderheiten in der Türkei siehe Kaya (2009). 

9 Zweifellos haben nicht alle InterviewparterInnen dies betont. Während SchülerInnen, die 
erst vor kurzer Zeit nach Istanbul migriert sind, gleich zu Anfang der Interviews bei ihrer 
Vorstellung auf ihre kurdische Ethnizität hinwiesen, hat die Mehrheit derer, deren Famili-
en schon seit einem längeren Zeitraum in Istanbul wohnen und in deren Familien nicht 
mehr überwiegend Kurdisch gesprochen wird, nicht auf ihr Kurdisch-Sein verwiesen. Dies 
ist jedoch nicht nur mit Migration und ‚Assimilation‘ in ethnischer Hinsicht zu erklären. 
Denn manche SchülerInnen (kurdische und nichtkurdische) haben auch andere Eigenhei-
ten (zum Beispiel ihre Armut) nicht thematisiert. Wenngleich Einzelheiten dieses Befundes 
an dieser Stelle nicht weiter ausgeführt werden können, kann doch gesagt werden, dass die 
(Lebens-)Zeit, die in der Schule verbracht wurde (und damit die Erwartungen der Schule, 
von LehrerInnen und dem Bildungssystem im Allgemeinen), ursächlich dafür ist, dass 
manche SchülerInnen (besonders die erfolgreichen) ihre Herkunft und Lebensbedingun-
gen anders darstellen als sie sind (Somel 2010). 

10 Es gibt keine genauen Daten über den tatsächlichen Bevölkerungsanteil der KurdInnen 
innerhalb der Staatsgrenzen der Republik Türkei. Nur von 1935 bis 1960 wurde in den 
Volkszählungen auch die Muttersprache erfragt. Diesen Daten zufolge ist Kurdisch nach 
Türkisch die meistgesprochene Muttersprache in der Türkei (Gökçe 2007: 266–267). In ei-
ner aktuelleren Untersuchung wurde die Bevölkerung der Türkei nach ihrer ethnischen 
Identität befragt. 13,4% der Befragten bezeichneten sich als kurdisch; diese Zahl liegt an 
zweiter Stelle hinter der Bevölkerung mit türkischer Identität (78,1%) (KONDA 2006). 

11 Damit verweise ich auf die Zwangsmigration in der Türkei, die vor allem zwischen 1985 
und 1996 stattgefunden hat. Viele Menschen aus den vor allem von Kurden besiedelten 
Regionen Süd- und Süd-Ostanatoliens mussten aufgrund der gewalttätigen Auseinander-
setzungen zwischen dem türkischen Militär und den kurdischen Guerillas ihre Dörfer ver-
lassen und in die Städte ziehen. Zwangsmigration wurde von der Menschenrechtskommis-
sion der Vereinten Nationen im Jahre 1998 in den „Guiding Principles on Internal Displace-
ment“ folgendermaßen definiert: „persons or groups of persons who have been forced or 
obliged to flee or to leave their homes or places of habitual residence, in particular as a re-
sult of or in order to avoid the effects of armed conflict, situations of generalized violence, 
violations of human rights or natural or human-made disasters, and who have not crossed 
an internationally recognized State border.“ (http://www.reliefweb.int/ocha_ol/pub/idp_ 
gp/idp.html). Das genaue Ausmaß der Zwangsmigration ist umstritten. Es wird davon aus-
gegangen, dass zwischen 1985 und 1995 eine Million Menschen (mindestens 953 000 und 
höchstens 1 201 000 Menschen) aus Sicherheitsgründen innerhalb der Türkei migriert sind 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 246 

ben den in der Türkei anerkannten religiösen oder ethnischen Minderheiten, die 
eigene Schulen besitzen, die KurdInnen diejenige Gruppe stellen, die am meisten 
mit ihren Forderungen im Bildungsbereich in den Vordergrund rückt und die am 
intensivsten diskutiert wird. Die Kurden sind in den Auseinandersetzungen um 
muttersprachliche Bildung beziehungsweise Bildung in der Muttersprache12 (ana-
dilinde eğitim/anadili eğitimi) in der Türkei tatsächlich diejenige Gruppe, an die 
man zuerst denkt. Die Auseinandersetzung um muttersprachliche Bildung war aus 
meiner Sicht deswegen in den letzten Jahren ‚gefährlich‘13 und ist es weiterhin. 

Grundsätzlich habe ich die Fragen, die auf meinen Vorüberlegungen aus der Li-
teraturrecherche und den Erfahrungen, die ich als Schülerin und Lehrerin in der 
Türkei gemacht habe, beruhten, während der Interviews nicht in den Vordergrund 
gestellt. Den SchülerInnen habe ich Fragen wie „Erzähl mir etwas von dir!“ und 
„Was hast du gemacht, also du gestern von der Schule kamst?“ und LehrerInnen 
Fragen wie „Können sie mir das letzte Gespräch, das sie mit den Eltern hatten, er-
zählen?“ gestellt. So konzentrierte ich mich auf die Themen (Dimensionen), die 
von den Erzählenden in den Vordergrund gestellt wurden, und versuchte festzu-
stellen, welche Relevanz sie für die Interviewten haben. Ähnlich bin ich auch beim 
Thema Ethnizität vorgegangen. Ich habe keine direkten Fragen gestellt, sondern 
nur, wenn die interviewte Person das Thema ansprach, mein Gegenüber ermutigt, 
dieses Thema weiter auszuführen. Dabei wurden Ethnizität und mit ihr verknüpfte 
Themen in manchen Interviews in der den Interviewten eigenen Art angesprochen. 
Die Art und Weise, wie die Themen angesprochen wurden, spielt eine große Rolle 
in den Forschungsergebnissen, die ich weiter unten diskutieren werde. 

Obwohl der Titel meines Artikels sowohl wegen den historisch-politischen 
Bedingungen der Türkei und der Eigenarten des Gebietes, in dem ich geforscht 

(Hacettepe Üniversitesi Nüfus Araştırmaları Enstitüsü 2006: 69–75). Detailliertere Defini-
tionen bezüglich der Lebensformen und Lebensbedingungen von Zwangsmigranten in der 
Türkei können den oben genannten Quellen entnommen werden. 

12 Muttersprachliche Bildung bedeutet, dass sämtlicher Unterricht in der Muttersprache der 
SchülerInnen gehalten wird. Bildung in der Muttersprache bedeutet demgegenüber, dass 
der gesamte Unterricht in der offiziellen Landessprache gehalten wird und es für die Mut-
tersprache (die sich von der offiziellen Landessprache unterscheidet) gesonderten (Sprach-
)Unterricht gibt. Ayan Ceyhan und Koçbaş verweisen in diesem Zusammenhang auf diese 
zwei unterschiedlichen Unterrichtsysteme bezüglich des (Mutter-) Sprachunterrichts (2009: 
12). Die beiden Autorinnen des Berichts mit dem Titel Çiftdillilik ve Eğitim schlagen vor, 
anstelle der oben genannten Begriffe, den Begriff Zweisprachigkeit zu benutzen. Neben 
konzeptionellen Diskussionen formulieren sie, über die Notwendigkeit des zweisprachlichen 
Konzepts während der obligatorischen Schulzeit hinausgehend, Vorschläge und Alternati-
ven, wie diese Art von Bildung umgesetzt werden kann. 

13 2001 und 2002 fanden Ermittlungsverfahren und zum Teil auch Bestrafungen von Studie-
renden statt, die eine Petition unterschrieben hatten, welche unter anderem Forderungen 
nach muttersprachlichem Unterricht beinhaltete. 2004 wäre die Gewerkschaft der Bil-
dungs- und Wissenschaftskräfte (Eğitim ve Bilim Emekçileri Sendikası, Eğitim Sen) fast ge-
schlossen worden, da ihre Satzung den Ausdruck „muttersprachliche Bildung“ enthielt 
(Kaya 2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 247 

habe, als auch wegen meines Forschungsansatzes auf ein allgemeineres Thema 
verweist, gehe ich in diesem Beitrag nur auf eine Ethnizität ein, nämlich auf den 
Zusammenhang zwischen KurdInnen und Bildung.  

Der Zusammtenhang von Bildung und Ethnizität  
in einer Primarschule 

Vor allem in den letzten Jahren sind in der Türkei eine Reihe wissenschaftlicher 
Arbeiten und zivilgesellschaftlicher Berichte aus unterschiedlicher Perspektiven 
über die Benachteiligung von KurdInnen im Bildungsbereich entstanden (Bay-
raktar 1999; Adaman/Keyder 2005; Yükseker 2005; Kurban et al. 2006; Tarih 
Vakfı 2009; Kaya 2009; ERG 2008). Die Ergebnisse der meisten Arbeiten bezie-
hen sich nicht auf direkte Daten über die KurdInnen selbst, sondern auf die Ge-
biete im Osten und Südosten der Türkei, in denen die kurdische Bevölkerung 
vorwiegend angesiedelt ist. Das liegt daran, dass in den Statistiken keine direkten 
Daten bezüglich ethnischer Zugehörigkeit erhoben werden und dass es bis vor 
kurzem sehr schwer war, dazu Daten zu erheben. In den östlichen und südöstli-
chen Gebieten ist unter anderem die Unterversorgung mit Schulen und Lehre-
rInnen im Vergleich zu den anderen Gebieten Anatoliens größer, demzufolge ist 
die Beschulungsquote niedriger (Şahin/Gülmez 2000). Die Chance, dass ein 
Mädchen, das in einem südanatolischen Dorf in Armut aufwächst, auf die Uni-
versität geht, liegt bei einem Prozent (Ayan Ceyhan/Koçbaş 2009). Man kann an 
diese Daten, die die regionalen Ungleichheiten dokumentieren, auch über die 
Statistiken des Nationalen Erziehungsministeriums (Milli Eğitim Bakanlığı, MEB) 
gelangen. Grundlegende Daten über KurdInnen, die nicht mehr in diesen Gebie-
ten leben und zumeist in die Großstädte gezogen sind, liegen bisher in nur sehr 
geringer Menge vor. Jedoch haben die bisher durchgeführten Forschungen ge-
zeigt, dass die migrierten kurdischen Jugendlichen im Vergleich zu ihren Alters-
genossen in den oben genannten Gebieten von den Bildungsangeboten in den 
Großstädten mehr profitieren. Gleichzeitig zeigen die Ergebnisse, dass sie mit 
ganz anderen Problemen, die die Migration mit sich gebracht hat (zum Beispiel 
arbeiten zu müssen), konfrontiert sind (Kurban et al. 2006: 85; Adaman/Keyder 
2005). Dass der Unterricht nicht in ihrer Muttersprache abgehalten wird, gilt als 
weitere Ursache für die Benachteiligung von KurdInnen im Bildungsbereich; 
hierzu sind aber noch unmittelbar auf dieses Problem zielende Forschungen 
notwendig. Auf einen für diese Frage mittelbar relevanten Befund verweisen Da-
ten, die 2008 von der Initiative für Erziehungsreform (Eğitim Reformu Girişimi, 
ERG), der Stiftung zur Erziehung von Müttern und Kindern (Anne Çocuk Eğitim 
Vakfı, ACEV) und dem Verein zur Unterstützung und zum Training weiblicher 
Kandidaten (Kadın Adayları Destekleme ve Eğitme Derneği, KA.DER) in sechs ver-
schiedenen Provinzen erhoben wurden: Mehr als die Hälfte der Jugendlichen, 
die ohne Abschluss von der Schule abgegangen sind, kommen aus Familien, in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 248 

denen eine andere als die türkische Sprache gesprochen wird (51,9%) (Ayan Cey-
han/Koçbaş 2009: 8). Bei der Untersuchung der Darstellung der verschiedenen 
anatolischen Bevölkerungsgruppen (einschließlich der Kurden) in Bildungsmate-
rialien, wie zum Beispiel Schulbüchern, wurde festgestellt, dass diese entweder 
gar nicht oder feindselig dargestellt werden (Tarih Vakfı 2009: 3). 

Doch sind kurdische Jugendliche unmittelbar aufgrund ihrer ethnischen Zu-
gehörigkeit Diskriminierung ausgesetzt? Oder lässt sich ihre benachteiligte Situa-
tion hinsichtlich Bildungspartizipation und Bildungserfolg auf geographische 
Bedingungen (Aufwachsen im Dorf, in der Stadt, zentralen oder gecekondu-
Gebieten), oder sozioökonomische Bedingungen zurückführen, oder darauf, dass 
sie nicht in ihrer Muttersprache unterrichtet werden? Diese Fragen harren noch 
ihrer Erforschung. Dieser Artikel thematisiert bezüglich dieser Fragen nur einen 
Punkt, nämlich die Bedeutung der Schulorganisation für den Zusammenhang 
von Ethnizität und Bildung und deren unterschiedlichen soziologischen Dimen-
sionen. Die grundlegenden Fragen des Artikels sind:  

1. Gibt es Anzeichen ‚ethnischer Diskriminierung‘ (gegen KurdInnen) in den
Praktiken einer einzelnen Primarschule?

2. Welche sozialen Bedingungen beeinflussen das Verhältnis zwischen KurdIn-
nen und dem öffentlichen Bildungssystem? Wie interpretieren die LehrerIn-
nen und Schulen diese sozialen Bedingungen und wie gehen sie damit um?

3. Die Partizipation von KurdInnen im Bildungsbereich wird meist als nur ein
regionales, den Südosten der Türkei betreffendes, Problem behandelt. Wie
wird dieses Problem in der Primarschule einer von Binnenmigration betroffe-
nen Stadt wie Istanbul erlebt?

4. Inwiefern beeinflusst die Organisation der Schule die ungleiche Bildungsparti-
zipation der KurdInnen und ihre Schwierigkeiten, höhere Bildungsabschlüsse
zu erhalten?

Zur Schule als Organisation 

Die Funktionsweise der Schulen in der Türkei wird vom Erziehungsministerium 
formell geregelt. Die Umsetzung dieser Regeln in die Praxis wird von der gegen-
wärtigen Beschaffenheit des Bildungsystems, den nationalen politischen und öko-
nomischen Bedingungen, politischen und akademischen Diskursen sowie den ge-
sellschaftlichen Erwartungen beeinflusst. Auch das Profil der Schule, das heißt die 
sozioökonomische und kulturelle Beschaffenheit der Gegend, in der sich die Schu-
le befindet, die Eigenschaften der Familien, aus denen die SchülerInnen stammen, 
sowie auch das Profil der Angestellten der Schule beeinflussen die Arbeitsweise der 
Schule. Die Schulorganisation richtet sich nach den Vorgaben des Ministeriums 
und berücksichtigt die äußeren Einflüsse ihrer direkten Umgebung. Gleichzeitig in-
terpretiert sie die vorhandenen Vorgaben und Bedingungen gemäß ihrer eigenen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 249 

Zielen entsprechend unterschiedlich. Darüber hinaus produziert und praktiziert sie 
auch ungeschriebene Regeln.14 Mit den Funktionsweise der Schulorganisation sind 
daher offizielle und inoffizielle Praktiken in der Schule gemeint, die von der Ver-
waltung oder ihr untergeordneten Lehrer(inne)n (zum Beispiel im Disziplinaraus-
schuss oder in der schulpsychologischen Beratung) verwirklicht werden.  

Die Cumhuriyet-Primarschule 

Die Schule, in der ich die Forschung durchgeführt habe, wird von circa 3 000 
SchülerInnen besucht, von denen die eine Hälfte vormittags und die andere 
Hälfte nachmittags unterrichtet wird.15 Die Schule steht, abgesehen von den Pro-
blemen, die sich aus der gesellschaftlichen Stellung der Familien der SchülerIn-
nen ergeben und den üblichen finanziellen und personellen Herausforderungen, 
die für Schulen in gecekondus typisch sind, keinen nennenswerten Herausforde-
rungen gegenüber. Andere mögliche Problemfelder wie Drogenkonsum, Gewalt, 
Prostitution, längere Schulfehlzeiten, da Jugendliche und Kinder arbeiten müs-
sen, liegen nicht vor. Es gibt zwar SchülerInnen, die neben der Schule arbeiten, 
dies führt jedoch nicht dazu, dass sie über längere Zeiträume oder zu bestimmten 
Zeiten nicht zur Schule kommen. Dass diese Schule nicht mit Problemen dieser 
Art konfrontiert ist, möchte ich betonen, denn die SchülerInnen dieser Schule 
leben nicht in Nachbarschaften mit extremen Lebensbedingungen, die als „Ge-
biet des Scheiterns“ (Pınarcıoğlu/Işık 2001) oder „kollabierendes Stadtviertel“ 
(Adaman/Keyder 2006) bezeichnet werden. 

Die Schule wurde 1977 als eine Grundschule mit fünf Klassenzimmern ge-
gründet, als das Gebiet im Zuge der Binnenmigration für die Besiedelung zuge-
lassen wurde. Durch den Zuzug von weiteren MigrantInnen wuchs sie im Lauf 
der Zeit, das heißt die Institution selbst ist ein Produkt der Binnenmigration und 
                                                                                          
14 An dieser Stelle soll auf die Veröffentlichung von Gomolla und Radtke (2009) mit dem Titel 

„Institutionelle Diskriminierung“ hingewiesen werden, in der neben deren Forschung an 
Bielefelder Schulen auch verschiedene Forschungsansätze zur Schulorganisation vorgestellt 
und die zum Thema Schulorganisation vorhandenen weltweiten Forschungen zusammenge-
fasst werden. Zum Begriff der informellen Regeln siehe Nohl (2010). Es existieren schon 
verschiedene Untersuchungen zu politischen, gesellschaftlichen und ideologischen Fakto-
ren, die das türkische Bildungssystem beeinflussen. Eine Untersuchung, die unter dem Titel 
„gesellschaftliche Ausgrenzung“ Auswirkungen gesellschaftlichen Wandels auf Schulen eines 
Ankaraner Stadtteils ermittelt (Ünal et al. 2010), sowie eine Analyse des Wandels der Bil-
dungsideologien im Laufe der türkischen Geschichte (Kaplan 1999) sind hier zu erwähnen. 

15 Diese Praxis wurde in den ersten Jahren der Republikgründung eingeführt, um die Anzahl 
der SchülerInnen innerhalb von kurzer Zeit zu verdoppeln. Heutzutage wird das Schicht-
system in Gebieten eingesetzt, in denen Schulen und oder Klassenzimmer nicht für die 
Anzahl der SchülerInnen ausreichen. Die Hälfte der SchülerInnen hat von morgens bis 
mittags Unterricht, die andere Hälfte der SchülerInnen von mittags bis abends. Dieses Sy-
stem ist außer in Privatschulen, Zentralschulen, zu denen die Schüler auf dem Lande mit 
dem Bus gelangen, sowie den sich in den Stadtzentren befindlichen Schulen der Mittel-
klasse in der Türkei sehr verbreitet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 250 

des gesellschaftlichen Wandels in Istanbul. Während sich das Stadtgebiet infolge 
von Migration und der sich im Laufe der Zeit verändernden Produktionsverhält-
nisse16 in Istanbul gewandelt hat, hat sich die Schulorganisation ebenfalls diesen 
Bedingungen entsprechend weiterentwickelt. Dies wird im Folgenden anhand der 
Beschreibung des Schuleinzugsgebiets und des Profils der Familien erörtert. 

Diskriminierungspraktiken der Cumhuriyet-Primarschule  
und Ethnizität 

Klassenaufteilung 

Die Schule nimmt jedes Jahr 300 bis 350 SchulanfängerInnen auf und teilt sie 
während der Anmeldungsphase in neun Klassen auf. Die Art und Weise der Auf-
teilung gibt Hinweise auf die grundlegenden Kriterien der Schule. Ein Lehrer 
sagt Folgendes über den Aufteilungsprozess: 

„Wenn Du fragst wie die erste Klasse gemacht wird und so? Eine Person aus der Schullei-
tung arbeitet hier seit 10–15 Jahren und kennt die Nachbarschaft sehr gut. Wer ist wer in 
der Nachbarschaft, welche Familie wohnt in welcher Straße, wer ist welcher Herkunft. 
Das Verhalten der Eltern, das Auftreten der Kinder, dies alles entscheidet halt über die 
Schulklasse. Er schreibt [die SchülerInnen; N.S.] nach dem Kleidungsstil der Eltern ein. 
Das seltsame an der Sache ist, dass diese Person sich selten täuscht“.17  

Die Straße, in der die SchülerInnen wohnen, ist für die Cumhuriyet-Primarschule 
ein Entscheidungskriterium für die Aufteilung der Klassen, denn es gibt in der 
Nachbarschaft zwei unterschiedliche Siedlungsformen: Die Wohnanlage und das 
gecekondu.18 Obwohl diese Wohnformen nebeneinander und nicht getrennt von-

16 Während sich die Arbeitsplätze der ersten MigrantInnengenerationen im Industriesektor 
befanden, haben sich besonders seit 1990 durch den Übergang von der Industrie- in die 
Dienstleistungsgesellschaft die Arbeitsplätze in Richtung Dienstleistungsgewerbe verscho-
ben (Yenen et al. 2000). Seit den 1970er Jahren sind die Arbeitslosenraten in den gecekondus 
sehr hoch (Erman 2001).  

17 Bei der Transkription der Interviewaufnahmen wurde darauf geachtet, die Betonungen und 
die Sprechweise der/s Interviewten so genau wie möglich aufzuzeichnen. Um diese Beson-
derheiten aufzuzeichnen, wurden spezielle Zeichen benutzt. Eine Zahl in Klammern (2) 
zeigt in diesem Fall eine zweisekündige Pause an. Ein unterstrichenes Wort wie „sicher“ 
zeigt an, das der/die Interviewten dieses Wort besonders betont hat. Zwei Doppelpunkte 
weisen darauf hin, dass die Silbe verlängert wurde (zum Beispiel groß::). Auch Punkte und 
Kommata, sowie Fragezeichen werden außerhalb ihrer grammatikalischen Funktion ver-
wendet. Punkte signalisieren abfallende Intonation, die Kommata und Fragezeichen auf-
steigende Intonation. „(...)“ bedeutet, dass etwas ausgelassen wurde. Für diese Transkripti-
onsregeln siehe Bohnsack et al. (2001: 363). 

18 Ursprünglich bestanden die ‚neuen Stadtteile‘ der großen Städte aus gecekondus. Nachdem 
der Wohnbau auf diesen Gebieten legalisiert wurde, erhielten diese Stadtteile ein zwiespäl-
tiges Antlitz: Zuerst entstanden einzelne Mehrfamilienhäuser, danach Wohnanlagen (Tür-
kisch: site). Wohnanlagen sind im Allgemeinen Siedlungen, die einen gemeinsamen Garten 
teilen, von einer Mauer umgeben sind und eine gemeinsame Verwaltung haben. Den Un-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 251 

einander existieren, geben die Straßennamen19 für eine Person, die „die Nachbar-
schaft sehr gut kennt“, Auskunft über die Wohnlage und dadurch auch über die 
sozioökonomische Situation einer Familie. Ein weiteres Merkmal der Familien ei-
ner Straße ist, dass sie meist aus der genau gleichen Stadt migriert, sozusagen 
‚Landsleute‘ sind, auch wenn dieses Phänomen, einem Muhtar zufolge, in Auflö-
sung begriffen ist. Der Ort, woher die Familie migriert ist („wer ist welcher Her-
kunft“) spielt also eine Rolle für die Einteilung der Klasse des Schülers oder der 
Schülerin. Werden dazu noch Kleidung, Erscheinung und Verhalten des Kindes 
miteinbezogen, ist es in den Augen des Lehrers möglich, die Klassenaufteilung 
ohne ‚großen Irrtum‘ („diese Person sich selten täuscht“) durchzuführen. 

Obwohl die SchülerInnen der Schule fast ausschließlich Arbeiterkinder sind, 
differenziert sich ihre sozioökonomische Lage durch den Bildungsstand und Be-
ruf der Eltern und die Ausübung einer geregelten Arbeit. Ein weiterer wichtiger 
Faktor für die sozioökonomische Lage der Familie ist die Migrationsgeschichte. 
Wenngleich sämtliche Familien eine Migrationsgeschichte haben, verbessert sich 
die Arbeits- und Wohnbedingung einer Familie entsprechend der Länge ihres 
Aufenthalts in Istanbul.20 Gemäß den oben angesprochenen veränderten Produk-
tionsverhältnissen in Istanbul arbeitet eine höhere Anzahl der früheren Migran-
tInnen in großen Firmen und auf Behörden, während die neu Zugewanderten 
mehr in Subunternehmen und ohne Versicherung arbeiten. Dasselbe gilt für die 
Wohnbedingungen. Früher Migrierte haben anstelle der gecekondu neue Apart-
menthäuser gebaut beziehungsweise wohnen in eigenen Wohnungen und ver-
mieten ihre gecekondus an Neuankömmlinge.21 

                                                                                                                                                                                                                          

terschied zwischen Wohnanlage und gecekondu, der im vorherigen Interviewabschnitt er-
wähnt wurden, wird von dem Schulleiter folgendermaßen beschrieben: 

 „Also das hier ist ein kosmopolitisches Gebiet, halt also in der Gegend, es gibt hier aufge-
klärte Menschen. Besonders die Schüler aus den Blocks haben ein besseres Niveau. Und 
dann die Slums (türkisch: varoş), wie wir es ausdrücken, halt die Schüler, die aus Orten 
stammen, in denen gecekondus überwiegen, sind problematischer. Also: Sie schenken der 
Bildung weniger Aufmerksamkeit (3).“ 

 An diesem Zitat wird deutlich, dass die SchülerInnen nicht anhand ihres ökonomischen 
Hintergrundes, sondern an den den Familien unterstellten kulturellen Eigenschaften („auf-
geklärt“) oder anhand ihrer Haltung gegenüber Bildung („Aufmerksamkeit“) gemessen 
werden. Weiter unten wird auf die Sicht der Schule auf ihre Nachbarschaft noch gesondert 
eingangen. 

19 Ein Lehrer schildert dies mit folgenden Worten: „Wir gruppieren die Eltern nicht nach 
dem Stadtviertel, sondern nach der Straße ein. Zum Beispiel ist es unmöglich, dass jemand 
aus der Gülmez-Straße, selbst wenn er viel weiß, ein guter Schüler wird. Das ist ein Ort, 
wo die Verslumung am Schwersten wieg und die Leute aus dem Osten kommen, mit einer 
niedrigen Bildung und Kultur.“ 

20 Zweifellos kann diese Aussage nicht verallgemeinert werden. Ein wichtiger Grund dafür ist, 
dass nicht nur eine Form der Migration existiert. Ein Blick auf die Eltern der SchülerInnen 
zeigt, dass eine auffallend große Bandbreite an Migrationsgründen existiert (von der 
Zwangsumsiedlung bis zur dienstlichen Versetzung). 

21 Dieses Phänomen wurde nach Pınarcıoğlu/Işık (2001) als „sich ablösende Armut“ (nöbetleşe 
yoksulluk) benannt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 252 

Ich habe beobachtet, dass im Zuge des Aufteilungsprozesses, von dem der 
Lehrer spricht, die SchülerInnen aus ‚manchen‘ Klassen vornehmlich aus erst vor 
Kurzem migrierten Familien (nicht nur kurdischen) stammen, ihre Eltern (meist 
die Väter) keine regelmäßige Arbeit und daher auch kein regelmäßiges Einkom-
men haben und oft in Haushalten mit vielen Mitgliedern leben. Tatsächlich teilt 
die Schule sämtliche SchülerInnen nach diesen Kriterien auf. In dem Maße, in 
dem sich die sozioökonomische Lage des Stadtgebiets ändert, verändern sich 
auch die Kriterien für die Klasseneinteilung. Wenn man berücksichtigt, dass es 
früher in diesem Gebiet keine Wohnanlagen gab (und daher keinen Unterschied 
zwischen Wohnanlage und gecekondu), dann kann gesagt werden, dass sich zu-
sammen mit der Entwicklung des Stadtgebietes neue Kriterien für die Einteilung 
der SchülerInnen herausgebildet haben.22 

Was ist nun das Ziel der Aufteilung, die der Lehrer oben erwähnt hat? Es geht 
darum, sicherzustellen, dass SchülerInnen aus den gleichen sozio-ökonomischen 
Umständen in dieselben Schulklassen eingeteilt werden. In anderen Worten: Es 
sollen möglichst homogene Klassen gebildet werden. Denn eine homogene Klasse 
wird als ein lernunterstützender und die Lernumgebung verbessernder Faktor an-
gesehen.23 

22 Die schulische Praxis der Aufteilung in Klassen wird nicht nur durch die demographische 
Situation der Nachbarschaft bestimmt, sondern auch noch von anderen Faktoren beein-
flusst. Zum Beispiel stellte sich bei meinem Besuch im Mai 2009 heraus, dass die Schule 
an das E-Schulsystem (elektronisches Schulsystem, e-okul) angeschlossen wurde. Während 
eines Gesprächs mit einem Lehrer über das neue System berichtete er, dass die Anmeldung 
nun über das Internet erfolge (entweder melden sich die Eltern außerhalb oder mit Hilfe 
von Ko-Rektoren in der Schule an) und dass während der Anmeldungsphase das Pro-
gramm anhand des Anmeldedatums selbst die Schulklassen einteile. Dies bedeutet, dass 
von nun an nicht mehr zur selben Zeit neun Schulklassen auf einmal offen sind und man 
die Schüler nicht mehr in die gewünschte Klasse einteilen kann. Der Lehrer erwähnte, dass 
das neue System nicht verhindere, dass die SchülerInnen in bestimmte Klassen versetzt 
werden beziehungsweise „gute“ Klassen gebildet werden könnten. Nach Beendigung der 
Anmeldungsphase würde die Schulleitung (manchmal auch auf Antrag der Eltern) die 
SchülerInnen neu zuteilen. Trotzdem kann davon ausgegangen werden, dass das neue 
Auswahlsystem die Klassenverteilung nicht in dem Maße beeinflusst, wie es vorher durch 
die einzelne Einschätzung der SchülerInnen und ihrer Familien geschehen ist. 

23 In der Anmeldungsphase werden die SchulanfängerInnen entsprechend ihres sozio-
ökonomischen Hintergrundes in homogene Klassen eingeteilt. Die Benennung der Schul-
klassen in „erfolgreiche“ oder „nichterfolgreiche“ entsteht nicht von Beginn an, sondern 
erst durch verschiedene Prozesse im Verlauf der Schulzeit. Diese Prozesse werde ich weiter 
unten behandeln. Der Mathematiklehrer verteidigt den Umstand, dass die vorhandenen 
Klassen wie in den privaten Prüfungsvorbereitungsschulen nach dem Niveau der Schüler 
in einer homogenen Form zusammengestellt werden müssen, folgendermaßen: „Denn eeh 
wenn sie jedem Niveau entsprechend unterrichten, erzielen sie einen Gesamterfolg. Aber 
wenn sie in den Klassen sind, in diesen überfüllten Schulklassen (...). Da kann man natür-
lich nicht abstimmen, wem man was unterrichtet, ob man jetzt von unten [dem Niveau; 
N.S.] oder von oben anfängt.“ An dieser Stelle sei auf Oakes (2005) verwiesen, die in ih-
rem Buch die negativen Auswirkungen von Einteilungen und Klassenzuteilungen entspre-
chend der schulischen ‚Fähigkeiten‘ von SchülerInnen in den USA aus einer historischen 
Perspektive diskutiert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 253 

Ungleiche Verteilung von Ressourcen 

In einem nächsten Schritt soll nun die Phase der Klasseneinteilung unter dem 
Aspekt der Ethnizität näher betrachtet werden. Derselbe Lehrer fährt folgender-
maßen fort:  

„Also vielleicht gibt es das an meiner Schule nicht. Sowas wie lass uns hohe Anmel-
dungsgebühren nehmen und spezielle Klassen einrichten, sowas gibt es nicht, aber. (...) 
Trotzdem entstehen die Schulklassen gemäß bestimmter Einkommensgruppen. Die 
werden bestimmten Lehrern gegeben, das heißt die werden Lehrern gegeben, die in dem 
Stadtviertel als gute Lehrer bekannt sind und s:o kommen die. (...) (2) Vor einiger Zeit 
machte einer der Kollegen eine interessante Erfahrung. Der Korektor hatte ihm in der 
Anmeldungsphase sämtliche kurdische Kinder oder Kinder, die kein Türkisch konnten, 
gegeben. Warum hast Du die mir gegeben?, fragte er, Du, Du kannst auch Kurdisch, Du 
bist Kurde, wirst Dich mit ihnen gut verstehen. Natürlich gibt es sowas nicht (...) Das 
war nur ein Witz, aber weil dieser Kollege sich weniger Zeit als die anderen nimmt, sich 
weniger interessiert, bekommt er normalerweise diese Kinder. Was weiß ich, halt die 
Kinder, denen es wirtschaftlich nicht so gut geht, die nach Istanbul migriert sind“. 

Das Zitat des Lehrers weist darauf hin, dass die Schule nicht nur homogene Klas-
sen einteilt, sondern auch bestimmt, welche/r LehrerIn welche Klasse erhält. Ein 
weiterer interessanter Punkt ist, dass die Lehrer ebenfalls klassifiziert werden. 
Diese Klassifizierung führt zu einem Abgleich. Der/m LehrerIn, die/der „sich 
weniger engagiert“, wird eine Klasse zugeteilt, die aus Kindern besteht, deren ma-
terielle Lage schlechter ist, die vor kurzer Zeit migriert sind und die kurdischer 
Herkunft sind.24 Entsprechend jener Absicht, mit der homogene Klassen gebildet 
werden, müsste eigentlich einer Klasse, die mehr Einsatz und Interesse erfordert, 
ein ‚besserer‘ Lehrer zugeteilt werden. Diese hier beobachtete Vorgehensweise ist 
jedoch von den Vorannahmen der Schule und den Kriterien des Bildungssystems 
geprägt. Eine dieser Annahmen ist, dass man sich nicht zutraut, „die Ketten der 
SchülerInnen zu brechen“, wie es eine Lehrerin sagt. Demzufolge können die ge-
sellschaftlichen Bedingungen außerhalb der Schule von der Schule selbst nicht 
geändert werden und nur SchülerInnen, die bestimmte Voraussetzungen mit-
bringen, werden eine akademische Laufbahn vollenden. Auf der anderen Seite 
muss die Schule so vielen SchülerInnen wie möglich den Übergang zur nächst-
höheren Bildungseinrichtung, das heißt auf ein gutes (qualitativ hochwertiges) 
Lyzeum (lise) in der 9. Klasse ermöglichen, um von den Eltern und dem Erzie-
hungsministerium als eine erfolgreiche Schule anerkannt zu werden.25 Daher 

                                                                                          
24 Andererseits zeigt dies auch die ungleichen Praktiken an, mit denen das Lehrpersonal kon-

frontiert ist. Diese Ungleichheit resultiert auch aus unterschiedlichen Anstellungsverhält-
nissen, befristeten oder unbefristeten Verträgen. Die mehrdimensionalen Ungleichheiten 
und ungleichen Beziehungen in der Schulorganisation, sowie die Rolle der SchülerInnen, 
LehrerInnen und Eltern in der Entstehung und Aufrechterhaltung dieser Ungleichheiten 
werden in meiner Dissertation näher beschrieben. 

25 Es gibt Gründe dafür, dass die Cumhuriyet-Primarschule in einem sozioökonomisch hete-
rogenen Gebiet mit den Nachbarprimarschulen in einem Wettbewerb steht. Hat die Schule 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 254 

werden die vorhandenen Ressourcen26 unter jenen SchülerInnen aufgeteilt, von 
denen ausgegangen wird, dass sie erfolgreich sein werden und von außen Unter-
stüzung bekommen (von der Familie und dadurch von NachhilfelehrerInnen 
und von dershane genannten privaten Prüfungsvorbereitungsschulen). 

Die Art und Weise, wie der Lehrer den kurdischen Kollegen und die kurdischen 
SchülerInnen thematisiert, dokumentiert, dass an der Schule die ethnische Identi-
tät nicht verheimlicht wird und dass es kein direktes Problem mit der ethnischen 
Identität einer Person gibt. Die Schule klassifiziert stattdessen LehrerInnen und 
SchülerInnen mit den folgenden eigenen Codes: Für die SchülerInnen wird (an-
stelle der Klassifizierung als türkisch oder kurdisch) „Türkisch sprechend“ oder 
„nicht Türkisch sprechend“ benutzt,27 für das Lehrpersonal „engagiert“ bezie-
hungsweise „nicht engagiert“. 

Wenn die SchülerInnen die 6. Klasse erreichen, bekommen sie für jedes Unter-
richtsfach einen Fachlehrer. Die Einteilung ‚engagierte/r LehrerInnen‘ in ‚erfolg-
reiche Klassen‘ wird dabei teilweise fortgesetzt. Andererseits erwähnen die Lehre-
rInnen, die „erfolgreiche“ und „erfolglose“ Klassen zugleich unterrichten, dass sich 
ihr eigenes Verhalten von Klasse zu Klasse unterscheide. LehrerInnen haben we-
niger Erwartungen an die sogenannten erfolglosen Schulklassen: Sie erwarten le-
diglich, dass die SchülerInnen so viel lernen, dass sie ins nächste Schuljahr ver-

                                                                                                                                                                                                                          

einen besseren Ruf, so wird sie von den Familien mit einem höheren Einkommen (die 
Schule nennt sie „engagierte (ilgili) Eltern“) bevorzugt. Für die Schule sind diese Familien 
ein Garant für ihren Erfolg. Um diese Familie anzuziehen, legt die Schule Wert auf die 
Reinigung und Sicherheit des Schulbereiches. Auch das Klassenaufteilungssystem und die 
Zuordnung ‚guter‘ Lehrer auf ‚gute‘ Klassen kann als eine ‚versteckte Einladung‘ für besser-
gestellte Familien angesehen werden. 

26 Hier wurde nur das Lehrpersonal als Ressource erwähnt. Aber auch die Laborbenutzung, 
die Teilnahme an Ausflügen und manche kostenlose Kurse, die von LehrerInnen nach der 
Schule angeboten werden, funktionieren nach ähnlichen Prinzipien. 

27 Der türkischen Verfassung zufolge ist die Unterrichtssprache Türkisch. Es ist verboten, tür-
kische Staatsangehörige in einer anderen Sprache als der offiziellen Muttersprache zu un-
terrichten. Als einzige Ausnahmen gelten hier dem Vertrag von Lausanne (1923) zufolge 
die Sprachen der offiziell als Minderheit anerkannten Gruppen (Armenier, Griechen, und 
so weiter). Zugleich war die Existenz des Kurdischen, bis vor kurzem einige neue Praktiken 
bezüglich des Kurdischen aufkamen (wie ein staatliches kurdischsprachiges Fernsehen oder 
kurdische Sprachkurse), weitgehend nicht akzeptiert worden. Die Kinder, die ich für mein 
Forschungsvorhaben interviewt habe und die in Istanbul geboren oder in sehr jungem Al-
ter nach Istanbul gezogen sind sowie bis zum Schulanfang Türkisch gelernt haben (oder 
deren Familie nur Türkisch spricht), haben in den Interviews nicht auf die Sprachthematik 
verwiesen. Die Kinder jedoch, die erst später nach Istanbul migriert sind, erst dort Türkisch 
gelernt haben und daher in der Schule mit Problemen konfrontiert waren, haben die 
Sprachthematik besonders hervorgehoben. Dem obigen Interviewausschnit zufolge werden 
die SchülerInnen der Cumhuriyet-Primarschule nicht direkt anhand ihrer kurdischen Iden-
tität, sondern anhand ihrer Türkischkenntnisse beurteilt. Ich habe nicht beobachtet, dass 
die GrundschülerInnen aufgrund ihrer Türkischkenntnisse in Klassen aufgeteilt wurden. 
Auch wenn dies zuträfe, kann anhand der Interviews mit den SchülerInnen gesagt werden, 
dass für die Kenntnisse der türkischen Sprache die sozioökonomische Situation der Famili-
en entscheidender als deren ethnische Identität ist. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 255 

setzt werden, und stellen in den Klassenarbeiten vergleichsweise leichte Fragen. 
Eine Lehrerin fasst dieses Verhalten folgendermaßen zusammen:  

„Also es gibt Klassen, deren Schüler immer oberhalb eines bestimmten Niveaus sind. (1) 
Eh, die leiten dich sowieso in eine bestimmte Richtung. Es bildet sich ein ihnen entspre-
chender Lehrstil heraus, eeh das heißt wenn du den Stil, in den du eine anderen Klasse 
unterrichtest, in dieser Klasse anwendest, dann fangen die an zu stöhnen oder fragen 
Frau Lehrerin, haben sie nicht noch was Schwereres gefunden, können wir nicht lieber 
die Fragen aus dem [Übungsheft; N.S.] benutzen? ((imitiert die Sprechweise der Schüle-
rInnen)). Sofort veränderst du dann für sie die Richtung. Oder in der Anfangszeit erlebst 
du so etwas, weil du sie nicht kennst, danach betrittst du das Klassenzimmer vorbereitet, 
das heißt eeh weil du sowieso weißt, dass dich do- dort so etwas erwartet, kommst du 
rein und weißt was zu tun ist. In der Anfangszeit, wenn du die Klasse noch nicht kennst, 
versuchst du natürlich schon jede Klasse auf die gleiche Weise zu unterrichten, stellst 
dann aber fest, dass es das hier, eh eh hier nicht gibt, die Klasse ist nicht so eine Klasse, 
also machst du das so. Eh auch die schlechten [Klassen; N.S.] beobachtest du, die ver-
schlechtern sich zusehends, oder eeh die sind sowieso schlecht eh (.). Ihr eh eh Erfolg ist 
sowieso gering, das was sie als Grundlage lernen müssen wie auch immer, du versuchst 
ihnen die grundlegenden Fä- Fähigkeiten, wie auch immer beizubringen, wie auch im-
mer das versuchst du halt beizubringen. Daher entsteht der Dings, eeh Unterschied zwi-
schen den Klassen. Das unterschiedliche Verhalten des Lehrers hat mit dem eeh dessen 
Unterrichtsstil zu tun, (.) Eh niemand kann sagen, dass er das nicht tut. Das gibt es halt 
nicht: Ich behandle alle gleich“. 

Ausschluss 

Zusätzlich zur Klassenaufteilung und der Zuweisung bestimmter LehrerInnen in 
bestimmte Klassen, weist die Schule spezielle Diskriminierungspraktiken gegen-
über einzelnen SchülerInnen auf. Dies gilt beispielsweise für SchülerInnen, die 
‚nicht den Anforderungen‘ entsprechen. Eine herausstechende Praxis ist die wei-
tere Registrierung oder ein Vermerk über die Schulversetzung von SchülerInnen, 
obwohl sie die Schule verlassen haben. Dadurch vermeidet die Schule jegliche 
Erklärungsnot gegenüber vorgesetzten Behörden und verhindert damit, dass die 
SchülerInnen zurückkommen und der Schule dadurch erneut ‚zur Last‘ fallen. 
Dies bedeutet, dass ein Kind, obwohl es auf dem Papier in einer Schule registriert 
ist, in Wirklichkeit aus dem Bildungssystem herausgefallen sein kann. Auf diese 
Prozedur wurde ich durch die Erzählungen eines Lehrers und zweier SchülerIn-
nen aufmerksam, die ‚durch Zufall‘ wieder zur Schule zurückgekommen waren. 
Eine Sichtung der Schulakten, die ich daraufhin im Zuge der Forschungsarbeiten 
durchführte, zeigte, dass acht SchülerInnen registriert waren, obwohl sie in Wirk-
lichkeit nicht mehr zur Schule kamen. 

Um zusätzliche Probleme zu vermeiden, schließt die Schulorganisation man-
che SchülerInnen aus. Von dieser ‚Lösung‘ sind nicht nur kurdische Kinder be-
troffen. Jedoch geht es im Folgenden, entsprechend der Perspektive des Artikels, 
um den Zusammenhang zwischen Ausschluss und ‚Ethnizität‘. Die Beratungsleh-
rerin definiert die Schwierigkeiten mit kurdischen Kindern folgendermaßen: 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 256 

„Es gibt manchmal individuelle Probleme, aber hätten Sie dieses Interview in einer ge-
wöhnlichen Umgebung geführt, in der Menschen mit mittlerem sozioökonomischen 
Niveau ansässig sind, wären nicht viele individuelle Probleme zu Tage getreten. Aber 
hier haben mehr als 20%, manchmal sogar bis zu 25% [der SchülerInnen; N.S.] indivi-
duelle Probleme. Denn dass die Familien kein Türkisch können, ist ein individuelles 
Problem und das ist hier in der Umgebung sehr verbreitet. Als ich gerade neu angefan-
gen habe zu arbeiten, wurde mir ein Schüler geschickt, gleich in den ersten Tagen, (...), 
ich verstand nicht, was das Kind sagte, es sagte etwas, aber ich verstand es nicht (...), ich 
versuchte und versuchte es, aber habe nichts verstanden (.) dann habe ich entschieden, 
das Kind zum Forschungszentrum28 zu überweisen. Ich dachte, dass es wahrscheinlich 
einen Sprachfehler hat, es brachte nur halbe Wörter heraus, (...). Dann stellte sich her-
aus, das Kind spricht Kurdisch und auch das sprach es nur nur halbwegs. Es konnte 
überhaupt kein Türkisch und weil ich kein Kurdisch kann, dachte ich, dass das Kind 
nicht sprechen kann, von daher eeh ist es wahrscheinlich, dass die individuellen Pro-
bleme in diesem Gebiet sehr hoch sind“. 

Die Lehrerin fährt nach dieser Passage fort, über die familiären „individuellen“ 
Probleme der Schülerinnen und Schüler zu berichten: Aufgrund von Scheidungs-
raten, die bei 25% liegen, sowie Zusammenleben von Großfamilien in engen 
Wohnverhältnissen, seien die Lernbedingungen für die Kinder ungenügend. War-
um definiert die Beratungslehrerin die Probleme, die sie zunächst insbesondere auf 
die wirtschaftlichen Bedingungen der Gegend zurückführt, als „individuell“? Zwei 
Gründe kommen hierfür in Frage: Zum einen kann es sein, dass in der Ausbildung 
für BeratungslehrerInnen und SchulpsychologInnen an der Universität, die die 
Lehrerin absolviert hat, Probleme dieser Art generell als individuelle Probleme an-
gesehen beziehungsweise die Probleme nur auf der individuellen Ebene behandelt 
werden. Weiterhin wird mit großer Wahrscheinlichkeit die Nichtbeherrschung der 
Unterrichtssprache in der Schule überhaupt nicht als Problem wahrgenommen. 
Letztlich hat die Beratungslehrerin bei ihrem Erstkontakt mit dem Schüler ja nicht 
einmal geahnt, dass der Schüler des Türkischen nicht mächtig sein könnte. Zum 
anderen kann diese Ansicht darin begründet sein, dass die Schule diesen Sachver-
halt als ein Problem ansieht, das sie nicht zu lösen vermag. Oder es wird als ein 
Problem außerhalb der Zuständigkeit der Schule angesehen. Die Schule beschäftigt 
sich zwar mit jedem einzelnen Kind individuell, befasst sich mit ihm jedoch nicht 
aufgrund seiner gesellschaftlichen Probleme, sondern „individualisiert“ diese. 

Nachdem die Beratungslehrerin die oben erwähnte Situation dargestellt hatte, 
habe ich weitere Fragen bezüglich dieser Problematik an sie gerichtet: „Werden die 
Schüler, die die Sprache nicht können, von den KlassenlehrerInnen oder so ge-
fördert?“ Die Lehrerin beantwortete die Frage noch bevor ich sie beendet hatte: 

„Die Klassenlehrer haben so etwas nicht gemacht, in der Tat war es das Kind, auf das ich 
dort als erstes traf, das am meisten Schwierigkeiten hatte, (...) aber der Vater kann auch 

28 Mit dem Begriff Forschungszentrum verweist die Lehrerin auf Forschungs- und Beratungs-
einrichtungen (Rehberlik ve Araştırma Merkezi) an Schulen in der Türkei, in denen Bera-
tungslehrerInnen tätig sind. In Deutschland können diese Zentren in etwa mit schulpsy-
chologischen Beratungsstellen und Schulsozialarbeit verglichen werden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 257 

nicht richtig Türkisch, ich habe den Vater des Kindes zur Schule eingeladen (.) Auch mit 
ihm konnte ich mich nicht verständigen, ich habe dann einen Lehrer gerufen, der Kur-
disch kann @(.)@ mit dessen Hilfe haben wir uns verständigt. In jenem Jahr kam das 
Kind manchmal zur Schule, manchmal auch nicht, weil es sich nicht ausdrücken konnte, 
(...) ich habe der Familie Dings empfohlen, also eeh auch wenn es zur Schule kommt 
sprechen wir, aber (...) normalerweise wird hier den Kindern in den Klassen, sei still, setz 
dich, stopp, mach das nicht, unsoweiter gesagt. Daher gibt es nicht so viele Sprechmög-
lichkeiten für das Kind, ich habe gesagt, wann immer möglich, lassen sie ihre Kinder 
raus auf die Straße (...) Er hat den Unterricht nicht oder nur sehr unregelmäßig besucht, 
in jenem Jahr ist er sitzengeblieben und hatte sowieso keinen Erfolg im Unterricht,29 im 
darauffolgenden Jahr kam er mit etwas mehr Türkischkenntnissen, das heißt er hat auf 
natürliche Art und Weise ohne irgendeine besondere Unterstützung der Lehrer Türkisch 
gelernt. (...) Danach ist er in die zweite Klasse gekommen, ein anderer Kerim kam, sein 
Nachname war Kerim @(.)@ ein anderer Kerim kam @(.)@ der hatte auch Schwierigkei-
ten, so- wir haben vier Kerims bis zum Schulabschluss gebracht, bis zum Schulabschluss 
haben sie Türkisch gelernt, aber alle hatten Schwierigkeiten“. 

Aus der Darstellung der Lehrerin ergibt sich, dass die Schule nicht das Kurdisch-
Sprechen, sondern die Nichtbeherrschung der türkischen Sprache als Problem an-
sieht. Da das Problem eben nicht in den Bereich dessen fällt, was die Schule lösen 
kann, kann es nur gelöst werden, indem der Schüler nach draußen geschickt wird. 
Ein weiterer erwähnenswerter Punkt ist dabei, dass die Lehrerin im gleichen Zu-
sammenhang verschiedene Aktivitäten für Kinder mit physischen oder psychi-
schen Problemen in der Schule ausführlich darstellt (zum Beispiel Unterstützung 
für Kinder, die in der 1. Klasse das erste Mal von ihren Müttern getrennt werden). 

Warum die Lehrerin die Vorgänge innerhalb und außerhalb der Schule nicht 
kritisiert, sondern die Vorgänge in einer solchen Offenheit beschreibt und dar-
über hinaus ihre Haltung dem Schüler gegenüber aus ihrer Perspektive als legitim 
ansieht, offenbart sich aus der Art und Weise ihrer Definition des Problems:  

„N: Wie waren ihre [der Schüler] Unterrichtserfolge? 
Lehrerin: Sie haben mit Schwierigkeiten den Abschluss geschafft eh selbst wenn man 
mit einem durchschnittlichen Intelligenzniveau geboren wird und nicht sozial erzogen 
wird, bleibt ein Teil der Intelligenz zurück, beispielsweise mag eine musikalische Bega-
bung oder eine künstlerische Begabung nicht vorhanden sein, aber die soziale Intelli-
genz ist in jedem Fall vonnöten. Denn ist keine soziale Intelligenz vorhanden, können 
sie nicht mit Menschen kommunizieren, ohne soziale Intelligenz ist es nicht gewährlei-
stet, dass sie Teil der Gesellschaft werden oder nicht, (...) Falls (.) die soziale Intelligenz 
und die soziale Kompetenz eines Kindes zurückbleiben (.) sich nicht entwickeln, ist es 
schwer Erfolg im Unterricht zu haben. Also was diese Kinder bis zu ihrem Abschluss 
gemacht haben ist: Kommunizieren lernen, Lesen und Schreiben im Rahmen ihrer Be-
dürfnisse lernen, eigentlich haben sie die Schule im Sinne sozialer Anpassung besucht“. 

                                                                                          
29 Unterrichtserfolg in der ersten Klasse bedeutet, auf Türkisch lesen und schreiben zu lernen 

sowie die vier Grundrechenarten zu beherrschen. Doch hier bewertet der Lehrer die Lei-
stungen des Schülers in der ersten Klasse auch als Zeichen für seinen zukünftigen „akade-
mischen Erfolg“ (siehe auch den nächsten Transkriptausschnitt). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 258 

Ohne Türkischkenntnisse zur Schule zu kommen bedeutet für die Lehrerin nicht, 
dass eine Sprache nicht beherrscht oder nicht gut gesprochen wird. Im Gegenteil, 
sie definiert diesen Umstand als soziales Defizit, aufgrunddessen „ein Teil der In-
telligenz“ zurückbleibt. Daher werden die Kinder nicht mehr als „Kurdisch spre-
chende“ oder „nicht Türkisch sprechende“ SchülerInnen gesehen. Vielmehr wer-
den sie als SchülerInnen wahrgenommen, die keinen Erfolg im Unterricht haben 
werden und nur der „sozialen Anpassung“ wegen zur Schule kommen. Auf jeden 
Fall unternimmt die Schule nichts, um diese von ihr selbst definierten Defizite zu 
kompensieren.30 

Die eigene Sprache der Organisation und der LehrerInnen  
der Cumhuriyet-Primarschule 

Ich habe nur LehrerInnen interviewt, die die 6. bis 8. Klassen unterrichten und 
daher keine Unterrichtserfahrungen mit SchulanfängerInnen besitzen. Außer dem 
zuerst genannten Lehrer, der im Zusammenhang der Einschreibung von kurdi-
schen SchülerInnen sprach, thematisierte niemand die kurdische Herkunft der 
SchülerInnen oder deren Sprachprobleme. Dies kann zum einen daran liegen, 
dass die kurdischen Kinder bis zur 6. Klasse Türkisch gelernt haben (sie müssen es 
nicht zwingend sehr gut lernen, denn ein großer Teil der Arbeiterkinder in der 
Schule spricht auch ein fehlerhaftes Türkisch). Zum anderen kann es damit zu-
sammenhängen, dass die kurdischen Kinder bis zu diesem Zeitpunkt ohnehin 
‚ausgeschieden‘ sind. Allerdings haben die LehrerInnen auch andere gesellschaftli-
che Bedingungen meist nicht angesprochen, zum Beispiel dass Mädchen im 
Haushalt, Jungen außerhäuslich arbeiten müssen. Die meisten Merkmale, die in 
den Interviews den Familien zugeschrieben wurden, waren: Engagierte vs. unen-
gagierte Familien, Groß- oder Kernfamilie. In den Beschreibungen der Kinder 
herrschten Adjektive wie fleißig-faul, strebsam-nicht strebsam. Wenn es um das 
Verhalten im Klassenzimmer geht, werden meistens die Adjektive „respektvoll“ 
beziehungsweise „respektlos“ gebraucht. 

Bis hierher wurden die Cumhuriyet-Primarschule und ihre LehrerInnen als eine 
Einheit aufgefasst. Die LehrerInnenschaft und sogar die Schulleitung bestehen je-
doch aus Individuen mit unterschiedlichen Charakteristika und Einstellungen: 
Frauen, Männer, KurdInnen, TürkInnen, politisch rechts und linksgerichtete, ge-
werkschaftlich (nicht) organisierte, alt, jung, festangestellt, PraktikantIn, auf Hono-

30 Ganz ähnliche Ergebnisse wurden auch im Rahmen einer Forschung über Bielefelder Schu-
len festgestellt. In der Cumhuriyet-Primarschule werden die Kinder, die kein Türkisch 
können, auf halboffiziellem Wege der Schule verwiesen. In Bielefelder Schulen werden 
Kinder, die kein Deutsch können, (aufgrund ähnlicher Annahmen) als ‚in ihrer Entwick-
lung zurückgeblieben‘ angesehen. Mit anderen Worten: Um das Problem an einen anderen 
Ort zu verlagern, werden die Kinder aus dem gleichen Grund auf offiziellem Wege in 
Sonderschulen geschickt (Gomolla/Radtke 2009). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 259 

rarbasis angestellt, und so weiter. Ich hatte vom ersten Tag an die Gelegenheit, die 
Unterschiede und die wechselseitigen Beziehungen innerhalb der LehrerInnen-
schaft zu beobachten. Mir ist zum Beispiel aufgefallen, dass in diesem Zeitraum 
die LehrerInnen die Raucher- und Nichtraucherzimmer nicht nur gemäß der offi-
ziellen Kriterien benutzten, sondern auch entsprechend ihrer politischen Einstel-
lung. Das Raucherzimmer wurde demnach auch von NichtraucherInnen genutzt, 
obwohl das Fenster wegen des Zigarettenqualms ständig offen stand und dadurch 
das Zimmer kälter als das Nichtraucherzimmer war. Im Nichtraucherzimmer gab 
es einen kleinen Tisch mit der Zaman-Zeitung31 in einer Ecke, an dem immer die 
gleichen LehrerInnen saßen. Dazu kam, dass zu der Zeit, in der ich an der Schule 
war, ein Machtkampf zwischen dem Schulleiter und seinem Stellvertreter herrsch-
te, wobei beide von LehrerInnen und Eltern mit der jeweils gleichen politischen 
Meinung unterstützt wurden. Den konkretesten Hinweis auf diesen Konflikt ga-
ben häufige Beschwerden über die Verwaltung, die an das Kreiserziehungsamt ge-
richtet wurden, das daraufhin Untersuchungen durchführen ließ. 

Als ich anfangs die persönlichen Einstellungen der LehrerInnen gegenüber 
Ethnizität in diesem Rahmen in den Blick nahm, war ich davon ausgegangen, 
dass es Unterschiede in ihrer Praxis geben würde, die aus ihren differenten gesell-
schaftlichen und politischen Ansichten herrühren. Wie bereits oben erwähnt, 
haben jedoch ethnische (wie auch andere gesellschaftliche) Unterschiede der 
SchülerInnen für die FachlehrerInnen keine Bedeutung und werden durch neue 
(von der Schule festgelegte) Kategorisierungen ersetzt, beispielsweise in erfolg-
reich-erfolglos, engagiert-nicht engagiert.32 Obwohl die gesamte LehrerInnen-
schaft grundsätzlich unterschiedlicher (politischer) Ansichten ist und aus unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Zusammenhängen kommt, werden die SchülerIn-
nen nach nur einem bestimmten Schema bewertet: Gemäß ihrer Leistung inner-
halb der Schule. Unterstützt werden meistens nur die erfolgreichen Kinder. Mei-
ner Meinung nach gibt es hierfür mehrere Gründe.  

Diese Gründe sind folgende: Die beruflichen Erfahrungen, die die LehrerInnen 
einander ähnlich machen, die gesellschaftlichen Erwartungen an diesen Beruf, an-
dererseits der Umstand, dass die LehrerInnen unter Bedingungen (den überfüllten 
Klassen, den überbordenden Curricula und dem Prüfungssystem) arbeiten, die sie 

                                                                                          
31 Eine konservative Tageszeitung. 
32 Zum Beispiel beurteilt eine der EnglischlehrerInnen die SchülerInnen folgendermaßen: 
 „Weil es es nicht versteht, weil das Kind nicht einsieht, dass jetzt in dem Satz Ali geht nach 

Hause Ali das Subjekt sein kann. Das ist sicher nicht übertrieben, aber @(.)@ es gibt Schü-
ler die es nicht wissen, das Niveau der Schüler ist hier sehr gemischt, deswegen. Es gibt hier 
sehr sehr kluge Schüler, also ich meine damit kreative Intelligenz, also auch wenn die nicht 
lernen, dann sind sie zumindest noch kreativ, also ich meine jetzt, wenn ich von den Flei-
ßigen spreche nicht dass sie auf jeden Fall bei der schriftlichen Prüfung 100 Punkte erhal-
ten, die müssen nicht so super sein, aber (.) es gibt fleißige, kluge, kreative und auch wel-
che, die sich überhaupt nicht interessieren, wäre Interesse da, käme vielleicht auch das Üb-
rige hinzu, aber des gibt Schüler, die sich für überhaupt nichts interessieren.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 260 

zwar kritisieren, aber nicht ändern zu können glauben, sodass sie, wie es ein Leh-
rer ausdrückt, sich vornehmen, zumindest „diejenigen zu retten, die sie retten 
können“. Zu den Gründen gehört auch, dass sie keine Alternativen gegenüber 
dem, was sie an ihrer Alltagspraxis kritisieren, (zu) haben (glauben), wie auch die 
Schwierigkeiten, die spezifischen Regeln und Praktiken innerhalb der Schule kri-
tisch zu reinterpretieren und ihnen eine neue Form zu geben (Somel 2010).33 

Es muss hier unterstrichen werden, dass die Schule eine Organisation mit ei-
genem Bewertungssystem und darauf ausgerichteten Handlungsweisen ist. Mei-
ner Meinung nach ist das Bewertungssystem der Schule durch die auf den engen 
Rahmen der eigenen Ziele begrenzte Interpretation der gegenwärtigen gesell-
schaftlichen Bedingungen, der vorherrschenden wirtschaftlichen Verhältnisse und 
Ideologien, sowie in Bezug auf die entsprechenden Vorschriften des Bildungssy-
stems entstanden. Das interessante hierbei ist, dass das Wertesystem der Schule 
seine eigene Sprache erschaffen hat.34 Die Sprache hindert daran, die schulischen 
Handlungsabläufe und das Verhalten der LehrerInnen auf die gegenwärtigen ge-
sellschaftlichen Bedingungen zu beziehen. Die gebrauchte Sprache bewirkt mei-
nes Erachtens, dass Annahmen, Definitionen und die sich daraus ergebenden 
Handlungsmuster weitestgehend von SchülerInnen, Eltern und der LehrerInnen-
schaft anerkannt werden. 

33 Ich bin auf keine Quellen gestoßen, welche die beiden letztgenannten Phänomene erfor-
schen. Sie tauchen jedoch in Romanen auf. In dem Buch „Wo wart ihr als die Finsternis 
hereinbrach“ erzählt Mario Levi beispielsweise von einem linken Lehrer in den 1970er Jah-
ren, der Schüler, die ihm gegenüber mit der Frage ‚Warum geben sie uns die anderen und 
nicht Nazim (Nazim Hikmet) zu lesen?‘ aufbegehren, streng zurückweist, um die Kontrolle 
über die Klasse zu behalten, obwohl ihm die Frage eigentlich gefällt. Der Lehrer durchlebt 
dabei Konflikte zwischen seiner politischen und seiner beruflichen Identität, ohne dass sie 
ihm immer bewusst sind. Ich bin der Ansicht, dass die Erziehungsgewerkschaften für ihre 
Mitglieder in kollektiver Form alternative Handlungsmöglichkeiten schaffen sollten, um 
die Kluft zu reduzieren, die sich zwischen den Praktiken der LehrerInnen in der Klasse be-
ziehungsweise Schule und ihren Ansichten zu den eigenen Schülern und Eltern einerseits 
und ihren Stellungnahmen zu allgemeinen politischen Prozessen und gesellschaftlichen 
Bedingungen andererseits auftut. Meiner Ansicht nach gibt es den grundlegenden Bedarf 
danach, dass die Prozesse der Umbezeichnung innerhalb der Schule (dass beispielsweise 
jene, die kein Türkisch sprechen, als solche bezeichnet werden, die Verständnisschwierig-
keiten haben) sowie die ungleichen Praktiken, die auf diesen Prozessen basieren, durch op-
positionelle LehrerInnen reflektiert und aufgedeckt werden. In seinem Interview erwähnt 
der Leiter einer Zweigstelle der Gewerkschaft Eğitim Sen, der unter anderem für die Cum-
huriyet-Primarschule veranwortlich ist, ein Problem, das hiermit in Verbindung gesetzt 
werden kann. Obwohl sich die LehrerInnen der Eğitim Sen für gleichberechtigte und ge-
bührenfreie Bildung einsetzen, ließen sie sich nicht einmal auf solch einen grundlegenden 
Punkt einschwören wie dass man kein Geld von den SchülerInnen sammeln solle, um die 
finanziellen Ausgaben der Schule zu begleichen. 

34 Mit Sicherheit ist diese Sprache nicht nur eine Eigenheit dieser Primarschule. Auch in ver-
schiedenen Erklärungen und Prozeduren des Erziehungsministeriums, in den Medien und 
wissenschaftlichen Arbeiten trifft man auf ähnliche Konzeptualisierungen und Bezeichnun-
gen. Der entscheidende Punkt hierbei ist, dass in der Schule diese Begriffe von sämtlichen 
Angestellten benutzt werden, obwohl jene in vielen Aspekten sehr unterschiedlich sind. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 261 

Fazit:  
Ethnizität und soziale Ungleichheit vor dem Hintergrund  
von Bildung und gesellschaftlichem Wandel 

Die Schule als Teil des Bildungssystems versucht dessen Regeln im Rahmen ihrer 
eigenen Ressourcen zu entsprechen. Was hier am Fall der kurdischen Kinder erlebt 
wurde, ist letztlich die Umsetzung der Verfassungsvorgabe, „die Unterrichtssprache 
ist Türkisch“, durch die Schule. Allerdings ist das nicht die einzige Vorschrift, nach 
der sich die Schule richtet, wenn sie sich dem System anpasst, in dem es Zugangs-
prüfungen für das Lyzeum (Ortaöğretim Kurumları Sınavı, OKS) und private Prü-
fungsvorbereitungsschulen gibt. Bei dem Versuch, ihren eigenen Erfolg zu maxi-
mieren, berücksichtigt die Cumhuriyet-Primarschule auch die sozio-ökonomischen 
Lebensumstände der SchülerInnen. Doch werden in der Schule (durch die Schul-
leitung und LehrerInnenschaft) die sozio-ökonomischen Unterschiede umbenannt, 
beispielsweise in „aufgeklärte“, „sich kümmernde“ beziehungsweise „sich nicht 
kümmernde“ Familien. Durch diese Umbenennungen werden die Probleme indi-
vidualisiert oder an andere Gründe gebunden (zum Beispiel wird die Nichtbeherr-
schung des Türkischen mittelbar an eine niedrige soziale Intelligenz gebunden). 
Wenn man bedenkt, wie diese Begründungen vor mir (als einer Fremden) dargelegt 
wurden, kann man davon ausgehen, dass sie als legitim angesehen werden. Auch 
aus den anderen Interviews geht hervor, dass diese Begründungen für Eltern und 
SchülerInnen überzeugend sind. 

Diese neuen Bezeichnungen differenzieren sich sicherlich mit dem Wandel des 
Bildungssystems (zum Beispiel die Umsetzung der Aufnahmeprüfungen oder die 
Etablierung von Prüfungsvorbereitungsschulen im Bildungssystem) und dem de-
mografischen Wandel des Schulumfelds aus. Zu letzterem zählt der Unterschied 
zwischen Wohnanlagen und gecekondus und zwischen alten und neuen Binnenmi-
granten. Man kann sagen, dass die in der Türkei entstandenen Ungleichheiten, die 
sich in manchen Aspekten ausdifferenzieren, von Seiten der Schule nicht ausgegli-
chen werden. Im Gegenteil werden die Ressourcen der Schule den Ungleichheiten 
entsprechend verteilt und jene auf diesem Weg noch mehr verstärkt. 

Im Ergebnis habe ich in diesem Artikel Mechanismen der Cumhuriyet-
Primarschule wie die Legitimierung solcher Praktiken, in denen möglichst homo-
gene Klassen gebildet werden, die Ressourcen an die Klassen aufgeteilt werden, die 
wiederum nach der sozioökonomischen Herkunft ihrer SchülerInnen eingeteilt 
sind, die Individualisierung der Probleme und die Umbenennung identifiziert. 
Nun behalten wir einmal diese Mechanismen im Hinterkopf und nehmen an, dass 
die Türkei Unterricht in der kurdischen Muttersprache anerkennen würde. In die-
sem Fall müsste die Schule ihre Konzeptualisierung, die die SchülerInnen nach der 
Beherrschung des Türkischen einteilt, verändern beziehungsweise vollständig ab-
schaffen. Jedoch würde es wohl nicht bewirken, dass sich die kategoriale Unter-
scheidung von erfolgreichen und erfolglosen SchülerInnen, welche im Rahmen der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


R. NAZLI SOMEL 262 

Klassenaufteilung angewandt wird, verändern wird. Denn Erfolg wird nicht nur 
anhand der Türkischkenntnisse gemessen, sondern steht auch im Zusammenhang 
mit den sozioökonomischen Merkmalen. Folglich würden die Kinder, die erst vor 
kurzem migriert sind, in Großfamilien leben und aufgrund der Bedingungen im 
Herkunftsgebiet nicht zur Schule gehen konnten, immer noch in die Gruppe gehö-
ren, die diesen Annahmen zufolge im Bildungssystem nicht erfolgreich sein kann. 
Dies führt uns zu dem Ergebnis, dass es, wenn man die Folgen von Veränderungen 
im Bildungssystem und in seiner Ideologie bewertet, auch notwendig ist darauf zu 
achten, wie die Schulorganisation und ihre Beschäftigten diese Veränderungen 
praktizieren. Letztlich kann die Wirkung einer Veränderung, die sich nur auf einen 
Aspekt von Ungleichheit bezieht, aufgrund ihrer engen Verknüpfung mit anderen 
Ungleichheitsaspekten begrenzt bleiben. Eine Form der Diskriminierung, die mit-
tels einer Reform abzuschaffen versucht wird, kann durchaus weiterhin von der 
Schule auf unterschiedlichen Wegen legitimiert werden.  

Bibliographie 

Adaman, F./Keyder, Ç. 2005. Türkiye’de Büyük Kentlerin Gecekondu ve Çöküntü 
Mahallelerinde Yaşanan Yoksulluk ve Sosyal Dışlanma (Bericht für die Europäische 
Kommission). 

Ayan Ceyhan, M./Koçbaş, D. 2009. Çiftdillilik ve Eğitim. Istanbul: Eğitim Refor-
mu Girişimi, Sabancı Üniversitesi. 

Bayraktar, E. B. 1999. Köyden Kente Göç Olgusuna Bağlı Olarak Diyarbakır Merke-
zindeki İlköğretim Okullarında Ortaya Çıkan Sorunlara İlişkin Öğretmen Algıları 
(unveröffentlichte Masterarbeit). 

Bohnsack, R./Nentwig-Gesemann, I./Nohl, A. M. 2001. Die dokumentarishe Me-
thode und ihre Forschungspraxis. Opladen: Leske+Budrich. 

Eğitim Reformu Girişimi. 2008. Eğitim İzleme Raporu. Istanbul.  
Erman, T. 2001. The Politics of Squatter (Gecekondu) Studies in Turkey: The 

Changing Representations of Rural Migrant in the Academic Discourse. Urban 
Studies 38 (7): 983–1002.  

Gomolla, M./Radtke, F. O. 2009. Institutionelle Diskriminierung – Die Herstellung 
ethnischer Differenz in der Schule. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Gökçe, B. 2007. Türkiye’nin Toplumsal Yapısı ve Toplumsal Kurumlar. Ankara: Savaş 
Yay.  

Hacettepe Universitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü. 2006. Türkiye Göç ve Yerinden Ol-
muş Nüfus Araştırması. Ankara: İsmat Yayıncılık.  

Kaplan, İ. 1999. Türkiye’de Milli Eğitim İdeolojisi. Istanbul: İletişim Yayınları.  
Kaya, N. 2009. Unutmak mı Asimilasyon mu? Türkiye’nin Eğitim Sistemi’nde Azınlık- 

lar. Uluslararası Azınlık Hakları Grubu Raporu, Istanbul.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETHNIZITÄT UND BILDUNG 263 

KONDA 2006. Toplumsal Yapı Araştırması 2006. Biz Kimiz?. http://www.konda. 
com.tr/ html/dosyalar/ttya_tr.pdf, zuletzt abgerufen am 21.07.2010. 

Kurban, D./Yükseker, D./Çelik, B./Ünalan, T./Aker, T. 2006. ‘Zorunlu Göç’ ile Yüz-
leşmek: Türkiye’de Yerinden Edilme Sonrası Vatandaşlığın İnşası. Istanbul: TESEV. 

Nohl, A.-M. 2010. Konzepte interkultureller Pädagogik. Eine systematische Einführung. 
Bad Heilbrunn: Klinkhardt. 

Nohl, A.-M. 2006. Interview und dokumentarische Methode. Wiesbaden: VS. 
Oakes, J. 2005. Keeping Track. How Schools Structure Inequality. New Haven/Lon- 

don: Yale University Press.  
Pınarcıoğlu, M/Işık, O. 2001. 1980 Sonrası Dönemde Kent Yoksulları Arasında 

Güce Dayalı Ağ İlişkileri: Sultanbeyli Örneği. Toplum ve Bilim (89): 31–61.  
Şahin, İ./Gülmez, Y. 2000. Social Sources of Failure in Education: The Case in 

East and Southeast Turkey. Social Indicators Research (49/1): 83-113. 
Somel, R. N. 2011. Education in Inequality/Unequal Education. Student Positions in 

Compulsory Education and Multidimentional Inequality Mechanisms. (Dissertati-
onsprojekt an der Helmut-Schmidt-Universität, Hamburg). 

Somel, R. N. 2010. Teachers’ Attitutes Towards (In)equality: A Case of an Istanbul 
Primary School. 14. Paper for the WCCES Congress, 14–18 June 2010. Istan-
bul: Boğaziçi Üniversitesi. 

Tarih Vakfı. 2009. Ders Kitaplarında İnsan Hakları II Projesi Bulgular ve Tavsiyeler Ra-
poru. http://www.tarihvakfi.org.tr/download/bulgular_tavsiyeler_raporu.pdf, zu-
letzt abgerufen am 01.07.2011. 

TDK (= Türk Dil Kurumu) Genel Sözlük. http://www.tdk.gov.tr/TR/Genel/ 
SozBul, zuletzt abgerufen am 19.07.2010. 

Ünal, I./Özsoy, S./Yıldız, A./Güngör, S./Aylar, E./Çankaya, D. 2010. Eğitimde 
Toplumsal Ayrışma. Ankara: Ankara Üniversitesi Basimevi.  

Yenen, Z./Akın, O./Yakar, H. 2000. Eyüp: Dönüşüm Sürecinde Sosyal-Ekonomik-
Mekansal Yapı. Istanbul: Eyüp Belediyesi.  

Yükseker, D. 2005. Yurtlarından ve Yaşamlarından Koparılmış İnsanlar: Bir Sosyal 
Dışlanma Süreci Olarak Türkiye’de Kürtlerin Yerlerinden Edilmesi. In F. Ada-
man/Keyder Ç. (Hrsg.). Türkiye’de Büyük Kentlerin Gecekondu ve Çöküntü Mahalle-
lerinde Yaşanan Yoksulluk ve Sosyal Dışlanma Raporu (Berict für die Europäische 
Kommission) 40–53. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Recht auf Bildung:  
Eine Betrachtung unter den Aspekten  
von Klasse und Geschlecht1

Fatma Gök 

„For we do not confront abstract ‘learners’ in schools in these communities. Instead, we 
see specific classed, raced, and gendered subjects, people whose biographies are intimately 
linked to the economic, political, and ideological trajectories of their families and com-
munities, to the political economies of their neighborhoods, and – in an identifiable set 
of connections – to the exploitative relations of the larger society“ (Apple 1986: 5). 

„If women are to sever the bonds which tie them to the home, we must learn how these 
bonds are constituted“ (Oakley 1974: 197). 

Das Recht auf Bildung ist bekanntermaßen eines der grundlegenden universalen 
Menschenrechte. Die breite Akzeptanz, die es genießt, hängt unmittelbar damit 
zusammen, dass Bildung die menschliche Persönlichkeit in all ihren Facetten 
formt. Erst durch sie vermag sich der Mensch selbst zu verwirklichen und zu ei-
ner freien Persönlichkeit zu werden. 

Der Gebrauch zahlreicher Rechte und Freiheiten, wie etwa die Selbstverwirkli-
chung im eigenen sozialen Umfeld, ist in den meisten Fällen davon abhängig, ob 
ein Mensch vom Recht auf Bildung hat Gebrauch machen können. Diese Fest-
stellung hat zentrale Bedeutung. Wird nämlich Bildung als ein Recht definiert, 
impliziert dies die Verantwortung der Öffentlichkeit. Der Staat muss dann unter 
Vermeidung jeglicher Diskriminierung eine qualitativ gute und demokratische 
Bildung für alle unentgeltlich zur Verfügung stellen. Dies heißt aber mehr als le-
diglich den Zugang zu einer Schule oder anderen Bildungsinstitution zu ermög-
lichen. Ebenso muss jeder Mensch während seines gesamten Bildungsprozesses 
auch die Möglichkeit haben, seine Persönlichkeit zu entwickeln und das eigene 
Potenzial auf höchstmöglichem Niveau umzusetzen.  

Den Begriff „Recht auf Bildung“ verstehen wir als Teil einer gerechten Bildung 
und einer gerechten Gesellschaft. In einer demokratischen Gesellschaft macht 
Bildung nur dann Sinn, wenn sie zusammen mit dem Begriff Recht auftritt. Die 

1 Für die Durchsicht des Entwurfes zu diesem Aufsatz in den verschiedenen Phasen seiner 
Entstehung und für ihre Kommentare und Beiträge danke ich meinen jungen Mitarbeiten-
den Meral Apak Kaya, Soner Şimşek, Canan Aratemur Çimen, Welat Ay und Fitnat Gök. 
Der Herausgeberin Barbara Pusch danke ich für ihre Anregungen. In dem Aufsatz habe ich 
versucht, das klassen- und geschlechtsspezifische Recht auf Bildung begrifflich auf einem 
universalen Niveau zu halten. Die untersuchten konkreten Fakten und Ereignisse stammen 
hingegen aus dem türkischen Bildungswesen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 266 

liberale Bildungsliteratur sowie die akademischen Hauptströmungen diskutieren 
Bildung und Bildungspolitik vor allem hinsichtlich der Chancengleichheit be-
ziehungsweise -ungleichheit. Dies ist nicht nur ungenügend, sondern auch falsch. 
Der Begriff Recht liegt außerhalb von auf Ungleichheit basierenden Faktoren wie 
Chance, Glück oder Privilegien (Özsoy 2004). Er leitet im Gegenteil einen Para-
digmenwechsel ein, denn er enthält die Vorstellung von gesellschaftlicher Ver-
antwortung und gesellschaftlichem Handeln. Der Begriff Chancengleicheit in der 
Bildung hingegen ist ein liberaler Grundsatz; er bejaht eine Bildung, die auf Ver-
dienst und Fähigkeit gründet und somit bestehende gesellschaftliche Ungleich-
heiten erneut produziert. „Chancengleicheit“ legitimiert daher diejenigen, die für 
eine Stellung nach Verdienst einstehen. Der Ausgangspunkt des Rechtes auf Bil-
dung wie auch anderer fundamentaler Rechte ist demgegenüber die menschliche 
Natur des Menschen. Das Recht auf Bildung wird durch internationale Abkom-
men garantiert, in der Türkei durch eine entsprechende Gesetzgebung. Die In-
ternationale Menschenrechtserklärung enthält die Bestimmung „Jeder Mensch 
hat das Recht auf Bildung“ (Artikel 26).2 Die Gewerkschaft der Bildungs- und 
Wissenschaftskräfte Eğitim ve Bilim Emekçileri Sendikası (Eğitim Sen) hat auf ihrem 
vierten Kongress zur Demokratischen Bildung im Jahr 2005 das Recht auf Bil-
dung zum Thema gemacht und Fragen wie „Das Recht auf Bildung angesichts 
der globalen Angriffe“ sowohl im Hinblick auf die Türkei als auch in universel-
lem Zusammenhang untersucht und besprochen (Eğitim Sen 2005). 

Wenn Bildung, statt von der öffentlichen Hand verantwortet zu sein, mit Geld 
zu kaufen ist, ist sie kein Recht mehr, sondern wird zu einer Dienstleistung, die 
sich Personen und Gruppen je nach ihrem finanziellen, kulturellen oder sozialen 
Vermögen für ihre Kinder leisten können. Ein wesentlicher Punkt dabei ist die 
Unterscheidung zwischen „öffentlicher Bildung“ und „offizieller Bildung“. „Offi- 
zielle Bildung“ bezieht sich dabei nicht auf das staatsbürgerliche Bewusstsein 
oder das Recht der Staatsbürgerschaft, sondern ist vielmehr für den Staat und 
durch den Staat verordnet und evoziert einen starken Staat. 

Wenn wir nun die Bildung mit dem Begriff Recht in Zusammenhang bringen 
und die Bildungspolitik in diesem begrifflichen Rahmen untersuchen, haben wir 
uns einerseits mit der auf nationaler Ebene allen zugänglichen Bildung zu befas-
sen, uns aber andererseits zu fragen, wem wieviel Bildung von welcher Qualität 
zuteil wird. Ungleichheit in der Einkommensverteilung und Ungleichheit in der 
Bildung werden immer wieder thematisiert; andererseits hat aber vor allem in den 
letzten dreißig Jahren die klassenspezifische Betrachtung der Bildung an Bedeu-

2 Die Türkische Republik hat zwar internationale Abkommen zum Recht auf Bildung unter-
zeichnet. Sie hat dabei jedoch diejenigen Artikel mit einem Vorbehalt versehen, die eth-
nisch und sprachlich von der Mehrheit unterschiedenen Bevölkerungsgruppen Rechte zu-
sichern. Beispielsweise trat sie dem internationalen UNO-Abkommen für wirtschaftliche, 
soziale und kulturelle Rechte bei, hat aber einen Vorbehalt angebracht hinsichtlich der Be-
stimmungen zum Recht auf Bildung.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 267 

tung verloren; bildungswissenschaftliche Arbeiten mit Fokus auf die klassenspezi-
fische Struktur der Bildung sind zurückgegangen. Jedoch hat die internationale Li-
teratur zur Bildungswissenschaft seit 1970 Untersuchungen in großer Zahl hervor-
gebracht, ethnografische Arbeiten zur Bildung, weniger zahlreich allerdings in der 
Türkei. Eine der wichtigsten Arbeiten über Klassenkultur und Klassenidentität ist 
„Learning to Labor“ von Paul Willis. Er untersucht darin, wie unterschiedlich 
SchülerInnen ein und derselben Schule aufgrund von Geschlecht und Klasse die 
Schule und den Unterricht empfinden und beurteilen, wie die Ideologie der Ar-
beiterklasse entstand und wie die Hegemonie errichtet wurde. Damit sucht er 
Antwort auf die Frage, wie die Ideologie in der Schule funktioniert.3 Damit haben 
sich auch zahlreiche andere Sozialwissenschafter beschäftigt. Die Veröffentlichung 
von Rubin (1976), Valli L. (1986), Halle (1984), Lamont (2000), Anyon (1981) und 
Apple (2004) sind Beispiele für ähnlich geartete Studien. 

Sozialwissenschafter bestätigen, dass die Kategorie der sozialen Klasse die ge-
sellschaftliche, kulturelle und materielle Welt sehr stark geprägt hat (Weis 2008). 
Zwischen sozialer Klasse, Einkommenshöhe und beruflicher Tätigkeit besteht ein 
direkter Zusammenhang. Die Klasse ist aber gleichzeitig ein emotionaler Erfah-
rungsraum, der den Menschen ermöglicht, das Leben, die Bindung ans Dasein 
und die Bewältigung von Schwierigkeiten zu meistern (Walkerdine/Lucey/Melody 
2001: 27). 

Die wirtschaftliche Realität stellt die Wurzeln der sozialen Klasse dar; auf dem 
Boden dieser Realität bauen die Menschen ihr Leben auf. Der Schule kommt 
nun eine existentielle Bedeutung zu als Vermittlerin bei der Imagination und der 
Konstruktion dieser Realität. Sie sozialisiert die Kinder gemäß übernommenen 
Normen. Das soziale und das kulturelle Kapital stehen in direktem Zusammen-
hang mit der sozialen Klasse und wirken auf die Aktivitäten der Schule ein. 
Adam Gamoran (2001) hält fest, dass die aus sozialen Klassenunterschieden re-
sultierende Ungleichheit in der Bildung trotz gegenteiliger Behauptungen und 
trotz gewisser politischer Anstrengungen durch das ganze 20. Jahrhundert hin-
durch stetig weiterbestand. Verkompliziert wird dieser Zustand noch durch die 
Überkreuzung der Klassengrenzen mit Gender, Rasse und Ethnizität. Um disku-
tieren zu können, wie die Klassen konstruiert worden sind, in welchem Verhält-
nis sie zu anderen Kategorien stehen, wie gegen Ungleichheiten angekämpft 
werden kann und wie die Schule als Weg zum Aufbau einer gleichberechtigteren 
Welt neu konzipiert werden kann, muss der zentrale Ort der sozialen Klasse wie-
der auf die Tagesordnung gesetzt werden. 

                                                                                          
3  Willis nimmt dabei gleichzeitig Bezug auf Althusser (1971) und Poulantzas (1975) und 

fragt, wessen Ideologie in der Schule mit welchen Mitteln auf welchem Weg eine dominan-
te Position erlangt habe. Er legt dar, dass die Schule nicht nur den „Reproduktionsbereich 
(das ideologische Organ des Staates)“ darstellt, sondern dass der Prozess der sozialen und 
kulturellen Reproduktion ein starkes Spannungspotential in sich birgt (Willis 1977: 175).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 268 

Dieser Aufsatz stellt hauptsächlich die klassen- und geschlechtsspezifische Di-
mension des Rechtes auf Bildung zur Diskussion.4 Dabei müssen zwei Ebenen be-
achtet werden. Einmal muss die Bildungspolitik auf einer nationalen und globalen, 
also auf der Makroebene analysiert werden. Hier wird untersucht, wer vom Recht 
auf Bildung profitiert und wer nicht. Für jede Altersstufe werden die Gründe für 
den Ausschluss von diesem Recht untersucht, unter Berücksichtigung von Klasse, 
Geschlecht, ethnischer Herkunft, Rasse, Hautfarbe, Sprache, Religionszugehörig-
keit, politischer Überzeugung und Alter.5 Die zweite Ebene umfasst Untersuchun-
gen zur Organisation des Unterrichtsprozesses auf Klassen- und Schulniveau, zum 
Inhalt der Lehrprogramme, zum Umgang mit den SchülerInnen und zu Schulkul-
tur und -klima. Althusser hat den Begriff der „ideologischen Apparate des Staates“ 
geprägt (1971); diese kommen hauptsächlich auf dieser Ebene zum Einsatz, und 
hier wird die reproduktive Funktion von Bildung aktiv.  

Sowohl die qualitative als auch die quantitative Dimension folgender Schritte 
haben wir im Folgenden zu diskutieren: Die Dokumentation der Frage, wem das 
Recht auf Bildung auf der erwähnten Makro- beziehungsweise Mikroebene Vorteile 
verschafft; die Auflistung der Privilegien sowie die Untersuchung des Rechtes auf 
Bildung nach Klasse und Geschlecht. Diese beiden hauptsächlichen Dimensionen, 
die qualitative und die quantitative, gliedern sich wiederum in mehrere Unterdi-
mensionen. Auch wenn die Untersuchung vorrangig auf die beiden Hauptdimen-
sionen fokussiert und die sekundären Dimensionen nicht vollumfänglich unter-
sucht werden, sind diese im Hintergrund der Arbeit dennoch präsent. Es sind dies 
eine wissenschaftliche Grundhaltung; Demokratie, eine Schulkultur und ein 
Schulklima, welche die Kinder- und Menschenrechte respektieren; die Qualifikati-
on der Lehrpersonen; Haltung und Verhalten von Lehr- und anderen an der Schu-

4 Ohne Zweifel ist es von zentraler Bedeutung, im Kontext des Rechtes auf Bildung auch 
Ethnizität, Rasse und ähnliches zu berücksichtigen. Da beispielsweise in der Türkei keiner-
lei statistische Daten zur ethnischen Zugehörigkeit vorliegen, sind Untersuchungen dazu 
nur auf regionalem Niveau möglich. Der Mangel an den erwähnten statistischen Daten 
steht in Zusammenhang mit der ideologischen Grundhaltung des Staates. Mit Prinzipien 
wie „Wer dem Staat der türkischen Republik durch das Band der Staatsbürgerschaft ver-
bunden ist, ist Türke, Türkin“ sowie „die offizielle Sprache des Staates sowie die Sprache 
der Bildung und Erziehung ist Türkisch“ werden unterschiedlos alle als Türke oder Türkin 
definiert. Bis vor ein paar Jahren ließ das nationalistisch-autoritäre Staatsverständnis außer 
Türkisch auch keine andere Sprache zu. Daher wird die Qualität der Bildung am Kriterium 
des Türkentums gemessen. Auch die Curricula bestimmt dieses Kriterium; andere ethni-
sche Identitäten werden nicht akzeptiert. Um nun innerhalb des Erziehungssystems unter-
schiedliche Identitäten oder ethnische Fragen zu diskutieren, braucht es zuerst auch histo-
rische, soziologische, kulturelle, politische und wirtschaftliche Kriterien einschliessende 
Untersuchungen.  

5  Diese Arbeit erlaubt keinen Aufschub. Für eine Bestandsaufnahme müssen ausreichend 
Daten gesammelt werden. In der Türkei werden die statistischen Daten der Makroebene 
gesammelt; die oben angeführten diskriminierenden Kriterien werden dabei jedoch außer 
Acht gelassen. So wurde bei den Volkszählungen der Jahre 1927 bis 1965 noch nach der 
Sprache gefragt, bei den späteren Volkszählungen hingegen nicht mehr.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 269 

le beschäftigten Personen den Kindern gegenüber sowie die gegenseitige Haltung 
der Kinder zueinander. In dieser kurzen Arbeit wird es nicht möglich sein, den se-
kundären Dimensionen des Themas den verdienten Platz einzuräumen.  

Wie bereits erwähnt, könnten zahlreiche Nebendimensionen in die Arbeit 
einbezogen werden; wesentlicher ist hier dagegen, wie, auf welcher Ebene und in 
welchem Maße die praktische Umsetzung dieser Dimensionen herausgearbeitet 
werden könnte. Die dafür zu entwickelnden Kriterien sowie die zu sammelnden 
Daten müssen im Kontext dreier Hauptthemen untersucht werden:  

1. Zugang zur Schule: Zugang zur Bildung nach den Dimensionen Klasse und 
Geschlecht. Wer kann nicht zur Schule gehen, und welche Segregationen war-
ten auf die Aufgenommenen? 

2. Wer kann sich im Bildungssystem halten; wer vermag bis zuletzt dabei zu 
bleiben, wer wird an irgendeinem Punkt des Systems exkludiert? 

3. Der Aufstieg innerhalb der Pyramide des Bildungssystems von einer Stufe zur 
anderen, insbesondere der Übergang von der Grundstufe in die Sekundarstufe 
und von der Sekundarstufe in die Oberstufe: die klassen- und geschlechtsspe-
zifische Segregation bei den Stufenübergängen sowie die Abgänge. 

Ist einmal den Hauptkategorien entspechend quantitatives und qualitatives Mate-
rial gesammelt worden, können Strategien zur Behebung der festgestellten Privile-
gien entwickelt werden. Jedoch haben wir in der Türkei keinen Zugriff auf die 
notwendigen Daten. Zum Thema der klassen- und geschlechtsspezifischen Nut-
zung des Rechtes auf Bildung werden weder quantitative noch qualitative Daten 
erhoben. Indessen wären solche Daten von vitaler Bedeutung zur Feststellung des 
tatsächlichen Zustandes der Bildung auf der Basis eines Rechts sowie ihrer politi-
schen Analyse. Denn die politische Analyse auf der Makroebene stellt Leistungen 
und Versäumnisse des Staates hinsichtlich Entwurf, Planung und Anwendung 
heraus und untersucht sie. Zum Beispiel: Wer kann sich in der Schule bis zuletzt 
halten, und wer ist erfolgreich von denen, denen dies gelingt, und was wird aus 
den Erfolgreichen und Erfolglosen im nachschulischen Leben? Wer kann sich, 
aufgrund seiner klassenspezifischen Verortung und seines kollektiven Geschlech-
tes, in der Schule nicht halten oder fällt in den Zwischenprüfungen durch? Was 
wird dann aus diesen Kindern? Wer sind die Kinder, die wir nicht zu den Schulen 
zulassen oder wieder ausschließen; welchen sozialen Klassen und welchem kollek-
tiven Geschlecht gehören sie an? Wir haben uns auch mit der Frage zu beschäfti-
gen, warum zu diesen Themen keine quantitativen statistischen Daten vorliegen. 
Dies ist sowohl in pädagogischer als auch in politischer Hinsicht relevant. Beson-
ders die Erhebung detaillierter Daten, welche Aufschluss über die Klassenzugehö-
rigkeit geben, ist eine komplexe, nicht einfach zu bewältigende Aufgabe. Das 
Hauptproblem dabei sind bestehende Überzeugungen, etwa die Legende, die tür-
kische Gesellschaft sei eine klassenlose, homogene Gesellschaft sowie der Glaube 
an einen alle gleichberechtigt behandelnden Staat. Zweifelsohne spielt beim 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 270 

Sammeln und Auswerten von Daten ebenfalls die vorherrschende Gesinnung eine 
zentrale Rolle. 

Pädagogische Statistiken sind Klasse und Geschlecht gegenüber blind 

Nun, was tun wir innerhalb der uns gesteckten engen Grenzen? Wir befassen uns 
mit den Beschulungsquoten. Allerdings haben wir es dabei mit unterschiedlichen 
Daten zu tun, je nachdem, ob sie vom Türkischen Statistikamt (Türkiye İstatistik 
Kurumu, TÜİK) oder vom Nationalen Erziehungsministerium (Milli Eğitim  
Bakanlığı, MEB) stammen. Das Ministerium sammelt die Zahlen von SchülerIn-
nen, Lehrpersonen sowie SchulabgängerInnen nach Schuljahren, Schultypen und 
Wohnvierteln und veröffentlicht diese als „Bildungsindikator“. Den Statistiken 
des MEB lassen sich auch die Beschulungsquoten entnehmen. Oder es lassen sich 
aus den Bevölkerungsstatistiken nach Jahrgang des TÜİK die Beschulungsquoten 
errechnen. Dies ermöglicht zwar den Zugriff auf die Geschlechterverteilung, nicht 
aber auf die soziale Verteilung.  

In der vorliegenden Arbeit wird das Recht auf Bildung nach Klasse und Ge-
schlecht in den vier oben angeführten Hauptbereichen untersucht. Nachfolgende 
Tabellen enthalten die Daten der Statistiken von MEB und TÜİK; sie geben ei-
nen Einblick in den Bildungsstand der Türkei. 

(1) Schulabschluss oder Alphabetisierungsgrad sind unbekannt. 

Wie Tabelle 1 zeigt, wurde im Jahr 2009 nicht die gesamte Bevölkerung der Türkei 
beschult. 7,18% der über Sechsjährigen können weder lesen noch schreiben, 2,18% 
der männlichen und 11,58% der weiblichen Bevölkerung. Zu den 13 517 214 des 
Lesens und Schreibens Kundigen ohne Schulabschluss gehören auch diejenigen 
Kinder, die noch die Grundschule besuchen. 

Bei den über Vierzehnjährigen, also denjenigen Personen, welche die Grund-
schule abgeschlossen haben sollten, zeigt sich, dass 2 090 217 weibliche und 
1 444 987 männliche Personen kein Schulabgangszeugnis besitzen (TÜİK 2009). 
Diese Anteile sind hinsichtlich des Rechts auf Bildung von höchster Bedeutung. 
Wie wir zu Beginn dieses Aufsatzes betont haben: Ob sich die Menschen in der 
Gesellschaft, in der sie leben, auch verwirklichen können, hängt sehr eng mit der 
Frage zusammen, ob sie vom Recht auf Bildung profitieren konnten. Zwar gibt 
es keine auf empirischem Weg erhobenen Daten zu dieser Frage, jedoch lässt sich 
leicht feststellen, dass es sich bei diesen Personen ohne Schulabschluss um die 
unterste sozioökonomische städtische Schicht, um Arbeitskräfte in der Landwirt-
schaft und Kleinbauern, handelt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 271 

Tabelle 1 zeigt die Qualität des Zugangs zur Bildung. Deutlich zu erkennen ist der 
Rückgang des Zugangs zur Bildung nach dem Ende der Primarschulzeit. Beispiels-
weise haben nur 6,64% der Bevölkerung über sechs Jahre einen Hochschul- oder 
Fachhochschulabschluss. Bei den Frauen sind es sogar nur 5,51%. Noch eine weite-
re auffällige Tatsache ist aus der Tabelle ersichtlich: Etwa vier Mal mehr Frauen als 
Männer sind des Lesens und Schreibens unkundig. Dieses Verhältnis ändert sich 
auch nicht, wenn man nur die junge beziehungsweise nur die alte Bevölkerung be-
trachtet. So stehen etwa bei den über Fünfundsechzigjährigen 1 403 230 des Lesens 
und Schreibens unkundigen Frauen nur 394 718 entsprechende Männer gegen-
über. Bei den Vierzehn- bis Siebzehnjährigen sind es 42 548 Frauen und 12 594 
Männer (TÜİK 2009). Die zweite Stufe, auf der die Ungleichheit zwischen Frauen 
und Männern am deutlichsten zu Tage tritt, ist die Promotion. Nur gerade halb so 
viele Frauen wie Männer erlangen die Doktorwürde. 

(1) Schulabschluss oder Alphabetisierungsgrad sind unbekannt. 

Tabelle 2 zeigt den Bildungsstand von Frauen und Männern in den Provinzstädten 
und Dörfern. Betrachtet man die Zahlen der Kinder, die während der Pflichtschul-
zeit eine Schule besuchen, so wird evident, dass ihr Anteil an der Gesamtbevölke-
rung deutlich über ihrem Anteil der Bevölkerung von Provinzstädten und Dörfern 

Tabelle 1: Bildungsstand der über sechsjährigen türkischen Bevölkerung 2009 

Abgeschlossene Schulen Gesamt prozentual Mädchen/ 
Frauen prozentual Jungen/ 

Männer prozentual 

Des Lesens und Schreibens 
Unkundige 4 672 257 7,18 3 757 203 11,58 915 054 2,81 

AbsolventInnen der 
(fünfjährigen) Grundschule 18 523 823 28,48 9 586 552 29,55 8 937 271 27,40 

AbsolventInnen der 
(achtjährigen) Primarschule 7 432 613 11,43 3 464 798 10,68 3 967 815 12,17 

AbsolventInnen der 
Sekundarstufe 1 2 795 917 4,30 1 009 764 3,11 1 786 153 5,48 

AbsolventInnen des 
Gymnasiums oder einer 
gleichwertigen Schule 

10 379 231 15,96 4 376 543 13,49 6 002 688 18,41 

AbsolventInnen einer 
Universität oder 
Fachhochschule 

4 320 813 6,64 1 786 379 5,51 2 534 434 7,77 

Promotion 95 500 0,15 34 199 0,11 61 301 0,19 

Unbekannt (1) 3 032 457 4,66 1 374 882 4,24 1 657 575 5,08 

Gesamthaft 65 049 093 100,00 32 436 786 100,00 32 612 307 100,00 

Quelle: TÜİK 2009. Statistiken nach den Einwohnermelderegistern. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 272 

liegt. In der Tabelle wird neben dem Bildungsanteil auch bis zu einem gewissen 
Grad die Verstädterung sichtbar, jedoch fehlt der Einblick in das für die Türkei zah-
lenmäßig zentrale Phänomen der Migration. Man erwartet also von uns, dass wir 
die Verstädterung als eine von Migration, Ethnizität und Klasse unabhängige Er-
scheinung verstehen. Diesem Verständnis gemäß sind SchülerInnen aus, wie Apple 
dies nennt, „abstrakten“ Werten zusammengesetzte Größen. Das „Schule“ genann-
te Phänomen kommt hier unabhängig von sozialen Klassen wie ein homogener 
Körper daher. Dabei sind in den Daten auch SchülerInnen von Privatschulen in-
begriffen, die zudem selbst wiederum einer Hierarchie unterworfen sind. Lehrper-
sonen, SchülerInnen, Frauen und Männer bilden keine homogene Gruppe, auch 
wenn die Statistiken eine solche Lesart unterstützen. Als weitere Aufgabe fällt uns 
daher zu, uns nicht nur mit den Daten zu befassen, die uns die Statistiken zur Ver-
fügung stellen, sondern ebensosehr mit denen, die sie nicht zur Verfügung stellen. 

Tabelle 2: Bildungsstand der über sechsjährigen türkischen Bevölkerung in den Provinz- 
städten und Dörfern 2009 

Provinzstädte Dörfer /Verbandgemeinde
Abgeschlossene Schulen / 
Studien/ Ausbildungsstufen Gesamt Jungen/ 

Männer 
Mädchen/ 

Frauen 
Gesamt Jungen/ 

Männer 
Mädchen/ 

Frauen 

Des Lesens und Schreibens 
Unkundige 

2 684 116 493 868 2 190 248 1 988 141 421 186 1 566 955 

Des Lesens und Schreibens 
Kundige ohne 
Schulabschluss 

9 640 745 4 689 237 4 951 508 3 876 469 1 894 494 1 981 975 

AbsolventInnen der 
Grundschule 

13 070 952 6 053 326 7 017 626 5 452 871 2 883 945 2 568 926 

AbsolventInnen der 
Primarschule 

5 548 796 2 969 853 2 578 943 1 883 817 997 962 885 855 

AbsolventInnen der 
Sekundarstufe 1 

2 401 313 1 488 847 912 466 394 604 297 306 97 298 

AbsolventInnen des 
Gymnasiums oder einer 
gleichwertigen Schule 

9 201 615 5 221 720 3 979 895 1 177 616 780 968 396 648 

AbsolventInnen einer 
Universität oder 
Fachhochschule 

4 033 964 2 342 021 1 691 943 286 849 192 413 94 436 

Promotion 91 403 58 648 32 755 4 097 2 653 1 444 

Unbekannt (1) 2 239 130 1 230 392 1 008 738 793 327 427 183 366 144 

Gesamthaft 49 180 440 24 707 013 24 473 427 15 868 653 7 905 294 7 963 359 

Quelle: TÜİK 2009. Statistiken nach den Einwohnermelderegistern. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 273 

Geht es um das Recht auf Bildung, haben wir uns mit einem weiteren wichti-
gen Thema zu befassen, der ungleichen sozialen Einkommensverteilung. Ein-
kommens- und Vermögensverteilung und -aufteilung sind ein Indikator dafür, 
welche Kreise Zugang zur Bildung haben, zu welchen Schulen sie Zugang haben, 
wie lange sie sich im Bildungssystem halten können beziehungsweise ob sie sich 
halten können, von welcher Qualität die Bildung ist, die ihnen zuteil wird und 
welche Bildungsmöglichkeiten ihnen offen stehen. Noch zahlreiche weitere Fakto-
ren werden von der Einkommens- und Vermögenslage ganz direkt beeinflusst. 
Untersuchungen zur Einkommensverteilung führt man in der Türkei über die Be-
fragungen von Haushaltungen durch; im Endresultat teilt man die Bevölkerung in 
fünf 20%-Einkommenstranchen ein. Das statistische Amt der Türkei TÜİK hat 
die Resultate der Jahre 1987, 1994, 2002, 2003, 2005, 2006 und 2007 publiziert.6 

Tabelle 3: Die 20%-Einkommenstranchen aus den Haushaltsbefragungen 2006–2007 

Türkei Stadt Land 
20 % Personengruppen 

2006 2007 2006 2007 2006 2007 

Gesamt 100,0 100,0 100,0 100,0 100,0 100,0 

Die ersten 20% (*) 5,1 5,8 5,5 6,2 5,6 6,4 

Die zweiten 20% 9,9 10,6 10,3 11,0 10,2 11,1 

Die dritten 20% 14,8 15,2 15,0 15,3 15,3 16,0 

Die vierten 20% 21,9 21,5 21,8 21,2 22,6 22,3 

Die letzten 20% 48,4 46,9 47,5 46,2 46,3 44,2 

Gini-Koeffizient 0,43 0,41 0,42 0,39 0,41 0,38 

Die letzten 20% / 
Die ersten 20% 9,5 8,1 8,6 7,5 8,3 6,9 

Quelle: TÜİK Mitteilungsblatt 221. 17. Dezember 2009. 
Anmerkung: Die Erwerbshöhe bezieht sich jeweils auf das vorausgegangene Kalenderjahr. 
(*) Die Individuen wurden entsprechend dem ihrem Haushalt zur Verfügung stehenden Ein-

kommen in fünf Gruppen eingeteilt, vom tiefsten zum höchsten Einkommen. Die Gruppe 
mit dem tiefsten Einkommen sind „die ersten 20%“, die mit dem höchsten Einkommen 
„die letzten 20%“. 

2007 wurden die Resultate der Befragung veröffentlicht. Dem entsprechend ver-
dienen die reichsten 20% der Bevölkerung 46.9% des Volkseinkommens, die rest-
lichen 80% dagegen 53,1%. Die 20% der Bevölkerung mit dem niedrigsten Ein-
kommen verdienen 5,8% des Volkseinkommens. Der Anteil der letzten 20% am 
Volkseinkommen ist also 8,1% mal höher als der Anteil der ersten 20%. Die un- 
 
                                                                                          
6 Köse und Karahanoğulları (2005) analysieren die Einkommensverteilung auf Klassenbasis. 

Sie kritisieren, dass das TÜİK bei der Publikation der Resultate der Haushaltsbefragungen 
die soziale Klasse nicht mit einbezogen habe. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 274 

gerechte Einkommensverteilung schlägt sich direkt auf das Recht auf Bildung 
nieder. Wenn die gerechte Einkommensverteilung zerfällt, steigt die Armut; da-
mit wird der Zugang zur Bildung und der Verbleib in einer Schule oder einer an-
deren Bildungsinstitution schwierig für Personen, die wirtschaftlich den unteren 
Klassen angehören oder (zudem) Frauen sind. 

In der Türkei bringen die Familien für die Ausbildung ihrer Kinder große Op-
fer; es besteht demnach ein direkter Zusammenhang zwischen einem niedrigen 
Einkommen und dem Zugang zur Schule beziehungsweise dem Verbleib der 
Kinder in der Schule.7 

Zugang zur Schule und Bildungsstand  

Um den Zugang zur Schule quantitativ zu erfassen, betrachtet man in der Regel 
den Beschulungsgrad. Die Statistiken des MEB geben für den Beschulungsgrad se-
parate Größen für Jungen und Mädchen an. Die Daten des TÜİK und des MEB 
zeigen so die auf das soziale Geschlecht zurückgehende Ungleichheit beim Zugang 
zur Bildung in großen Zügen auf. Besonders in den zugewanderten, ärmsten städ-
tischen Bevölkerungsschichten ist die geschlechtsbezogene Diskriminierung beim 
Zugang zur Bildung viel deutlicher als in armen ländlichen Gegenden mit tiefem 
Industrialisierungsgrad. Tabelle 4 zeigt den Beschulungsgrad einiger ausgewählter 
Jahrgänge. Im Schuljahr 2007–2008 war der Netto-Beschulungsgrad in der achtjäh-
rigen Primarschule8 98,53% bei den Jungen und 96,14% bei den Mädchen, in der 
Sekundarstufe 61,17% bei den Jungen und 55,81% bei den Mädchen, in der Ober-
stufe 22,37% bei den Jungen und 19,69% bei den Mädchen.  

Tabelle 4 zeigt die schwächere Vertretung der Mädchen in der Primar-, der Se-
kundar- und der Oberstufe. Auch wird deutlich, dass der Beschulungsgrad insge-
samt mit steigender Schulstufe sinkt. Der Zugang zur Bildung ist sogar in der 
Primarstufe für Mädchen schlechter als für Jungen.  

7 Um die Auswirkungen der Wirtschaftskrise von 2001 auf die Bildung festzustellen, habe 
ich in den Istanbuler Bezirken Beyoğlu, Kâğıthane und Ümraniye Familiengespräche ge-
führt. Die erwähnten Bezirke haben zu verschiedenen Zeiten eine starke Zuwanderung er-
fahren; die Lage dieser Menschen trat in ihrer ganzen Not zu Tage. In Kâğıthane haben 
etwa die Kinder einer Familie, deren Vater in der Krise arbeitslos geworden war, den Tag 
im ungeheizten Haus in eine Wolldecke gewickelt verbracht. Sie hatten es sich nicht leisten 
können, den Karton zu beschaffen, den sie für den Unterricht zur Schule hätten bringen 
müssen. Aus dem gleichen Grund konnten sie auch ihre Wohnung nicht heizen (Gök 
2002). 

8 Der Netto-Beschulungsgrad für die Primarschule wird als der Anteil an der Gesamtbevölke-
rung im Primarschulalter von 6 bis 13 Jahren definiert, der die Primarschule besucht. Der 
Netto-Beschulungsgrad für die Sekundarstufe ist der Anteil der Gesamtbevölkerung im Se-
kundarstufenalter von 14 bis 17 Jahren, der die Sekundarstufe besucht. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 275 

Tabelle 4: Netto-Beschulungsgrad nach Schuljahr und Schulstufe 

Grundstufe Sekundarstufe Oberstufe 
Schuljahr 

Gesamt Jungen Mädchen Gesamt Jungen Mädchen Gesamt Jungen Mädchen 

1997–1998 84,74 90,25 78,97 37,87 41,39 34,16 10,25 11,28 9,17 

2000–2001 95,28 99,58 90,79 43,95 48,49 39,18 12,27 13,12 11,38 

2007–2008 97,37 98,53 96,14 58,56 61,17 55,81 21,06 22,37 19,69 

2008–2009 96,49 96,99 95,97 58,52 60,63 56,3 - - - 

Quelle: Statistiken der Nationalen Bildung. Berufsausbildung 2008–2009. 

Oft wird „Bildung“ in der Verbindung „Zugang zur Bildung“ fälschlicherweise 
mit der Primarstufe gleichgesetzt. Jedes Kind besitzt ein Recht auf die Primarbil-
dung. Verhinderungsgründe wie fehlende finanzielle Mittel, fehlende Schule am 
Wohnort, große Distanz zum Schulhaus oder Unvereinbarkeit des Schulbesuches 
mit den kulturellen Werten der Familie oder des sozialen Umfeldes sind nicht 
akzeptierbar.9 Der unentgeltliche Besuch der Grundschule als Pflicht muss von 
staatlicher Seite gewährleistet sein und ist Teil internationaler Vereinbarungen, 
die auch die Türkei unterzeichnet hat.10 Artikel 50 der türkischen Verfassung ga-
rantiert, dass die Primarbildung verpflichtend und unentgeltlich ist. Leider unter-
scheidet sich die Realität von den gesetzlichen Vorgaben. Das Recht auf Bildung 
wird klassenspezifisch und dem sozialen Geschlecht entsprechend umgesetzt; es 
kann so nicht einmal auf der Primarschulstufe voll realisiert werden. Die entspre-
chenden Zahlenwerte sind aus den Tabellen 2 und 4 ersichtlich.  

Die Qualität der Bildung  

‚Normalerweise‘ braucht man die qualitative Dimension der Bildung nicht zu dis-
kutieren. In Zeiten unerwarteter widriger Umstände oder Krisen jedoch kommt sie 
rasch auf die Tagesordnung. In der Türkei wird die Qualität der Bildung kaum 
hinterfragt; meist bereitet auf den diversen Stufen der Schulbildung die Zahl der  
 

                                                                                          
9 Hier darf die bittere Tatsache nicht unerwähnt bleiben, dass im Jahr 2004 der Zweitklässler 

Kemal Atabay, eines von drei Geschwistern, die den Schulweg zu ihrer fünf Kilometer ent-
fernt gelegenen Schule in Ümraniye in Istanbul zu Fuss zurückzulegen hatten, eines Tages 
auf dem Heimweg erfroren ist (Hürriyet Gazetesi 2004).  

10 Die hauptsächlichsten internationalen Vereinbarungen und Bestimmungen zu dieser Frage 
sind: Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, Artikel 26; die UN-Kinderrechts- 
konvention, Artikel 28a; die Europäische Menschenrechtskonvention, Zusatzprotokoll 1, 
Artikel 2; der Internationale Pakt über wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte, Arti-
kel 13. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 276 

SchülerInnen die größere Sorge. In ländlichen Gegenden, im Osten und Südosten 
Anatoliens sowie in ärmeren städtischen Kreisen wird nicht verlangt, dass die 
Kinder eine qualitativ gute Ausbildung erhalten müssen. Offiziell auf die Tages-
ordnung kommen dort mehrheitlich Themen wie die Anzahl der Schulen, der 
Lehrpersonen oder der Kinder und die quantitativen Datensets, die deren Zu-
nahme im Verlauf der Jahre dokumentieren. Natürlich ist es sehr wichtig, von der 
Vorschulerziehung an, alle Bildungsstufen sowie die zwischen den Stufen beste-
henden Übergänge und die Sitzengebliebenen in allen Einzelheiten zu dokumen-
tieren und quantitativ zu belegen. Dies ist jedoch eine unverzichtbare Grundla-
genarbeit; sie vermittelt uns absolut notwendige quantitative Kenntnisse zum 
Aufbau des Bildungssystems, seiner formalen Struktur, der Verteilung der Schulen 
sowie der SchülerInnen- und LehrerInnenzahlen. Unsere Hauptaufgabe ist es je-
doch, die Qualität der Bildung, die wir ins Leben gerufen haben, innerhalb dieser 
formalen Struktur und ihres qualitativ funktionsfähig wirkenden Systems zu un-
tersuchen, und zwar in pädagogischer Hinsicht und im Lichte der Daten, die uns 
die Bildungswissenschaft zur Verfügung stellt. Mit anderen Worten muss die 
Hauptsorge das Recht auf eine qualitativ gute Bildung sein. Als erstes kommen 
einem zu dem Thema die Schulgebäude und ihre konkrete materielle Ausstattung 
in den Sinn. Die Schularchitektur ist eine besondere Architektur, das Schulhaus 
sollte ästhetisch und baulich sehr sorgfältig geplant werden. Der Schulhof, die 
Klassenzimmer, die Toiletten müssen sorgfältig den entsprechenden Altersgrup-
pen und ihrer Entwicklungsstufe gemäß ausgestattet werden sowie auf pädagogi-
sche Erwägungen Rücksicht nehmen. Dies nicht nur innerhalb des Schulgeländes; 
auch die materiellen Bedingungen im Umfeld der Schule und die Sicherheit sind 
in Betracht zu ziehen. Die körperliche Gesundheit der Kinder ist von größter 
Wichtigkeit. Neben diesen Faktoren und über sie hinaus ist die Qualität des Un-
terrichts eine ziemlich komplexe Angelegenheit, die zudem pädagogische und 
psychologische Aspekte enthält.11  

Die Qualität der Bildung steht in engem Zusammenhang mit Kern und Inhalt 
des Bildungsprozesses. An diese werden in zweifacher Hinsicht hohe Erwartungen 
gestellt. Einmal sollen sie pädagogischen Grundsätzen gehorchen und Rücksicht 
auf psychosoziale Erfordernisse nehmen. Andererseits aber lastet auf ihnen der 
Erwartungsdruck der Bildungs- und Sozialpolitik und der in der Bevölkerung ver-
breiteten Auffassung von sozialer Gerechtigkeit, der sie zu entsprechen haben. 
Nicht hinterfragt werden hingegen, und dies ist der wunde Punkt der Sache, die 
demokratischen Werte, der Nationalismus, die patriarchale Ordnung und deren 
wirtschaftliche, gesellschaftliche, klassenspezifische und sozial-geschlechtliche Un-
gleichheiten; diese Diskriminierungen werden nicht zur Diskussion gestellt. 

11 Die Frage der Bildungsqualität steht seit Menschengedenken auf der Tagesordnung und ist 
nicht erst mit dem Begriff der „Qualitätskultur“ des Neoliberalismus aufgetreten. Bil-
dungsqualität ist ein reich befrachtetes Thema, das sich nicht in den Rahmen dieses Be-
griffs pressen lässt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 277 

Eines der Themen im Zusammenhang mit der Qualität der Bildung ist ihre 
wissenschaftliche Konzeption sowie ihre wissenschaftliche Darreichungsform. 
Vor allem nach dem Militärputsch von 1980 ist in der Türkei der laizistische 
Charakter der Bildung einer Aushöhlung unterzogen worden. Die Bildung wurde 
religiös umgebaut. Daher ist es unumgänglich, ihre Wissenschaftlichkeit zu be-
tonen. Diese Dimension der Wissenschaftlichkeit ist eng verbunden mit Kern 
und Inhalt sowie der Pädagogik des Bildungsprozesses. Drei Themen verdienen 
hier besondere Beachtung. 

1. Die Anordnung aller in der Schule umgesetzten Lehr- und Lernprozesse unter 
erziehungswissenschaftlichen Gesichtspunkten; die Stärkung der SchülerInnen in 
akademischer, sozialer und kultureller Hinsicht; die Frage nach den grundlegen-
den Faktoren für den akademischen Erfolg und deren Realisierung in der Klasse.  

2. Die Bereitstellung einer Schul- und Klassenumgebung, in der für den Fachunter-
richt die nach internationalen Kriterien bestentwickelten Inhalte und Methoden 
angewendet werden können. 

3. Die Ausbildung der Lehrpersonen nach erziehungswissenschaftlichen Grundsät-
zen.  

Hier steht insbesondere die Ausbildung der Lehrpersonen zur Diskussion, die 
zentrale Frage des ganzen Bildungssystems. 

Zugang zur Bildung aus klassenspezifischer Sicht 

Eine der grundlegendsten Diskriminierungen beim Zugang zur Grundschulaus-
bildung ist die unterschiedliche Behandlung der Kinder nach ihrer klassenspezifi-
schen Herkunft. Wenn etwa die materielle Lage der Familie nicht genügt, wenn 
es in der Umgebung des Wohnortes keine Schule gibt, können Kinder in benach-
teiligter Lage nicht zur Schule gehen. 

Die Antwort auf die Frage, wer denn nun überhaupt nicht zur Schule gehen 
kann, heißt in klassenspezifischer Hinsicht: die untersten Schichten. Und inner-
halb dieser Schichten sind die Frauen nochmals benachteiligt. Auch auf dem 
Land, wo die Bildungsmöglichkeiten quantitativ und qualitativ begrenzt sind, 
werden die Mädchen zusätzlich benachteiligt. Eine weitere benachteiligte Grup-
pe sind die körperbehinderten Kinder. Wenn sie zudem zu den wirtschaftlich 
schwächsten und zudem auf dem Land lebenden Kindern gehören, stellen sie 
bildungsmäßig die benachteiligste Gruppe dar. Falls körperbehinderte Kinder 
überhaupt Zugang zur Schule erhalten, werden sie dann aber mit zusätzlichen 
Schwierigkeiten konfrontiert. Die Organisation der Schulräume selbst, fehlende 
Schwellen und Aufzüge, im Außenraum ungenügende oder fehlende Sonorisie-
rungen der Verkehrsampeln und andere Mängel beeinträchtigen die Einlösung 
des Rechtes auf Bildung. Das materielle Umfeld der Schule muss für alle Kinder, 
die körperbehinderten eingeschlossen, sicher und zweckdienlich sein.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 278 

Obwohl der Besuch der Primarschule unentgeltlich und Pflicht ist, werden von 
den Eltern, auch wenn die Kinder staatliche Schulen besuchen, erwiesenermaßen 
beträchtliche Beiträge erwartet. Die Gewerkschaft Unabhängiger Pädagogen 
(Bağımsız Eğitimciler Sendikası, Bağımsız Eğitimciler-Sen) berichtet von vierzig ver-
schiedenen Bereichen, für die von den Kindern Geldbeträge eingezogen wurden 
(Memurlar.net 2006). Ein Teil davon sind Ausgaben für Schulmaterialien, Bücher, 
Transport und Unterhaltsarbeiten am Schulgebäude. In der Türkei weit verbreitet 
ist die Anstellung einer Lehrperson für Privatstunden oder der Besuch von Kur-
sen. Es hängt ausschließlich von der materiellen Lage der Familie ab, ob diese pri-
vaten Dienstleistungen in Anspruch genommen werden können und von welcher 
Qualität man sie sich leisten kann. Die untersten 20% auf der Einkommensskala, 
also die städtischen Arbeiterfamilien, die zum Minimallohn Arbeitenden, die Ar-
beitskräfte in ländlichen Gegenden und weitere Kreise der Arbeiterschaft, haben 
aus materiellen Gründen zu diesen Dienstleistungen keinen Zugang. Sie haben 
sogar Schwierigkeiten, die von den Schulen verlangten Beträge beizubringen.12 

Privatisierung, öffentliche Bildung und das Recht auf Bildung 

Privatisierung und Kommerzialisierung der Bildung stellen einen wesentlichen 
Faktor der Diskriminierung klassenspezifischer Art beim Zugang zur Bildung dar. 
Die Qualität der Bildung in den staatlichen Schulen der Türkei ist seit dem Be-
ginn der Politik der wirtschaftlichen Neustrukturierung (24. Januar 1980) wesent-
lich rückläufig. Bis zu den 1980er Jahren galt die Bildung als ein in staatlicher 
Verantwortung stehender Bereich; danach wurde sie in den Hintergrund ge-
drängt. Mit den zu der Zeit einsetzenden neoliberalen Maßnahmen erlitt das 
Recht auf Bildung ernsthafte Rückschläge. Die der Bildung reservierten Budget-
posten begannen drastisch zu sinken. Steigenden SchülerInnenzahlen standen 
bis dahin ungesehen tiefe pro Kopf-Ausgaben gegenüber (Gök 2002). Der 
OECD-Bericht von 2009 hält für die Türkei folgende Ausgabenhöhen pro Schü-
lerIn fest: Primarschule 1 130 US-Dollar, Sekundarstufe 1 834 Dollar, Oberstufe 
4 648 Dollar. Der entsprechenden OECD-Durchschnittswerte für das gleiche 
Jahre lagen bei 6 437, 8 006 und 12 336 Dollar. Parallel zu einer allgemeinen Ver-
schlechterung der als öffentlicher Dienst konzipierten Bildung, nahmen die Pri-
vatisierungen im Bildungsbereich nach 1980 stark zu. 

In der Türkei stehen die Privatisierungen im Bildungsbereich in engem Zu-
sammenhang mit dem Rückgang der Qualität der öffentlichen Bildung. Obwohl 
die Zahl der in öffentlichen Schulen eingeschriebenen SchülerInnen steigt, wer-
den nicht im gleichen Maße gut ausgebildete Lehrpersonen und andere pädago-

12 Es ist pädagogisch schädlich und ethisch kränkend, wenn die Beziehung staatlicher Schu-
len und Lehrpersonen zu ihren SchülerInnen solchermaßen auf das Einziehen von Geld 
ausgerichtet ist.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 279 

gische Fachkräfte ernannt; es werden auch nicht im gleichen Maß Hilfsmittel 
und Unterrichtsmaterialien bereitgestellt. Die Zunahme der Privatschulen ge-
schah auch auf Kosten einer in der Türkei historisch verwurzelten gemeinsamen 
LehrerInnenkultur; an deren Stelle trat eine neue, auf der Trennung in private 
und öffentliche Lehrpersonen beruhende Hierarchie.  

Seit 1987 steigt die Zahl der Privatschulen und der an diesen Schulen einge-
schriebenen SchülerInnen rapide an. Im Schuljahr 2008–2009 betrug die Zahl der 
SchülerInnen an Privatschulen 423 253 (MEB 2009: 54). Dieser Wert hatte im Jahr 
1980 noch bei 59 013 SchülerInnenn gelegen. Auch wenn diese Zahlen im Ver-
gleich zur Gesamtzahl der SchülerInnen nicht besonders hoch scheinen, steigen sie 
doch mit jedem Tag. Wer mit der Bildung an den staatlichen Schulen nicht zufrie-
den ist, schickt seine Kinder in die bessere Möglichkeiten verheißenden Privatschu-
len. Zu diesem Zweck erbringen die Familien enorme materielle Leistungen. Dies 
verstärkt den elitären Charakter des Bildungssystems kontinuierlich und prägt ein 
über alle gesellschaftlichen Kreise verbreitetes Bildungsverständnis von der Art 
„Studiere … deinem Geldbeutel entsprechend“. Familien in finanziell guten Ver-
hältnissen schicken ihre Kinder in Schulen mit einem relativ besseren pädagogi-
schen Klima, die zudem mit den notwendigen Unterrichtsmaterialien ausgestattet 
sind. 

SchülerInnen im Wettkampf, LehrerInnen als Trainer  
in der brutalen Arena der Bildung  

Ein weiteres Problem im Kontext des Rechtes auf Bildung sind die kompetitiven 
Prüfungen. Diese auf Konkurrenz angelegten, schwierigen Prüfungen sind Pflicht 
beim Eintritt in eine Privatschule, in ein Anatolien-Lyzeum (Anadolu Lisesi) oder 
die Universität. Kinder aus Mittel- und Oberklassenfamilien werden zur Prü-
fungsvorbereitung in private Prüfungsvorbereitungsschulen geschickt oder erhal-
ten zu Hause Privatunterricht; die Kosten dieses Unterrichtes machen ein Ver-
mögen aus (Gök 2005). Der Druck, der während der Vorbereitungszeit auf die 
Prüfungen auf den Kindern lastet, ist aus pädagogischer Sicht nicht zu verantwor-
ten und führt zu affektiven und psychologischen Traumata.13 

Ein eindeutiger Beleg für die tiefe Krise im türkischen Bildungswesen sind die 
vom Staat selber ins Leben gerufenen halbprivaten Schulen. Damit wird im staat-
lichen Schulsystem, insbesondere auf der Primar- und Sekundarstufe, eine Hier-
archie errichtet. Es wurden englischsprachige „Super-Lyzeen“14 eingerichtet; die 
                                                                                          
13 Der Dokumentarfilm „3 Saat“ (3 Stunden) von Can Candan und Serdar Değirmencioğlu 

zeigt eindrücklich die traumatische Erfahrung, die die Eintrittprüfung in die Universität für 
SchülerInnen bedeutet. 

14 In der türkischen Bildungsliteratur wurden diese neusprachlichen Gymnasien als Super-
Lyzeen bezeichnet. Es handelte sich dabei um privilegierte staatliche Gymnasien mit klei-
nen Klassen, an denen vor allem fremdsprachig unterrichtet wurde. Der Eintritt war prü-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 280 

Anatolien-Lyzeen15 sind ebenfalls staatliche Schulen. Der Unterricht ist unent-
geltlich und die Unterrichtssprache meist Englisch, in einigen Schulen Franzö-
sisch oder Deutsch. Wie in den Privatschulen muss jedoch auch für diese Schulen 
eine schwierige kompetitive Prüfung bestanden werden. In dieser auf der Sekun-
darstufe aufgebauten Hierarchie stehen die College genannten privaten Gymna-
sien an der Spitze, an zweiter Stelle folgen die Anatolien-Lyzeen, dann kommen 
die Super-Lyzeen, und zuunterst stehen die „normalen“ staatlichen Gymnasien. 
Zwar gibt es noch einige qualitativ gute Gymnasien; sie werden jedoch zuneh-
mend ins Ghetto gedrängt. Sie genügen weder in materieller Hinsicht noch aus-
stattungsmäßig; an Lehrpersonen und anderen Fachkräften herrscht Mangel, und 
pädagogisch wird ohne Sorgfalt gearbeitet. 

Die Anatolien-Lyzeen, von 1975 an in allen Provinzen ins Leben gerufene Eli-
teschulen, waren keine ganz neue Erscheinung. Es gab sie unter dem Namen 
maarif koleji bereits in den 1950er Jahren, jedoch nur in begrenzter Zahl. Die in 
Englisch, Französisch, Deutsch und anderen Fremdsprachen unterrichtenden 
Anatolien-Lyzeen sind ein frappanter Ausdruck der Hilfslosigkeit des türkischen 
Bildungssystems. Der Staat gibt zu, dass die öffentliche Bildung qualitativ versagt 
habe und handelt, indem er wenigsten einige SchülerInnen noch rettet; die Ana-
tolien-Lyzeen sind Ausdruck dieser Politik. In ihnen herrscht ein positiveres Bil-
dungsverständnis, es sind genügend Mittel da, und auch fremdsprachige Lehrper-
sonen erteilen hier Unterricht. Im Allgemeinen sind die Anatolien-Lyzeen-
SchulabgängerInnen bei den Eintrittsprüfungen zu den Universitäten erfolgrei-
cher als die AbsolventInnen der staatlichen Gymnasien. Da aber in ihnen der 
Unterricht gebührenfrei ist, ist es um so schwieriger, die Zulassungsprüfung zu 
bestehen. Arme Familien und solche mit einem niedrigen Einkommen verfügen 
nicht über ausreichend Mittel, um ihre Kinder auf die Prüfungen angemessen 
vorbereiten zu lassen (Gök 2002). Der Wettbewerb wird somit unter den Kindern 
der mittleren und oberen Einkommensklassen ausgetragen. Die klassenspezifi-
schen sozialen Hierarchien, die auch sonst schon bestehen, werden durch die 
Ungleichheiten an den Schulen der Sekundarstufe noch gestärkt. 

Die klassen- und geschlechtsbestimmte Diskriminierung bei der Anwendung 
des Rechts auf Bildung in der Sekundarstufe ist für unser Thema von Bedeutung, 
denn der Unterricht nach der achtjährigen Primarschule ist kein Pflichtunterricht, 
d. h. aus gesellschaftlicher Verantwortung an staatlichen Schulen erteilter Unter-
richt mehr. Zwar besteht prinzipiell auch in der Sekundarstufe und danach noch 
ein Recht auf Bildung, seine Realisierung wird aber praktisch vollkommen den 
materiellen Möglichkeiten der Familien anheimgestellt. 

fungsfrei, erfolgte jedoch prioritär dem Notendurchschnitt entsprechend. Die Super-
Lyzeenn sind später zu Anatolien-Lyzeen umgewandelt worden. 

15 Anatolien-Lyzeen sind staatliche Schulen, an denen hauptsächlich fremdsprachig unter-
richtet wird. Der Eintritt erfolgt aufgrund einer national durchgeführten, stark kompetiti-
ven Prüfung. Das erste Schuljahr ist der Vorbereitung auf die Fremdsprache gewidmet.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 281 

Die Struktur des türkischen Bildungssystems gründet auf die Bevorzugung der 
Eliten und funktioniert durch Aussieben. Wir haben zu Beginn dieser Arbeit an-
hand einiger Tabellen gezeigt, wie weit dieses Aussieben geht. Dort wird ebenfalls 
deutlich, dass es zweistufig verläuft und mit großer Wucht auftritt. Erstmals ist 
dies beim Übertritt von der Primarstufe in die Sekundarstufe der Fall; hier liegt 
die erste ernsthafte Bruchstelle nach der Pflichtschulzeit. Wer hier aus dem Bil-
dungssystem rausfällt, wer ausgesiebt wird, sind Menschen auf der untersten Stu-
fe der sozialen Leiter, Frauen, Arbeitslose, arme LandarbeiterInnen, MigrantIn-
nen, die aus den vorindustriellen Dörfern im Südosten vetrieben wurden, sowie 
Menschen in Armut, die in den Metropolen und anderen Städten ein marginales 
Dasein fristen. Die beim Übertritt von der Primar- in die Sekundarstufe Ausge-
siebten sind die Kinder dieser Kreise. 

Die ausgrenzende Struktur des türkischen Bildungssystems manifestiert sich 
dann zum zweiten Mal beim Übertritt von der Sekundar- in die Oberstufe. Hier 
haben wir es mit einem regelrechten Engpass zu tun. Denn die Kapazität der 
Hochschulen reicht nicht aus, um alle die ehrgeizigen GymnasiumsabgängerIn-
nen aufzunehmen, die einen Platz an einer Universität anstreben. Hier findet ein 
extremer Wettbwerb statt. So haben etwa im Jahr 2008 von 1 531 184 Kandida-
tinnen und Kandidaten 263 230 die Prüfung für eine vierjährige Hochschulaus-
bildung geschafft, 127 778 Frauen und 137 452 Männer. Mit den prüfungsfrei in 
ein Vor-Bachelor-Programm oder ein Fernstudium des Açık Öğretim Aufgenom-
menen steigen zwar diese Zahlen noch etwas an. Der hauptsächliche Wettkampf 
wird aber um die Plätze in der vierjährigen Bachelor-Ausbildung ausgetragen, die 
als eigentliches Hochschulstudium gilt (ÖSYM 2008: 58–59). 

Ein Blick auf die Anmeldungen zu den Universitätsprüfungen der aus den ver-
schiedenen Gymnasiumstypen kommenden Kandidaten gibt eine Idee von den 
klassenspezifischen Bedingungen der Bildung. Von 160 095 SchülerInnen aus 
Fremdsprachengymnasien und privaten Gymnasien konnten sich 56 795 in ein 
vierjähriges Bachelorstudium einschreiben. Von 78 490 Kandidatinnen und Kan-
didaten aus den mehrheitlich von Kindern unbemittelter städtischer Familien be-
suchten Handelsschulen gelang dies hingegen nur 1 581 (ÖSYM 2008: 58–59). 
Beim Universitätseintritt in der misslichsten Lage befinden sich die Kinder aus 
den staatlichen Gymnasien des Südostens. Die Ungleichheit beim Zugang zur 
Universität hängt auch mit den privaten Prüfungsvorbereitungsschulen zusam-
men. Damit die SchülerInnen bei den Prüfungen „erfolgreich“ sind, und das 
heißt, dass sie einen der obersten Ränge erreichen, müssen sie sich neben dem Be-
such des Gymnasiums zusätzlich in einer der privaten Prüfungsvorbereitungsschu-
len auf die Prüfung vorbereiten. Die teuersten Prüfungsvorbereitungsschulen sind 
in der Regel diejenigen, welche die „erfolgreichsten“ SchülerInnen produzieren. 
Es handelt sich dabei um rein kommerzielle Einrichtungen, die zudem bereits im 
Bildungssystem vorhandene Ungleicheiten noch vertiefen und reproduzieren 
(Gök 2005).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 282 

Ein weiteres Thema, das dringend der Untersuchung bedarf, ist die Frage, wer 
nach erfolgtem Zugang zur Grundschule, zur Sekundarstufe 1 oder zur Oberstufe 
im Verlauf der entsprechenden Schulzeit dann wieder ausgesiebt wird. Auch hier 
zeigt sich deutlich, dass die Ausschlüsse auf die Klassenzugehörigkeit und das so-
ziale Geschlecht zurückgehen. Ein weiteres noch zu bearbeitendes Thema ist, 
insbesondere seit 1980, die Segregation im städtischen Raum, eine Folge des 
Neoliberalismus, die sich auch auf die Bildung auswirkt. Die Schule wandelt sich 
zu einem Raum, der sowohl sozial trennt als auch zertrennt wird.16 Istanbul ist 
dafür ein eindrückliches Beispiel. Jeden Morgen werden die SchülerInnen der 
„oberen“ Klasse vom einen Ufer der Stadt in ihre Schulen auf dem jeweils ande-
ren Ufer gefahren. Dort erhalten sie, der sozialen Hierarchie entsprechend, in 
säuberlich getrennten Vierteln ihren Unterricht. 

Die Zielgruppe des Bildungs„marktes“:  
Die Mittelschicht 

Die Beziehung zwischen der Mittelklasse und dem Bildungswesen war seit eh 
und je enger als diejenige der sozio-ökonomisch unteren Klasse. Mit Globalisie-
rung und Neoliberalismus hat dieses Verhältnis seit 1980 jedoch eine ,interessan-
te‘ Wende genommen. Die Mittelklasse wurde zur „Kundschaft“ des auf Konkur-
renz und Verdienst setzenden, kommerzialisierten Bildungssystems. Wie ich hier 
kurz zu skizzieren versuchte, verfügen die oberen Klassen ohnehin schon über 
einen effizienten Zugang zu qualitativ guter Bildung. Von ihnen weiß man, in 
welche Richtung sie sich entwickeln: Sie holen sich ihre Bildung unter perfekte-
sten Bedingungen in den teuersten und besten Schulen. Andererseits ist auch 
von den unteren Klassen klar, wohin ihr Weg führt und wohin er nicht führen 
kann. Sie werden weiterhin die Dorf- oder Quartierschulen besuchen oder aber 
sozialer, finanzieller oder physischer Hinderungsgründe wegen die Schulbildung 
abbrechen; einige werden schon gar nicht beschult werden können. Diese Grup-
pe wird auch weiterhin in den Statistiken von TÜİK und MEB als selbsternannte 
Größe aufscheinen. 

Die mittlere Klasse ist daher die wertvollste; sie lässt den Appetit des Marktes 
mächtig anschwellen. Sie sind die Zielgruppe, welche die Privatschulen unter sich 
aufzuteilen suchen. Das Ziel aller Werbung, aller Neuerungen und aller Techno-
logieangebote ist es, die Aufmerksamkeit dieser Gruppe auf sich zu ziehen und 
als Schule auserkoren zu werden. Die Schulen für die Mittelklasse stehen denn 
auch auf dem Bildungsmarkt in einem gnadenlosen Wettbewerb miteinander. 
Generell werden die Unterrichtsform, die Rolle der Lehrperson sowie die Bezie-
hung zwischen Schulleitung und Lehrpersonen und den Eltern den Wünschen 

16 Işıl Ünal und andere haben für die Region Ankara eine wichtige Untersuchung über sozia-
le Segregation in der Bildung durchgeführt (Ünal et al. 2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 283 

der Eltern entsprechend gestaltet. Diese Haltung kann ohne weiteres als Ausrich-
tung auf die „Kundenzufriedenheit“ ausgelegt werden und hat einen beträchtli-
chen Einfluss auf die Qualität der Lehrpersonen, ihre Rolle, ihre Eigenschaften 
und ihren Status. So schichtspezifisch wie die Bildung von Kindern aus der Mit-
telschicht im Vergleich mit den Kindern aus der Unterschicht ist, so sind es auch 
die Eigenschaften der Lehrpersonen an Schulen der Mittelklassenkinder im Ver-
gleich mit denen an staatlichen Schulen, wo die Kinder der Unterschicht unter-
richtet werden. 

Die auf den Übertritt zwischen den Stufen vorbereitende zentral durchgeführ-
te kompetitive Prüfung lässt die Teilnehmenden aus der Mittelschicht die Kon-
kurrenz besonders stark fühlen. Die Familien aus der unteren Mittelschicht ha-
ben einerseits die Oberschicht mit ihrem hohen Einkommen im Auge; diese 
wird von keinerlei Zukunftssorgen geplagt. Andererseits gucken sie auf die Unter-
schicht, die hinsichtlich den Möglichkeiten, die eine guten Bildung vermittelt, 
zusehends der Hoffnungslosigkeit anheimfällt. Der Erwerb der Kondition, die 
diese Prüfung verlangt, steht zwar nicht gerade im Einklang mit der menschli-
chen Natur. Die Mittelschichtfamilien hoffen aber, dass möglichst viele Kinder 
bei den Prüfungen ausgesiebt werden. Sie selber suchen sich von den hoffnungs-
losen, wiederum nur Armut verheißenden Zukunftsaussichten der Unterschicht 
so gründlich als möglich zu entfernen und sich dafür der Lage der Oberschicht 
so weit als möglich anzunähern.  

Fazit 

Die Tatsache, dass das Recht auf Bildung ein grundlegendes Menschenrecht ist, 
nimmt Gesellschaften und Staaten in die Pflicht, eine qualitativ hochwertige, 
demokratische Bildung bereitzustellen, ohne jede Diskriminierung, unabhängig 
vom Staat, vom Vermögen und von der Religion, frei und unentgeltlich für alle. 
Bildung muss auf jeder Stufe und von jeder Art, ohne Ansehen von Klasse, 
Rasse, Hautfarbe, Geschlecht, Sprache, Religionszugehörigkeit, politische Über-
zeugung und ethnische Herkunft für alle gewährleistet sein. Die in diesem Auf-
satz verwendeten Daten zeigen indessen, dass die Bildung in der Türkei von den 
aufgezählten Diskriminierungen betroffen ist.  

Wir haben auch einige Aspekte des Zugangs zur Bildung anhand der Dimen-
sionen des Zugangs zur Schule unter Zuhilfenahme von Tabellen aufgezeigt. 
Aber wie ich schon früher ausgeführt habe, fehlen uns detaillierte und differen-
zierte Informationen zur Klassenzugehörigkeit; dies ist ein politischer Tatbe-
stand. Für wirtschaftlich benachteiligte Klassen ist der Zugang zur Bildung weder 
quantitativ, also für alle gegeben, noch erreichen sie ein mit den Möglichkeiten 
der Mittel- und Oberschicht qualitativ vergleichbares Niveau. Wird hier keine 
Unterstützung geleistet, führt sie die Schule nicht zu Stärkung und akademi-
schem Erfolg, sondern schwächt sie und treibt sie in eine Ausweglosigkeit, die sie 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 284 

bereits verinnerlicht haben. Denn die Schule ist ein Raum, in dem intellektuelle, 
akademische, emotionale und soziale Bereiche ineinander fließen. Wenn Schule 
und Bildung die Kinder schwächen, wird das Kind nicht nur als Akademikerin 
oder Akademiker erfolglos bleiben, sondern dem Leben überhaupt negativ und 
misstrauisch gegenüberstehen und sich deswegen erst noch schuldig fühlen. Die 
Bildungssoziologie hält hier außerordentlich reichhaltiges Material bereit. 

Der Bevölkerungsanstieg und die große Zahl junger Menschen bedürfen gut 
ausgebildeter Lehrpersonen. Diese sind aber nur in geringer Zahl vorhanden; zu-
dem werden die finanziellen Mittel der Bildung zusehends gekürzt. Als Folge da-
von sinken die Kapazitäten der staatlichen Schulen von Jahr zu Jahr, die Klassen 
werden immer größer, und die staatlichen Schulen werden zu Bildungsghettos. 
Am stärksten unter diesen Verhältnissen leiden die Kinder armer Familien. Sie 
sind es auch, die die Diskriminierung auf Grund der sozialen Klasse, die seit lan-
ger Zeit besteht, immer stärker zu spüren bekommen. Die staatlichen Schulen 
sind überfüllt mit diesen Kindern aus armen und arbeitslosen Familien; auf der 
anderen Seite werden die Privatschulen für diejenigen, die sie bezahlen können, 
zu Instituten für eine „qualitativ bessere“ Bildung. Qualität und Identität der 
Lehrpersonen, Eltern-Lehrperson- und Lehrperson-SchülerIn-Beziehung werden 
in diesen Instituten einem Wandel unterzogen; Lehrberuf und -begriff machen 
hier eine qualitative Veränderung durch. Drauf sollte besonders geachtet werden. 
Zudem wird das Verhältnis der Mittelklasse zu ihrem Bildungssystem zusehends 
kommerzialisiert. 

Das Thema dieses Aufsatzes ist die klassen- und geschlechterspezifische Analyse 
der Umsetzung des Rechtes auf Bildung in der Türkei. Während die statistischen 
Daten zur geschlechterspezifischen Lage von TÜİK und MEB zur Verfügung ge-
stellt werden, ist die Datenlage zur Untersuchung des Rechtes auf Bildung gemäß 
Klassenstruktur und Klassensegregation ungenügend. Hier müssen die in Erzie-
hungswissenschaft und Bildungswesen Tätigen aktiv werden und Druck ausüben, 
um an die heiklen Zahlen zu gelangen. Denn das Problem ist nicht nur statisti-
scher Art, sondern eine politische Frage, die auch Standpunkte und Denkweisen 
mit einschließt. 

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie 

Althusser, L. 1971. Ideology and Ideological State Apparatuses. In L. Althusser 
(Hrsg.). Lenin and Philosophy and Other Essays. London: New Left Books, 127–86.  

Anyon, J. 1981. Social Class and Social Knowledge. Curriculum Inquiry (11/1): 
3–42. 

Apple, M. W. 1986. Teachers & Texts. New York: Routledge. 
Apple, M. W. 2004. Ideology and Curriculum. NewYork: Routledge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF BILDUNG 285 

Eğitim Sen 2005. 4. Demokratik Eğitim Kurultayı: Eğitim Hakkı. Ankara: Eğitim 
Sen Yayınları. 

Gamoran, A. 2001. American Schooling and Educational Inequality: A Forecast 
For the 21st Century. Sociology of Education, Special Issue, Current of Thought: So-
ciology of Education at the Dawn of the 21st Century (74): 135–153. 

Gök, F. 2005. Üniversiteye Girişte Umut Pazarı. Eğitim, Bilim ve Toplum (11): 
102–109. 

Gök, F. 2004. 2001 Yılı Yaşanan Ekonomik Krizin Ailelerin Çocuklarının Eğitimine-
Sağladıkları Kaynaklara Etkisi Araştırması Raporu (unveröffentlichter For-
schungsbericht unterstützt vom Forschungsfonds der Boğaziçi Üniversitesi). 

Gök, F. 2002. The Privatization of Education in Turkey. In N. Balkan/S. Savran 
(Hrsg.). The Ravages of Neo-Liberalism: Economy, Society and Gender in Turkey. 
New York: Nova Science Publishers, 93–105. 

Halle, D. 1984. America’s Working Man. Chicago: University of Chicago Press. 
Köse, A. H./Karahanoğulları, Y. 2005. Türkiye’de Faktör ve Varlık Gelirlerinin 

Sınıfsal Temellerine İlişkin Gözlemler. Toplum ve Bilim (104): 22–47. 
Lamont, M. 2000. The Dignity of Working Men. Morality and the Boundaries of Race, 

Class and Immigration. Cambridge: Harvard University Press. 
MEB 2009. Milli Eğitim İstatistikleri 2008–2009. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları. 
Oakley, A. 1974. The Sociology of Housework. London: Martin Robertson. 
Özsoy, S. 2004. Eğitim Hakkı: Kendi Dilini Bulamamış Bir Söylem. Eğitim Bilim 

Toplum (6/2): 58–83. 
Poulantzas, N. 1975. Classes in Contemporary Capitalism. London: New Left 

Books. 
Rubin, L. 1976. Worlds of Pain. New York: Basic Books. 
Ünal, I./Özsoy, S./Yıldız, A./Güngör, S./Aylar, E./Çankaya, D. 2010. Eğitimde To-

plumsal Ayrışma (unveröffentlichter Forschungsbericht unterstützt von TÜBİ-
TAK). 

Valli, L. 1986. Becoming Clerical Workers. Boston/London: Routledge and Kegan 
Paul. 

Walkerdine, V./Lucey, H./Melody, J. 2001. Growing Up Girl: Psychosocial Explora-
tions of Gender and Class. New York: New York University Press. 

Weis, L. 2008. The Way Class Works. New York: Routledge. 
Willis, P. 1977. Learning to Labor. How Working Class Kids Get Working Class Jobs. 

Farnborough: Saxon House Press. 

Internetquellen 

Hürriyet Gazetesi 2004. İstanbul’da da bir Öğrenci Donarak Öldü. http://hurarsiv. 
hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?viewid=361529, zuletzt abgerufen am 
05.07.2011. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FATMA GÖK 286 

Memurlar.net Portalı 2006. BES: Hani Kayıt Parası Alınmayacaktı?. http://www. 
memurlar.net/haber/52632/, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

OECD 2009. Education at a Glance 2009 OECD Indicator. http://www.oecd.org/ 
document/62/0,3343,en_2649_39263238_43586328_1_1_1_37455,00.html, zu- 
letzt abgerufen 05.07.2011. 

ÖSYM 2008. 2008 Yılı Faaliyet Raporu. Ek 2. 58–59 http://www.osym.gov.tr/dosya/ 
1-50530/h/osym2008faaliyetraporu.pdf, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

TUİK 2009. Eğitim İstatistikleri, İstatistiksel Tablolar. http://www.tuik.gov.tr/Pre 
Tablo.do?tb_id=14&ust_id=5, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

TUİK 2009. Adrese Dayalı Nüfus Kayıt Sistemi (ADNKS) Nüfus Sayımı Sonuçları. 
http://tuikapp.tuik.gov.tr/adnksdagitapp/adnks.zul, zuletzt abgerufen am 
05.07.2011. 

TUİK 2009. Haber Bülteni. 17 Aralık 2009. http://www.tuik.gov.tr/jsp/duyuru/ 
upload/Duyuru_17122010.pdf, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Abschließende Bemerkungen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwörtliche Überlegungen zu Prozessstrukturen 
des Wandels von Bildung und Gesellschaft 

Arnd-Michael Nohl 

Der Zusammenhang von Bildung und sozialem Wandel ist außergewöhnlich 
komplex. Die Beiträge in diesem Band machen deutlich, wie viele unterschiedli-
che Aspekte, Verzweigungen, Spuren, Gegenstände, Prozesse und Strukturen zu 
berücksichtigen sind, wenn dieser Zusammenhang auch nur am Beispiel eines 
Landes ausgeleuchtet werden soll. Die empirische Untersuchung kann aber nur 
ein Teil der wissenschaftlichen Beschäftigung mit Bildung und sozialem Wandel 
sein; es bedarf theoretischer Reflexion, und allzumal grundlagentheoretischer Ka-
tegorien, um der Komplexität von Bildung und sozialem Wandel auch nur an-
nähernd gerecht zu werden.  

Wie wir in der Einleitung zu diesem Band gezeigt haben, ist die internationale 
Diskussion noch weit davon entfernt, tragfähige theoretische Fundamente zur 
Erforschung dieses Gegenstandes bereitzustellen. Dies hat nicht nur mit der He-
terogenität der Standpunkte, Ansätze und Perspektiven zu tun, sondern ist vor 
allem darin begründet, dass der Zusammenhang von Bildung und sozialem 
Wandel in den vergangenen Jahren nicht gerade zu den zentralen Themen der 
Erziehungswissenschaft und ihrer Nachbardisziplinen (unter anderem Soziologie, 
Psychologie, Geschichtswissenschaft, Ökonomie) gehörte.  

Dieses Fehlen eines paradigmatischen Rahmens, in dem unser Gegenstand zu 
diskutieren ist (oder an dem man sich zumindest abarbeiten müsste), ist jedoch 
für diese nachwörtlichen Überlegungen gleich in zweierlei Hinsicht von Vorteil: 
Erstens lässt sich so, unter Rückgriff auf die Beiträge zu diesem Band, aber auch 
auf eigene erziehungswissenschaftliche Forschungsarbeiten zur Türkei, recht of-
fen ein übergreifender Blick auf den Wandel von Bildung und Gesellschaft, wie 
er sich in der Türkei gestaltet, werfen. Diesem Blick fehlt sicherlich die Schärfe, 
die die Einbettung in ein Paradigma mit sich bringt, er wird aber auch durch des-
sen wissenschaftliche ‚Blickfeldverengungen‘ weniger getrübt. Zweitens erscheint 
es angesichts der wenig fortgeschrittenen Diskussion legitim, diese nachwörtli-
chen Überlegungen in vorläufiger Weise, sozusagen als eine noch im Entstehen 
begriffene Arbeit, zu formulieren. Auch wenn dies der sprachliche Duktus nicht 
immer unterstreicht, sind meine Ausführungen also als ein laufendes Nachden-
ken über den Wandel von Bildung und Gesellschaft, nicht aber als feststehendes 
Resultat einer erschöpfenden Erforschung zu verstehen.1 

1 Meine Überlegungen haben von den Anregungen, die mir die TeilnehmerInnen des Sympo-
siums „Bildung und sozialer Wandel in der Türkei“, Orient-Institut Istanbul, Mai 2009, sowie 
Carola Groppe, Florian von Rosenberg und Anja Mensching gegeben haben, sehr profitiert.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 290 

Dass es noch keinen paradigmatisch festgelegten Rahmen zur Erforschung von 
Bildung und sozialem Wandel gibt, bedeutet nicht, dass meine Überlegungen frei 
schweben würden; meine Forschung zum Thema ist vielmehr einem Ansatz – mal 
mehr, mal weniger – verpflichtet, der versucht, die unterschiedlichen Ebenen von 
Gesellschaft in ihrem Zusammenspiel zu fassen und dabei weder dessen Statik 
noch dessen Dynamik über die Maßen zu betonen. Wo es um Strukturen geht, 
muss immer auch auf deren Prozesshaftigkeit hingewiesen werden, wo Prozesse des 
Wandels in den Blick kommen, verlieren diese ihre Flüchtigkeit in den Strukturie-
rungen. Um diese beiden Aspekte miteinander zu verknüpfen, widme ich mich 
hier insbesondere den Prozessstrukturen des Wandels von Bildung und Gesell-
schaft.2  

Ich versuche, anhand von Beispielen aus der osmanischen und türkischen Ge-
schichte einige Prozessstrukturen, das heißt die modi operandi herauszuarbeiten, 
die dem Wandel von Bildung und Gesellschaft unterliegen. Dabei geht es mir 
zunächst um den Zirkel von Problembewältigung und Innovation, in dessen Zu-
ge neue Institutionen und Systeme (1.) entstehen können. Dass hierbei ein Para-
digmenwechsel (2.) vonstatten gehen kann, der die älteren Generationen von 
jüngeren abspaltet, führt zu Retardierungen wie Akzelerationen im Wandlungs-
prozess (3.). Dabei ist hinsichtlich des Wandels selbst zwischen der Reform und 
dem Ersatz von Institutionen zu unterscheiden (4.), wobei zwischen unterschied-
lichen Anstößen zum Wandel (5.), Utopien (6.), Macht (7.) und Konkurrenz (8.) 
zu differenzieren und ein zentrales Augenmerk auf die Frage zu richten ist, in-
wieweit das Bildungssystem sich dadurch von seiner Umwelt unterscheiden 
kann, dass es gesellschaftliche Anstöße zum Wandel eigensinnig bearbeitet (9.). 
Erst am Ende meines Nachworts werde ich darauf eingehen, wie Bildung selbst 
zum gesellschaftlichen Wandel beitragen kann (10.). 

2 Der Begriff der Prozessstruktur findet sich in unterschiedlichen Ansätzen der rekonstrukti-
ven Sozialforschung, so bei Schütze (1983) und Bohnsack (2007: 146). Oevermann, der 
selbst nicht von Prozessstrukturen, sondern von „Fallstrukturen“ spricht, fasst Struktur und 
Prozess „als Einheit“, insofern die Struktur ohne ihre prozesshafte „Reproduktion“ nicht 
existieren kann (2000: 71). Dass sozialer Wandel nicht als Sonderphänomen der Gesell-
schaft, sondern als eines ihrer konstitutiven Momente zu begreifen ist, hat schon Norbert 
Elias deutlich gemacht. Wandel ergibt sich, so Elias, aus der „Konsequenz der Verflechtun-
gen von Aktionen vieler interdependenter Menschen“ (2006: 195). Es ist insofern eine 
„Verflechtungsordnung, die den Gang des geschichtlichen Wandels bestimmt“ (1988: 314). 
Diese „immanente Ordnung des Wandels“ (2006: 200) gilt es, in ihrem Zusammenhang 
mit Bildung, zu begreifen. Dabei ist, so Reckwitz (2006: 74), die Unterscheidung von Sta-
bilität und Transformation nur eine „relative“, insofern selbst in Phasen, in denen sich 
Handlungspraktiken zu „Reproduktionen einer kulturellen Formation verdichten, keine 
vollständige Wiederholung identischer sozialer Praktiken“ zustande komme. Es komme 
stets zur „Sinnverschiebung“ (Reckwitz 2006: 74), wobei aber zwischen „Phasen einer Häu-
fung von abweichenden Ereignissen“ und solchen größerer Kontinuität zu unterscheiden 
sei (Reckwitz 2006: 76). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 291 

Innovation und Problembewältigung als Circulus Transformationis 

Eine recht basale Prozessstruktur des Wandels ist die Innovation durch Problem-
bewältigung. Man kann schon – wie ich in meinem einführenden Beitrag zu die-
sem Band gezeigt habe – im Osmanischen Reich des frühen 19. Jahrhunderts ver-
folgen, wie die Probleme der Herrschaftssicherung und die militärischen Niederla-
gen der Osmanen zur Erneuerung zunächst der Armee und dann der Bürokratie 
führten. Doch war auch qualifiziertes Personal für diese Innovationen nötig, und 
damit stand man vor dem nächsten Problem, das zunächst durch den Aufbau von 
Professionsschulen – zum Beispiel die Militärakademie (mekteb-i harbiye) im Jahre 
1834 – für die militärische und zivile Staatslaufbahn gelöst wurde. Auch diese In-
novation erzeugte ihre eigenen Probleme, insbesondere dadurch, dass die Professi-
onsschulen die mangelnde Qualifikation ihrer neu aufgenommenen Schüler miss-
billigten (Somel 2001: 21). Dies führte wiederum zu Innovationen, etwa der Ent-
stehung der Heranwachsenden- und Sekundarstufe II-Schulen (rüşdiye und idadiye) 
(Somel 2001: 15). In Abbildung 1 ist dieser Circulus Transformationis graphisch 
dargestellt. 

Abbildung 1: Der Circulum Transformationis von Bildung und sozialem Wandel 

 

Charakteristisch für diese Prozessstruktur ist nicht alleine, dass es aufgrund der 
Problembewältigung zu Innovationen kommt, sondern dass dies wiederum zu 
neuen Problemen führt, die durch weitere Innovationen bewältigt werden. So 
hängt es geradezu von der zeitlichen Perspektive ab, ob man den Aufbau der 
Professionsschulen als Innovation (für die Erneuerung von Armee und Bürokra-
tie) oder als Problem (der ungenügenden Eingangsqualifikationen ihrer Novizen) 
sieht. Problembewältigung und Innovation bilden also einen Zirkel, innerhalb 
dessen sich beide wechselseitig steigern und komplexer werden.3 Dieser Circulus 
                                                                                          
3 Handlungstheoretisch wurde die Prozessstruktur von Problem und Innovation schon im 

Pragmatismus, unter anderem von John Dewey, herausgearbeitet. Dewey (1986) zufolge 
kommt es in dem Moment, zu dem alte Routinen und Gewohnheiten – etwa die Ausbil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 292 

Transformationis führt, wie man anhand der osmanischen Schulgeschichte er-
kennen kann, letztlich dazu, dass sich – allmählich – auch neue Institutionen, 
Organisationen und schließlich ein Bildungssystem bilden.4  

Die Paradigmenabhängigkeit des Wandels 

Organisationen wie die Professionsschulen oder die neuen Primar- und Sekun-
darschulen (ibtidai und idadi mektebi) im Osmanischen Reich, aber auch die neu-
en Grundschulen in der türkischen Republik, können nicht von denjenigen ab-
strahiert werden, die sie mit Leben erfüllen, ja gar zum Leben bringen: Den Leh-
rerInnen. Das damit verbundene Problem, vor dem Bildungsreformer stehen, 
kann theoretisch folgendermaßen formuliert werden: Wie kann man eine neue 
Bildungsorganisation aufbauen, wenn diejenigen, die in ihr arbeiten sollen (also 
die LehrerInnen) die Handlungen, die in der Organisation erwartet werden, noch 
gar nicht beherrschen?  

Stand man im ausgehenden 19. Jahrhundert vor dem Problem, LehrerInnen 
zu finden, die überhaupt pädagogisch ausgebildet und nicht lediglich Absolven-
ten einer medrese waren, so stellt sich mehr als hundert Jahre später, bei der Cur-
riculumreform von 2004, dieses Problem anders dar: Wie können LehrerInnen, 
deren gesamte akademische und berufliche Sozialisation durch ein Curriculum 
geprägt worden ist, das – wie es die Erziehungsgewerkschaft formuliert – „am 
Auswendiglernen orientiert ist“ und darauf zielt, „nicht denkende, nicht hinter-
fragende und diskutierende Individuen heranzuziehen“ (Eğitim Sen 2007: 13), 
nun ein Curriculum vertreten, das sich dem Konstruktivismus verschreibt? Müge 
Ayan Ceyhan zeigt in ihrem Beitrag, wie schwer es für LehrerInnen ist, in der 
Bildungspraxis die Prinzipien des neuen Curriculums durchzuhalten. Projektun-
terricht, Diskussion unter SchülerInnen, Gruppenarbeit und problemlösendes 
Denken erfordern, so die „Initiative zur Erziehungsreform“ (Eğitim Reformu Gi-
rişimi), eine Weiterbildung der LehrerInnen, die auch auf eine „Veränderung der 
Mentalität der LehrerInnen“ zielt (ERG 2005: 48). Ob sich allerdings die Menta-
lität durch Weiterbildung verändern lässt, erscheint fraglich, haben wir es doch 

dung der Soldaten in den Schulen für die Janitscharen (acemi oğlanları mektebi) – nicht 
mehr funktionieren, zu Suchprozessen. In deren Zuge greift man auf alle möglichen Anre-
gungen zurück und verleiht ihnen als Problemlösung Sinn. Derartige Anregungen können 
natürlich auch von Vorbildern aus dem europäischen Ausland stammen, wie dies bei den 
osmanischen Militärschulen der Fall war (Fortna 2005). Solche Anregungen werden dann 
mit dem – für das Osmanische Reich eigenen – Sinn erfüllt, das heißt es handelt sich nicht 
um Adoptionen, sondern um Adaptionen. Dass jedes Moment dieses Zirkels Problemlö-
sung (Innovation) in Bezug auf das vorangegangene Moment, zugleich aber Problem für 
das nachfolgende Moment ist, hat schon Dewey (1963) gezeigt. 

4 Zur Unterscheidung von Institution, Organisation und Bildungssystem sowie zum Aufbau 
des osmanisch-türkischen Bildungssystems im Zuge der reziproken Organisierung von Bil-
dung siehe meinen Beitrag in diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 293 

bei dem alten behavioristischen und dem neuen konstruktivistischen Curriculum 
mit unterschiedlichen Paradigmen im Sinne von Thomas Kuhn zu tun.5 So lässt 
sich auch Müge Ayan Ceyhans Argument in der Weise verstehen, dass ein neues 
Curriculum nicht einfach einer Gesellschaft aufoktroyiert werden sollte, sondern 
mit deren herrschenden Menschenbild verknüpft werden muss.  

Wenn im Zuge des gesellschaftlichen Wandels neue Problemlösungen im Sinne 
eines neuen Paradigmas aufkommen, so lässt sich dieses nicht einfach als eine Wei-
terentwicklung aus dem alten Paradigma ableiten. Es handelt sich vielmehr um ei-
nen Bruch in der Perspektive, mit dem eine neue Weltsicht verknüpft ist. Die An-
hänger des alten und jene des neuen Paradigmas leben, so schreibt Kuhn, in „ver-
schiedenen Welten“ und sehen „verschiedene Dinge“ (Kuhn 1973: 198). Überzeu-
gung im Sinne einer wissenschaftlichen Beweisführung spielt hier keine Rolle, da 
die Grundlagen einer Beweisführung von der einen epistemischen Gemeinschaft 
zur anderen auseinander klaffen. Eine Überzeugung zu besitzen, meint hier schon 
eher existentiell an eine exemplarische Problemlösung gebunden zu sein. 

Wer also einmal in die Normalität eines behavioristischen Curriculums einso-
zialisiert ist, dem fällt es schwer, sich in das neue, auf völlig anderen, konstrukti-
vistischen Grundlagen basierende Curriculum hineinzudenken und sich mit die-
sem zu identifizieren.6 Die altgedienten LehrerInnen bleiben ihrem curricularem 
Paradigma vor der Reform verbunden, so könnte man dies mit Kuhn interpretie-
ren; das neue Paradigma des konstruktivistischen Curriculums, so wäre dann zu 
prognostizieren, etabliert sich daher nicht durch die Beeinflussung, Schulung 
oder Überzeugung der alten LehrerInnen, sondern durch deren Abtreten (Kuhn 
1973: 200). Gleichzeitig wird eine neue Gruppe von LehrerInnen herangezogen, 
die fest im neuen Paradigma verwurzelt sind (Kuhn 1973: 202). 

Denkt man Thomas Kuhns Theorie des Paradigmenwechsels weiter, so kommt 
man zu dem Schluss, dass eigentlich – auf der Ebene des Personals, das eine In-
stitution beziehungsweise Organisation ausmacht – überhaupt keine Reform im 
engeren Sinne vollzogen wird. Das alte Personal reformiert sich nicht, sondern 
übernimmt das neue Curriculum nur oberflächlich und ohne sich mit ihm zu 
identifizieren. Das neue Personal kennt indes das alte Curriculum nicht, fasst das 
neue bereits als selbstverständlich auf und durchläuft insofern keine Reform. 

Generationsbedingte Retardierungs- und Akzelerationseffekte 

Im Problemzusammenhang sozialen Wandels ist der Paradigmenwechsel eng mit 
der Zugehörigkeit zu einer Generation verbunden. Je nachdem, zu welchem hi-
                                                                                          
5 Der Begriff des Paradigmas wird übrigens auch von Ziya Selçuk, dem Präsidenten des Er-

ziehungsrates (Talim Terbiye Kurulu) zu Zeiten der Curriculumreform, gebraucht (Selçuk 
2005). 

6 Dies könnte ein Grund für die Probleme sein, auf die Kemal İnal in seinen Ausführungen 
zur Bildungsreform in Entwicklungsländern (in seinem Beitrag zu diesem Band) hinweist.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 294 

storisch-sozialen Zeitpunkt man geboren ist und welche Erfahrungen man in sei-
ner jugendlichen Sozialisation gemacht hat, wird man – wie Karl Mannheim 
deutlich macht – „auf einen bestimmten Spielraum möglichen Geschehens“ be-
schränkt, mit dem „eine spezifische Art des Erlebens und Denkens“ nahegelegt 
wird (1964: 528). In den Jahren, in denen eine neue Generation heranwächst, 
formiert sich also eine generationsspezifische Perspektive, die eng an diese histo-
risch-soziale Konstellation gebunden ist.  

Diese generationelle Perspektivität bringt eine „Ungleichzeitigkeit des Gleich-
zeitigen“ (Pinder 1926: 21) mit sich. Ein und dieselbe historisch-soziale Zeit (et-
wa die Curriculumsreform im Jahre 2004 oder die osmanische Reformzeit des 
Tanzimat) wird von der jüngeren Generation anders als von der älteren Generati-
on erlebt. Dies hat auch damit zu tun, dass die jüngere Generation einen „neuen 
Zugang“ zu den alten Problemstellungen der Gesellschaft entwickelt, der mit ei-
nem „neuartigen Ansatz bei der Aneignung, Verarbeitung und Fortbildung des 
Vorhandenen“ verknüpft ist (Mannheim 1964: 531). Oder, in Anknüpfung an 
Kuhns Konzept des Paradigmas: Zur Zeit der Tanzimat waren die älteren Genera-
tionen noch einem Paradigma verhaftet, das dem ancient regime entsprach. Mit 
der neu heranwachsenden Generation etablierte sich dann das Paradigma, dem 
die Tanzimat-Reformen gefolgt waren. 

Wenn man radikale Reformen auf diese Weise als Paradigmenwechsel begreift 
und die Generationsabhängigkeit eines Paradigmas sieht, so lassen sich mit die-
sen beiden Begriffen bestimmte Eigenheiten von Wandlungsprozessen begreifen. 
Zu Beginn eines Wandlungsprozesses wird der Aufbau oder die Veränderung ei-
ner Institution bisweilen durch einige wenige angetrieben, die meist mit Macht 
und teilweise mit Legitimation ausgestattet sind.  

Nehmen wir als Beispiel die Einführung der neuen Fassung der türkischen 
Sprache in den 1930er Jahren. Es handelt sich hier sicherlich um einen Paradig-
menwechsel, der zudem aber mit einem generationsbedingten Retardierungs- 
und Akzelerationseffekt verbunden war. George Lewis (1999) macht in seiner 
einschlägigen Studie deutlich, dass mit der neuen Sprache nicht auch schon 
sogleich eine größere Gruppe von Menschen, die mit ihr vertraut waren, ent-
stand. Zur damaligen Zeit war nur eine kleine Gruppe von LehrerInnen mit dem 
modernen Türkisch vertraut, alle anderen mussten es noch erlernen. Sie waren 
noch in das osmanische Türkisch mit seiner arabischen Schrift einsozialisiert; die 
lateinische Schrift und das moderne Türkisch sind ihnen lange Zeit – oder gar für 
immer – fremd geblieben. Es hat viel Engagement gebraucht, um gegen diesen 
generationsbedingten Retardierungseffekt anzukommen und die LehrerInnen im 
modernen Türkisch zu schulen.7 

7 Wir kennen andere Beispiele, etwa aus der osmanischen Schulgeschichte, in der eine Re-
form (so die der sıbyan- und rüşdiye-Schulen) am generationsbedingten Retardierungseffekt 
gescheitert ist. Wie Somel (2001: 60) schreibt, wurden in den rüşdiye-Schulen und auch in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 295 

In dem Moment aber, an dem eine neu heranwachsende Generation vollstän-
dig in die neue Sprache einsozialisiert ist, beschleunigt sich der Wandel ganz 
plötzlich. In den 1940er und 1950er Jahren wuchs in der Türkei schnell eine 
neue Generation (von LehrerInnen) heran, für die nichts selbstverständlicher war 
als das moderne Türkisch, lateinisch geschrieben. Das Paradigma der älteren Ge-
neration, die osmanische Sprache und ihre arabische Schrift, gerieten fast in Ver-
gessenheit. Ihr Schriftgut konnte nicht mehr rezipiert, sondern musste ins Neu-
Türkische übersetzt werden. Insofern also die Sprachreform dazu führte, dass das 
Osmanische nicht mehr verstanden wurde, war ihr ein, wie Lewis (1999) es im 
Untertitel seines Buches nennt, „katastrophaler Erfolg“ beschieden. Das ist die 
generationsbedingte Akzeleration gesellschaftlichen Wandels.8 

Reform oder Ersatz? 

Die Paradigmen- und Generationenabhängigkeit des Wandels, auch von Bildungs-
institutionen, hat schon gezeigt, dass der Wandel zeitlich kein linearer Prozess ist. 
Betrachtet man Veränderungsprozesse im Bildungssystem des Osmanischen 
Reichs und der türkischen Republik, so kann man nicht einmal in jedem Fall da-
von sprechen, dass sich eine spezifische Institution wandelt. Denn zwischen der 
Reform einer Institution und ihrem Ersatz durch eine andere Institution ist zu 
unterscheiden.  

Zum Beispiel hat man in den 1860er Jahren versucht, die traditionellen Kna-
benschulen (sıbyan mektebi) zu reformieren, indem man das Lesen und Schreiben 
zum Unterrichtsgegenstand zu machen trachtete. Als die Reform dieser Bildungs-
institution jedoch scheiterte, wurde die Veränderung im Bildungssystem auf ande-
rem Wege erreicht: Man schaffte institutionellen Ersatz, indem man ab 1872 die 
Primar- (ibtidai) Schulen gründete, die von vorneherein auf den neuen Lehrme-
thoden beruhten.9 

Die Ersetzung der Knaben- durch die Primarschulen (ibtidai) ist ein gutes Bei-
spiel dafür, dass der Ersatz ganz allmählich vonstatten gehen kann, ja dass am An-
fang noch gar nicht klar ist, dass die eine Bildungsinstitution überhaupt durch die 
andere abgelöst werden wird. Denn die Knabenschulen existierten bis in das 20. 
Jahrhundert fort, sodass es zu einer etwa 50-jährigen Zeit der Überlappung zwi-
schen beiden Institutionen kam. Dieser überlappende Ersatz einer Bildungsinsti-
                                                                                                                                                                                                                          

reformierten sıbyan-Schulen häufig – aufgrund des Mangels an neu ausgebildetem Personal 
– Religionsgelehrte (ulema) als Lehrer eingesetzt.  

8 Es wäre allerdings falsch, die Generationenabhängigkeit des Wandels nur im Kontext von 
Be- und Entschleunigung zu sehen. Wie im Beitrag von Adnan Gümüş deutlich wird, kann 
man die frührepublikanische LehrerInnengeneration in gesellschaftspolitischer Hinsicht 
auch als treibende Kraft beim Aufbau des Staates betrachten, während diese Funktion in 
späteren LehrerInnengenerationen (auch aufgrund des sinkenden Ansehens der LehrerIn-
nen) allmählich verloren ging. 

9 Ein anderes Beispiel ist die überlappende Ersetzung der rüşdiye durch die idadi-Schule. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 296 

tution kann – wie in diesem Fall – darin begründet sein, dass es an der nötigen 
politischen Macht und Durchsetzungskraft fehlte, die alte Bildungsinstitution so-
fort zu schließen. Er kann aber auch dadurch zustande kommen, dass man auf 
den Bildungsbeitrag der alten Institution nicht verzichten möchte, weil nicht so-
fort genügend Organisationen10 innerhalb der neuen Institution aufzubauen sind 
– auch dies war bei den sıbyan mektebi der Fall (Somel 2001: 108f.).

Ein konsekutiver Ersatz findet sich demgegenüber dort, wo mit der Gründung 
der neuen Bildungsinstitution die alte aufhört zu existieren. Die Ablösung der 
medrese durch die Schulen für Prediger und Vorbeter (Imam Hatip-Schulen) nach 
1923 ist ein Beispiel hierfür,11 aber auch die Auflösung der Institute für die Leh-
rerInnenbildung und die gleichzeitig erfolgende Gründung von Fakultäten für 
Erziehungswissenschaften im Jahre 1982 (Okçabol 2005: 84–85).  

Es gibt jedoch auch Institutionen, die man nicht eindeutig als reformiert oder 
als durch eine andere Institution ersetzt bezeichnen kann. Wie in Mustafa Çapars 
Beitrag deutlich wird, existierten die Schulen bestimmter Minderheiten (Griechen, 
Juden, Armenier) zwar nach der Republiksgründung weiter; sie wurden aber unter 
die Aufsicht des Nationalen Erziehungsministeriums gestellt und in ihrer Personal-
struktur sowie hinsichtlich des Curriculums so stark verändert, dass schon kaum 
mehr von einer Reform, sondern von einem Ersatz gesprochen werden muss. 

Wandel durch funktionale und gesellschaftliche Outputkontrolle 

Wie aber kommt es überhaupt zum Wandel im Bildungssystem, gleich ob dieser 
über die Reform oder den Ersatz einer Institution verläuft? Ich möchte zunächst 
auf zwei Formen des Anstoßes zum Wandel hinweisen, die sich idealtypisch un-
terscheiden lassen (weitere folgen in den nächsten Abschnitten). 

Zum einen können sich Bildungsinstitutionen dadurch verändern, dass ihre 
AbsolventInnen als ungenügend für die Aufnahme in die nächst höhere Bil-
dungsinstitution bewertet werden. So standen seit ihrer Gründung 1847 die rüş-
diye-Schulen unter dem Reformdruck, den die Professionsschulen auf sie ausüb-
ten, da jenen die rüşdiye-AbsolventInnen als zu gering qualifiziert erschienen. Ei-
ne ähnliche funktionale Outputkontrolle findet sich auch im Verhältnis zwischen 
den Sekundarschulen (rüşdiye und idadi) einerseits und den Primarschulen ande-
rerseits, da hier die ersteren darauf drängten, dass die letzteren ihre SchülerInnen 
alphabetisierten.  

10 Zwar spuren Institutionen wie Organisationen Handlungen ein, indem sie Erwartungen auf 
Dauer stellen. Während aber Institutionen Handeln nur „restringieren und ermöglichen“, 
ohne dass man es ihnen selbst zuschreiben könnte, werden „Organisationen … Handlun-
gen und Handlungsfolgen zugeschrieben, sie gelten als zurechnungsfähig, verantwortlich“ 
(Ortmann 2004: 25). Siehe hierzu auch meinen Beitrag zu diesem Band.  

11 Allerdings wurden die Schulen für Prediger und Vorbeter dann 1930 ganz geschlossen 
(Gökaçtı 2005: 143). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 297 

Ich bezeichne dies als eine funktionale Outputkontrolle, da hier nicht nur die 
Funktionsfähigkeit der aufnehmenden Bildungsinstitution zum Maßstab ge-
macht wird, sondern dies zudem innerhalb des (allmählich entstehenden) Bil-
dungssystems – als einem gesellschaftlichen Funktionssystem – und innerhalb 
von dessen zentralen Code der Unterscheidung zwischen ‚gebildet und nicht ge-
bildet‘ geschieht. Zu dieser funktionalen Outputkontrolle zählt auch die Beob-
achtung von Bildungsorganisationen daraufhin, ob sie das öffentliche Gut Bil-
dung gerecht verteilen. Fatma Gök und Nazlı Somel zeigen in ihren Beiträgen zu 
diesem Band, dass diese Anforderungen an Schulen, Bildungsgerechtigkeit wal-
ten zu lassen, immer wieder innerhalb des Bildungssystems erhoben, aber dort 
auch unterlaufen werden.  

Idealtypisch zu unterscheiden hiervon ist der Wandel durch systemexterne ge-
sellschaftliche Outputkontrolle.12 Hier geht es nicht darum, ob systemimmanen-
te Probleme mit den Abgängern einer Bildungsinstitution entstanden sind, die 
auf deren Reformbedürftigkeit hinweisen; es geht vielmehr um Defizite, die von 
anderen gesellschaftlichen Teilsystemen, der Politik oder Wirtschaft etwa, indi-
ziert worden sind.13  

Eine solche externe gesellschaftliche Outputkontrolle ist meines Erachtens die 
Anpassung des Curriculums und der Bildungsorganisationen an die Interessen 
der Wirtschaft, wie sie in den Beiträgen von Kemal İnal und Ramazan Günlü un-
ter dem Stichwort der Neoliberalisierung kritisiert werden. Typischer Weise wird 
der 1990 erschienene Bericht der Unternehmervereinigung TÜSİAD (Baloğlu 
1990) als Beginn der neoliberalen Reform des Curriculums betrachtet, wiewohl 
hier auch die Einflüsse supranationaler Organisationen (Weltbank, OECD) eine 
wichtige Rolle spielen.  

                                                                                          
12 In Bezug auf die Frage, wie das Verhältnis von Bildung(ssystem) und anderen gesellschaft-

lichen Bereichen/Systemen aussieht, lassen sich dort, wo man von einer Beeinflussung des 
Bildungswesens durch die Gesellschaft ausgeht, zweierlei Wege identifizieren: Zum einen 
gibt es die unmittelbare Beeinflussung durch die Gesellschaft beziehungsweise ihre Teilsy-
steme (zum Beispiel bezüglich der Militärprofessionsschulen durch die Armee nach den 
Krimkriegen, oder bezüglich der Bürokratenschule (mülkiye) durch die Bürokratie, nach-
dem die zentrale Verwaltung ausgebaut werden musste). Zum anderen aber gibt es die mit-
telbare Beeinflussung des Bildungswesens durch die Gesellschaft beziehungsweise ihre Teil-
systeme (zum Beispiel beim Aufbau der idadi-Schulen, aus denen sich die Schüler der Pro-
fessionsschulen rekrutieren sollten). Allerdings muss man – gerade im Falle des Osmani-
schen Reichs – auch von einer ausländischen Beeinflussung des Bildungswesens/-systems 
ausgehen, die sich keineswegs immer so direkt vollzog wie angenommen. Eher indirekt 
wurde das Bildungswesen von den militärischen Niederlagen des Osmanischen Reichs be-
einflusst. Direkter war demgegenüber die – auf ausländischen Druck zustande gekommene 
– Gewährung gleicher Staatsbürgerschaftsrechte für alle Mitglieder der osmanischen Gesell-
schaft, insofern nun auch Minderheitenangehörige Zugang zu den zivilen und militäri-
schen Professionsschulen bekamen (Somel 2001: 42). 

13 Oft werden auch Problemlagen, die in anderen Systemen nicht bearbeitet werden können, 
in das pädagogische System ab- oder verschoben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 298 

Utopien als Reformmotor 

Ein Anstoß für Reformen können Utopien sein. Man kann den Mut von Musta-
fa Kemal, als er das lateinische Alphabet einführte und mit seiner Person für die-
se Reform einstand, nicht hoch genug einschätzen. Doch auch schon die Bil-
dungsreformen im Osmanischen Reich des 19. Jahrhunderts, mit denen säkulare 
Schulen und Hochschulen etabliert wurden, versprachen ihren SchülerInnen eine 
Zukunft, die noch nicht mit Händen zu greifen war.  

In diesem Sinne sind Erziehungsreformen immer schon ein wenig mit Utopi-
en verknüpft, begreift man – mit Karl Mannheim – Utopien als eine Bewusst-
seinsform, die die bestehenden Verhältnisse zu transzendieren versucht und dar-
auf zielt, jene radikal zu verändern (Mannheim 1985: 169). Reformen müssen 
sich geradezu vom empirisch Gegebenen lösen und eine Zukunft versprechen, in 
der die Gesellschaft eine andere ist als die heutige. Ihr utopischer Aspekt macht 
Reformen riskant, weil sie im wörtlichen Sinne viel-versprechend sind. 

Das Utopische kann indes zum Ideologischen mutieren, wenn Erziehung zum 
Herrschaftsmittel wird. Dann sind die „herrschenden Gruppen in ihrem Denken 
so intensiv mit ihren Interessen an eine Situation gebunden“, dass „sie schließ-
lich die Fähigkeit verlieren, bestimmte Tatsachen zu sehen, die sie in ihrem Herr-
schaftsbewußtsein verstören könnten“ (Mannheim 1985: 36). Nicht nur die Be-
schwörung des individualistisch verstandenen Leistungsprinzips, auf die Fatma 
Gök und Kemal İnal in ihren Beiträgen aufmerksam machen, kann zur ideologi-
schen Verschleierung sozialer Ungleichheitsmechanismen werden. Auch etwa der 
frührepublikanische Glaube daran, Bildung werde die türkische Gesellschaft sä-
kularisieren, hat bisweilen ideologische Züge angenommen. 

Anstoß oder Macht? 

Es ist nicht sonderlich präzise, bei den von mir gegebenen Beispielen von einem 
bloßen ‚Anstoß‘ zum Wandel zu sprechen, sind doch viele von diesen Reformen 
durchaus auch unter den Vorzeichen von Machtbeziehungen zustande gekom-
men. Als Anstoß zum Wandel möchte ich daher jene Prozessstrukturen bezeich-
nen, bei denen Bildungsinstitutionen, -organisationen und -systeme dadurch zum 
Wandel motiviert werden, dass sich ihre Umwelt in für sie ungünstiger Weise ver-
ändert. Die Professionsschulen beschweren sich über die mangelnden Lese- und 
Schreibkenntnisse ihrer neuen SchülerInnen und dies wird zum Anstoß für Kna-
benschulen, ihre Lehre zu verbessern. Die Industrie fordert mehr technisch gebil-
dete Novizen, und dies bringt das Erziehungsministerium dazu, die technischen 
Gymnasien auszubauen (Günlü 2008). Der theoretisch zentrale Punkt am ‚An-
stoß‘ ist, dass es der ‚angestoßenen Institution‘ beziehungsweise dem Bildungs- 
system offen steht, ob und wie sie diesen Impuls aufnimmt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 299 

Der Anstoß zum Wandel ist in dieser Reinform empirisch sicherlich kaum zu 
finden, sondern häufig durch machtförmige Prozesse begleitet. Unter Macht ver-
stehe ich – in Anlehnung an Niklas Luhmann (1964) –, dass man sich in seinen 
Handlungen dem Willen eines anderen fügt, weil von Seiten dieses anderen an-
sonsten negative Sanktionen zu erwarten wären. 

Machtförmige Beziehungen können zwischen Personen aufgebaut werden, sie 
entfalten ihre eigentliche Wirksamkeit aber erst in organisatorischen Kontexten 
(Nohl 2010, Kap. 6.4). Dort funktioniert Macht geräuschlos. Jede/r LehrerIn in 
der Türkei muss sich – unter der nicht einmal der Explikation bedürfenden An-
drohung der Disziplinarstrafe oder Entlassung – zum Beispiel dem neuen Curri-
culum fügen. Schon das Wissen um den möglichen Verlust der Mitgliedschaft 
(das heißt der Anstellung als LehrerIn) reicht aus, damit das Bildungsministerium 
seine LehrerInnen gefügig machen kann.14 (Das gilt natürlich für alle Arbeitsver-
hältnisse.) Wenn wir hier von Mitgliedschaft sprechen, ist natürlich auch nicht zu 
vergessen, dass das Bildungsministerium selbst machtförmiger Kommunikation 
ausgeliefert ist. Schon die in Aussicht gestellte Mitgliedschaft zur Europäischen 
Union gibt jener die Macht, Reformprozesse in der Türkei anzuschieben.15 Diese 
Macht hat die Europäische Union allerdings nur so lange, als die Rücknahme der 
Mitgliedschaftsoption für sie weniger schlimm ist als für die Türkei. 

Konkurrenz als Wandlungsimpuls 

Eine besondere Form des Wandlungsimpulses ist die Konkurrenz. Während der 
oben genannte Anstoß von Institutionen oder gesellschaftlichen Teilsystemen 
ausgeht, die in einem Verhältnis funktionaler Komplementarität zu der ‚angesto-
ßenen‘ Institution stehen (die idadi-Schulen als Abnehmer von sıbyan mektebi-
Absolventen oder die Industrie als Abnehmer von Technikgymnasiasten), ent-
steht Konkurrenz in einem Verhältnis funktionaler Äquivalenz.16  

Wie Fortna zeigt, stand das hamidische Bildungswesen auch dadurch unter Re-
formdruck, dass Missionarsschulen, millet-Schulen und Schulen angrenzender 
Länder die Funktion der Sekundarbildung auch für Muslime zu übernehmen 
drohten.17 Das heißt, die konkurrierende Bildungsinstitution übernimmt äquiva-

                                                                                          
14 Damit wird zwar nicht das Handeln des einzelnen Lehrers festgelegt, aber doch sicherge-

stellt, dass niemand gegen die neue Regel erklärtermaßen verstößt. Vielmehr sind damit 
Abweichungen von der neuen Regel nur noch im Bereich ihrer informellen Anwendung 
zu finden.  

15 Siehe hierzu auch den Beitrag von Kemal İnal in diesem Band. 
16 Funktionale Komplementarität verweist darauf, dass Bildungsorganisationen einander er-

gänzen (das Gymnasium die Primarschule etwa), während funktionale Äquivalenz dort 
vorliegt, wo Bildungsorganisationen einander prinzipiell ersetzen könnten, weil sie eine 
ähnliche Funktion erfüllen (zum Beispiel eine private und eine staatliche Schule). 

17 Fortna (2005: 75–85) macht deutlich, wie stark sich der Osmanische Staat mit seinen Schu-
len auch in Konkurrenz zu den Missionarsschulen gesehen hat, die von ausländischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 300 

lente Funktionen. Die Konkurrenz ist insofern eine besondere Ausprägung des 
Anstoßes, denn es liegt im Benehmen der Bildungsinstitution, ob sie die Kon-
kurrenz aufnimmt und wie sie dies tut. Zum Beispiel kann man sagen, dass die 
hamidischen Bildungsinstitutionen sich durchaus der als ‚ausländisch‘ empfun-
denen Konkurrenz erwehrt haben (Fortna 2005: 84), während das zeitgenössische 
türkische Bildungssystem die Konkurrenz durch Privatschulen, etwa jene der Gü-
len-Bewegung,18 kaum als Anlass zum Wandel begriffen hat, sondern ihr Funkti-
onsverlust bei der Vorbereitung auf Universitätseingangsprüfungen nunmehr 
durch private Paukschulen kompensiert wird. Die Privatschulen selbst aber wan-
deln sich durchaus unter dem Druck der Konkurrenz, wie Barbara Pusch in die-
sem Buch am Beispiel der Deutschen Schule Istanbul zeigt.  

Zur Eigenständigkeit des Wandels im Bildungssystem 

Mit der Unterscheidung von ‚Anstoß‘, ‚Konkurrenz‘ und ‚Macht‘ habe ich auf 
kontingente Spielräume bei der Be- und Verwertung von Impulsen verwiesen, die 
Bildungsinstitutionen und -systeme von außen erhalten. Wie diese Spielräume 
aussehen, möchte ich im Folgenden ein wenig erörtern. 

Man kann anhand der osmanischen und türkischen Bildungsgeschichte beo-
bachten (und selbstverständlich auch in anderen Ländern), dass die Spielräume 
bei der Be- und Verwertung von Wandlungsimpulsen dort zunehmen, wo Bil-
dungsinstitutionen/-organisationen komplexer werden, sich mit anderen Bil-
dungsinstitutionen/-organisationen verknüpfen und auf diese Weise ein Bil-
dungssystem als eigenständiges Funktionssystem einer Gesellschaft entsteht.  

Mächten finanziert wurden. Diese Missionarsschulen wurden nicht nur als finanzielle und 
statistische Bedrohung, sondern auch als Bedrohung für die islamisch geprägte Kultur ange-
sehen. Fortna spricht insofern von einem „Kulturkrieg“ (2005: 82). Er weist darauf hin, dass 
es den Osmanen nicht eingefallen ist, die „Regeln des Wettbewerbs“ selbst in Frage zu stel-
len. Vielmehr habe man sich damit zufrieden gegeben, die Ausländer auf ihrem eigenen 
Gebiet, den Schulen, zu schlagen (2005: 84). Die Zahl der ausländischen Schulen, von de-
nen nur ein kleinerer Teil eine offizielle Lizenz hatte, betrug 427 im Jahre 1894. Auch an 
den Grenzen zu den ehemaligen osmanischen Ländern (im Balkan, Irak und so weiter) gab 
es eine ähnliche Konkurrenzsituation, die die Osmanen dazu brachte, mehr in die Bildung 
zu investieren und allmählich auch ein echtes Bildungssystem aufzubauen. Da es aber gera-
de auch um einen Kulturkampf ging, war es für die Osmanen völlig normal, hier nicht al-
leine die säkularen Kräfte, sondern auch die ulema einzubinden. Insofern seien, so Fortna, 
die säkularen Schulen der hamidischen Zeit keineswegs derartig große Kontraste zu den is-
lamischen Schulen gewesen, wie dies die republikanische Geschichtsschreibung suggeriere 
(2005: 91–92). Die Schulen der Minderheiten (millet) wurden indes nicht so eindeutig als 
Gefahr, sondern bisweilen auch als Vorbild gesehen (2005: 101). Da die millet-Schulen ja 
auch schon lange im Osmanischen Reich üblich gewesen waren, waren sie – eher als die 
Missionsschulen – dazu geeignet, als Vorbild zu dienen. Auch Somel (2001: 70ff. und 99) 
zeigt, wie wichtig die Konkurrenz mit nichtmuslimischen Schulen in den Provinzen gewe-
sen ist, und dass häufig Entscheidung zum Aufbau einer Knabenschule getroffen wurden, 
um die Attraktivität der Missionars- oder Minderheitenschulen für Muslime zu mindern. 

18 Siehe hierzu den Beitrag von Bekim Agai in diesem Band. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 301 

Der Aufbau militärischer Ingenieursschulen im ausgehenden 18. Jahrhundert 
erscheint – trotz des Widerstands aus der ulema und dem Janitscharenkorps (So-
mel 2001: 23) – ein einfaches Unternehmen, handelt es sich hier doch um eine 
einzelne Organisation. Wie schwierig war es indes, die vielen rüşdiye-Schulen zu 
etablieren, denn diese mussten, trotz vorhandenen politischen Willens, organi-
siert und mit Personal versehen werden. Die politische Führung scheiterte hier 
nicht so sehr an fehlendem Mut zum Wandel denn an den informellen Praktiken, 
die sich in den rüşdiye-Schulen entwickelten: Die LehrerInnen waren ebenso 
schlecht ausgebildet wie die SchülerInnen, die nicht einmal das Alphabet be-
herrschten. Selbst dort, wo mit Macht Reformen auf den oberen Hierarchieebe-
nen von Schulorganisationen durchgesetzt werden, müssen diese Reformen doch 
auf einer unteren Ebene in die Praxis umgesetzt werden. Wie ich weiter oben 
deutlich gemacht habe, ist anzunehmen, dass diese Reformen – je nach Generati-
ons- und sonstigen sozialen Zugehörigkeiten der LehrerInnen – sehr unterschied-
lich in die Praxis umgesetzt werden. 

Je komplexer die Institution oder das Bildungssystem ist, desto deutlicher 
dürften die Abänderungen, ‚Verwässerungen‘ und eigenwilligen Anwendungen 
ausfallen, die eine von oben beschlossene Reform erfährt. Hoch ausdifferenzierte 
Bildungssysteme wie das türkische zu reformieren, dürfte daher ungleich schwe-
rer sein als eine neue militärische Ingenieursschule in die Welt zu setzen. Dies 
gilt meines Erachtens auch dort, wo Reformen in machtförmigen Beziehungen 
umgesetzt werden. 

Gesellschaftlicher Wandel durch Bildung 

Bislang habe ich nur Überlegungen zu jenen Prozessstrukturen angestellt, die für 
den Wandel von Bildungsinstitutionen und -systemen charakteristisch sind. Auch 
wenn nur in Ausnahmefällen zu sehen ist, dass das Bildungssystem eine Vorrei-
terrolle bei gesellschaftlichen Veränderungen einnimmt, ist doch die Frage zu 
stellen: Wie verändert Bildung die Gesellschaft? 

Wo Bildung nicht mehr dem Belieben des Einzelnen anheim gestellt ist, son-
dern – wie etwa mit der im Osmanischen Reich seit 1847 diskutierten Schul-
pflicht (Somel 2001: 39; Okçabol 2005: 27) – zu einem institutionalisierten Be-
standteil eines jeden Lebenslaufs geworden ist, werden gesellschaftliche Ressour-
cen in Form von Zeit, Raum und Kapital umdisponiert. Das Geld für die Schul-
uniform kann nicht in Saatgut investiert werden, die Schulzeit der Heranwach-
senden fehlt der bäuerlichen Familie bei der Ernte. Auf diese Weise verändert 
sich das Gefüge der gesellschaftlichen Funktionssysteme, das heißt das Bildungs-
wesen erhält gegenüber Politik, Wirtschaft und Militär eine andere Stellung.19 

                                                                                          
19 Dass dieser Wandel im Gefüge der gesellschaftlichen Funktionssysteme anhält, darauf ver-

weisen die Schwierigkeiten, die es bei der Durchsetzung der Schulpflicht gerade in ländli-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 302 

Zugleich wird die Allokation von Bildungszeit auch zur gesellschaftlich institu-
tionalisierten Erwartung an den Einzelnen: Kindern wird eine Kindheit, geprägt 
durch Schulbesuch, zugestanden, und mit dem Ausbau der Sekundar- und Hoch-
schulen in der Türkei hat sich – wie Annegret Warth in ihrem Beitrag zeigt – auch 
eine Jugendphase institutionalisiert, wie sie zuvor weithin unbekannt war. Die In-
stitutionalisierung von Kindheit und Jugend ist aber mit ebenso stark gesellschaft-
lich verankerten Erwartungen an die Fähigkeiten jener verknüpft, die das Bil-
dungsmoratorium hinter sich gelassen haben: So kann zum Beispiel vom türki-
schen Parlamentsabgeordneten zumindest der Primarschulabschluss erwartet wer-
den, in kaufmännischen Tätigkeitsbereichen gehören Computerkenntnisse zum 
Standard. 

Dass ein Großteil der Bevölkerung alphabetisiert ist, hat Rationalisierungen 
ungeahnten Ausmaßes möglich gemacht. ArbeiterInnen können Bedienungsanlei-
tungen komplizierter Maschinen lesen, KundInnen ihre Überweisungsformulare 
auf der Bank ausfüllen, man kann Programme von Parteien lesen oder die kriti-
sche Berichterstattung einer Zeitung verfolgen. Und man kann, mit den heutigen 
IT-Fähigkeiten ausgerüstet, sich seine elektronische Fahrkarte für den Bus selbst 
aufladen.  

Doch hat der Ausbau des Bildungssystems nicht nur Rationalisierungen in der 
Gesellschaft möglich gemacht: Dass einige – nicht alle – Gesellschaftsmitglieder 
in der (Hoch-)Schule die Fähigkeit zu lernen erworben haben, macht Innovation 
auch als Dauereinrichtung möglich: Betriebe können Produktionsabläufe verän-
dern und Regierungen die Steuergesetze, weil sie davon ausgehen können, dass 
Gesellschaftsmitglieder das Lernen gelernt haben. 

Das Bildungssystem stellt insofern ein Mittel bereit, damit sich andere gesell-
schaftliche Institutionen und Teilsysteme immer wieder verändern können. Der 
generationsbedingte Retardierungseffekt wird sicherlich nicht aufgehoben, wohl 
aber dadurch handhabbar gemacht, dass auch Erwachsene noch lernen können, 
weil sie das Lernen einst in der Schule gelernt haben. 

Schließlich ist Bildung – und die Entwicklung des Bildungssystems – ein wich-
tiges Moment im Wandel der (Gesamt-)Gesellschaft als solcher. Als im 19. Jahr-
hundert allmählich von dem Selektionsprinzip der Herkunft auf das der Leistung 
bei der Rekrutierung von osmanischen Bürokraten umgestellt wurde, markierte 
dies den Beginn eines allmählichen (in Teilen immer noch andauernden) Wandel 
von einer feudalen Ständegesellschaft zu einer funktional differenzierten Gesell-
schaft, die sich – wenn auch nicht ausschließlich – an meritokratischen Prinzipi-
en zumindest in dem Sinne orientiert, dass sie gesellschaftliche Positionen hier-
über legitimiert. Der Platz, den eine Person im Osmanischen Reich eingenom-
men hat, war noch hauptsächlich durch ihre Zugehörigkeit zu einer Volksgruppe 

chen Gebieten und solchen gibt, die noch stärker feudal bestimmt und weniger durch 
funktionale Differenzierung gekennzeichnet sind. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHWÖRTLICHE ÜBERLEGUNGEN 303 

(millet) und einem Stand (vor-)bestimmt. Zu Beginn des 21. Jahrhunderts hinge-
gen legitimieren sich in der Türkei gesellschaftliche Positionen hauptsächlich 
durch die Qualifikationen, die man im Bildungssystem erworben hat. Damit will 
ich nicht die Augen davor verschließen, dass mit jedem Regierungswechsel viele 
Bürokraten etwa durch Parteifreunde ersetzt werden; doch gerade die Klagen 
hierüber machen deutlich, dass gesellschaftliche Positionen mittlerweile haupt-
sächlich über Qualifikationen legitimiert werden (Toprak 2009: 119ff.).20  

Ohne die Entwicklung des Bildungssystems wäre diese Transformation der Ge-
sellschaft nicht möglich gewesen. Doch mit ebensolchem Recht müsste man sa-
gen: Ohne die Transformation der Gesellschaft – ohne dass Qualifikationen für 
die Verteilung von gesellschaftlichen Positionen eine solche Bedeutung gewon-
nen hätten – wäre die Entwicklung des Bildungssystems nicht möglich gewesen.  

Literaturangaben 

Bohnsack, R. 2007. Rekonstruktive Sozialforschung. Opladen: UTB. 
Baloğlu, Z. 1990. Türkiye’de Eğitim. Istanbul: TÜSİAD Yayını.  
Dewey, J. 1963. The Reflex Arc Concept. In J. Dewey (Hrsg.). Philosophy, Psychol-

ogy, and Social Practice. New York: Putnam’s Sons, 252–266. 
Dewey, J. 1986. How We Think. In J. A. Boydston (Hrsg.). John Dewey – The Later 

Works, 1925–1953. Vol. 8: 1933. Carbondale: Southern Illinois University Press, 
105–352. 

Eğitim Sen 2007. Milli Eğitim Bakanlığı’nda AKP’nin 4 Yılı. www.e-kutuphane. 
egitimsen.org.tr/pdf/681.pdf, zuletzt abgerufen am 14.03.2011. 

Elias, N. 1988. Über den Prozeß der Zivilisation. Band 2. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.  

Elias, N. 2006. Was ist Soziologie?. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
ERG (=Eğitim Reformu Girişimi) 2005. Yeni Eğitim Programları İnceleme ve Değer-

lendirme Raporu. Istanbul. 
Fortna, B. 2005. Mekteb-i Hümayun – Osmanlı İmparatorluğu’nun Son Döneminde 

İslam, Devlet ve Eğitim. Istanbul: İletişim. 
Gök, F. 1999. 75 Yılda İnsan Yetiştirme Eğitim ve Devlet. In F. Gök (Hrsg.). 75 

Yılda Eğitim. Istanbul: Tarih Vafkı Yayınları, 1–8. 
Gökaçtı, M. A. 2005. Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler. Istanbul: İletişim. 
Günlü, R. 2008. Vocational Education and Labor Market Integration in Turkey. 

In A.-M. Nohl/A. Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. 
Münster/New York: Waxmann, 107–130. 

İnal, K. 2008. Eğitim ve İdeoloji. Istanbul: Kalkedon. 
                                                                                          
20 Dass weiterhin auch die Bedeutung von Klassen, Gender und Regionszugehörigkeiten 

wichtig ist, wird zumindest nicht mehr als selbstverständlich hingenommen, sondern deut-
lich beklagt, wie in den Beiträgen von Somel und Gök evident wird. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ARND-MICHAEL NOHL 304 

Kuhn, T. 1973. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Lewis, G. L. 1999. The Turkish Language Reform. A Catastrophic Success. Oxford: 
Oxford University Press. 

Luhmann, N. 1964. Funktionen und Folgen formaler Organisation. Berlin: Duncker 
& Humblot. 

Mannheim, K. 1964. Das Problem der Generationen. In K. Mannheim (Hrsg.). 
Wissenssoziologie. München: Luchterhand, 509–565. 

Mannheim, K. 1985. Ideologie und Utopie. Frankfurt am Main: Klostermann.  
Nohl, A.-M. 2010. Konzepte interkultureller Pädagogik. Eine systematische Einführung. 

Bad Heilbrunn: Klinkhardt.  
Okçabol, R. 2005. Türkiye Eğitim Sistemi. Ankara: Ütopya. 
Oevermann, U. 2000. Die Methode der Fallrekonstruktion in der Grundlagen-

forschung sowie der klinischen und pädagogischen Praxis. In K. Kraimer 
(Hrsg.). Die Fallrekonstruktion. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 58–156. 

Ortmann, G. 2004. Als Ob. Fiktionen und Organisationen. Wiesbaden: VS-Verlag.  
Pinder, W. 1926. Das Problem der Generation. Berlin: Frankfurter Verlagsanstalt.  
Reckwitz, A. 2006. Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bür-

gerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 
Schütze, F. 1983. Biographieforschung und narratives Interview. Neue Praxis (3): 

283–293. 
Selçuk, Z. 2005. Türk Eğitim ve Öğretim Sistemi Reformu – Pilot Bölgelerinden İlk İzle-

nimler. Vortrag in der Konrad Adenauer Stiftung Ankara. http://www.konrad. 
org.tr/Egitimturk/05%20ziya%20selcuk.pdf, zuletzt abgerufen am 05.07.2011. 

Somel, S. A. 2001. The Modernization of Public Education in the Ottoman Empire 
1839–1908 – Islamization, Autocracy and Discipline. Leiden: Brill.  

Toprak, B. 2009. Türkiye’de Farklı Olmak. Istanbul: Metis. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über die AutorenInnen 

Bekim Agai studierte Islamwissenschaft, Geschichte und Psychologie in Bonn und 
Kairo. 1999 erlangte er seinen Magistertitel in Islamwissenschaft an der Universi-
tät Bonn. Er forschte an der Ruhr-Universität Bochum innerhalb der Nach-
wuchsforschergruppe „Islamische Bildungsnetzwerke“ der Volkswagenstiftung 
über das Bildungsnetzwerk des türkischen Predigers Fethullah Gülen. Über dieses 
Thema promovierte er 2003. Von Sommer 2003 bis 2008 war er wissenschaftli-
cher Assistent am Orientalischen Seminar der Universität Bonn. Derzeit ist er 
Postdoc-Stipendiat an der Graduiertenschule „Gesellschaft und Kultur in Bewe-
gung“ der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg mit dem Projekt Araber 
und Osmanen in Europa – Europäer im Nahen Osten: Bilder des Selbst und Imaginatio-
nen des Anderen in Reiseberichten des 19. und 20. Jahrhunderts. 

Müge Ayan Ceyhan studierte an der Boğaziçi Universität und an der Oxford Uni-
versität. 2006 promovierte sie an der Oxford Universität im Bereich Sozial- und 
Kulturanthropologie. Von 2007 bis 2009 war sie  wissenschaftliche Mitarbeiterin 
bei dem deutsch-türkischen Vergleichsprojekt „Schriftspracherwerb in der Orga-
nisation Schule unter den Bedingungen von Migration und Mehrsprachigkeit“, 
das an der Istanbul Bilgi Universität und der Universität Osnabrück angesiedelt 
war. Derzeit ist sie an der Istanbul Bilgi Universität in der Abteilung Soziologie 
und Bildungsarbeit als Projektkoordinatorin tätig und arbeitet an dem Projekt 
Önyargılar, Kalıpyargılar ve Ayrımcılık: Sosyolojik ve Eğitimsel Perspektifler [Vorurteile, 
Voreingenommenheiten und Diskriminierung: Soziologische und Pädagogische 
Perspektiven]. Seit 2000 hat sie an verschiedenen Schulen langzeitige Feldfor-
schungen durchgeführt. Zu ihren Forschungsschwerpunkten gehören Bildungsan-
thropologie, sich verändernde Persönlichkeitsbilder, Schulethnographie. Alpha-
betisierung und Mehrsprachigkeit in der Bildung. Der Bericht Çiftdillilik ve Eğitim  
[Mehrsprachigkeit und Bildung], den sie gemeinsam mit D. Koçbaş 2009 für die 
Initiative Bildungsreform der Sabancı Universität herausbrachte, ist der erste und 
umfangreichste Bericht in diesem Bereich.  

Etienne Copeaux unterrichtete Geschichte an französischen Schulen. 1994 erhielt 
er seinen Doktortitel. Danach arbeitete er als Wissenschaftler in Frankreich und 
Istanbul (Institut Français d’Etudes Anatoliennes). Von 2003 bis 2007 unterrich-
tete er die Geschichte des  türkischen Nationalismus an der Galatasaray Universi-
tät in Istanbul. Etienne Copeaux ist ein Spezialist der gegenwärtigen Türkei mit 
Fokus auf Geschichtsschreibung, die Verwendung von Geschichte durch Natio- 
nalismus und den Zypern-Konflikt. In diesem Zusammenhang publizierte er Es-
paces et temps de la nation turque. Analyse d’une historiographie nationaliste 1932-1993 
(Editions CNRS 1997), Une vision turque du monde à travers les cartes (Editions 
CNRS  2000) und Taksim! Chypre divisée (Mitherausgabe, AEdelsa, 2005). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER DIE AUTORINNEN 306 

Mustafa Çapar hat nach 15jähriger Lehrertätigkeit an staatlichen Schulen begon-
nen, in der Anthropologieabteilung der Mustafa Kemal Universität zu arbeiten. 
Während seiner Lehrtätigkeit fiel ihm auf, dass die türkischen SchülerInnen  ge-
genüber ethnisch und religiös anderen, insbesondere gegenüber nicht-muslimi- 
schen SchülerInnen mit türkischer Staatsbürgerschaft, feindselig eingestellt sind 
und entschloss sich, über dieses Thema zu arbeiten. Für seine Doktorarbeit an der 
Anthropologieabteilung der Hacettepe Universität untersuchte er die Lage der 
Nicht-Muslime, Nicht-Türken und Aleviten im nationalen türkischen Erziehungs-
system. Er publizierte diese Arbeit unter dem Titel Türkiye’de Eğitim ve “Öteki 
Türkler” [Bildung in der Türkei und die “anderen Türken”], sie erschien 2006 bei 
Özgür Üniversite Yayınları.  

Fatma Gök ist Professorin an der Pädagogischen Fakultät der Boğaziçi Universität 
und Vorstand der Pädagogischen Abteilung. Zu den Themenbereichen Bildungs-
politik, Bildung und soziales Geschlecht, soziale Grundlagen der Bildung und 
vergleichende Bildungsforschung hat Gök eine Vielzahl von Publikationen über 
Bildungsrechte, Bildungsdiskriminierung, soziale Gerechtigkeit und  Bildung, so-
wie Bildung und neoliberale Politik vorgelegt. Fatma Gök hat außerdem an den 
Redaktionskollektiven der Zeitschriften Sosyalist Feminist Kaktüs [Sozialistisch-
Feministischer Kaktus] und Pazartesi [Montag] teilgenommen, sowie folgende Bü-
cher (mit)herausgebracht: 75 Yılda Eğitim [75 Jahre Bildung], İnsan Haklarına 
Saygılı Bir Eğitim Ortamına Doğru [In Richtung einer menschenrechtsfreundlichen 
Bildungsathmosphäre] und Education in ‚multicultural‘ societies: Turkish and Swedish 
perspectives. Darüber hinaus ist sie die zweite Vorsitzende des World Council of 
Comparative Education Societies (WCCES) und Vorsitzende des Türkiye Karşılaştır-
malı Eğitim Derneği [Türkischer Verein für Vergleichende Bildungsforschung]. 

Adnan Gümüş hat seinen BA 1986 an der Ankara-Universität, sein Magisterstudi-
um 1989 an der Çukuova-Universität und seine Dissertation an der Wien-
Universität im Fachbereich Soziologie abgeschlossen. Derzeit ist er als Professor 
an der Pädagogischen Fakultät der Çukurova-Universität in Adana beschäftigt. 
Veränderungen im ländlichen Raum, Arbeitssoziologie, Schulforschung, Religion, 
Ideologie, Nationalismus, Autoritariismus und Integration gehören zu seinen 
Hauptarbeitsbereichen. Er hat mehrere Untersuchungen über Schulen und Uni-
versitäten in der Türkei durchgeführt. Mit Kollegen hat er sechs Bücher, eines da-
von erschien auf Russisch, mitherausgegeben und mehr als 40 Artikel in Zeit-
schriften und Büchern veröffentlicht, davon acht für die ZUMA in Mannheim. 
Die Titel seiner Monographien lauten: Din, Milliyetçilik ve Otoriteryenizm [Religion, 
Nationalismus und Authoritarianismus] (Eğitim-Sen Yay., 1999). Sıkıştırılmış Okul-
lar [Gequetschte Schulen] (Eğitim-Sen Yay 2004) und Üniversitelerde Bologna Süreci 
Neye Hizmet Ediyor? [Wozu dient der Bologna Prozess an Universitäten] (Eğitim-
Sen Yay 2011). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER DIE AUTORINNEN 307 

Ramazan Günlü ist Juniorprofessor an der Wirtschafts- und Verwaltungswissen-
schaftlichen Fakultät der Muğla Universität. Sein Grund-, Diplom- und Dokto-
ratsstudium hat er an der Ankara Universität absolviert. Der Titel seiner Doktor-
arbeit lautete  Hegemonya ve Siyasal Öğrenme: Almanya’daki Türkiye Kökenli Genç Ye-
tişkin ve Yetişkin Topluluk Üzerine bir İnceleme [Hegemonie und politisches Lernen: 
Ein Untersuchung über eine Gruppe türkischstämmiger (junger) Erwachsener in 
Deutschland] und beschäftigt sich mit Konflikten und Widersprüchen politischen 
Lernens bei MigrantInnengruppen in Deutschland zwischen 1995 bis 1996. Zu 
den Themenbereichen Staat und Bildung, Berufsausbildung und -bildung, politi-
scher und sozialer Wandel, Zivilgesellschaft und den Zusammenhang von Wirt-
schaft und Politik hat er in Zeitschriften und Büchern diverse Aufsätze veröffent-
licht. Er hat den Sammelband Devlet ve Sermayenin Yeni Biçimleri [Neue Formen 
des Staats und Kapitals] (Dipnot, 2008) herausgebracht.  

Kemal İnal ist Soziologie-Dozent an der Kommunikationswissenschaftlichen Fa-
kultät der Gazi Universität. Seine Doktorarbeit über demokratische und nationali-
stische Werte in Schulbüchern reichte er an der Ankara Universität ein. Zu seinen 
Hauptinteressengebieten gehören kritische Pädagogik, Medienalphabetisierung, 
Kindheitssoziologie, Bildung in der Muttersprache, Sprache und Kommunikation, 
sowie Migration und Integration. Zu diesen Themenbereichen legte er verschie-
dene Buchpublikationen, Aufsätze und Übersetzungen aus dem Englischen und 
Französischem vor. Zurzeit gibt er die Zeitschrift Eleştirel Pedagoji [Kritische Päd-
agogik] heraus. 

Arnd-Michael Nohl ist Professor für Erziehungswissenschaft, insbesondere systema-
tische Pädagogik, an der Helmut-Schmidt-Universität Hamburg. Er hat mehrere 
Forschungsarbeiten zu Bildungsfragen in der Türkei vorgelegt und als Internationa-
ler Consultant für das türkische Bildungsministerium gearbeitet. Zu seinen wichtig-
sten Veröffentlichungen zählen Education in Turkey (Mitherausgabe, Waxmann, 
2008), Konzepte interkultureller Pädagogik (Klinkhardt-Verlag, 2010), Bildung und Spon-
taneität (Budrich-Verlag, 2006) und Pädagogik der Dinge (Klinkhardt-Verlag, 2011). 

Barbara Pusch studierte an der Universität Wien Soziologie, Turkologie, Philoso-
phie und Ethnologie. 1996 promovierte sie ebenda im Fachbereich Soziologie. 
Zurzeit arbeitet sie am Orient-Institut Istanbul als wissenschaftliche Mitarbeiterin 
und beschäftigt sich insbesondere mit internationaler Migration in die Türkei. Zu 
ihren letzten Publikationen zählen Facetten internationaler Migration in die Türkei: 
Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten (Mitherausgabe, Er-
gon-Verlag, 2008)  und Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande der Euro-
päischen Union (Mitherausgabe, Ergon-Verlag, 2011). 

R. Nazlı Somel hat an der Hacettepe Universität Lehramt studiert. Nach Abschluss 
ihres Studium im Jahr 2001 begann sie als Lehrerin zu arbeiten und setzte gleich-
zeitig ihr Magisterstudium fort, das sie 2005 an der Ankara Universität erfolgreich 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER DIE AUTORINNEN 308 

abschloss.  Ihre Doktorarbeit schreibt sie über die Ungleichheitsmechanismen an 
einer Istanbuler Grundschule. Derzeit ist Frau Somel wissenschaftliche Mitarbeite-
rin an der Helmut Schmidt Universität. Zu ihren Forschungsinteressen gehören: 
Bildungsungleichheit, Funktionsweise von Organisationen, die Beziehung zwi-
schen Individuum und Struktur sowie die Dokumentarische Methode.  

Annegret Warth studierte Erziehungswissenschaften an den Universitäten Tübin-
gen, Marburg und der Boğaziçi-Universität in Istanbul. 2010 schloss sie ihr Stu-
dium mit einer Diplomarbeit zum gesellschaftlichen Engagement von jungen 
Erwachsenen in der Türkei ab. Derzeit promoviert sie zur Lebensphase Jugend in 
der Türkei und ist wissenschaftliche Hilfskraft an der Helmut Schmidt Universi-
tät Hamburg. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung. 

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality: 

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007. 

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008. 

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings: 

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015. 

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy. 

Würzburg 2010. 

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman 

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009. 

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche 

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010. 

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims, 

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010. 

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande 

der Europäischen Union. Würzburg 2011. 

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg 

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the 

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011. 

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), 

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011. 

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der 

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011. 

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of  

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung. 

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular 

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012. 

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012. 

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg 

2013. 

31.  Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur 
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg 
2014. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506758 - am 21.01.2026, 06:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Danksagung
	Arnd-Michael Nohl/Barbara Pusch: Einleitung
	Arnd-Michael Nohl: Einführung: Zur Entstehung und Konsolidierung des türkischen Bildungssystems
	1. Bildung, Reform und Wandel
	Kemal İnal: AKP, Bildungsreform und Anpassung an den globalen Wandel
	Müge Ayan Ceyhan: Die Beziehung zwischen Persönlichkeitsverständnis und Bildungsprogramm: Die Ethnographie der Bakış-Schule
	Adnan Gümüş: Die Rolle der LehrerInnen im Zuge des Wandels
	Etienne Copeaux: Geschichtsunterricht zwischen Affekt und Intellekt
	Annegret Warth: Freiwilliges Engagement in der außerschulischen Jugendarbeit: Zur Entstehung eines neuen Sozialisationskontextes in der Türkei

	2. Bildung und Islam
	Ramazan Günlü: Politik, Ideologie und Bildung: Die Soziopolitik des Islam in der Türkei
	Bekim Agai: Von der Türkei in die Welt: Wie aus der Gülen-Bewegung in der Türkei eine weltweite Bildungsbewegung wurde

	3. Bildung und Minderheiten
	Mustafa Çapar: The Us-Them Question in Turkish National Education
	Barbara Pusch: Gesellschaftlicher Wandel und die Deutsche Schule Istanbul

	4. Bildung und Ungleichheit
	R. Nazlı Somel: Soziologische Dimensionen des Zusammenhangs von Ethnizität und Bildung in der Türkei
	Fatma Gök: Das Recht auf Bildung: Eine Betrachtung unter den Aspekten von Klasse und Geschlecht

	Arnd-Michael Nohl: Nachwörtliche Überlegungen zu Prozessstrukturen des Wandels von Bildung und Gesellschaft
	Über die AutorenInnen

