3. FiLm (1965, Alan Schneider)

»Ersterben der Bewegung des Schaukelstuhls, mit dem Absterben der Person«,* so De-
leuze, scheint fiir den Protagonisten das Ziel erreicht, nicht-wahrnehmbar geworden
und somit nicht mehr zu sein — wobei es notwendig scheint, durch Stillstand dem Sein
zu entkommen, damit schliefilich die Selbstwahrnehmung erlischt.

Unter dem Punkt »Allgemeine Lisung« und als Fazit seines Textes kommt Deleuze zu
dem Schluss, dass es nicht der Tod ist, der mit dem Ende des Films nach Aktion, Wahr-
nehmung und Affektion folgt. Der Schaukelstuhl ist in den Augen von Deleuze vielmehr
als eine platonische Idee und als schwingender Geist zu verstehen, als eine spirituelle
Regung. Der Protagonist mag sich nicht mehr bewegen, aber seine Umgebung hilt ihn
in Schwingung, wie »ein Korken auf dem entfesselten Ozean«;” in einem Element, in
welchem weder Zeit, noch Dunkelheit, noch ein Werden registriert werden kénnen.

»Das Zimmer hat seine Trennwinde verloren und entldsst in die lichte Leere ein un-
personliches und dennoch singuldres Atom, das kein Selbst mehr hat, um sich von den
anderen zu unterscheiden oder mit ihnen zu verschmelzen. Unwahrnehmbar werden
istdas Leben,>unablissig und bedingungslos¢, das Eingehen in das kosmische und spi-
rituelle Plitschern.«*®

Diese »Allgemeine Losung« erscheint nun sehr schwammig und wenig greifbar; als ein
geistiger Zustand der nicht mehr im bewegten Bild sichtbar werden kann und es iiber-
steigt. So kommt mit dem Ende von Becketts Film nicht nur dessen Protagonist zur
Ruhe, sondern es verldschen mit den drei kinematografischen Akten auch »die drei
grolen elementaren Bilder des Kinos«,”” die FiLm durchliuft.

3.4 Sigmund Freud: Das ozeanische Gefiihl

Fir die Beschreibung dieses entdifferenzierten, kosmischen, spirituellen Zustands, der
durch FI1Lm evoziert, aber nicht mehr sichtbar wird, sondern der nur als Idee in ei-
nem Aufen des Gesehenen vermutet werden kann, bezieht sich Deleuze in seinem klei-
nen Text iiber den »gréfiten Film Irlands« kurz auf ein anderes Werk Samuel Becketts,
auf den Roman Murphy. Dieser erzihlt von einem Protagonisten, der nackt auf einem
Schaukelstuhl gefesselt, durch schwingende Meditation den Grenzen seines Korpers
entkommen und seinen Geist von diesem trennen mochte. Anders als im ersten Ki-
nobuch wird hier im Durchlaufen der drei Spielarten des Bewegungsbildes nicht die
Riickkehr zum reinen Bewegungsbild betont, sondern die Auflosung des Subjekts als
moglicher Weg zum selbstlosen, spirituellen Plitschern.

Hierbei bestehen Ahnlichkeiten zu den Gedanken iiber das »ozeanische Gefiihl,
die Sigmund Freud gleich zu Beginn in Das Unbehagen in der Kultur festgehalten hat.?

24  G. Deleuze: »Der grofite Film Irlands (Becketts >Filmq«, S. 39.

25  Ebd, S. 40.

26  Ebd.

27  Ebd.

28  Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, Wien: Internationaler Psychoanalytischer Verlag1930,
S. 5ff.

https://dol.org/10.14361/9783839453629-015 - am 14.02.2026, 09:23:44. Bic)

63


https://doi.org/10.14361/9783839453629-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Bilder der Enge

Freud schreibt hier iiber ein Gefiihl, das er selbst nicht nachvollziehen kann, fiir das er
jedoch eine Erklirung finden maochte. Es geht um nichts weniger als um die angebliche
Quelle der Religiositit, die unabhingig von Glauben oder von Liturgien dem Menschen
als Sinnesempfindung innewohnen soll. Freud erzihlt, dass ihm ein Freund berichte-
te, dass es sich um ein Gefiihl handle, »das er die Empfindung der >Ewigkeit< nennen
mochte, ein Gefiithl wie von etwas Unbegrenztem, Schrankenlosem, gleichsam >Ozeani-
schemc. [...] Nur auf Grund dieses ozeanischen Gefiihls diirfe man sich religi6s heiRen,
auch wenn man jeden Glauben und jede Illusion ablehne.«*®

Freud meint, dass er diese Grundlage des Religiésen nicht empfinden, sie aber
nachvollziehen kann. Er zitiert Christian Dietrich Grabbe, der seinen Helden Hannibal
vor seinem Selbstmord sagen lisst: »Ja, aus der Welt werden wir nicht fallen. Wir sind
einmal darin.«*® Fiir Freud muss es sich dabei um ein Empfinden »der unauflgsbaren
Verbundenheit der Zusammengehorigkeit mit dem Ganzen der Aufenwelt« handeln.
Er beschreibt im Rahmen seiner psychoanalytischen Theorie, dass normalerweise die
Grenzen des Ichs zu seinem Inneren und zu seinem Es nicht so scharf sind wie die klare
Abgrenzung zu einem Aufden: »Nur in einem Zustand, einem auergewohnlichen zwar,
den man aber nicht als krankhaft verurteilen kann, wird es anders. Auf der Hoéhe der
Verliebtheit droht die Grenze zwischen Ich und Objekt zu verschwimmen.«** Die Rolle
der Liebe wird hier nur kurz erwihnt, aber auch pathologische, krankhafte Vorgin-
ge konnen das Verhiltnis zur Auflenwelt und das Ichgefiihl storen. Freud erklirt, wie
sich diese scharfen Grenzen von der Kindheit zum Erwachsensein, ab der miitterlichen
Brust als das erste Objekt eines Drauflen, in der Ausformung eines Lust-Ichs entwi-
ckeln: »Urspriinglich enthilt das Ich alles, spiter scheidet es eine Aufenwelt von sich
ab. Unser heutiges Ichgefiihl ist also nur ein eingeschrumpfter Rest eines weitumfas-
senderen, ja — eines allumfassenden Gefiihls, welches einer innigeren Verbundenheit
des Ichs mit der Umwelt entsprach.«**

Uber einen architektonischen Vergleich mit den Spuren der Stadt Rom beschreibt
er, wie das Vergangene auch im Seelenleben des Menschen erhalten bleiben kann.* Das
ozeanische Gefithl kann somit als eine Regression zu einer frithen Phase des Ichgefiihls
verstanden werden. Dieses muss laut Freud nicht zwingend als die Quelle der religiosen
Bediirfnisse betrachtet werden.** Fiir iiberzeugender hilt er, dass religidse Neigungen
aus infantiler Hilflosigkeit und durch diese geweckte Vatersehnsucht erwachsen, und
dass die Verbindung zwischen diesem Gefiihl und der Religion erst spiter entstanden
ist: »Ich kann mir vorstellen, dafd das ozeanische Gefiihl nachtriglich in Beziehungen
zur Religion geraten ist. Dies Eins-sein mit dem All, was als Gedankeninhalt ihm zuge-
hort, spricht uns ja an wie ein erster Versuch einer religiésen Trostung, wie ein anderer

29 Ebd, S. 6. Die Formulierung »ozeanisches Gefiihl« hat Freud aus einem Brief von Romain Rolland
ibernommen. Vgl. »Oceanic feeling, https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling

30 S.Freud: Das Unbehagen in der Kultur, S. 7.

31 Ebd.

32 Ebd,S.11.

33 Sieheebd.,, S.13ff.

34 Ebd., S.18.

https://dol.org/10.14361/9783839453629-015 - am 14.02.2026, 09:23:44. - @



https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://doi.org/10.14361/9783839453629-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling

3. FiLm (1965, Alan Schneider)

Weg zur Ableugnung der Gefahr, die das Ich als von der Aufienwelt drohend erkennt.«*
Und er fagt hinzu:

»Ein anderer meiner Freunde, den ein unstillbarer Wissensdrang zu den ungewdhn-
lichsten Experimenten getrieben und endlich zum Allwisser gemacht hat, versicherte
mir, dafd man in den Yogapraktiken durch Abwendung von der AufSenwelt, durch Bin-
dung der Aufmerksambkeit kérperliche Funktionen, durch besondere Weisen der At-
mung tatsichlich neue Empfindungen und Allgemeingefiihle in sich erwecken kann,
die er als Regressionen zu uralten, langst iiberlagerten Zustinden des Seelenlebens
auffassen will.¢

Die Gemeinsambkeiten zwischen Freuds psychoanalytischer Betrachtung und der film-
philosophischen Begeisterung von Deleuze stechen sofort ins Auge. Es gibt keine Hin-
weise, dass Deleuze dieses ozeanische Gefiihl Freuds mit dem »Korken auf dem entfes-
selten Ozean« in Verbindung gebracht hat.*” Fern der psychoanalytischen Regression
scheint Deleuze jedoch einen filmphilosophischen Pfad fiir interessant zu halten, der
auf bildtheoretische Weise kein Gefiihl, sondern vielmehr ein ozeanisches (Film-)Sein
ermoglicht. In der Bewegungsbild-Regression, durch die Ausléschung des Aktions-,
Wahrnehmungs- und Affektbildes, glaubt Deleuze eine Seins- und Bildebene zu er-
reichen, die analytisch trocken betrachtet zunichst ebenso unklar bleibt und nur er-
ahnt oder >verstanden« werden kann wie das ozeanische Gefiihl bei Freud. Im imma-
nenten Werden geht es Deleuze dabei auch nicht um einen religiésen Zustand, der
irgendwo auferhalb der Bilder liegt, sondern der durch diese nachvollziehbar gemacht
werden kann. Im Unterschied zum ozeanischen Gefiihl bei Freud, sieht Deleuze in Be-
cketts FILM einen klaren Losungsweg der Bilder, der das Erreichen dieser kosmischen
und spirituellen Reinheit ermoglicht. Fiir Deleuze bildet diese nichtzentrierte Ebene
die Grundlage einer bestimmten Tendenz des Experimentalfilms, der einen Raum und
eine Wirklichkeit vor der menschlichen Wahrnehmung vermittelt,’® und in »der Aus-
arbeitung eines symbolischen Systems aus einfachen Regeln«, welche diese Ebene des
Bewegungsbildes moglich machen, liegt ihm zufolge die Originalitit Becketts.

3.5 Zuriick zum Bewegungsbild?

Martin Schwab hat die Deleuze’sche Auslegung und die Riickkehr zum reinen Bewe-
gungsbild aus mehreren Griinden kritisiert und grundlegend fiir inkonsequent erklart.
Seiner Meinung nach wird sie der Besonderheit von F1LM nicht gerecht und steht zudem
seiner eigenen Interpretation entgegen, die er knapp auf den Punkt bringt: »Die Dif-
ferenzen zwischen Deleuze’ und meiner Deutung kénnen auf eine einfache Formel ge-

35 Ebd,S.18f.

36  Ebd,S.19.

37  Vgl. C. Deleuze: »Der grofite Film Irlands (Becketts sFilm<)«, S. 40.
38  Siehe G. Deleuze:Das Bewegungs-Bild. Kino 1, S. 99 und S. 168.

https://dol.org/10.14361/9783839453629-015 - am 14.02.2026, 09:23:44. Bic)

65


https://doi.org/10.14361/9783839453629-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

