
3. Film (1965, Alan Schneider) 63

»Ersterben der Bewegung des Schaukelstuhls, mit dem Absterben der Person«,24 so De-

leuze, scheint für den Protagonisten das Ziel erreicht, nicht-wahrnehmbar geworden

und somit nicht mehr zu sein – wobei es notwendig scheint, durch Stillstand dem Sein

zu entkommen, damit schließlich die Selbstwahrnehmung erlischt.

Unter dem Punkt »Allgemeine Lösung« und als Fazit seines Textes kommt Deleuze zu

dem Schluss, dass es nicht der Tod ist, der mit dem Ende des Films nach Aktion,Wahr-

nehmung und Affektion folgt. Der Schaukelstuhl ist in den Augen von Deleuze vielmehr

als eine platonische Idee und als schwingender Geist zu verstehen, als eine spirituelle

Regung. Der Protagonist mag sich nicht mehr bewegen, aber seine Umgebung hält ihn

in Schwingung, wie »ein Korken auf dem entfesselten Ozean«;25 in einem Element, in

welchem weder Zeit, noch Dunkelheit, noch ein Werden registriert werden können.

»Das Zimmer hat seine Trennwände verloren und entlässt in die lichte Leere ein un-

persönliches und dennoch singuläres Atom, das kein Selbst mehr hat, um sich von den

anderen zu unterscheiden oder mit ihnen zu verschmelzen. Unwahrnehmbar werden

ist das Leben, ›unablässig und bedingungslos‹, das Eingehen in das kosmische und spi-

rituelle Plätschern.«26

Diese »Allgemeine Lösung« erscheint nun sehr schwammig und wenig greifbar; als ein

geistiger Zustand der nicht mehr im bewegten Bild sichtbar werden kann und es über-

steigt. So kommt mit dem Ende von Becketts Film nicht nur dessen Protagonist zur

Ruhe, sondern es verlöschen mit den drei kinematografischen Akten auch »die drei

großen elementaren Bilder des Kinos«,27 die Film durchläuft.

3.4 Sigmund Freud: Das ozeanische Gefühl

Für die Beschreibung dieses entdifferenzierten, kosmischen, spirituellen Zustands, der

durch Film evoziert, aber nicht mehr sichtbar wird, sondern der nur als Idee in ei-

nem Außen des Gesehenen vermutet werden kann, bezieht sich Deleuze in seinem klei-

nen Text über den »größten Film Irlands« kurz auf ein anderes Werk Samuel Becketts,

auf den Roman Murphy. Dieser erzählt von einem Protagonisten, der nackt auf einem

Schaukelstuhl gefesselt, durch schwingende Meditation den Grenzen seines Körpers

entkommen und seinen Geist von diesem trennen möchte. Anders als im ersten Ki-

nobuch wird hier im Durchlaufen der drei Spielarten des Bewegungsbildes nicht die

Rückkehr zum reinen Bewegungsbild betont, sondern die Auflösung des Subjekts als

möglicher Weg zum selbstlosen, spirituellen Plätschern.

Hierbei bestehen Ähnlichkeiten zu den Gedanken über das »ozeanische Gefühl«,

die Sigmund Freud gleich zu Beginn in Das Unbehagen in der Kultur festgehalten hat.28

24 G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 39.

25 Ebd., S. 40.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Sigmund Freud:DasUnbehagen in der Kultur,Wien: Internationaler Psychoanalytischer Verlag 1930,

S. 5ff.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-015 - am 14.02.2026, 09:23:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Bilder der Enge

Freud schreibt hier über ein Gefühl, das er selbst nicht nachvollziehen kann, für das er

jedoch eine Erklärung finden möchte. Es geht um nichts weniger als um die angebliche

Quelle der Religiosität, die unabhängig von Glauben oder von Liturgien demMenschen

als Sinnesempfindung innewohnen soll. Freud erzählt, dass ihm ein Freund berichte-

te, dass es sich um ein Gefühl handle, »das er die Empfindung der ›Ewigkeit‹ nennen

möchte, ein Gefühl wie von etwas Unbegrenztem, Schrankenlosem, gleichsam ›Ozeani-

schem‹. […] Nur auf Grund dieses ozeanischen Gefühls dürfe man sich religiös heißen,

auch wenn man jeden Glauben und jede Illusion ablehne.«29

Freud meint, dass er diese Grundlage des Religiösen nicht empfinden, sie aber

nachvollziehen kann. Er zitiert Christian Dietrich Grabbe, der seinen Helden Hannibal

vor seinem Selbstmord sagen lässt: »Ja, aus der Welt werden wir nicht fallen. Wir sind

einmal darin.«30 Für Freud muss es sich dabei um ein Empfinden »der unauflösbaren

Verbundenheit der Zusammengehörigkeit mit dem Ganzen der Außenwelt« handeln.

Er beschreibt im Rahmen seiner psychoanalytischen Theorie, dass normalerweise die

Grenzen des Ichs zu seinem Inneren und zu seinem Es nicht so scharf sind wie die klare

Abgrenzung zu einem Außen: »Nur in einem Zustand, einem außergewöhnlichen zwar,

den man aber nicht als krankhaft verurteilen kann, wird es anders. Auf der Höhe der

Verliebtheit droht die Grenze zwischen Ich und Objekt zu verschwimmen.«31 Die Rolle

der Liebe wird hier nur kurz erwähnt, aber auch pathologische, krankhafte Vorgän-

ge können das Verhältnis zur Außenwelt und das Ichgefühl stören. Freud erklärt, wie

sich diese scharfen Grenzen von der Kindheit zum Erwachsensein, ab der mütterlichen

Brust als das erste Objekt eines Draußen, in der Ausformung eines Lust-Ichs entwi-

ckeln: »Ursprünglich enthält das Ich alles, später scheidet es eine Außenwelt von sich

ab. Unser heutiges Ichgefühl ist also nur ein eingeschrumpfter Rest eines weitumfas-

senderen, ja – eines allumfassenden Gefühls, welches einer innigeren Verbundenheit

des Ichs mit der Umwelt entsprach.«32

Über einen architektonischen Vergleich mit den Spuren der Stadt Rom beschreibt

er, wie das Vergangene auch im Seelenleben des Menschen erhalten bleiben kann.33 Das

ozeanische Gefühl kann somit als eine Regression zu einer frühen Phase des Ichgefühls

verstandenwerden.Diesesmuss laut Freud nicht zwingend als die Quelle der religiösen

Bedürfnisse betrachtet werden.34 Für überzeugender hält er, dass religiöse Neigungen

aus infantiler Hilflosigkeit und durch diese geweckte Vatersehnsucht erwachsen, und

dass die Verbindung zwischen diesem Gefühl und der Religion erst später entstanden

ist: »Ich kann mir vorstellen, daß das ozeanische Gefühl nachträglich in Beziehungen

zur Religion geraten ist. Dies Eins-sein mit dem All, was als Gedankeninhalt ihm zuge-

hört, spricht uns ja an wie ein erster Versuch einer religiösen Tröstung, wie ein anderer

29 Ebd., S. 6. Die Formulierung »ozeanisches Gefühl« hat Freud aus einem Brief von Romain Rolland

übernommen. Vgl. »Oceanic feeling«, https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling

30 S. Freud: Das Unbehagen in der Kultur, S. 7f.

31 Ebd.

32 Ebd., S. 11.

33 Siehe ebd., S. 13ff.

34 Ebd., S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-015 - am 14.02.2026, 09:23:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://doi.org/10.14361/9783839453629-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling
https://en.wikipedia.org/wiki/Oceanic_feeling


3. Film (1965, Alan Schneider) 65

Weg zur Ableugnung der Gefahr, die das Ich als von der Außenwelt drohend erkennt.«35

Und er fügt hinzu:

»Ein anderer meiner Freunde, den ein unstillbarer Wissensdrang zu den ungewöhn-

lichsten Experimenten getrieben und endlich zum Allwisser gemacht hat, versicherte

mir, daß man in den Yogapraktiken durch Abwendung von der Außenwelt, durch Bin-

dung der Aufmerksamkeit körperliche Funktionen, durch besondere Weisen der At-

mung tatsächlich neue Empfindungen und Allgemeingefühle in sich erwecken kann,

die er als Regressionen zu uralten, längst überlagerten Zuständen des Seelenlebens

auffassen will.«36

Die Gemeinsamkeiten zwischen Freuds psychoanalytischer Betrachtung und der film-

philosophischen Begeisterung von Deleuze stechen sofort ins Auge. Es gibt keine Hin-

weise, dass Deleuze dieses ozeanische Gefühl Freuds mit dem »Korken auf dem entfes-

selten Ozean« in Verbindung gebracht hat.37 Fern der psychoanalytischen Regression

scheint Deleuze jedoch einen filmphilosophischen Pfad für interessant zu halten, der

auf bildtheoretische Weise kein Gefühl, sondern vielmehr ein ozeanisches (Film-)Sein

ermöglicht. In der Bewegungsbild-Regression, durch die Auslöschung des Aktions-,

Wahrnehmungs- und Affektbildes, glaubt Deleuze eine Seins- und Bildebene zu er-

reichen, die analytisch trocken betrachtet zunächst ebenso unklar bleibt und nur er-

ahnt oder ›verstanden‹ werden kann wie das ozeanische Gefühl bei Freud. Im imma-

nenten Werden geht es Deleuze dabei auch nicht um einen religiösen Zustand, der

irgendwo außerhalb der Bilder liegt, sondern der durch diese nachvollziehbar gemacht

werden kann. Im Unterschied zum ozeanischen Gefühl bei Freud, sieht Deleuze in Be-

cketts Film einen klaren Lösungsweg der Bilder, der das Erreichen dieser kosmischen

und spirituellen Reinheit ermöglicht. Für Deleuze bildet diese nichtzentrierte Ebene

die Grundlage einer bestimmten Tendenz des Experimentalfilms, der einen Raum und

eine Wirklichkeit vor der menschlichen Wahrnehmung vermittelt,38 und in »der Aus-

arbeitung eines symbolischen Systems aus einfachen Regeln«, welche diese Ebene des

Bewegungsbildes möglich machen, liegt ihm zufolge die Originalität Becketts.

3.5 Zurück zum Bewegungsbild?

Martin Schwab hat die Deleuze’sche Auslegung und die Rückkehr zum reinen Bewe-

gungsbild aus mehreren Gründen kritisiert und grundlegend für inkonsequent erklärt.

SeinerMeinung nachwird sie der Besonderheit von Film nicht gerecht und steht zudem

seiner eigenen Interpretation entgegen, die er knapp auf den Punkt bringt: »Die Dif-

ferenzen zwischen Deleuze’ und meiner Deutung können auf eine einfache Formel ge-

35 Ebd., S. 18f.

36 Ebd., S. 19.

37 Vgl. G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 40.

38 Siehe G. Deleuze:Das Bewegungs-Bild. Kino 1, S. 99 und S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-015 - am 14.02.2026, 09:23:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

