Vorwort. Oedipus und die Stimme

Vertraut scheint es, die Oedipus-Tragodie in Hinblick auf das Ereignis
der Blendung zu lesen; unvertraut und beinahe Uberhort scheint es
wiederum, daR sich nach dem Akt der Blendung eine Stimme einstellt,
die den blinden Oedipus umgibt. Oedipus hort etwas, das er nicht an ein
Bild und nicht an ein Wort kniipfen kann. Eine anonyme Stimme, die
nicht in Worten spricht, ist da im Dunkeln. Sie drangt und »bringt« ihn
und verschwindet fliichtig — wie eine »Nachtwolke« voriiberzieht. Nach
einem vierfachen »Weh« ruft Oedipus die ddamonische Stimme an.
Friedrich Holderlin Uibersetzt:

»0edipus.

Weh! Weh! Weh! Weh!

Ach! ich Ungliiklicher! Wohin auf Erden

Werd" ich getragen, ich Leidender?

Wo breitet sich um und bringt mich die Stimme?
Io! Ddmon! wo reilRest du hin?

Chor.
In Gewaltiges, unerhort, unsichtbar.

Oedipus.

Io! Nachtwolke mein! Du furchtbare
Umwogend, unaussprechlich, unbezéhmt,
Uniiberwaltiget! o mir! o mir!

Wie fahrt in mich zugleich

Mit diesen Stacheln

Ein Treiben und Erinnerung der Ubel!«

1. Friedrich Hélderlin: Oedipus. Der Tyrann, V. 1339ff., in: Michael Franz, Michael
Knaupp, D. E. Sattler (Hg.): Sophokles, Frankfurter Holderlin Ausgabe (FHA), Bd. 16
(FHA 16 abgekiirzt), Basel, Frankfurt am Main 1988. Es wird nach dieser Ausgabe
zitiert. Im folgenden werden Kurztitel verwendet. Zitatangaben wie V. und Ziffern
sind Versangaben, Zitatangaben nur mit Ziffern sind Seitenangaben. Kursiv gedruckt
stehen Worte und Verse im FlieRtext dann, wenn es wiederholte Zitate sind.

prf - am 13.02.2026, 1:36:29. -@


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Wie ist die Heraufkunft der Stimme motiviert? Und wieso bricht an die-
ser Stelle, nach der Verletzung der Augen, die Stimme ein und die Fra-
ge nach der Stimme auf? Mit der Frage nach dem Grund der Wahnsinns-
tat, sich selbst in die Augen zu stechen, spricht der Chor den blinden
Oedipus an. Der Chor holt Oedipus nahezu am Ende der Tragédie aus
dem Abseits wieder auf die Biihne.

Nachdem die Blendung in actu aus der Tragodie ausgeschlossen
ist und nachtrédglich von einem Boten berichtet wird*, taucht in dieser
dem Botenbericht folgenden Passage der blinde Oedipus erstmals spre-
chend auf. Der Chor bringt Oedipus, der einen Umschlag vom Sehen
zum Nicht-Sehen erfdhrt, zum Sprechen. Von daher spricht Oedipus
mit dem Chor, und er spricht von einer Stimme, die sich an ihn adres-
siert und dennoch nicht spricht. Die Stimme entzieht sich einer Verifi-
kation; es bleibt unentscheidbar, ob die Stimme géttlicher, menschlicher
oder anderer Herkunft ist. Es bleibt auch ungewiR, ob die Stimme in re-
aliter da ist und sich an Oedipus wendet, oder ob sie in der katastro-
phischen Wende Effekt einer Einbildung ist. Aufgrund ihrer Offenheit
einer Zuschreibung und der Unmoglichkeit einer Lokalisation ist die
Stimme herkunftslos, anonym und, mit anderen Worten, namenlos zu
nennen.

Eine Vielstimmigkeit an Modifikationen der Stimme wird horbar.
Neben einem Sprechen, das spricht und etwas sagt, geht es in dem
Wechselgesang zwischen Chor und Oedipus auch um eine Weise, etwas
ins Sprechen zu bringen. Mit der Ansprache an den anderen gelangt
etwas zur Sprache, das nicht vermittelbar ist, weil und indem es einer
Artikulierbarkeit entfédllt. Die Erfahrung einer Stimme, welche nicht in
Worten spricht und die Erfahrung eines Sprechens, das von irgendwo
ins Irgendwohin geht, wird in das Paradox eines Dialogs zwischen
Zweien, die miteinander sprechen, eingeschrieben.

In der Begegnung zwischen Chor und Oedipus, in welcher der
Chor vor »Schauder« Oedipus »nicht ansehn«®> mag und auch der ge-
blendete Oedipus keinen Blick mehr schenken kann, wird mit der Un-
moglichkeit, den anderen zu sehen und in ihm den Blick zu deponie-
ren?, zugleich die Unméglichkeit formuliert, dem paradoxalen Zug eines
Verfehlens im Sprechen zu entkommen. Im Ausfall des Sehens und im
Entzug eines Tableaus kommt ein Sprechen iiber das Sprechen in den
Diskurs zwischen Oedipus und dem Chor. Effekt der Doppelungsstruk-
tur ist, da8 ein polyloger und disseminierender Zug von Sprechen iiber-

1. Vgl. ebd., V. 1251ff.

2. Ebd., V. 1335f.

3. Vgl. Jacques Lacan: »Vom Blick als Objekt Klein a«, in: Die vier Grundbegriffe der Psy-
choanalyse. Seminar XI, ibersetzt von Norbert Haas (Hg.), Berlin, Weinheim 1987, 73-
126.

10

hittps://dol.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. /dele Access


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

haupt aufspringt." Was nun ist von einer solchen, zugleich iiberwalti-
genden und ephemeren Stimme, wie Oedipus sie angeht, zu horen? Wie
sie horen und wie sie nicht horen? Anders, wie die Stimme iibersetzen?
Wie das, was sich nicht zeigt, sehen und lesen? Und wie etwas, das sich
allererst im Modus eines Entzugs als ein der Artikulation Unverfligba-
res einstellt, lesen und deuten?

Die Fragestellungen nach der Ubersetzbarkeit von Stimme und
Blick nehmen eine aktuell gefiihrte theoretische Debatte auf dem Ge-
biet von Literaturwissenschaft, Philosophie und Psychoanalyse auf.
Diese Fragen figurieren die Aufmerksamkeit fiir die in dieser Arbeit
konstellierten Texte und Bilder. An deren Anfang steht eine ausfiihr-
liche Lektiire der Antigond® von Friedrich Holderlin, in welche die
Grabbereitung von Vittore Carpaccio an dem Punkt einfdllt, wo es um
die Heraufkunft einer Stimme aus dem Grab Antigonds und um einen
unmoglichen Blick ins Grab geht. Ein Kommentar zu Die Hamletmaschi-
ne von Heiner Miiller setzt die Frage nach dem »tddtlichfactischen
Wort«? fort, das, wie Miiller schreibt, »Ho6lderlin aus der Sophokle-
ischen Tragddie grub«* und Miller in Beziehung zu einer modernen
Geschichtskonzeption setzt. Mit einem kontemplativen Blick auf die
groBe Verkiindigung von Fra Angelico im Kloster San Marco in Florenz
enden die Uberlegungen zu Stimme und Blick. Die Frage nach der
Stimme im Bild und nach der Ubersetzbarkeit eines Ave in pikturaler
und literaler Weise schligt einen Bogen, freilich mit einer Akzentver-
schiebung, wieder zum Anfang der Hélderlin-Ubersetzung. Mit dem Su-
jet des Mysteriums der unbefleckten Empfangnis 6ffnet sich die Frage
nach der Darstellbarkeit einer Ubersetzung von Gottes Wort durch den
Engel Gabriel an die Jungfrau Maria, in der Gottes Wort Fleisch wird.
Die Inszenierung Fra Angelicos kreuzt dabei das Versprechen eines
kommenden und ewigen Lebens mit dem Einfall eines Bildes, welches
den Blick auf den toten Jesus am Kreuz darstellt. Maria empfangt, in-
dem sie (sich) verliert. Die Hingabe an den anderen wirft die Frage
nach dem Phantasma der Wundlosigkeit auf, das der christliche Glaube
fordert.

Die Frage nach Berihrungspunkten vom Toten und Lebendigen
wird in besonderer Weise in der Beziehung zwischen Antigond und Po-
lynikes thematisch. Das Ende der Antigond-Tragddie schreibt ein Aus-
klingen der Genealogie der Labdakiden, welche mit Lajos, Iokaste,
Oedipus, Eteokles, Polynikes, Antigond, Himon und Eurydice eine Viel-

1. Vgl. Jacques Derrida: Asche und Feuer. Feuer und Asche, libersetzt von Michael Wet-
zel, Berlin 1988, 5-61.

2. Die Schreibweisen der Namen folgen der Hélderlin-Ubersetzung.

3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 418.

4. Heiner Miiller: Herzstiick, Berlin 1983, 103.

11

prf - am 13.02.2026, 1:36:29. -@


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

zahl an Toten hinterldft, die unwiderruflich tot und nicht ersetzbar
sind. Dabei stellt sich mit den von Hoélderlin im Jahr 1804 veroffent-
lichten Sophokles-Ubersetzungen »Die Trauerspiele des Sophoklesc,
»Oedipus. Der Tyrann« und »Antigoné« die Frage nach der Ubersetzbar-
keit und Lesbarkeit von Dichtung als eine Frage, die sich mit der Nicht-
ersetzbarkeit auseinandersetzt, in spezifischer Weise. Der Dichter und
Ubersetzer lauscht Figuren des Unmdglichen nach, an deren Endpunk-
ten die unmdglich vorstellbare »Nicht-Passage«' steht. Eingefaltet in
ein lyrisches Verfahren und niedergeschlagen in den Term vom »tragi-
schen Transport«® ruht eine Haltung zur Nichtersetzbarkeit des Toten
und des Lebendigen in der Einzelheit des Wortes und der Rhythmik der
Textur. Dieser sorgsam nachzugehen, ist Aufgabe der Antigona-Lektii-
re.

Die Thematisierung des Wechsels von Blick und Stimme mar-
kiert theoretische Grenzpunkte, welche Grenzen von Wissen beriihren.
Der Genrewechsel von Literatur und Malerei, der sich unrhythmisch
durch die Arbeit zieht, ist weder selbstverstdndlich noch zufélliger Na-
tur. Er ereignet sich jeweils, wie man nachtrédglich sagen kann, in Au-
genblicken des Entzugs von Wissen und Ubersetzbarkeit. Und genau da
ist die Parabel von Oedipus unerschopflich. Denn der Oedipus-Tragodie
kann mit der Thematik von Stimme und Blick eine paradigmatische
Funktion dahingehend zugeschrieben werden, dal sie im Wechsel der
Szene von der Blendung zur Heraufkunft der Stimme die Frage nach
der Ubersetzbarkeit und Lesbarkeit dessen, was nicht geschrieben,
nicht gesprochen und nicht visualisierbar ist, herausspringen laRt.

Wie es die Tragddie von Oedipus, die Sophokles aus der Sage
ubersetzt und Holderlin aktualisiert, in Szene setzt, schreibt Literatur
nicht allein, oder »>ist« sie gar Geschriebenes, sie selbst erzdhlt vom Le-
sen der Schrift.3 So wird es Oedipus zuteil, ohne daf er es weil3, die
Vorschrift (s)einer Geschichte noch einmal zu iibersetzen. Oedipus er-
fahrt den Einschnitt einer radikalen Verletzung seines Korpers in dem
Moment, in dem ihm die zu lesende und zu rekonstruierende Geschich-
te allmédhlich als seine >eigene« Geschichte entgegenkommt.

So gelesen dreht sich das Drama von Oedipus um das Verhaltnis
von Wissen, Lesen und Deuten einer Geschichte, die nie nur eine Ge-
schichte ist, vielmehr immer schon den Zug einer Alteritit von Ge-
schichte mittransportiert. Denn Oedipus glaubt die Geschichte eines
anderen zu entziffern und wird auf sich selbst zuriickgeworfen, als sich

1. Vgl. grundsdtzlich Jacques Derrida: Aporien. Sterben — Auf die »Grenzen der Wahr-
heit« gefafit sein, ibersetzt von Michael Wetzel, Miinchen 1998, hier 29.

2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

3. Vgl. Maurice Blanchot: Das Unzerstérbare, iibersetzt von Hans-Joachim Metzger,
Bernd Wilczek, Michael Kriiger (Hgg.), Miinchen, Wien 1991, 18f.

12

hittps://dol.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

herausstellt, dal er der andere ist, der die Gesetzesiibertretung im Va-
termord vollzogen hat. An diesem Punkt der Auflosung der Geschichte,
an dem das eigene und das andere zusammenfallen, scheint sich die Ge-
schichte aus der Verborgenheit ans Licht der Aufkldrung bewegt zu ha-
ben, der Irrtum scheint tiberwunden, die Wahrheit da. Die von Oedipus
unwissend vollzogenen Ubertretungen, der Vatermord und Inzest mit
der Mutter, wiren, dieser Lesart zufolge, nun zur Lesbarkeit gelangt.
Dieser Deutung scheint Oedipus zu folgen, als er, bevor er sich blendet,
noch einmal in Kiirze das Drama der Ubertretungen zusammenfaft:

»Iu! Iu! das Ganze kommt genau heraus!

0 Licht! zum letztenmal seh’ ich dich nun!

Man sagt, ich sei gezeugt, wovon ich nicht

Gesollt, und wohne bei, wo ich nicht sollt’, und da,
Wo ich es nicht gedurft, hab’ ich getddtet.«’

Blitzartig treffen Sage und Wahrnehmung der Vergehen im Zuge ihres
nachtraglichen Aussprechens zusammen. Bevor sich Abgriinde von
Scham und Schuld auftun und die ausgeblendete Begegnung mit der
toten Iokaste sich ereignet, ruft Oedipus ein letztes Mal das Licht an.
Davor noch steht der Ausruf Iu! Iu! Das Ganze kommt genau heraus!
Dieser Satz ist auch als ein Ausdruck der Freude dariiber lesbar, daf’ die
Geschichte endlich, ganz so wie sie war, rekonstruiert wurde.> Auf
diese Weise formuliert Oedipus, der Forscher? und Ritselloser, tref-
fend einen Anspruch von Wissenschaft, das Ganze genau herauszube-
kommen. Ubersetzt heift das: er benennt das Telos, welches vom Trieb
zu wissen initiiert ist und welches am Ende als eine abgeschlossene,
ganze Geschichte geschrieben da steht, die einen Wahrheitseffekt
macht und eine Erkenntnis hervorbringt. Eine Bedingung zur Generie-
rung von Wahrheit hiefe dem Oedipus-Mythos zufolge, dafl es Wahr-
heit an dem Punkt gibt, an dem eine Geschichte die ihr eigene Struktur
von Alteritdt iiberwindet, zur Identitdt und damit zu einer Vollendung
und Erfillung der Geschichte gelangt. Das jedoch geht nur unter Ver-
lust und Leugnung der Struktur einer Alteritdt von Geschichte, die ge-
rade auch mit der Oedipus-Legende als eine Geschichte vielfdltigster
Uber- und Versetzungen lesbar ist, die von Zufillen lebt und einer te-
leologisch ausgerichteten Lesart der Geschichte widerspricht. Dieser
Widerspruch ist weniger ein Manko des Mythos’; er halt die Doppel-
struktur von Geschichtsschreibung zwischen Erfiillung und Verfehlung
als eine jeder Geschichte eingeschriebenen Dynamik wach. Denn daf}

1. FHA 16, Oedipus, V. 1207ff.
2. Die griechische Interjektion »Iu! Iu!« bedeutet zugleich Schmerz und Freude.
3. Vgl. FHA 16, Oedipus, V. 223.

13

prf - am 13.02.2026, 21:36:29. -@


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

am Ende der Tragddie der signierte Name Oedipus und der gezeichnete
Kérper in der Ubersetzung »SchwellfuR« zur Identitit gelangen und eine
unverriickbar wahre Geschichte von Vatermord und Inzest mit der Mut-
ter entdeckt wird, ist untrennbar von dem Rhythmus einer Geschichte,
welche den Aufschub vom Tod eines Kindes schreibt.

Man sagt, wie Sophokles es in der Ubersetzung Hélderlins den
Boten sagen 1dft, daf Oedipus »genannt« ist »nach diesem Dinge«.*
Gemeint ist mit dem Ding der Schwellfuf, der eine Folge der verndhten
Zehen ist. Die Worte des Boten spielen auf den Eigennamen® an mit
dem Effekt, daf§ die Tragédie von Oedipus von der Frage nach der Be-
ziehbarkeit und Ubersetzbarkeit von Name, Korper und Geschichte
handelt. Erzdhlt sich im Namen bereits die Geschichte, wie sie sich er-
eignet haben wird, oder ist der Name nachtrédglicher Effekt einer Ge-
schichte? Ist Oedipus mit der Namensgebung die Geschichte auf den
Leib geschrieben?

Eine Deutungsrichtung des Dramas von Oedipus liefe also auf
eine Zuspitzung hinaus, in der sich Name, Korper und Geschichte am
Ende treffen und in eins fiigen. Diese Lesart ist von einer besonderen
Spannung insofern, als sich mit der Vollendung einer Identitdt von Na-
me, Korper und Geschichte, die in den Affekt der Blendung auslduft,
plotzlich eine namenlose Stimme einstellt. Die Sinnhaftigkeit des Na-
mens und der Geschichte begegnet dem Einbruch einer Stimme, welche
den Zug von Anonymitdt, den Entzug an Sinn und den Zug eines Unge-
schriebenen derart hinzutragt, als sie in ihrem Erscheinen grundlos ist.
Ohne Sinn, ohne Prophetie und ohne Teleologie geht die Stimme um-
wogend, unaussprechlich, unbezdhmt, / uniiberwdltiget Oedipus an.

Eine andere Lesart der Geschichte von Oedipus, die sich dem
Ungeschriebenen ndhert, geht dem Zug der verfehlten Begegnung an
dem Punkt nach, an dem es sich um den urspriinglichen Aufschub vom
Tod des Kindes dreht. Noch bevor Oedipus geboren wird, kommt der
Orakelspruch an Lajos, daf§ er von seinem eigenen Kind, seinem Sohn,
getotet wiirde.?> Die Mutter Iokaste gibt kurz nach der Geburt von
Oedipus das Kind einem Diener, dal§ er es »vertilgte«#, denn »es todte die

1. Ebd., V. 1060.

2. Oedipus, Antigone, Polyneikes, Eteokles, Kreon und Hamon, all dies sind sprechende
Namen aus der Sagenwelt. Ein Umstand, den Sophokles variantenreich kommentiert
und Hélderlin sehr genau vernimmt. Wie die Namen ins Sprechen kommen, wird aus-
fiihrlich in der Antigona-Lektiire entfaltet, denn die Begegnung zwischen dem Ana-
gramm Kreon/Nekro und der Anti-gone/a lost eine Vielfalt an Blickpunkten in Hin-
blick auf Reflexionen iiber das aus, was ein Eigenname transportiert — bis hin zu dem,
was er nicht zu transportieren vermag.

3. FHA 16, Oedipus, V. 730ff.

4. Ebd., V. 1197.

14

hittps://dol.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. /dele Access


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

Eltern war das Wort«.* Der Diener setzt das Kind in der Schlucht von
Kithdron aus, wo ihn der Bote des Polybos’ findet. Dieser nimmt ihn auf
und gibt ihn »als Geschenk« an Polybos und Merope. Als Oedipus selbst
zum Orakel geht, da er bose Zungen iliber seine Herkunft vernimmt,
erfdhrt er, daR er seinen Vater téten und sich mit seiner Mutter »vermi-
schen«® wiirde. Um die Erfiillung des Orakels zu vermeiden, verldfit er
Polybos und Merope, die er fiir seine leiblichen Eltern halt. Er erschldgt
an einem Hohlweg unwissend seinen Vater, tibernimmt anstelle des
toten Konigs den Thron von Theben als Verdienst fiir die Losung des
Sphinxratsels und teilt unwissend das Bett mit seiner Mutter. Er zeugt
vier Kinder mit ihr: Antigond, Polynikes, Ismene und Eteokles. Als die
Pest die Stadt Theben zu vernichten droht, wird an Oedipus von dem
dltesten Priester der Wunsch herangetragen, der Geschichte einer un-
bekannten Schuld, als deren Effekt die Pest aufgefat wird, auf die Spur
zu kommen. Oedipus beginnt, der »zeichenlose(n) Spur der alten
Schuld«® nachzugehen und sucht den Moérder von Lajos, bis er auf
Umwegen durch Tiresias, den Boten und den Diener auf sich selbst als
dessen Morder trifft.

Diese Variante des Mythos verschiebt die Akzente von der Erfiil-
lung des Orakels mit Vatermord und Inzest hin zu einer Geschichte von
Ubersetzungen, in der das urspriinglich dem Tod {ibergebene Kind ei-
nen Aufschub erfihrt. Der Impuls einer Riickkehr zum Ursprung, dem
Oedipus unbewuft nachgeht, indem er Abweichungen sucht, fiihrt zu
einer Einkehr in die véterliche Stadt. Der Weg dorthin wiederum fiihrt
zur Ermordung des Vaters und endet mit dem Einbruch in das Gemach
von Iokaste, die sich erhdngt hat. So sehr sich die Geschichte von Va-
termord und Inzest bewahrheitet, so sehr ist sie anfdnglich von der ge-
genseitigen Bedrohung des Todes zwischen Vater und Sohn instituiert,
wie es die Stimme des Orakels verlauten 1d8t. Die Geschichte von Oedi-
pus dreht sich um die Geschichte einer Suche nach dem Ursprung — was
Oedipus einmal mit dem Satz »Mein Geschlecht will ich!«* formuliert
—, und sie dreht sich um die Genese einer Geschichte. Ausgeldst ist die-
ses Begehren, der Geschichte nachzugehen von einer doppelten Ent-
bundenheit, in der Vater und Mutter das Kind dem Tod aussetzen. Die
Geschichte von Oedipus endet, nachdem der Sohn erfahrt, daf er sei-
nen Vater erschlagen und mit seiner Mutter geschlafen hat, mit dem
Antlitz der toten Mutter. Die Riickkehr zum Ursprung beschreibt einen
Weg vom Aufschub des Kindestodes zum Anblick der toten Mutter, in
welchem die Leere des Blicks sich zeigt.

Ebd., V. 1201.
Ebd., V. 1019.
Ebd., V. 108.

Ebd., V. 1100.

D W N =

15

prf - am 13.02.2026, 21:36:29. -@


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

An diesem exzentrischen Punkt vor einer Nicht-Passage, in der
keine Ubersetzung zwischen Zweien geschieht, konvergiert die Vollen-
dung einer Geschichte mit ihrer Entleerung. Im Entzug eines Blickkon-
taktes und im Verlust einer Begegnung im Sprechen zwischen Oedipus
und Iokaste ereignet sich die Blendung. Nicht totet Oedipus sich selbst,
wie es Iokaste und Hamon, vielleicht auch Antigond, vollziehen; Oedi-
pus, der sehr nah am Tod ist, schiebt einmal noch den Tod auf, sticht
sich in die Augen und nimmt sich die Gabe zu sehen. Damit nimmt er
sich auch die Gabe zu lesen, im Blick des anderen zu lesen, wie er zu-
gleich dem anderen es verwehrt, in seinem Blick zu lesen. Es gibt kein
Verweilen mehr im Blick des anderen.

Der Einbruch des unbeherrschten und unbeherrschbaren Kor-
pers im Akt der Blendung und die Heraufkunft der zeichenlosen Stim-
me erinnern daran, daf die Geschichte, selbst wenn sie in der Setzung
der Buchstaben mit dem Namen Oedipus eine Identitdt von Name, Ge-
schichte und Korper fingiert, zugleich eine andere Geschichte erzdhlt.
Diese andere Geschichte beriihrt eine ungeschriebene Geschichte des
Nichtersetzbaren als das, was sich im Umschlag von Sehen und Nicht-
Sehen (nicht) zu sehen gibt. Der Bote berichtet: »Er irrt und will, daf§
einen Speer wir reichen, / Daf er sein Weib, sein Weib nicht, und das
Feld / Das miitterliche find’ und seiner Kinder.«"' Es ist der Anblick der
toten Frau und Mutter, der Oedipus zuletzt ins Auge féllt. Was ihm ent-
gegenkommt, ist in der Vollendung der Geschichte zugleich der Fehl
des Blicks der Toten. »Doch ist von dem / Das Traurigste entfernt. Der
Anblik fehlet«?, sagt der Bote. Die Version von Holderlin, dem gran-
diosen Meister der Sophokles-Ubersetzungen, akzentuiert in dieser
Passage die Unterbrechung des Anblicks des anderen in der gegenseiti-
gen Verfehlung. Iokaste, Mutter und Gemahlin, gibt einen leeren Blick
an das Kind, das auch Vater und Gatte ist, wie umgekehrt der Blick von
Oedipus auf die Tote ins Leere geht. Wenn in der Folge der Akt der
Blendung auf die Zerstorung der Augen und des Anblicks zielt und
Oedipus sagt, daB er sich das Sehen nahm, damit er selbst keinen Anblick
mehr gibt und empfangen kann3, dann potenziert sich der Zug von
Entzug - angezogen vom Nichtersetzbaren.

Warum aber taucht nach der Blendung plotzlich eine mysteriose
Stimme auf? Nach der Blendung erfihrt Oedipus im Ubergang eines
Erwachens aus einer Fassungslosigkeit in ein Ungewisses hinein eine
Stimme, die den Ausfall einer Sinnhaftigkeit und damit den Zug einer
Unverfligbarkeit fortschreibt. Nicht also deutet die Stimme einen Ersatz
an, welcher das, was das Auge nicht mehr sehen kann, Oedipus nun mit

1. Ebd., V. 1284ff.
2. Ebd., V. 1267.
3. Vgl. ebd., V. 1300ff.

16

hittps://dol.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

Worten zutriige und ihm Orientierung gidbe. Im Gegenteil. Die Stimme
kommt an einem Punkt der Desorientierung zur Sprache: Wohin auf Er-
den werd’ ich getragen? Der Verlust einer Perspektivitdt 16st zugleich die
Moglichkeit, in alle Richtungen getragen zu werden, aus.

In die dunkle Szene transportiert sich das Paradox einer gleich-
zeitigen An- und Abwesenheit einer Stimme, welche nicht an ein Sub-
jekt rliickzubinden ist. Ein Effekt der Unmdglichkeit, die Stimme einem
Ort und einem Subjekt zuzuschreiben, ist, dafl die ungebundene Stimme
die Problematik ihrer Herkunft als eine Frage nach der Bindung von
Klang und Geschlecht ausstellt. Hdtte die Stimme eine Stimmlichkeit,
eine Tonart, so konnte man beginnen zu horen und im Horen Vorstel-
lungen entwickeln, ob die Stimme zu den Sterblichen und familidrer
Herkunft ist oder ob sie zu den Unsterblichen gehort. Diese Art Horen,
welche sich an Vorstellungen und Erinnerungsbilder kniipft, ist jedoch
unterbrochen. Im Entzug einer klanglichen Vorstellung bleibt die
Stimme losgelost; das Fehlen einer Phidnomenalitit 14/t sie absolut er-
scheinen. Zwischen Stimme und Oedipus geschieht in der Totalitdt des
Entzugs von Vorstellbarkeit eine Spaltung der Stimme in eine klanglose,
stimmlose Stimme, in welcher der Mangel und die Stille sich zeigen,
und in eine Stimme, in der alle Stimmen unterschiedslos auf ein Mal
larmen und die Stimme ganz und differenzlos Klang wird.*

Nicht allein jedoch trifft die ungebundene Stimme Oedipus. Er
selbst spricht ins Richtungslose, indem er die nicht fixierbare Stimme
anruft. Io! Ddmon. Wo reifSest du hin? Von Dunkelheit umgeben ist Oedi-
pus in den Bann der Stimme gezogen. Zwischen dem Ruf der Stimme
und dem Ruf nach der Stimme steht das vierfach insistierende Weh!
Weh! Weh! Weh! geschrieben. Im Wechsel von einer einer Vermittelbar-
keit ausgeschlossenen Szene zu einem Sprechen bleibt die Betonung
des ersten vom geblendeten Oedipus gesprochenen Wortes Weh unent-
schieden. Denn ein Aufschub einer Akzentuierung lafit im Changieren
von Trauer, Angst, Fassungslosigkeit und der UngewifSheit eines Unbe-
kannten die Deutung offen. Weh — der Klang am Wort kommemoriert
die Spannung zwischen Korper und Wort, die vor jeder Sinnhaftigkeit
des Wortes liegt.

Nicht aber gibt es erst ein Schweigen, dann einen Klang und zu-
letzt das sinnhafte Wort; vielmehr springt im Weh auf ein Mal die Kon-
figuration von Ton, Kérper und Sinn auf und eréffnet ein Sprechen,
welches spricht und zugleich vom Sprechen spricht. Ein zwischen Tod
und Leben, zwischen Zerstoren und Hervorbringen geteilter Zug von
Schmerz liegt in dem Ausruf Weh. Das Weh fungiert wie ein Scharnier
als Ubergang von der ausgelassenen Szene der Blendung hin zu einem

1. Jacques Derrida: Die Stimme und das Phdnomen, ibersetzt von Jochen Horisch,
Frankfurt am Main 1979, 163.

17

prf - am 13.02.2026, 21:36:29. -@


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Sprechen. Mit der Polysemie des Ausrufs Weh, der in metonymischem
Anklang an das Wehe" noch den Ton der Bedrohung und die Verhei-
Bung eines Neuen anspielt, zerstreut der eine Sinn des Wortes, so ein-
fach und gleich vierfach es da steht, in einen Klangraum von differen-
ten Akzentuierungen bei gleichem Wortlaut.

Der Einbruch der Stimme schreibt sich zugleich in diesen Klang-
raum und in eine extreme Leere der Augenhdohlen, die Oedipus und Io-
kaste teilen, ein. Im Modus eines Entzugs und einer paradoxen Struktur
wird das Auftauchen der Stimme umwogend, unaussprechlich, unbe-
zdhmt, / uniiberwdltiget vorgestellt. Wie es die Reihung der Adjektive
zur Sprache bringt, ist die an kein Subjekt und an kein Objekt verkettete
Stimme losgelost von allem. Denn wer umwogt wen? Wer oder/und was
ist umwogend, unaussprechlich, unbezihmt, / uniiberwdltiget? Oedipus?
Die Stimme? Der Damon? Das Ereignis einer Ungebundenheit korre-
liert mit einer unentscheidbaren Zuschreibung von Subjekt und Objekt.
So gesehen bringt die Ungebundenheit der Stimme das einem Sprechen
Unentschiedene, welches im Aufschub einer Akzentuierung aufflackert,
in die Rede. Mit der Unmdéglichkeit, die Stimme an ein Subjekt zu kniip-
fen, ereignet sich um diese Leerstelle eine Dissemination, in der Sinn
und Sinne zerstduben. Die Uniibersetzbarkeit der Stimme fiihrt wie der
tragische Transport, der »eigentlich leer, und der ungebundenste«? ist,
in Gewaltiges, unerhort, unsichtbar. Dort, wo sich ein Ort 6ffnet, an dem
Unerhortes und Unsichtbares statt hat, an dem also das aus einem
Sprechen Herausgefallene sich einfindet in seiner Unerhortheit und
Nichtdarstellbarkeit, kommt man einer anderen Dimension von Spra-
che, die man mit einem Klangraum umschreiben kann, nah. Holder-
lin setzt diesen, einem Sprechen innewohnenden, zugleich offenen und
dunklen Raum lyrisch in Szene. Mit den syntaktisch offen gelasse-
nen Worten umwogend, unaussprechlich, unbezihmt, / uniiberwdltiget
schreibt sich einerseits ein Zug von Freiheit der ungebundenen Stimme
in die Sentenz; andererseits spricht sich im Insistieren der sich wieder-
holenden Vorsilben von um und un, die metrisch von unerhort bis un-
tiberwdltiget immer mit einer Hebung versehen sind, das Drangen der
Stimme, ihr Bann und ihre Gewaltsamkeit im unauflésbaren Wider-
spruch einer Prasenz und Unverfiigbarkeit mit.

Verdichtet sich in dieser Passage eine Schreibaktszene, welche
in einen Dialog zwischen stimmloser und ungebundener Stimme einge-
faflt ist und vom Unaussprechlichen als das, was einem Sprechen ent-

1. Vgl. Marianne Schuller: Moderne. Verluste. Literarischer ProzefS und Wissen, Basel,
Frankfurt am Main 1997, 77-82.
2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

18

hittps://dol.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. /dele Access


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

fallt, angerufen wird?* Dann spielte sich der dichterische Akt des
Schreibens im Dunkeln ab, wahrend der Ruf der Stimme als ein Ruf
nach Ubersetzung der Stimmen zugleich lesbar wire. So gesehen insze-
niert diese von Sophokles entworfene, von Hélderlin iibersetzte und von
Oedipus gesprochene Passage einen Beriihrungspunkt zwischen dem
Ausfall des Sehens und dem Einfall der Stimme. Das, was Oedipus an
dieser Stelle zu Gehor bringt, ist demnach auch als ein unsichtbarer Ef-
fekt eines unerhoérten Dialogs dreier Stimmen zu lesen: Sophokles,
Oedipus und Holderlin. Doch wer hat wem die Deutung und Setzung des
Wortes und der Geschichte zugefliistert? Wer ist wessen Bauchredner?
Die Unmdéglichkeit einer Zuweisung der Stimmen in eine genealogische
Folge, die auf Kontinuitdt der Vaterschaft von Oedipus, Sophokles und
Holderlin setzt, wiederholt sich auf der Ebene der Autorschaft. Wohl
libersetzt Holderlin die Trauerspiele des Sophokles, wohl ist es seine
dichterische Stimme, die zu héren und lesen ist. Zugleich spricht sich in
der Plazierung eines jeden gedichteten Wortes die Geschichte einer Be-
gegnung vieler Stimmen aus, wie sie immer schon anders gewesen sein
wird. Der Augenblick der Erkenntnis ist ein Verloschen, indem die
Grenzziehung zwischen der Einzigartigkeit der Stimme und ihrer Poly-
semie aufbricht.

Der Wechselgesang zwischen Chor und Oedipus setzt sich fort.
Im allmdhlichen Sprechen verfliichtigt sich das Grauen der absoluten
Stimme. Oedipus hért und erkennt die Stimme des Chores und bindet
sich an sie:

»lo, lieber, der du mich

Geleitest, nah mir bleibend!

Denn jezt noch duldest du mich,

Den Blinden besorgend. Ach! Ach!

Denn nicht verborgen mir bist du und wohl,
Obgleich im Dunkeln, kenn” ich deine Stimme.«?

Sich der Faszination von Stimme und Blick lesend hinzugeben, bedeu-
tet, sich den groBen Fragen nach der Verschrinkung vom Toten und
Lebendigen und nach dem Verhdltnis von Freiheit und Gewaltsamkeit
zuzuwenden. Gleichermaflen, und so gesehen hierarchielos, bedeutet es
auch, den Kldangen von Stimme und Farbe, der Rhythmik von Texturen
und Linien Aufmerksamkeit zu schenken. Dies sind die Impulse, welche
die Lektliren zu Antigond, Carpaccios Grabbereitung, der Hamletma-
schine und Fra Angelicos Verkiindigung geschrieben haben.

1. Vgl. Maurice Blanchot: Die wesentliche Einsamkeit, libersetzt von Gerd Henniger,
Berlin 1959, 36-46.
2. FHA 16, Oedipus, V. 1353ff.

19

prf - am 13.02.2026, 21:36:29. -@


https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

/dol.org/10:14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29.



https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

