
ANTIGONÄ – POLYNIKES

 

 

 

 

 

 

Vorwort. Oedipus und die Stimme

Vertraut scheint es, die Oedipus-Tragödie in Hinblick auf das Ereignis

der Blendung zu lesen; unvertraut und beinahe überhört scheint es

wiederum, daß sich nach dem Akt der Blendung eine Stimme einstellt,

die den blinden Oedipus umgibt. Oedipus hört etwas, das er nicht an ein

Bild und nicht an ein Wort knüpfen kann. Eine anonyme Stimme, die

nicht in Worten spricht, ist da im Dunkeln. Sie drängt und »bringt« ihn

und verschwindet flüchtig – wie eine »Nachtwolke« vorüberzieht. Nach

einem vierfachen »Weh« ruft Oedipus die dämonische Stimme an.

Friedrich Hölderlin übersetzt:

»Oedipus.
Weh! Weh! Weh! Weh!
Ach! ich Unglüklicher! Wohin auf Erden
Werd’ ich getragen, ich Leidender?
Wo breitet sich um und bringt mich die Stimme?
Io! Dämon! wo reißest du hin?

Chor.
In Gewaltiges, unerhört, unsichtbar.

Oedipus.
Io! Nachtwolke mein! Du furchtbare
Umwogend, unaussprechlich, unbezähmt,
Unüberwältiget! o mir! o mir!
Wie fährt in mich zugleich
Mit diesen Stacheln

1Ein Treiben und Erinnerung der Übel!«

               
1. Friedrich Hölderlin: Oedipus. Der Tyrann, V. 1339ff., in: Michael Franz, Michael

Knaupp, D. E. Sattler (Hg.): Sophokles, Frankfurter Hölderlin Ausgabe (FHA), Bd. 16
(FHA 16 abgekürzt), Basel, Frankfurt am Main 1988. Es wird nach dieser Ausgabe
zitiert. Im folgenden werden Kurztitel verwendet. Zitatangaben wie V. und Ziffern
sind Versangaben, Zitatangaben nur mit Ziffern sind Seitenangaben. Kursiv gedruckt
stehen Worte und Verse im Fließtext dann, wenn es wiederholte Zitate sind.

 

9

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Wie ist die Heraufkunft der Stimme motiviert? Und wieso bricht an die-

ser Stelle, nach der Verletzung der Augen, die Stimme ein und die Fra-

ge nach der Stimme auf? Mit der Frage nach dem Grund der Wahnsinns-

tat, sich selbst in die Augen zu stechen, spricht der Chor den blinden

Oedipus an. Der Chor holt Oedipus nahezu am Ende der Tragödie aus

dem Abseits wieder auf die Bühne.

           Nachdem die Blendung in actu aus der Tragödie ausgeschlossen
1ist und nachträglich von einem Boten berichtet wird , taucht in dieser

dem Botenbericht folgenden Passage der blinde Oedipus erstmals spre-

chend auf. Der Chor bringt Oedipus, der einen Umschlag vom Sehen

zum Nicht-Sehen erfährt, zum Sprechen. Von daher spricht Oedipus

mit dem Chor, und er spricht von einer Stimme, die sich an ihn adres-

siert und dennoch nicht spricht. Die Stimme entzieht sich einer Verifi-

kation; es bleibt unentscheidbar, ob die Stimme göttlicher, menschlicher

oder anderer Herkunft ist. Es bleibt auch ungewiß, ob die Stimme in re-

aliter da ist und sich an Oedipus wendet, oder ob sie in der katastro-

phischen Wende Effekt einer Einbildung ist. Aufgrund ihrer Offenheit

einer Zuschreibung und der Unmöglichkeit einer Lokalisation ist die

Stimme herkunftslos, anonym und, mit anderen Worten, namenlos zu

nennen.

           Eine Vielstimmigkeit an Modifikationen der Stimme wird hörbar.

Neben einem Sprechen, das spricht und etwas sagt, geht es in dem

Wechselgesang zwischen Chor und Oedipus auch um eine Weise, etwas

ins Sprechen zu bringen. Mit der Ansprache an den anderen gelangt

etwas zur Sprache, das nicht vermittelbar ist, weil und indem es einer

Artikulierbarkeit entfällt. Die Erfahrung einer Stimme, welche nicht in

Worten spricht und die Erfahrung eines Sprechens, das von irgendwo

ins Irgendwohin geht, wird in das Paradox eines Dialogs zwischen

Zweien, die miteinander sprechen, eingeschrieben.

           In der Begegnung zwischen Chor und Oedipus, in welcher der
2Chor vor »Schauder« Oedipus »nicht ansehn« mag und auch der ge-

blendete Oedipus keinen Blick mehr schenken kann, wird mit der Un-

möglichkeit, den anderen zu sehen und in ihm den Blick zu deponie-
3ren , zugleich die Unmöglichkeit formuliert, dem paradoxalen Zug eines

Verfehlens im Sprechen zu entkommen. Im Ausfall des Sehens und im

Entzug eines Tableaus kommt ein Sprechen über das Sprechen in den

Diskurs zwischen Oedipus und dem Chor. Effekt der Doppelungsstruk-

tur ist, daß ein polyloger und disseminierender Zug von Sprechen über-

               

1. Vgl. ebd., V. 1251ff.
2. Ebd., V. 1335f.
3. Vgl. Jacques Lacan: »Vom Blick als Objekt Klein a«, in: Die vier Grundbegriffe der Psy-

choanalyse. Seminar XI, übersetzt von Norbert Haas (Hg.), Berlin, Weinheim 1987, 73-
126.

 

10

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

1haupt aufspringt. Was nun ist von einer solchen, zugleich überwälti-

genden und ephemeren Stimme, wie Oedipus sie angeht, zu hören? Wie

sie hören und wie sie nicht hören? Anders, wie die Stimme übersetzen?

Wie das, was sich nicht zeigt, sehen und lesen? Und wie etwas, das sich

allererst im Modus eines Entzugs als ein der Artikulation Unverfügba-

res einstellt, lesen und deuten?

           Die Fragestellungen nach der Übersetzbarkeit von Stimme und

Blick nehmen eine aktuell geführte theoretische Debatte auf dem Ge-

biet von Literaturwissenschaft, Philosophie und Psychoanalyse auf.

Diese Fragen figurieren die Aufmerksamkeit für die in dieser Arbeit

konstellierten Texte und Bilder. An deren Anfang steht eine ausführ-
2liche Lektüre der Antigonä von Friedrich Hölderlin, in welche die

Grabbereitung von Vittore Carpaccio an dem Punkt einfällt, wo es um

die Heraufkunft einer Stimme aus dem Grab Antigonäs und um einen

unmöglichen Blick ins Grab geht. Ein Kommentar zu Die Hamletmaschi-
ne von Heiner Müller setzt die Frage nach dem »tödtlichfactischen

3Wort« fort, das, wie Müller schreibt, »Hölderlin aus der Sophokle-
4ischen Tragödie grub« und Müller in Beziehung zu einer modernen

Geschichtskonzeption setzt. Mit einem kontemplativen Blick auf die

große Verkündigung von Fra Angelico im Kloster San Marco in Florenz

enden die Überlegungen zu Stimme und Blick. Die Frage nach der

Stimme im Bild und nach der Übersetzbarkeit eines Ave in pikturaler

und literaler Weise schlägt einen Bogen, freilich mit einer Akzentver-

schiebung, wieder zum Anfang der Hölderlin-Übersetzung. Mit dem Su-

jet des Mysteriums der unbefleckten Empfängnis öffnet sich die Frage

nach der Darstellbarkeit einer Übersetzung von Gottes Wort durch den

Engel Gabriel an die Jungfrau Maria, in der Gottes Wort Fleisch wird.

Die Inszenierung Fra Angelicos kreuzt dabei das Versprechen eines

kommenden und ewigen Lebens mit dem Einfall eines Bildes, welches

den Blick auf den toten Jesus am Kreuz darstellt. Maria empfängt, in-

dem sie (sich) verliert. Die Hingabe an den anderen wirft die Frage

nach dem Phantasma der Wundlosigkeit auf, das der christliche Glaube

fordert.

           Die Frage nach Berührungspunkten vom Toten und Lebendigen

wird in besonderer Weise in der Beziehung zwischen Antigonä und Po-

lynikes thematisch. Das Ende der Antigonä-Tragödie schreibt ein Aus-

klingen der Genealogie der Labdakiden, welche mit Lajos, Iokaste,

Oedipus, Eteokles, Polynikes, Antigonä, Hämon und Eurydice eine Viel-

               

1. Vgl. Jacques Derrida: Asche und Feuer. Feuer und Asche, übersetzt von Michael Wet-
zel, Berlin 1988, 5-61.

2. Die Schreibweisen der Namen folgen der Hölderlin-Übersetzung.
3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 418.
4. Heiner Müller: Herzstück, Berlin 1983, 103.
 

11

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

zahl an Toten hinterläßt, die unwiderruflich tot und nicht ersetzbar

sind. Dabei stellt sich mit den von Hölderlin im Jahr 1804 veröffent-

lichten Sophokles-Übersetzungen »Die Trauerspiele des Sophokles«,

»Oedipus. Der Tyrann« und »Antigonä« die Frage nach der Übersetzbar-

keit und Lesbarkeit von Dichtung als eine Frage, die sich mit der Nicht-

ersetzbarkeit auseinandersetzt, in spezifischer Weise. Der Dichter und

Übersetzer lauscht Figuren des Unmöglichen nach, an deren Endpunk-
1ten die unmöglich vorstellbare »Nicht-Passage« steht. Eingefaltet in

ein lyrisches Verfahren und niedergeschlagen in den Term vom »tragi-
2schen Transport« ruht eine Haltung zur Nichtersetzbarkeit des Toten

und des Lebendigen in der Einzelheit des Wortes und der Rhythmik der

Textur. Dieser sorgsam nachzugehen, ist Aufgabe der Antigonä-Lektü-

re.

           Die Thematisierung des Wechsels von Blick und Stimme mar-

kiert theoretische Grenzpunkte, welche Grenzen von Wissen berühren.

Der Genrewechsel von Literatur und Malerei, der sich unrhythmisch

durch die Arbeit zieht, ist weder selbstverständlich noch zufälliger Na-

tur. Er ereignet sich jeweils, wie man nachträglich sagen kann, in Au-

genblicken des Entzugs von Wissen und Übersetzbarkeit. Und genau da

ist die Parabel von Oedipus unerschöpflich. Denn der Oedipus-Tragödie

kann mit der Thematik von Stimme und Blick eine paradigmatische

Funktion dahingehend zugeschrieben werden, daß sie im Wechsel der

Szene von der Blendung zur Heraufkunft der Stimme die Frage nach

der Übersetzbarkeit und Lesbarkeit dessen, was nicht geschrieben,

nicht gesprochen und nicht visualisierbar ist, herausspringen läßt.

           Wie es die Tragödie von Oedipus, die Sophokles aus der Sage

übersetzt und Hölderlin aktualisiert, in Szene setzt, schreibt Literatur

nicht allein, oder ›ist‹ sie gar Geschriebenes, sie selbst erzählt vom Le-
3sen der Schrift. So wird es Oedipus zuteil, ohne daß er es weiß, die

Vorschrift (s)einer Geschichte noch einmal zu übersetzen. Oedipus er-

fährt den Einschnitt einer radikalen Verletzung seines Körpers in dem

Moment, in dem ihm die zu lesende und zu rekonstruierende Geschich-

te allmählich als seine ›eigene‹ Geschichte entgegenkommt.

           So gelesen dreht sich das Drama von Oedipus um das Verhältnis

von Wissen, Lesen und Deuten einer Geschichte, die nie nur eine Ge-

schichte ist, vielmehr immer schon den Zug einer Alterität von Ge-

schichte mittransportiert. Denn Oedipus glaubt die Geschichte eines

anderen zu entziffern und wird auf sich selbst zurückgeworfen, als sich

               

1. Vgl. grundsätzlich Jacques Derrida: Aporien. Sterben – Auf die »Grenzen der Wahr-
heit« gefaßt sein, übersetzt von Michael Wetzel, München 1998, hier 29.

2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
3. Vgl. Maurice Blanchot: Das Unzerstörbare, übersetzt von Hans-Joachim Metzger,

Bernd Wilczek, Michael Krüger (Hgg.), München, Wien 1991, 18f.
 

12

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

herausstellt, daß er der andere ist, der die Gesetzesübertretung im Va-

termord vollzogen hat. An diesem Punkt der Auflösung der Geschichte,

an dem das eigene und das andere zusammenfallen, scheint sich die Ge-

schichte aus der Verborgenheit ans Licht der Aufklärung bewegt zu ha-

ben, der Irrtum scheint überwunden, die Wahrheit da. Die von Oedipus

unwissend vollzogenen Übertretungen, der Vatermord und Inzest mit

der Mutter, wären, dieser Lesart zufolge, nun zur Lesbarkeit gelangt.

Dieser Deutung scheint Oedipus zu folgen, als er, bevor er sich blendet,

noch einmal in Kürze das Drama der Übertretungen zusammenfaßt:

»Iu! Iu! das Ganze kommt genau heraus!
O Licht! zum letztenmal seh’ ich dich nun!
Man sagt, ich sei gezeugt, wovon ich nicht
Gesollt, und wohne bei, wo ich nicht sollt’, und da,

1Wo ich es nicht gedurft, hab’ ich getödtet.«

Blitzartig treffen Sage und Wahrnehmung der Vergehen im Zuge ihres

nachträglichen Aussprechens zusammen. Bevor sich Abgründe von

Scham und Schuld auftun und die ausgeblendete Begegnung mit der

toten Iokaste sich ereignet, ruft Oedipus ein letztes Mal das Licht an.

Davor noch steht der Ausruf Iu! Iu! Das Ganze kommt genau heraus!
Dieser Satz ist auch als ein Ausdruck der Freude darüber lesbar, daß die

2Geschichte endlich, ganz so wie sie war, rekonstruiert wurde. Auf
3diese Weise formuliert Oedipus, der Forscher und Rätsellöser, tref-

fend einen Anspruch von Wissenschaft, das Ganze genau herauszube-

kommen. Übersetzt heißt das: er benennt das Telos, welches vom Trieb

zu wissen initiiert ist und welches am Ende als eine abgeschlossene,

ganze Geschichte geschrieben da steht, die einen Wahrheitseffekt

macht und eine Erkenntnis hervorbringt. Eine Bedingung zur Generie-

rung von Wahrheit hieße dem Oedipus-Mythos zufolge, daß es Wahr-

heit an dem Punkt gibt, an dem eine Geschichte die ihr eigene Struktur

von Alterität überwindet, zur Identität und damit zu einer Vollendung

und Erfüllung der Geschichte gelangt. Das jedoch geht nur unter Ver-

lust und Leugnung der Struktur einer Alterität von Geschichte, die ge-

rade auch mit der Oedipus-Legende als eine Geschichte vielfältigster

Über- und Versetzungen lesbar ist, die von Zufällen lebt und einer te-

leologisch ausgerichteten Lesart der Geschichte widerspricht. Dieser

Widerspruch ist weniger ein Manko des Mythos’; er hält die Doppel-

struktur von Geschichtsschreibung zwischen Erfüllung und Verfehlung

als eine jeder Geschichte eingeschriebenen Dynamik wach. Denn daß

               
1. FHA 16, Oedipus, V. 1207ff.
2. Die griechische Interjektion »Iu! Iu!« bedeutet zugleich Schmerz und Freude.
3. Vgl. FHA 16, Oedipus, V. 223.
 

13

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

am Ende der Tragödie der signierte Name Oedipus und der gezeichnete

Körper in der Übersetzung ›Schwellfuß‹ zur Identität gelangen und eine

unverrückbar wahre Geschichte von Vatermord und Inzest mit der Mut-

ter entdeckt wird, ist untrennbar von dem Rhythmus einer Geschichte,

welche den Aufschub vom Tod eines Kindes schreibt.

           Man sagt, wie Sophokles es in der Übersetzung Hölderlins den
1Boten sagen läßt, daß Oedipus »genannt« ist »nach diesem Dinge«.

Gemeint ist mit dem Ding der Schwellfuß, der eine Folge der vernähten
2Zehen ist. Die Worte des Boten spielen auf den Eigennamen an mit

dem Effekt, daß die Tragödie von Oedipus von der Frage nach der Be-

ziehbarkeit und Übersetzbarkeit von Name, Körper und Geschichte

handelt. Erzählt sich im Namen bereits die Geschichte, wie sie sich er-

eignet haben wird, oder ist der Name nachträglicher Effekt einer Ge-

schichte? Ist Oedipus mit der Namensgebung die Geschichte auf den

Leib geschrieben?

           Eine Deutungsrichtung des Dramas von Oedipus liefe also auf

eine Zuspitzung hinaus, in der sich Name, Körper und Geschichte am

Ende treffen und in eins fügen. Diese Lesart ist von einer besonderen

Spannung insofern, als sich mit der Vollendung einer Identität von Na-

me, Körper und Geschichte, die in den Affekt der Blendung ausläuft,

plötzlich eine namenlose Stimme einstellt. Die Sinnhaftigkeit des Na-

mens und der Geschichte begegnet dem Einbruch einer Stimme, welche

den Zug von Anonymität, den Entzug an Sinn und den Zug eines Unge-

schriebenen derart hinzuträgt, als sie in ihrem Erscheinen grundlos ist.

Ohne Sinn, ohne Prophetie und ohne Teleologie geht die Stimme um-
wogend, unaussprechlich, unbezähmt, / unüberwältiget Oedipus an.

           Eine andere Lesart der Geschichte von Oedipus, die sich dem

Ungeschriebenen nähert, geht dem Zug der verfehlten Begegnung an

dem Punkt nach, an dem es sich um den ursprünglichen Aufschub vom

Tod des Kindes dreht. Noch bevor Oedipus geboren wird, kommt der

Orakelspruch an Lajos, daß er von seinem eigenen Kind, seinem Sohn,
3getötet würde. Die Mutter Iokaste gibt kurz nach der Geburt von

4Oedipus das Kind einem Diener, daß er es »vertilgte« , denn »es tödte die

               

1. Ebd., V. 1060.
2. Oedipus, Antigone, Polyneikes, Eteokles, Kreon und Hämon, all dies sind sprechende

Namen aus der Sagenwelt. Ein Umstand, den Sophokles variantenreich kommentiert
und Hölderlin sehr genau vernimmt. Wie die Namen ins Sprechen kommen, wird aus-
führlich in der Antigonä-Lektüre entfaltet, denn die Begegnung zwischen dem Ana-
gramm Kreon/Nekro und der Anti-gone/ä löst eine Vielfalt an Blickpunkten in Hin-
blick auf Reflexionen über das aus, was ein Eigenname transportiert – bis hin zu dem,
was er nicht zu transportieren vermag.

3. FHA 16, Oedipus, V. 730ff.
4. Ebd., V. 1197.
 

14

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

1Eltern war das Wort«. Der Diener setzt das Kind in der Schlucht von

Kithäron aus, wo ihn der Bote des Polybos’ findet. Dieser nimmt ihn auf

und gibt ihn »als Geschenk« an Polybos und Merope. Als Oedipus selbst

zum Orakel geht, da er böse Zungen über seine Herkunft vernimmt,

erfährt er, daß er seinen Vater töten und sich mit seiner Mutter »vermi-
2schen« würde. Um die Erfüllung des Orakels zu vermeiden, verläßt er

Polybos und Merope, die er für seine leiblichen Eltern hält. Er erschlägt

an einem Hohlweg unwissend seinen Vater, übernimmt anstelle des

toten Königs den Thron von Theben als Verdienst für die Lösung des

Sphinxrätsels und teilt unwissend das Bett mit seiner Mutter. Er zeugt

vier Kinder mit ihr: Antigonä, Polynikes, Ismene und Eteokles. Als die

Pest die Stadt Theben zu vernichten droht, wird an Oedipus von dem

ältesten Priester der Wunsch herangetragen, der Geschichte einer un-

bekannten Schuld, als deren Effekt die Pest aufgefaßt wird, auf die Spur

zu kommen. Oedipus beginnt, der »zeichenlose(n) Spur der alten
3Schuld« nachzugehen und sucht den Mörder von Lajos, bis er auf

Umwegen durch Tiresias, den Boten und den Diener auf sich selbst als

dessen Mörder trifft.

           Diese Variante des Mythos verschiebt die Akzente von der Erfül-

lung des Orakels mit Vatermord und Inzest hin zu einer Geschichte von

Übersetzungen, in der das ursprünglich dem Tod übergebene Kind ei-

nen Aufschub erfährt. Der Impuls einer Rückkehr zum Ursprung, dem

Oedipus unbewußt nachgeht, indem er Abweichungen sucht, führt zu

einer Einkehr in die väterliche Stadt. Der Weg dorthin wiederum führt

zur Ermordung des Vaters und endet mit dem Einbruch in das Gemach

von Iokaste, die sich erhängt hat. So sehr sich die Geschichte von Va-

termord und Inzest bewahrheitet, so sehr ist sie anfänglich von der ge-

genseitigen Bedrohung des Todes zwischen Vater und Sohn instituiert,

wie es die Stimme des Orakels verlauten läßt. Die Geschichte von Oedi-

pus dreht sich um die Geschichte einer Suche nach dem Ursprung – was
4Oedipus einmal mit dem Satz »Mein Geschlecht will ich!« formuliert

–, und sie dreht sich um die Genese einer Geschichte. Ausgelöst ist die-

ses Begehren, der Geschichte nachzugehen von einer doppelten Ent-

bundenheit, in der Vater und Mutter das Kind dem Tod aussetzen. Die

Geschichte von Oedipus endet, nachdem der Sohn erfährt, daß er sei-

nen Vater erschlagen und mit seiner Mutter geschlafen hat, mit dem

Antlitz der toten Mutter. Die Rückkehr zum Ursprung beschreibt einen

Weg vom Aufschub des Kindestodes zum Anblick der toten Mutter, in

welchem die Leere des Blicks sich zeigt.

               

1. Ebd., V. 1201.
2. Ebd., V. 1019.
3. Ebd., V. 108.
4. Ebd., V. 1100.
 

15

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

           An diesem exzentrischen Punkt vor einer Nicht-Passage, in der

keine Übersetzung zwischen Zweien geschieht, konvergiert die Vollen-

dung einer Geschichte mit ihrer Entleerung. Im Entzug eines Blickkon-

taktes und im Verlust einer Begegnung im Sprechen zwischen Oedipus

und Iokaste ereignet sich die Blendung. Nicht tötet Oedipus sich selbst,

wie es Iokaste und Hämon, vielleicht auch Antigonä, vollziehen; Oedi-

pus, der sehr nah am Tod ist, schiebt einmal noch den Tod auf, sticht

sich in die Augen und nimmt sich die Gabe zu sehen. Damit nimmt er

sich auch die Gabe zu lesen, im Blick des anderen zu lesen, wie er zu-

gleich dem anderen es verwehrt, in seinem Blick zu lesen. Es gibt kein

Verweilen mehr im Blick des anderen.

           Der Einbruch des unbeherrschten und unbeherrschbaren Kör-

pers im Akt der Blendung und die Heraufkunft der zeichenlosen Stim-

me erinnern daran, daß die Geschichte, selbst wenn sie in der Setzung

der Buchstaben mit dem Namen Oedipus eine Identität von Name, Ge-

schichte und Körper fingiert, zugleich eine andere Geschichte erzählt.

Diese andere Geschichte berührt eine ungeschriebene Geschichte des

Nichtersetzbaren als das, was sich im Umschlag von Sehen und Nicht-

Sehen (nicht) zu sehen gibt. Der Bote berichtet: »Er irrt und will, daß

einen Speer wir reichen, / Daß er sein Weib, sein Weib nicht, und das
1Feld / Das mütterliche find’ und seiner Kinder.« Es ist der Anblick der

toten Frau und Mutter, der Oedipus zuletzt ins Auge fällt. Was ihm ent-

gegenkommt, ist in der Vollendung der Geschichte zugleich der Fehl

des Blicks der Toten. »Doch ist von dem / Das Traurigste entfernt. Der
2Anblik fehlet« , sagt der Bote. Die Version von Hölderlin, dem gran-

diosen Meister der Sophokles-Übersetzungen, akzentuiert in dieser

Passage die Unterbrechung des Anblicks des anderen in der gegenseiti-

gen Verfehlung. Iokaste, Mutter und Gemahlin, gibt einen leeren Blick

an das Kind, das auch Vater und Gatte ist, wie umgekehrt der Blick von

Oedipus auf die Tote ins Leere geht. Wenn in der Folge der Akt der

Blendung auf die Zerstörung der Augen und des Anblicks zielt und

Oedipus sagt, daß er sich das Sehen nahm, damit er selbst keinen Anblick
3mehr gibt und empfangen kann , dann potenziert sich der Zug von

Entzug – angezogen vom Nichtersetzbaren.

           Warum aber taucht nach der Blendung plötzlich eine mysteriöse

Stimme auf? Nach der Blendung erfährt Oedipus im Übergang eines

Erwachens aus einer Fassungslosigkeit in ein Ungewisses hinein eine

Stimme, die den Ausfall einer Sinnhaftigkeit und damit den Zug einer

Unverfügbarkeit fortschreibt. Nicht also deutet die Stimme einen Ersatz

an, welcher das, was das Auge nicht mehr sehen kann, Oedipus nun mit

               

1. Ebd., V. 1284ff.
2. Ebd., V. 1267.
3. Vgl. ebd., V. 1300ff.
 

16

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

Worten zutrüge und ihm Orientierung gäbe. Im Gegenteil. Die Stimme

kommt an einem Punkt der Desorientierung zur Sprache: Wohin auf Er-
den werd’ ich getragen? Der Verlust einer Perspektivität löst zugleich die

Möglichkeit, in alle Richtungen getragen zu werden, aus.

           In die dunkle Szene transportiert sich das Paradox einer gleich-

zeitigen An- und Abwesenheit einer Stimme, welche nicht an ein Sub-

jekt rückzubinden ist. Ein Effekt der Unmöglichkeit, die Stimme einem

Ort und einem Subjekt zuzuschreiben, ist, daß die ungebundene Stimme

die Problematik ihrer Herkunft als eine Frage nach der Bindung von

Klang und Geschlecht ausstellt. Hätte die Stimme eine Stimmlichkeit,

eine Tonart, so könnte man beginnen zu hören und im Hören Vorstel-

lungen entwickeln, ob die Stimme zu den Sterblichen und familiärer

Herkunft ist oder ob sie zu den Unsterblichen gehört. Diese Art Hören,

welche sich an Vorstellungen und Erinnerungsbilder knüpft, ist jedoch

unterbrochen. Im Entzug einer klanglichen Vorstellung bleibt die

Stimme losgelöst; das Fehlen einer Phänomenalität läßt sie absolut er-

scheinen. Zwischen Stimme und Oedipus geschieht in der Totalität des

Entzugs von Vorstellbarkeit eine Spaltung der Stimme in eine klanglose,

stimmlose Stimme, in welcher der Mangel und die Stille sich zeigen,

und in eine Stimme, in der alle Stimmen unterschiedslos auf ein Mal
1lärmen und die Stimme ganz und differenzlos Klang wird.

           Nicht allein jedoch trifft die ungebundene Stimme Oedipus. Er

selbst spricht ins Richtungslose, indem er die nicht fixierbare Stimme

anruft. Io! Dämon. Wo reißest du hin? Von Dunkelheit umgeben ist Oedi-

pus in den Bann der Stimme gezogen. Zwischen dem Ruf der Stimme

und dem Ruf nach der Stimme steht das vierfach insistierende Weh!
Weh! Weh! Weh! geschrieben. Im Wechsel von einer einer Vermittelbar-

keit ausgeschlossenen Szene zu einem Sprechen bleibt die Betonung

des ersten vom geblendeten Oedipus gesprochenen Wortes Weh unent-

schieden. Denn ein Aufschub einer Akzentuierung läßt im Changieren

von Trauer, Angst, Fassungslosigkeit und der Ungewißheit eines Unbe-

kannten die Deutung offen. Weh – der Klang am Wort kommemoriert

die Spannung zwischen Körper und Wort, die vor jeder Sinnhaftigkeit

des Wortes liegt.

           Nicht aber gibt es erst ein Schweigen, dann einen Klang und zu-

letzt das sinnhafte Wort; vielmehr springt im Weh auf ein Mal die Kon-

figuration von Ton, Körper und Sinn auf und eröffnet ein Sprechen,

welches spricht und zugleich vom Sprechen spricht. Ein zwischen Tod

und Leben, zwischen Zerstören und Hervorbringen geteilter Zug von

Schmerz liegt in dem Ausruf Weh. Das Weh fungiert wie ein Scharnier

als Übergang von der ausgelassenen Szene der Blendung hin zu einem

               

1. Jacques Derrida: Die Stimme und das Phänomen, übersetzt von Jochen Hörisch,
Frankfurt am Main 1979, 163.

 

17

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Sprechen. Mit der Polysemie des Ausrufs Weh, der in metonymischem
1Anklang an das Wehe noch den Ton der Bedrohung und die Verhei-

ßung eines Neuen anspielt, zerstreut der eine Sinn des Wortes, so ein-

fach und gleich vierfach es da steht, in einen Klangraum von differen-

ten Akzentuierungen bei gleichem Wortlaut.

           Der Einbruch der Stimme schreibt sich zugleich in diesen Klang-

raum und in eine extreme Leere der Augenhöhlen, die Oedipus und Io-

kaste teilen, ein. Im Modus eines Entzugs und einer paradoxen Struktur

wird das Auftauchen der Stimme umwogend, unaussprechlich, unbe-
zähmt, / unüberwältiget vorgestellt. Wie es die Reihung der Adjektive

zur Sprache bringt, ist die an kein Subjekt und an kein Objekt verkettete

Stimme losgelöst von allem. Denn wer umwogt wen? Wer oder/und was

ist umwogend, unaussprechlich, unbezähmt, / unüberwältiget? Oedipus?

Die Stimme? Der Dämon? Das Ereignis einer Ungebundenheit korre-

liert mit einer unentscheidbaren Zuschreibung von Subjekt und Objekt.

So gesehen bringt die Ungebundenheit der Stimme das einem Sprechen

Unentschiedene, welches im Aufschub einer Akzentuierung aufflackert,

in die Rede. Mit der Unmöglichkeit, die Stimme an ein Subjekt zu knüp-

fen, ereignet sich um diese Leerstelle eine Dissemination, in der Sinn

und Sinne zerstäuben. Die Unübersetzbarkeit der Stimme führt wie der
2tragische Transport, der »eigentlich leer, und der ungebundenste« ist,

in Gewaltiges, unerhört, unsichtbar. Dort, wo sich ein Ort öffnet, an dem

Unerhörtes und Unsichtbares statt hat, an dem also das aus einem

Sprechen Herausgefallene sich einfindet in seiner Unerhörtheit und

Nichtdarstellbarkeit, kommt man einer anderen Dimension von Spra-

che, die man mit einem Klangraum umschreiben kann, nah. Hölder-

lin setzt diesen, einem Sprechen innewohnenden, zugleich offenen und

dunklen Raum lyrisch in Szene. Mit den syntaktisch offen gelasse-

nen Worten umwogend, unaussprechlich, unbezähmt, / unüberwältiget
schreibt sich einerseits ein Zug von Freiheit der ungebundenen Stimme

in die Sentenz; andererseits spricht sich im Insistieren der sich wieder-

holenden Vorsilben von um und un, die metrisch von unerhört bis un-
überwältiget immer mit einer Hebung versehen sind, das Drängen der

Stimme, ihr Bann und ihre Gewaltsamkeit im unauflösbaren Wider-

spruch einer Präsenz und Unverfügbarkeit mit.

           Verdichtet sich in dieser Passage eine Schreibaktszene, welche

in einen Dialog zwischen stimmloser und ungebundener Stimme einge-

faßt ist und vom Unaussprechlichen als das, was einem Sprechen ent-

               

1. Vgl. Marianne Schuller: Moderne. Verluste. Literarischer Prozeß und Wissen, Basel,
Frankfurt am Main 1997, 77-82.

2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
 

18

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

1fällt, angerufen wird? Dann spielte sich der dichterische Akt des

Schreibens im Dunkeln ab, während der Ruf der Stimme als ein Ruf

nach Übersetzung der Stimmen zugleich lesbar wäre. So gesehen insze-

niert diese von Sophokles entworfene, von Hölderlin übersetzte und von

Oedipus gesprochene Passage einen Berührungspunkt zwischen dem

Ausfall des Sehens und dem Einfall der Stimme. Das, was Oedipus an

dieser Stelle zu Gehör bringt, ist demnach auch als ein unsichtbarer Ef-

fekt eines unerhörten Dialogs dreier Stimmen zu lesen: Sophokles,

Oedipus und Hölderlin. Doch wer hat wem die Deutung und Setzung des

Wortes und der Geschichte zugeflüstert? Wer ist wessen Bauchredner?

Die Unmöglichkeit einer Zuweisung der Stimmen in eine genealogische

Folge, die auf Kontinuität der Vaterschaft von Oedipus, Sophokles und

Hölderlin setzt, wiederholt sich auf der Ebene der Autorschaft. Wohl

übersetzt Hölderlin die Trauerspiele des Sophokles, wohl ist es seine

dichterische Stimme, die zu hören und lesen ist. Zugleich spricht sich in

der Plazierung eines jeden gedichteten Wortes die Geschichte einer Be-

gegnung vieler Stimmen aus, wie sie immer schon anders gewesen sein

wird. Der Augenblick der Erkenntnis ist ein Verlöschen, indem die

Grenzziehung zwischen der Einzigartigkeit der Stimme und ihrer Poly-

semie aufbricht.

           Der Wechselgesang zwischen Chor und Oedipus setzt sich fort.

Im allmählichen Sprechen verflüchtigt sich das Grauen der absoluten

Stimme. Oedipus hört und erkennt die Stimme des Chores und bindet

sich an sie:

»Io, lieber, der du mich
Geleitest, nah mir bleibend!
Denn jezt noch duldest du mich,
Den Blinden besorgend. Ach! Ach!
Denn nicht verborgen mir bist du und wohl,

2Obgleich im Dunkeln, kenn’ ich deine Stimme.«

Sich der Faszination von Stimme und Blick lesend hinzugeben, bedeu-

tet, sich den großen Fragen nach der Verschränkung vom Toten und

Lebendigen und nach dem Verhältnis von Freiheit und Gewaltsamkeit

zuzuwenden. Gleichermaßen, und so gesehen hierarchielos, bedeutet es

auch, den Klängen von Stimme und Farbe, der Rhythmik von Texturen

und Linien Aufmerksamkeit zu schenken. Dies sind die Impulse, welche

die Lektüren zu Antigonä, Carpaccios Grabbereitung, der Hamletma-

schine und Fra Angelicos Verkündigung geschrieben haben.

               

1. Vgl. Maurice Blanchot: Die wesentliche Einsamkeit, übersetzt von Gerd Henniger,
Berlin 1959, 36-46.

2. FHA 16, Oedipus, V. 1353ff.
 

19

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.   9- 19) T01_00 einleitung.p 322897256972

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S.  20    ) vakat 020.p 322897257116

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf - am 13.02.2026, 21:36:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

