
127djbZ 3/2016

Das Ende eines Aufbruchs | Berichte und Stellungnahmen

Am 15. Juni 2016 diskutierten Jurist_innen und Historiker_innen 
bei einer Veranstaltung des Deutschen Juristinnenbunds e.V. 
(djb) in Kooperation mit dem Bundesministerium der Justiz 
und für Verbraucherschutz (BMJV) und Bet Debora in Berlin 
darüber, wie Verfolgung, Entrechtung und Exil die Berufswege 
jüdischer Juristinnen in Deutschland nach 1933 zerstörten. Und 
wie wurde mit den Überlebenden und Rückkehrerinnen nach 
1945 umgegangen? Erhielten sie Wiedergutmachung? Konnten 
sie an ihre einstigen Anfänge anknüpfen?

Erst 1922 hatten Frauen ihre Zulassung zu den beiden ju-
ristischen Examen und damit zu den juristischen Berufen wie 
Rechtsanwältin und Richterin durchgesetzt. Doch für viele 
Juristinnen war die Karriere als Rechtsanwältin, Ministerial-
beamtin oder Richterin kurz. Die Nationalsozialisten machten 
dabei vor allem dem bisherigen Leben jüdischer Juristinnen 
und von Juristinnen jüdischer Herkunft ein jähes Ende. Von 
ihnen emigrierten viele in den 1930er Jahren in die USA, nach 
Israel, England oder in andere Staaten. Andere wurden ermor-
det. Wenige kamen nach Kriegsende nach Deutschland zurück.

Wie ging es zunächst nach 1933 und dann nach Kriegsende 
1945 in Deutschland, den USA und Israel mit ihren juristischen 
Karrieren weiter? Wie erlebten sie Deutschland nach ihrer Rück-
kehr? Welche Bedeutung hat dies für uns heute?

Im Folgenden sind die Reden sowie eine Zusammenfassung 
der Diskussionsrunde dokumentiert. 

Begrüßung 
 
Christiane Wirtz
Staatssekretärin im Bundesministerium der Justiz und für 
Verbraucherschutz, Berlin

Sehr geehrte Frau Pisal,
sehr geehrte Frau Ladwig-Winters,
sehr geehrte Gäste,

herzlich willkommen im Bundesministerium der Justiz und für 
Verbraucherschutz! 

Sie sind die ersten Gäste, die ich hier als Staatssekretärin 
begrüßen darf. Und das freut mich in diesem Fall ganz beson-
ders. Zum einen habe ich einige Zeit in Israel gelebt und viele 
Menschen persönlich kennengelernt, die aus Deutschland nach 
Palästina geflüchtet sind. Zum anderen sind wir uns, liebe Frau 
Ladwig-Winters, schon einmal begegnet. Ich erinnere mich 

an den Deutschen Juristentag 2001, als dort Ihre Ausstellung 
„Anwalt ohne Recht“ gezeigt wurde. Über diese Ausstellung 
habe ich damals als Volontärin bei der SZ geschrieben – und 
die Schicksale von Julius Fliess oder Georg Cohn-Lempert sind 
mir immer noch vor Augen. Es waren zwei der im Jahr 1933 
1.835 jüdischen Anwälte in Berlin – von denen bis 1938 kein 
einziger mehr zugelassen war. 

Und erlauben Sie mir an meinem ersten offiziellen Arbeitstag 
noch eine persönliche Bemerkung. Denn in diesem Haus, dem 
BMJV, spiegeln sich die verschiedenen Stationen meiner Biografie. 
Hier, etwas schräg von diesem Saal entfernt, hat sich eine wirklich 
schicksalhafte Begebenheit der deutschen Geschichte abgespielt: 
Im heutigen BMJV befand sich damals das Internationale Presse-
zentrum der DDR, und hier verkündete Günther Schabowski am 
9. November 1989 die Reisefreiheit „unverzüglich, ab sofort“. Sie 
können sich vorstellen, dass mich als bisherige Journalistin und 
Regierungssprecherin fasziniert, was eine gute Frage bewirken 
kann. Eine gute journalistische Frage veränderte die deutsche 
Geschichte. Damals, am 9. November 1989, an dem die Reise-
freiheit für DDR-Bürgerinnen und Bürger verkündet wurde. Die 
Freiheit zu reisen ist das eine. Die Freiheit, einen Beruf auszuüben 
das andere. Es geht heute Abend nicht nur um die Freiheit von 
Frauen, all dies ebenso selbstverständlich entscheiden zu können 
wie Männer. Heute geht es vor allem darum, welches Schicksal 
die jüdischen Juristinnen getroffen hat. 

Die heutige Veranstaltung wird von drei Kooperationspartnern 
ausgerichtet: dem Deutschen Juristinnenbund, Bet Debora und 
vom Justizministerium. Diese große Runde zeigt, dass von dem 
heutigen Thema viele Menschen betroffen sind. Diskriminierung 

SS Christiane Wirtz, Staatssekretärin im Bundesministerium der Justiz und 

für Verbraucherschutz, Berlin. (© BMJV/Reiner Habig)

DOI: 10.5771/1866-377X-2016-3-127

Das Ende eines Aufbruchs: 
Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft 
nach 1933 bzw. 1945

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   127 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


djbZ 3/2016128

Berichte und Stellungnahmen |  Das Ende eines Aufbruchs 

aufgrund von Religion und Abstammung, Diskriminierung auf-
grund des Geschlechts betrifft viele. In diesem Fall: viele Frauen. 

Liebe Frau Ladwig-Winters, es hat leider einige Zeit gedauert, 
bis Ihr neues Buch veröffentlicht wurde. Doch nun liegt es frisch 
gedruckt vor, und wir können es endlich lesen und daraus ler-
nen. Denn zu erfahren gibt es darin Vieles. Sie zeigen Schicksale 
jüdischer Juristinnen vom Beginn der Weimarer Zeit bis in die 
Gründungsjahre der Bundesrepublik. Kann man die Lebensläufe 
und Schicksale so vieler Frauen aus unterschiedlichen Zeiten 
unter einem Titel zusammenfassen? Man kann – leider, denn die 
Gemeinsamkeit liegt in der Diskriminierung. Die Diskriminierung 
der jüdischen Juristinnen hatte eine traurige Kontinuität in der 
damaligen Zeit. Sie hatten nicht nur damit zu kämpfen, dass sie 
als Frauen noch einem anderen gesellschaftlichem Rollenver-
ständnis ausgesetzt waren. Hinzu kam die Diskriminierung als 
Jüdin. In der Weimarer Republik wurden nur wenige Jüdinnen in 
den Richterdienst aufgenommen, und die Staatsanwaltschaften 
blieben ihnen gänzlich verschlossen. Und sich als Rechtsanwäl-
tinnen zu etablieren, war mit vielen Schwierigkeiten verbunden.

Doch an die Weimarer Republik schloss sich die Nazi-Zeit 
an, in der Diskriminierung, Verfolgung und Ermordung an der 
Tagesordnung waren. Schon ab 1933 wurden Berufsverbote 
verhängt. An eine Arbeit war für jüdische Juristinnen sehr bald 
schon nicht mehr zu denken. Ihr Buch verdeutlicht auch, welch 
gravierende Folgen dies nach sich zog: Diejenigen, die ins Exil 
gingen, standen vor der Aufgabe, sich eine neue Existenz aufbau-
en zu müssen. Und auch diejenigen, die später nach Deutschland 
zurückkehrten, mussten sich oft beruflich neu orientieren. Viele 
haben neue Berufe gewählt. 

Meine Damen und Herren, wie schafft man es, nach einer 
Zeit von Verfolgung, Vertreibung und Ermordung wieder in 
den Alltag, in den Beruf zurückzukehren? Was uns dieses Buch 
auch zeigt, sind Geschichten von bewundernswertem Mut, von 
Durchsetzungswillen und Zuversicht. 

Zum Glück ist die NS-Herrschaft schon lange Geschichte. 
Doch die Diskriminierung von Menschen, die anders sind als 
der vermeintliche Normalbürger, ist nach wie vor präsent. Und: 
sie wächst derzeit. Unsere Geschichte gibt uns Deutschen eine 
besondere Verantwortung mit auf den Weg. Deshalb ist es auch 
heute noch wichtig, sich mit den Folgen von Diskriminierung 
zu beschäftigen. Damit wir sie besser erkennen und auf sie 
reagieren können. 

In Deutschland stellen sich zurzeit viele Menschen ganz ähn-
liche Fragen, wie diejenigen, die das Buch aufwirft. An vielen 
Orten der Welt herrschen weiterhin Vertreibung und Verfolgung. 
Diesmal ist es Europa, speziell Deutschland, in dem viele Men-
schen eine Zuflucht und eine Zukunft suchen. Und auch die 
Flüchtlinge fragen sich: Wie kann ich mich in ein neues Leben 
einfinden, in ein geregeltes Berufsleben zurückkehren? 

Meine Damen und Herren, was in diesem Buch erforscht 
wird, ist deshalb für uns alle relevant. Erst wenn klar wird, 
wo und wie genau diskriminiert wird, können die Ursachen 
angegangen und beseitigt werden. Deshalb freue ich mich auf 
die Präsentation der Lebensläufe von Erna Proskauer, Erna 
Scheffler und Thea Hochfeld.

Ihre Biografien zeigen uns, dass kritisches Denken, einmal 
gelernt, überall gebraucht wird. Um es mit Hannah Arendt zu 
sagen: „Niemand hat das Recht, zu gehorchen.“ 

Die erste – und viele Jahre auch einzige – Richterin des Bun-
desverfassungsgerichts, Erna Scheffler, hat dies in ihrer Arbeit 
immer wieder bewiesen. So hatte sie mit ihren Kollegen 1959 
über den sogenannten väterlichen Stichentscheid zu urteilen, 
der erst zwei Jahre zuvor durch das Gleichberechtigungsgesetz 
eingeführt worden war. In Erziehungsfragen sollte der Vater 
das letzte Wort haben und zur Vertretung des minderjährigen 
Kindes allein berechtigt sein. Sie sehen: Zu dieser Zeit war das 
gesellschaftliche Bild noch sehr patriarchalisch geprägt. Wer 
weiß, wie viel länger es gedauert hätte, von diesem Verständnis 
abzurücken, wenn Erna Scheffler nicht dem zuständigen Senat 
angehört hätte. Denn diese Regelung wurde als verfassungswid-
rig aufgehoben. Beim Verkünden der Entscheidung soll Erna 
Scheffler ausnahmsweise gelächelt haben.

Meine Damen und Herren, wenn wir uns heute mit Diskrimi-
nierung als Problem auseinandersetzen, so sehen wir auch, wohin 
diese Auseinandersetzung doch führen kann: Zu kritischen 
Denkern. Zu mutigen Meinungen. Und zu guten Entscheidungen. 
So dass am Ende sogar ein Lächeln stehen mag.

Begrüßung 

Ramona Pisal
Präsidentin Deutscher Juristinnenbund e.V., Berlin

Sehr geehrte Frau Staatssekretärin Wirtz,
sehr geehrte Gäste,

zunächst möchte ich Ihnen, liebe Frau Wirtz, ganz herzlich 
danken für die freundliche Begrüßung. Wir dürfen heute Abend 
schon zum zweiten Mal in Ihrem Hause zu Gast sein. Im No-
vember 2014, am Vorabend der gesetzlichen Frauenquote, haben 
wir hier im Heinemann Saal der Gründung des Deutschen Ju-
ristinnen-Vereins im Jahr 1914 gedacht.

In Ihrem eigenen Hause kann ich Sie nicht wirklich begrüßen, 
aber es ist mir eine ganz besondere Freude, dass Ihr erster offi-
zieller Auftritt als Staatssekretärin gerade unsere Veranstaltung 
schmückt. 

Heute Morgen hatte ich die große Ehre, an Ihrer offiziellen 
Amtseinführung teilnehmen zu dürfen, die gleichzeitig Ihre 
Vorgängerin im Amt, jetzt Frau Ministerin Dr. Stefanie Hubig, 
in ihr neues Amt verabschiedet hat. Mit Dr. Hubig haben wir 
diese Veranstaltung konzipiert. Sie nimmt heute Abend bereits 
an einer Konferenz teil und kann daher jetzt nicht hier sein, 
aber ich danke ihr auch an dieser Stelle noch einmal für die 
konstruktive Aufnahme und Umsetzung unserer Idee, die zur 
heutigen Veranstaltung geführt hat.

Ihnen, liebe Frau Wirtz, gratuliere ich ganz herzlich für die 
Übernahme der neuen, verantwortungsvollen Aufgabe und ich 
wünsche Ihnen viel Erfolg, Freude und eine glückliche Hand. 

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   128 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


129djbZ 3/2016

Das Ende eines Aufbruchs | Berichte und Stellungnahmen

Haben Sie vielen Dank, dass Sie so nahtlos das Amt übernom-
men haben und heute Abend, jedenfalls eine ganze Weile, dabei 
sein können. Ich freue mich sehr über die gute Kooperation mit 
Ihrem Haus und hoffe auf weitere gemeinsame Projekte.

Besonders begrüßen möchte ich die Vorsitzende von Bet 
Debora, Frau Dämmig, Frau Dr. Ladwig-Winters, die uns spä-
ter einen Einblick in einzelne Schicksale geben wird, Herrn 
Rechtsanwalt Minden und Frau Dr. Röwekamp, die dann das 
Podium bereichern werden, Frau Kupferberg als Moderatorin 
sowie die Ehrenpräsidentin des djb, Frau Dr. Peschel-Gutzeit 
sowie alle Kolleginnen im Deutschen Juristenbund und unsere 
gemeinsamen Gäste. Seien Sie alle herzlich willkommen.

Wir haben die Veranstaltung den jüdischen Kolleginnen und 
Kolleginnen jüdischer Herkunft gewidmet. Sie erhielten in den 
30er Jahren von den Nationalsozialisten Berufsverbote, wurden 
gesellschaftlich ausgegrenzt, wurden in die Emigration oder in 
den Untergrund getrieben, wem dies nicht mehr gelang, starb 
in den Konzentrationslagern. Sie waren unsere Vorgängerinnen 
und Vorkämpferinnen als Juristinnen. Wir möchten uns ihrer 
erinnern, ihrer Namen und Biografien. Sie dürfen nicht in Ver-
gessenheit geraten. 

Die ersten Juristinnen in Deutschland
1896 errangen Frauen nach zähem Ringen an preußischen Uni-
versitäten einen Status als Gasthörerinnen. Zwischen 1900 und 
1909 wurden sie an den juristischen Fakultäten deutscher Uni-
versitäten zum Studium zugelassen. Jedoch blieb bis dahin Frauen 
als Abschluss nur die Promotion. Um dieses Thema, die Öffnung 
der juristischen Berufe auch für Frauen, ging es bei unserer letzten 
Veranstaltung hier im BMJV, der Feier zum 100. Jahrestag der 
Gründung des Deutschen Juristinnen-Vereins e.V. (DJV) am 27. 
November 2014. Der „Deutsche Juristinnen-Verein“ wurde in 
Berlin von drei „frühen Juristinnen“1 gegründet, d.h. zu einem 
Zeitpunkt, als Frauen noch nicht zur zweiten juristischen Staats-
prüfung, in Preußen nicht einmal zur ersten zugelassen waren. 
Die drei waren Dr. Margarete Berent, Dr. Margarete Meseritz 
(später verheiratete Edelheim, dann Muehsam) und Dr. Marie 
Munk. Das erklärte Ziel der Kolleginnen war es, die Zulassung 
von Frauen zu den juristischen Examen und damit zu den Be-
rufen der Rechtsanwältin und Richterin durchzusetzen. Das 
gelang in den folgenden Jahren: 1918 bestimmte die Weimarer 
Reichsverfassung „Männer und Frauen haben die gleichen staats-
bürgerlichen Rechte und Pflichten“2 und „Alle Staatsbürger ohne 
Unterschied sind nach Maßgabe der Gesetze und entsprechend 
ihrer Befähigung und ihren Leistungen zu den öffentlichen Ämtern 
zuzulassen. Alle Ausnahmebestimmungen gegen weibliche Beamte 
werden beseitigt.“3 Doch weitere vier Jahre, bis 1922, dauert 
es, den vehementen Widerstand der Behörden, Ministerien und 
Juristenverbände gegen Frauen in ihren Reihen mit dem „Gesetz 
über die Zulassung der Frauen zu den Ämtern und Berufen in der 
Rechtspflege“ auf juristischer Ebene zu beseitigen. 

1933
Das Schicksal des Vereins ist ungewiss. Möglicherweise hat er 
sich formal aufgelöst, um der „Gleichschaltung“ zu entgehen. 

Und/oder eine möglicherweise neue Gruppierung unter der 
Vorsitzenden Dr. Ingeborg Lorentzen ging in das „Deutsche 
Frauenwerk“ ein, das später automatisch in die NS-Frauenschaft 
umgewandelt wurde. Sicher ist: Für viele Juristinnen war die 
juristische Karriere kurz, ob nun als Rechtsanwältin, Ministeri-
albeamtin oder Richterin. Nach der „Machtübernahme“ 1933 
durch die Nationalsozialisten wurde das Beamtenrecht zwecks 
rassistischer Ausgrenzung von Jüdinnen, Juden oder den Perso-
nen, die von den Nationalsozialisten als Juden definiert wurden, 
neu geregelt. Ziel der Gesetze zur Wiederherstellung des Berufs-
beamtentums und über die Zulassung zur Rechtsanwaltschaft 
vom 7. April 1933 war, nach nationalsozialistischer Definition 
Jüdinnen und Juden wie auch politische Gegner auszuschlie-
ßen. Beamte wie auch Angestellte und Arbeiter im öffentlichen 
Dienst „nicht arischer Abstammung“ waren in den Ruhestand 
zu versetzen. Zulassungen der Rechtsanwältinnen oder Rechts-
anwälte „nicht arischer“ Abstammung zu den Gerichten sollten 
fortan zurückgenommen oder versagt werden. Es gab zunächst 
Ausnahmen für „Altanwälte“ und „Frontkämpfer“, Frauen 
konnten damals beides nicht gewesen sein. 

„Nicht arisch“ war gemäß der 1. Verordnung zur Durchfüh-
rung des Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums 
vom 11. April 1933: „…, wer von nicht arischen, insbesondere 
jüdischen Eltern oder Großeltern abstammt. Es genügt, wenn 
ein Elternteil oder ein Großelternteil nicht arisch ist. Dies ist 
insbesondere dann anzunehmen, wenn ein Elternteil oder ein 
Großelternteil der jüdischen Religion angehört hat.“ 

Den Nationalsozialisten war also völlig egal, ob z.B. die 
Großeltern, Eltern oder die Betreffenden selbst Atheisten, zum 
Christentum konvertiert oder tatsächlich jüdisch im Sinne der 
jüdischen Religionsgesetze waren. Sie wurden alle als oder wie 
Juden verfolgt, daher unser Veranstaltungstitel „jüdische Juris-
tinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft“. 

Einige DJV-Mitglieder, darunter die drei Gründerinnen des 
Juristinnen-Vereins Dr. Margarete Berent, Dr. Margarete Meseritz 
(später Mühsam-Edelheim) und Dr. Marie Munk, emigrierten 
in den 1930er Jahren in die USA, nach Israel, England oder in 
andere Staaten. Sie waren wie Berent und Meseritz Jüdinnen. 
Daten zu ihren und den Lebensläufen von vier weiteren Juris-
tinnen finden Sie auf den hier aufgestellten Tafeln. Aus den für 
diese Veranstaltung hergestellten Tafeln könnte sich noch eine 
ganze Ausstellung mit vielen Porträts entwickeln. 

Oder sie waren jüdischer Herkunft wie Munk, die evangelisch 
und deren Vater, Landgerichtspräsident Wilhelm Munk, bereits 
konvertiert war. Munks Entlassungsurkunde auf Büttenpapier 
enthielt schlicht den Text: „Die Landgerichtsrätin und Amts-
gerichtsrätin Dr. Marie Munk in Berlin tritt aufgrund des § 3 
Abs. 12 des Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbeamten-
tums vom 7. April 1933 – RGBl. I S. 175 – in den Ruhestand“. 

1	 Biografien von ca. 130 frühen Juristinnen, darunter auch jüdische 
Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft in: Marion Röwekamp: 
Juristinnen – Lexikon zu Leben und Werk, Baden-Baden 2005. 

2	 Art. 109 Abs. der WRV.
3	 Art. 128 Abs. 1 und 2 WRV.

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   129 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


djbZ 3/2016130

Berichte und Stellungnahmen |  Das Ende eines Aufbruchs 

Weitere Richterinnen, die ein solches Papier erhielten, waren 
Else Samulon-Guttmann, Edith Epstein und Cläre Meyer. Sie 
waren die drei „jüdischen“ Richterinnen, die die Reichsstatistik für 
das Jahr 1933 auflistete. Aus der Verwaltung „entfernt“ wurden 
z.B. Edith Abraham, Clara Israel, Clara Dauß und Martha Mosse. 
Erna Hasslacher-Friedenthal durfte als sogenannte Halbjüdin noch 
einige Monate im Amt bleiben, bis sie entlassen wurde. Auch die 
Zulassungen zur 1. und 2. Staatsprüfung wurden schließlich an 
die „arische Abstammung“ gekoppelt. Die Rechtsanwältinnen 
wurden 1933 aus dem Anwaltsverzeichnis gelöscht. Eine Aus-
nahme war Hanna Katz, die das Deutsche Reich im Vorstand der 
International Law Society repräsentierte – denn sonst hätte ein 
nicht-deutscher Vertreter diesen Sitz übernommen. Hanna Katz 
emigrierte 1941 in die USA, wurde nach erneutem Studium in 
New York als Anwältin zugelassen, 1954 auch wieder in Berlin. 

Es gibt keine verlässlichen Zahlen4 darüber, wie viele Juris-
tinnen betroffen waren. Mitte 1933 hatte das Deutsche Reich 
mehr als 65 Millionen Einwohnerinnen und Einwohner, darunter 
etwa eine halbe Million Jüdinnen und Juden. D.h. weniger als ein 
Prozent der Gesamtbevölkerung betrachtete sich als jüdisch. Ein 
Drittel der deutschen Jüdinnen und Juden wohnte in Berlin, daher 
gab es dort auch die meisten jüdischen Juristinnen und Juristen. 
Zahlen gibt es z.B. aus der Anwaltschaft. 1995 wurde die Berliner 
Anwaltskammer vom Vorstand der Rechtsanwaltskammer Tel 
Aviv ermutigt, eine Liste der ausgeschlossenen Anwälte zu erstel-
len, damit diese nicht vergessen würden. Daraus wurde das Projekt 
„Anwalt ohne Recht“, mit einer von Dr. Simone Ladwig-Winters 
im Auftrag von Dr. Bernhard Dombek konzipierten Ausstellung 
zunächst zu Berlin,5 später für ganz Deutschland bzw. weiterer 
Kammerbezirke.6 Danach wurden von den Anfang 1933 rund 
19.200 zugelassenen Rechtsanwältinnen und Rechtsanwälten 
etwa 5.000 von den Nationalsozialisten als „nichtarisch“ de-
finiert, und zwar mit großen regionalen Unterschieden. Mit ca. 
3.400 Anwältinnen und Anwälten stellte Berlin Anfang 1933 die 
größte Anwaltschaft im Deutschen Reich. 1.835, d.h. 54 Prozent 
der Berliner Anwaltschaft waren Juden oder jüdischer Herkunft – 
unter den Anwältinnen waren es ca. 60 Prozent –, ca. 26 Prozent 
waren es reichsweit – unter den Anwältinnen 32 Prozent. 

1945
Etwa 400.000 deutschen Juden oder Deutschen jüdischer Her-
kunft gelang es, das Deutsche Reich rechtzeitig zu verlassen und 
am Leben zu bleiben. Ungefähr 15.000 Jüdinnen und Juden 
überlebten die Konzentrationslager, im Untergrund oder als 
Ehepartnerinnen von Nichtjüdinnen und Nichtjuden, darunter 
die Juristinnen Hilde Lieberz und Anita Eisner. Dem überwie-
genden Teil der Juristinnen gelang es, das Land rechtzeitig zu 
verlassen. Andere Kolleginnen wurden von den Nationalsozi-
alisten ermordet. Darunter waren7 Elisabeth Kohn, Else Rahel 
Samulon-Guttmann, Ella Kessler-Reis, Hertha Blumenthal, 
Clara Dauß, Leonie Mayer, Elsa Ostberg, Ruth Rewald, Erika 
Sinauer, Ursula Levin, Cäcilie Holländer und Elsbeth Marcus. 

Nach 1945 kehrte nur eine vergleichsweise geringe Zahl der 
Emigrierten nach Deutschland zurück. Die meisten zogen ihre 
neue Heimat vor. Bis 1989 lebten nicht mehr als 30.000 jüdische 
Bürgerinnen und Bürger in Deutschland. Da Juristinnen – wie 
auch Juristen – jedoch größere Schwierigkeiten haben, ihren 
Beruf in einem anderen Land mit fremder Sprache auszuüben als 
etwa Ingenieurinnen oder Ärztinnen, dürfte auch der Anteil der 
Rückkehrerinnen unter ihnen entsprechend höher gewesen sein. 

Wie viele Mitglieder des Deutschen Juristinnen-Vereins nach 
1945 noch in Deutschland lebten oder zurückkehrten, ist nicht 
bekannt. Die drei Gründerinnen des Juristinnen-Vereins kehr-
ten jedenfalls nicht aus der Emigration zurück. Dr. Margarete 
Berent und Dr. Marie Munk blieben in den USA, wo sie ein 
weiteres Mal Jura studierten und sich eine neue und juristische 
Existenz aufbauten. Die dritte Juristinnen-Verein-Gründerin, 
Dr. Margarete Muehsam-Edelheim, war in Berlin Leiterin der 
Rechtsabteilung der Berliner Morgenpost, dann Schriftleiterin, 
Auslandskorrespondentin und stellvertretende Chefredakteurin 
bei der Zeitung des Central-Vereins deutscher Staatsbürger 
jüdischen Glaubens (C.V.-Zeitung). In den USA setzte sie ihre 
eher journalistisch geprägte Karriere fort und arbeitete u.a. beim 
Pressedienst des „National Refugee Service“, als Schriftleiterin 
des „ORT Economic Bulletin und beim „Office of War Infor-
mation“ (OWI) und schließlich für das Leo Baeck Institute. 

Einige wenige jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer 
Herkunft – wie zum Beispiel Erna Proskauer – kamen nach 
Kriegsende nach Deutschland zurück und wurden – wie Erna 
Scheffler – Mitglied in der Nachfolgeorganisation des DJV, dem 
1948 in Dortmund gegründeten Deutschen Juristinnenbund e.V. 
(djb). Über den Lebenslauf der beiden erfahren Sie gleich mehr. 

Cläre Wohlmann-Meyer wurde 1984, mit 80 Jahren, Mit-
glied im djb und nahm auch an mehreren Arbeitstagungen teil. 
Sie war die erste Juristin, die in Hamburg für wenige Monate 

SS Ausstellungstafeln von Dr. Margarete Berent, Dr. Margarete Muehsam, 

Dr. Marie Munk und Nora Platiel. (© BMJV/Reiner Habig)

4	 Marion Röwekamp, Die ersten deutschen Juristinnen. Eine 
Geschichte ihrer Professionalisierung und Emanzipation, Köln u.a. 
2011, S. 648f. 

5	 Simone Ladwig-Winters, Rechtsanwaltskammer Berlin (Hrsg.), 
Anwalt ohne Recht. Das Schicksal jüdischer Rechtsanwälte in Berlin 
nach 1933, , 2. erg. und erw. Auflage, Berlin 2007. 

6	 Bundesrechtsanwaltskammer (Hrsg.), Anwalt ohne Recht. 
Schicksale jüdischer Anwälte in Deutschland nach 1933, Berlin-
Brandenburg 2007.

7	 Röwekamp, Die ersten deutschen Juristinnen, S. 669ff. 

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   130 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


131djbZ 3/2016

Das Ende eines Aufbruchs | Berichte und Stellungnahmen

ein Richteramt bekleidet hatte, ehe sie 1933 erst nach England 
und dann in die Schweiz emigrierte, wo sie blieb und lange 
Jahre Buchbesprechungen und politische Reportagen für das 
„Israelitische Wochenblatt“ in Zürich schrieb. Bei ihrem Tod 
2007 war sie noch djb-Mitglied. 

Wie erging es den Kolleginnen, die überlebt hatten und nach 
Kriegsende nach Deutschland zurückkehrten? Aufschluss darü-
ber gibt z.B. die Untersuchung des Historikers Hans Bergemann 
„Zu Recht wieder Anwalt“. 2010 hatte ihm die Berliner Rechts-
anwaltskammer einen entsprechenden Rechercheauftrag erteilt.8 
Er ermittelte anhand verschiedener Kriterien sechs Juristinnen 
und 343 Juristen, die vor ihrer Emigration oder nach ihrer 
Rückkehr als Anwältin oder Anwalt in Berlin tätig waren. Neben 
Biografien enthält die Untersuchung auch Angaben zu den 
Wiedergutmachungs- und Entschädigungsverfahren. 

Zum Vergleich, die Zahl habe ich vorhin genannt: Anfang 
1933 waren es 1.835 jüdische Berliner Anwältinnen und Anwäl-
te. Auch das Kapitel, das über die Grundlagen der Rückerstattung 
und Entschädigung für die verfolgten jüdischen Rechtsanwäl-
tinnen und Rechtsanwälte berichtet, ist deprimierend.

Die sechs Kolleginnen sind: 
1.	  Anita Eisner (1900–1950): Sie studierte von 1919 bis 1923 

Jura in Berlin, 1927 zweites Staatsexamen, 1933 Berufsver-
bot, 1943 bis 1945 untergetaucht, Mutter und Schwester 
werden deportiert und ermordet, ab 1945 vorläufig wieder 
als Anwältin zugelassen, ab 1947 Notarin.

2.	 Dr. Hanna Katz (1895–1982): Sie promovierte als erste Frau 
an der juristischen Fakultät der Berliner Universität, Ge-
richtsassessorin, ab 1930 Anwältin, 1938 Berufsverbot und 
Zulassung als „jüdische Konsulentin“, 1941 Emigration 
in die USA und erneutes Jurastudium mit bar exam 1946, 
1954 Zulassung als Anwältin in Berlin ohne Residenzpflicht.

3.	 Dr. Edith Krojanker (geb. Epstein, 1905–1995): Sie studierte 
1924-1927 Jura in Königsberg und Berlin, 1929 Promotion 
an der Universität Königsberg, 1932 zweites Staatsexamen, 
Gerichtsassessorin an Berliner Gerichten, 1933 Berufsverbot 
und Emigration nach England, Palästina, 1948 Anwaltsprü-
fung in Israel, 1949 Zulassung zur Anwaltschaft in Israel, 
ab 1953 Tätigkeiten in Deutschland für die Jewish Trust 
Corporation und als Rechtsanwältin im Regierungsdienst.

4.	 Dr. Käthe Loewy (später: Manasse, 1905–1994): Sie studierte 
Jura in Freiburg, Berlin und Bonn, 1931 Promotion an der 
Universität Bonn, 1932 zweites Staatsexamen, Gerichtassesso-
rin in Berlin-Schöneberg, 1933 Zulassung als Rechtsanwältin 
und drei Monate später Berufsverbot, 1938 Emigration nach 
Palästina, 1942 Deportation und Ermordung der Mutter, 1949 
Rückkehr nach Deutschland, 1953 Richterin am Landgericht 
Hamburg, später Landgerichtsdirektorin.

5.	 Hilde Neumann (geb. Rosenfeld, gesch. Kirchheimer, 1905–
1959): Sie studierte Jura in Berlin, Freiburg und Bonn, 1925 
Eintritt in die SPD (wie ihr Vater Kurt Rosenfeld), nach zwei-
tem Staatsexamen 1932 Rechtsanwältin am Kammergericht, 
1933 Berufsverbot, bis 1939 Mitarbeiterin der Internationalen 
Roten Hilfe, 1936 nach einjährigem Studium des sowjetischen 

Justizwesens Eintritt in die KPD, 1940 nach Lageraufenthalt 
Emigration nach Mexiko, 1947 Rückkehr nach Deutschland, 
Eintritt in die SED, verschiedene Aufgaben beim Aufbau des 
Justizwesens in der EBZ und DDR, 1949-1950 Präsidentin 
des Landgerichts Ost-Berlin, dann Magistratsdirektorin für 
Justiz in Berlin, 1953-1959 Chefredakteurin der „Neue Justiz“.

Über das Leben der sechsten Berliner Anwältin, Erna Proskauer, 
berichtet gleich Dr. Simone Ladwig-Winters. 

Auch der Roman „Landgericht“ von Ursula Krechel, die dafür 
2012 den Deutschen Buchpreis erhielt, gibt einen Einblick. Ihr 
Buch schildert das Leben des jüdischen Richters Dr. Richard 
Kornitzer, dessen reales Vorbild der Richter Robert Bernd Mi-
chaelis ist. Kornitzers Lebens ist dreigeteilt: ein Leben vor dem 
Krieg in Breslau und Berlin, eines in der Emigration, d.h. in 
Kuba und das danach in Lindau bzw. Mainz. Er überlebte, aber 
sein Leben, seine Familie zerbrach. Die sogenannten Wieder-
gutmachtungs- sowie die Theorie und Praxis der Entnazifizie-
rungsverfahren trugen zu seiner weiteren Demütigung bei. Er 
musste mit ansehen, wie die ehemaligen Täter(-kollegen) ihre 
Leben meist ungebrochen, mit wenn überhaupt vergleichsweise 
kleinen Nachteilen fortsetzen konnten. 

Minderheitenerfahrung und weibliche Diskriminierung
Dr. Simone Ladwig-Winters’ aktuelles Buch „Das Ende eines 
Aufbruchs. Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer 
Herkunft nach 1933. Minderheitenerfahrung und weibliche 
Diskriminierung“, das sie uns anhand der Schicksale von Erna 
Proskauer, Erna Scheffler und Thea Hochfeld vorstellen wird, 
rückt diese Frauen in den Mittelpunkt. Dr. Ladwig-Winters 
befasst sich mit den Juristinnen, die von den Nationalsozialisten 
aus rassistischen Gründen als Jüdinnen oder „Nichtarierinnen“ 
stigmatisiert, ausgegrenzt und verfolgt wurden. Wie erfolgte die 
Ausgrenzung und was bedeutete sie für die Betroffenen? Und 
inwieweit unterscheidet sich das Schicksal weiblicher Juristen 
von dem der männlichen Kollegen, die als Juden verfolgt wurden? 

Die anschließende Gesprächsrunde mit Dr. Simone Ladwig-
Winters, Rechtsanwalt Stefan Minden und Dr. Marion Röwe-
kamp wird moderiert von Shelly Kupferberg. Sie diskutieren 
über das Leben der rassistisch verfolgten Juristinnen während 
und nach dem Krieg. Wie sicherten sie ihre Existenz, wie erfolgte 
die sogenannte Wiedergutmachung, was waren die Ansprüche 
an Deutschland? Stichworte sind Restitution, Entschädigung, 
wer hat Ansprüche geltend gemacht, konnten sie durchgesetzt 
werden, wurden Frauen doppelt diskriminiert, gibt es Statisti-
ken, wurde das bislang überhaupt untersucht und wenn nein, 
warum nicht. 

Shelly Kupferberg stelle ich nun kurz vor und bitte sie, zu 
Beginn der Diskussionsrunde ihre Gesprächspartnerinnen und 
-partner zu präsentieren. Shelly Kupferberg, 1974 in Tel-Aviv 
geboren, wuchs in West-Berlin auf. Sie studierte Publizistik, 
Theater- und Musikwissenschaften an der Freien Universität 

8	 Heinz Bergemann, Zu Recht wieder Anwalt, Hentrich & Hentrich 
Verlag, 2012.

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   131 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


djbZ 3/2016132

Berichte und Stellungnahmen |  Das Ende eines Aufbruchs 

Berlin und begann schon während ihres Studiums, als Jour-
nalistin für den öffentlich-rechtlichen Rundfunk zu arbeiten. 
Neben zahlreichen Beiträgen für die ARD moderiert sie seit 
über 20 Jahren Kultur- und Gesellschaftsmagazine – darunter 
Deutschlandradio, das ehemalige radiomultikulti, Funkhaus 
Europa, Kulturradio vom rbb, rbb Fernsehen. Sie arbeitet als 
freie Redakteurin für Deutschlandradio Kultur. Ihre themati-
schen Schwerpunkte sind neben der Kultur auch Themen wie 
Zivilgesellschaft, Demokratie und Partizipation, Diskriminie-
rungs- sowie Migrationsthemen. Sie moderiert neben diversen 
Radiosendungen hochkarätige Veranstaltungen für unterschied-
liche Stiftungen, Ministerien, Kultureinrichtungen und Festivals. 
Darunter sind seit 2001 das Internationale Literaturfestival 
Berlin, seit 2006 die Preisverleihung für das Bündnis für De-
mokratie und Toleranz, seit 2008 die Leipziger Buchmesse und 
diverse Moderationen für Bundesaußenminister Frank-Walter 
Steinmeier, seit 2014 die Europäische Schriftstellerkonferenz, 
initiiert u.a. von Frank-Walter Steinmeier. 2015 moderierte sie 
die Expertenrunde „ZusammenHALTen“ für und mit Bundes-
präsident Joachim Gauck. 

Nun zu Dr. Simone Ladwig-Winters, die ich ebenfalls kurz 
vorstelle: Sie ist Expertin für deutsch-jüdische Geschichte. In 
Berlin geboren, studierte sie Rechtswissenschaften und Päda-
gogik an der Freien Universität. 1979 erhielt sie ihr Diplom in 
Pädagogik, Soziologie und Psychologie. Sie war Sozialplanerin 
und Mieterberaterin in der Berliner Stadterneuerung. 1996 
promovierte sie am Fachbereich Politische Wissenschaften an 
der FU mit einer Arbeit über die „Arisierung“ des Warenhaus-
unternehmens Wertheim. Sie war gutachterlich tätig u.a. zur 
Frage der „Arisierung“ der Haël-Werkstätten durch Hedwig 
Bollhagen. Ihre Publikation und die Ausstellung „Anwalt ohne 
Recht“ zu den Schicksalen der Berliner jüdischen Rechtsanwäl-
tinnen und Rechtsanwälte von 1998 habe ich bereits erwähnt. 
2004 befasste sie sich zusammen mit Hans Bergemann mit 
Richtern und Staatsanwälten jüdischer Herkunft in Preußen im 
Nationalsozialismus. Jetzt liegt ihr neues Buch vor. 

Wir freuen uns auf das Statement von Dr. Simone Ladwig-
Winters. Sie haben das Wort.

Das Ende eines Aufbruchs. Jüdische Juristinnen und 
Juristinnen jüdischer Herkunft nach 1933. Minder-
heitenerfahrung und weibliche Diskriminierung

Dr. Simone Ladwig-Winters
Historikerin, Berlin

Meine sehr geehrten Damen und Herren, 

ich freue mich sehr, im Rahmen dieser Veranstaltung über die 
Ergebnisse meiner neuesten Untersuchung sprechen zu können. 
Im Auftrag des Bundesministeriums der Justiz und für Verbrau-
cherschutz habe ich mich mit der Minderheitenerfahrung und 
weiblichen Diskriminierung jüdischer Juristinnen bzw. Juristinnen 
jüdischer Herkunft nach 1933 beschäftigt. Sie merken das Thema 
ist etwas speziell, der Titel etwas sperrig, deshalb habe ich für das 
Buch den kürzeren Obertitel „Das Ende eines Aufbruchs“ gewählt. 

Damit wird dann auch gleich deutlich, dass nach 1933 die 
Diskriminierungen der Juristinnen als Frau und als Jüdin zu-
sammenfielen. Doch bevor ich auf diese Maßnahmen eingehe, 
einige Worte zur weiblichen Bildung, hier: zur weiblichen Bildung 
von jüdischen Frauen. 

Bildung jüdischer Frauen
Lassen Sie uns einen gewaltigen Schritt zurückgehen, ins 18./19. 
Jahrhundert. Zu dieser Zeit waren Frauen von der religiösen Bil-
dung ausgeschlossen, was ihnen aber einen gewissen Vorsprung 
in der weltlichen Bildung gegenüber den Männern verschaffen 
konnte, denn Frauen hatten so die Gelegenheit, wenn sie lesen 
konnten, Romane und andere weltliche Bücher zu lesen. Wir 
haben hier in Berlin sehr prominente Vertreterinnen, die in ihre 
Salons einluden, wie Rahel Varnhagen oder Henriette Herz, in 
dem auch Mendelssohns Tochter, Dorothea Schlegel, verkehrte. Es 
war natürlich immer auch eine soziale Frage: nur wer es sich leis-
ten konnte, ermöglichte seinen Kindern eine umfassende Bildung. 
Im 19. Jahrhundert, mit der Entwicklung des Bürgertums, wurden 
auch Mädchen und junge Frauen in Sprachen, Mathematik und 
Biologie geschult, häufig war es aber als Überbrückung bis zur 
Eheschließung angelegt. Da wurde aber die umwälzende Kraft 
der Bildung unterschätzt, denn zum Ende des 19. Jahrhunderts 
wollten Frauen sich nicht einschränken lassen, sondern eben-
falls studieren. Auch hier spielte die gesellschaftliche Stellung 
eine Rolle, denn ein Studium musste finanzierbar sein. Hinzu 
kam, dass es für Frauen des inzwischen etablierten Bürgertums 
natürlich nicht opportun war, einen Beruf auszuüben. Sie sollten 
sich eher auf karitative Aufgaben beschränken. 

Allgemeiner Zugang von Frauen in die Jurisprudenz
Der Weg zu einer Erwerbstätigkeit war daher nicht leicht. Die 
höhere Mädchenbildung des späten 19. und frühen 20. Jahr-
hunderts sah keinen anerkannten Hochschulabschluss vor – erst 
als der erreicht war, konnten sich Frauen ganz allgemein an 
Universitäten einschreiben. Die Jurisprudenz war jedoch eine 
besonders geschützte Disziplin, die für Frauen als gänzlich un-
geeignet erachtet wurde. Da war Lydia Rabinowitsch-Kempner, 

SS V.r.n.l.: Ramona Pisal, Dr. Marion Röwekamp, Shelly Kupferberg, Stefan 

Minden, Dr. Simone Ladwig-Winters. (© BMJV/Reiner Habig)

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   132 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


133djbZ 3/2016

Das Ende eines Aufbruchs | Berichte und Stellungnahmen

die ihr Medizinstudium in der Schweiz absolviert hatte, schon 
bei Robert Koch in der bakteriologischen Forschung tätig, als 
Frauen noch vor den Rechtswissenschaften bewahrt werden 
sollten, oder war es umgekehrt? Per aspera ad astra, durch die 
Widerwärtigkeiten zu den Sternen. Mühsam rangen Frauen um 
die Zulassung zum Studium. Als diese gewährt wurde, blieben 
sie jedoch weiterhin vom regulären Abschluss des Studiums mit 
dem Staatsexamen ausgeschlossen. Die einzige Möglichkeit, 
das Studium zu beenden, war die Promotion. Ein juristischer 
Vollberuf war damit nicht zu ergreifen. Deshalb gründeten be-
sonders ambitionierte Frauen den Deutschen Juristinnen-Verein, 
dessen erste Forderung es war, überhaupt zum Staatsexamen 
zugelassen zu werden. In der Zeit des Weltkriegs, der später der 
Erste genannt wurde, übernahmen Frauen häufig Aufgaben in 
der Verwaltung oder Beratung, die üblicherweise mit Volljuristen 
besetzt worden wären. Nach Kriegsende wurde nicht nur die 
Monarchie beseitigt, auch die Frauen mussten wieder ihre Stellen 
räumen, um den zurückkehrenden Männern Platz zu machen. 

Die neue Verfassung von Weimar ließ eigentlich keinen Raum 
für Diskriminierung, doch offensichtlich störten die Frauen. 
Sie durften nun zwar das erste Staatsexamen ablegen, dennoch 
schienen sie so gänzlich unpassend in den tradierten Männer-
zirkeln, – mit ihnen ließ sich selten eine gute Zigarre rauchen. 
Bis 1922 dauerte es, dass Frauen das Recht eingeräumt wurde, 
das zweite Staatsexamen abzulegen. Eine ganze Gruppe von 
Frauen hatte bereits darauf gewartet, aber es dauerte noch bis 
1924 bis die erste ihre Prüfung bestehen konnte. 

Jüdische Juristinnen oder Juristinnen jüdischer Herkunft
Diese ausführliche Einführung ist notwendig, um einzuschätzen, 
mit welcher Hartnäckigkeit und welchem Beharrungsvermögen 
Frauen an ihrem Ziel festhielten, Juristin zu werden. Und unter 
ihnen waren Jüdinnen weit überproportional zum Bevölkerungs-
anteil vertreten. Von 87 Frauen, die jüdisch waren oder nach 
1933 als jüdisch galten, habe ich die Biografien recherchiert – 
(wie das immer bei solchen Forschungen ist, habe ich inzwischen 
noch vier weitere Namen gefunden). 

Aus dieser Gruppe von Frauen möchte ich Ihnen drei Bei-
spiele präsentieren:

Bei zweien werden viele sagen, ach die wieder – doch die 
Dritte wird den Wenigsten bekannt sein. Es geht einmal um 
Erna Scheffler, dann um Erna Proskauer und zum dritten um 
Thea Hochfeld.

Erna Scheffler I
Erna Scheffler geb. Friedenthal geschiedene Hasslacher, war 
wohl mit Abstand diejenige, die von den hier untersuchten 
Juristinnen die bedeutendste Karriere gemacht hat. Einige we-
nige Eckpunkte: 1893 in Breslau geboren, bestand sie 1911 als 
Externe am Knabengymnasium in Ratibor das Abitur, vermut-
lich als einzige junge Frau, – ungewöhnlich in der damaligen 
Schullandschaft, aber durchaus nicht ungewöhnlich für eine 
intelligente junge Frau, die unbedingt studieren wollte. Nachdem 
sie erst ein Medizinstudium aufgenommen hatte, wechselte sie 
zu Jura. Wie schon erwähnt, war es für sie als Frau nur möglich, 

das Studium 1914 mit der Promotion zu beenden, die sie mit 
magna cum laude bestand. 

Zum Staatsexamen wurde sie nicht zugelassen. Nach dem 
Studium arbeitete sie zunächst in der Sozialfürsorge, dann als 
Hilfskraft in einer Anwaltskanzlei. 1916 heiratete sie, hieß nun 
Hasslacher, ein Jahr später wurde ihre Tochter geboren. Es 
herrschte Krieg, in dieser Zeit war sie, wie ihr Mann in der 
deutschen Zivilverwaltung im besetzten Belgien als Juristin 
tätig. Nach Kriegsende arbeitete sie in verschiedenen Stellungen, 
das Ziel, einen Vollabschluss als Juristin zu machen, verlor sie 
nie aus den Augen. Erst in der Weimarer Republik durfte sie 
das erste Staatsexamen absolvieren. Natürlich bestand sie es. 
1925 legte sie die große Staatsprüfung mit der Note gut ab, 
da war sie bereits 32 Jahre alt. Während des Referendariats 
war die Ehe zerbrochen. Die alleinerziehende Mutter ließ sich 
zunächst als Anwältin in Berlin nieder, wechselte aber 1928 in 
den Justizdienst. Im November 1932 wurde sie, mit 39 Jahren, 
Amtsgerichtsrätin am AG Berlin-Mitte. Sie engagierte sich in 
verschiedenen Vereinen und Clubs, so dem Deutschen Juristin-
nen-Verein, dem Deutschen Akademikerinnenbund (zeitweise 
als Bundespräsidentin), dem Verband berufstätiger Frauen sowie 
bei Soroptimist International (zeitweise Präsidentin).

Die zeitgenössische, prominente Publizistin und Gerichtsrepor-
terin Gebriele Tergit schrieb in einer sehr schönen Miniatur über 
solch einen Typ von Juristin: „Sie hatte große Karriere gemacht, 
bearbeitete ein interessantes Gebiet, der Tag war erfüllt mit Fach-
literatur und lebendigem Kontakt mit Menschen, mit Vorträgen, 
Denkschriften, sie war Mitglied von Fachverbänden, von Instituten, 
von Klubs, von Gesellschaften. Sie war die Doktor So und So.“

Erna Proskauer I
Erna Proskauer geb. Aronsohn war fast zehn Jahre jünger als 
Erna Hasslacher, geboren 1903 in Bromberg als Tochter des 
Rechtsanwalts und Justizrats Georg Aronsohn. Kurz zu ihrem Aus-
bildungsgang: Auch sie musste sich noch auf das Externenabitur 
an einem Knabengymnasium in Bromberg vorbereiten. 1920 zog 
sie mit ihrer Familie nach Berlin, als es nach dem ersten Weltkrieg 
darum ging, für Deutschland zu optieren. In Berlin bestand sie (an 
der Fürstin-Bismarck-Schule) 1922 die Reifeprüfung und begann 
Jura zu studieren. Sie berichtete später, dass sie oftmals die einzige 
Frau in einer Vorlesung war und zuvor immer die Professoren 
separat um Genehmigung bitten musste, teilnehmen zu dürfen. 
Ihr erstes Staatsexamen bestand sie 1926, das zweite 1931, nach 
einer „Ehrenrunde“. Sie war dann als Gerichtsassessorin im 
Kammergerichtsbezirk tätig, als so genannte Hilfsrichterin. Kurz 
zuvor hatte sie Max Proskauer, einen Anwalt, geheiratet. 

Thea Hochfeld I
Die dritte Frau war die Hamburgerin Thea Hochfeld geb. Blitz, 
geboren 1905 war sie etwas jünger als Erna Proskauer. Auch sie 
wurde 1931 zur Gerichtsassessorin ernannt, nachdem sie das 
zweite Staatsexamen bestanden hatte. 1932 schied sie aus dem 
Justizdienst aus und ließ sich als Anwältin nieder, bildete mit 
ihrem Vater Wilhelm Blitz und dem Ehemann Paul Hochfeld 
eine Sozietät. 

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   133 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


djbZ 3/2016134

Berichte und Stellungnahmen |  Das Ende eines Aufbruchs 

Alle drei Frauen hatten geheiratet, zwei waren auch Mutter 
geworden. Das war nicht selbstverständlich, von den anderen 
Juristinnen blieben viele unverheiratet, teils weil sie so einge-
spannt waren durch ihre berufliche Tätigkeit, teils weil sie in 
Beziehungen mit Frauen lebten.

An den Beispielen der beiden jüngeren Frauen, Proskauer und 
Hochfeld, wird deutlich, dass sie schon nicht mehr als Frauen 
um die Möglichkeit des Abschlusses kämpfen mussten, doch 
um die Akzeptanz der Kollegen und die Anerkennung innerhalb 
des Gerichts oder bei den Mandanten mussten auch sie sich als 
Frauen allemal mühen.

Machtübergabe an die Nationalsozialisten
Dann kam der Bruch: die Nazis gelangten 1933 an die Macht. 
Dieses Jahr 1933 war für die Frauen beruflich entscheidend. 
Im April wurde das Gesetz zur Wiederherstellung des Berufs-
beamtentums (BBG) erlassen – der Titel hatte nichts mit der 
Realität zu tun. § 3 BBG war der so genannte Arierparagraph, 
§§ 2 und 4 BBG richteten sich gegen die politischen Gegner. Auf 
der Grundlage dieser Normen konnten nun alle von den Nazis 
als Gegner ausgemachten Gruppen aus ihren Stellen entlassen 
werden. Für die Anwaltschaft erging das entsprechende Gesetz 
über die Zulassung zur Rechtsanwaltschaft. Die als jüdisch oder 
„nichtarisch“ Eingestuften wurden mit Berufsverbot belegt. 
[Diese Form der Definition stellte eine erste Maßnahme der Zu-
sammenfassung als Gruppe dar, die dann in mehreren Stufen bis 
zur Ermordung führte.] Ausnahmen vom Berufsverbot wurden 
lediglich für „Frontkämpfer“ des Weltkriegs und für „Altbeamte“ 
bzw. „Altanwälte“ gemacht, jenem Personenkreis, der bereits 
vor 1914 in den Dienst eingetreten oder zugelassen worden war. 
Frauen konnten weder in einer der Schlachten in Frankreich oder 
Ostpreußen gekämpft haben, sie konnten auch noch nicht vor 
1914 als Juristin gearbeitet haben, da dies überhaupt erst nach 
1922 möglich war, insofern wurden sie mit Berufsverbot belegt. 
Auf den Ausnahmefall von Hanna Katz hat Frau Pisal bereits 
hingewiesen. – Einigen wenigen gelang es, durch die Raster der 
ersten Aussonderungswelle 1933 zu schlüpfen, sie konnten dann 
teilweise mit dem später geschaffenen Status des „Mischlings“ 
[immer in Anführungszeichen zu verstehen!] über die Zeit des 
Nationalsozialismus kommen, doch das war keine Handvoll.

Wenden wir uns den drei Beispielen zu:

Erna Scheffler II
Erna Hasslacher, die evangelischer Religion war, wurde im April 
1933 kurzzeitig zwangsweise beurlaubt. Es gelang ihr aber zu-
nächst, als sogenannte „Arierin“ anerkannt zu werden. Doch 
im Herbst 1933 wurde sie, inzwischen 40-jährig, rassistisch als 
„nichtarisch“ eingestuft und auf der Grundlage des Gesetzes 
zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums, nach § 6 BBG 
aus dem Dienst entlassen. Berufsverbote nach §§ 2 bis 4 BBG 
auszusprechen, war inzwischen nicht mehr möglich. Als sie im 
Mai 1934 erneut heiraten wollte, wurde dies untersagt, da sie 
nun als „Halbjüdin“ galt, ihr Partner, der Kammergerichtsrat 
Georg Scheffler, galt aber als „Arier“. Sie blieb in Berlin, im 
Januar 1945 tauchte sie in einem Gartenhäuschen bei Berlin 

unter. Zum Glück konnte sie sich auf die Beziehung zu ihrem 
Partner stützen. So traf für sie nicht zu, war für viele, die in 
Deutschland geblieben sind, galt – mit den Worten von Gabriele 
Tergit: „und ich stand einsam im unbefreundeten Kosmos“. 

Erna Proskauer II
Erna Proskauer, Gerichtsassessorin, Jüdin auch von der Religion 
her, wurde im Juli 1933 aus rassistischen Gründen mit Berufsver-
bot belegt, auf der Grundlage des § 3 BBG. Ihrem Mann wurde 
die anwaltliche Zulassung entzogen. Im Frühsommer 33 verließ 
das Paar Deutschland, ging zunächst nach Paris. Sie lernten eifrig 
Französisch, um in Frankreich erneut Jura zu studieren, doch die 
Chancen standen schlecht. Ohne Arbeitserlaubnis schlugen sie 
sich mit irgendwelchen Jobs durch, bis sie schließlich 1934 nach 
Palästina emigrierten. In Haifa baute Proskauer eine Wäscherei 
auf. In der internen Aufgabenverteilung des Paares sollte Max 
Proskauer sich in das Rechtssystem des britischen Mandatsge-
biets einarbeiten, um dann als Jurist arbeiten zu können. Erna 
Proskauer sorgte für den Lebensunterhalt für sie beide. Wenn 
sie später davon berichtete, stellte sie das sehr leicht und lustig 
dar, doch das war ihre Form mit der Vergangenheit umzugehen. 
Das Emigrantenleben war alles andere als lustig, und das nicht 
nur, wenn ein verbotener Schwangerschaftsabbruch auf dem 
eigenen Küchentisch vorgenommen werden musste.

Thea Hochfeld II
Gegen die knapp 30-jährige Anwältin Thea Hochfeld wurde 
ebenfalls gleich im Frühjahr 1933 das Berufsverbot aus rassis-
tischen Gründen ausgesprochen. Zu dieser Zeit war sie bereits 
schwanger, im September wurde ihr Sohn geboren. Die Familie 
blieb bis noch 1938 in Deutschland. Im Dezember 1938 gingen 
sie nach Großbritannien. Thea Hochfelds Vater wurde in der 
Folge der Pogromnacht im November 1938 ins KZ verschleppt 
und als gebrochener Mann im Dezember entlassen. Er folgte 
seiner Tochter nach GB, wo er im Januar 1940 starb. Thea 
Hochfeld erhielt keine Arbeitserlaubnis.

Nach 1933 wurden grundsätzlich Berufsverbote ausgespro-
chen. Dem größten Teil der hier untersuchten Frauen gelang es, 
zu emigrieren. Aber neun jüdische Juristinnen wurden in der 
NS-Zeit ermordet.

Erna Scheffler III
Mit dem Kriegsende war auch die Zeit der Verfolgung vorüber. 
Erna Hasslacher tauchte wieder auf [dieser Begriff ist so schön 
vieldeutig]; umgehend heirateten sie und Georg Scheffler. Es gab 
einen Mangel an „unbelasteten“ Juristen. Noch im Mai 1945 kehr-
te sie in den Justizdienst wieder zurück, inzwischen fast Mitte 40.

Sie wurde Landgerichtsrätin, später Landgerichtsdirektorin 
beim LG Berlin. Als ihr Mann nach Düsseldorf an das OLG 
berufen wird, wird Erna Scheffler Verwaltungsgerichtsdirek-
torin in Düsseldorf. Mit einem Referat auf dem Deutschen 
Juristentag 1950 zur Gleichstellung von Mann und Frau emp-
fiehlt sie sich als fachkundige Juristin. Bei der Errichtung des 
Bundesverfassungsgerichts wird beschlossen, dass genau ein 
Richteramt mit einer Frau zu besetzen sei. Diese Formel wird 

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   134 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


135djbZ 3/2016

Das Ende eines Aufbruchs | Berichte und Stellungnahmen

bis in die 70er Jahre angewendet. Erna Scheffler, eine exzellente 
Juristin, wird als erste deutsche Verfassungsrichterin berufen. Sie 
vereinte gleich mehrere Merkmale in sich, Frau und Verfolgte, 
positiv war sicherlich auch, dass sie evangelischer Religion 
war. Sie wirkt maßgeblich bei der Rechtsentwicklung der jun-
gen Bundesrepublik mit. 1959 verkündet sie, in Vertretung des 
erkrankten Gerichtspräsidenten, ein entscheidendes Urteil für 
die Gleichberechtigung der Frau: der Stichentscheid, wonach im 
Streitfall unter Eltern, allein der Vater die Entscheidungsgewalt 
über das gemeinsame Kind hatte, wird für ungesetzlich erklärt;

1963 geht sie in Pension; Erna Scheffler stirbt 1983, im Alter 
von 89 Jahren, zuletzt lebte sie bei ihrer Tochter in London.

Erna Proskauer III
Auch Erna Proskauer war eine bemerkenswerte Frau. Nicht 
groß von Statur, aber eine Riesin in ihrer Haltung. 

Ihr Mann hatte zwar noch den Abschluss in Palästina gemacht, 
doch Anfang der 50er Jahre kehrte er nach Berlin zurück. Erna 
Proskauer folgt ihm wenig später, hier geht die Ehe auseinander. 
Sie arbeitet übergangsweise in verschiedenen Kanzleien als An-
wältin. Zugleich versucht sie das zu erreichen, was sie vor 1933 
nicht mehr hatte schaffen können: sie will Richterin werden. 

Doch sie kommt zu spät. 1953 sind schon längst wieder alle 
Planstellen besetzt; der Umstand des „Unbelastet“-Seins, wie 
bei Scheffler, war kein relevantes Kriterium mehr. Proskauer, 
hartnäckig wie sie war, klagt. Der Fall geht durch die Instanzen. 
Die höchstrichterliche Entscheidung ist eindeutig: da ihr Vater 
und ihr Ehemann 1933 bereits Anwälte gewesen waren, wird ihr 
unterstellt, dass auch sie das Ziel verfolgt hatte, sich als Anwältin 
niederzulassen; ihre letzte Stellung als Hilfsrichterin wird nicht 
gewürdigt. Notgedrungen bleibt sie Anwältin, spezialisiert sich 
auf Entschädigungsrecht. – Sie geht auf die Menschen zu, ganz 
besonders auf die jüngere Generation; ist dabei nicht nur in 
berufsständischen Vereinigungen organisiert, sondern auch ganz 
alltäglich im Tennis-Club. 

Wenngleich sie in Palästina und dem jungen Staat Israel gelebt 
hatte, war sie wenig religiös eingestellt. Als einmal die Gemeinde 
anlässlich ihres Geburtstages einen orthodoxen Rabbiner vorbei-
schickte, der ihr als Frau nicht die Hand geben wollte, war sie 
wenig angetan. – Ihr Ziel, so alt zu werden, wie Queen Mum, hat 
sie nicht erreicht, aber sie ist immerhin 97 Jahre alt geworden.

Exkurs
Was ist ein erfolgreiches Leben? 
Hier werden die Meinungen auseinandergehen. Eine hochrangige 
Stellung kann als Erfolg gewertet werden. War Hilde Benjamins 
Leben, zeitweilig Justizministerin der DDR, als erfolgreich zu 
bezeichnen? Nach den Erfahrungen von Ausgrenzung und Verfol-
gung, einem riesigen Paket von Verlusten, – nicht allein des Berufs, 
sondern an Familienangehörigen, aber auch der Gesundheit, wird 
sicherlich die Position nur bedingt ausschlaggebend gewesen sein, 
doch sie bedeutete in jedem Fall eine soziale Absicherung. Es wird 
gern übersehen, in welcher Lebensphase sich die ausgegrenzten 
Menschen sowohl im Exil, in der Emigration – und ggf. bei 
der Rückkehr nach Deutschland befunden haben. Ihnen sind 

entscheidende Jahre der Karriere verloren gegangen, verbunden 
mit entsprechenden Einkünften. Die Entschädigungsregelungen 
der 50er Jahre in der Bundesrepublik und West-Berlin, so ver-
dienstvoll sie waren, deckten hiervon materiell nur einen Teil ab. 

Thea Hochfeld III
Wie schwer oftmals die Überlebenden an ihrer Last trugen, macht 
das Beispiel von Thea Hochfeld deutlich. Sie arbeitete nach der 
Naturalisation ab 1946, mit über 40 Jahren, als kaufmännische 
Angestellte in einer Firma, die ihr Mann mit einem Verwandten 
aufgebaut hatte. Diese Firma existiert übrigens heute noch, 
eine Lieferfirma für frische Waren. Doch dieser Job erfüllte 
sie nicht dauerhaft, sie interessierte sich für Anthroposophie 
und Waldorf-Pädagogik. Eine angefangene heilpädagogische 
Ausbildung in der Schweiz konnte sie aus verschiedenen Grün-
den nicht abschließen, zur damaligen Zeit gab es noch keine 
entsprechenden Schulungsmöglichkeiten in Großbritannien. Sie 
hatte aber schon – unter Anleitung – einzelne heilpädagogische 
Interventionen bei Kindern übernommen. Doch eine kontinu-
ierliche Tätigkeit war nicht möglich, da sie immer öfter aus 
Gesundheitsgründen ins Krankenhaus gehen musste. Sie sollte 
nie wieder einen qualifizierten Beruf ausüben, aber wenigstens 
hatte sie eine Familie. Mit 70 Jahren starb sie in London.

Teilweise Neuorientierung 
Wie Thea Hochfeld orientierten sich einige der jüdischen Ju-
ristinnen neu. Erstaunlicherweise blieb aber ein großer Teil der 
überlebenden Juristinnen bei einer Tätigkeit im Rechtswesen. 
Einige nahmen hierfür enorme Schwierigkeiten und finanzielle 
Belastungen in Kauf, um erneut zu studieren und noch einmal 
juristisch zu arbeiten. Im Vergleich zu einer Gruppe von männ-
lichen jüdischen Juristen ist der Anteil von Juristinnen, die sich 
weiterhin als solche betätigten, sogar höher. In vielen Fällen 
waren sie es einfach gewohnt, zu kämpfen, sich durchzusetzen, 
auch wenn ein hoher Preis dafür zu zahlen war. Sie wollten die 
Struktur des Rechts verstehen und es anwenden. 

Die Zeit der Isolation des Nationalsozialismus war zwar 
nach 1945 vorbei, doch die Vereinzelung war längst nicht auf-
gehoben. Sie strebten danach, die Situation zu überwinden, 
die Tergit umschrieben hatte mit „und so stand ich einsam im 
unbefreundeten Kosmos“. 

In neuerer Zeit hat sich in der Psychologie der Begriff der Re-
silienz etabliert, der die Widerstandskraft und Fähigkeit umreißt, 
mit Traumata umzugehen. Meist hatten sich die Frauen mit einem 
hohen Maß an Resilienz in der Zeit der Verfolgung und des Exils 
auf ein Umfeld stützen können, in dem noch ein Restmaß an 
Verlässlichkeit existierte. Das war leider nur bei wenigen der Fall.

Die Phase der ärgsten Ausgrenzung war zwar nach 1945 been-
det, doch dann mussten sich die zuvor rassistisch ausgegrenzten 
Frauen im stärkeren Maße wieder gegen die Diskriminierung 
als Frau zur Wehr setzen. Wenn sie verheiratet waren, wie Erna 
Scheffler, sahen sie sich oftmals mit alten Haltungen zum so 
genannten Doppelverdienertum konfrontiert. Nach dem Motto, 
„wenn der Mann eine gute Stellung hat, ist es ja nicht nötig, 
dass die Frau einer eigenen Berufstätigkeit nachgeht.“ 

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   135 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127


djbZ 3/2016136

Berichte und Stellungnahmen |  Schlaglichter der Podiumsdiskussion 

Fazit
Der Einstieg war nach 1945 nicht leicht. Es konnte nicht einfach 
wieder an den status quo vor 1933 angeknüpft werden. Als ein 
wichtiger Schritt wurde bald in der Bundesrepublik der Deutsche 
Juristinnenbund in der Nachfolge des Deutschen Juristinnen-
Vereins gegründet. Frauen verstanden, wie notwendig es war, 
sich zusammenzuschließen, Netzwerke aufzubauen. Sie setz-
ten sowohl Rationalität als auch Kreativität ein, drängten auf 
die Aufhebung der weiblichen Diskriminierung. Vieles kann an 
dieser Stelle nicht thematisiert werden. So beispielsweise, dass 
durch die späte Zulassung zum zweiten Staatsexamen natürlich 
auch weibliche Rechtswissenschaftlerinnen sich erst herausbilden 
mussten, es also keine Professorinnen gab, die als Rollenmodell 
hätten dienen können. 
Ich möchte aber festhalten, dass die jüdischen Juristinnen bzw. jene 
jüdischer Herkunft erfahren hatten, wie wichtig die eigenständige 
Wahrnehmung von Rechten und Pflichten ist. Sie wollten an der 
Gestaltung der Gesellschaft mitwirken, wollten nicht bei der Angst 
stehenbleiben, sondern auf ihr Gegenüber zugehen. Imposant 

das Beispiel von Käthe Levy aus Hamburg, die dort Richterin 
werden konnte. Sie engagierte sich bewusst in der Verständigung 
von Christen und Juden. Andere wandten sich sozialen Berufen 
zu, auch sie wollten Teil eines Veränderungsprozesses sein, um 
Brücken zu bauen. Doch dann gab es natürlich die große Gruppe 
derjenigen, bei denen die Verletzungen zu tief waren, sie konnten 
kein Vertrauen mehr für ihre Umgebung aufbauen, die oftmals 
nur wenig Verständnis für sie und ihre Situation aufbrachte. 
Ich hoffe, es ist mir gelungen, Ihnen die drei exemplarisch ausge-
wählten Juristinnen näher zu bringen. Sie stehen für eine ganze 
Gruppe, die mit ihren vielfältigen Lebenswegen nur ansatzweise 
präsentiert werden kann. 
In meiner Auswertung lassen sich sozialhistorisch die Entwick-
lungen nachvollziehen, mit denen es den hier untersuchten Juris-
tinnen gelang, die Jurisprudenz auch für Frauen zu öffnen. Der 
Aufbruch war nur von kurzer Dauer, aber er war nicht vergeblich 
gewesen. Gerade auch die hier beschriebenen Frauen haben den 
Boden bereitet für die vielen Juristinnen, die heute tätig sind.
Ich danke Ihnen für Ihre Aufmerksamkeit. 

Die Diskussionsrunde hatte zwei Schwerpunkte: Zum einen 
wurde die berufliche Situation nach 1933 in Deutschland und 
in verschiedenen Exilländern beleuchtet, zum andern ging es um 
die Fragen, ob jüdische Juristinnen nach 1945 an ihre vormaligen 
Karrieren anknüpfen konnten und auf welches Klima und welche 
rechtlichen Voraussetzungen sie bei ihrer Wiederkehr trafen.

Es diskutierten: 
■■ Shelly Kupferberg, Journalistin und Moderatorin, Kulturradio 

vom rbb (Berlin), moderiert Kultur- und Gesellschaftsma-
gazine, aber auch hochkarätige Veranstaltungen wie das 
Internatonale Literaturfestival Berlin und Veranstaltungen 
mit Bundesaußenminister Frank-Walter Steinmeier.

■■ Dr. Simone Ladwig-Winters ist Expertin für deutsch-jüdische 
Geschichte, freiberufliche Forschungstätigkeit und zahlreiche 
Publikationen, u.a. „Anwalt ohne Recht“ (dazu gleichnamige 
Ausstellung), „Richter und Staatsanwälte jüdischer Herkunft 
in Preußen im Nationalsozialismus“ (gemeinsam mit Hans 
Bergemann).

■■ Stefan Minden ist als Rechtsanwalt mit der Betreuung von 
Rückerstattungs- und Entschädigungsverfahren nach dem 
Vermögensgesetz für die Conference of Jewish Material 
Claims against Germany betraut und hat zu dem Thema 
zahlreiche Aufsätze verfasst und Vorträge gehalten.

■■ Dr. Marion Röwekamp, Juristin und Historikerin, habilitiert 
derzeit am Lateinamerika Institut der Freien Universität 
Berlin. Ihre Doktorarbeit hat sie über die ersten deutschen 
Juristinnen in den Jahren 1900 bis 1945 geschrieben. Sie 

arbeitet zu Frauenrechtsgeschichte mit weiteren Buchpubli-
kationen und verschiedenen Exilbewegungen.

Stichwort: Berufsverbot
Minden: Man geht für 1933 von der Gesamtzahl von 4.500 
jüdischen Rechtsanwälten aus und man kann vereinfachend 
dritteln: einem Drittel ist gleich im Frühjahr 1933 die Zulassung 
entzogen worden, ein Drittel ist bis 1938 entweder emigriert 
oder hat die Zulassung zurückgegeben und dem letzten knappen 
Drittel wurde es 1938 generell verboten, Anwalt zu sein. Die 
jüdischen Juristinnen, vielleicht von ganz wenigen Ausnahmen 
abgesehen, waren sicherlich gleich bei der ersten Welle dabei. 
Das hing mit dem Frontkämpferprivileg zusammen. Es ging auch 
teilweise um die Dauer der Zulassung, die bei Juristinnen, die 
erst 1922 die Prüfung ablegen durften, zu kurz war. 

Röwekamp: Es gab wenige Ausnahmen wie Hanna Katz, 
die noch als Konsulentin tätig war. Aber in der Regel sind die 
Juristinnen in typische Frauenberufe gegangen wie Haushalts-
hilfe, Sekretärin, kaufmännische Berufe. Jene, die mit „arischen“ 
Rechtsanwälten verheiratet waren, arbeiteten in deren Kanzleien. 
Das war manchmal noch möglich, bis auch dort die Verbote 
ergangen sind, auch Verbote gegen den Ehemann, der das ge-
stattet hat. Viele haben als Devisen- oder Vermögensverwalter 
gearbeitet, haben also bei der Emigration anderer jüdischer 
Juristen, Juden mitgearbeitet. 

Ladwig-Winters: Es gab einen riesigen Organisationsbedarf, 
die Reichsvertretung wurde etabliert, es gab diverse Stellen, in den 
jüdischen Gemeinden wurden die Wohlfahrtsstellen überrannt, da 

DOI: 10.5771/1866-377X-2016-3-136

Schlaglichter der Podiumsdiskussion

djbZ_3_2016_Inhalt.indd   136 31.08.16   11:46

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:49:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2016-3-127

