
 

4 Irritiertes Mitleid 

 

 

 

 

4.1.1 »Ich ruhe nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm« 

 

Wittgensteins Korrektur einer philosophischen Verwendung des Bildes vom pri-

vaten Inneren verfolgt zwei Richtungen: Erstens stellt er eine generelle kognitive 

Selbst-Gewissheit bei Sätzen in der ersten Person Präsens infrage. Zweitens weist 

er aber darauf hin, dass es bezüglich des Fremdpsychischen ganz unterschiedliche 

Grade von Sicherheit gibt. Denn die Tatsache, dass wir uns manchmal fragen, was 

eine andere Person wirklich fühlt, darf nicht zur allgemeinen Vorstellung verlei-

ten, das Innere sei »eigentlich immer verborgen«: 

 

»Es sind ganz besondere Fälle: in denen das Innere mir verborgen erscheint. Und die Unsi-

cherheit, die sich so ausdrückt, ist nicht eine philosophische, sondern eine praktische und 

primitive. Es ist dann, also ob ich mir erst bewußt würde, daß das Innere eigentlich immer 

verborgen ist. (Man sagt auch: Der Mensch ist mir vollkommen durchsichtig.) So ist mir 

also ein Mensch manchmal durchsichtig, manchmal undurchsichtig. 

›Ich kann nie wissen, was in ihm vorgeht.‹ – Aber muß denn etwas in ihm vorgehen? Und 

warum soll ich mich darum kümmern? – Es ist aber eine wirkliche, nicht erträumte, Unsi-

cherheit, welche uns dieses Bild nahelegt.« (BPP II, §§ 558-561)1 

 

Bei der Frage der Unsicherheit bezüglich der Gefühle anderer Menschen kommt 

Wittgenstein immer wieder auf das Mitleid zu sprechen. Das Mitleid ist für ihn 

eine konkrete Form, in der wir entweder auf sichere oder unsichere Weise von den 

                                                             

1  An einer anderen Stelle schreibt Wittgenstein: »Erstens heißt natürlich ›Seine Gefühle 

kann ich nicht wissen‹ nicht: … im Gegensatz zu meinen. Zweitens heißt es nicht: ich 

kann seiner Gefühle nie ganz sicher sein.« LS II, S. 118 (siehe dazu auch LS I, § 963). 

4.1 WITTGENSTEINS UNSICHERES MITLEID 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | Unsicheres Mitleid 

Schmerzen anderer Personen ausgehen. Natürlich ist das Mitleid nicht die einzige 

Form, in der wir vom Leiden anderer Menschen überzeugt sein können, aber es 

ist für Wittgenstein eben eine Form.2 Das sichere Mitleid ist bei Wittgenstein eine 

»natürliche Einstellung« (LS I, § 912) und die daraus entstehende Fürsorge ein 

»primitives Verhalten« (Z, § 540). Bei schweren Verletzungen, oder wenn jemand 

bei einer Verbrennung aufschreit, sind wir sicher, dass die andere Person Schmer-

zen empfindet; unser spontanes Mitleid kennt hier keinen Zweifel (LS I, §§ 964, 

967). Nur ein »Wahnsinniger« könnte nach Wittgenstein in solchen Fällen Zweifel 

äußern (LS II, S. 48). 

Dann kann aber mit Wittgenstein auch von einem unsicheren Mitleid gespro-

chen werden, und zwar in jenen Fällen, in denen wir »nicht sicher in unserem 

Mitleid ruhen« (BPP I, § 137). Wir können z.B. einen konkreten Verdacht auf 

Verstellung haben – aber das ist nur eine Möglichkeit. Unsicheres Mitleid gibt es 

auch gegenüber einer Person, von der wir nicht wissen, ob sie bei Bewusstsein ist 

oder unter Narkose steht. Ähnlich kann es uns gegenüber Tieren gehen, wie z.B. 

Fliegen (BPP II, § 659) oder Spinnen (BPP I, § 667; Z, § 564): Auch hier schwan-

ken wir manchmal in der Einschätzung der Schmerzfähigkeit des Tieres. Leidet 

die Fliege, wenn ich sie zerquetsche? Solche Alternativen zur Unsicherheit bei 

Verstellung sind für Wittgenstein insofern wichtig, als bei ihnen das Bild vom 

privaten Inneren nicht in der Weise angemessen ist: 

 

»In gewissen Fällen bin ich in Unsicherheit darüber, ob der Andere Schmerzen hat oder 

nicht, ich ruhe z.B. nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm, – und keine Äußerung kann 

diese Unsicherheit beheben. – Ich sage dann etwa: »Er könnte sich ja doch auch jetzt ver-

stellen.« Aber warum soll es notwendig sein, daß er sich verstellt; denn Verstellung ist ja 

nur ein ganz spezieller Fall davon, daß einer Schmerz äußert und nicht fühlt. Ein bestimmtes 

Gift könnte ihn in einen Zustand versetzen, in welchem er ›als Automat handelt‹, sich nicht 

verstellt, aber nichts fühlt, obgleich er Gefühle äußert. Ich denke mir etwa, dies Gift bewirke 

es, daß er einige Zeit nach einer wirklichen Krankheit alle Handlungen seiner Krankheitszeit 

genau, der Reihe nach, wiederholt, während die objektive Krankheit, die Schmerzursachen 

z.B., aufgehört haben zu existieren. Wir haben dann mit ihm so wenig Mitleid, wie mit 

einem unter Narkose. Wir sagen, er wiederhole alle Äußerungen des Schmerzes etc. rein 

automatisch, verstelle sich dabei natürlich nicht.« (BPP I, § 137)3 

 

                                                             

2  In PU, § 287 heißt es: »Das Mitleid, kann man sagen, ist eine Form der Überzeugung, 

daß ein Anderer Schmerzen hat«. 

3  Siehe dazu auch LS II, S. 42: »Aus dem Fehlen der Verstellung folgt noch nicht, dass 

jeder weiß, wie’s dem Andern zumute ist«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 185 

Und auch Verstellung ist für Wittgenstein nicht ein innerer Zustand, sondern 

ein »Muster im Lebensteppich«. Sie hängt nicht nur vom inneren Erleben der be-

treffenden Person ab, sondern ergibt sich aus dem ganzen Kontext. Aus diesem 

Grund darf Verstellung auch nicht so gedeutet werden, dass eine Person entweder 

die eigenen Schmerzen erlebe oder die eigene Verstellung – und die Umgebung 

müsse dann herausfinden, welches dieser beiden Gefühle sich im Innern der Per-

son befindet (LS II, S. 59). Für den semantischen Externalisten Wittgenstein (siehe 

2.1.3) kann die Frage nach der Echtheit des Gefühlsausdrucks auch bei vollkom-

menem Einblick in die Gedankenwelt der betreffenden Person nicht entschieden 

werden: Gerade beim Muster der Verstellung ist es für ihn denkbar, dass eine Per-

son nur »glaubt, sich zu verstellen« (PU II, S. 577), dass sie also andere Signale 

sendet, als sie zu senden glaubt. 

 

4.1.2 Verschiedene Formen der Unsicherheit 

 

Im obigen Zitat findet sich ein bemerkenswerter Gedanke: »In gewissen Fällen bin 

ich in Unsicherheit darüber, ob der Andere Schmerzen hat oder nicht, ich ruhe z.B. 

nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm, – und keine Äußerung kann diese Unsi-

cherheit beheben« (BPP I, § 137). Warum »keine Äußerung«? Man kann Witt-

genstein wohl mit einiger Plausibilität entgegnen, dass es in Situationen des unsi-

cheren Mitleids sehr wohl Äußerungen bzw. Informationen gibt, welche unsere 

Unsicherheit beheben können. Ein einziger Hinweis oder auch ein einziger Blick 

der betreffenden Person können genügen, um unsere Einstellung grundsätzlich zu 

ändern. Noch mehr als beim Verdacht auf Verstellung gilt das für Wittgensteins 

Beispiel mit dem »Gift«, das einen Menschen wie einen Automaten agieren lässt: 

auch hier kann eine wichtige Information eines Experten unsere Einschätzung ver-

ändern. Es müsste also in solchen Fällen sehr wohl »Äußerungen« geben, die uns 

unsere Zweifel nehmen. In einer Hinsicht könnte Wittgenstein aber recht haben: 

Maßgeblich ist immer die Einstellung, und diese ist geprägt von einer grundsätz-

lichen Entscheidung. Wir deuten unklare Situationen entweder auf die eine oder 

auf die andere Weise – egal wie viele Hinweise wir erhalten, es bleibt immer eine 

Frage der Deutung. 

Nach Wittgenstein müssen wir zwei verschiedene Arten von Unsicherheit aus-

einanderhalten: Die Unsicherheit, wenn wir uns bei einer Maschine nicht ausken-

nen, und die Unsicherheit, wenn etwa das Verhalten einer Person oder eines Le-

bewesens Fragen offen lässt. In beiden Fällen könnten wir einen Satz äußern wie 

»Ich weiß nicht, was in ihr vorgeht!«. Angesichts eines komplizierten Geräts wie 

einer Kunstuhr (BPP II, § 665; auch LS II, S. 89) handelt es sich aber um eine 

andere Unsicherheit als gegenüber einem Lebewesen: 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | Unsicheres Mitleid 

»Eine Art der Unsicherheit wäre die, die wir auch einem uns unbekannten Mechanismus 

entgegenbringen könnten. Bei der andern würden wir uns möglicherweise an eine Begeben-

heit in unserm Leben erinnern. Es könnte z.B. sein, daß Einer, der gerade der Todesangst 

entronnen ist, sich davor scheuen würde, eine Fliege zu erschlagen und es sonst ohne Be-

denken täte. Oder, anderseits, daß er mit diesem Erlebnis vor Augen, das zögernd tut, was 

er sonst ohne Zögern täte.« (BPP II, § 669; Z, § 561) 

 

Bei der zweiten Unsicherheit können einzelne Details zwar eine Rolle spielen, 

doch ist es die eigene grundsätzliche Haltung, welche diesen Details Bedeutung 

gibt. Und die Haltung hat ihre Geschichte. Kleine Varianten in den Bewegungen 

der Fliege ändern diese Haltung vielleicht, aber sie müssen es nicht. Alles kann – 

je nach Kontext – so oder anders aufgefasst werden, es gibt keinen zwingenden 

Grund, keine Notwendigkeit, aus der heraus eine bestimmte Information über das 

Objekt unsere Zweifel beseitigen muss.4 Bei der (ersten) Unsicherheit angesichts 

eines komplizierten Mechanismus hingegen genügt prinzipiell die Ergänzung ei-

ner fehlenden Information, um aus Unsicherheit Sicherheit zu machen: Hier kann 

die Informationslage grundsätzlich »vervollständigt« werden, und die Unbe-

stimmtheit ist somit keine »postulierte« (BPP II, § 666). – Ein anderes Beispiel 

für diese erste Art von Unsicherheit liefert in den Augen Wittgensteins die Mathe-

matik: Bei mathematischen Berechnungen können offene Fragen durch Fachleute 

grundsätzlich geklärt werden, sie müssen sich nur lange genug mit dem Problem 

beschäftigen bzw. sich darüber austauschen (PU II, S. 571). 

Die Beurteilung der »Echtheit des Gefühlsausdrucks« von Lebewesen kennt 

für Wittgenstein keine solche prinzipielle Beseitigung der Unsicherheit. Geht es 

um den Gefühlsausdruck, kann auch jede noch so eindringliche Beteuerung der 

betreffenden Person in Zweifel gezogen werden; den Ausschlag gibt letztlich un-

sere Entscheidung und nicht ein »entscheidender« Hinweis, der den Fall eindeutig 

machen könnte. Zwar gibt es nach Wittgenstein auch in den Fragen der Echtheit 

des Gefühlsausdrucks so etwas wie Erfahrung und fachmännische Urteile, aber 

keine Notwendigkeit der Übereinstimmung. Wenn es bei Gefühlszuschreibungen 

Übereinstimmung und Offensichtlichkeit unter Fachleuten gibt, dann im Sinne ei-

ner »unwägbaren Evidenz« (PU II, S. 575). Wir können die Evidenz nicht wirklich 

begründen. 

                                                             

4  Das gilt auch für zukünftige Ereignisse, wie Wittgenstein darlegt: »Auch wenn ich 

›nicht sicher in meinem Mitleid ruhe‹, muß ich nicht an die Ungewißheit seines späteren 

Benehmens denken« (BPP II, § 670; Z, § 562). Es ist also nicht unbedingt das Unwissen 

bzgl. des zukünftigen Verhaltens der Person, das uns unsicher sein lässt. Das muss wohl 

so verstanden werden, dass es überhaupt keine Information ist, die uns fehlt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 187 

Wittgenstein unterscheidet also eine Unsicherheit, die grundsätzlich mit dem 

Hinweis auf gesicherte Fakten beseitigt werden kann, von einer anderen Unsicher-

heit, bei der solche Fakten nie den letzten Ausschlag geben können, wo sie das 

Urteil also nicht erzwingen können. In der Verwechslung dieser beiden Unsicher-

heiten liegt die Gefahr des Bildes vom privaten Inneren: Verwenden wir im Zu-

sammenhang mit Personen Formulierungen wie »verborgen sein«, so ist damit 

nämlich die zweite Unsicherheit gemeint, denn Verborgenheit heißt hier nichts 

anderes, als dass unsere Einstellung der anderen Person gegenüber schwankt. Ver-

stehen wir »verborgen« hingegen so, dass es sich um etwas für unsere Augen Ver-

stecktes handelt, das aber aus einem anderen Blickwinkel (von dem der betreffen-

den Person selbst oder auch vom Blickwinkel Gottes aus) durchaus wahrgenom-

men werden kann, wenden wir das an sich legitime Bild der Verborgenheit falsch 

an. So entsteht eine ganze Metaphysik, die alle Erscheinungen der Seele »innen 

drin« und nur für das Subjekt selbst einsichtig sein lässt: »Das Bild ›Er weiß es, – 

ich weiß es nicht‹ ist eins, das unsere Unwissenheit in einem besonders irritieren-

den Licht erscheinen lässt« (BPP I, § 139). 

 

4.1.3 Die Unsicherheit des Sprachspiels 

 

Wenn es um die Unsicherheit angesichts des Fremdpsychischen geht, spricht Witt-

genstein häufig davon, dass sie einer bestimmten Art von Sprachspielen zugrunde 

liegt oder sich auf bestimmte »Regeln der Evidenz« (BPP II, § 682; Z, § 555) 

bezieht: »Die Unsicherheit, ob der Andre …, sie ist ein wesentlicher Zug aller 

dieser Sprachspiele« (LS I, § 877). Gemeint sind dabei die Sprachspiele mit »psy-

chologischen Begriffen«, also all jene, die mit dem menschlichen Verhalten in 

Verbindung stehen, oder auch mit der »Unvorhersehbarkeit des menschlichen Be-

nehmens« (Z, § 603), der »Unsicherheit, in der mich all sein Benehmen über das 

läßt, was in seiner Seele ist« (LS I, § 886). 

Wittgenstein verwendet sogar den Begriff einer »objektiven Unsicherheit«, 

wenn er von der »Unbestimmtheit im Wesen des Spiels, der zugelassenen Evi-

denz« spricht (LS I, § 888). Das soll aber auf keinen Fall heißen, dass es bei der 

Verwendung von psychologischen Begriffen keine Gewissheit gibt. Es gibt Ge-

wissheit auch im Rahmen einer objektiven Unsicherheit, nur handelt es sich dann 

um eine »unwägbare Evidenz«, die sich auf keine entscheidenden Gründe berufen 

kann. Objektive Unsicherheit kann auch ohne echte Begründungen mit der maxi-

malen subjektiven Gewissheit einhergehen. Dass die Beurteilung der Echtheit des 

Gefühlsausdrucks grundsätzlich mit einem Fragezeichen behaftet ist, heißt also 

nicht, dass wir unsere Einschätzung nicht als eine vollkommen gewisse haben 

können. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | Unsicheres Mitleid 

»Worin besteht aber diese Unsicherheit? Bin ich wirklich immer im Ungewissen darüber, 

ob Einer wirklich zornig, traurig, froh, etc. etc. ist? Nein. So wenig, wie darüber, daß ich 

ein Schreibbuch vor mir und eine Feder in der Hand habe, oder darüber, daß das Buch fallen 

wird, wenn ich es auslasse, oder darüber, daß ich mich nicht verrechnet habe, wenn ich sage 

25 X 25 sei 625.« (BPP I, § 137)5 

 

Das heißt, dass die konkrete Unsicherheit der speziellen Fälle nicht die bewusste 

Variante einer sonst nur latent bestehenden Unsicherheit ist (LS I, §§ 886-888). 

Sowohl die Sicherheit als auch die Unsicherheit sind für Wittgenstein »instinktiv«, 

sie sind nicht das Ergebnis einer Überlegung und insofern nicht »philosophisch« 

(BPP II, §§ 644, 659; Z, § 545). Wenn »subjektive« und »objektive« Unsicherheit 

in Verbindung stehen, so nicht als Einzelfall und allgemeiner Hintergrund. Wir 

sind einfach manchmal (subjektiv) sicher und manchmal nicht.6 In keinem Fall 

können wir jedoch auf eindeutige Beweise zurückgreifen wie das z.B. bei mathe-

matischen Sprachspielen der Fall ist. Die »objektive Unsicherheit« ist nichts an-

deres als ein Ausdruck dafür, dass es sowohl bei der konkreten Sicherheit als auch 

bei der konkreten Unsicherheit eine prinzipielle Unbestimmtheit gibt. 

 

4.1.4 Unbestimmtheit und »spontane Sympathie« als 

Lebensform 

 

Wittgenstein versteht die unwägbare Evidenz von Gefühlsäußerungen als Teil un-

serer Lebensform. Dass psychologische Begriffe in den jeweiligen Sprachspielen 

mit einer grundsätzlichen Unbestimmtheit verwendet werden, lässt sich nicht so 

ohne Weiteres ändern – es müsste unser ganzes Leben ein anderes sein. Das äußert 

sich für Wittgenstein darin, dass es in den Fällen von Unsicherheit nicht bloß um 

fehlende Informationen geht, sondern dass die Unsicherheit eine »postulierte« ist. 

                                                             

5  Dass die Gewissheit in der ersten Person nicht größer sein muss als in der dritten Person, 

heißt für Wittgenstein z.B. auch: »Der Grimm in seinem Gesicht ist dort so deutlich wie 

in meiner Brust« (BPP I, § 927, Z § 220). 

 In BPP II, § 621 bzw. Z, § 556 stellt Wittgenstein einen anschaulichen Vergleich mit 

der Unschärfe einer Landesgrenze her: »Die Unsicherheit hat ihren Grund nicht darin, 

dass er seine Schmerzen nicht außen am Rock trägt. Und es ist auch keine Unsicherheit 

in jedem besonderen Fall. Wenn die Grenze zwischen zwei Ländern strittig wäre, würde 

daraus folgen, dass die Landesangehörigkeit jedes einzelnen Bewohners fraglich 

wäre?«. 

6  Die Grenze zwischen zureichender und unzureichender Evidenz ist überdies keine 

scharfe Grenze, vgl. LS I, § 952; Z, § 439. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 189 

In verschiedenen Gedankenexperimenten versucht er aufzuzeigen, wie in ganz an-

deren Lebensformen auch die entsprechenden Sprachspiele und Begriffe andere 

wären. Interessant ist, dass in einigen dieser Gedankenexperimente das Mitleid 

ganz direkt zum Thema gemacht wird: Es lassen sich Lebensformen denken, in 

denen kein Platz für das unsichere Mitleid ist: 

 

1) Es könnte Menschen geben, die »nur dann Mitgefühl zeigen, wenn sie den 

Andern bluten sehen; sonst lachen sie über seine Schmerzäußerungen« (BPP 

II, §§ 599, 638). Wittgenstein nimmt sogar an, dass sich manche dieser Men-

schen mit Tierblut beschmieren könnten, um so Mitleid zu erhalten. Doch wird 

jemand dabei erwischt, gibt es schwere Strafen. Solche Menschen würden sich 

gewisse Fragen nicht stellen, z.B., ob jemand auch ohne sichtbare Verletzung 

Schmerzen hat. Sie würden das unsichere Mitleid nicht kennen, oder, wie 

Wittgenstein sagt: »Diese Leute dürfen gewisse Skrupel nicht haben.« 

2) Es könnte aber auch Menschen geben (Wittgenstein spricht von einem 

»Stamm«), die bei allen Schmerzäußerungen Mitleid zeigen, egal, ob jemand 

nur heuchelt oder nicht. Diese Leute würden den Begriff der Verstellung nicht 

verstehen, für sie gibt es nur glaubhafte Schmerzäußerungen. Somit kennen 

auch sie keinen Zweifel und auch kein Misstrauen (LS I, § 203). Der Schmerz-

begriff wäre bei ihnen ein anderer, es gäbe keine Unterscheidung von echten 

und geheuchelten Schmerzen. Trotzdem lässt sich wegen der Unterschiedlich-

keit des Schmerzbegriffs nicht sagen, diese Menschen wüssten nicht, was 

Schmerzen seien. Die Möglichkeit von verborgenen Schmerzen oder von ge-

heuchelten Schmerzen ist nur in unserer Lebensform mit dem Schmerzbegriff 

verknüpft, sie ergibt sich nicht aus einem Wesen des Schmerzes insgesamt. – 

Es wäre für Wittgenstein auch denkbar, dass die Menschen jenes Stammes 

zwar den Unterschied zwischen echten und geheuchelten Schmerzen kennen, 

es ihnen aber nicht darauf ankommt und sie einfach immer Mitleid zeigen (LS 

I, § 205). 

3) Das dritte Gedankenexperiment handelt von Menschen, die immer zweifeln, 

also immer »eine zweifelhafte Miene oder Gebärde machen, während sie den 

Andern bemitleiden etc.« (LS II, S. 116). Da dies aber eine ständige Gebärde 

wäre, hätte sie keine Bedeutung mehr und man könnte sie genauso weglassen. 

Die Ungewissheit bezüglich der Schmerzen anderer Personen darf also nicht 

ständig vorhanden sein, denn dann würde sie sich selbst aufheben. 

4) Wittgenstein überlegt auch noch die Möglichkeit, wir könnten die neuronalen 

Aktivitäten anderer Menschen direkt beobachten (BPP II, § 702; Z, § 557; LS 

II, S. 52). Auch für diese Menschen wäre der Schmerzbegriff anders als unse-

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | Unsicheres Mitleid 

rer, konkrete Zweifel an der Echtheit des Schmerzausdrucks würden nicht vor-

kommen und entsprechend auch kein Bild vom privaten Inneren. Eine andere 

Lebensform würde mit anderen Begriffen einhergehen. 

5) Schließlich gibt es noch eine Stelle im Nachlass, in der Wittgenstein eine be-

stimmte Form des Mitleids von einem Gesetzgeber vorgeschrieben sein lässt 

– die Vorschrift kann sich gegen eine andere Lebensform der Bevölkerung 

aber möglicherweise nicht durchsetzen; ein Hinweis, dass es Wittgenstein um 

Lebensformen geht und nicht um ein Verhalten, das durch Befehl von oben 

geändert werden kann: 

 

»Denk Dir einen Gesetzgeber, der dem Volk befiehlt: ›Wenn Einer sich so benimmt, sollt 

ihr kein Mitgefühl mit ihm haben. Ein solcher hat keine Schmerzen.‹ 

Aber wie kann denn der Gesetzgeber bestimmen, wer Schmerzen hat und wer nicht? – Er 

bestimmt einen Begriff und ein Benehmen und, verbietet einen Begriff. Es könnte aber sein, 

daß ihm das nicht gelingt und daß die Leute Mitleid haben, wo er՚s verboten hat, und daß 

sie z.B. bei ihrem mitleidigen Handeln das Klagen des Andern nachahmen, wie es Mütter 

und Ammen tun. (Die Schmerzlaute des Mitleids.)« (NL, Item 137, 56a) 

 

Dass das Bild vom privaten Inneren ein Produkt unserer speziellen Lebensform 

mit all ihren Sprachspielen ist, heißt aber auch, dass es keine notwendige Charak-

teristik jeder möglichen menschlichen Lebensform zum Ausdruck bringt. Unsere 

Unsicherheit in der Beurteilung der Gefühle anderer Lebewesen ist für Wittgen-

stein nicht selbstverständlich.7 Hätten wir andere Begriffe und Lebensformen, so 

wären die Gefühle unserer Mitmenschen nichts Verstecktes oder »Inneres«, son-

dern so offensichtlich und eindeutig wie die Form der Nase. Wir können also nicht 

sagen: Gefühle kann es nur im Innern des Menschen geben, sondern: Unsere Le-

bensform ist nun einmal so, dass wir das Bild der »verborgenen« Gefühle kennen. 

Ohne die grundsätzliche Unsicherheit gegenüber dem Verhalten anderer Personen 

                                                             

7  Allerdings verwendet Wittgenstein auch Formulierungen, aufgrund derer man meinen 

könnte, er wolle mit der prinzipiellen Unbestimmtheit die Natur des Menschen charak-

terisieren, so z.B. im (schon auf S. 18 zitierten) § 683 von BPP II: »Festbegrenzte Be-

griffe würden eine Gleichförmigkeit des Verhaltens fordern. Es ist aber so, daß wo ich 

sicher bin, der Andere unsicher ist. Und das ist eine Naturtatsache.« – Hier muss aber 

berücksichtigt werden, dass bei Wittgenstein Begriffe wie »natürlich« häufig in einem 

praktischen Sinn verwendet werden, also äquivalent zu »der Lebensform entspre-

chend«. So schreibt Wittgenstein etwa einige Paragraphen früher: »Wir sind an eine 

bestimmte Einteilung der Sachen gewohnt. Sie ist uns mit der Sprache, oder den Spra-

chen, zur Natur geworden« (BPP II, § 678). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 191 

gäbe es für Wittgenstein kein Bild vom privaten Inneren: »Die Unvorhersehbar-

keit des menschlichen Benehmens. Wäre sie nicht vorhanden, – würde man denn 

auch sagen, man könne nie wissen, was im Andern vorgeht?« (Z, § 603).8 Witt-

genstein möchte seine Philosophie jedoch nicht als »Naturgeschichte« verstanden 

wissen, er möchte keine Erklärung unserer Sprachspiele leisten, sondern diesen 

nur ihre Selbstverständlichkeit nehmen: 

 

»Ich sage nicht: Wären die und die Naturtatsachen anders, so hätten die Menschen andere 

Begriffe (im Sinne einer Hypothese). Sondern: Wer glaubt, gewisse Begriffe seien schlecht-

weg die richtigen, wer andere hätte, sähe eben etwas nicht ein, was wir einsehen, – der möge 

sich gewisse sehr allgemeine Naturtatsachen anders vorstellen, als wir sie gewohnt sind, 

und andere Begriffsbildungen als die gewohnten werden ihm verständlich werden.« (PU II, 

S. 578) 

 

Wenn auch kausale Erklärungen für Wittgenstein nicht von Interesse sind, so stellt 

er doch Verbindungen her, die die Begriffe mit Verhaltensweisen in Beziehung 

bringen. Abgesehen davon, dass »festbegrenzte Begriffe« eine »Gleichförmigkeit 

des Verhaltens fordern« würden (BPP II, § 683), spricht er von einer »spontanen 

Sympathie«, die damit zusammenhängt, dass die Echtheit des Gefühlsausdrucks 

nicht beweisbar ist: »Was für uns wesentlich ist, ist doch die spontane Zustim-

mung, die spontane Sympathie« (BPP II, § 699). 

Unbestimmtheit bzw. »objektive Unsicherheit« angesichts der Gefühle ande-

rer erfordert eine nicht begründbare Entscheidung, eine Stellungnahme mit »un-

wägbarer Evidenz«. Diese Art von »Zustimmung« nennt Wittgenstein auch 

»Sympathie«. Er spricht dabei von »Skrupeln«, welche es in anderen Lebensfor-

men – etwa bei direkter Beobachtung der neuronalen Aktivitäten unserer Mitmen-

schen – nicht geben würde (BPP II, § 702). Interessant ist diese Überlegung vor 

allem deshalb, weil das Schwanken aufgrund unwägbarer Evidenz als Preis für die 

menschliche Empathie gewertet wird. Das Gefühl der Zustimmung und des Sich-

Einfühlens wird abhängig gemacht von einer grundsätzlichen Ungleichförmigkeit 

unseres Verhaltens und geht Hand in Hand mit der Unschärfe unserer (psycholo-

gischen) Begriffe. Die Möglichkeit einer sicheren Festlegung, eines restlosen Ver-

ständnisses anderer Menschen mit »scharfen« Begriffen, würde jeder Empathie 

den Boden entziehen. 

Eine Konsequenz dieser Überlegung ist sicherlich, dass eine Reduktion all-

tagspsychologischer Diskurse auf Aussagen über empirische (neurowissenschaft-

                                                             

8  Vgl. auch: »[…] diese Unbestimmtheit, etc., erklärt uns den Gebrauch des Wortes ›see-

lisch‹« (LS II, S. 87). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | Unsicheres Mitleid 

liche) Tatsachen bedenklich erscheinen muss. Sollte mit entsprechenden wissen-

schaftlichen Bemühungen der Anspruch verknüpft sein, Unbestimmtheiten grund-

sätzlich zu beseitigen, würde zugunsten der neuen Gewissheiten etwas ganz Ent-

scheidendes aufgegeben werden: die »spontane Zustimmung«, welche überra-

schende Nähe ermöglicht und andere Personen uns ganz plötzlich verständlich 

sein lässt. Eine solche »Evidenz« ist nach Wittgenstein nur als »unwägbare« zu 

haben. 

 

4.1.5 Unsicheres (irritiertes) Mitleid und Aspekt-Erleben 

 

Das unsichere Mitleid lässt sich auch als irritiertes Mitleid bezeichnen (siehe 

1.6.4) bzw. als Aspekt-Erleben verstehen (siehe 2.5.3). Irritiertes Mitleid ist mit 

zwei alternativen Blickwinkeln konfrontiert: Einmal kann die Situation des Ob-

jekts als bemitleidenswert gesehen werden, dann aber auch wieder nicht. Z.B. 

kann es einerseits bedauerlich sein, wenn eine Person bestimmte Schmerzen er-

fahren muss, andererseits lässt sich vielleicht sagen, es geschieht ihr ganz recht. 

Die beiden Sichtweisen des Bedauernswerten und der »Normalität« des Leidens 

stehen sich gegenüber. Wenn wir unfähig sind, eine Sichtweise als die richtige 

auszuwählen, schreiben wir die konträren Eigenschaften dem Objekt selbst zu, die 

Relation dieser Eigenschaften wird zu einer internen Relation. In anderen Worten: 

Wir erleben das Kippen zweier Aspekte, es wird am Objekt ein Aspektwechsel 

bemerkt. Das betreffende Erlebnis ist in unserem Falle aber nicht einfach Mitleid 

(oder Schadenfreude), sondern Staunen. Die überraschende Ambiguität einer Si-

tuation löst Verwunderung aus – ähnlich wie das Kippen des Hasen-Enten-Kopfes 

für Überraschung sorgen kann. Das Staunen des irritierten Mitleids ist nicht eine 

vorsichtigere Variante des »stetigen« Mitleids, sondern es hat ein ganz anderes 

Objekt: Es bezieht sich direkt auf die Ambiguität und damit (in Wittgensteins 

Worten) auf die interne Relation zweier Aspekte. 

Ein möglicher Unterschied zwischen einem irritierten Mitleid und dem unsi-

cheren Mitleid z.B. gegenüber einer Fliege (bzw. einem Mitleid, »in dem wir nicht 

sicher ruhen«) könnte darin bestehen, dass bei ersterem, also beim Bemerken des 

Aspektwechsels, einer der Aspekte »aufleuchtet«. Es gibt zwar bei einem solchen 

Aufleuchten notwendig den Hintergrund des anderen Aspektes, doch scheint eine 

Entscheidung für den einen Aspekt schon getroffen zu sein – schließlich sagen wir 

in solchen Fällen »Jetzt ist es ein Hase!«. Anders beim unsicheren Mitleid gegen-

über einer Fliege: Hier sind wir in unserer Unentschlossenheit möglicherweise 

nicht imstande, eine der beiden Alternativen klar hervortreten zu lassen.  – Wenn 

man aber bedenkt, dass Wittgenstein auch beim »Aufleuchten eines Aspektes« 

davon spricht, dass das Objekt die interne Relation zwischen zwei Objekten ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 193 

dann ist der Unterschied zum unsicheren Mitleid gar nicht so groß. So wie die 

interne Relation beim Hasen-Enten-Kopf darin besteht, dass dieser Hase so ge-

macht ist, dass er auch eine Ente sein kann (und umgekehrt), so müssen auch beim 

(irritierten) Mitleid als Aspektwechsel-Bemerken die zwei Aspekte in einem not-

wendigen Zusammenhang stehen, also im Grunde beide »aufleuchten«. Das Lei-

den des Objekts muss so beschaffen sein, dass es auch als Nicht-Leiden aufgefasst 

werden kann, es darf nicht nur eine zufällige Möglichkeit geben, dieses Leiden zu 

ignorieren oder gutzuheißen. Wir hatten als Beispiele bereits das Schwanken zwi-

schen »Der Arme!« und »Geschieht ihm eigentlich recht!« sowie das Schwanken 

zwischen »Wie hilfsbedürftig!« und »Verdient keine Beachtung, anderen geht es 

schlechter!« (siehe oben 2.5.4). Ein weiteres Beispiel wäre das Leiden einer un-

auffälligen Gruppe von Menschen und vor allem das Leiden an dieser Unauffäl-

ligkeit: Die fehlende Aufmerksamkeit ist selbst ein Element des Leidens dieser 

Gruppe, und die »abstrakte« Art des Leidens kann selbst wieder Grund für vor-

enthaltene Aufmerksamkeit sein. Das kann natürlich auch auf einzelne Personen 

zutreffen: Gerade weil die Person keine Aufmerksamkeit erhält, leidet sie, und 

diese komplexe Form des Leidens kann wiederum bewirken, dass wir sie nicht als 

akut leidend wahrnehmen. Um von einem Bemerken des Aspektwechsels zu spre-

chen, ist es wichtig, dass wir beide Blickwinkel (also auch den der Bedeutungslo-

sigkeit) einzunehmen imstande sind, die beiden Aspekte müssen für uns gleich-

zeitig bestehen können – wir müssen verwundert sein über die interne Relation 

der beiden Blickwinkel. 

Gibt es eine solche interne Relation (bzw. das Bemerken eines Aspektwech-

sels) auch beim unsicheren Mitleid, also etwa bei der schwankenden Haltung ge-

genüber den Schmerzen einer Fliege? Entscheidend muss hier die Verwunderung 

bzw. das Staunen sein: Wenn unsere Haltung gegenüber der Fliege aus irgendwel-

chen Gründen von Gleichgültigkeit zu Mitleid wechselt, so ist das noch kein Be-

merken eines Aspektwechsels. Dazu braucht es ein Staunen, etwa in der Form 

»Wie ist es möglich, dass ich mir bei dieser kleinen Fliege sowohl vorstellen kann, 

sie leide, als auch, sie könne gar keinen richtigen Schmerz empfinden?« – Wenn 

es aber eine solche Verwunderung über die interne Relation zweier Blickwinkel 

auf diese Fliege gibt, kann man durchaus von einem irritierten Mitleid sprechen. 

Für eine Gleichsetzung des unsicheren und irritierten Mitleids spricht nicht 

zuletzt, dass Wittgenstein im langen Kapitel 11 des zweiten Teils der Philosophi-

schen Untersuchungen nicht nur Aspekt-Erleben und Bedeutungserlebnisse be-

handelt, sondern als drittes großes Element auch die »unwägbare Evidenz von Ge-

fühlsausdrücken«. Die Unwägbarkeit stellt tatsächlich eine wichtige Verbindung 

her: Sowohl beim Aufleuchten eines Aspektes als auch bei der Beurteilung eines 

Gefühlsausdrucks gibt es keine zwingenden Gründe, die für den einen oder den 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | Unsicheres Mitleid 

anderen Blickwinkel den Ausschlag geben. Geraten wir in eine »subjektive Unsi-

cherheit«, kann das ein Anlass zum Staunen werden. 

Amélie Oksenberg Rorty hat in ihrem Aufsatz »A Plea for Ambivalence« 

emotionale Ambivalenzhaltungen genauer untersucht und dabei vor allem ihre 

konstruktive Bedeutung hervorgehoben. Eine Person besitzt eine ambivalente 

Haltung gegenüber einem Sachverhalt, wenn dieser für sie zwei miteinander nicht 

kompatible Beschreibungen ermöglicht und die Person nicht in der Lage ist, ent-

scheidende Gründe für eine der zwei konkurrierenden Beschreibungen zu finden.9 

Rorty unterscheidet aber noch einmal zwischen Unsicherheit und Ambivalenz: 

Unsicherheit besteht dann, wenn die betreffende Person der Meinung ist, noch 

nicht genügend Informationen für eine Entscheidung zu besitzen und sich deshalb 

abwartend verhält. Sie befindet sich epistemisch gesehen in einer Weder-noch-

Position10. Ambivalenz hingegen akzeptiert die Gründe für beide (inkompatiblen) 

Beschreibungen, die epistemische Position ist die des Sowohl-als-auch. Obwohl 

sich Ambivalenz in der Praxis auch unterdrücken lässt, zeichnet sich eine »ange-

messene Ambivalenz« dadurch aus, dass sie von einer grundsätzlichen Unmög-

lichkeit einer begründeten Entscheidung ausgeht. 

Rortys Unsicherheit deckt sich so gesehen mit Wittgensteins Unsicherheit ge-

genüber einem komplizierten Mechanismus. Ihr Begriff der Ambivalenz hingegen 

entspricht Wittgensteins zweiter Unsicherheit, nämlich jener bei der Interpretation 

eines Gefühlsausdrucks. Rortys Hinweis auf die doppelten Gründe macht es noch 

einmal plausibler, Wittgensteins Unsicherheit und sein Aspektwechsel-Bemerken 

als zwei verschiedene Beschreibungen derselben Haltung zu verstehen. 

Wittgenstein hat den Unterschied zwischen dem stetigen Aspekt-Wahrnehmen 

und dem Aspektwechsel-Bemerken hervorgehoben, weil er wohl vor allem zeigen 

wollte, dass für den korrekten Umgang mit Bedeutungen kein spezielles Bedeu-

tungserlebnis notwendig ist. Das stetige Aspekt-Wahrnehmen (bzw. das alltägli-

che Verstehen von Bedeutung) darf nicht nach dem Modell des Aufleuchtens eines 

Aspektes (bzw. des Bedeutungserlebnisses) aufgefasst werden. Es handelt sich 

vielmehr um ein »blindes« Regelfolgen,11 das aber nicht als defizitär gesehen wer-

den darf gegenüber einem »wahren« Verstehen von Bedeutung. Die jeweiligen 

Verhaltensweisen und Situationen sind verschieden, und entsprechend auch die 

Sprachspiele. Die alltägliche Form des Verstehens darf nicht auf die Erlebnis-

Form des Verstehens (hier »Verstehen« mit sekundärer Bedeutung, siehe dazu 

2.6) reduziert werden bzw. an dieser gemessen werden. 

                                                             

9  Vgl. Rorty, »A Plea for Ambivalence«, S. 433f. 

10  Ebd., S. 443. 

11  Vgl. die berühmte Formulierung in § 219 der Philosophischen Untersuchungen: »Ich 

folge der Regel blind«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 195 

Das gilt aber auch im umgekehrten Sinn: Das Bedeutungserlebnis mit seinem 

Schwanken darf nicht als defizitäre, weil unsichere Variante des alltäglichen Ver-

stehens von Bedeutung aufgefasst werden. Ein Reduktionsverbot in diese Rich-

tung erscheint mir für die Anwendung auf das Mitleid als besonders wichtig: Das 

irritierte Mitleid darf nicht als bloß unsichere Variante eines sicheren Mitleids ver-

standen werden, als schwache Form des überzeugten Mitleids. Die beiden Haltun-

gen sind unterschiedlicher, als es auf den ersten Blick erscheint: Das stetige Mit-

leid kennt keinen Aspektwechsel, das irritierte (unsichere) Mitleid hingegen 

schon, und genau dieser Wechsel oder die »interne Relation« der beiden Aspekte 

ist sein Gegenstand. Insofern ist es auch mehr Staunen als Mitleiden. 

 

4.1.6 Zusammenfassung 

 

Wenn von unseren Haltungen gegenüber dem Fremdpsychischen die Rede ist, 

kommt Wittgenstein häufig auf das Mitleid zu sprechen. Generell stellt unser Mit-

leid an das Leiden anderer Lebewesen keine Fragen, es ist ein sicheres Mitleid 

ohne jeglichen Zweifel. Manchmal passiert es jedoch, dass wir »nicht sicher in 

unserem Mitleid ruhen«, und in solchen Fällen gibt es nach Wittgenstein nichts, 

was uns zwingend von entweder der einen oder der anderen Sicht überzeugen 

könnte. Diese grundsätzliche »Unsicherheit des Sprachspiels« besteht darin, dass 

jede Evidenz nur »unwägbar« sein kann. Auch wenn Erfahrung bei der Beurtei-

lung der Echtheit des Gefühlsausdrucks eine wichtige Rolle spielt, wird im 

Sprachspiel selbst die Übereinstimmung unter Fachleuten nicht vorausgesetzt. Ge-

nau das unterscheidet die Frage nach der Echtheit des Gefühlsausdrucks von ma-

thematischen oder auch empirischen Fragen. Die Unsicherheit angesichts des »In-

nenlebens« einer anderen Person ist also keine Unsicherheit, wie wir sie gegen-

über einem komplizierten Mechanismus haben können. Denn dort fehlt eine spe-

zifische Information, welche die Unsicherheit aus der Welt schaffen könnte. Wenn 

das Verhalten anderer Lebewesen hingegen unbestimmt bleibt, so handelt es sich 

um eine grundsätzliche, »postulierte« Unbestimmtheit. 

Unbestimmtheit als Teil unserer Lebensform bedeutet, dass unser Verhalten 

nicht gleichförmig ist, und das hängt für Wittgenstein einerseits mit der Unschärfe 

psychologischer Begriffe zusammen, andererseits mit der Möglichkeit, so etwas 

wie »Sympathie« oder »Zustimmung« für andere zu empfinden. Das heißt, eine 

Reduktion psychologischer »Phänomene« auf wissenschaftlich beobachtbare Tat-

sachen würde auf eine ganz andere »Lebensform« hinauslaufen, nämlich auf eine, 

in welcher »spontane Zustimmung« oder »Skrupel« fehlten. 

Die Momente des unsicheren Mitleids sind besondere Momente, sie eröffnen 

jedoch die grundsätzliche Unmöglichkeit, psychologische Urteile zu begründen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | Unsicheres Mitleid 

Da Mitleid auch als Aspektwahrnehmung gesehen werden kann, liegt es nahe, das 

unsichere Mitleid als Aspekt-Erleben bzw. als Bemerken eines Aspektwechsels 

zu verstehen. Entsprechend wäre das Schwanken des unsicheren Mitleids auch ein 

Staunen über die »interne Relation« zweier verschiedener Aspekte. Sicheres, ste-

tiges Mitleid muss auf jeden Fall unterschieden werden von einem unsicheren, 

irritierten Mitleid, keines der beiden darf auf das jeweils andere reduziert werden 

und keines stellt eine defizitäre Form des anderen dar. 

Beispiele für irritiertes Mitleid sind bei Wittgenstein selbst folgende Momente 

der Unsicherheit: Empfindet die andere Person wirklich Schmerzen oder simuliert 

sie nur? Leidet die andere Person oder schließt die Narkose jeden Schmerz aus? 

Kann eine Fliege Schmerz empfinden oder nicht? Weitere Beispiele über Wittgen-

stein hinaus wären etwa: Ist die Person ein Opfer bestimmter Umstände oder doch 

vielmehr selbst Täterin? Leidet die Person wirklich an ihrer Situation oder genießt 

sie diese auch? Verdient das Leiden dieser Person meine Aufmerksamkeit oder 

sollte ich mich anderen Fällen größeren Leides zuwenden? Ist mein Mitleid ange-

messen oder sollte ich lieber sagen »Recht geschieht ihr«? Ist das Leiden an der 

eigenen Körperlichkeit etwas, was nur bestimmte Personen betrifft, oder gilt das 

für alle Menschen gleichermaßen? Ist das Leiden ganzer Gruppen an fehlender 

Aufmerksamkeit ein ernstzunehmendes Leiden oder ist es nun einmal so, dass 

nicht alle den Platz ganz vorn auf der Bühne einnehmen können? 

Die letzten beiden Fragen sind in Anspielung auf Hannah Arendt und Bertolt 

Brecht formuliert. Beide befassen sich intensiv mit Mitleidsfragen, befürworten 

jedoch weniger ein stetiges, sondern vielmehr ein irritiertes Mitleid. In den fol-

genden zwei Abschnitten soll versucht werden, die von Wittgensteins Überlegun-

gen zum Aspekt-Erleben hergeleitete Unterscheidung von stetigem und irritiertem 

Mitleid auf den konkreten Mitleidsdiskurs bei Arendt und Brecht anzuwenden. 

Dieser liegt zwar zeitlich schon etwas zurück, hat aber an Aktualität nichts einge-

büßt. Brecht hat sich mit verschiedenen Mitleidsformen sowohl in seinen Stücken 

als auch in seinen Schriften zum Theater auseinandergesetzt, er kennt offensicht-

lich die Gegenüberstellung von stetigem und irritiertem Mitleid, wenn auch meist 

in anderen Begriffen. Arendt kritisiert Brecht zwar mit dem Hinweis, dieser hätte 

zu viel Mitleid empfunden, beschränkt Brechts Haltung aber allzu sehr auf ein 

stetiges Mitleid. Dabei müsste gerade sie die Gegenüberstellung dieser beiden 

Mitleidsformen kennen, denn auch sie unterscheidet die beiden und kommt inso-

fern dem Ansatz Brechts erstaunlich nahe. – Die Beschäftigung mit dem konkre-

ten Mitleidsdiskurs bei Brecht und Arendt kann dazu dienen, die an Wittgenstein 

erarbeitete begriffliche Differenzierung rund um »das Mitleid« zu überprüfen. An-

dererseits kann mit der Unterscheidung der beiden Mitleidsformen vielleicht auch 

der Diskurs zwischen Brecht und Arendt mehr Klarheit erhalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 197 

 

4.2.1 Nicht-aristotelisches Theater 

 

Wie schon im ersten Kapitel deutlich wurde, hat das Mitleid im Theater einen 

gewichtigen Platz. Das Publikum leidet mit den Geschehnissen auf der Bühne mit. 

Es empfindet zwar auch Freude, doch ist das Mitleid jenes Gefühl, das am stärks-

ten betroffen macht – nicht umsonst hat Aristoteles seine »Katharsis« aus einer 

Mischung von phobos und eleos bestehen lassen. Wenn auch Lessings Überset-

zung von eleos in »Mitleid« inzwischen umstritten ist, so gehen doch auch alter-

native Übersetzungen (mit »Jammer« oder »Rührung«) in eine grundsätzlich ähn-

liche Richtung (siehe 1.3.1). 

Bertolt Brecht gilt als Kritiker eines solchen Katharsis-Theaters, sein episches 

Theater sucht statt der Katharsis den Verfremdungseffekt, welchen er auch eine 

»Technik des Irritiertseins« nennt.12 Den Begriff des »epischen Theaters« hat 

Brecht zwar mit zunehmendem Alter vorsichtiger verwendet, doch hielt er am 

»epischen« Prinzip der Distanz unbedingt fest: Zwischen Publikum und Figuren 

sollten die Schauspieler treten, die als Erzähler nicht hinter den Figuren ver-

schwinden, sondern durch ihre Präsenz eine Distanz zum Geschehen des Stücks 

schaffen. Auch durch andere ästhetische Mittel soll die Einfühlung des Publikums 

in einzelne Figuren nicht gefördert, sondern gestört werden. Brecht war skeptisch 

gegenüber einem Theater, welches für das Publikum eine Illusion schafft, in der 

es versinken kann, er war skeptisch gegenüber einem hypnotischen Theater, das 

nicht zum Denken anregt, sondern in Trance versetzt. Genau das machte seines 

Erachtens jedoch das bürgerliche Theater des Naturalismus: Die Zuschauer sind 

hier nichts als passive Wesen, wie Schlafende, »unruhig träumend«, in einem »Zu-

stand der Entrückung«.13 

                                                             

12  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 347 (»Neue Techniken der Schauspielkunst«). 

13  Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 673f. (»Kleines Organon für das Theater«); 

In ebd., S. 661 spricht Brecht sogar von einem »bourgeoisen Rauschgifthandel«. Auch 

als Regisseur hat Brecht seine Schauspieler aufgefordert, sich beim Studium der Rolle 

nicht in andere Personen hineinzuversetzen. Damit variiert er auf gewisse Weise Witt-

gensteins Kritik am Analogieschluss: »Jedoch ist es die primitivste Art der Einfühlung, 

wenn der Schauspieler nur fragt: wie wäre ich, wenn mir dies und das passierte? – an-

statt zu fragen: wie habe ich schon einen Menschen dies sagen hören oder das tun se-

hen? um sich so, hier und da allerhand holend, eine neue Figur aufzubauen.« Ebd., S. 

686. In diesem Zusammenhang wird auch immer wieder vom »gestischen Prinzip« bei 

Brecht gesprochen. 

4.2 BRECHT UND DAS MITLEID 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | Unsicheres Mitleid 

In der Ausarbeitung seiner Theatertheorie distanziert sich Brecht auch von ei-

nem »aristotelischen« Zugang, der die Katharsis als Reinigung zum Ziel jeder 

Dramatik macht. Brecht lehnt die Dramaturgie Aristoteles՚ zwar nicht in allen 

Punkten ab, schreckt aber auch nicht davor zurück, das eigene Konzept als »nicht-

aristotelische Dramatik«14 zu bezeichnen und den Negativ-Stempel »aristotelisch« 

für alle Formen des Theaters zu verwenden, in denen die »emotionelle Anste-

ckung« im Mittelpunkt steht.15 Eine solche Ansteckung darf es zwar grundsätzlich 

auch in Brechts Theater geben, aber immer nur mit der Zielsetzung, die Zuschauer 

aufzuwecken. Das Publikum soll zu einer wachen, kritischen Haltung angestiftet 

werden, die es befähigt, an die Veränderung der bestehenden gesellschaftlichen 

Zustände zu denken. Insofern scheint es vor allem die Folgenlosigkeit der bloßen 

Einfühlung im Illusionstheater zu sein, die Brecht stört.16 

Einfühlung soll durch Verfremdung ersetzt werden.17 Das bedeutet aber nicht, 

dass Brecht ein »kaltes Theater« will, welches zur Unterhaltung des Publikums 

nicht in der Lage ist. Theater muss Vergnügen bereiten, wenn es seinen Namen 

verdienen will. Dieses Vergnügen soll keine passive Betrachtung des Bestehenden 

und Allgemeinmenschlichen sein, sondern ein Beschäftigung mit der Verände-

rung, dem Vorläufigen und Unvollkommenen.18 Es geht Brecht um den »Genuß 

an den Möglichkeiten des Wandels aller Dinge«.19 Die Vergnügungen »großer 

Dramatik« sind nicht »höher« oder sublimierter, sondern einfach »stärker«, sie 

sind »verzweigter, reicher an Vermittlungen, widersprüchlicher und folgenrei-

cher«.20 Auch wenn zum Nachdenken angeregt werden soll, so muss auf sinnliche 

                                                             

14  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 240. 

15  Vgl. Brecht, Schriften zum Theater, S. 74, 80; inwiefern Brecht bei der Frage der Ka-

tharsis als Anti-Aristoteliker gelten kann oder nicht, ist eine immer wieder diskutierte 

Frage, denn es gibt auch Aussagen Brechts, die der aristotelischen Katharsis durchaus 

positiv gegenüberstehen, etwa ebd., S. 131; – Marianne Kesting weist in ihrem Buch 

»Das epische Theater« darauf hin, dass die »nichtaristotelische Dramenstruktur« »die 

ganze abendländische Dramatik« durchziehe und insofern keine Erfindung Brechts sei. 

Kesting, Bertolt Brecht, S. 10; andererseits sind Voigts und Hinck der Meinung, dass 

Brechts »anti-aristotelische« Position sich eher gegen das neuzeitliche Illusionstheater 

richtet und nicht so sehr gegen Aristoteles selbst; vgl. Voigts, Brechts Theaterkonzep-

tionen, S. 190f.; Hinck, Das moderne Drama in Deutschland, S. 112. 

16  Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Vergnügungstheater oder Lehrthea-

ter?«). 

17  Vgl. ebd., S. 301 (»Über eine nichtaristotelische Dramatik«). 

18  Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 700 (»Kleines Organon für das Theater«). 

19  Ebd., S. 696. 

20  Ebd., S. 665. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 199 

und heitere Weise unterhalten werden.21 Brecht spricht dabei auch von einem 

Staunen und vergleicht das Ergebnis des Verfremdungseffekts mit dem »fremden 

Blick« Galileis, mit dem dieser »einen ins Pendeln gekommenen Kronleuchter 

betrachtete«.22 Als Adressaten der Unterhaltung sah Brecht die »Kinder des wis-

senschaftlichen Geistes«, getrieben von forschender Neugier und radikaler Kritik-

bereitschaft. Wenn Brecht gleichzeitig den sinnlich-unterhaltsamen Charakter des 

Theaters und die wissenschaftliche Grundhaltung der Moderne in Verbindung 

bringt, so stellt das für ihn keinen Widerspruch dar: Das körperliche und anschau-

liche Theater soll in erster Linie »Lust am Erkennen« und »Spaß an der Verände-

rung der Wirklichkeit« vermitteln. Episches Theater heißt also auf keinen Fall, 

Gefühle aus dem Theater zu verbannen oder sie in theorielastiger kritischer Hal-

tung wegzurationalisieren und »auszumerzen«.23 Sie sollen nur für den richtigen 

Zweck eingesetzt werden, nämlich für eine progressive Darstellung der zwischen-

menschlichen Beziehungen. 

Das gilt auch für das Mitgefühl mit den Figuren: Dieses ist Brecht zwar in 

manchen Kontexten verdächtig, doch erhält es seine Rechtfertigung, wenn es ein-

hergeht mit der Respektierung des Menschlichen24 und einem leidenschaftlichen 

Sinn für Gerechtigkeit.25 Das Mitgefühl hat also nicht zu verschwinden: »Tatsäch-

lich ist das epische Theater eine sehr künstlerische Angelegenheit, kaum zu den-

ken ohne Künstler und Artistik, Phantasie, Humor, Mitgefühl, ohne das und viel 

mehr kann es nicht praktiziert werden«.26 

Brechts Theorie der Verfremdung und der Distanz im Theater sieht keine Ver-

bannung des Mitleids vor, dieses darf im Publikum durchaus aufkommen. Aller-

dings unterscheidet er zwischen verschiedenen Anwendungen des Mitleids, und 

die gerechtfertigte Anwendung steht im Dienste einer Bewusstmachung der Ver-

änderbarkeit gesellschaftlicher Verhältnisse. Möglicherweise sind es aber nicht 

nur verschiedene Anwendungen des Mitleids, sondern auch verschiedene Mit-

leidsbegriffe, die Brechts Haltung zum Mitleid so ambivalent machen. Dieser 

Frage soll in den nächsten Abschnitten nachgegangen werden. 

 

                                                             

21  Vgl. ebd., S. 669. 

22  Ebd., S. 681f. 

23  Ebd., S. 716 (»Hemmt die Benutzung des Modells die künstlerische Bewegungsfrei-

heit?«). 

24  Vgl. ebd., S. 673 (»Kleines Organon für das Theater«). 

25  Vgl. Brecht, Schriften zum Theater, S. 272 (»Rede an dänische Arbeiterschauspieler zur 

Kunst der Beobachtung«). 

26  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 555 (»Straßenszene«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | Unsicheres Mitleid 

4.2.2 Die Maßnahme und Der Jasager 

 

Brechts Haltung zum Mitleid des Theaterpublikums ist offensichtlich komplex, 

dasselbe gilt aber auch für seine Haltung zur Rolle des Mitleids in der Politik: 

Auch hier zeigen sich – ähnlich wie bei Nietzsche – auf den ersten Blick wider-

sprüchliche Einschätzungen. Nicht ohne Grund attestiert Hannah Arendt Brecht 

einerseits einen übertriebenen Hang zum Mitleid (»die Leidenschaft, an der er am 

meisten litt«),27 hebt jedoch im Gegenzug die Skrupellosigkeit seines Machiavel-

lismus hervor.28 Dabei bezieht sie sich vor allem auf Brechts Stück Die Maß-

nahme. Die Handlung dieses 1930 entstandenen Theaterstücks ist folgende: Ein 

junger Chinese schließt sich drei Revolutionären aus der UdSSR an, welche in 

China auf versteckte Weise Agitation betreiben wollen, um auch dort die Revolu-

tion vorzubereiten. Er erklärt sich zwar einverstanden mit den Methoden der sow-

jetischen Agitatoren, es gelingt ihm jedoch im entscheidenden Moment nicht, ra-

tional zu bleiben, und er »verfällt dem Mitleid«. Auch nach wiederholten Verspre-

chungen, aus strategischen Gründen seine revolutionären Absichten geheim zu 

halten, verrät er sich durch konkrete Solidaritätsbekundungen und bringt die Ar-

beit und auch seine Genossen in akute Gefahr. Durch seine Naivität richtet der 

junge Chinese somit Schaden für die gute Sache an (»Er wollte das Richtige und 

tat das Falsche«), und als seine Anwesenheit das Leben der drei anderen Agitato-

ren ernsthaft bedroht, entschließt man sich (mit seinem Einverständnis), ihn zu 

erschießen und in eine Kalkgrube zu werfen, um ihn unkenntlich zu machen. 

Brecht schrieb dieses umstrittene Stück noch vor dem Höhepunkt des stalinis-

tischen Terrors. Auch vor 1930 wurden jedoch einige Exzesse der »Diktatur des 

Proletariats« sichtbar, und so erscheinen manche Stellen des Stückes befremdlich 

(»Der Einzelne kann vernichtet werden, aber die Partei kann nicht vernichtet wer-

den«, usw.). Im Stück wird die von der Partei vorangetriebene Revolution über 

alles gestellt, sie stellt die oberste Rahmenbedingung für alles andere dar. Zu den 

Rahmenbedingungen gehört aber auch, dass die Partei selbst verfolgt wird, dass 

das Leben der anderen Agitatoren also durch den Tod des einen Chinesen sehr 

wahrscheinlich gerettet werden kann. Brecht rückt durch die Auswahl solcher 

Umstände das Mitleid in ein nicht ganz alltägliches Licht: Es wird zur Schwäche 

und Dummheit.29 

                                                             

27  Vgl. Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 293. 

28  Vgl. ebd., S. 294. 

29  Für die Perspektive der Dummheit spricht im Stück auch, dass der junge Genosse sich 

dieser Partei und dieser Revolution aus eigenem Antrieb angeschlossen hat und sich 

dabei mit deren Zielen und Methoden einverstanden erklärte. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 201 

Die Frage der verschiedenen Rahmenbedingungen beschäftigte wohl auch 

Brecht selbst. Etwa zur gleichen Zeit wie Die Maßnahme entstanden die zwei Stü-

cke Der Jasager und Der Neinsager. Die Struktur ist jeweils ähnlich, diesmal ist 

es ein Junge, der sich mit seinem Lehrer und anderen Studenten auf eine gefährli-

che Reise über die Berge begibt und unterwegs erkrankt, sodass die anderen die 

Reise nur mehr ohne ihn fortsetzen können. Lassen sie ihn zurück oder kehren sie 

mit ihm um? In der ersten Fassung des Jasagers beschließen die anderen, den 

Knaben zurückzulassen, und als dieser sie sogar darum bittet, in die Schlucht ge-

worfen zu werfen, machen sie genau das. Brecht hat dieses Lehrstück u.a. mit 

Schülern diskutiert, ihre Einwände berücksichtigt und anschließend aus diesem 

einen Stück gleich zwei Stücke gemacht: Es handelt sich um die zweite Fassung 

des Jasagers und um den Neinsager. Durch den Vergleich dieser insgesamt drei 

Stücke sieht man, wie Brecht an den Rahmenbedingungen bastelte, um jeweils 

neues Licht auf die Situation zu werfen. In der zweiten Jasager-Fassung gibt es 

eine gefährliche Seuche, für die die Expedition dringend Medizin aus der Stadt 

jenseits der Berge holen muss. Die Begründung für das Zurücklassen des kranken 

Knaben wird auf diese Weise verstärkt, denn es steht das Leben der von der Seu-

che bedrohten Menschen auf dem Spiel. In der Variante des Neinsagers fällt diese 

Seuche hingegen weg, und damit die Dringlichkeit. Nun ist der kranke Knabe 

nicht damit einverstanden, zurückgelassen zu werden, und er überzeugt die ande-

ren, mit ihm zusammen umzukehren. – Ändern sich die Rahmenbedingungen, so 

ändert sich auch die moralische Korrektheit der (vom Mitleid geprägten) Rück-

sichtnahme auf das Leben des einzelnen Menschen. 

Brechts Ansatz war es, das Theater als Experiment zu verstehen, und so kön-

nen die zuletzt genannten Stücke wohl auch als Experimente mit dem Mitleid ver-

standen werden. Lässt man den politischen Hintergrund der dreißiger Jahre einmal 

außer Acht, erinnern diese Stücke an neuere Gedankenexperimente zu morali-

schen Dilemmata, z.B. an das »Trolley-Problem«.30 Dieses Dilemma kennt ver-

schiedene Variationen, im Kern geht es aber um eine heranfahrende Tram (trol-

ley), die im Begriff ist, fünf Gleisarbeiter in den Tod zu reißen. Es gibt nun die 

Möglichkeit, das zu verhindern, und zwar durch das Umstellen der Weichen: die 

umgelenkte Tram würde so nur einen einzigen Arbeiter überrollen. Darf der Tod 

dieses einen Arbeiters gezielt herbeigeführt werden, um fünf andere zu retten?31 – 

                                                             

30  Die erste Formulierung eines solchen Dilemmas geht auf Hans Welzel zurück, bekannt 

wurde es vor allem durch Philippa Foot. 

31  Vgl. Thomson, »The Trolley Problem«. Eine bekannte Variante ist das Fat-Man-Prob-

lem: Man steht auf einer Brücke über dem heranfahrenden Zug und hat die Möglichkeit, 

eine sehr beleibte andere Person vor die heranfahrende Tram zu stürzen und diese 

dadurch entscheidend zu bremsen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | Unsicheres Mitleid 

Die verschiedenen Fassungen von Der Jasager und Der Neinsager erscheinen wie 

eine frühe Version des Trolley-Problems. In der Maßnahme besteht eine Parallele 

gleich in doppelter Hinsicht: Die Zweck-Mittel-Frage stellt sich nämlich sowohl 

bei der Tötung des mitleidigen Chinesen als auch bei seiner Tätigkeit als Agitator: 

Denn sich dabei dem spontanen Mitleid hinzugeben bedeutet, sich zu erkennen zu 

geben und damit die Revolution in Gefahr zu bringen. 

Weder in Brechts Stücken32 noch beim Trolley-Dilemma gibt es einen Stand-

punkt, den »das Mitleid« für sich beanspruchen kann. Schließlich geht es nicht 

nur um die eine Person, die geopfert werden soll, sondern auch um das Leiden der 

anderen Betroffenen. So wie man sagen kann, dass aus Mitleid mit den fünf Ar-

beitern deren Leben (durch den Tod der einen Person) zu retten ist, so könnte man 

auch zu Brechts Stücken sagen: Es ist gerade das Mitleid mit den unterdrückten 

Chinesen insgesamt oder mit den von der Seuche Betroffenen, das den Ausschlag 

dafür geben sollte, den Zweck das Mittel heiligen zu lassen. Arendt jedenfalls hat 

bei Brecht gerade von dieser Art von Mitleid ein Zuviel diagnostiziert.33 

 

4.2.3 Stetiges und irritiertes Mitleid bei Brecht? 

 

Eine mögliche Erklärung für die Widersprüchlichkeit rund um das Mitleid bei 

Brecht wäre, dass verschiedene Mitleidsbegriffe im Spiel sind und dass diese nicht 

genügend differenziert werden. Das könnte sowohl für seine Kritik am Einfüh-

lungs-Theater als auch für seine moralischen »Experimente« zum Mitleid gelten, 

denn in beiden Bereichen finden sich widersprüchliche Äußerungen zum Mitleid. 

Zum besseren Verständnis dieser Widersprüche könnte die Unterscheidung zwi-

schen einem stetigen Mitleid und einem irritierten Mitleid hilfreich sein, wie sie 

ausgehend von Wittgenstein erarbeitet wurde. 

                                                             

32  Es gibt noch eine Reihe anderer Stücke, in denen Brecht das Mitleid ambivalent behan-

delt, z.B. Der gute Mensch von Sezuan, Die heilige Johanna der Schlachthöfe oder auch 

Der Kaukasische Kreidekreis. Im Kaukasischen Kreidekreis gibt es eine Schlüssel-

szene, in der die Magd Grusche den Säugling des Gouverneurs rettet. Diese Mitleids-

handlung wird bezeichnenderweise nicht naturalistisch gespielt, sondern vom Sänger in 

der dritten Person und in der Vergangenheitsform erzählt, während Grusche die erzähl-

ten Handlungen pantomimisch ausführt. Das Publikum sieht also eine scheinbar mora-

lisch einwandfreie Handlung und hört dabei die Sätze des Sängers, welcher Grusches 

Handlung als Untat erzählt: z.B. »Schrecklich ist die Verführung zur Güte!«. 

33  Der Begriff »Empathie« wird allerdings meist mit der nicht-utilitaristischen Lösung in 

Verbindung gebracht. Gerade unter diesem Blickwinkel wird aber auch von einem mo-

ralischen Defizit der Empathie gesprochen. Vgl. dazu etwa Decety und Cowell, »Em-

pathy, Justice, and Moral Behavior«; Bloom, »Empathie blendet uns«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 203 

Zunächst zu Brechts moralischen Experimenten: Das Mitleid als unmittelbares 

Empfinden, begleitet von einer spontanen Reaktion, wird von Brecht infrage ge-

stellt. Er zeigt auf, dass eine solche Reaktion unter gewissen Umständen moralisch 

bedenklich sein kann, obwohl sie üblicherweise als moralisch gilt. Damit macht 

er im Grunde nichts anderes, als zu einem vertrauten Aspekt einen Gegenaspekt 

aufzuzeigen. Die Not der einzelnen Menschen (z.B. die Situation einzelner Arbei-

ter in Die Maßnahme oder die Krankheit des Knaben im Jasager) wird zu einem 

»Hasen-Enten-Kopf«, da sie widersprüchliche Aspekte zeigt: Sie fordert einerseits 

zur Hilfe auf, andererseits muss sie aber auch ignoriert werden im Interesse vieler 

anderer. So gesehen könnte das spontane Mitleid »stetiges Aspekt-Wahrnehmen« 

bzw. stetiges Mitleid sein, das Dilemma der Revolutionäre in China (oder des Leh-

rers im Gebirge) hingegen ein irritiertes Mitleid – eines, das sich nicht sicher ist. 

Nun kommt es aber darauf an: Wenn das Mitleid der Revolutionäre jener skru-

pellosen Haltung entspricht, welche ihnen von Hannah Arendt zugeschrieben 

wird, handelt es sich auch hier um nichts anderes als um stetiges Mitleid – zwar 

auf ein abstrakteres Objekt gerichtet, doch ohne jede Ambiguität. Nach Arendt 

sind sich die Revolutionäre sicher, sie zweifeln nicht daran, aus Mitleid mit den 

Massen über Leichen zu gehen. Das wäre vergleichbar der Entscheidung, beim 

Trolley-Problem ganz selbstverständlich die Aufopferung des einen Arbeiters im 

Interesse der fünf anderen in Kauf zu nehmen. Die Revolutionäre in Brechts Maß-

nahme scheinen tatsächlich eine solche Haltung zu vertreten, sie kennen keine 

ernsthaften Zweifel an ihrer Entscheidung und zeigen sich entschlossen, das Not-

wendige zu tun. 

Berücksichtigt man aber, dass Brecht mit seinem Stück eine Wirkung beim 

Publikum erzielen wollte, so verschiebt sich die Zuordnung. Es war wohl kaum 

Brechts Absicht, das Verhalten der sowjetischen Revolutionäre im Stück als di-

rektes Vorbild zu verwenden, er wollte das Publikum im Sinne der Verfremdung 

wohl eher irritieren. Und es spricht einiges dafür, die von Brecht angestrebte Hal-

tung des Publikums als irritiertes Mitleid zu bezeichnen. Das Publikum soll das 

Dilemma als solches erleben, es soll Mitleid mit dem chinesischen Revolutionär 

haben und gleichzeitig die Notwendigkeit seiner Tötung ernst nehmen. 

Brecht ein Bemühen um irritiertes Mitleid zuzuschreiben, muss nicht daran 

scheitern, dass er selbst einen solchen Begriff nicht verwendet. Außerdem hat er 

den Mitleidsbegriff durchaus zustimmend verwendet, wenn auch eher selten. Eine 

der Stellen, an denen er gerade in Verbindung mit seinen eigenen Anliegen von 

der Wichtigkeit des Mitleids spricht, findet sich in der Aussage des »Philosophen« 

im Messingkauf: 

 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | Unsicheres Mitleid 

»Die Alten haben das Ziel der Tragödie darin erblickt, daß Furcht und Mitleid erweckt 

werde. Auch jetzt wäre das ein gutes Ziel, wenn bloß unter Furcht Furcht vor den Menschen 

und unter Mitleid Mitleid mit den Menschen verstanden würde und wenn also das ernste 

Theater mithülfe, jene Zustände unter den Menschen zu beseitigen, wo sie voreinander 

Furcht und miteinander Mitleid haben müssen.«34 

 

4.2.4 Mitleid und Distanz gegenüber der Figur 

 

Mit der angestrebten Wirkung beim Publikum sind wir aber schon bei der Rolle, 

die das Mitleid ganz konkret in Brechts Regiekonzept spielt. Wenn Brecht bedin-

gungslose Einfühlung des Publikums ablehnt und Distanz zwischen den Zuschau-

ern und den Figuren schaffen will, so fordert er eben diese Distanz zu den Figuren 

auch von den Schauspielern. Nur durch die Durchbrechung der Illusion, die 

Schauspieler wären die Figuren selbst, findet auch das Publikum eine kritische 

Haltung gegenüber diesen Figuren. Insofern sind die Schauspieler das erste Pub-

likum der Stücke Brechts und es verwundert daher nicht, dass ihm die Haltung 

dieser Schauspieler zu den verschiedenen Figuren und zum Inhalt des ganzen Stü-

ckes am Herzen liegt. 

Für die Haltung der Schauspieler gegenüber den Figuren ist es entscheidend, 

dass die Einfühlung oder das Mitleid nicht überhandnimmt. Reines Mitleid lässt 

sich in den Augen Brechts schlecht mit Achtung und Respekt vereinbaren. Trotz-

dem fordert er keineswegs, ganz auf das Mitleid zu verzichten, sondern schlägt 

eine Haltung der Ambivalenz vor, z.B. gegenüber Hörder in der Winterschlacht: 

»Sie müßten hier Achtung vor Hörder empfinden und zugleich Mitleid, das dieser 

Achtung entgegentritt«35. An anderer Stelle schlägt er den Schauspielern (beim 

Lesen des Stückes) eine ähnliche Haltung gegenüber der Mutter Courage vor: 

Stolz und Mitleid, ganz in Entsprechung zu Mutter Courages widersprüchlichen 

Erscheinung im Stück.36 Überhaupt verweist Brecht häufig auf die Notwendigkeit, 

mit den Figuren zwar mitzuleiden, zusätzlich aber auch noch eine andere Haltung 

miteinzubeziehen: 

 

»Nehmen wir an, die Schwester beweint es, daß der Bruder in den Krieg geht, und es ist der 

Bauernkrieg und er ist der Bauer und geht mit den Bauern. Sollen wir uns ihrem Schmerz 

                                                             

34  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 525f. (»Der Messingkauf«). 

35  Ebd., S. 894 (»Brief an den Darsteller des jungen Hörder in der ›Winterschlacht‹«). 

36  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 278 (»Suche nach dem Neuen und Alten«); – An 

anderer Stelle kritisiert Brecht die seiner Ansicht dilettantische Inszenierung der »Mut-

ter« in New York: »Statt um Bewunderung werbt ihr um Mitgefühl mit der Mutter, die 

ihren Sohn verliert.« Ebd., S. 57 (»Mittelbare Wirkung des epischen Theaters«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 205 

ganz hingeben? Oder gar nicht? Wir müssen uns ihrem Schmerz hingeben können und nicht 

hingeben können. Unsere eigentliche Bewegung wird durch die Erkennung und Erfühlung 

des zwiespältigen Vorgangs entstehen.«37 

 

Wenn die Schauspielerin trotz aller Natürlichkeit des Schauspiels nicht in der Fi-

gur aufgeht bzw. verschwindet, dann soll so dem Publikum immer wieder bewusst 

gemacht werden, dass auf der Bühne gespielt wird, dass sich auf ihr also Schau-

spieler befinden und nicht einfach die Figuren des Stücks. Auf die berühmte 

»vierte Wand« im Theater soll nach Brecht deshalb verzichtet werden. Dieses 

Konzept einer vierten Wand entstand mit dem bürgerlichen Theater und seiner 

»Guckkastenbühne« und sah vor, dass das Publikum nicht mehr direkt angespro-

chen wird, sondern wie hinter einer (vierten) Wand Zeuge des von ihm unabhän-

gigen Geschehens sein darf. Wird vor einer »vierten Wand« gespielt, dann ver-

wandelt sich die Vorstellung zum »Geschehnis« selbst: Es entsteht die Illusion, 

das Gespielte ereigne sich wirklich bzw. auch ohne Publikum und nicht nur als 

Vorstellung vor einem Publikum. Genau gegen dieses Theaterkonzept polemisiert 

Brecht.38 In seinen Stücken wird das Publikum direkt angesprochen, der Auffüh-

rungscharakter des Schauspiels sogar noch unterstrichen, indem z.B. die Umbau-

ten sichtbar gemacht oder die Scheinwerfer als Lichtquellen offen gezeigt werden. 

Die Schauspieler sollen sich verhalten wie Augenzeugen eines Verkehrsunfalls, 

die den Umstehenden den Hergang veranschaulichen und dabei immer wieder ein-

zelne Sequenzen spielen.39 Gefallen findet Brecht auch an der Idee, einen Schau-

spieler beim Spielen rauchen zu lassen, und er kann sich gut vorstellen, »wie er 

jeweils die Zigarette weglegt, um uns eine weitere Verhaltungsart der erdichteten 

Figur zu demonstrieren«.40 

»Verkörperung« ist durchaus möglich, diese muss aber unterbrochen werden. 

Brecht denkt also nicht so sehr an eine durchgehend gespielte Distanz, vielmehr 

soll mithilfe von Unterbrechungen dem Publikum (mehr oder weniger durchge-

hend) bewusst sein, dass da eine Schauspielerperson und nicht die Figur selbst vor 

ihm steht. Es sind also die »wesentlichen Stellen«, in denen Distanz gespielt wer-

den muss: 

 

                                                             

37  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 900 (»Gespräch über die Nötigung zur Einfüh-

lung«). 

38  Vgl. ebd., S. 685 (»Kleines Organon für das Theater«); siehe auch Brecht, Schriften 

zum Theater, S. 106 (»Neue Technik der Schauspielkunst«). 

39  Dieser Vergleich wird im Text »Die Straßenszene« von Brecht ausgiebig herangezogen. 

Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 546ff. 

40  Ebd., S. 684 (»Kleines Organon für das Theater«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | Unsicheres Mitleid 

»Geht er [der Schauspieler] auf die Bühne, so wird er bei allen wesentlichen Stellen zu dem, 

was er macht, noch etwas ausfindig, namhaft und ahnbar machen, was er nicht macht; das 

heißt er spielt so, daß man die Alternative möglichst deutlich sieht, so, daß sein Spiel noch 

die anderen Möglichkeiten ahnen läßt, nur eine der möglichen Varianten darstellt. […] Das, 

was er nicht macht, muß in dem enthalten und aufgehoben sein, was er macht. So bedeuten 

alle Sätze und Gesten Entscheidungen, bleibt die Person unter Kontrolle und wird getes-

tet.«41 

 

Allerdings schweben Brecht auch noch stärkere Verfremdungen im Rahmen einer 

»nicht restlosen Verwandlung« vor, wie etwa die »Überführung in die dritte Per-

son« (die Schauspieler sprechen in der dritten Person über die Figur) oder »die 

Überführung in die Vergangenheit« (die Figur selbst erzählt von früheren Ereig-

nissen) oder auch »das Mitsprechen von Spielanweisungen und Kommentaren«.42 

Eine Anwendung des Verfremdungseffektes auf die Unterscheidung von ste-

tigem und irritiertem Mitleid drängt sich auf: Der V-Effekt verhindert nicht nur 

die Einfühlung in die Figur, sondern kreiert zu ihr mehrere Blickwinkel, und häu-

fig ist nur einer davon der des Mitleids. Beim einzelnen Blickwinkel handelt es 

sich um stetiges Mitleid. Entsteht jedoch eine Haltung, welche sich über die Mög-

lichkeit einer Gleichzeitigkeit verschiedener Blickwinkel wundert, lässt sich von 

irritiertem Mitleid sprechen. Auch wenn Brecht diesen speziellen Mitleidsbegriff 

nicht kennt, kann der Begriff »Mitleid« hier durchaus eine berechtigte Anwen-

dung finden, und zwar aus einem wichtigen Grund: Brechts Figuren machen be-

troffen, nicht nur trotz des Verfremdungseffektes, sondern auch wegen dieses. Die 

Betroffenheit wird also nicht reduziert, sondern erhält gerade durch den Aspekt-

wechsel der Figuren eine eigene Qualität. 

 

4.2.5 Die Würde der »Seeräuber-Jenny« 

 

Kommt bei irritiertem Mitleid zum Mitleids-Blickwinkel noch ein zweiter dazu, 

so wird dadurch vermieden, dass das Objekt als bloßes Opfer gesehen wird: Ein 

Mitleid, das nur das Leiden anderer Personen im Blick hat, macht diese zu bloß 

»Erleidenden« und insofern zu passiven Figuren. Wenn Brecht bloßes Mitleid und 

                                                             

41  Brecht, Schriften zum Theater, S. 108f. (»Neue Technik der Schauspielkunst«); Eine 

ähnliche Formulierung findet sich in Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Ver-

gnügungstheater oder Lehrtheater?«): »Das ›Natürliche‹  mußte das Moment des Auf-

fälligen bekommen. Nur so konnten die Gesetze von Ursache und Wirkung zu Tage 

treten. Das Handeln der Menschen mußte zugleich so sein und mußte zugleich anders 

sein können«. 

42  Brecht, Schriften zum Theater, S. 110 (»Neue Technik der Schauspielkunst«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 207 

Achtung vor einer Person/Figur als gegensätzliche Haltungen sieht, befindet er 

sich in einer Linie mit verschiedenen Konzepten zur menschlichen Würde. Der 

Begriff der Würde wird zwar unterschiedlich verwendet, immer wieder trifft man 

jedoch auf das Motiv der Selbstbestimmtheit.43 Diese kann darin bestehen, die ei-

gene Identität frei zu wählen (wie etwa bei Pico della Mirandola), oder darin, nicht 

bloß Mittel für fremde Zwecke zu sein (wie bei Kant), – gemeinsam ist solchen 

Würdebegriffen die aktive Gestaltung des eigenen Lebens. Aktivität ist hier mit 

dem Begriff der Freiheit verknüpft und heißt, nicht bloß zu funktionieren, einen 

zugemuteten Platz nicht unreflektiert hinzunehmen oder ein erwartetes Verhalten 

nicht einfach umzusetzen. 

Ein solcher Begriff von Würde lässt sich anhand von Brechts Figur der »See-

räuber-Jenny« in der Dreigroschenoper veranschaulichen. Jenny ist zugleich ein 

konkretes Beispiel für eine Figur, für die das Publikum irritiertes Mitleid empfin-

den kann. Die Betroffenheit ihr gegenüber besteht nicht allein in empathischer 

Anteilnahme, sondern gerade in der Kombination von Mitleid und Ablehnung. 

Jenny ist bedauernswert und grausam zugleich – und zusätzlich hat sie auch noch 

eine naive Seite. Als an den Rand gedrängtes Abwaschmädchen in einer schmut-

zigen Kneipe rächt sie sich in ihrer Vorstellung an allen sie verspottenden »Her-

ren«, indem sie sich selbst als Seeräuber-Jenny erträumt, welche von einem 

»Schiff mit fünfzig Kanonen« eines Abends aus der Stadt befreit wird und so die 

Hinrichtung all dieser Herren miterleben darf. Zwar sind ihre Rachegelüste nicht 

gerade das, was Kant unter der »Autonomie der praktischen Vernunft« versteht – 

schließlich scheint Jenny ihre Affekte nicht wirklich im Griff zu haben. Doch ihre 

Weigerung, sich einer »Bestimmung« zu fügen, kann auch als eine Form von 

Selbstbestimmung gesehen werden, die Unmöglichkeit ihrer Einstufung als »be-

dauernswert« schafft eine Ortlosigkeit, welche Pico della Mirandola als entschei-

dendes Merkmal der Würde des Menschen verstand. Brechts Verfremdung stellt 

so gesehen einen Versuch dar, den Figuren seiner Stücke gerade dadurch Würde 

zu verleihen, dass ihre Kategorisierung gestört wird. 

Inwiefern lässt sich nun aber konkret von Verfremdung im Zusammenhang 

mit der »Seeräuber-Jenny« in der Dreigroschenoper sprechen? Jenny ist keine 

handelnde Figur des Stücks selbst, sondern kommt nur im Rahmen eines Songs 

vor, den Polly anlässlich ihrer Hochzeit mit Macheath (Mackie Messer) zum Bes-

ten gibt. Wenn Polly in diesem Lied die erste Person verwendet, so spielt sie also 

nur eine gewisse Seeräuber-Jenny, von der sie behauptet, dass sie sie in einer 

schmutzigen »Vier-Penny-Kneipe« einmal gesehen habe. Polly erklärt: »Es war 

                                                             

43  Vgl. zur historischen Entwicklung des Würdebegriffs Großmann, »Würde« (Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie); außerdem Burkard, »Würde« (Metzler Philoso-

phie-Lexikon). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | Unsicheres Mitleid 

das Abwaschmädchen, und Sie müssen wissen, daß alles über sie lachte und daß 

sie dann die Gäste ansprach und zu ihnen solche Dinge sagte, wie ich sie Ihnen 

gleich vorsingen werde«.44 

Dann schildert Polly (ganz im Stil des erzählenden Kontaktes mit dem Publi-

kum im epischen Theater) den anwesenden Männern auf ganz räumliche Art die 

Situation, in der die Seeräuber-Jenny ihr Lied singt (bzw. in der Polly das Lied 

singt): »Wo Sie sitzen, saßen die Herren, die über sie lachten. Sie können auch 

lachen, daß es genau so ist; aber wenn Sie nicht können, dann brauchen Sie es 

nicht.« (Das Spiel von Sichtbarmachung und erzählerischer Distanz erhält noch 

zusätzliche Verfremdung dadurch, dass zu Beginn des Liedes auf plötzlich er-

scheinenden Tafeln zu lesen ist: »Die Seeräuber-Jenny«.) – Hier die erste und 

letzte Strophe der Ballade: 

 

»Meine Herren, heute sehen Sie mich Gläser abwaschen 

Und ich mache das Bett für jeden. 

Und Sie geben mir einen Penny und ich bedanke mich schnell 

Und Sie sehen meine Lumpen und dies lumpige Hotel 

Und Sie wissen nicht, mit wem Sie reden. 

Aber eines Abends wird ein Geschrei sein am Hafen 

Und man fragt: Was ist das für ein Geschrei? 

Und man wird mich lächeln sehen bei meinen Gläsern 

Und man sagt: Was lächelt die dabei? 

Und ein Schiff mit acht Segeln 

Und mit fünfzig Kanonen 

Wird liegen am Kai 

[…] 

Und es werden kommen hundert gen Mittag an Land 

Und werden in den Schatten treten 

Und fangen einen jeglichen aus jeglicher Tür 

Und legen ihn in Ketten und bringen vor mir  

Und fragen: Welchen sollen wir töten? 

Und an diesem Mittag wird es still sein am Hafen 

Wenn man fragt, wer wohl sterben muss. 

Und dann werden Sie mich sagen hören: Alle! 

Und wenn dann der Kopf fällt, sag ich: Hoppla! 

Und das Schiff mit acht Segeln 

Und mit fünfzig Kanonen 

Wird entschwinden mit mir.«  

                                                             

44  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 2, S. 414. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 209 

Die ganz besondere Wirkung dieser Ballade wird allein schon durch ihre Be-

rühmtheit bestätigt. Wie auch immer man diese Wirkung beschreiben möchte, fest 

steht, dass angesichts dieser Figur eine Betroffenheit entsteht, die nicht einfach 

Mitgefühl ist. Die Phantasien dieses Abwaschmädchens und seine so gewaltsamen 

Vorstellungen einer großen Rache sind zu verrückt, um bloßes Mitleid auszulösen. 

Sie erscheint einerseits als armes Wesen in einer erbarmungslosen Umgebung, 

andererseits als gefährlicher Mensch. Wegen der Diskrepanz zwischen der Reali-

tät und ihren Träumen erhält sie aber auch noch einen komisch-naiven Aspekt. 

Das in diesem Lied zum Ausdruck gebrachte Leid würde lange nicht so betroffen 

machen, wenn es ein singulärer Aspekt ihrer Person wäre, ohne ein »Kippen« hin 

zu anderen Aspekten. Durch die Kombination mehrerer Blickwinkel fällt das Leid 

aber auf, es wird zu einem Aspekt, der im Sinne Wittgensteins aufleuchtet. Au-

ßerdem verweisen die sich widersprechenden Aspekte des Opfers und der blut-

rünstigen Mörderin aufeinander, zwischen ihnen besteht damit eine interne Rela-

tion: Jennys Leiden erklärt ihren Wunsch nach Rache und dieser lässt wiederum 

das Ausmaß ihres Leidens erahnen – schließlich wissen wir über dieses Leiden 

selbst erstaunlich wenig Konkretes. Der Traum von der großen Rache bringt eine 

Verzweiflung zum Ausdruck, die zum Hinweis auf das Ausmaß wird, in dem 

Jenny verletzt ist.45 

So seltsam es klingt: Jenny besitzt Würde gerade mit ihrer Gewaltphantasie – 

und es handelt sich wohlgemerkt nur um Phantasie. Sie möchte sich nicht als blo-

ßes Opfer sehen und sucht Anerkennung als Täterin. Zu ihren Träumen von Rache 

gehört auch das Erstaunen der Stadtbevölkerung, sie genießt die Vorstellung der 

Verunsicherung der Leute (»Und man sagt, was lächelt die dabei?«). – Auch wenn 

es auch auf den ersten Blick nicht stimmig erscheint, den Begriff der Würde mit 

den grausamen Phantasien eines Abwaschmädchens in Verbindung zu bringen, so 

lässt sich die besondere Betroffenheit ausgehend von ihrem Song kaum anders 

erklären.46 Irritiertes Mitleid bedeutet keine Geringschätzung, sondern stärkere 

                                                             

45  Eine ähnliche Form von interner Relation zwischen zwei widersprüchlichen Aspekten 

einer Figur findet sich bei Mackie Messer in der Dreigroschenoper: Seine Kriminalität 

steht in einer notwendigen Verbindung zum Versuch, eine »würdige« Hochzeit zu in-

szenieren. Verbrechen und Anstand sind keine sich ausschließenden Alternativen, son-

dern bedingen sich gegenseitig: Diese Kriminalität lässt sich ohne diese menschliche 

Würde nicht denken und umgekehrt. Brecht schreibt über die Dreigroschenoper: »Es 

ist zu zeigen, welche brutale Energie ein Mann aufwenden muß, um einen Zustand zu 

schaffen, in dem eine menschenwürdige Haltung (die eines Bräutigams) möglich ist«. 

Vgl. ebd., S. 488. 

46  Eine mögliche andere Erklärung wäre die, das Leid von Jenny durch ihre Phantasien 

noch gesteigert sein zu lassen. In ihrem hemmungslosen Rachewunsch gibt sie ihren 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | Unsicheres Mitleid 

Achtung vor der Würde der bemitleideten Person. Die Anerkennung als Person 

kann hier tiefer gehen als es beim stetigen Mitleid der Fall ist. Natürlich muss die 

Gleichzeitigkeit von Mitleidshaltung und alternativer Haltung nicht schon Betrof-

fenheit auslösen – meist lässt uns eine solche Gleichzeitigkeit völlig kalt. Nur 

dann, wenn uns die Ambiguität staunen lässt bzw. uns irritiert, haben wir es mit 

einer internen Relation der Aspekte zu tun. Wir sind erstaunt, wie eine solche Am-

biguität überhaupt möglich ist, wir haben es also in Wittgensteins Worten mit 

»Formen« zu tun und nicht mit zufälligen und isoliert voneinander existierenden 

Aspekten (siehe hierzu Abschnitt 2.5.4). 

 

4.2.6 Die Widersprüchlichkeit der Figur 

 

Wenn das im Zusammenhang mit Brecht beschriebene irritierte Mitleid als ein 

Bemerken des Aspektwechsels verstanden werden soll, dann muss es eine grund-

sätzliche Widersprüchlichkeit in den entsprechenden Figuren Brechts geben. Wie 

schon aufgezeigt, möchte er eine allzu einfache Einfühlung mit seinen Figuren 

vermeiden, einem selbstverständlichen Zugang soll durch die »Fremdheit« der Fi-

guren entgegengetreten werden. Ganz anders die Figuren des bürgerlichen Thea-

ters, welche ihr Leid als alternativlosen und allgemeinmenschlichen Zustand er-

dulden müssen. Hier bemerkt er: »Lauter Opfer spielt ihr uns vor und tut, als wäret 

ihr hilflose Opfer fremdartiger Mächte und eigener Triebe.«47 Eine Figur als bloß 

leidend darzustellen, verleiht ihr Eindimensionalität und macht so aus ihr eine Pro-

jektionsfläche für unreflektierte Einfühlung. »Bei allem ›Selbstverständlichen‹ 

wird auf das Verstehen verzichtet«48 – das gilt nach Brecht auch für die Figuren 

von Theaterstücken. »Die Einheit der Figur wird nämlich durch die Art gebildet, 

in der sich ihre einzelnen Eigenschaften widersprechen.«49 

Manchmal entsteht gerade in Brechts konkreten Inszenierungsanweisungen 

der Eindruck, als wolle er seine Figuren vor einer allzu sicheren Einfühlung von-

seiten der Schauspieler – und damit auch vonseiten des Publikums – in Schutz 

nehmen. Er kritisierte z.B. bei der Inszenierung des chinesischen Volksstückes 

                                                             

eigenen Anstand preis und lässt ihre Situation dadurch nur noch erschütternder erschei-

nen. Die Gewaltphantasien müssten hier schlichtweg peinlich sein. Damit wäre zwar 

der Begriff der Würde vermieden, unverständlich bliebe aber die Irritation, welche der 

Song von der Seeräuber-Jenny auslöst – schließlich wenden wir uns nicht peinlich be-

rührt ab, sondern sind auch fasziniert von ihr. 

47  Brecht, Schriften zum Theater, S. 268 (»Rede an dänische Arbeiterschauspieler über die 

Kunst der Beobachtung«). 

48  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Vergnügungstheater oder Lehrtheater?«). 

49  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 686 (»Kleines Organon zum Theater«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 211 

Hirse für die Achte die Entscheidung, für die Rolle eines listigen Bürgermeisters 

einen Schauspieler auszuwählen, der gut einen listigen Menschen spielen kann. 

Ein listiger Charakter würde die List banalisieren, es sollten gerade die »Feinde« 

sein, die einen einfachen Menschen dazu zwingen, zur List zu greifen: »In der Not 

wird man listig.«50 

Systematisch angewandte Widersprüchlichkeit findet sich bei Brecht auch in 

seinen konkreten Anregungen zur Spielweise: Erschöpfung kann »deutlicher« 

werden, wenn sie mit einem nicht-erschöpften Verhalten konterkariert wird, wie 

Brecht für die Inszenierung seines Stückes Die Mutter fordert: 

 

»Die Wirkung der Szene hängt davon ab, daß die Erschöpfung Pelagea Wlassowas deutlich 

gezeigt wird. Sie hat große Schwierigkeiten, klar und laut zu sprechen. Vor jedem einzelnen 

Satz schöpft sie neue Kraft in einer langen Pause. Dann spricht sie den Satz mit klarer 

Stimme, bestimmt und ohne Emotionen. So zeigt sie ihre langjährige Schulung. Die Dar-

stellerin tut gut, ihr Mitleid mit der von ihr dargestellten Figur zu unterdrücken.«51 

 

An anderer Stelle schlägt Brecht vor, das Erschrecken einer Figur nur durch eine 

plötzliche Blässe (erzeugt durch weiße Schminkfarbe in den Handflächen) zum 

Ausdruck zu bringen und gleichzeitig ein »anscheinend gefaßtes Wesen« zu zei-

gen, um auf diese Weise den Verfremdungseffekt auszulösen.52 Auch bei der Rol-

lenbesetzung drängt Brecht darauf, gerade nicht irgendwelchen einfachen Lösun-

gen oder Klischees zu folgen: »Als ob alle Köche dick, alle Bauern ohne Nerven, 

alle Staatsmänner stattlich wären.«53 Die einzelnen Schauspielerinnen und Schau-

spieler haben zwar jeweils ihre bevorzugten Eigenschaften, häufig sind es aber 

gerade die bei ihnen persönlich »zurückgedrängten Gemütsarten«, welche die 

stärksten Wirkungen erzielen. »Der Schauspieler muß alle Gemütsarten in sich 

pflegen, weil seine Figuren nicht leben, wenn sie nicht von ihrer Widersprüchlich-

keit leben.«54 Bei einer Besprechung der Inszenierung von Shakespeares Stück 

Coriolan erachtet es Brecht als notwendig, dass sich die Entschlossenheit der Ple-

bejer als eine prekäre zeigt.55 Und umgekehrt darf bei seinem eigenen Stück Die 

Gewehre der Frau Carrar der Stimmungsumschwung von Frau Carrar nicht zu 

ihrem Wesensmerkmal werden, er darf nicht über das ganze Stück sichtbar sein, 

                                                             

50  Ebd., S. 898f. (»Etwas über Charakterdarstellung«). 

51  Brecht, Schriften zum Theater, S. 46 (»Mittelbare Wirkung des epischen Theaters«). 

52  Ebd., S. 81 (»Verfremdungseffekte in der chinesischen Schauspielkunst«). 

53  Ebd., S. 264 (»Rede an dänische Arbeiterschauspieler über die Kunst der Beobach-

tung«). 

54  Ebd., S. 265. 

55  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 871 (»Die Dialektik auf dem Theater«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | Unsicheres Mitleid 

wenn er überzeugend sein soll: Dem Drängen ihrer Umgebung muss Frau Carrar 

lange Zeit entschlossen entgegentreten und erst beim Tod ihres Sohnes ihren Wi-

derstand plötzlich aufgeben bzw. die Gewehre hergeben.56 

Solche Regieentscheidungen können natürlich auch als rein ästhetische Maß-

nahmen betrachtet werden, und häufig steckt die Überlegung dahinter, dass ein 

Aspekt deutlicher hervorgehoben werden kann, wenn es einen Kontrasthinter-

grund zu ihm gibt: Was Aufmerksamkeit erhalten will, das muss verfremdet wer-

den bzw. »in Uneinigkeit mit sich selbst« sein.57 Andererseits ist nicht zu überse-

hen, dass Brecht mit solchen Mitteln nicht nur eine bestimmte Seite an der Figur 

hervorhebt, sondern diese auch lebendiger macht. So spricht er z.B. davon, dass 

die Figuren von Theaterstücken nicht trotz, sondern wegen der Prinzipien des epi-

schen Theaters zu Menschen werden.58 Das muss an sich nicht schon heißen, dass 

die Figur durch Widersprüchlichkeit in jedem Fall mehr Würde erhält, doch wen-

det man dieses Prinzip auf das Leiden einer Person an, so ist das sehr wohl plau-

sibel. Ein bloßes »Opfer-Sein« gilt als würdelos, Mitleid zu erhalten kann auch als 

Demütigung aufgefasst werden. 

Versteht man Würde als Freiheit oder Autonomie (siehe 4.2.5), so kann die 

Widersprüchlichkeit der Figuren bei Brecht auch unabhängig von den Aspekten 

»Opfer« und »Täter« eine Bedingung für Würde sein. Nicht kategorisiert werden 

zu können bzw. sich durch Widersprüchlichkeit einer einfachen Einordnung zu 

entziehen, kann schließlich auch Freiheit bedeuten. Wenn wir nicht in der Lage 

sind, eine Person eindeutig zu bestimmen, so sind das beste Bedingungen für de-

ren Autonomie. Ihre Widersprüchlichkeit bedeutet zwar nicht gleich schon Selbst-

bestimmung, schafft aber durch die Abwehr von externer Bestimmung einen 

Raum dafür. 

Brecht selbst verwendet für das irritierte Mitleid nicht den Begriff des Mit-

leids. Doch möchte er Emotionen auf keinen Fall aus seinem Theater verbannen, 

und wenn sein Verfremdungseffekt die Anerkennung des Leidens und der Person 

ermöglicht, so ist das für Brecht auch eine Form, sich berühren zu lassen. Insofern 

erscheint es durchaus gerechtfertigt, den Begriff »Mitleid« hier zu verwenden. Der 

Vorteil dabei ist, dass Brechts grundsätzliche »Leidenschaft« der Solidarität und 

der Mitmenschlichkeit nicht abstrakt bleiben muss (wie etwa Arendt in ihrem Auf-

satz »Bertolt Brecht« meint). Allerdings muss sie als irritiertes Mitleid bezeichnet 

                                                             

56  Ebd., S. 890f. – Brecht spricht in diesem Zusammenhang auch davon, dass bei der Ar-

beit mit Widersprüchlichkeiten »die Gesetze der Dialektik zu beachten« seien. 

57  Ebd., S. 682 (»Kleines Organon für das Theater«). 

58  Ebd., S. 731ff. (»Aus einem Brief an einen Schauspieler«);  – vgl. dazu auch Brechts 

Hinweis darauf, dass »Figuren nicht leben, wenn sie nicht von ihrer Widersprüchlich-

keit leben«. Ebd., S. 636 (»Rede des Dramaturgen über Rollenbesetzung«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 213 

werden, ihre Emotionalität ist Verwunderung und Staunen.59 Das kann im Sinne 

Brechts sogar mit Genuss in Verbindung gebracht werden: 

 

»Das Theater des wissenschaftlichen Zeitalters vermag die Dialektik zum Genuß zu ma-

chen. Die Überraschungen der logisch fortschreitenden oder springenden Entwicklung, der 

Unstabilität aller Zustände, der Witz der Widersprüchlichkeiten usw., das sind Vergnügun-

gen an der Lebendigkeit der Menschen, Dinge und Prozesse und sie steigern die Lebens-

kunst sowie die Lebensfreudigkeit.«60 

 

Brechts Plädoyer für mehr Distanz statt Identifikations-Mitleid steht im Mitleids-

diskurs nicht alleine da, sondern ist sogar einigermaßen gängig. So verträgt sich 

auch in den Augen Max Schelers das Mitleid ausgesprochen gut mit Distanz: Ech-

tes Mitgefühl braucht genau diese Distanz, wenn es nicht Gefühlsansteckung oder 

Identifikation sein will. Ohne Selbstbewusstsein und Selbstgefühl ist für Scheler 

keine »Selbsthingabe« möglich, sondern lediglich »Selbstpreisgabe«.61 Scheler 

beschreibt zwar kein irritiertes oder unsicheres Mitleid, doch schon allein seine 

Überlegung zu einem Distanz-Mitleid als »echtem« Mitleid ist für unseren Zu-

sammenhang bemerkenswert. Auch Agnes Heller macht die Distanz des »Indivi-

duums« zur Voraussetzung für echte Hingabe. Dem »partikularen Ich« (Hellers 

Gegenbegriff zum »Individuum«) mangelt es sowohl an Distanz zu anderen Men-

schen als auch an Achtung diesen gegenüber, und das führt dazu, dass »das parti-

kuläre Ich sich immer nur sich selbst hingibt«.62 – Auch sozialpsychologische und 

neuropsychologische Studien kamen schließlich zum Ergebnis, dass ein hilfsbe-

reites Mitgefühl eine klare Distanz zum anderen (Selbst-andere-Unterscheidung) 

voraussetzt (siehe oben 3.5). Gerade die Vermeidung von Identifikation ermög-

licht eine Hinwendung zur leidenden Person. Die Gefühlsansteckung hingegen 

versucht entweder, sich durch Abwendung dem Leiden zu entziehen (wie z.B. die 

sozialpsychologischen Experimente zeigten) oder sie wird zum folgenlosen Iden-

tifikationsspiel, wie es ja gerade Brecht in seiner Theatertheorie kritisiert.  

                                                             

59  Auch das stetige Mitleid ist natürlich nicht nur reines Leiden, denn auch bei ihm können 

Elemente des Vergnügens dabei sein, doch fehlt ihm das Staunen. 

60  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 702 (»Kleines Organon für das Theater»). 

61  Vgl. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, S. 49f. 

62  Vgl. Heller, Theorie der Gefühle, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | Unsicheres Mitleid 

4.2.7 Die Veränderbarkeit gesellschaftlicher Zustände 

 

Ein zentrales Anliegen des Verfremdungseffektes bei Brecht besteht darin, die 

dargestellten Zustände als veränderbare darzustellen. Das Publikum soll die Be-

reitschaft entwickeln, leidvolle gesellschaftliche Zustände zu verändern. Zu die-

sem Zweck müssen die gesellschaftlichen Bedingungen als kontingente Gegeben-

heiten dargestellt und insofern »historisiert« werden. Das heißt für den dialektisch 

geschulten Brecht: Sie müssen in ihrer Widersprüchlichkeit aufgezeigt werden. 

 

»Der Zuschauer des dramatischen Theaters sagt: Ja, das habe ich auch schon gefühlt. – So 

bin ich. – Das ist nur natürlich. – Das wird immer so sein. – Das Leid dieses Menschen 

erschüttert mich, weil es keinen Ausweg für ihn gibt. – Das ist große Kunst: da ist alles 

selbstverständlich. – Ich weine mit den Weinenden, ich lache mit den Lachenden. 

Der Zuschauer des epischen Theaters sagt: Das hätte ich nicht gedacht. – So darf man es 

nicht machen. – Das ist höchst auffällig, fast nicht zu glauben. – Das muß aufhören. – Das 

Leid dieses Menschen erschüttert mich, weil es doch einen Ausweg für ihn gäbe. – Das ist 

große Kunst: da ist nichts selbstverständlich. – Ich lache über die Weinenden, ich weine 

über die Lachenden.«63 

 

In dieser Charakterisierung des epischen Theaters finden sich zwei Anliegen des 

Verfremdungseffektes nebeneinander: Da ist erstens die Idee, dass sich die Ge-

fühle der Zuschauer mit denen der Figuren nicht decken sollen bzw. dass »nichts 

selbstverständlich«, sondern widersprüchlich ist – zweitens die Veränderbarkeit 

des Leidens. Lässt sich auch das zweite Anliegen als irritiertes bzw. unsicheres 

Mitleid verstehen? 

Gerade die Veränderbarkeit der Umstände kann nach Brecht das Theaterpub-

likum zutiefst berühren, er spricht von der Erschütterung nicht obwohl, sondern 

weil es einen Ausweg für ein bestimmtes menschliches Leiden gäbe. Das ist 

durchaus einleuchtend, wir brauchen nur an unsere Reaktionen auf verschiedene 

Arten von Katastrophen denken: Die Erschütterung angesichts einer Naturkata-

strophe, z.B. bei einem Erdbeben, kann sicherlich groß sein, sie kann sich aber 

noch steigern, wenn menschliche Verschuldung dazukommt, etwa in Form einer 

korrupten oder mafiösen Baupolitik. Die Opfer des Erdbebens wären auf diese 

Weise vermeidbar gewesen. Brecht verwendet in solchen Zusammenhängen häu-

fig den Begriff der »Historisierung« des Dargestellten. Dem menschlichen Elend 

wird so der Charakter des Natürlichen oder Allgemeinmenschlichen genommen, 

es wird als eine von mehreren möglichen Varianten gezeigt. Das Vergangene ist 

                                                             

63  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Vergnügungstheater oder Lehrtheater?«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 215 

schließlich das, was aus der Sicht der folgenden Epoche überholt ist und aus zeit-

licher Distanz heraus kritisiert werden kann. Veränderbarkeit geht für Brecht aber 

vor allem auf Widersprüchlichkeit bzw. »Uneinigkeit mit sich selbst« zurück: 

 

»Es [das Theater] muß sein Publikum wundern machen und dies geschieht vermittels einer 

Technik der Verfremdungen des Vertrauten. 

Welche Technik es dem Theater gestattet, die Methode der neuen Gesellschaftswissen-

schaft, die materialistische Dialektik, für seine Abbildungen zu verwerten. Diese Methode 

behandelt, um auf die Beweglichkeit der Gesellschaft zu kommen, die gesellschaftlichen 

Zustände als Prozesse und verfolgt diese in ihrer Widersprüchlichkeit. Ihr existiert alles nur, 

indem es sich wandelt, also in Uneinigkeit mit sich selbst ist.«64 

 

Auch an diesem Text lässt sich Brechts Bemühen erkennen, Verfremdung und 

Historisierung gleichzusetzen. Ob dies gelingt, hängt davon ab, ob das Publikum 

auch bei der Historisierung irritiert ist bzw. ob der Widerstreit verschiedener 

Blickwinkel Überraschung auslöst. Dabei muss die konservative Sichtweise als 

mögliche Perspektive immer präsent bleiben, sie muss für den Wunsch nach Ver-

änderung der gesellschaftlichen Zustände ein klares Gegenüber bilden. Das muss 

sich auch sprachlich zeigen können, indem jemand aus dem Publikum z.B. nach 

der Aufführung sagen kann: »Das ist schon absurd, so wie die Verhältnisse sind.« 

Würde ein solcher Satz aus dem Publikum jedoch als Ausdruck von Naivität ein-

gestuft werden, da es ja eh schon klar ist, dass die Verhältnisse zu ändern sind, so 

ginge es längst nicht mehr um Irritation, sondern – um mit Wittgenstein zu spre-

chen – um eine stetige Form des Aspekt-Wahrnehmens. 

Wenn also das brechtsche Theater versucht, die Veränderbarkeit des auf der 

Bühne gezeigten Leidens neben seiner Normalität sichtbar zu machen und beide 

als ernst zu nehmende Alternativen aufzuzeigen, dann handelt es sich bei der His-

torisierung um eine spezielle Form eines V-Effektes. Manchmal könnte Brecht 

hingegen den historisierenden, nach Veränderung drängenden Blickwinkel abso-

lut gesetzt haben – aus dem (verständlichen) Wunsch heraus, soziale Umstände 

                                                             

64  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 682 (»Kleines Organon für das Theater«);  – an 

anderer Stelle stellt Brecht die Verbindung zwischen Historisierung und Widersprüch-

lichkeit auf folgende Weise her: »Das historisierende Abbild wird etwas von den Skiz-

zen an sich haben, die um die herausgearbeitete Figur herum noch die Spuren anderer 

Bewegungen und Züge aufweisen. Oder man denke an einen Mann, der in einem Tal 

eine Rede hält, in der er mitunter seine Meinung ändert oder lediglich Sätze spricht, die 

sich widersprechen, so daß das Echo, mitsprechend, die Konfrontation der Sätze vor-

nimmt.« Ebd., S. 679. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | Unsicheres Mitleid 

möglichst direkt mit seinem Theater zu verändern und das Publikum auf eine his-

torisierende Sichtweise hin zu erziehen. In solchen Fällen würden Historisierung 

und V-Effekt auseinandergehen, denn Historisierung hätte nicht mehr Irritation 

zum Ziel, sondern Indoktrinierung. Adorno, der Brechts Theater durchaus 

schätzte, ist in diesem Punkt unerbittlich: »Sein [Brechts] didaktischer Gestus je-

doch ist intolerant gegen die Mehrdeutigkeit, an der Denken sich entzündet: er ist 

autoritär.«65 

Ob es sich bei der Widersprüchlichkeit der Figuren und der Notwendigkeit 

von Veränderung gesellschaftlicher Verhältnisse um zwei Seiten derselben Me-

daille handelt oder um an sich unabhängige Komponenten, ist in der Literaturthe-

orie umstritten. Auf der einen Seite wird die ganz spezielle Form der brechtschen 

»Verfremdung« hervorgehoben und deren starke Bindung an seine didaktischen 

Zielsetzungen bzw. an sein Engagement für eine bessere Gesellschaft betont. Von 

anderer Seite wird seine Verfremdung aber auch als neutrales Kunstmittel verstan-

den, das er zwar für seine gesellschaftspolitischen Zwecke einsetzt, das aber ge-

nauso für ganz andere Zwecke eingesetzt werden könnte.66 Die beiden Elemente 

gehen wohl auf unterschiedliche Einflüsse zurück, die Brechts Theater prägten: 

Während er bei der Notwendigkeit gesellschaftlicher Veränderung auf den Ent-

fremdungsbegriff bei Marx zurückgreift, geht seine Idee der Widersprüchlichkeit 

als konstitutiver Bedingung für Verständnis vermutlich auf einen schon früheren 

Einfluss Hegels zurück.67 So hat Brecht schon vor jeder Auseinandersetzung mit 

der Entfremdung bei Marx das Interesse am »Verwunderlichen« ins Zentrum sei-

ner Bemühungen gestellt, wenn er 1922 schrieb: 

 

»Einen großen Fehler sonstiger Kunst hoffe ich im ›Baal‹ und ›Dickicht‹ vermieden zu ha-

ben: ihre Bemühung mitzureißen. Instinktiv lasse ich hier Abstände und sorge, daß meine 

Effekte (poetischer und philosophischer Art) auf die Bühne begrenzt bleiben. Die ›splendid 

isolation‹ des Zuschauers wird nicht angetastet, es ist nicht sua res, quae agitur, er wird nicht 

beruhigt dadurch, daß er eingeladen wird mitzuempfinden, sich im Helden zu inkarnieren 

                                                             

65  Adorno, Ästhetische Theorie, S. 360. 

66  Vgl. zu dieser Diskussion Eckhardt, Das epische Theater, S. 36ff. oder auch Voigts, 

Brechts Theaterkonzeptionen, S. 204. 

67  Hegel hatte zeitweise den Begriff der Entfremdung im Sinne einer »Bedingung theore-

tischer Bildung« verwendet, sodass sich nur »Nicht-Unmittelbares« bzw. »Fremdarti-

ges« wirklich verstehen lässt. Vgl. dazu Knopf, Bertolt Brecht: ein kritischer For-

schungsbericht, S. 22 oder auch Šubik, Einverständnis, Verfremdung und Produktivität, 

S. 115. Skeptisch gegenüber einer solchen Rückführung auf Hegel äußert sich hingegen 

Jörg Boner, er spricht sogar von einem »Kurzschluss«, vgl. Boner, Dialektik und The-

ater, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 217 

und, indem er sich gleichzeitig betrachtet in zwei Exemplaren, unausrottbar und bedeutsam 

aufzutreten. Es gibt eine höhere Art von Interesse: das am Gleichnis, das am Andern, Un-

übersehbaren, Verwunderlichen.«68 

 

Durch die Unterscheidung verschiedener Sprachspiele lässt sich die Trennlinie 

von V-Effekt und Historisierung etwas genauer ziehen: Historisierung kann dann 

als Variante von Verfremdung gelten, wenn sie beim Publikum Sätze des Aspekt-

Erlebens sinnvoll macht. Geht sie jedoch so weit, dass solche Sätze unpassend 

werden, muss sie klar vom Prinzip der Verfremdung unterschieden werden. In 

diesem Fall verabsolutiert sie die Notwendigkeit von gesellschaftlicher Verände-

rung und lässt damit der Irritation oder Überraschung keinen Platz mehr. 

 

4.2.8 Zusammenfassung 

 

Brecht beschäftigt sich mit dem Mitleid, hat zu ihm aber ein ambivalentes Ver-

hältnis. Seine Stücke kreisen häufig um die Grenzen und Schwächen des Mitleids, 

in Die Maßnahme oder Der Jasager etwa stehen Handlungen im Mittelpunkt, die 

gegen eine spontane Mitleidsregung durchgeführt werden. Dabei geschieht diese 

Zurückweisung des Mitleids mit dem Zweck, einer größeren Gruppe von Men-

schen zu helfen. Brecht ist also kein Mitleids-Gegner, sondern beschäftigt sich nur 

besonders intensiv mit Momenten, in denen aus Mitleid eine Entscheidung gegen 

das Mitleid getroffen werden muss – nicht ohne Grund hat Hannah Arendt ihm 

das Mitleid als krankhafte Leidenschaft zugeschrieben. 

Aber auch in seinem Theaterkonzept hat Brecht ein ambivalentes Verhältnis 

zum Mitleid. Einerseits macht er es sich mit seinem Verfremdungseffekt zum 

Prinzip, den Weg zur schnellen Identifikation mit den Figuren des Stücks zu ver-

sperren, und möchte stattdessen das Publikum zu einer wachen und kritischen Hal-

tung anregen. Andererseits verzichtet er in keiner Weise auf Vergnügen, Emotio-

nen und eben auf das Mitleid – all diese Elemente müssen nur so eingesetzt wer-

den, dass das Publikum Irritation erlebt und selbst nach Möglichkeiten fragt, Lei-

den auf politischem Wege zu überwinden. Unterhaltung soll nicht aus dem Thea-

ter verbannt werden, sondern gerade in der kritischen Reflexion und in der Über-

raschung bestehen. 

                                                             

68  Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 62. – Der Hinweis auf diese Stelle kommt von 

Šubik, Einverständnis, Verfremdung und Produktivität, S. 115; auch in seinen »Ovati-

onen für Shaw« schreibt Brecht bereits 1925 anerkennend: »Wahrscheinlich verdanken 

alle seine Figuren ihre sämtlichen Züge Shaws Vergnügen, unsere Gewohnheitsassozi-

ationen in Unordnung zu bringen.« Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | Unsicheres Mitleid 

Die widersprüchliche Haltung Brechts dem Mitleid gegenüber könnte mit der 

Unterscheidung von stetigem und irritiertem Mitleid klarer gezeichnet werden, 

denn ihn fasziniert vor allem irritiertes Mitleid. Wenn er nach Möglichkeiten 

sucht, die Figuren in ihrer Widersprüchlichkeit zu zeigen und durch die überra-

schende Gegenüberstellung verschiedener Blickwinkel das Publikum zu einer 

Haltung der Distanz zu führen, so zeigen sich dabei deutliche Parallelen zum As-

pekt-Erleben bei Wittgenstein.69 

Brecht scheint es bei der Widersprüchlichkeit seiner Figuren auch um Würde 

zu gehen. Die Unmöglichkeit eines schnellen Begreifens der Figur hat für ihn 

wohl auch den Zweck, die Figur lebendiger und freier zu gestalten. Menschliche 

Würde setzt Selbstbestimmung voraus, und diese ist nur dann möglich, wenn eine 

schnelle Fremdbestimmung in Form von Kategorisierung zurückgewiesen wird. 

Das wird auf eindrucksvolle Weise mit der »Seeräuber-Jenny« sichtbar, deren Ge-

schichte auf irritierende Weise betroffen macht. 

Man kann bei Brecht den Verfremdungseffekt und den Wunsch nach Verän-

derung gesellschaftlicher Bedingungen als zwei unterschiedliche, ja sogar wider-

sprüchliche Elemente verstehen. Brecht selbst hingegen hat den V-Effekt und die 

»Historisierung« als dasselbe betrachtet. Wo in dieser Frage letztlich die Antwort 

zu suchen ist, kann mit dem Blick auf beteiligte Sprachspiele klarer hervortreten: 

Wird die Perspektive der Veränderbarkeit von Zuständen als Alternative neben 

die Perspektive der Natürlichkeit der Zustände gestellt, ist es sprachlich durchaus 

möglich, sich zu ihr zu bekennen. Sie mag dann zwar im Rahmen einer Empörung 

als die korrektere der beiden Perspektiven aufleuchten, doch bleibt sie immer eine 

von zwei möglichen Perspektiven. Ihr sprachlicher Ausdruck ist nicht einfach re-

dundant und beschränkt sich nicht auf Selbstverständliches. In diesem Fall kann 

Historisierung als Variante von Verfremdung gesehen werden. Ist das Bekenntnis 

zum Wunsch nach Veränderung hingegen nur entweder theoretisch abstrakt oder 

nichtssagend sentimental, ist die Irritation längst überwunden. Ein solcher Satz hat 

aufgehört, interessant zu sein, weil er etwas Selbstverständliches zum Ausdruck 

bringt. In diesem Fall verfolgt Historisierung ganz andere Ziele als Verfremdung.  

                                                             

69  Allen Janik hat in einem Aufsatz über die Katharsis zusammen mit Artak Gregorjan für 

ein Theater plädiert, das über das »bloße Mitgefühl« des Publikums hinausgeht und 

Konfrontation und Veränderung anstrebt. Dabei berufen sie sich auch auf Wittgensteins 

Spätphilosophie, und zwar auf dessen analytische Methode als Suche nach Vereinfa-

chung und Übersichtlichkeit: »Der Philosoph muss die Sprache vereinfachen, um die 

Vielfalt ihrer Funktion klarzumachen.« Vgl. Janik und Grigorjan, »Katharsis: ein Ma-

nifest für das Theater?«, S. 118. Das passt insofern auch zum Ansatz dieses Buches, als 

auch die Gegenüberstellung von stetigem und irritiertem Mitleid nur aufgrund der Ana-

lyse »simplifizierter« Sprachspiele möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 219 

 

4.3.1 Brechts Leidenschaft 

 

Hannah Arendt war überzeugt davon, dass Brechts große Leidenschaft das Mitleid 

war. Das hieß für Arendt aber auch, dass er sein Mitleid zu verbergen suchte, denn 

Menschen schämen sich nun mal ihrer Leidenschaften. Brechts Versuch, seine 

Leidenschaft zurückzudrängen, bewirkt nach Arendt ein zwiespältiges Verhältnis 

zum Mitleid: Seine gleichzeitige Ablehnung billiger Identifikation und sein unbe-

dingter Drang, etwas gegen das Leiden der Menschen zu unternehmen, sind dem-

nach nichts anderes als die Auseinandersetzung mit der Leidenschaft, »an der er 

am meisten litt«.70 Brechts verstecktes Mitleid ist in ihren Augen auf diesem Wege 

zum Leitmotiv seiner Werke geworden, denn »gerade um dieser Verborgenheit 

willen leuchtet sie [die Leidenschaft des Mitleids] uns so überzeugend aus nahezu 

allen seinen Stücken hervor«. 

Damit bietet Arendt aber eine Erklärung an, die mit der Verwendung des Be-

griffs eines irritierten Mitleids nicht nötig ist. Das Mitleid, das Brecht als naiv 

zurückweist, und jenes, welches ihn selbst antreibt (bzw. welches er auch von sei-

nem Publikum erwartet), muss nicht dasselbe Mitleid sein. In Anlehnung an Witt-

gensteins Spätphilosophie können wir das eine als stetiges Mitleid bezeichnen, das 

andere als irritiertes bzw. unsicheres. Eine Psychologie des Verbergens und der 

Scham muss gar nicht bemüht werden, es reicht, den Unterschied zwischen steti-

gem Aspekt-Wahrnehmen und dem Aufleuchten eines Aspektes (bzw. Bemerken 

des Aspektwechsels) zu berücksichtigen. Dass Arendt mit der »Leidenschaft des 

Mitleids« bei Brecht weniger das stetige, sondern das irritierte Mitleid meint, zeigt 

sich an einer berühmten Stelle aus den Schlussstrophen des Dreigroschenfilms, 

die sie zur Veranschaulichung seiner Leidenschaft verwendet: 

 

»Denn die einen sind im Dunkeln 

Und die andern sind im Licht. 

Und man siehet die im Lichte, 

Die im Dunkeln sieht man nicht.«71 

 

                                                             

70  Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 293. 

71  Arendt, Über die Revolution, S. 86. Die zitierte Stelle findet sich in Brecht, Gesammelte 

Werke Bd. 2, S. 497. – Brecht hat diese letzte Strophe in der Dreigroschenoper selbst 

noch nicht verwendet, sondern erst beim Film hinzugefügt. 

4.3 DIE (UN-)SICHTBARKEIT DES LEIDENS BEI ARENDT 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | Unsicheres Mitleid 

Hier von einem »Aufleuchten des Aspekts« zu sprechen, ist nicht nur deshalb 

naheliegend, weil eine gemeinsame Lichtmetapher verwendet wird. Die Personen 

»im Dunkeln« erscheinen hier tatsächlich unter zwei gegensätzlichen Aspekten: 

a) Sie sind im Dunkeln (sie werden übersehen) und b) sie erhalten jetzt Aufmerk-

samkeit. Die Strophe – ähnlich wie die ganze »Moritat von Mackie Messer« – ist 

getragen von einem Ton des Sich-Abfindens mit den Verhältnissen, als wäre es 

die größte Selbstverständlichkeit, dass man die einen Menschen eben sieht und die 

anderen nicht. Das ist der eine Blickwinkel auf »die im Dunkeln«: Sie werden 

einfach nicht gesehen. Der andere Blickwinkel hebt die Menschen aus dem Dun-

keln hervor, er rehabilitiert sie, denn die Strophe hat nicht nur einen zynischen 

Ton, sondern auch einen anklagenden. Sie verweist auf die Menschen im Dunkeln 

und beleuchtet sie dadurch.72 Die beiden Sichtweisen sind nicht nur zufällig auf-

einanderfolgende Varianten, sondern sie sind echte Optionen für das Publikum. 

Dieses ist insofern irritiert und versteht die Widersprüchlichkeit als Ambiguität 

der dargestellten Situationen, die beiden Blickwinkel werden zur »internen Rela-

tion« zweier Aspekte bzw. Eigenschaften des Objekts. Das »Im-Dunkeln-Stehen« 

und die dadurch verdiente Aufmerksamkeit verweisen aufeinander, die beiden As-

pekte stehen in einer notwendigen Spannung. Um noch einmal eine Lichtmetapher 

zu verwenden: Wenn man einen einzelnen Scheinwerfer auf eine ansonsten dunkle 

Bühne scheinen lässt, dann handelt dieses Licht nicht nur vom beleuchteten Stück 

Bühne, sondern auch von der es umgebenden Dunkelheit. 

Es mag auf den ersten Blick seltsam erscheinen, bei diesen Zeilen Brechts von 

einem »Staunen« oder einer Verwunderung zu sprechen, geht es doch der Form 

nach um eine Banalität – nichts ist selbstverständlicher, als dass man die im Dun-

keln nicht sieht und die im Hellen schon. Dass der Text aber eine so eindringliche 

Wirkung hat, kann nur bedeuten, dass sein Inhalt nicht so selbstverständlich ist. 

Wir finden uns nicht immer so leicht damit ab, dass die im Dunkeln eben im Dun-

keln stehen und nicht sichtbar sind; sie verdienen es, aus ihrer Dunkelheit hervor-

geholt zu werden. Die Diskrepanz zwischen Dunkelheit und (verdienter) Auf-

merksamkeit ist das Objekt des besonderen Erlebnisses der Strophe. Es handelt 

sich um ein Erlebnis des Staunens, wenn auch nicht in der Form einer vergnügten 

Überraschung, sondern eher in der Form einer grundsätzlichen Irritation. – Aber 

                                                             

72  Zusätzlich wird der Perspektivenwechsel noch einmal dadurch vollzogen, dass die Rei-

henfolge von Dunkel und Licht in den ersten beiden Zeilen eine andere ist als in den 

letzten beiden Zeilen: Nachdem die erste Zeile von den »einen« im Dunkeln handelt 

und die zweite von den »anderen« im Licht, greift die dritte Zeile nicht wieder die im 

Dunkeln auf, sondern diesmal wird die Reihenfolge umgekehrt, was es ermöglicht, dass 

die ganze Emphase auf die Menschen im Dunkeln gelegt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 221 

vielleicht hätte der Autor der Dreigroschenoper ja trotzdem Wert auf das »Ver-

gnügen« dabei gelegt. 

Auf diese irritierte Form des Mitleids bezieht sich also Arendt, wenn sie von 

der großen Leidenschaft bei Brecht spricht. Dass sie bei ihrer Analyse der Leiden-

schaften Brechts nicht einfach stetiges Mitleid vorfand, zeigt sich in folgender 

Charakterisierung: 

 

»Uns interessiert hier nur, daß ihn [Brecht] an der Armut nicht nur das physische Leiden 

empörte, sondern die Unsichtbarkeit der von ihr betroffenen Menschen; für ihn wie für John 

Adams war der Arme vor allem auch der Unsichtbare. Und diese Empörung mag neben 

Mitleid und Scham das Ihre dazu beigetragen haben, daß er begann, sich an die Lehre zu 

halten, die eine Zukunft prophezeite, [...]«73 

 

Arendt spricht im letzten Satz vom Marxismus Brechts. Entscheidend an diesem 

Text ist aber, dass für sie Empörung und Mitleid allein noch nicht Brechts Antrieb 

erklären. Sie fügt auch Scham hinzu. Und diese kann hier nur bedeuten, dass die 

Perspektive der Unsichtbarkeit (und des Dunkels) bei Brecht als latente eigene 

Perspektive verstanden wird. Die beiden Aspekte des Hellen und Dunkeln stehen 

somit in einem Spannungsverhältnis, das durchaus als »Kippen« bezeichnet wer-

den kann, und zwar in beide Richtungen. 

Auch wenn Arendt im Essay »Bertolt Brecht« ausdrücklich Brechts Haltung 

mit der von John Adams gleichsetzt – jenem Gründervater der Vereinigten Staa-

ten, der als zweiter Präsident Nachfolger von George Washington wurde –, 

möchte sie in Über die Revolution die Haltung Adams՚ eben gerade nicht als Mit-

leid bezeichnen;74 und das, obwohl sie auch in diesem Buch die Verbindung von 

Brechts Strophe des Dreigroschenfilms mit Adams noch einmal ausdrücklich her-

stellt.75 Da die beiden Texte aus denselben Jahren stammen, scheint sie sich nicht 

sicher in der Anwendung des Mitleidsbegriffs gewesen zu sein.76 Sie spricht von 

Brechts grundlegender Leidenschaft des Mitleids, erkennt bei John Adams den-

selben Antrieb am Werk wie bei Brecht, wendet schließlich aber auf Adams den 

                                                             

73  Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 296. 

74  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 107. 

75  Vgl. ebd., S. 86f. 

76  Auch der Begriff der »Solidarität« wurde übrigens von Arendt nicht einheitlich verwen-

det: In Über die Revolution stellt sie Solidarität als »von Vernunft geleitet« der Leiden-

schaft des Mitleids gegenüber. Während das Mitleid außerhalb der Politik stehe, ist die 

Solidarität seine Entsprechung »im politischen Raum«, vgl. ebd., S. 112f.; im Brecht-

Essay bezeichnet sie jedoch Brechts Grundhaltung als »Solidarität«, obwohl es ihr doch 

um seine Leidenschaft des Mitleids geht, vgl. Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 296. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | Unsicheres Mitleid 

Mitleidsbegriff ausdrücklich nicht an. Mit der Unterscheidung eines stetigen von 

einem irritierten Mitleid könnte sie dieses Problem vermeiden und Brechts »Lei-

denschaft« vor allem mit einem irritierten Mitleid gleichsetzen.77 Da sie aber nur 

verschiedene Varianten eines stetigen Mitleids kennt, muss sie auf komplizierte 

Art erklären, wie Brecht einerseits das Mitleid als politisch überholt versteht und 

andererseits in ihm einen so starken Antrieb besitzt. 

 

4.3.2 Mitleid und Politik 

 

Arendt unterscheidet zwar verschiedene Formen des Mitleids, bei diesen handelt 

es sich aber sämtlich um Varianten eines stetigen Mitleids. In ihrem Buch Über 

die Revolution macht sie etwa eine Form des Mitleids verantwortlich dafür, dass 

die Französische Revolution direkt in den Terror der Jakobiner führte. Aus Mitleid 

mit den Armen haben Protagonisten wie Robespierre die ursprüngliche »Leiden-

schaft für die Freiheit« vergessen können und in ihrer Terrorherrschaft die politi-

schen Rechte der Franzosen missachtet. Arendt spricht sogar von einem »Strom 

des Mitleids«, von dem sich die Revolutionäre mitreißen ließen.78 Herausgefordert 

durch das große Elend der Massen haben sie die Debatte um die richtige Verfas-

sung als zweitrangig erachtet und die soziale Frage ganz oben auf ihre politische 

Agenda gesetzt. Im Namen der Armen war ihnen jede politische Zwangsmaß-

nahme recht; wer verdächtigt wurde, dem allgemeinen Wohlstand zu schaden, 

hatte seinen politischen Kredit schon verloren.79 Durch die Preisgabe des Ideals 

der politischen Freiheit war die Französische Revolution in den Augen Arendts 

aber zum Scheitern verurteilt. Die Amerikanische Revolution (die Unabhängigkeit 

der USA) wiederum konnte gerade deshalb gelingen, weil die soziale Frage auf-

grund des größeren Wohlstandes in der »Neuen Welt« kein Thema war. 

Freiheit ist bei Arendt nicht nur das entscheidende Kriterium für das Gelingen 

einer Revolution, sie kennzeichnet überhaupt den ganzen Bereich des Politi-

schen.80 Das Mitleid hingegen siedelt sie ausdrücklich außerhalb dieses politi-

schen Bereiches der Freiheit an81 und folgt damit einer Tradition, nach der der 

Mensch seine Gefühle in den Griff bekommen muss, um frei zu sein. Konsequent 

                                                             

77  Der Unterschied zwischen Brecht und Adams könnte natürlich weiterhin darin beste-

hen, dass Brechts irritiertes Mitleid leidenschaftlicher ist als das von Adams. Außerdem 

könnte Brecht auch stärker von stetigem Mitleid angetrieben sein. 

78  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 315. 

79  Vgl. zum Mitleid der Revolutionäre in Frankreich vor allem ebd., S. 112ff. 

80  Siehe dazu auch Arendt, »Freiheit und Politik«. 

81  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 223 

bezeichnet sie das Mitleid auch als »Leidenschaft«, wenn auch als die »nobelste 

aller Leidenschaften«.82 Zwei Formen des Mitleids unterscheidet Arendt: 

 

a) Das stumme und echte »Mitleiden«: Diese genuine Form des Mitleids stellt 

keine dauerhafte Haltung dar, es ist vielmehr durch »Bestandslosigkeit« und 

»Leichtsinn« gekennzeichnet. Das Mitleiden kümmert sich nicht um Konse-

quenzen und auch nicht um Gerechtigkeit, als literarische Beispiele für eine 

radikale Ausprägung des Mitleidens beschreibt Arendt »Billy Budd« bei Mel-

ville und den Erlöser in Dostojewskis »Großinquisitor«.83 

b) Die redselige »Perversion« des Mitleids: Es handelt sich hier um das Mitleid 

der französischen Revolutionäre. Einem solchen Mitleid fehlt die Sprachlosig-

keit des ursprünglichen Mitleidens. Es hat überdies gelernt, sich auf ein Kol-

lektiv zu richten, also zu verallgemeinern. Das ist der Grund dafür, dass es 

eine seltsame Kälte und Unempfindlichkeit gegenüber dem einzelnen Leiden 

entwickelt, Arendt spricht auch von »gefühlsseliger Distanz«.84 Dieses Mitleid 

ist (ganz gegen seinen anfänglichen Impuls) geprägt von einer unmenschli-

chen Grausamkeit, wenn es darum geht, das Schicksal einzelner Menschen 

dem Wohl eines größeren Kollektivs zu opfern. 

 

Das Muster für die zweite Form des Mitleids findet Arendt nicht nur in der Fran-

zösischen Revolution, sondern auch in den marxistisch orientierten Revolutionen 

des 20. Jahrhunderts wieder – und gerade auch in Brechts Maßnahme. Das Stück 

veranschaulicht für sie auf erschreckende Weise die Logik des pervertierten Mit-

leids: Die Revolutionäre bringen jenen Genossen um, der »menschlich gespro-

chen, der Beste von ihnen war«, der aber durch seine Skrupel »der Revolution im 

Wege stand«.85 Die Revolution als Hilfe für die »Elenden« wird als letzter Zweck 

verstanden, mit dem sich auch grausame »Maßnahmen« rechtfertigen lassen.86 

                                                             

82  Ebd., S. 121. 

83  Vgl. ebd., S. 103ff. 

84  Vgl. ebd., S. 113. 

85  Vgl. Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 299. – Arendt fasst das Stück nicht, wie üblich, als 

Mitleidskritik auf, sondern versteht gerade die Erbarmungslosigkeit der Revolutionäre 

als eine Variante des Mitleid. 

86  Im Brecht-Essay beschreibt Arendt die Mitleidslogik der (gescheiterten) Revolutionäre 

noch etwas anders: Da es sich beim Mitleid um eine Leidenschaft handelt und Men-

schen sich ihrer Leidenschaften grundsätzlich schämen, versuchten die Männer der Re-

volution, ihr Mitleid hinter »wissenschaftlichen Theorien und kaltschnäuzigen Redens-

arten zu verbergen«. Vgl. ebd., S. 295. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | Unsicheres Mitleid 

Damit wird jedoch nach Arendts Argumentation der Freiheitsimpuls einer je-

den Revolution verraten. Obwohl das Mitleid der Revolutionäre als Versuch ver-

standen werden kann, das ursprüngliche »Mitleiden« aus seiner Spontaneität zu 

befreien und als dauerhafte Haltung zu einem politischen Faktor zu machen, ver-

fehlt es nach Arendt die eigentliche politische Dimension, da es keinen Platz für 

die Freiheit lässt. Freiheit als ein Miteinander von verschiedenen Standpunkten 

muss in der Logik eines Robespierre oder Brecht irgendwann auf der Strecke blei-

ben. Zwar ist Massenarmut auch für Arendt alles andere als eine Nebensache, sie 

sieht in ihr sogar das »vordringlichste« Problem von Revolutionen, doch eben 

auch ihr »politisch unlösbarstes Problem«.87 Für die soziale Frage ist nicht die 

Politik zuständig, sondern Wirtschaft und Wissenschaften. Die soziale Frage ist 

von Notwendigkeiten geprägt, deshalb muss sie im Rahmen einer bloßen »Ver-

waltung« angegangen werden. Politik hingegen hat es mit einem echten Gegen-

über verschiedener Meinungen zu tun, die zueinander in freier Konkurrenz stehen. 

Das spontane »Mitleiden« hat nach Arendt wegen seiner Leidenschaftlichkeit 

und Unkontrolliertheit keine politische Relevanz. Sie bezeichnet es als »gleichsam 

animalische Unfähigkeit, den Anblick fremder Leiden zu ertragen«.88 Das rheto-

risch zur dauerhaften Haltung gewordene Mitleid hingegen steht außerhalb des 

politischen Bereichs, weil es sich auf Notwendigkeiten richtet, und zwar auf die 

Beseitigung materieller Not. Dadurch unterstützt es jene »politisch verderblichste 

Lehre der Moderne«, nach der der »Lebensprozess der Gesellschaft Zweck und 

Ende aller Politik sei«,89 und reduziert Politik so auf die Tätigkeit eines »Verwal-

tungsfachmannes«, der »Dinge und Menschen in einem Bereich zu handhaben 

weiß, in dem alles und alle schließlich der Notwendigkeit objektiver Prozesse un-

terstellt sind«.90 

Arendt hat zwar verschiedene Formen des Mitleids unterschieden, doch weist 

sie explizit darauf hin, dass bei all diesen Formen kein Spielraum für einen ernst 

zu nehmenden Gegenaspekt besteht. Sowohl das spontane »Mitleiden« als auch 

das rhetorisch versierte Mitleid ist von »Notwendigkeiten« geprägt und gerade 

deshalb stehen beide außerhalb jeder echten Politik. Damit kennt sie nur verschie-

dene Formen eines stetigen Mitleids, einen Mitleidsbegriff wie den des irritierten 

Mitleids sieht sie in ihrer konkreten Sprachpraxis nicht vor.91 

                                                             

87  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 27, 145. 

88  Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 297. 

89  Arendt, Über die Revolution, S. 79. 

90  Ebd., S. 353. 

91  Auch schreckt Arendt davor zurück, die »tragische Erschütterung« der Katharsis mit 

Mitleid in Verbindung zu bringen, sie spricht von einem »Erkennungsprozess«. Vgl. 

Arendt, »Gedanken zu Lessing«, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 225 

4.3.3 Arendts irritiertes Mitleid 

 

Trotz allem scheint auch für Arendt Armut ein politisches Thema zu sein – jedoch 

nicht in Hinblick auf materielle Not, sondern in Hinblick auf die dabei verletzte 

menschliche Würde. Um die Würde bzw. um die »Größe des Menschen«92 geht es 

der politischen Entsprechung des (unpolitischen) Mitleids, nämlich der Solidari-

tät. Das Problem der Armut aus dem Blickwinkel der Solidarität ist nicht der »Zu-

stand des Beraubtseins und des Entbehrens« als solcher,93 sondern der damit ver-

bundene »Zwang des rein Körperlichen«: 

 

»Armut ist für Menschen entwürdigend, weil ihr Elend sie unter den absoluten, unaufhörli-

chen Zwang des rein Körperlichen stellt, also unter eine Notwendigkeit, die allen Menschen, 

reich und arm, aus ihren eigensten und intimsten Erfahrungen unabhängig von aller Speku-

lation wohl bekannt ist.«94 

 

Einerseits ist dieser Zwang also eine Folge der Armut, andererseits ist er als »Not-

wendigkeit« allen Menschen aus eigener Erfahrung vertraut. Weil es um Würde 

geht, lehnt Arendt es hier wohl ab, von Mitleid zu sprechen. – An anderer Stelle 

variiert sie den entwürdigenden Charakter der Armut: Das eigentliche »Unglück« 

der Armut ist die Unsichtbarkeit der Betroffenen. Deren Entwürdigung besteht 

darin, »daß das Leben keine Folgen in der Welt hat, keine Spur in ihr hinterläßt, 

daß es vom Licht der Öffentlichkeit ausgeschlossen ist«.95 Arendt zitiert dabei den 

amerikanischen Gründervater John Adams mit der Überleitung: »Oder um es statt 

in Brechts in den Worten John Adams՚ zu sagen«: 

 

»Das Gewissen des armen Mannes ist rein, und doch schämt er sich. … Er weiß, daß er von 

anderen nicht gesehen wird, und tappt im dunklen. Die Menschen achten seiner nicht. Un-

bemerkt wandert und irrt er umher. Inmitten einer Menschenmenge, in der Kirche, auf dem 

Marktplatz … ist es so dunkel um ihn, als wäre er in einem Dachstübchen oder im Keller. 

Niemand mißbilligt ihn, tadelt ihn oder macht ihm Vorwürfe; er wird bloß nicht gesehen. 

… Einfach übersehen zu werden und sich dessen bewußt zu sein, ist unerträglich. Hätte 

Robinson Crusoe auf seiner Insel die Bibliothek von Alexandria zu seiner Verfügung gehabt 

und die Gewißheit, niemals wieder ein menschliches Antlitz zu sehen, würde er je ein Buch 

geöffnet haben?«96 

                                                             

92  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 113. 

93  Vgl. ebd., S. 74. 

94  Ebd. 

95  Ebd., S. 86. 

96  Zitiert nach ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Unsicheres Mitleid 

Das »revolutionäre Pathos« Adams՚ besteht nach Arendt in der Erkenntnis, 

dass der Fluch der Armut weniger in der Not, sondern vor allem in der Dunkelheit 

liegt. Und die Beseitigung einer solchen Dunkelheit geht über den Bereich der 

bloßen Notwendigkeiten hinaus. Die Problemstellung Adams ist in den Augen 

Arendts eine »politische«, weil dem menschlichen Wunsch Rechnung getragen 

wird, »sich auszuzeichnen«, »sich zu unterscheiden und abzuheben«,97 also im 

Licht zu stehen. Politik und Freiheit haben es genau mit solchen »Leidenschaften« 

zu tun, wer das nicht berücksichtigt, verfehlt die Dimension des Politischen.98 

Es ist kennzeichnend für Arendts Begrifflichkeit, dass sie die Sensibilität für 

das »politische Problem der Armut« nicht als Mitleid bezeichnet. Wenn sie von 

Mitleid und Empfindsamkeit spricht, dann stehen diese gerade nicht mit politi-

schen Problemen bzw. dem Aspekt der Finsternis in Verbindung: »Unsere mo-

derne Empfindsamkeit wird gemeinhin von der Finsternis der Armut kaum be-

rührt.«99 In Bezug auf Adams meint Arendt zwar, dass die Tatsache der Unsicht-

barkeit ihn »tief erschütterte«, sie lehnt es aber ab, ihm Mitleid zuzuschreiben. 

Und wenn im Rahmen der Amerikanischen Revolution von der »Unsichtbarkeit« 

der Sklaven die Rede ist, so weist Arendt zwar darauf hin, dass die Gründerväter 

»zitterten bei dem Gedanken, dass Gott gerecht ist«100 (»weil sie wussten, daß 

Sklaverei und Freiheit im gleichen Land nicht miteinander zu vereinen waren«), 

doch betont sie, dass das für sie nichts mit Mitleid zu tun hat. Das Bemerken der 

Unsichtbarkeit bestimmter Menschen – auch wenn es die Form einer Erschütte-

rung annimmt – unterscheidet Arendt vom Mitleid mit diesen Menschen. 

Im Essay Gedanken zu Lessing spricht Arendt davon, dass die Erfahrung 

menschlicher Brüderlichkeit an ganz besondere Situationen gebunden sei, und 

zwar an die Verfolgung oder Ausgrenzung einer Gruppe von Menschen.101 Die 

»Erniedrigten und Beleidigten« hätten ein Recht darauf, von allgemeiner Brüder-

lichkeit zu sprechen, weil sie als Parias gewissermaßen außerhalb der Welt leben. 

Sie leiden unter »Welt- und Realitätslosigkeit« – Arendt verwendet hier auch die 

                                                             

97  Vgl. ebd., S. 86. 

98  Arendt zum »politischen Leben«: »Dabei konnte uns das, was das politische Leben ei-

gentlich ausmacht, gar nicht in den Blick kommen – nicht die hohe Freude, die dem 

schieren Zusammenkommen mit seinesgleichen innewohnt, nicht die Befriedigung des 

Zusammenhandelns und die Genugtuung, öffentlich in Erscheinung zu treten, nicht die 

für alle menschliche Existenz so entscheidende Möglichkeit, sich sprechend und han-

delnd in die Welt einzuschalten und einen neuen Anfang zu stiften. «Arendt, »Wahrheit 

und Politik«, 369; siehe auch Arendt, »Revolution und Freiheit«, S. 247. 

99  Arendt, Über die Revolution, S. 88. 

100  Ebd., S. 90. Arendt zitiert hier Jefferson. 

101  Vgl. Arendt, »Gedanken zu Lessing«, S. 23ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 227 

Ausdrücke »Unsichtbarkeit« und »Dunkel«. Zusätzlich zu der Erfahrung von Mit-

menschlichkeit bedarf es also einer Erfahrung von Ausgeschlossensein, um be-

rechtigterweise von »Brüderlichkeit« zu sprechen. Fehlt der Kontrast der Unsicht-

barkeit, lehnt Arendt die Rede von allgemeiner Menschlichkeit ab. »Menschlich-

keit« als solche, welche sich nicht unter den Vorzeichen der Unsichtbarkeit mani-

festiert, löst sich »gleich einem Phantom in nichts auf«.102 Der Irrtum des Mitleids 

besteht gerade darin, diese Auflösung nicht akzeptieren zu wollen: 

 

»Dabei stellte sich heraus, daß diese Art der Menschlichkeit, wie sie in ihrer reinsten Aus-

prägung ein Vorrecht der Parias ist, nicht übertragbar ist und von denen, die nicht dazuge-

hören, nicht ohne weiteres, auch nicht durch den Affekt des Mitleids oder selbst durch Mit-

leiden, angeeignet werden kann.«103 

 

Auch hier wird klar, dass Arendt das Mitleid nicht mit jener für sie so entschei-

denden Offenheit für Widersprüche in Verbindung bringen möchte. Dabei könnte 

gerade der Begriff eines »offenen« bzw. irritierten Mitleids eine Verbindung zwi-

schen Politik und Nicht-Politik herstellen. – Bevor auf diesen Punkt näher einge-

gangen wird, soll noch auf die Kategorisierung in »Gefühl« und »Vernunft« hin-

gewiesen werden, welche bei Arendts Äußerungen zum Mitleid einen ständigen 

Hintergrund darstellen. 

 

4.3.4 Gefühl und Vernunft 

 

Arendt versteht das spontane »Mitleiden« als Leidenschaft, das perverse Mitleid 

hingegen als Gefühl. Und Kennzeichen des Gefühls ist vor allem seine Maßlosig-

keit.104 Robespierres Fehler habe letztlich darin bestanden, »keine Begrenzung« 

für sein Gefühl zu akzeptieren: Mit dem »ungeheuren Leiden der großen Mehrheit 

des Volkes« konnte in seinen Augen nur die nackte Gewalt fertig werden. Die 

Logik des Gefühls ist von Notwendigkeiten geprägt und lässt keinen Platz für alle 

»konkreten Erwägungen und Bedenken«, sie führt zu einer »Unempfindlichkeit 

für das faktisch Reale und vor allem für die Wirklichkeit von Menschen«. 

Im Gegenzug ordnet sie dem politischen Raum Vernunft zu. Den Akteuren der 

Amerikanischen Revolution war es möglich, diesen Raum offen zu halten, sie hat-

ten dabei jedoch vor allem historisches Glück: »Wie auf einer Insel saßen sie, die 

von keinem Leiden um sie in ihren Gefühlen beirrt, von keiner vordringlichen Not 

                                                             

102  Vgl. ebd., S. 27. 

103  Ebd., S. 25. Zum Unterschied zwischen »Mitleid« und »Mitleiden« bei Arendt siehe 

oben 4.3.2. 

104  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 114ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Unsicheres Mitleid 

zur Unterwerfung unter die Notwendigkeit versucht, von keinem Mitleid verlockt 

wurde, ihre Vernunft über den Haufen zu werfen.«105 Vernunft scheint hier in ei-

nem konkreten Widerspruch zum Gefühl zu stehen. Sie ist bei Arendt aber darüber 

hinaus noch die Fähigkeit, »eine bestimmte Sache von verschiedenen Gesichts-

punkten« aus zu betrachten, also auch die Standpunkte von Abwesenden zu ver-

gegenwärtigen, und das traut Arendt den Emotionen oder der Einfühlung nicht zu: 

 

»Dieser Vergegenwärtigungsprozeß akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von 

anderen vertretene Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfühlung noch darum, mit 

Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majorität zu ermitteln und sich ihr dann anzuschlie-

ßen.«106 

 

Während das Mitleid in seiner »gefühlsseligen Distanz« zwar auf einen Blickwin-

kel beharren kann, um diesen auch gegen das »faktisch Reale« mit aller Konse-

quenz und Maßlosigkeit durchzuziehen, ist es als Gefühl nicht in der Lage, den 

jeweiligen Gegenstand »in all seinen möglichen Aspekten« für das Verstehen 

transparent werden zu lassen.107 Zu sehr ist es auf Notwendigkeiten ausgerichtet. 

Das Elend der Massen (und die Befreiung davon) hat es nach Arendt aber immer 

mit Notwendigkeiten zu tun, sie sollte deshalb auch im Interesse der Vernunft aus 

dem politischen Raum ausgeschlossen bleiben. Jeder Versuch, »die soziale Frage 

mit politischen Mitteln zu lösen«, führt für sie in den Terror.108 

Arendt geht auf klassische Weise von einer klaren Trennung von Gefühl und 

Vernunft aus. Die beiden Vermögen sind für Unterschiedliches zuständig und lö-

sen ihre Aufgaben auf unterschiedliche Weise. Wenn der politische Raum der Ver-

nunft gehört, so heißt das für Arendt, dass das Mitleid dort fehl am Platz ist. Auch 

kann es nach diesen Voraussetzungen kein irritiertes Mitleid geben, da für das 

Erfassen eines Gegenstandes »in all seinen möglichen Aspekten« die Vernunft 

zuständig ist und nicht ein Gefühl wie z.B. das Mitleid. 

Eine derartige Unterscheidung von Gefühl und Vernunft muss aber nicht 

selbstverständlich sein. Um noch einmal Wittgenstein zu erwähnen: Er hat z.B. 

gerade beim Aspekt-Erleben aufgezeigt, wie schwierig es sein kann, ein solches 

Erleben einem »Denken« oder einem »Sehen« zuzuordnen. Das Bemerken eines 

Aspektwechsels erscheint uns »halb Seherlebnis, halb ein Denken« (PU II, S. 

525). Zwar handelt es sich dabei nicht um die Unterscheidung von Denken und 

Gefühl, sondern um die zwischen Denken und Wahrnehmung, aber das Aspekt-

                                                             

105  Ebd., S. 121. 

106  Arendt, »Wahrheit und Politik«, S. 342. 

107  Vgl. ebd., S. 343. 

108  Vgl. Arendt, »Revolution und Freiheit«, S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 229 

Wahrnehmen lässt sich – wie wir gesehen haben – auch mit Wittgenstein durchaus 

auf Gefühle anwenden (siehe 2.3.5). Von einem irritierten Mitleid im Sinne des 

Aspektwechsel-Bemerkens zu sprechen, kann nur heißen, dass eine klare Ent-

scheidung über eine Zuordnung zum »Denken« nicht möglich ist. Nur wenn der 

Anspruch auf eine klare Zuordnung aufgegeben wird, lässt sich auch das Staunen 

über die Ambiguität bestimmter Gegenstände mit jenem Begriff bezeichnen, wel-

cher schon für das stetige Aspekt-Wahrnehmen verwendet wurde: Beim Aspekt-

Sehen war das der Begriff des Sehens, beim irritierten Mitleid der Begriff des 

Mitleids. Eine solche zusätzliche Begriffsverwendung kann als sekundäre be-

zeichnet werden, was auch heißt, dass sie mit der primären Verwendung nicht 

identisch ist: So wie Wittgenstein davor warnt, das Aspekt-Erleben mit dem steti-

gen Aspekt-Wahrnehmen gleichzusetzen, muss auch darauf hingewiesen werden, 

dass das irritierte Mitleid wichtige Merkmale mit einem stetigen Mitleid nicht teilt. 

Brecht hat den Gegensatz von Vernunft und Gefühl nicht in derselben Form 

wie Arendt vertreten. Den »großen Gefühlen« steht in seinen Augen echte Ver-

nunft niemals entgegen, nur eine falsch verstandene Vernunft und »verschmutzte 

und krampfige« Gefühle können sich in unproduktivem Widerspruch zueinander 

befinden.109 Beim produktiven Widerspruch ist es aber anders: »Uns drängen die 

Gefühle zur äußersten Anspannung der Vernunft und die Vernunft reinigt unsere 

Gefühle.« – Obwohl Brecht nicht der Meinung ist, Vernunft und Gefühl würden 

gegenläufig zueinander wirken, scheint eine begriffliche Unterscheidung der bei-

den für ihn eine Selbstverständlichkeit zu sein. Die Unmöglichkeit einer Unter-

scheidung von Vernunft und Gefühl wird von ihm nicht in Betracht gezogen.110 

Dabei würde erst die Aufweichung einer strikten Gefühl-Vernunft-Unterschei-

dung die Möglichkeit eröffnen, den Begriff des Mitleids z.B. auch dann anzuwen-

den, wenn uns eine Figur »auffällt«,111 wenn sie uns also im Sinne des brechtschen 

Verfremdungseffektes irritiert. 

 

                                                             

109  Vgl. Brecht, Schriften zum Theater, S. 73 (»Verfremdungseffekte in der chinesischen 

Schauspielkunst«). 

110  Brecht beschreibt allerdings Phänomene, die auch in seinen Augen weder reines Ge-

fühl noch Vernunft sind, sondern gleich beides: »Die Beobachtung ist ein Hauptteil 

der Schauspielkunst. Der Schauspieler beobachtet den Mitmenschen mit all seinen 

Muskeln und Nerven in einem Akt der Nachahmung, welcher zugleich ein Denkpro-

zess ist. […] Um vom Abklatsch zur Abbildung zu kommen, sieht der Schauspieler 

auch die Leute, als machten sie ihm vor, was sie machen, kurz als empfählen sie ihm, 

was sie machen, zu bedenken.« Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 686 (»Klei-

nes Organon zum Theater«). 

111  Vgl. ebd., S. 688. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Unsicheres Mitleid 

4.3.5 »Bereiche« und »Sprachspiele« 

 

Der politische Bereich ist für Arendt von Freiheit geprägt, – alles, was mit Not-

wendigkeiten oder auch »Wahrheit« (im Gegensatz zu »Meinung«) zu tun hat, 

liegt für sie außerhalb dieses Bereiches. Damit gelangt sie auch zu einer inhaltli-

chen Aufteilung: Die Armut zählt für sie aufgrund ihres »biologischen« Charak-

ters zum Bereich der Notwendigkeiten.112 Entsprechend hat Armutsbekämpfung 

auf einer politischen Tagesordnung nichts zu suchen. Auf der anderen Seite blei-

ben die konkreten Inhalte des politischen Meinungsstreits einigermaßen vage, 

weil nach den thematischen Ausgrenzungen beim politischen Bereich selbst nicht 

mehr viel übrig bleibt. 

Arendts Ausklammerung von wirtschaftlichen und sozialen Fragen aus dem 

Bereich des Politischen löst Unverständnis bei anderen Autorinnen und Autoren 

aus. Sheila Benhabib z.B. versucht eine Erklärung dieser Ausklammerung, indem 

sie die Trennung des gesellschaftlichen und des politischen Bereichs auf Arendts 

»phänomenologischen Essentialismus« zurückführt113 und gleichzeitig zeigt, dass 

man auch »mit Arendt« gegen solche Trennungen sein kann: Arendt gehe es pri-

mär um eine Kritik an der »vereinheitlichenden Logik der Volkssouveränität« 

(bzw. am »Bedürfnis nach einem Absoluten«), diese Kritik kombiniere sie aber 

auf unglückliche Weise mit dem Auftritt der Armut auf der politischen Bühne.114 

Die thematische Trennung der Bereiche ist nach Benhabib jedoch kein zentrales 

Anliegen der Philosophie Arendts, da auch diese selbst letztlich die Meinung ver-

tritt, dass »jede Frage zwei Gesichter hat«, nämlich ein technisches und ein poli-

tisches.115 

Eine Unterscheidung von Sprachspielen könnte hier durchaus hilfreich sein, 

da auf diese Weise Arendts thematische Aufteilung vermieden würde. Ihre Unter-

scheidung von »Mitleid« und »Erschütterung« weist ja selbst schon darauf hin, 

dass das »Unpolitische« eher im Fehlen von Ambiguität (bzw. eines Aspektwech-

sels) zu suchen ist und nicht in der Art der Gegenstände. Auch für Wittgenstein 

sind die Gegenstände bei der Unterscheidung von stetiger Aspektwahrnehmung 

und Aspekt-Erleben dieselben: Selbst wenn er davon spricht, dass das »Objekt« 

ein anderes sei, geht es ihm doch immer um dieselben Aspekte: Ob wir den Enten-

kopf stetig wahrnehmen oder ob er im Kontrast zum Hasenkopf als Aspekt auf-

leuchtet, es handelt sich immer um den Entenkopf. Menschliches Leid kann als 

                                                             

112  Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 74. 

113  Vgl. Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 200 

sowie 250. 

114  Ebd., S. 259. 

115  Ebd., S. 248. Benhabib zitiert hier eine Aussage Arendts. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 231 

stetiger Aspekt wahrgenommen werden, es kann aber auch als Aspekt aufleuch-

ten. Übernimmt man diesen Ansatz, so müssen Arendts Mitleid und die »Erschüt-

terung angesichts der Unsichtbarkeit« nicht verschiedenen Gegenstandsbereichen 

zugeordnet werden. Mitleid mit menschlichem Leiden kann vielmehr auch als po-

litisches Thema eine Rolle spielen. Entscheidend ist dabei nur, Mitleid als irritier-

tes Mitleid zu berücksichtigen und nicht als stetiges, das keine Ambiguitäten 

kennt. Auf Arendts Beispiel mit den »Parias« angewendet könnte das heißen, nicht 

nur deren Ausgrenzung zu bedauern und sie im Rahmen einer allgemeinen 

Menschlichkeit integrieren zu wollen, sondern auch den gegenläufigen Blickwin-

kel zu berücksichtigen, nach dem gerade das Paria-Dasein Selbstbewusstsein er-

möglicht. Nur angesichts eines »Kippens« der beiden Aspekte lässt sich überhaupt 

sinnvoll davon sprechen, dass die Menschen einem so gesehen leid tun – eine 

Ausdrucksweise, die sie nicht auf reine Opfer reduziert. 

Eines hat sich aber sowohl bei Brecht als auch bei Arendt gezeigt: Das irritierte 

Mitleid (welches sie allerdings nicht konsequent als solches bezeichnen) geht mit 

einer stärkeren Achtung vor der Würde des Menschen einher. Erst wenn das Mit-

leid zum irritierten Mitleid wird, kann das Objekt zum Menschen in einem volle-

ren Sinne werden.116 Brecht stellt in einer Verteidigung des epischen Theaters klar, 

dass dieses durchaus »lebendige, runde, widerspruchsvolle Menschen« auf die 

Bühne bringe – und das nicht trotz, sondern wegen des Verfremdungseffektes.117 

Auch Arendt sieht in der »Welt« des politischen Raumes die Heimat des »Mensch-

lichen«. Ohne den offenen Widerstreit der Meinungen, ohne Möglichkeit der öf-

fentlichen Anerkennung bleibt das Menschliche für sie auf der Strecke: 

 

»Jede Wahrheit außerhalb dieses [politischen] Raumes, ob sie nun den Menschen ein Heil 

oder ein Unheil bringen mag, ist unmenschlich im wörtlichsten Sinne, aber nicht, weil sie 

die Menschen gegeneinander aufbringen würde und voneinander entfernen, sondern eher 

                                                             

116  Stanley Cavell hat in seinem Aufsatz »Wissen und Anerkennen« ausgehend von Witt-

genstein hervorgehoben, dass das Wissen um die Schmerzen anderer Personen (und 

auch um die eigenen Schmerzen) letztlich bedeutet, diese Schmerzen anzuerkennen – 

oder eben nicht anzuerkennen. Vgl. Cavell, »Wissen  und Anerkennen«, S. 61ff. – 

Das mag als Ergebnis nicht weit von dem der vorliegenden Untersuchung entfernt 

erscheinen, Cavell bezieht in seine Überlegungen jedoch die Unterscheidung von ste-

tigem Aspekt-Wahrnehmen und Aspekt-Erleben nicht mit ein und bleibt somit auf der 

Ebene des stetigen Wahrnehmens. Seine Auffassung von Anerkennung unterscheidet 

sich also von der Anerkennung im Rahmen eines irritierten Mitleids. 

117  Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 731f. (»Aus einem Brief an einen Schau-

spieler«). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Unsicheres Mitleid 

umgekehrt, weil sie zur Folge haben könnte, daß alle Menschen sich plötzlich auf eine ein-

zige Meinung einigten, so daß aus vielen einer würde, womit die Welt, die sich immer nur 

zwischen den Menschen in ihrer Vielfalt bilden kann, von der Erde verschwände.«118 

 

4.3.6 Zusammenfassung 

 

In den Augen Hannah Arendts hatte Brecht ein komplexes Verhältnis zum Mit-

leid: Es war seine größte Leidenschaft und tritt in seinen Werken überall zutage – 

doch da er an dieser Leidenschaft auch am meisten litt, versuchte er sein Mitleid 

zu verbergen. Nur so kann Arendt bei Brecht die Gleichzeitigkeit von Sensibilität 

und Skrupellosigkeit erklären. Brecht war für sie in seinen politisch totalitären 

Tendenzen Opfer seines eigenen Mitleids. Als markanten Ausdruck für seine Lei-

denschaft zieht sie die berühmte Schlussstrophe des Dreigroschenfilms heran 

(»Denn die einen sind im Dunkeln ...«). Gerade an diesen sowohl sensiblen als 

auch zynischen vier Zeilen wird aber deutlich, dass Brecht vor allem von einem 

irritierten Mitleid fasziniert war. Wenn über Arendt hinaus eine begriffliche Un-

terscheidung von stetigem und irritiertem Mitleid vorgenommen wird, kann 

Brechts Verhältnis zum Mitleid deshalb plausibler beschrieben werden. 

Auch Arendt kennt, in einer für sie charakteristischen Form, ein irritiertes Mit-

leid, selbst wenn sie es nicht so nennt: Zwar meint sie vom »Mitleid« ebenso wie 

von der »sozialen Frage«, dass es dabei um Notwendigkeiten gehe und eben ge-

rade nicht um Freiheit – entsprechend seien auch Wirtschaftsfachleute und die 

Verwaltung zuständig, nicht jedoch die Politik. Andererseits spricht sie aber von 

einer Erschütterung angesichts der Unsichtbarkeit der Armut oder vom zurückge-

wiesenen menschlichen Bemühen um gesellschaftliche Anerkennung, und genau 

das sind für sie politische Themen. Politik ist nicht nur der Raum des freien Wi-

derstreits von Meinungen, sondern auch der Raum des Sich-Auszeichnens. 

Das, was Arendt Mitleid nennt – man könnte sagen: das stetige Mitleid – ist 

hingegen nicht in der Lage, eine Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus zu 

betrachten. Das kann nur die Vernunft, und nur sie kann daher die Dimension der 

Freiheit erfassen. Vielleicht ist es gerade die Gegenüberstellung von Gefühl und 

Vernunft, die Arendt daran hinderte, Mitleid (als Gefühl) auch in den Bereich der 

Politik mit hineinzunehmen. Überhaupt erscheint ihre Aufteilung der »Räume« 

bzw. Bereiche künstlich: Als wären es unterschiedliche Themen, welche den Un-

terschied zwischen Politik und Nicht-Politik ausmachen. Denkbar wäre jedenfalls 

eine Weiterführung ihres eigenen Ansatzes, in dem es nicht die Themen, sondern 

die Sprachspiele sind, welche den Raum des Politischen ausmachen. Dabei könnte 

wohl auch der Begriff eines irritierten Mitleids eine zentrale Rolle spielen. 

                                                             

118  Arendt, »Gedanken zu Lessing«, S. 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 233 

 

Dass unsicheres oder irritiertes Mitleid nicht einfach die defizitäre Form oder 

halbherzige Variante von sicherem Mitleid ist, soll zu guter Letzt noch an drei 

Beispielen aufgezeigt werden: Das erste Beispiel ist die Erzählung Bartleby der 

Schreiber von Herman Melville, das zweite die kurze Parabel Auf der Galerie von 

Franz Kafka und das dritte die Überlegungen Susan Sontags zur Kriegsfotografie 

in Das Leiden anderer betrachten. 

 

4.4.1 Melville: Bartleby der Schreiber 

 

Zum ersten Beispiel: Der Erzähler berichtet im Text von Melville von seiner Be-

gegnung mit Bartleby, der als Schreiber in seinem Anwaltsbüro eine Anstellung 

findet. Es kommt zu Spannungen, da Bartleby immer deutlicher die Durchführung 

ihm gegebener Aufträge verweigert. Der Anwalt schwankt zwischen Mitleid und 

scharfer Verurteilung seines Angestellten. Da sich Bartleby im Büro eigenmächtig 

einquartiert, versucht er wiederholt, ihn loszuwerden. Nach einigem Hin und Her 

kommt Bartleby schließlich doch in ein Gefängnis, wird dort aber regelmäßig vom 

Anwalt besucht und mit gutem Essen versorgt. Als Bartleby in seiner umfassenden 

Verweigerung stirbt, bringt er seine ganze Betroffenheit mit dem Ausruf »Oh 

Bartleby! Oh Menschheit!« zum Ausdruck. 

Auf zweierlei soll hier hingewiesen werden: Erstens ist es die schwankende 

Haltung des Erzählers, die die Intensität der Beziehung ausmacht. Wäre sich der 

Erzähler in seiner Mitleidshaltung die ganze Zeit über sicher gewesen, so wäre die 

ganze Begegnung nicht mehr als eine kleine Episode geblieben. Dass er zwischen 

verschiedenen Beurteilungen der Situation hin- und hergerissen war, ist für die 

Schilderung der Beziehung zu Bartleby ganz entscheidend. Eine Haltung des Res-

pekts oder auch die Anerkennung der Autonomie und Würde Bartlebys wäre ohne 

eine solche Ambiguität nicht möglich gewesen. 

Zweitens passiert beim Schluss des Textes etwas Merkwürdiges: Der Erzähler 

schließt nicht mit dem Ausruf »Oh Bartleby!«, sondern lässt noch ein »Oh 

Menschheit!« folgen. Das Staunen des irritierten Mitleids beschränkt sich nicht 

auf die Person Bartlebys, sondern bezieht eine allgemeinmenschliche Dimension 

mit ein. Mit Wittgensteins Überlegungen zum Aspekt-Erleben lässt sich sagen: 

Wir staunen über die interne Relation zweier Alternativen. Diese stehen nicht in 

einem kontingenten Nebeneinander, sondern in einer notwendigen Verbindung 

(siehe 2.5.4). Es geht um die beteiligten Formen, nicht um die einzelnen Objekte 

4.4 DREI WEITERE BEISPIELE IRRITIERTEN MITLEIDS 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Unsicheres Mitleid 

in ihren sich beliebig verändernden Eigenschaften. Dass die Kombination der wi-

dersprüchlichen Aspekte mehr als eine zufällige Erscheinung ist, gerade das lässt 

uns staunen. 

 

4.4.2 Kafka: Auf der Galerie 

 

Das zweite Beispiel ist Franz Kafkas Erzählung Auf der Galerie. Auch dieser Text 

lebt von der Unauflöslichkeit der Spannung zwischen zwei Perspektiven, von de-

nen nur eine die des Mitleids ist. Im Grunde macht der Text nicht viel mehr, als 

diese Perspektiven einander gegenüberzustellen, und erzielt damit eine erstaunli-

che Wirkung: 

 

»Auf der Galerie 

Wenn irgendeine hinfällige, lungensüchtige Kunstreiterin in der Manege auf schwanken-

dem Pferd vor einem unermüdlichen Publikum vom peitschenschwingenden erbarmungs-

losen Chef monatelang ohne Unterbrechung im Kreise rundum getrieben würde, auf dem 

Pferde schwirrend, Küsse werfend, in der Taille sich wiegend, und wenn dieses Spiel unter 

dem nichtaussetzenden Brausen des Orchesters und der Ventilatoren in die immerfort weiter 

sich öffnende graue Zukunft sich fortsetzte, begleitet vom vergehenden und neu anschwel-

lenden Beifallsklatschen der Hände, die eigentlich Dampfhämmer sind – vielleicht eilte 

dann ein junger Galeriebesucher die lange Treppe durch alle Ränge hinab, stürzte in die 

Manege, rief das: Halt! durch die Fanfaren des immer sich anpassenden Orchesters. 

Da es aber nicht so ist; eine schöne Dame, weiß und rot, hereinfliegt, zwischen den Vorhän-

gen, welche die stolzen Livrierten vor ihr öffnen; der Direktor, hingebungsvoll ihre Augen 

suchend, in Tierhaltung ihr entgegenatmet; vorsorglich sie auf den Apfelschimmel hebt, als 

wäre sie seine über alles geliebte Enkelin, die sich auf gefährliche Fahrt begibt; sich nicht 

entschließen kann, das Peitschenzeichen zu geben; schließlich in Selbstüberwindung es 

knallend gibt; neben dem Pferde mit offenem Munde einherläuft; die Sprünge der Reiterin 

scharfen Blickes verfolgt; ihre Kunstfertigkeit kaum begreifen kann; mit englischen Ausru-

fen zu warnen versucht; die reifenhaltenden Reitknechte wütend zu peinlichster Achtsam-

keit ermahnt; vor dem großen Salto mortale das Orchester mit aufgehobenen Händen be-

schwört, es möge schweigen; schließlich die Kleine vom zitternden Pferde hebt, auf beide 

Backen küßt und keine Huldigung des Publikums für genügend erachtet; während sie selbst, 

von ihm gestützt, hoch auf den Fußspitzen, vom Staub umweht, mit ausgebreiteten Armen, 

zurückgelehntem Köpfchen ihr Glück mit dem ganzen Zirkus teilen will – da dies so ist, 

legt der Galeriebesucher das Gesicht auf die Brüstung und, im Schlußmarsch wie in einem 

schweren Traum versinkend, weint er, ohne es zu wissen.« 

 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 235 

Zugegeben: Die letzte Zeile könnte andeuten, dass die erste Haltung (nämlich 

die des Mitleids) die wahre ist und der Galeriebesucher sich dessen nur nicht be-

wusst ist. Auch die Erzählung vom Schreiber Bartleby endet mit der Erwähnung 

der Vorgeschichte Bartlebys, in der er angeblich zuständig war für unzustellbare 

Briefe – ein Detail, mit dem Bartlebys Verhalten noch einmal gerechtfertigt wird 

und das auch hier die Entscheidung zugunsten der Mitleids-Option ausfallen lässt. 

Trotzdem erfolgt die Entscheidung in beiden Texten alles andere als linear, das 

Schwanken hat nicht bloß die Funktion eines Spannungsaufbaus hin zum sicheren 

Mitleid, sondern behält seine eigene Dynamik und sein »Erlebnis«, nämlich die 

Verwunderung über die Ambiguität Bartlebys oder der Kunstreiterin. 

In Anwendung der sprachanalytischen Methode Wittgensteins lässt sich sa-

gen: Melvilles Erzähler und der Galeriebesucher bei Kafka wären in der Lage ge-

wesen zu sagen: »Ich empfinde Mitleid für Bartleby« oder »Ich empfinde Mitleid 

für die Kunstreiterin«, ohne sich dabei auf eine langfristige Disposition zu bezie-

hen und ohne im eigenen Mitleid zu schwelgen (siehe dazu Abschnitt 2.5). Sie 

haben sich, staunend über das Wechselspiel von Aspekten, für einen dieser As-

pekte entschieden. – Auch der Satz »Ich empfinde kein Mitleid ...« hätte aus die-

sem Staunen heraus formuliert werden können. 

 

4.4.3 Sontag: Das Leiden anderer betrachten 

 

Im letzten und dritten Beispiel geht es nicht um Literatur, sondern um Fotografie. 

Susan Sontag befasst sich in ihrem Essay Das Leiden anderer betrachten mit der 

Frage, worin denn die Wirkung von Kriegsfotografien liegen kann. Ihre Analyse 

klingt zunächst einmal so, als wolle sie gegen ein irritiertes Mitleid argumentieren: 

 

»Wer sich ständig davon überraschen läßt, daß es Verderbtheit gibt, wer immer wieder mit 

erstaunter Enttäuschung (oder gar Unglauben) reagiert, wenn ihm vor Augen geführt wird, 

welche Grausamkeiten Menschen einander antun können, der ist moralisch oder psycholo-

gisch nicht erwachsen geworden.«119 

 

Um diese Aussage korrekt einzuordnen, muss jedoch der entsprechende Hinter-

grund berücksichtigt werden: Sontag weist die These zurück, ein Übermaß an Bil-

dern menschlicher Grausamkeit (vor allem im Medium des Fernsehens) führe zu 

einer Abstumpfung, bei der das Mitgefühl ständig überfordert wäre und so er-

lahme.120 Wer so denkt, erwartet nach Sontag zu viel von Bildern. Fotografie und 

                                                             

119  Sontag, Das Leiden anderer betrachten, S. 133. 

120  Sie selbst hat diese These in dem früheren Text »Über Fotografie« noch vertreten, 

stellt sie nun aber infrage. Vgl. ebd., S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Unsicheres Mitleid 

Filmdokumentationen dürfen nicht daran gemessen werden, ob wir als Betrachter 

selber leiden oder »Verbrennungen davontragen«,121 sondern können immer nur 

»Initialzündungen« oder Aufforderungen zu einem weiteren Nachdenken und 

Handeln sein. Ihre wichtigste Funktion besteht darin, ein »allgemeines Bewusst-

sein« davon zu erzeugen, »daß Menschen einander überall auf der Welt schreck-

liche Dinge antun«.122 Um diese Funktion zu erfüllen, müssen die Bilder nicht 

unsere volle Aufmerksamkeit erhalten und jedes Mal unser ungeteiltes Mitgefühl 

in Anspruch nehmen. Das Problem ist nicht, dass wir dem auf dem Bild gezeigten 

Einzelfall nicht gerecht werden, weil wir durch die Umgebung abgelenkt sind, 

sondern, dass dieser Einzelfall nicht genügend mit allgemeinen Tatsachen ver-

knüpft sei, dass also der allgemeine Blickwinkel fehlt. 

Wenn Sontag ein ständiges Sich-Überraschen-Lassen als unreif bezeichnet, so 

meint sie damit eine Haltung, die sich nur auf den Einzelfall konzentriert und sich 

so der zusätzlichen Perspektive des »allgemeinen Bewusstseins« von menschli-

cher Grausamkeit versperrt. Eine solche Haltung staunt immer wieder aufs Neue, 

wie so etwas nur geschehen kann, und ist sich in dieser demonstrierten Überra-

schung nicht bewusst, dass Menschen in bestimmten Situationen grausam sind. 

So argumentiert Sontag genau genommen nicht gegen ein irritiertes Mitleid, 

sondern dafür. Denn Abstumpfung, Gleichgültigkeit oder Sentimentalität entste-

hen nicht wegen einer allzu großen Gewöhnung an bestimmte Bilder, sondern des-

halb, weil der Aspekt eines systematischen Hintergrundes fehlt, welcher auch ei-

gene Handlungsperspektiven eröffnet: »Mitgefühl ist eine instabile Gefühlsre-

gung. Es muß in Handeln umgesetzt werden, sonst verdorrt es.«123 Sontag geht 

sogar so weit, zu sagen, wir müssten das Mitgefühl »beiseite rücken«, um die rich-

tigen Fragen nach den Ursachen zu stellen, denn »Mitgefühl beteuert unsere Un-

schuld und unsere Ohnmacht«.124 Solange wir uns aber unschuldig fühlen, werden 

wir nicht ernsthaft danach fragen, was unsere eigene Verantwortung dabei ist, oder 

anders gesagt: »wie unsere Privilegien und ihr Leiden überhaupt auf der gleichen 

Landkarte Platz finden«. Eine solche Haltung des Beiseite-Rückens von Mitleid 

kann aber durchaus als irritiertes Mitleid bezeichnet werden, da das bloße Mitleid 

(mit der impliziten Annahme der eigenen Unschuld) einen Gegenaspekt durch die 

Frage nach der eigenen Verantwortung erhält. Die Relativierung des Einzelfalls 

und die Suche nach allgemeinen Kausalitäten (und auch Handlungsmöglichkei-

                                                             

121  Ebd., S. 136. 

122  Ebd., S. 135. 

123  Ebd., S. 118. Im Original steht bei Sontag compassion, deshalb wird hier statt »Mit-

gefühl« auch manchmal »Mitleid« als deutsche Entsprechung verwendet. 

124  Ebd., S. 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irritiertes Mitleid | 237 

ten) bilden einen zusätzlichen Blickwinkel zum auf den Einzelfall bezogenen Mit-

leid. Irritiert ist ein auf diese Weise relativiertes Mitleid wegen des Schwankens 

zwischen einerseits dem Fokus auf das einzelne Schicksal und andererseits dem 

Blickwinkel des allgemeinen Zusammenhangs, welcher auch vergleichbaren Si-

tuationen gerecht werden möchte. Um von irritiertem Mitleid sprechen zu können, 

ist es jedoch wichtig, dass ein Staunen darüber besteht, dass die beiden Blickwin-

kel beide gerechtfertigt sind, also in einer internen Relation stehen. Der Aspekt 

des singulären Leidens kippt um in das Wissen um den größeren Zusammenhang 

und vor diesem leuchtet wieder das einzelne Schicksal auf. Dass diese beiden 

Blickwinkel für sich alleine nicht stabil sind, ist durchaus plausibel. Damit hätten 

wir eine weitere Form von irritiertem Mitleid gefunden. 

Eine Relativierung des Mitleids-Blickwinkels ist bei Sontag auch noch in an-

derer Form möglich, und zwar, indem man sich bewusst macht, dass jedes noch 

so intensive Mitgefühl angesichts von Kriegsfotografien die »Realität« nicht er-

reichen kann: 

 

»Wir können uns nicht vorstellen, wie furchtbar, wie erschreckend der Krieg ist; und wie 

normal er wird. Können nicht verstehen und können uns nicht vorstellen. Jeder Soldat, jeder 

Journalist, jeder Mitarbeiter einer Hilfsorganisation, jeder unabhängige Beobachter, der 

eine Zeit unter Beschuß verbracht hat und das Glück hatte, dem Tod zu entkommen, der 

andere in seiner Nähe ereilte, denkt so und läßt sich nicht davon abbringen. Und sie haben 

recht.«125 

 

Sontag sucht nach Formen, in denen der Umgang mit Kriegsfotografie den Stand-

punkt des reinen Mitgefühls überwindet. Die Gefahr besteht in ihren Augen nicht 

in einem überbeanspruchten oder abgelenkten Mitleid, sondern in einem alleinge-

lassenen Miteid. Alleingelassen deshalb, weil es keine Relativierung in der Form 

eines Gegenstandpunktes erfährt. Damit variiert Sontag auf ihre Weise Wittgen-

steins Unterscheidung von stetigem Aspekt-Wahrnehmen und dem Bemerken ei-

nes Aspektwechsels. So wie Wittgenstein es ablehnte, das alltägliche Verstehen 

von Bedeutung und das Bedeutungserlebnis nur in ihrer Intensität voneinander zu 

unterscheiden, so lehnt auch Sontag eine bloß graduelle Unterscheidung von ab-

gestumpftem und intensiv erlebtem Mitleid ab. »Abstumpfung« ist nicht ein Über-

gang von intensivem zu »erlahmtem« Mitleid, sondern die Logik des alleingelas-

senen Mitleids, das nicht einer Gegenperspektive ausgesetzt wird, welche es 

wachhalten könnte. 

Die Abstumpfung eines alleingelassenen, stetigen Mitleids könnte sich auch 

darin äußern, dass bestimmte Selbstzuschreibungen im Sprachspiel keinen Platz 

                                                             

125  Ebd., S. 146f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Unsicheres Mitleid 

mehr haben, weil sie nur mehr Selbstverständliches zum Ausdruck bringen kön-

nen. Irgendwann ist es nicht mehr interessant, immer neue isolierte Mitleidserleb-

nisse sich selbst zuzuschreiben. Zwar spricht Sontag von »Überraschung« im Zu-

sammenhang mit einem Mitgefühl, das auf ein allgemeines Bewusstsein von 

menschlicher Grausamkeit verzichtet und immer wieder mit »erstaunter Enttäu-

schung« reagiert. Da sie eine solche Haltung als »unreif« bezeichnet, können die 

entsprechenden Äußerungen wohl auch in ihrem Sinne als Sentimentalität aufge-

fasst werden. Ihnen mangelt es an Glaubwürdigkeit, die »Überraschung« der Sen-

timentalität hat etwas Aufgesetztes an sich. 

Bemerkenswert ist darüber hinaus, dass Susan Sontag den Begriff des Mitleids 

unterschiedlich verwendet – und das sogar mit nur wenigen Zeilen Abstand. So 

meint sie einmal, dass das Mitleid in Form von Handeln »umgesetzt«126 wird, 

spricht dann gleich im Anschluss aber auch davon, dass das Mitleid »beiseite ge-

rückt«127 wird, wenn die Frage nach der eigenen Verantwortung gestellt wird. Ein-

mal umfasst das Mitleid also das Handeln (und »verdorrt« ohne dieses), einmal 

muss es verschwinden, um dem Handeln Platz zu machen – und umfasst das Han-

deln also gerade nicht. Damit sind wir erneut bei einer für das Mitleid typischen 

Unschärfe angelangt, von der im ersten Kapitel bereits die Rede war: Mitleidsbe-

griffe tendieren dazu, die entsprechende Hilfeleistung gleich in die Bedeutung 

mitaufzunehmen, dadurch entsteht aber das Bedürfnis nach einem neuen Begriff, 

der nur das Gefühl bezeichnet, doch auch dieser Begriff bedeutet dann wieder 

mehr als das bloße Gefühl… usw. – Auf diese Weise kann es zu jenen Bedeu-

tungsverschiebungen kommen, welche schon in 1.1.2 beim Begriff misericordia 

aufgezeigt wurden. Nicht, dass Begriffe für andere Emotionen immer scharfe Rän-

der hätten – aber bei Mitleidsbegriffen scheint doch eine ganz spezielle Instabilität 

dazuzugehören. Vielleicht gehört es zu den Besonderheiten der Sprachspiele rund 

um das Mitleid, dass es durchaus möglich ist, sich aus Mitleid nicht mit dem Mit-

leid abzufinden. Der Standpunkt des Mitleids kann über das Mitleid hinausdrän-

gen, und zwar dann, wenn er davon ausgeht, dass die bemitleidete Person mehr 

als Mitleid verdient. Auch bei der Furcht ist es ohne Weiteres möglich, sich nicht 

mit der eigenen Furcht abzufinden, doch ist es nicht der Standpunkt der Furcht 

selbst, der gegen die Furcht spricht. Anders beim Mitleid: Es kann zur Position 

werden, die sich gegen sich selbst wendet und so auch die besten Argumente ge-

gen sich selbst liefert.

                                                             

126  Ebd., S. 118. 

127  Ebd., S. 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005 - am 14.02.2026, 13:47:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

