4 Irritiertes Mitleid

4.1 WITTGENSTEINS UNSICHERES MITLEID
4.1.1 »lch ruhe nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm«

Wittgensteins Korrektur einer philosophischen Verwendung des Bildes vom pri-
vaten Inneren verfolgt zwei Richtungen: Erstens stellt er eine generelle kognitive
Selbst-Gewissheit bei Sétzen in der ersten Person Présens infrage. Zweitens weist
er aber darauf hin, dass es beziiglich des Fremdpsychischen ganz unterschiedliche
Grade von Sicherheit gibt. Denn die Tatsache, dass wir uns manchmal fragen, was
eine andere Person wirklich fiihlt, darf nicht zur allgemeinen Vorstellung verlei-
ten, das Innere sei »eigentlich immer verborgen«:

»Es sind ganz besondere Fille: in denen das Innere mir verborgen erscheint. Und die Unsi-
cherheit, die sich so ausdriickt, ist nicht eine philosophische, sondern eine praktische und
primitive. Es ist dann, also ob ich mir erst bewuBt wiirde, dafl das Innere eigentlich immer
verborgen ist. (Man sagt auch: Der Mensch ist mir vollkommen durchsichtig.) So ist mir
also ein Mensch manchmal durchsichtig, manchmal undurchsichtig.

»Ich kann nie wissen, was in ihm vorgeht.< — Aber muf3 denn etwas in ihm vorgehen? Und
warum soll ich mich darum kiimmern? — Es ist aber eine wirkliche, nicht ertrdumte, Unsi-
cherheit, welche uns dieses Bild nahelegt.« (BPP II, §§ 558-561)"

Bei der Frage der Unsicherheit beziiglich der Gefiihle anderer Menschen kommt
Wittgenstein immer wieder auf das Mitleid zu sprechen. Das Mitleid ist fiir ihn
eine konkrete Form, in der wir entweder auf sichere oder unsichere Weise von den

1 An einer anderen Stelle schreibt Wittgenstein: »Erstens heif3t natiirlich »Seine Gefiihle
kann ich nicht wissen« nicht: ... im Gegensatz zu meinen. Zweitens heif3t es nicht: ich
kann seiner Gefiihle nie ganz sicher sein.« LS II, S. 118 (siehe dazu auch LS I, § 963).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | Unsicheres Mitleid

Schmerzen anderer Personen ausgehen. Natlirlich ist das Mitleid nicht die einzige
Form, in der wir vom Leiden anderer Menschen iiberzeugt sein konnen, aber es
ist fiir Wittgenstein eben eine Form.? Das sichere Mitleid ist bei Wittgenstein eine
»natiirliche Einstellung« (LS 1, § 912) und die daraus entstehende Fiirsorge ein
»primitives Verhalten« (Z, § 540). Bei schweren Verletzungen, oder wenn jemand
bei einer Verbrennung aufschreit, sind wir sicher, dass die andere Person Schmer-
zen empfindet; unser spontanes Mitleid kennt hier keinen Zweifel (LS I, §§ 964,
967). Nur ein » Wahnsinniger« kdnnte nach Wittgenstein in solchen Fillen Zweifel
duBern (LS IL, S. 48).

Dann kann aber mit Wittgenstein auch von einem unsicheren Mitleid gespro-
chen werden, und zwar in jenen Féllen, in denen wir »nicht sicher in unserem
Mitleid ruhen« (BPP I, § 137). Wir konnen z.B. einen konkreten Verdacht auf
Verstellung haben — aber das ist nur eine Moglichkeit. Unsicheres Mitleid gibt es
auch gegeniiber einer Person, von der wir nicht wissen, ob sie bei Bewusstsein ist
oder unter Narkose steht. Ahnlich kann es uns gegeniiber Tieren gehen, wie z.B.
Fliegen (BPP II, § 659) oder Spinnen (BPP 1, § 667; Z, § 564): Auch hier schwan-
ken wir manchmal in der Einschitzung der Schmerzfahigkeit des Tieres. Leidet
die Fliege, wenn ich sie zerquetsche? Solche Alternativen zur Unsicherheit bei
Verstellung sind fiir Wittgenstein insofern wichtig, als bei ihnen das Bild vom
privaten Inneren nicht in der Weise angemessen ist:

»In gewissen Fillen bin ich in Unsicherheit dariiber, ob der Andere Schmerzen hat oder
nicht, ich ruhe z.B. nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm, — und keine AuBerung kann
diese Unsicherheit beheben. — Ich sage dann etwa: »Er konnte sich ja doch auch jetzt ver-
stellen.« Aber warum soll es notwendig sein, daf} er sich verstellt; denn Verstellung ist ja
nur ein ganz spezieller Fall davon, daf} einer Schmerz &ufert und nicht fiihlt. Ein bestimmtes
Gift konnte ihn in einen Zustand versetzen, in welchem er »als Automat handelt, sich nicht
verstellt, aber nichts fiihlt, obgleich er Gefiihle duflert. Ich denke mir etwa, dies Gift bewirke
es, daf} er einige Zeit nach einer wirklichen Krankheit alle Handlungen seiner Krankheitszeit
genau, der Reihe nach, wiederholt, wihrend die objektive Krankheit, die Schmerzursachen
z.B., aufgehort haben zu existieren. Wir haben dann mit ihm so wenig Mitleid, wie mit
einem unter Narkose. Wir sagen, er wiederhole alle AuBerungen des Schmerzes etc. rein
automatisch, verstelle sich dabei natiirlich nicht.« (BPP 1, § 137)?

2 InPU, § 287 heift es: »Das Mitleid, kann man sagen, ist eine Form der Uberzeugung,
daB} ein Anderer Schmerzen hat«.
3 Siehe dazu auch LS 11, S. 42: »Aus dem Fehlen der Verstellung folgt noch nicht, dass

jeder weil, wie’s dem Andern zumute ist«.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 185

Und auch Verstellung ist fiir Wittgenstein nicht ein innerer Zustand, sondern
ein »Muster im Lebensteppich«. Sie hdngt nicht nur vom inneren Erleben der be-
treffenden Person ab, sondern ergibt sich aus dem ganzen Kontext. Aus diesem
Grund darf Verstellung auch nicht so gedeutet werden, dass eine Person entweder
die eigenen Schmerzen erlebe oder die eigene Verstellung — und die Umgebung
miisse dann herausfinden, welches dieser beiden Gefiihle sich im Innern der Per-
son befindet (LS I, S. 59). Fiir den semantischen Externalisten Wittgenstein (siehe
2.1.3) kann die Frage nach der Echtheit des Gefiihlsausdrucks auch bei vollkom-
menem Einblick in die Gedankenwelt der betreffenden Person nicht entschieden
werden: Gerade beim Muster der Verstellung ist es fiir ihn denkbar, dass eine Per-
son nur »glaubt, sich zu verstellen« (PU 11, S. 577), dass sie also andere Signale
sendet, als sie zu senden glaubt.

4.1.2 Verschiedene Formen der Unsicherheit

Im obigen Zitat findet sich ein bemerkenswerter Gedanke: »In gewissen Féllen bin
ich in Unsicherheit dariiber, ob der Andere Schmerzen hat oder nicht, ich ruhe z.B.
nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm, — und keine AuBerung kann diese Unsi-
cherheit beheben« (BPP I, § 137). Warum »keine AuBerung«? Man kann Witt-
genstein wohl mit einiger Plausibilitit entgegnen, dass es in Situationen des unsi-
cheren Mitleids sehr wohl AuBerungen bzw. Informationen gibt, welche unsere
Unsicherheit beheben koénnen. Ein einziger Hinweis oder auch ein einziger Blick
der betreffenden Person konnen geniigen, um unsere Einstellung grundsatzlich zu
andern. Noch mehr als beim Verdacht auf Verstellung gilt das fiir Wittgensteins
Beispiel mit dem »Gift«, das einen Menschen wie einen Automaten agieren lésst:
auch hier kann eine wichtige Information eines Experten unsere Einschétzung ver-
dndern. Es miisste also in solchen Fillen sehr wohl » AuBerungen« geben, die uns
unsere Zweifel nehmen. In einer Hinsicht konnte Wittgenstein aber recht haben:
Mal3geblich ist immer die Einstellung, und diese ist geprigt von einer grundsétz-
lichen Entscheidung. Wir deuten unklare Situationen entweder auf die eine oder
auf die andere Weise — egal wie viele Hinweise wir erhalten, es bleibt immer eine
Frage der Deutung.

Nach Wittgenstein miissen wir zwei verschiedene Arten von Unsicherheit aus-
einanderhalten: Die Unsicherheit, wenn wir uns bei einer Maschine nicht ausken-
nen, und die Unsicherheit, wenn etwa das Verhalten einer Person oder eines Le-
bewesens Fragen offen ldsst. In beiden Féllen konnten wir einen Satz dulern wie
»Ich weil nicht, was in ihr vorgeht!«. Angesichts eines komplizierten Gerits wie
einer Kunstuhr (BPP I, § 665; auch LS II, S. 89) handelt es sich aber um eine
andere Unsicherheit als gegeniiber einem Lebewesen:

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | Unsicheres Mitleid

»Eine Art der Unsicherheit wire die, die wir auch einem uns unbekannten Mechanismus
entgegenbringen konnten. Bei der andern wiirden wir uns moglicherweise an eine Begeben-
heit in unserm Leben erinnern. Es konnte z.B. sein, daB Einer, der gerade der Todesangst
entronnen ist, sich davor scheuen wiirde, eine Fliege zu erschlagen und es sonst ohne Be-
denken tite. Oder, anderseits, daf3 er mit diesem Erlebnis vor Augen, das zogernd tut, was
er sonst ohne Zogern tite.« (BPP I, § 669; Z, § 561)

Bei der zweiten Unsicherheit konnen einzelne Details zwar eine Rolle spielen,
doch ist es die eigene grundsitzliche Haltung, welche diesen Details Bedeutung
gibt. Und die Haltung hat ihre Geschichte. Kleine Varianten in den Bewegungen
der Fliege dndern diese Haltung vielleicht, aber sie miissen es nicht. Alles kann —
je nach Kontext — so oder anders aufgefasst werden, es gibt keinen zwingenden
Grund, keine Notwendigkeit, aus der heraus eine bestimmte Information {iber das
Objekt unsere Zweifel beseitigen muss.* Bei der (ersten) Unsicherheit angesichts
eines komplizierten Mechanismus hingegen geniigt prinzipiell die Ergédnzung ei-
ner fehlenden Information, um aus Unsicherheit Sicherheit zu machen: Hier kann
die Informationslage grundsitzlich »vervollstindigt« werden, und die Unbe-
stimmtheit ist somit keine »postulierte« (BPP II, § 666). — Ein anderes Beispiel
fiir diese erste Art von Unsicherheit liefert in den Augen Wittgensteins die Mathe-
matik: Bei mathematischen Berechnungen kdnnen offene Fragen durch Fachleute
grundsitzlich geklart werden, sie miissen sich nur lange genug mit dem Problem
beschiftigen bzw. sich dariiber austauschen (PU II, S. 571).

Die Beurteilung der »Echtheit des Gefiihlsausdrucks« von Lebewesen kennt
flir Wittgenstein keine solche prinzipielle Beseitigung der Unsicherheit. Geht es
um den Gefiihlsausdruck, kann auch jede noch so eindringliche Beteuerung der
betreffenden Person in Zweifel gezogen werden; den Ausschlag gibt letztlich un-
sere Entscheidung und nicht ein »entscheidender« Hinweis, der den Fall eindeutig
machen konnte. Zwar gibt es nach Wittgenstein auch in den Fragen der Echtheit
des Gefiihlsausdrucks so etwas wie Erfahrung und fachminnische Urteile, aber
keine Notwendigkeit der Ubereinstimmung. Wenn es bei Gefiihlszuschreibungen
Ubereinstimmung und Offensichtlichkeit unter Fachleuten gibt, dann im Sinne ei-
ner yunwigbaren Evidenz« (PU 11, S. 575). Wir kdnnen die Evidenz nicht wirklich
begriinden.

4 Das gilt auch fiir zukiinftige Ereignisse, wie Wittgenstein darlegt: »Auch wenn ich
»nicht sicher in meinem Mitleid ruhe<, muf ich nicht an die UngewiBheit seines spéteren
Benehmens denken« (BPP 11, § 670; Z, § 562). Es ist also nicht unbedingt das Unwissen
bzgl. des zukiinftigen Verhaltens der Person, das uns unsicher sein ldsst. Das muss wohl

so verstanden werden, dass es iiberhaupt keine Information ist, die uns fehlt.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 187

Wittgenstein unterscheidet also eine Unsicherheit, die grundsétzlich mit dem
Hinweis auf gesicherte Fakten beseitigt werden kann, von einer anderen Unsicher-
heit, bei der solche Fakten nie den letzten Ausschlag geben konnen, wo sie das
Urteil also nicht erzwingen konnen. In der Verwechslung dieser beiden Unsicher-
heiten liegt die Gefahr des Bildes vom privaten Inneren: Verwenden wir im Zu-
sammenhang mit Personen Formulierungen wie »verborgen sein«, so ist damit
ndmlich die zweite Unsicherheit gemeint, denn Verborgenheit heifit hier nichts
anderes, als dass unsere Einstellung der anderen Person gegeniiber schwankt. Ver-
stehen wir »verborgen« hingegen so, dass es sich um etwas fiir unsere Augen Ver-
stecktes handelt, das aber aus einem anderen Blickwinkel (von dem der betreffen-
den Person selbst oder auch vom Blickwinkel Gottes aus) durchaus wahrgenom-
men werden kann, wenden wir das an sich legitime Bild der Verborgenheit falsch
an. So entsteht eine ganze Metaphysik, die alle Erscheinungen der Seele »innen
drin« und nur fiir das Subjekt selbst einsichtig sein ldsst: »Das Bild »Er weiB es, —
ich weil} es nicht< ist eins, das unsere Unwissenheit in einem besonders irritieren-
den Licht erscheinen ldsst« (BPP 1, § 139).

4.1.3 Die Unsicherheit des Sprachspiels

Wenn es um die Unsicherheit angesichts des Fremdpsychischen geht, spricht Witt-
genstein hdufig davon, dass sie einer bestimmten Art von Sprachspielen zugrunde
liegt oder sich auf bestimmte »Regeln der Evidenz« (BPP II, § 682; Z, § 555)
bezieht: »Die Unsicherheit, ob der Andre ..., sie ist ein wesentlicher Zug aller
dieser Sprachspiele« (LS I, § 877). Gemeint sind dabei die Sprachspiele mit »psy-
chologischen Begriffen, also all jene, die mit dem menschlichen Verhalten in
Verbindung stehen, oder auch mit der »Unvorhersehbarkeit des menschlichen Be-
nehmens« (Z, § 603), der »Unsicherheit, in der mich all sein Benehmen iiber das
1aBt, was in seiner Seele ist« (LS I, § 886).

Wittgenstein verwendet sogar den Begriff einer »objektiven Unsicherheit«,
wenn er von der »Unbestimmtheit im Wesen des Spiels, der zugelassenen Evi-
denz« spricht (LS I, § 888). Das soll aber auf keinen Fall heiflen, dass es bei der
Verwendung von psychologischen Begriffen keine Gewissheit gibt. Es gibt Ge-
wissheit auch im Rahmen einer objektiven Unsicherheit, nur handelt es sich dann
um eine »unwégbare Evidenz«, die sich auf keine entscheidenden Griinde berufen
kann. Objektive Unsicherheit kann auch ohne echte Begriindungen mit der maxi-
malen subjektiven Gewissheit einhergehen. Dass die Beurteilung der Echtheit des
Gefiihlsausdrucks grundsitzlich mit einem Fragezeichen behaftet ist, heif3t also
nicht, dass wir unsere Einschitzung nicht als eine vollkommen gewisse haben
konnen.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | Unsicheres Mitleid

»Worin besteht aber diese Unsicherheit? Bin ich wirklich immer im Ungewissen dariiber,
ob Einer wirklich zornig, traurig, froh, etc. etc. ist? Nein. So wenig, wie dariiber, daf} ich
ein Schreibbuch vor mir und eine Feder in der Hand habe, oder dariiber, daf3 das Buch fallen
wird, wenn ich es auslasse, oder dariiber, daf3 ich mich nicht verrechnet habe, wenn ich sage
25 X 25 sei 625.« (BPP 1, § 137)°

Das heifit, dass die konkrete Unsicherheit der speziellen Félle nicht die bewusste
Variante einer sonst nur latent bestehenden Unsicherheit ist (LS I, §§ 886-888).
Sowohl die Sicherheit als auch die Unsicherheit sind fiir Wittgenstein »instinktiv,
sie sind nicht das Ergebnis einer Uberlegung und insofern nicht »philosophisch«
(BPP 11, §§ 644, 659; Z, § 545). Wenn »subjektive« und »objektive« Unsicherheit
in Verbindung stehen, so nicht als Einzelfall und allgemeiner Hintergrund. Wir
sind einfach manchmal (subjektiv) sicher und manchmal nicht.® In keinem Fall
konnen wir jedoch auf eindeutige Beweise zuriickgreifen wie das z.B. bei mathe-
matischen Sprachspielen der Fall ist. Die »objektive Unsicherheit« ist nichts an-
deres als ein Ausdruck dafiir, dass es sowohl bei der konkreten Sicherheit als auch
bei der konkreten Unsicherheit eine prinzipielle Unbestimmtheit gibt.

4.1.4 Unbestimmtheit und »spontane Sympathie« als
Lebensform

Wittgenstein versteht die unwégbare Evidenz von GefiihlsdauBerungen als Teil un-
serer Lebensform. Dass psychologische Begriffe in den jeweiligen Sprachspielen
mit einer grundsétzlichen Unbestimmtheit verwendet werden, ldsst sich nicht so
ohne Weiteres dndern — es miisste unser ganzes Leben ein anderes sein. Das duf3ert
sich fiir Wittgenstein darin, dass es in den Féllen von Unsicherheit nicht bloB um
fehlende Informationen geht, sondern dass die Unsicherheit eine »postulierte« ist.

5 Dass die Gewissheit in der ersten Person nicht gro3er sein muss als in der dritten Person,
heif3t fiir Wittgenstein z.B. auch: »Der Grimm in seinem Gesicht ist dort so deutlich wie
in meiner Brust« (BPP 1, § 927, Z § 220).
In BPP 1II, § 621 bzw. Z, § 556 stellt Wittgenstein einen anschaulichen Vergleich mit
der Unschirfe einer Landesgrenze her: »Die Unsicherheit hat ihren Grund nicht darin,
dass er seine Schmerzen nicht aulen am Rock trdgt. Und es ist auch keine Unsicherheit
in jedem besonderen Fall. Wenn die Grenze zwischen zwei Landern strittig wére, wiirde
daraus folgen, dass die Landesangehorigkeit jedes einzelnen Bewohners fraglich
wire?«.

6 Die Grenze zwischen zureichender und unzureichender Evidenz ist liberdies keine
scharfe Grenze, vgl. LS 1, § 952; Z, § 439.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 189

In verschiedenen Gedankenexperimenten versucht er aufzuzeigen, wie in ganz an-

deren Lebensformen auch die entsprechenden Sprachspiele und Begriffe andere

wiren. Interessant ist, dass in einigen dieser Gedankenexperimente das Mitleid
ganz direkt zum Thema gemacht wird: Es lassen sich Lebensformen denken, in
denen kein Platz fiir das unsichere Mitleid ist:

1))

2)

3)

4)

Es konnte Menschen geben, die »nur dann Mitgefiihl zeigen, wenn sie den
Andern bluten sehen; sonst lachen sie iiber seine SchmerzéuBerungen« (BPP
1L §§ 599, 638). Wittgenstein nimmt sogar an, dass sich manche dieser Men-
schen mit Tierblut beschmieren konnten, um so Mitleid zu erhalten. Doch wird
jemand dabei erwischt, gibt es schwere Strafen. Solche Menschen wiirden sich
gewisse Fragen nicht stellen, z.B., ob jemand auch ohne sichtbare Verletzung
Schmerzen hat. Sie wiirden das unsichere Mitleid nicht kennen, oder, wie
Wittgenstein sagt: »Diese Leute diirfen gewisse Skrupel nicht haben. «

Es konnte aber auch Menschen geben (Wittgenstein spricht von einem
»Stamm), die bei allen SchmerzduBerungen Mitleid zeigen, egal, ob jemand
nur heuchelt oder nicht. Diese Leute wiirden den Begriff der Verstellung nicht
verstehen, fiir sie gibt es nur glaubhafte SchmerziduB3erungen. Somit kennen
auch sie keinen Zweifel und auch kein Misstrauen (LS I, § 203). Der Schmerz-
begriff wire bei ihnen ein anderer, es gidbe keine Unterscheidung von echten
und geheuchelten Schmerzen. Trotzdem ldsst sich wegen der Unterschiedlich-
keit des Schmerzbegriffs nicht sagen, diese Menschen wiissten nicht, was
Schmerzen seien. Die Mdoglichkeit von verborgenen Schmerzen oder von ge-
heuchelten Schmerzen ist nur in unserer Lebensform mit dem Schmerzbegriff
verkniipft, sie ergibt sich nicht aus einem Wesen des Schmerzes insgesamt. —
Es wire fiir Wittgenstein auch denkbar, dass die Menschen jenes Stammes
zwar den Unterschied zwischen echten und geheuchelten Schmerzen kennen,
es ihnen aber nicht darauf ankommt und sie einfach immer Mitleid zeigen (LS
I, § 205).

Das dritte Gedankenexperiment handelt von Menschen, die immer zweifeln,
also immer »eine zweifelhafte Miene oder Gebiarde machen, wihrend sie den
Andern bemitleiden etc.« (LS II, S. 116). Da dies aber eine stindige Gebérde
wire, hatte sie keine Bedeutung mehr und man konnte sie genauso weglassen.
Die Ungewissheit beziiglich der Schmerzen anderer Personen darf also nicht
stindig vorhanden sein, denn dann wiirde sie sich selbst aufheben.
Wittgenstein tiberlegt auch noch die Mdoglichkeit, wir konnten die neuronalen
Aktivitdten anderer Menschen direkt beobachten (BPP II, § 702; Z, § 557; LS
IL, S. 52). Auch fiir diese Menschen wire der Schmerzbegriff anders als unse-

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | Unsicheres Mitleid

rer, konkrete Zweifel an der Echtheit des Schmerzausdrucks wiirden nicht vor-
kommen und entsprechend auch kein Bild vom privaten Inneren. Eine andere
Lebensform wiirde mit anderen Begriffen einhergehen.

5) SchlieBlich gibt es noch eine Stelle im Nachlass, in der Wittgenstein eine be-
stimmte Form des Mitleids von einem Gesetzgeber vorgeschrieben sein ldsst
— die Vorschrift kann sich gegen eine andere Lebensform der Bevdlkerung
aber moglicherweise nicht durchsetzen; ein Hinweis, dass es Wittgenstein um
Lebensformen geht und nicht um ein Verhalten, das durch Befehl von oben
gedndert werden kann:

»Denk Dir einen Gesetzgeber, der dem Volk befiehlt: yWenn Einer sich so benimmt, sollt
ihr kein Mitgefiihl mit ihm haben. Ein solcher hat keine Schmerzen.<

Aber wie kann denn der Gesetzgeber bestimmen, wer Schmerzen hat und wer nicht? — Er
bestimmt einen Begriff und ein Benehmen und, verbietet einen Begriff. Es konnte aber sein,
da} ihm das nicht gelingt und daf3 die Leute Mitleid haben, wo er’s verboten hat, und daf3
sie z.B. bei ihrem mitleidigen Handeln das Klagen des Andern nachahmen, wie es Miitter
und Ammen tun. (Die Schmerzlaute des Mitleids.)« (NL, Item 137, 56a)

Dass das Bild vom privaten Inneren ein Produkt unserer speziellen Lebensform
mit all ihren Sprachspielen ist, heifit aber auch, dass es keine notwendige Charak-
teristik jeder moglichen menschlichen Lebensform zum Ausdruck bringt. Unsere
Unsicherheit in der Beurteilung der Gefiihle anderer Lebewesen ist fiir Wittgen-
stein nicht selbstverstindlich.” Hitten wir andere Begriffe und Lebensformen, so
waren die Gefiihle unserer Mitmenschen nichts Verstecktes oder »Inneres«, son-
dern so offensichtlich und eindeutig wie die Form der Nase. Wir konnen also nicht
sagen: Gefiihle kann es nur im Innern des Menschen geben, sondern: Unsere Le-
bensform ist nun einmal so, dass wir das Bild der »verborgenen« Gefiihle kennen.
Ohne die grundsitzliche Unsicherheit gegeniiber dem Verhalten anderer Personen

7  Allerdings verwendet Wittgenstein auch Formulierungen, aufgrund derer man meinen
konnte, er wolle mit der prinzipiellen Unbestimmtheit die Natur des Menschen charak-
terisieren, so z.B. im (schon auf S. 18 zitierten) § 683 von BPP II: »Festbegrenzte Be-
griffe wiirden eine Gleichformigkeit des Verhaltens fordern. Es ist aber so, da3 wo ich
sicher bin, der Andere unsicher ist. Und das ist eine Naturtatsache.« — Hier muss aber
beriicksichtigt werden, dass bei Wittgenstein Begriffe wie »natiirlich« hdufig in einem
praktischen Sinn verwendet werden, also dquivalent zu »der Lebensform entspre-
chend«. So schreibt Wittgenstein etwa einige Paragraphen frither: »Wir sind an eine
bestimmte Einteilung der Sachen gewohnt. Sie ist uns mit der Sprache, oder den Spra-
chen, zur Natur geworden« (BPP 11, § 678).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 191

gébe es filir Wittgenstein kein Bild vom privaten Inneren: »Die Unvorhersehbar-
keit des menschlichen Benehmens. Wiére sie nicht vorhanden, — wiirde man denn
auch sagen, man konne nie wissen, was im Andern vorgeht?« (Z, § 603).% Witt-
genstein mochte seine Philosophie jedoch nicht als »Naturgeschichte« verstanden
wissen, er mochte keine Erkldrung unserer Sprachspiele leisten, sondern diesen
nur ihre Selbstverstdndlichkeit nehmen:

»Ich sage nicht: Wiren die und die Naturtatsachen anders, so hétten die Menschen andere
Begriffe (im Sinne einer Hypothese). Sondern: Wer glaubt, gewisse Begriffe seien schlecht-
weg die richtigen, wer andere hitte, sihe eben etwas nicht ein, was wir einsehen, — der moge
sich gewisse sehr allgemeine Naturtatsachen anders vorstellen, als wir sie gewohnt sind,
und andere Begriffsbildungen als die gewohnten werden ihm verstandlich werden.« (PU 1II,
S. 578)

Wenn auch kausale Erkldrungen fiir Wittgenstein nicht von Interesse sind, so stellt
er doch Verbindungen her, die die Begriffe mit Verhaltensweisen in Beziehung
bringen. Abgesehen davon, dass »festbegrenzte Begriffe« eine »Gleichformigkeit
des Verhaltens fordern« wiirden (BPP 11, § 683), spricht er von einer »spontanen
Sympathie«, die damit zusammenhéngt, dass die Echtheit des Gefiihlsausdrucks
nicht beweisbar ist: »Was fiir uns wesentlich ist, ist doch die spontane Zustim-
mung, die spontane Sympathie« (BPP II, § 699).

Unbestimmtheit bzw. »objektive Unsicherheit« angesichts der Gefiihle ande-
rer erfordert eine nicht begriindbare Entscheidung, eine Stellungnahme mit »un-
wigbarer Evidenz«. Diese Art von »Zustimmung« nennt Wittgenstein auch
»Sympathie«. Er spricht dabei von »Skrupeln«, welche es in anderen Lebensfor-
men — etwa bei direkter Beobachtung der neuronalen Aktivititen unserer Mitmen-
schen — nicht geben wiirde (BPP II, § 702). Interessant ist diese Uberlegung vor
allem deshalb, weil das Schwanken aufgrund unwégbarer Evidenz als Preis fiir die
menschliche Empathie gewertet wird. Das Gefiihl der Zustimmung und des Sich-
Einfiihlens wird abhéngig gemacht von einer grundsétzlichen Ungleichférmigkeit
unseres Verhaltens und geht Hand in Hand mit der Unschérfe unserer (psycholo-
gischen) Begriffe. Die Moglichkeit einer sicheren Festlegung, eines restlosen Ver-
standnisses anderer Menschen mit »scharfen« Begriffen, wiirde jeder Empathie
den Boden entziehen.

Eine Konsequenz dieser Uberlegung ist sicherlich, dass eine Reduktion all-
tagspsychologischer Diskurse auf Aussagen tiber empirische (neurowissenschaft-

8 Vgl. auch: »[...] diese Unbestimmtheit, etc., erklart uns den Gebrauch des Wortes »see-
lisch« (LS 11, S. 87).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | Unsicheres Mitleid

liche) Tatsachen bedenklich erscheinen muss. Sollte mit entsprechenden wissen-
schaftlichen Bemiihungen der Anspruch verkniipft sein, Unbestimmtheiten grund-
sdtzlich zu beseitigen, wiirde zugunsten der neuen Gewissheiten etwas ganz Ent-
scheidendes aufgegeben werden: die »spontane Zustimmung«, welche {iberra-
schende Nidhe ermdglicht und andere Personen uns ganz plétzlich verstédndlich
sein ldsst. Eine solche »Evidenz« ist nach Wittgenstein nur als »unwégbare« zu
haben.

4.1.5 Unsicheres (irritiertes) Mitleid und Aspekt-Erleben

Das unsichere Mitleid ldsst sich auch als irritiertes Mitleid bezeichnen (siche
1.6.4) bzw. als Aspekt-Erleben verstehen (siehe 2.5.3). Irritiertes Mitleid ist mit
zwei alternativen Blickwinkeln konfrontiert: Einmal kann die Situation des Ob-
jekts als bemitleidenswert gesehen werden, dann aber auch wieder nicht. Z.B.
kann es einerseits bedauerlich sein, wenn eine Person bestimmte Schmerzen er-
fahren muss, andererseits ldsst sich vielleicht sagen, es geschieht ihr ganz recht.
Die beiden Sichtweisen des Bedauernswerten und der »Normalitdt« des Leidens
stehen sich gegeniiber. Wenn wir unféhig sind, eine Sichtweise als die richtige
auszuwihlen, schreiben wir die kontréren Eigenschaften dem Objekt selbst zu, die
Relation dieser Eigenschaften wird zu einer internen Relation. In anderen Worten:
Wir erleben das Kippen zweier Aspekte, es wird am Objekt ein Aspektwechsel
bemerkt. Das betreffende Erlebnis ist in unserem Falle aber nicht einfach Mitleid
(oder Schadenfreude), sondern Staunen. Die iiberraschende Ambiguitét einer Si-
tuation 16st Verwunderung aus — dhnlich wie das Kippen des Hasen-Enten-Kopfes
fiir Uberraschung sorgen kann. Das Staunen des irritierten Mitleids ist nicht eine
vorsichtigere Variante des »stetigen« Mitleids, sondern es hat ein ganz anderes
Objekt: Es bezieht sich direkt auf die Ambiguitdt und damit (in Wittgensteins
Worten) auf die interne Relation zweier Aspekte.

Ein moglicher Unterschied zwischen einem irritierten Mitleid und dem unsi-
cheren Mitleid z.B. gegeniiber einer Fliege (bzw. einem Mitleid, »in dem wir nicht
sicher ruhen«) konnte darin bestehen, dass bei ersterem, also beim Bemerken des
Aspektwechsels, einer der Aspekte »aufleuchtet«. Es gibt zwar bei einem solchen
Aufleuchten notwendig den Hintergrund des anderen Aspektes, doch scheint eine
Entscheidung fiir den einen Aspekt schon getroffen zu sein — schlieflich sagen wir
in solchen Fillen »Jetzt ist es ein Hase!«. Anders beim unsicheren Mitleid gegen-
iiber einer Fliege: Hier sind wir in unserer Unentschlossenheit mdglicherweise
nicht imstande, eine der beiden Alternativen klar hervortreten zu lassen. — Wenn
man aber bedenkt, dass Wittgenstein auch beim »Aufleuchten eines Aspektes«
davon spricht, dass das Objekt die interne Relation zwischen zwei Objekten ist,

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 193

dann ist der Unterschied zum unsicheren Mitleid gar nicht so grof}. So wie die
interne Relation beim Hasen-Enten-Kopf darin besteht, dass dieser Hase so ge-
macht ist, dass er auch eine Ente sein kann (und umgekehrt), so miissen auch beim
(irritierten) Mitleid als Aspektwechsel-Bemerken die zwei Aspekte in einem not-
wendigen Zusammenhang stehen, also im Grunde beide »aufleuchten«. Das Lei-
den des Objekts muss so beschaffen sein, dass es auch als Nicht-Leiden aufgefasst
werden kann, es darf nicht nur eine zufdllige Moglichkeit geben, dieses Leiden zu
ignorieren oder gutzuheilen. Wir hatten als Beispiele bereits das Schwanken zwi-
schen »Der Arme!« und »Geschieht ihm eigentlich recht!« sowie das Schwanken
zwischen »Wie hilfsbediirftig!« und »Verdient keine Beachtung, anderen geht es
schlechter!« (siche oben 2.5.4). Ein weiteres Beispiel wire das Leiden einer un-
auffilligen Gruppe von Menschen und vor allem das Leiden an dieser Unauffal-
ligkeit: Die fehlende Aufmerksamkeit ist selbst ein Element des Leidens dieser
Gruppe, und die »abstrakte« Art des Leidens kann selbst wieder Grund fiir vor-
enthaltene Aufmerksamkeit sein. Das kann natiirlich auch auf einzelne Personen
zutreffen: Gerade weil die Person keine Aufmerksamkeit erhilt, leidet sie, und
diese komplexe Form des Leidens kann wiederum bewirken, dass wir sie nicht als
akut leidend wahrnehmen. Um von einem Bemerken des Aspektwechsels zu spre-
chen, ist es wichtig, dass wir beide Blickwinkel (also auch den der Bedeutungslo-
sigkeit) einzunehmen imstande sind, die beiden Aspekte miissen fiir uns gleich-
zeitig bestehen kdnnen — wir miissen verwundert sein iiber die interne Relation
der beiden Blickwinkel.

Gibt es eine solche interne Relation (bzw. das Bemerken eines Aspektwech-
sels) auch beim unsicheren Mitleid, also etwa bei der schwankenden Haltung ge-
geniiber den Schmerzen einer Fliege? Entscheidend muss hier die Verwunderung
bzw. das Staunen sein: Wenn unsere Haltung gegeniiber der Fliege aus irgendwel-
chen Griinden von Gleichgiiltigkeit zu Mitleid wechselt, so ist das noch kein Be-
merken eines Aspektwechsels. Dazu braucht es ein Staunen, etwa in der Form
»Wie ist es moglich, dass ich mir bei dieser kleinen Fliege sowohl vorstellen kann,
sie leide, als auch, sie konne gar keinen richtigen Schmerz empfinden?« — Wenn
es aber eine solche Verwunderung iiber die interne Relation zweier Blickwinkel
auf diese Fliege gibt, kann man durchaus von einem irritierten Mitleid sprechen.

Fiir eine Gleichsetzung des unsicheren und irritierten Mitleids spricht nicht
zuletzt, dass Wittgenstein im langen Kapitel 11 des zweiten Teils der Philosophi-
schen Untersuchungen nicht nur Aspekt-Erleben und Bedeutungserlebnisse be-
handelt, sondern als drittes groes Element auch die »unwégbare Evidenz von Ge-
fiihlsausdriicken«. Die Unwdgbarkeit stellt tatsédchlich eine wichtige Verbindung
her: Sowohl beim Aufleuchten eines Aspektes als auch bei der Beurteilung eines
Gefiihlsausdrucks gibt es keine zwingenden Griinde, die fiir den einen oder den

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | Unsicheres Mitleid

anderen Blickwinkel den Ausschlag geben. Geraten wir in eine »subjektive Unsi-
cherheit«, kann das ein Anlass zum Staunen werden.

Amélie Oksenberg Rorty hat in ihrem Aufsatz »A Plea for Ambivalence«
emotionale Ambivalenzhaltungen genauer untersucht und dabei vor allem ihre
konstruktive Bedeutung hervorgehoben. Eine Person besitzt eine ambivalente
Haltung gegeniiber einem Sachverhalt, wenn dieser fiir sie zwei miteinander nicht
kompatible Beschreibungen ermdglicht und die Person nicht in der Lage ist, ent-
scheidende Griinde fiir eine der zwei konkurrierenden Beschreibungen zu finden.’
Rorty unterscheidet aber noch einmal zwischen Unsicherheit und Ambivalenz:
Unsicherheit besteht dann, wenn die betreffende Person der Meinung ist, noch
nicht geniigend Informationen fiir eine Entscheidung zu besitzen und sich deshalb
abwartend verhdlt. Sie befindet sich epistemisch gesehen in einer Weder-noch-
Position'®. Ambivalenz hingegen akzeptiert die Griinde fiir beide (inkompatiblen)
Beschreibungen, die epistemische Position ist die des Sowohl-als-auch. Obwohl
sich Ambivalenz in der Praxis auch unterdriicken ldsst, zeichnet sich eine »ange-
messene Ambivalenz« dadurch aus, dass sie von einer grundsitzlichen Unmog-
lichkeit einer begriindeten Entscheidung ausgeht.

Rortys Unsicherheit deckt sich so gesehen mit Wittgensteins Unsicherheit ge-
geniiber einem komplizierten Mechanismus. Thr Begriff der Ambivalenz hingegen
entspricht Wittgensteins zweiter Unsicherheit, ndmlich jener bei der Interpretation
eines Geflihlsausdrucks. Rortys Hinweis auf die doppelten Griinde macht es noch
einmal plausibler, Wittgensteins Unsicherheit und sein Aspektwechsel-Bemerken
als zwei verschiedene Beschreibungen derselben Haltung zu verstehen.

Wittgenstein hat den Unterschied zwischen dem stetigen Aspekt-Wahrnehmen
und dem Aspektwechsel-Bemerken hervorgehoben, weil er wohl vor allem zeigen
wollte, dass fiir den korrekten Umgang mit Bedeutungen kein spezielles Bedeu-
tungserlebnis notwendig ist. Das stetige Aspekt-Wahrnehmen (bzw. das alltagli-
che Verstehen von Bedeutung) darf nicht nach dem Modell des Aufleuchtens eines
Aspektes (bzw. des Bedeutungserlebnisses) aufgefasst werden. Es handelt sich
vielmehr um ein »blindes« Regelfolgen,!! das aber nicht als defizitir gesehen wer-
den darf gegeniiber einem »wahren« Verstehen von Bedeutung. Die jeweiligen
Verhaltensweisen und Situationen sind verschieden, und entsprechend auch die
Sprachspiele. Die alltdgliche Form des Verstehens darf nicht auf die Erlebnis-
Form des Verstehens (hier »Verstehen« mit sekundédrer Bedeutung, siehe dazu
2.6) reduziert werden bzw. an dieser gemessen werden.

9 Vgl. Rorty, »A Plea for Ambivalence«, S. 433f.

10 Ebd., S. 443.

11 Vgl. die beriihmte Formulierung in § 219 der Philosophischen Untersuchungen: »Ich
folge der Regel blind«.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 195

Das gilt aber auch im umgekehrten Sinn: Das Bedeutungserlebnis mit seinem
Schwanken darf nicht als defizitdre, weil unsichere Variante des alltiglichen Ver-
stehens von Bedeutung aufgefasst werden. Ein Reduktionsverbot in diese Rich-
tung erscheint mir fiir die Anwendung auf das Mitleid als besonders wichtig: Das
irritierte Mitleid darf nicht als blof unsichere Variante eines sicheren Mitleids ver-
standen werden, als schwache Form des liberzeugten Mitleids. Die beiden Haltun-
gen sind unterschiedlicher, als es auf den ersten Blick erscheint: Das stetige Mit-
leid kennt keinen Aspektwechsel, das irritierte (unsichere) Mitleid hingegen
schon, und genau dieser Wechsel oder die »interne Relation« der beiden Aspekte
ist sein Gegenstand. Insofern ist es auch mehr Staunen als Mitleiden.

4.1.6 Zusammenfassung

Wenn von unseren Haltungen gegeniiber dem Fremdpsychischen die Rede ist,
kommt Wittgenstein hdufig auf das Mitleid zu sprechen. Generell stellt unser Mit-
leid an das Leiden anderer Lebewesen keine Fragen, es ist ein sicheres Mitleid
ohne jeglichen Zweifel. Manchmal passiert es jedoch, dass wir »nicht sicher in
unserem Mitleid ruhen«, und in solchen Féllen gibt es nach Wittgenstein nichts,
was uns zwingend von entweder der einen oder der anderen Sicht iiberzeugen
konnte. Diese grundsitzliche »Unsicherheit des Sprachspiels« besteht darin, dass
jede Evidenz nur »unwégbar« sein kann. Auch wenn Erfahrung bei der Beurtei-
lung der Echtheit des Gefiihlsausdrucks eine wichtige Rolle spielt, wird im
Sprachspiel selbst die Ubereinstimmung unter Fachleuten nicht vorausgesetzt. Ge-
nau das unterscheidet die Frage nach der Echtheit des Gefiihlsausdrucks von ma-
thematischen oder auch empirischen Fragen. Die Unsicherheit angesichts des »In-
nenlebens« einer anderen Person ist also keine Unsicherheit, wie wir sie gegen-
iiber einem komplizierten Mechanismus haben kdnnen. Denn dort fehlt eine spe-
zifische Information, welche die Unsicherheit aus der Welt schaffen konnte. Wenn
das Verhalten anderer Lebewesen hingegen unbestimmt bleibt, so handelt es sich
um eine grundsétzliche, »postulierte« Unbestimmtheit.

Unbestimmtheit als Teil unserer Lebensform bedeutet, dass unser Verhalten
nicht gleichférmig ist, und das hingt fiir Wittgenstein einerseits mit der Unschérfe
psychologischer Begriffe zusammen, andererseits mit der Moglichkeit, so etwas
wie »Sympathie« oder »Zustimmung« fiir andere zu empfinden. Das heilit, eine
Reduktion psychologischer »Phinomene« auf wissenschaftlich beobachtbare Tat-
sachen wiirde auf eine ganz andere »Lebensform« hinauslaufen, ndmlich auf eine,
in welcher »spontane Zustimmung« oder »Skrupel« fehlten.

Die Momente des unsicheren Mitleids sind besondere Momente, sie eréffnen
jedoch die grundsitzliche Unmoglichkeit, psychologische Urteile zu begriinden.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | Unsicheres Mitleid

Da Mitleid auch als Aspektwahrnehmung gesehen werden kann, liegt es nahe, das
unsichere Mitleid als Aspekt-Erleben bzw. als Bemerken eines Aspektwechsels
zu verstehen. Entsprechend wire das Schwanken des unsicheren Mitleids auch ein
Staunen iiber die »interne Relation« zweier verschiedener Aspekte. Sicheres, ste-
tiges Mitleid muss auf jeden Fall unterschieden werden von einem unsicheren,
irritierten Mitleid, keines der beiden darf auf das jeweils andere reduziert werden
und keines stellt eine defizitdre Form des anderen dar.

Beispiele fiir irritiertes Mitleid sind bei Wittgenstein selbst folgende Momente
der Unsicherheit: Empfindet die andere Person wirklich Schmerzen oder simuliert
sie nur? Leidet die andere Person oder schlieit die Narkose jeden Schmerz aus?
Kann eine Fliege Schmerz empfinden oder nicht? Weitere Beispiele iiber Wittgen-
stein hinaus wiren etwa: Ist die Person ein Opfer bestimmter Umstédnde oder doch
vielmehr selbst Téterin? Leidet die Person wirklich an ihrer Situation oder genief3t
sie diese auch? Verdient das Leiden dieser Person meine Aufmerksamkeit oder
sollte ich mich anderen Féllen groferen Leides zuwenden? Ist mein Mitleid ange-
messen oder sollte ich lieber sagen »Recht geschieht ihr«? Ist das Leiden an der
eigenen Korperlichkeit etwas, was nur bestimmte Personen betrifft, oder gilt das
fiir alle Menschen gleichermaf3en? Ist das Leiden ganzer Gruppen an fehlender
Aufmerksamkeit ein ernstzunehmendes Leiden oder ist es nun einmal so, dass
nicht alle den Platz ganz vorn auf der Biihne einnehmen kénnen?

Die letzten beiden Fragen sind in Anspielung auf Hannah Arendt und Bertolt
Brecht formuliert. Beide befassen sich intensiv mit Mitleidsfragen, beflirworten
jedoch weniger ein stetiges, sondern vielmehr ein irritiertes Mitleid. In den fol-
genden zwei Abschnitten soll versucht werden, die von Wittgensteins Uberlegun-
gen zum Aspekt-Erleben hergeleitete Unterscheidung von stetigem und irritiertem
Mitleid auf den konkreten Mitleidsdiskurs bei Arendt und Brecht anzuwenden.
Dieser liegt zwar zeitlich schon etwas zuriick, hat aber an Aktualitdt nichts einge-
biift. Brecht hat sich mit verschiedenen Mitleidsformen sowohl in seinen Stiicken
als auch in seinen Schriften zum Theater auseinandergesetzt, er kennt offensicht-
lich die Gegeniiberstellung von stetigem und irritiertem Mitleid, wenn auch meist
in anderen Begriffen. Arendt kritisiert Brecht zwar mit dem Hinweis, dieser hétte
zu viel Mitleid empfunden, beschrinkt Brechts Haltung aber allzu sehr auf ein
stetiges Mitleid. Dabei miisste gerade sie die Gegeniiberstellung dieser beiden
Mitleidsformen kennen, denn auch sie unterscheidet die beiden und kommt inso-
fern dem Ansatz Brechts erstaunlich nahe. — Die Beschiftigung mit dem konkre-
ten Mitleidsdiskurs bei Brecht und Arendt kann dazu dienen, die an Wittgenstein
erarbeitete begriffliche Differenzierung rund um »das Mitleid« zu iiberpriifen. An-
dererseits kann mit der Unterscheidung der beiden Mitleidsformen vielleicht auch
der Diskurs zwischen Brecht und Arendt mehr Klarheit erhalten.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 197

4.2 BRECHT UND DAS MITLEID
4.2.1 Nicht-aristotelisches Theater

Wie schon im ersten Kapitel deutlich wurde, hat das Mitleid im Theater einen
gewichtigen Platz. Das Publikum leidet mit den Geschehnissen auf der Biithne mit.
Es empfindet zwar auch Freude, doch ist das Mitleid jenes Gefiihl, das am stérks-
ten betroffen macht — nicht umsonst hat Aristoteles seine »Katharsis« aus einer
Mischung von phobos und eleos bestehen lassen. Wenn auch Lessings Uberset-
zung von eleos in »Mitleid« inzwischen umstritten ist, so gehen doch auch alter-
native Ubersetzungen (mit »Jammer« oder »Rithrung«) in eine grundstzlich &hn-
liche Richtung (siehe 1.3.1).

Bertolt Brecht gilt als Kritiker eines solchen Katharsis-Theaters, sein episches
Theater sucht statt der Katharsis den Verfremdungseffekt, welchen er auch eine

»Technik des Irritiertseins« nennt.'?

Den Begriff des »epischen Theaters« hat
Brecht zwar mit zunehmendem Alter vorsichtiger verwendet, doch hielt er am
»epischen« Prinzip der Distanz unbedingt fest: Zwischen Publikum und Figuren
sollten die Schauspieler treten, die als Erzédhler nicht hinter den Figuren ver-
schwinden, sondern durch ihre Prisenz eine Distanz zum Geschehen des Stiicks
schaffen. Auch durch andere &sthetische Mittel soll die Einfiihlung des Publikums
in einzelne Figuren nicht gefordert, sondern gestort werden. Brecht war skeptisch
gegeniiber einem Theater, welches fiir das Publikum eine Illusion schafft, in der
es versinken kann, er war skeptisch gegeniiber einem hypnotischen Theater, das
nicht zum Denken anregt, sondern in Trance versetzt. Genau das machte seines
Erachtens jedoch das biirgerliche Theater des Naturalismus: Die Zuschauer sind
hier nichts als passive Wesen, wie Schlafende, »unruhig triumends, in einem »Zu-
stand der Entriickung«.'?

12 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 347 (»Neue Techniken der Schauspielkunst«).

13 Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 673f. (»Kleines Organon fiir das Theater«);
In ebd., S. 661 spricht Brecht sogar von einem »bourgeoisen Rauschgifthandel«. Auch
als Regisseur hat Brecht seine Schauspieler aufgefordert, sich beim Studium der Rolle
nicht in andere Personen hineinzuversetzen. Damit variiert er auf gewisse Weise Witt-
gensteins Kritik am Analogieschluss: »Jedoch ist es die primitivste Art der Einfiihlung,
wenn der Schauspieler nur fragt: wie wére ich, wenn mir dies und das passierte? — an-
statt zu fragen: wie habe ich schon einen Menschen dies sagen horen oder das tun se-
hen? um sich so, hier und da allerhand holend, eine neue Figur aufzubauen.« Ebd., S.
686. In diesem Zusammenhang wird auch immer wieder vom »gestischen Prinzip« bei

Brecht gesprochen.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | Unsicheres Mitleid

In der Ausarbeitung seiner Theatertheorie distanziert sich Brecht auch von ei-
nem »aristotelischen« Zugang, der die Katharsis als Reinigung zum Ziel jeder
Dramatik macht. Brecht lehnt die Dramaturgie Aristoteles’ zwar nicht in allen
Punkten ab, schreckt aber auch nicht davor zuriick, das eigene Konzept als »nicht-
aristotelische Dramatik«'* zu bezeichnen und den Negativ-Stempel »aristotelisch«
fir alle Formen des Theaters zu verwenden, in denen die »emotionelle Anste-
ckung« im Mittelpunkt steht.'> Eine solche Ansteckung darf es zwar grundsétzlich
auch in Brechts Theater geben, aber immer nur mit der Zielsetzung, die Zuschauer
aufzuwecken. Das Publikum soll zu einer wachen, kritischen Haltung angestiftet
werden, die es befahigt, an die Verdnderung der bestehenden gesellschaftlichen
Zustinde zu denken. Insofern scheint es vor allem die Folgenlosigkeit der bloBen
Einfiihlung im Illusionstheater zu sein, die Brecht stort.'¢

Einfiihlung soll durch Verfremdung ersetzt werden.!” Das bedeutet aber nicht,
dass Brecht ein »kaltes Theater« will, welches zur Unterhaltung des Publikums
nicht in der Lage ist. Theater muss Vergniigen bereiten, wenn es seinen Namen
verdienen will. Dieses Vergniigen soll keine passive Betrachtung des Bestehenden
und Allgemeinmenschlichen sein, sondern ein Beschéftigung mit der Verdnde-
rung, dem Vorlidufigen und Unvollkommenen.'® Es geht Brecht um den »GenuB
an den Moglichkeiten des Wandels aller Dinge«.!” Die Vergniigungen »groB3er
Dramatik« sind nicht »héher« oder sublimierter, sondern einfach w»stirker«, sie
sind »verzweigter, reicher an Vermittlungen, widerspriichlicher und folgenrei-
cher«.?’ Auch wenn zum Nachdenken angeregt werden soll, so muss auf sinnliche

14 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 240.

15 Vgl. Brecht, Schriften zum Theater, S. 74, 80; inwiefern Brecht bei der Frage der Ka-
tharsis als Anti-Aristoteliker gelten kann oder nicht, ist eine immer wieder diskutierte
Frage, denn es gibt auch Aussagen Brechts, die der aristotelischen Katharsis durchaus
positiv gegeniiberstehen, etwa ebd., S. 131; — Marianne Kesting weist in ihrem Buch
»Das epische Theater« darauf hin, dass die »nichtaristotelische Dramenstruktur« »die
ganze abendldndische Dramatik« durchziehe und insofern keine Erfindung Brechts sei.
Kesting, Bertolt Brecht, S. 10; andererseits sind Voigts und Hinck der Meinung, dass
Brechts »anti-aristotelische« Position sich eher gegen das neuzeitliche Illusionstheater
richtet und nicht so sehr gegen Aristoteles selbst; vgl. Voigts, Brechts Theaterkonzep-
tionen, S. 190f.; Hinck, Das moderne Drama in Deutschland, S. 112.

16 Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Vergniigungstheater oder Lehrthea-
ter?«).

17 Vgl. ebd., S. 301 (»Uber eine nichtaristotelische Dramatik«).

18 Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 700 (»Kleines Organon fiir das Theater«).

19 Ebd., S. 696.

20 Ebd., S. 665.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 199

und heitere Weise unterhalten werden.?' Brecht spricht dabei auch von einem
Staunen und vergleicht das Ergebnis des Verfremdungseffekts mit dem »fremden
Blick« Galileis, mit dem dieser »einen ins Pendeln gekommenen Kronleuchter
betrachtete«.?? Als Adressaten der Unterhaltung sah Brecht die »Kinder des wis-
senschaftlichen Geistes«, getrieben von forschender Neugier und radikaler Kritik-
bereitschaft. Wenn Brecht gleichzeitig den sinnlich-unterhaltsamen Charakter des
Theaters und die wissenschaftliche Grundhaltung der Moderne in Verbindung
bringt, so stellt das fiir ihn keinen Widerspruch dar: Das korperliche und anschau-
liche Theater soll in erster Linie »Lust am Erkennen« und »Spal3 an der Verédnde-
rung der Wirklichkeit« vermitteln. Episches Theater heift also auf keinen Fall,
Gefiihle aus dem Theater zu verbannen oder sie in theorielastiger kritischer Hal-
tung wegzurationalisieren und »auszumerzen«.?® Sie sollen nur fiir den richtigen
Zweck eingesetzt werden, namlich fiir eine progressive Darstellung der zwischen-
menschlichen Beziehungen.

Das gilt auch fiir das Mitgefiihl mit den Figuren: Dieses ist Brecht zwar in
manchen Kontexten verdéchtig, doch erhélt es seine Rechtfertigung, wenn es ein-
hergeht mit der Respektierung des Menschlichen* und einem leidenschaftlichen
Sinn fiir Gerechtigkeit.?> Das Mitgefiihl hat also nicht zu verschwinden: » Tats4ch-
lich ist das epische Theater eine sehr kiinstlerische Angelegenheit, kaum zu den-
ken ohne Kiinstler und Artistik, Phantasie, Humor, Mitgefiihl, ohne das und viel
mehr kann es nicht praktiziert werden«.?®

Brechts Theorie der Verfremdung und der Distanz im Theater sicht keine Ver-
bannung des Mitleids vor, dieses darf im Publikum durchaus aufkommen. Aller-
dings unterscheidet er zwischen verschiedenen Anwendungen des Mitleids, und
die gerechtfertigte Anwendung steht im Dienste einer Bewusstmachung der Ver-
anderbarkeit gesellschaftlicher Verhéltnisse. Moglicherweise sind es aber nicht
nur verschiedene Anwendungen des Mitleids, sondern auch verschiedene Mit-
leidsbegriffe, die Brechts Haltung zum Mitleid so ambivalent machen. Dieser
Frage soll in den nichsten Abschnitten nachgegangen werden.

21 Vgl. ebd., S. 669.

22 Ebd, S. 681f.

23 Ebd., S. 716 (»Hemmt die Benutzung des Modells die kiinstlerische Bewegungsfrei-
heit?«).

24 Vgl. ebd., S. 673 (»Kleines Organon fiir das Theater«).

25 Vgl. Brecht, Schriften zum Theater, S. 272 (»Rede an danische Arbeiterschauspieler zur
Kunst der Beobachtung«).

26 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 555 (»Straflenszene«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | Unsicheres Mitleid

4.2.2 Die MaBnahme und Der Jasager

Brechts Haltung zum Mitleid des Theaterpublikums ist offensichtlich komplex,
dasselbe gilt aber auch fiir seine Haltung zur Rolle des Mitleids in der Politik:
Auch hier zeigen sich — dhnlich wie bei Nietzsche — auf den ersten Blick wider-
spriichliche Einschétzungen. Nicht ohne Grund attestiert Hannah Arendt Brecht
einerseits einen iibertriebenen Hang zum Mitleid (»die Leidenschaft, an der er am
meisten litt«),”” hebt jedoch im Gegenzug die Skrupellosigkeit seines Machiavel-
lismus hervor.?® Dabei bezieht sie sich vor allem auf Brechts Stiick Die Maf-
nahme. Die Handlung dieses 1930 entstandenen Theaterstiicks ist folgende: Ein
junger Chinese schliefit sich drei Revolutionédren aus der UdSSR an, welche in
China auf versteckte Weise Agitation betreiben wollen, um auch dort die Revolu-
tion vorzubereiten. Er erklért sich zwar einverstanden mit den Methoden der sow-
jetischen Agitatoren, es gelingt ihm jedoch im entscheidenden Moment nicht, ra-
tional zu bleiben, und er »verfillt dem Mitleid«. Auch nach wiederholten Verspre-
chungen, aus strategischen Griinden seine revolutiondren Absichten geheim zu
halten, verrit er sich durch konkrete Solidaritdtsbekundungen und bringt die Ar-
beit und auch seine Genossen in akute Gefahr. Durch seine Naivitit richtet der
junge Chinese somit Schaden fiir die gute Sache an (»Er wollte das Richtige und
tat das Falsche«), und als seine Anwesenheit das Leben der drei anderen Agitato-
ren ernsthaft bedroht, entschlieft man sich (mit seinem Einverstindnis), ihn zu
erschieBen und in eine Kalkgrube zu werfen, um ihn unkenntlich zu machen.
Brecht schrieb dieses umstrittene Stiick noch vor dem Hohepunkt des stalinis-
tischen Terrors. Auch vor 1930 wurden jedoch einige Exzesse der »Diktatur des
Proletariats« sichtbar, und so erscheinen manche Stellen des Stiickes befremdlich
(»Der Einzelne kann vernichtet werden, aber die Partei kann nicht vernichtet wer-
den«, usw.). Im Stiick wird die von der Partei vorangetriebene Revolution iiber
alles gestellt, sie stellt die oberste Rahmenbedingung fiir alles andere dar. Zu den
Rahmenbedingungen gehort aber auch, dass die Partei selbst verfolgt wird, dass
das Leben der anderen Agitatoren also durch den Tod des einen Chinesen sehr
wahrscheinlich gerettet werden kann. Brecht riickt durch die Auswahl solcher
Umstédnde das Mitleid in ein nicht ganz alltégliches Licht: Es wird zur Schwiche

und Dummheit.?

27 Vgl. Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 293.

28 Vgl. ebd., S. 294.

29 Fiir die Perspektive der Dummbeit spricht im Stiick auch, dass der junge Genosse sich
dieser Partei und dieser Revolution aus eigenem Antrieb angeschlossen hat und sich

dabei mit deren Zielen und Methoden einverstanden erklérte.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 201

Die Frage der verschiedenen Rahmenbedingungen beschéftigte wohl auch
Brecht selbst. Etwa zur gleichen Zeit wie Die Maftnahme entstanden die zwei Stii-
cke Der Jasager und Der Neinsager. Die Struktur ist jeweils dhnlich, diesmal ist
es ein Junge, der sich mit seinem Lehrer und anderen Studenten auf eine gefahrli-
che Reise iiber die Berge begibt und unterwegs erkrankt, sodass die anderen die
Reise nur mehr ohne ihn fortsetzen konnen. Lassen sie ihn zuriick oder kehren sie
mit ihm um? In der ersten Fassung des Jasagers beschliefen die anderen, den
Knaben zuriickzulassen, und als dieser sie sogar darum bittet, in die Schlucht ge-
worfen zu werfen, machen sie genau das. Brecht hat dieses Lehrstiick u.a. mit
Schiilern diskutiert, ihre Einwinde beriicksichtigt und anschlieBend aus diesem
einen Stiick gleich zwei Stiicke gemacht: Es handelt sich um die zweite Fassung
des Jasagers und um den Neinsager. Durch den Vergleich dieser insgesamt drei
Stiicke sieht man, wie Brecht an den Rahmenbedingungen bastelte, um jeweils
neues Licht auf die Situation zu werfen. In der zweiten Jasager-Fassung gibt es
eine gefdhrliche Seuche, fiir die die Expedition dringend Medizin aus der Stadt
jenseits der Berge holen muss. Die Begriindung fiir das Zuriicklassen des kranken
Knaben wird auf diese Weise verstirkt, denn es steht das Leben der von der Seu-
che bedrohten Menschen auf dem Spiel. In der Variante des Neinsagers fillt diese
Seuche hingegen weg, und damit die Dringlichkeit. Nun ist der kranke Knabe
nicht damit einverstanden, zuriickgelassen zu werden, und er liberzeugt die ande-
ren, mit ihm zusammen umzukehren. — Andern sich die Rahmenbedingungen, so
dndert sich auch die moralische Korrektheit der (vom Mitleid geprédgten) Riick-
sichtnahme auf das Leben des einzelnen Menschen.

Brechts Ansatz war es, das Theater als Experiment zu verstehen, und so kon-
nen die zuletzt genannten Stiicke wohl auch als Experimente mit dem Mitleid ver-
standen werden. Lasst man den politischen Hintergrund der dreifliger Jahre einmal
auller Acht, erinnern diese Stiicke an neuere Gedankenexperimente zu morali-
schen Dilemmata, z.B. an das »Trolley-Problem«.*® Dieses Dilemma kennt ver-
schiedene Variationen, im Kern geht es aber um eine heranfahrende Tram (#rol-
ley), die im Begriff ist, finf Gleisarbeiter in den Tod zu reiflen. Es gibt nun die
Moglichkeit, das zu verhindern, und zwar durch das Umstellen der Weichen: die
umgelenkte Tram wiirde so nur einen einzigen Arbeiter iiberrollen. Darf der Tod
dieses einen Arbeiters gezielt herbeigefiihrt werden, um fiinf andere zu retten?3! —

30 Die erste Formulierung eines solchen Dilemmas geht auf Hans Welzel zuriick, bekannt
wurde es vor allem durch Philippa Foot.

31 Vgl. Thomson, »The Trolley Problem«. Eine bekannte Variante ist das Fat-Man-Prob-
lem: Man steht auf einer Briicke tiber dem heranfahrenden Zug und hat die Moglichkeit,
eine sehr beleibte andere Person vor die heranfahrende Tram zu stiirzen und diese

dadurch entscheidend zu bremsen.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | Unsicheres Mitleid

Die verschiedenen Fassungen von Der Jasager und Der Neinsager erscheinen wie
eine frithe Version des Trolley-Problems. In der Mafsnahme besteht eine Parallele
gleich in doppelter Hinsicht: Die Zweck-Mittel-Frage stellt sich ndmlich sowohl
bei der Totung des mitleidigen Chinesen als auch bei seiner Tatigkeit als Agitator:
Denn sich dabei dem spontanen Mitleid hinzugeben bedeutet, sich zu erkennen zu
geben und damit die Revolution in Gefahr zu bringen.

Weder in Brechts Stiicken®? noch beim Trolley-Dilemma gibt es einen Stand-
punkt, den »das Mitleid« fiir sich beanspruchen kann. Schliellich geht es nicht
nur um die eine Person, die geopfert werden soll, sondern auch um das Leiden der
anderen Betroffenen. So wie man sagen kann, dass aus Mitleid mit den fiinf Ar-
beitern deren Leben (durch den Tod der einen Person) zu retten ist, so kdnnte man
auch zu Brechts Stiicken sagen: Es ist gerade das Mitleid mit den unterdriickten
Chinesen insgesamt oder mit den von der Seuche Betroffenen, das den Ausschlag
dafiir geben sollte, den Zweck das Mittel heiligen zu lassen. Arendt jedenfalls hat
bei Brecht gerade von dieser Art von Mitleid ein Zuviel diagnostiziert.*®

4.2.3 Stetiges und irritiertes Mitleid bei Brecht?

Eine mogliche Erklirung fiir die Widerspriichlichkeit rund um das Mitleid bei
Brecht wire, dass verschiedene Mitleidsbegriffe im Spiel sind und dass diese nicht
geniigend differenziert werden. Das konnte sowohl fiir seine Kritik am Einfiih-
lungs-Theater als auch fiir seine moralischen »Experimente« zum Mitleid gelten,
denn in beiden Bereichen finden sich widerspriichliche AuBerungen zum Mitleid.
Zum besseren Verstidndnis dieser Widerspriiche konnte die Unterscheidung zwi-
schen einem stetigen Mitleid und einem irritierten Mitleid hilfreich sein, wie sie
ausgehend von Wittgenstein erarbeitet wurde.

32 Es gibt noch eine Reihe anderer Stiicke, in denen Brecht das Mitleid ambivalent behan-
delt, z.B. Der gute Mensch von Sezuan, Die heilige Johanna der Schlachthéfe oder auch
Der Kaukasische Kreidekreis. Im Kaukasischen Kreidekreis gibt es eine Schliissel-
szene, in der die Magd Grusche den Saugling des Gouverneurs rettet. Diese Mitleids-
handlung wird bezeichnenderweise nicht naturalistisch gespielt, sondern vom Sénger in
der dritten Person und in der Vergangenheitsform erzahlt, wihrend Grusche die erzahl-
ten Handlungen pantomimisch ausfiihrt. Das Publikum sieht also eine scheinbar mora-
lisch einwandfreie Handlung und hort dabei die Sitze des Séngers, welcher Grusches
Handlung als Untat erzahlt: z.B. »Schrecklich ist die Verfilhrung zur Giite!«.

33 Der Begriff »Empathie« wird allerdings meist mit der nicht-utilitaristischen Losung in
Verbindung gebracht. Gerade unter diesem Blickwinkel wird aber auch von einem mo-
ralischen Defizit der Empathie gesprochen. Vgl. dazu etwa Decety und Cowell, »Em-

pathy, Justice, and Moral Behavior«; Bloom, »Empathie blendet uns«.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 203

Zunéchst zu Brechts moralischen Experimenten: Das Mitleid als unmittelbares
Empfinden, begleitet von einer spontanen Reaktion, wird von Brecht infrage ge-
stellt. Er zeigt auf, dass eine solche Reaktion unter gewissen Umstédnden moralisch
bedenklich sein kann, obwohl sie iiblicherweise als moralisch gilt. Damit macht
er im Grunde nichts anderes, als zu einem vertrauten Aspekt einen Gegenaspekt
aufzuzeigen. Die Not der einzelnen Menschen (z.B. die Situation einzelner Arbei-
ter in Die Mafsnahme oder die Krankheit des Knaben im Jasager) wird zu einem
»Hasen-Enten-Kopf«, da sie widerspriichliche Aspekte zeigt: Sie fordert einerseits
zur Hilfe auf, andererseits muss sie aber auch ignoriert werden im Interesse vieler
anderer. So gesehen konnte das spontane Mitleid »stetiges Aspekt-Wahrnehmen«
bzw. stetiges Mitleid sein, das Dilemma der Revolutionédre in China (oder des Leh-
rers im Gebirge) hingegen ein irritiertes Mitleid — eines, das sich nicht sicher ist.

Nun kommt es aber darauf an: Wenn das Mitleid der Revolutionire jener skru-
pellosen Haltung entspricht, welche ihnen von Hannah Arendt zugeschrieben
wird, handelt es sich auch hier um nichts anderes als um stetiges Mitleid — zwar
auf ein abstrakteres Objekt gerichtet, doch ohne jede Ambiguitit. Nach Arendt
sind sich die Revolutiondre sicher, sie zweifeln nicht daran, aus Mitleid mit den
Massen iiber Leichen zu gehen. Das wire vergleichbar der Entscheidung, beim
Trolley-Problem ganz selbstversténdlich die Aufopferung des einen Arbeiters im
Interesse der fiinf anderen in Kauf zu nehmen. Die Revolutionére in Brechts Maf3-
nahme scheinen tatsichlich eine solche Haltung zu vertreten, sie kennen keine
ernsthaften Zweifel an ihrer Entscheidung und zeigen sich entschlossen, das Not-
wendige zu tun.

Beriicksichtigt man aber, dass Brecht mit seinem Stiick eine Wirkung beim
Publikum erzielen wollte, so verschiebt sich die Zuordnung. Es war wohl kaum
Brechts Absicht, das Verhalten der sowjetischen Revolutionédre im Stiick als di-
rektes Vorbild zu verwenden, er wollte das Publikum im Sinne der Verfremdung
wohl eher irritieren. Und es spricht einiges dafiir, die von Brecht angestrebte Hal-
tung des Publikums als irritiertes Mitleid zu bezeichnen. Das Publikum soll das
Dilemma als solches erleben, es soll Mitleid mit dem chinesischen Revolutionar
haben und gleichzeitig die Notwendigkeit seiner Totung ernst nehmen.

Brecht ein Bemiithen um irritiertes Mitleid zuzuschreiben, muss nicht daran
scheitern, dass er selbst einen solchen Begriff nicht verwendet. Aulerdem hat er
den Mitleidsbegriff durchaus zustimmend verwendet, wenn auch eher selten. Eine
der Stellen, an denen er gerade in Verbindung mit seinen eigenen Anliegen von
der Wichtigkeit des Mitleids spricht, findet sich in der Aussage des »Philosophen«
im Messingkauf:

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | Unsicheres Mitleid

»Die Alten haben das Ziel der Tragddie darin erblickt, da3 Furcht und Mitleid erweckt
werde. Auch jetzt wire das ein gutes Ziel, wenn blo3 unter Furcht Furcht vor den Menschen
und unter Mitleid Mitleid mit den Menschen verstanden wiirde und wenn also das ernste
Theater mithiilfe, jene Zustdnde unter den Menschen zu beseitigen, wo sie voreinander

Furcht und miteinander Mitleid haben miissen.«>*

4.2.4 Mitleid und Distanz gegeniiber der Figur

Mit der angestrebten Wirkung beim Publikum sind wir aber schon bei der Rolle,
die das Mitleid ganz konkret in Brechts Regiekonzept spielt. Wenn Brecht bedin-
gungslose Einfithlung des Publikums ablehnt und Distanz zwischen den Zuschau-
ern und den Figuren schaffen will, so fordert er eben diese Distanz zu den Figuren
auch von den Schauspielern. Nur durch die Durchbrechung der Illusion, die
Schauspieler wéren die Figuren selbst, findet auch das Publikum eine kritische
Haltung gegeniiber diesen Figuren. Insofern sind die Schauspieler das erste Pub-
likum der Stiicke Brechts und es verwundert daher nicht, dass ihm die Haltung
dieser Schauspieler zu den verschiedenen Figuren und zum Inhalt des ganzen Stii-
ckes am Herzen liegt.

Fiir die Haltung der Schauspieler gegeniiber den Figuren ist es entscheidend,
dass die Einfiihlung oder das Mitleid nicht iiberhandnimmt. Reines Mitleid lésst
sich in den Augen Brechts schlecht mit Achtung und Respekt vereinbaren. Trotz-
dem fordert er keineswegs, ganz auf das Mitleid zu verzichten, sondern schlégt
eine Haltung der Ambivalenz vor, z.B. gegeniiber Horder in der Winterschlacht:
»Sie miiiten hier Achtung vor Hoérder empfinden und zugleich Mitleid, das dieser
Achtung entgegentritt«*®. An anderer Stelle schlégt er den Schauspielern (beim
Lesen des Stiickes) eine dhnliche Haltung gegeniiber der Mutter Courage vor:
Stolz und Mitleid, ganz in Entsprechung zu Mutter Courages widerspriichlichen
Erscheinung im Stiick.>® Uberhaupt verweist Brecht hiufig auf die Notwendigkeit,
mit den Figuren zwar mitzuleiden, zusétzlich aber auch noch eine andere Haltung
miteinzubeziehen:

»Nehmen wir an, die Schwester beweint es, daf der Bruder in den Krieg geht, und es ist der

Bauernkrieg und er ist der Bauer und geht mit den Bauern. Sollen wir uns ihrem Schmerz

34 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 525f. (»Der Messingkauf«).

35 Ebd., S. 894 (»Brief an den Darsteller des jungen Horder in der > Winterschlacht«).

36 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 278 (»Suche nach dem Neuen und Alten«); — An
anderer Stelle kritisiert Brecht die seiner Ansicht dilettantische Inszenierung der »Mut-
ter« in New York: »Statt um Bewunderung werbt ihr um Mitgefiihl mit der Mutter, die
ihren Sohn verliert.« Ebd., S. 57 (»Mittelbare Wirkung des epischen Theaters«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 205

ganz hingeben? Oder gar nicht? Wir miissen uns ihrem Schmerz hingeben kénnen und nicht
hingeben konnen. Unsere eigentliche Bewegung wird durch die Erkennung und Erfithlung

des zwiespiltigen Vorgangs entstehen.«*’

Wenn die Schauspielerin trotz aller Natiirlichkeit des Schauspiels nicht in der Fi-
gur aufgeht bzw. verschwindet, dann soll so dem Publikum immer wieder bewusst
gemacht werden, dass auf der Biihne gespielt wird, dass sich auf ihr also Schau-
spieler befinden und nicht einfach die Figuren des Stiicks. Auf die beriihmte
»vierte Wand« im Theater soll nach Brecht deshalb verzichtet werden. Dieses
Konzept einer vierten Wand entstand mit dem biirgerlichen Theater und seiner
»Guckkastenbiihne« und sah vor, dass das Publikum nicht mehr direkt angespro-
chen wird, sondern wie hinter einer (vierten) Wand Zeuge des von ihm unabhén-
gigen Geschehens sein darf. Wird vor einer »vierten Wand« gespielt, dann ver-
wandelt sich die Vorstellung zum »Geschehnis« selbst: Es entsteht die Illusion,
das Gespielte ereigne sich wirklich bzw. auch ohne Publikum und nicht nur als
Vorstellung vor einem Publikum. Genau gegen dieses Theaterkonzept polemisiert
Brecht.*® In seinen Stiicken wird das Publikum direkt angesprochen, der Auffiih-
rungscharakter des Schauspiels sogar noch unterstrichen, indem z.B. die Umbau-
ten sichtbar gemacht oder die Scheinwerfer als Lichtquellen offen gezeigt werden.
Die Schauspieler sollen sich verhalten wie Augenzeugen eines Verkehrsunfalls,
die den Umstehenden den Hergang veranschaulichen und dabei immer wieder ein-
zelne Sequenzen spielen.’’ Gefallen findet Brecht auch an der Idee, einen Schau-
spieler beim Spielen rauchen zu lassen, und er kann sich gut vorstellen, »wie er
jeweils die Zigarette weglegt, um uns eine weitere Verhaltungsart der erdichteten
Figur zu demonstrieren«.*’

»Verkorperung« ist durchaus moglich, diese muss aber unterbrochen werden.
Brecht denkt also nicht so sehr an eine durchgehend gespielte Distanz, vielmehr
soll mithilfe von Unterbrechungen dem Publikum (mehr oder weniger durchge-
hend) bewusst sein, dass da eine Schauspielerperson und nicht die Figur selbst vor
ihm steht. Es sind also die »wesentlichen Stellen, in denen Distanz gespielt wer-
den muss:

37 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 900 (»Gespréch iiber die Notigung zur Einfiih-
lung«).

38 Vgl ebd., S. 685 (»Kleines Organon fiir das Theater«); siche auch Brecht, Schriften
zum Theater, S. 106 (»Neue Technik der Schauspielkunst«).

39 Dieser Vergleich wird im Text »Die Straflenszene« von Brecht ausgiebig herangezogen.
Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 546ff.

40 Ebd., S. 684 (»Kleines Organon fiir das Theater«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | Unsicheres Mitleid

»Geht er [der Schauspieler] auf die Biihne, so wird er bei allen wesentlichen Stellen zu dem,
was er macht, noch etwas ausfindig, namhaft und ahnbar machen, was er nicht macht; das
heif3t er spielt so, dal man die Alternative moglichst deutlich sieht, so, daf sein Spiel noch
die anderen Moglichkeiten ahnen 146t, nur eine der méglichen Varianten darstellt. [...] Das,
was er nicht macht, muf} in dem enthalten und aufgehoben sein, was er macht. So bedeuten
alle Sdtze und Gesten Entscheidungen, bleibt die Person unter Kontrolle und wird getes-
tet.«*!

Allerdings schweben Brecht auch noch stirkere Verfremdungen im Rahmen einer
»nicht restlosen Verwandlung« vor, wie etwa die »Uberfiihrung in die dritte Per-
son« (die Schauspieler sprechen in der dritten Person iiber die Figur) oder »die
Uberfiihrung in die Vergangenheit« (die Figur selbst erzihlt von friiheren Ereig-
nissen) oder auch »das Mitsprechen von Spielanweisungen und Kommentaren«.*?

Eine Anwendung des Verfremdungseffektes auf die Unterscheidung von ste-
tigem und irritiertem Mitleid dréngt sich auf: Der V-Effekt verhindert nicht nur
die Einfiihlung in die Figur, sondern kreiert zu ihr mehrere Blickwinkel, und héu-
fig ist nur einer davon der des Mitleids. Beim einzelnen Blickwinkel handelt es
sich um stetiges Mitleid. Entsteht jedoch eine Haltung, welche sich iiber die Mog-
lichkeit einer Gleichzeitigkeit verschiedener Blickwinkel wundert, 14sst sich von
irritiertem Mitleid sprechen. Auch wenn Brecht diesen speziellen Mitleidsbegriff
nicht kennt, kann der Begriff »Mitleid« hier durchaus eine berechtigte Anwen-
dung finden, und zwar aus einem wichtigen Grund: Brechts Figuren machen be-
troffen, nicht nur trotz des Verfremdungseffektes, sondern auch wegen dieses. Die
Betroffenheit wird also nicht reduziert, sondern erhélt gerade durch den Aspekt-
wechsel der Figuren eine eigene Qualitét.

4.2.5 Die Wiirde der »Seerduber-Jenny«

Kommt bei irritiertem Mitleid zum Mitleids-Blickwinkel noch ein zweiter dazu,
so wird dadurch vermieden, dass das Objekt als bloBes Opfer gesehen wird: Ein
Mitleid, das nur das Leiden anderer Personen im Blick hat, macht diese zu blof3
»Erleidenden« und insofern zu passiven Figuren. Wenn Brecht bloBes Mitleid und

41 Brecht, Schriften zum Theater, S. 108f. (»Neue Technik der Schauspielkunst«); Eine
dhnliche Formulierung findet sich in Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Ver-
gniigungstheater oder Lehrtheater?«): »Das »Natiirliche« mufite das Moment des Auf-
falligen bekommen. Nur so konnten die Gesetze von Ursache und Wirkung zu Tage
treten. Das Handeln der Menschen mufite zugleich so sein und mufite zugleich anders
sein kdnnen«.

42 Brecht, Schriften zum Theater, S. 110 (»Neue Technik der Schauspielkunst«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 207

Achtung vor einer Person/Figur als gegensitzliche Haltungen sieht, befindet er
sich in einer Linie mit verschiedenen Konzepten zur menschlichen Wiirde. Der
Begriff der Wiirde wird zwar unterschiedlich verwendet, immer wieder trifft man
jedoch auf das Motiv der Selbstbestimmtheit.** Diese kann darin bestehen, die ei-
gene Identitét frei zu wéhlen (wie etwa bei Pico della Mirandola), oder darin, nicht
blof Mittel fiir fremde Zwecke zu sein (wie bei Kant), — gemeinsam ist solchen
Wiirdebegriffen die aktive Gestaltung des eigenen Lebens. Aktivitdt ist hier mit
dem Begriff der Freiheit verkniipft und heif3t, nicht blof zu funktionieren, einen
zugemuteten Platz nicht unreflektiert hinzunehmen oder ein erwartetes Verhalten
nicht einfach umzusetzen.

Ein solcher Begriff von Wiirde ldsst sich anhand von Brechts Figur der »See-
rduber-Jenny« in der Dreigroschenoper veranschaulichen. Jenny ist zugleich ein
konkretes Beispiel fiir eine Figur, fiir die das Publikum irritiertes Mitleid empfin-
den kann. Die Betroffenheit ihr gegeniiber besteht nicht allein in empathischer
Anteilnahme, sondern gerade in der Kombination von Mitleid und Ablehnung.
Jenny ist bedauernswert und grausam zugleich — und zusétzlich hat sie auch noch
eine naive Seite. Als an den Rand gedringtes Abwaschmédchen in einer schmut-
zigen Kneipe récht sie sich in ihrer Vorstellung an allen sie verspottenden »Her-
ren«, indem sie sich selbst als Seerduber-Jenny ertrdumt, welche von einem
»Schiff mit fiinfzig Kanonen« eines Abends aus der Stadt befreit wird und so die
Hinrichtung all dieser Herren miterleben darf. Zwar sind ihre Rachegeliiste nicht
gerade das, was Kant unter der »Autonomie der praktischen Vernunft« versteht —
schlieBlich scheint Jenny ihre Affekte nicht wirklich im Griff zu haben. Doch ihre
Weigerung, sich einer »Bestimmung« zu fiigen, kann auch als eine Form von
Selbstbestimmung gesehen werden, die Unmoglichkeit ihrer Einstufung als »be-
dauernswert« schafft eine Ortlosigkeit, welche Pico della Mirandola als entschei-
dendes Merkmal der Wiirde des Menschen verstand. Brechts Verfremdung stellt
so gesehen einen Versuch dar, den Figuren seiner Stiicke gerade dadurch Wiirde
zu verleihen, dass ihre Kategorisierung gestort wird.

Inwiefern ldsst sich nun aber konkret von Verfremdung im Zusammenhang
mit der »Seerduber-Jenny« in der Dreigroschenoper sprechen? Jenny ist keine
handelnde Figur des Stiicks selbst, sondern kommt nur im Rahmen eines Songs
vor, den Polly anlésslich ihrer Hochzeit mit Macheath (Mackie Messer) zum Bes-
ten gibt. Wenn Polly in diesem Lied die erste Person verwendet, so spielt sie also
nur eine gewisse Seerduber-Jenny, von der sie behauptet, dass sie sie in einer
schmutzigen »Vier-Penny-Kneipe« einmal gesehen habe. Polly erklért: »Es war

43 Vgl. zur historischen Entwicklung des Wiirdebegriffs GroBmann, »Wiirde« (Histori-
sches Warterbuch der Philosophie); aullerdem Burkard, »Wiirde« (Metzler Philoso-
phie-Lexikon).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | Unsicheres Mitleid

das Abwaschméidchen, und Sie miissen wissen, daf} alles iiber sie lachte und daf3
sie dann die Géste ansprach und zu ihnen solche Dinge sagte, wie ich sie Ihnen
gleich vorsingen werde«.*

Dann schildert Polly (ganz im Stil des erzdhlenden Kontaktes mit dem Publi-
kum im epischen Theater) den anwesenden Ménnern auf ganz rdumliche Art die
Situation, in der die Seerduber-Jenny ihr Lied singt (bzw. in der Polly das Lied
singt): »Wo Sie sitzen, sallen die Herren, die iiber sie lachten. Sie konnen auch
lachen, da3 es genau so ist; aber wenn Sie nicht kdnnen, dann brauchen Sie es
nicht.« (Das Spiel von Sichtbarmachung und erzéhlerischer Distanz erhélt noch
zusitzliche Verfremdung dadurch, dass zu Beginn des Liedes auf plotzlich er-
scheinenden Tafeln zu lesen ist: »Die Seerduber-Jenny«.) — Hier die erste und
letzte Strophe der Ballade:

»Meine Herren, heute sehen Sie mich Gldser abwaschen
Und ich mache das Bett fiir jeden.

Und Sie geben mir einen Penny und ich bedanke mich schnell
Und Sie sehen meine Lumpen und dies lumpige Hotel
Und Sie wissen nicht, mit wem Sie reden.

Aber eines Abends wird ein Geschrei sein am Hafen
Und man fragt: Was ist das fiir ein Geschrei?

Und man wird mich lacheln sehen bei meinen Gléasern
Und man sagt: Was lachelt die dabei?

Und ein Schiff mit acht Segeln

Und mit fiinfzig Kanonen

Wird liegen am Kai

[--]

Und es werden kommen hundert gen Mittag an Land
Und werden in den Schatten treten

Und fangen einen jeglichen aus jeglicher Tiir

Und legen ihn in Ketten und bringen vor mir

Und fragen: Welchen sollen wir tdten?

Und an diesem Mittag wird es still sein am Hafen
Wenn man fragt, wer wohl sterben muss.

Und dann werden Sie mich sagen horen: Alle!

Und wenn dann der Kopf fillt, sag ich: Hoppla!

Und das Schift mit acht Segeln

Und mit finfzig Kanonen

Wird entschwinden mit mir.«

44 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 2, S. 414.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 209

Die ganz besondere Wirkung dieser Ballade wird allein schon durch ihre Be-
riihmtheit bestétigt. Wie auch immer man diese Wirkung beschreiben mochte, fest
steht, dass angesichts dieser Figur eine Betroffenheit entsteht, die nicht einfach
Mitgefiihl ist. Die Phantasien dieses Abwaschmidchens und seine so gewaltsamen
Vorstellungen einer grofen Rache sind zu verriickt, um bloBes Mitleid auszuldsen.
Sie erscheint einerseits als armes Wesen in einer erbarmungslosen Umgebung,
andererseits als gefahrlicher Mensch. Wegen der Diskrepanz zwischen der Reali-
tit und ihren Trdumen erhélt sie aber auch noch einen komisch-naiven Aspekt.
Das in diesem Lied zum Ausdruck gebrachte Leid wiirde lange nicht so betroffen
machen, wenn es ein singuldrer Aspekt ihrer Person wére, ohne ein »Kippen« hin
zu anderen Aspekten. Durch die Kombination mehrerer Blickwinkel féllt das Leid
aber auf, es wird zu einem Aspekt, der im Sinne Wittgensteins aufleuchtet. Au-
Berdem verweisen die sich widersprechenden Aspekte des Opfers und der blut-
riinstigen Morderin aufeinander, zwischen ihnen besteht damit eine interne Rela-
tion: Jennys Leiden erklért ihren Wunsch nach Rache und dieser ldsst wiederum
das Ausmaf ihres Leidens erahnen — schliellich wissen wir iiber dieses Leiden
selbst erstaunlich wenig Konkretes. Der Traum von der grolen Rache bringt eine
Verzweiflung zum Ausdruck, die zum Hinweis auf das Ausmaf} wird, in dem
Jenny verletzt ist.*

So seltsam es klingt: Jenny besitzt Wiirde gerade mit ihrer Gewaltphantasie —
und es handelt sich wohlgemerkt nur um Phantasie. Sie mochte sich nicht als blo-
Bes Opfer sehen und sucht Anerkennung als Téterin. Zu ihren Traumen von Rache
gehort auch das Erstaunen der Stadtbevolkerung, sie geniefit die Vorstellung der
Verunsicherung der Leute (»Und man sagt, was ldchelt die dabei?«). — Auch wenn
es auch auf den ersten Blick nicht stimmig erscheint, den Begriff der Wiirde mit
den grausamen Phantasien eines Abwaschmédchens in Verbindung zu bringen, so
lasst sich die besondere Betroffenheit ausgehend von ihrem Song kaum anders
erklidren.* Irritiertes Mitleid bedeutet keine Geringschitzung, sondern stirkere

45 Eine dhnliche Form von interner Relation zwischen zwei widerspriichlichen Aspekten
einer Figur findet sich bei Mackie Messer in der Dreigroschenoper: Seine Kriminalitét
steht in einer notwendigen Verbindung zum Versuch, eine »wiirdige« Hochzeit zu in-
szenieren. Verbrechen und Anstand sind keine sich ausschlieBenden Alternativen, son-
dern bedingen sich gegenseitig: Diese Kriminalitdt ldsst sich ohne diese menschliche
Wiirde nicht denken und umgekehrt. Brecht schreibt iiber die Dreigroschenoper: »Es
ist zu zeigen, welche brutale Energie ein Mann aufwenden muf3, um einen Zustand zu
schaffen, in dem eine menschenwiirdige Haltung (die eines Brautigams) moglich ist«.
Vgl. ebd., S. 488.

46 Fine mogliche andere Erklarung wire die, das Leid von Jenny durch ihre Phantasien

noch gesteigert sein zu lassen. In ihrem hemmungslosen Rachewunsch gibt sie ihren

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | Unsicheres Mitleid

Achtung vor der Wiirde der bemitleideten Person. Die Anerkennung als Person
kann hier tiefer gehen als es beim stetigen Mitleid der Fall ist. Natiirlich muss die
Gleichzeitigkeit von Mitleidshaltung und alternativer Haltung nicht schon Betrof-
fenheit auslosen — meist ldsst uns eine solche Gleichzeitigkeit vollig kalt. Nur
dann, wenn uns die Ambiguitét staunen ldsst bzw. uns irritiert, haben wir es mit
einer internen Relation der Aspekte zu tun. Wir sind erstaunt, wie eine solche Am-
biguitét iiberhaupt moglich ist, wir haben es also in Wittgensteins Worten mit
»Formen« zu tun und nicht mit zufélligen und isoliert voneinander existierenden
Aspekten (siehe hierzu Abschnitt 2.5.4).

4.2.6 Die Widerspriichlichkeit der Figur

Wenn das im Zusammenhang mit Brecht beschriebene irritierte Mitleid als ein
Bemerken des Aspektwechsels verstanden werden soll, dann muss es eine grund-
sétzliche Widerspriichlichkeit in den entsprechenden Figuren Brechts geben. Wie
schon aufgezeigt, mochte er eine allzu einfache Einfiihlung mit seinen Figuren
vermeiden, einem selbstverstindlichen Zugang soll durch die »Fremdheit« der Fi-
guren entgegengetreten werden. Ganz anders die Figuren des biirgerlichen Thea-
ters, welche ihr Leid als alternativlosen und allgemeinmenschlichen Zustand er-
dulden miissen. Hier bemerkt er: »Lauter Opfer spielt ihr uns vor und tut, als waret
ihr hilflose Opfer fremdartiger Michte und eigener Triebe.«*” Eine Figur als bloB
leidend darzustellen, verleiht ihr Eindimensionalitdt und macht so aus ihr eine Pro-
jektionsflache fiir unreflektierte Einfiihlung. »Bei allem >Selbstverstdndlichen<
wird auf das Verstehen verzichtet«*® — das gilt nach Brecht auch fiir die Figuren
von Theaterstiicken. »Die Einheit der Figur wird ndmlich durch die Art gebildet,
in der sich ihre einzelnen Eigenschaften widersprechen. «*

Manchmal entsteht gerade in Brechts konkreten Inszenierungsanweisungen
der Eindruck, als wolle er seine Figuren vor einer allzu sicheren Einfiihlung von-
seiten der Schauspieler — und damit auch vonseiten des Publikums — in Schutz
nehmen. Er kritisierte z.B. bei der Inszenierung des chinesischen Volksstiickes

eigenen Anstand preis und ldsst ihre Situation dadurch nur noch erschiitternder erschei-
nen. Die Gewaltphantasien miissten hier schlichtweg peinlich sein. Damit wire zwar
der Begriff der Wiirde vermieden, unverstandlich bliebe aber die Irritation, welche der
Song von der Seerduber-Jenny ausldst — schlieBlich wenden wir uns nicht peinlich be-
riihrt ab, sondern sind auch fasziniert von ihr.

47 Brecht, Schriften zum Theater, S. 268 (»Rede an dénische Arbeiterschauspieler liber die
Kunst der Beobachtung«).

48 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Vergniigungstheater oder Lehrtheater?«).

49 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 686 (»Kleines Organon zum Theater«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 211

Hirse fiir die Achte die Entscheidung, fiir die Rolle eines listigen Biirgermeisters
einen Schauspieler auszuwihlen, der gut einen listigen Menschen spielen kann.
Ein listiger Charakter wiirde die List banalisieren, es sollten gerade die »Feinde«
sein, die einen einfachen Menschen dazu zwingen, zur List zu greifen: »In der Not
wird man listig.«*°

Systematisch angewandte Widerspriichlichkeit findet sich bei Brecht auch in
seinen konkreten Anregungen zur Spielweise: Erschopfung kann »deutlicher«
werden, wenn sie mit einem nicht-erschopften Verhalten konterkariert wird, wie
Brecht fiir die Inszenierung seines Stiickes Die Mutter fordert:

»Die Wirkung der Szene hingt davon ab, daB3 die Erschopfung Pelagea Wlassowas deutlich
gezeigt wird. Sie hat gro3e Schwierigkeiten, klar und laut zu sprechen. Vor jedem einzelnen
Satz schopft sie neue Kraft in einer langen Pause. Dann spricht sie den Satz mit klarer
Stimme, bestimmt und ohne Emotionen. So zeigt sie ihre langjéhrige Schulung. Die Dar-

stellerin tut gut, ihr Mitleid mit der von ihr dargestellten Figur zu unterdriicken. «*!

An anderer Stelle schldgt Brecht vor, das Erschrecken einer Figur nur durch eine
plotzliche Bldsse (erzeugt durch weifle Schminkfarbe in den Handflachen) zum
Ausdruck zu bringen und gleichzeitig ein »anscheinend gefalites Wesen« zu zei-
gen, um auf diese Weise den Verfremdungseffekt auszuldsen.’? Auch bei der Rol-
lenbesetzung drangt Brecht darauf, gerade nicht irgendwelchen einfachen Losun-
gen oder Klischees zu folgen: »Als ob alle Koche dick, alle Bauern ohne Nerven,
alle Staatsménner stattlich wiren.«>? Die einzelnen Schauspielerinnen und Schau-
spieler haben zwar jeweils ihre bevorzugten Eigenschaften, haufig sind es aber
gerade die bei ihnen personlich »zuriickgedrangten Gemiitsarten«, welche die
stiarksten Wirkungen erzielen. »Der Schauspieler muf} alle Gemiitsarten in sich
pflegen, weil seine Figuren nicht leben, wenn sie nicht von ihrer Widerspriichlich-
keit leben.«** Bei einer Besprechung der Inszenierung von Shakespeares Stiick
Coriolan erachtet es Brecht als notwendig, dass sich die Entschlossenheit der Ple-

bejer als eine prekire zeigt.>

Und umgekehrt darf bei seinem eigenen Stiick Die
Gewehre der Frau Carrar der Stimmungsumschwung von Frau Carrar nicht zu

ihrem Wesensmerkmal werden, er darf nicht {iber das ganze Stiick sichtbar sein,

50 Ebd., S. 898f. (»Etwas iiber Charakterdarstellung«).

51 Brecht, Schriften zum Theater, S. 46 (»Mittelbare Wirkung des epischen Theaters«).

52 Ebd, S. 81 (»Verfremdungseffekte in der chinesischen Schauspielkunst«).

53 Ebd., S. 264 (»Rede an dédnische Arbeiterschauspieler iiber die Kunst der Beobach-
tung«).

54 Ebd., S. 265.

55 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 871 (»Die Dialektik auf dem Theater«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | Unsicheres Mitleid

wenn er liberzeugend sein soll: Dem Drangen ihrer Umgebung muss Frau Carrar
lange Zeit entschlossen entgegentreten und erst beim Tod ihres Sohnes ihren Wi-
derstand plotzlich aufgeben bzw. die Gewehre hergeben.*

Solche Regieentscheidungen kdnnen natiirlich auch als rein dsthetische Maf3-
nahmen betrachtet werden, und héufig steckt die Uberlegung dahinter, dass ein
Aspekt deutlicher hervorgehoben werden kann, wenn es einen Kontrasthinter-
grund zu ihm gibt: Was Aufmerksambkeit erhalten will, das muss verfremdet wer-
den bzw. »in Uneinigkeit mit sich selbst« sein.’” Andererseits ist nicht zu {iberse-
hen, dass Brecht mit solchen Mitteln nicht nur eine bestimmte Seite an der Figur
hervorhebt, sondern diese auch lebendiger macht. So spricht er z.B. davon, dass
die Figuren von Theaterstiicken nicht trotz, sondern wegen der Prinzipien des epi-
schen Theaters zu Menschen werden.*® Das muss an sich nicht schon heiflen, dass
die Figur durch Widerspriichlichkeit in jedem Fall mehr Wiirde erhélt, doch wen-
det man dieses Prinzip auf das Leiden einer Person an, so ist das sehr wohl plau-
sibel. Ein bloBes »Opfer-Sein« gilt als wiirdelos, Mitleid zu erhalten kann auch als
Demiitigung aufgefasst werden.

Versteht man Wiirde als Freiheit oder Autonomie (siche 4.2.5), so kann die
Widerspriichlichkeit der Figuren bei Brecht auch unabhéngig von den Aspekten
»Opfer« und »Téter« eine Bedingung fiir Wiirde sein. Nicht kategorisiert werden
zu konnen bzw. sich durch Widerspriichlichkeit einer einfachen Einordnung zu
entziehen, kann schlieBlich auch Freiheit bedeuten. Wenn wir nicht in der Lage
sind, eine Person eindeutig zu bestimmen, so sind das beste Bedingungen fiir de-
ren Autonomie. IThre Widerspriichlichkeit bedeutet zwar nicht gleich schon Selbst-
bestimmung, schafft aber durch die Abwehr von externer Bestimmung einen
Raum dafiir.

Brecht selbst verwendet fiir das irritierte Mitleid nicht den Begriff des Mit-
leids. Doch mdchte er Emotionen auf keinen Fall aus seinem Theater verbannen,
und wenn sein Verfremdungseffekt die Anerkennung des Leidens und der Person
ermdglicht, so ist das fiir Brecht auch eine Form, sich beriihren zu lassen. Insofern
erscheint es durchaus gerechtfertigt, den Begriff »Mitleid« hier zu verwenden. Der
Vorteil dabei ist, dass Brechts grundsitzliche »Leidenschaft« der Solidaritit und
der Mitmenschlichkeit nicht abstrakt bleiben muss (wie etwa Arendt in ihrem Auf-
satz »Bertolt Brecht« meint). Allerdings muss sie als irritiertes Mitleid bezeichnet

56 Ebd., S. 890f. — Brecht spricht in diesem Zusammenhang auch davon, dass bei der Ar-
beit mit Widerspriichlichkeiten »die Gesetze der Dialektik zu beachten« seien.

57 Ebd., S. 682 (»Kleines Organon fiir das Theater«).

58 Ebd., S. 731ff. (»Aus einem Brief an einen Schauspieler«); — vgl. dazu auch Brechts
Hinweis darauf, dass »Figuren nicht leben, wenn sie nicht von ihrer Widerspriichlich-
keit leben«. Ebd., S. 636 (»Rede des Dramaturgen iiber Rollenbesetzung).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 213

werden, ihre Emotionalitit ist Verwunderung und Staunen.>® Das kann im Sinne
Brechts sogar mit Genuss in Verbindung gebracht werden:

»Das Theater des wissenschaftlichen Zeitalters vermag die Dialektik zum Genuf3 zu ma-
chen. Die Uberraschungen der logisch fortschreitenden oder springenden Entwicklung, der
Unstabilitét aller Zustdnde, der Witz der Widerspriichlichkeiten usw., das sind Vergniigun-
gen an der Lebendigkeit der Menschen, Dinge und Prozesse und sie steigern die Lebens-

kunst sowie die Lebensfreudigkeit.«*°

Brechts Pladoyer fiir mehr Distanz statt Identifikations-Mitleid steht im Mitleids-
diskurs nicht alleine da, sondern ist sogar einigermallen géngig. So vertrdgt sich
auch in den Augen Max Schelers das Mitleid ausgesprochen gut mit Distanz: Ech-
tes Mitgefiihl braucht genau diese Distanz, wenn es nicht Gefiihlsansteckung oder
Identifikation sein will. Ohne Selbstbewusstsein und Selbstgefiihl ist fiir Scheler
keine »Selbsthingabe« méglich, sondern lediglich »Selbstpreisgabe«.5! Scheler
beschreibt zwar kein irritiertes oder unsicheres Mitleid, doch schon allein seine
Uberlegung zu einem Distanz-Mitleid als »echtem« Mitleid ist fiir unseren Zu-
sammenhang bemerkenswert. Auch Agnes Heller macht die Distanz des »Indivi-
duums« zur Voraussetzung fiir echte Hingabe. Dem »partikularen Ich« (Hellers
Gegenbegriff zum »Individuum«) mangelt es sowohl an Distanz zu anderen Men-
schen als auch an Achtung diesen gegeniiber, und das fiihrt dazu, dass »das parti-
kulére Ich sich immer nur sich selbst hingibt«.®> — Auch sozialpsychologische und
neuropsychologische Studien kamen schlieSlich zum Ergebnis, dass ein hilfsbe-
reites Mitgefiihl eine klare Distanz zum anderen (Selbst-andere-Unterscheidung)
voraussetzt (siche oben 3.5). Gerade die Vermeidung von Identifikation ermdg-
licht eine Hinwendung zur leidenden Person. Die Gefiihlsansteckung hingegen
versucht entweder, sich durch Abwendung dem Leiden zu entzichen (wie z.B. die
sozialpsychologischen Experimente zeigten) oder sie wird zum folgenlosen Iden-
tifikationsspiel, wie es ja gerade Brecht in seiner Theatertheorie kritisiert.

59 Auch das stetige Mitleid ist natiirlich nicht nur reines Leiden, denn auch bei ihm kdnnen
Elemente des Vergniigens dabei sein, doch fehlt ihm das Staunen.

60 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 702 (»Kleines Organon fiir das Theater»).

61 Vgl. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, S. 49f.

62 Vgl. Heller, Theorie der Gefiihle, S. 231.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | Unsicheres Mitleid

4.2.7 Die Veranderbarkeit gesellschaftlicher Zustiande

Ein zentrales Anliegen des Verfremdungseffektes bei Brecht besteht darin, die
dargestellten Zusténde als verdnderbare darzustellen. Das Publikum soll die Be-
reitschaft entwickeln, leidvolle gesellschaftliche Zustinde zu verdndern. Zu die-
sem Zweck miissen die gesellschaftlichen Bedingungen als kontingente Gegeben-
heiten dargestellt und insofern »historisiert« werden. Das heif3t fiir den dialektisch
geschulten Brecht: Sie miissen in ihrer Widerspriichlichkeit aufgezeigt werden.

»Der Zuschauer des dramatischen Theaters sagt: Ja, das habe ich auch schon gefiihlt. — So
bin ich. — Das ist nur natiirlich. — Das wird immer so sein. — Das Leid dieses Menschen
erschiittert mich, weil es keinen Ausweg fiir ihn gibt. — Das ist grofe Kunst: da ist alles
selbstverstandlich. — Ich weine mit den Weinenden, ich lache mit den Lachenden.

Der Zuschauer des epischen Theaters sagt: Das hitte ich nicht gedacht. — So darf man es
nicht machen. — Das ist hochst auffillig, fast nicht zu glauben. — Das muf3 aufhéren. — Das
Leid dieses Menschen erschiittert mich, weil es doch einen Ausweg fiir ihn gébe. — Das ist
grofle Kunst: da ist nichts selbstverstandlich. — Ich lache iiber die Weinenden, ich weine

iiber die Lachenden.«®

In dieser Charakterisierung des epischen Theaters finden sich zwei Anliegen des
Verfremdungseffektes nebeneinander: Da ist erstens die Idee, dass sich die Ge-
fiihle der Zuschauer mit denen der Figuren nicht decken sollen bzw. dass »nichts
selbstverstiandlich«, sondern widerspriichlich ist — zweitens die Verdnderbarkeit
des Leidens. Lidsst sich auch das zweite Anliegen als irritiertes bzw. unsicheres
Mitleid verstehen?

Gerade die Verdnderbarkeit der Umstdnde kann nach Brecht das Theaterpub-
likum zutiefst beriihren, er spricht von der Erschiitterung nicht obwohl, sondern
weil es einen Ausweg flir ein bestimmtes menschliches Leiden gidbe. Das ist
durchaus einleuchtend, wir brauchen nur an unsere Reaktionen auf verschiedene
Arten von Katastrophen denken: Die Erschiitterung angesichts einer Naturkata-
strophe, z.B. bei einem Erdbeben, kann sicherlich grof sein, sie kann sich aber
noch steigern, wenn menschliche Verschuldung dazukommt, etwa in Form einer
korrupten oder mafiosen Baupolitik. Die Opfer des Erdbebens wiren auf diese
Weise vermeidbar gewesen. Brecht verwendet in solchen Zusammenhéngen hau-
fig den Begriff der »Historisierung« des Dargestellten. Dem menschlichen Elend
wird so der Charakter des Natiirlichen oder Allgemeinmenschlichen genommen,
es wird als eine von mehreren moglichen Varianten gezeigt. Das Vergangene ist

63 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 265 (»Vergniigungstheater oder Lehrtheater?«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 215

schlieBlich das, was aus der Sicht der folgenden Epoche tiberholt ist und aus zeit-
licher Distanz heraus kritisiert werden kann. Verdnderbarkeit geht fiir Brecht aber
vor allem auf Widerspriichlichkeit bzw. »Uneinigkeit mit sich selbst« zuriick:

»Es [das Theater] muf sein Publikum wundern machen und dies geschieht vermittels einer
Technik der Verfremdungen des Vertrauten.

Welche Technik es dem Theater gestattet, die Methode der neuen Gesellschaftswissen-
schaft, die materialistische Dialektik, fiir seine Abbildungen zu verwerten. Diese Methode
behandelt, um auf die Beweglichkeit der Gesellschaft zu kommen, die gesellschaftlichen
Zusténde als Prozesse und verfolgt diese in ihrer Widerspriichlichkeit. Ihr existiert alles nur,

indem es sich wandelt, also in Uneinigkeit mit sich selbst ist.«**

Auch an diesem Text ldsst sich Brechts Bemiihen erkennen, Verfremdung und
Historisierung gleichzusetzen. Ob dies gelingt, hingt davon ab, ob das Publikum
auch bei der Historisierung irritiert ist bzw. ob der Widerstreit verschiedener
Blickwinkel Uberraschung ausldst. Dabei muss die konservative Sichtweise als
mogliche Perspektive immer prasent bleiben, sie muss fiir den Wunsch nach Ver-
dnderung der gesellschaftlichen Zustdnde ein klares Gegeniiber bilden. Das muss
sich auch sprachlich zeigen konnen, indem jemand aus dem Publikum z.B. nach
der Auffiihrung sagen kann: »Das ist schon absurd, so wie die Verhéltnisse sind.«
Wiirde ein solcher Satz aus dem Publikum jedoch als Ausdruck von Naivitit ein-
gestuft werden, da es ja eh schon klar ist, dass die Verhéltnisse zu dndern sind, so
ginge es langst nicht mehr um Irritation, sondern — um mit Wittgenstein zu spre-
chen — um eine stetige Form des Aspekt-Wahrnehmens.

Wenn also das brechtsche Theater versucht, die Verdnderbarkeit des auf der
Biihne gezeigten Leidens neben seiner Normalitét sichtbar zu machen und beide
als ernst zu nehmende Alternativen aufzuzeigen, dann handelt es sich bei der His-
torisierung um eine spezielle Form eines V-Effektes. Manchmal kdnnte Brecht
hingegen den historisierenden, nach Verdnderung dringenden Blickwinkel abso-
lut gesetzt haben — aus dem (verstdndlichen) Wunsch heraus, soziale Umstinde

64 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 682 (»Kleines Organon fiir das Theater«); — an
anderer Stelle stellt Brecht die Verbindung zwischen Historisierung und Widerspriich-
lichkeit auf folgende Weise her: »Das historisierende Abbild wird etwas von den Skiz-
zen an sich haben, die um die herausgearbeitete Figur herum noch die Spuren anderer
Bewegungen und Ziige aufweisen. Oder man denke an einen Mann, der in einem Tal
eine Rede hilt, in der er mitunter seine Meinung éndert oder lediglich Sétze spricht, die
sich widersprechen, so daf3 das Echo, mitsprechend, die Konfrontation der Sétze vor-
nimmt.« Ebd., S. 679.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | Unsicheres Mitleid

moglichst direkt mit seinem Theater zu verdndern und das Publikum auf eine his-
torisierende Sichtweise hin zu erziehen. In solchen Fillen wiirden Historisierung
und V-Effekt auseinandergehen, denn Historisierung hétte nicht mehr Irritation
zum Ziel, sondern Indoktrinierung. Adorno, der Brechts Theater durchaus
schétzte, ist in diesem Punkt unerbittlich: »Sein [Brechts] didaktischer Gestus je-
doch ist intolerant gegen die Mehrdeutigkeit, an der Denken sich entziindet: er ist
autoritdr. «

Ob es sich bei der Widerspriichlichkeit der Figuren und der Notwendigkeit
von Verdnderung gesellschaftlicher Verhéltnisse um zwei Seiten derselben Me-
daille handelt oder um an sich unabhéngige Komponenten, ist in der Literaturthe-
orie umstritten. Auf der einen Seite wird die ganz spezielle Form der brechtschen
»Verfremdung« hervorgehoben und deren starke Bindung an seine didaktischen
Zielsetzungen bzw. an sein Engagement fiir eine bessere Gesellschaft betont. Von
anderer Seite wird seine Verfremdung aber auch als neutrales Kunstmittel verstan-
den, das er zwar fiir seine gesellschaftspolitischen Zwecke einsetzt, das aber ge-
nauso fiir ganz andere Zwecke eingesetzt werden konnte.*® Die beiden Elemente
gehen wohl auf unterschiedliche Einfliisse zurlick, die Brechts Theater préigten:
Wihrend er bei der Notwendigkeit gesellschaftlicher Verdnderung auf den Ent-
fremdungsbegriff bei Marx zuriickgreift, geht seine Idee der Widerspriichlichkeit
als konstitutiver Bedingung fiir Verstdndnis vermutlich auf einen schon fritheren
Einfluss Hegels zuriick.®” So hat Brecht schon vor jeder Auseinandersetzung mit
der Entfremdung bei Marx das Interesse am »Verwunderlichen« ins Zentrum sei-
ner Bemiithungen gestellt, wenn er 1922 schrieb:

»Einen groBen Fehler sonstiger Kunst hoffe ich im »Baal< und »Dickicht« vermieden zu ha-
ben: ihre Bemiihung mitzureiflen. Instinktiv lasse ich hier Abstinde und sorge, dafl meine
Effekte (poetischer und philosophischer Art) auf die Biihne begrenzt bleiben. Die »splendid
isolation« des Zuschauers wird nicht angetastet, es ist nicht sua res, quae agitur, er wird nicht

beruhigt dadurch, daB er eingeladen wird mitzuempfinden, sich im Helden zu inkarnieren

65 Adorno, Asthetische Theorie, S. 360.

66 Vgl. zu dieser Diskussion Eckhardt, Das epische Theater, S. 36ff. oder auch Voigts,
Brechts Theaterkonzeptionen, S. 204.

67 Hegel hatte zeitweise den Begriff der Entfremdung im Sinne einer »Bedingung theore-
tischer Bildung« verwendet, sodass sich nur »Nicht-Unmittelbares« bzw. »Fremdarti-
ges« wirklich verstehen lédsst. Vgl. dazu Knopf, Bertolt Brecht: ein kritischer For-
schungsbericht, S. 22 oder auch Subik, Einverstindnis, Verfremdung und Produktivitit,
S. 115. Skeptisch gegeniiber einer solchen Riickfithrung auf Hegel dul3ert sich hingegen
Jorg Boner, er spricht sogar von einem »Kurzschluss«, vgl. Boner, Dialektik und The-
ater, S. 111.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 217

und, indem er sich gleichzeitig betrachtet in zwei Exemplaren, unausrottbar und bedeutsam
aufzutreten. Es gibt eine hohere Art von Interesse: das am Gleichnis, das am Andern, Un-

iibersehbaren, Verwunderlichen.«%

Durch die Unterscheidung verschiedener Sprachspiele lédsst sich die Trennlinie
von V-Effekt und Historisierung etwas genauer ziehen: Historisierung kann dann
als Variante von Verfremdung gelten, wenn sie beim Publikum Séitze des Aspekt-
Erlebens sinnvoll macht. Geht sie jedoch so weit, dass solche Sétze unpassend
werden, muss sie klar vom Prinzip der Verfremdung unterschieden werden. In
diesem Fall verabsolutiert sie die Notwendigkeit von gesellschaftlicher Verdnde-
rung und ldsst damit der Irritation oder Uberraschung keinen Platz mehr.

4.2.8 Zusammenfassung

Brecht beschéftigt sich mit dem Mitleid, hat zu ihm aber ein ambivalentes Ver-
héltnis. Seine Stiicke kreisen hdufig um die Grenzen und Schwichen des Mitleids,
in Die Mafnahme oder Der Jasager etwa stehen Handlungen im Mittelpunkt, die
gegen eine spontane Mitleidsregung durchgefiihrt werden. Dabei geschieht diese
Zuriickweisung des Mitleids mit dem Zweck, einer groBeren Gruppe von Men-
schen zu helfen. Brecht ist also kein Mitleids-Gegner, sondern beschéftigt sich nur
besonders intensiv mit Momenten, in denen aus Mitleid eine Entscheidung gegen
das Mitleid getroffen werden muss — nicht ohne Grund hat Hannah Arendt ihm
das Mitleid als krankhafte Leidenschaft zugeschrieben.

Aber auch in seinem Theaterkonzept hat Brecht ein ambivalentes Verhiltnis
zum Mitleid. Einerseits macht er es sich mit seinem Verfremdungseffekt zum
Prinzip, den Weg zur schnellen Identifikation mit den Figuren des Stiicks zu ver-
sperren, und mochte stattdessen das Publikum zu einer wachen und kritischen Hal-
tung anregen. Andererseits verzichtet er in keiner Weise auf Vergniigen, Emotio-
nen und eben auf das Mitleid — all diese Elemente miissen nur so eingesetzt wer-
den, dass das Publikum Irritation erlebt und selbst nach Mdoglichkeiten fragt, Lei-
den auf politischem Wege zu iiberwinden. Unterhaltung soll nicht aus dem Thea-
ter verbannt werden, sondern gerade in der kritischen Reflexion und in der Uber-
raschung bestehen.

68 Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 62. — Der Hinweis auf diese Stelle kommt von
Subik, Einverstindnis, Verfremdung und Produktivitit, S. 115; auch in seinen »Ovati-
onen flir Shaw« schreibt Brecht bereits 1925 anerkennend: »Wahrscheinlich verdanken
alle seine Figuren ihre sdmtlichen Ziige Shaws Vergniigen, unsere Gewohnheitsassozi-

ationen in Unordnung zu bringen.« Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 15, S. 99.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | Unsicheres Mitleid

Die widerspriichliche Haltung Brechts dem Mitleid gegeniiber konnte mit der
Unterscheidung von stetigem und irritiertem Mitleid klarer gezeichnet werden,
denn ihn fasziniert vor allem irritiertes Mitleid. Wenn er nach Mdglichkeiten
sucht, die Figuren in ihrer Widerspriichlichkeit zu zeigen und durch die {iberra-
schende Gegeniiberstellung verschiedener Blickwinkel das Publikum zu einer
Haltung der Distanz zu fiihren, so zeigen sich dabei deutliche Parallelen zum As-
pekt-Erleben bei Wittgenstein.®

Brecht scheint es bei der Widerspriichlichkeit seiner Figuren auch um Wiirde
zu gehen. Die Unmdglichkeit eines schnellen Begreifens der Figur hat fiir ihn
wohl auch den Zweck, die Figur lebendiger und freier zu gestalten. Menschliche
Wiirde setzt Selbstbestimmung voraus, und diese ist nur dann moglich, wenn eine
schnelle Fremdbestimmung in Form von Kategorisierung zuriickgewiesen wird.
Das wird auf eindrucksvolle Weise mit der »Seerduber-Jenny« sichtbar, deren Ge-
schichte auf irritierende Weise betroffen macht.

Man kann bei Brecht den Verfremdungseffekt und den Wunsch nach Verén-
derung gesellschaftlicher Bedingungen als zwei unterschiedliche, ja sogar wider-
spriichliche Elemente verstehen. Brecht selbst hingegen hat den V-Effekt und die
»Historisierung« als dasselbe betrachtet. Wo in dieser Frage letztlich die Antwort
zu suchen ist, kann mit dem Blick auf beteiligte Sprachspiele klarer hervortreten:
Wird die Perspektive der Verdnderbarkeit von Zustdnden als Alternative neben
die Perspektive der Natiirlichkeit der Zustidnde gestellt, ist es sprachlich durchaus
moglich, sich zu ihr zu bekennen. Sie mag dann zwar im Rahmen einer Empdrung
als die korrektere der beiden Perspektiven aufleuchten, doch bleibt sie immer eine
von zwei moglichen Perspektiven. Thr sprachlicher Ausdruck ist nicht einfach re-
dundant und beschrinkt sich nicht auf Selbstverstdndliches. In diesem Fall kann
Historisierung als Variante von Verfremdung gesehen werden. Ist das Bekenntnis
zum Wunsch nach Verdnderung hingegen nur entweder theoretisch abstrakt oder
nichtssagend sentimental, ist die Irritation ldngst {iberwunden. Ein solcher Satz hat
aufgehort, interessant zu sein, weil er etwas Selbstverstindliches zum Ausdruck
bringt. In diesem Fall verfolgt Historisierung ganz andere Ziele als Verfremdung.

69 Allen Janik hat in einem Aufsatz iiber die Katharsis zusammen mit Artak Gregorjan fiir
ein Theater plddiert, das iiber das »bloBe Mitgefiihl« des Publikums hinausgeht und
Konfrontation und Verénderung anstrebt. Dabei berufen sie sich auch auf Wittgensteins
Spatphilosophie, und zwar auf dessen analytische Methode als Suche nach Vereinfa-
chung und Ubersichtlichkeit: »Der Philosoph muss die Sprache vereinfachen, um die
Vielfalt ihrer Funktion klarzumachen.« Vgl. Janik und Grigorjan, »Katharsis: ein Ma-
nifest fiir das Theater?«, S. 118. Das passt insofern auch zum Ansatz dieses Buches, als
auch die Gegeniiberstellung von stetigem und irritiertem Mitleid nur aufgrund der Ana-

lyse »simplifizierter« Sprachspiele moglich ist.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 219

4.3 DIE (UN-)SICHTBARKEIT DES LEIDENS BEI ARENDT
4.3.1 Brechts Leidenschaft

Hannah Arendt war iiberzeugt davon, dass Brechts gro3e Leidenschaft das Mitleid
war. Das hief} fiir Arendt aber auch, dass er sein Mitleid zu verbergen suchte, denn
Menschen schiamen sich nun mal ihrer Leidenschaften. Brechts Versuch, seine
Leidenschaft zuriickzudrdngen, bewirkt nach Arendt ein zwiespéltiges Verhiltnis
zum Mitleid: Seine gleichzeitige Ablehnung billiger Identifikation und sein unbe-
dingter Drang, etwas gegen das Leiden der Menschen zu unternehmen, sind dem-
nach nichts anderes als die Auseinandersetzung mit der Leidenschaft, »an der er
am meisten litt«.”® Brechts verstecktes Mitleid ist in ihren Augen auf diesem Wege
zum Leitmotiv seiner Werke geworden, denn »gerade um dieser Verborgenheit
willen leuchtet sie [die Leidenschaft des Mitleids] uns so iiberzeugend aus nahezu
allen seinen Stiicken hervor«.

Damit bietet Arendt aber eine Erkldrung an, die mit der Verwendung des Be-
griffs eines irritierten Mitleids nicht nétig ist. Das Mitleid, das Brecht als naiv
zurlickweist, und jenes, welches ihn selbst antreibt (bzw. welches er auch von sei-
nem Publikum erwartet), muss nicht dasselbe Mitleid sein. In Anlehnung an Witt-
gensteins Spatphilosophie kdnnen wir das eine als stetiges Mitleid bezeichnen, das
andere als irritiertes bzw. unsicheres. Eine Psychologie des Verbergens und der
Scham muss gar nicht bemiiht werden, es reicht, den Unterschied zwischen steti-
gem Aspekt-Wahrnehmen und dem Aufleuchten eines Aspektes (bzw. Bemerken
des Aspektwechsels) zu beriicksichtigen. Dass Arendt mit der »Leidenschaft des
Mitleids« bei Brecht weniger das stetige, sondern das irritierte Mitleid meint, zeigt
sich an einer beriihmten Stelle aus den Schlussstrophen des Dreigroschenfilms,
die sie zur Veranschaulichung seiner Leidenschaft verwendet:

»Denn die einen sind im Dunkeln
Und die andern sind im Licht.
Und man siehet die im Lichte,

Die im Dunkeln sieht man nicht.«”!

70 Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 293.
71 Arendt, Uber die Revolution, S. 86. Die zitierte Stelle findet sich in Brecht, Gesammelte
Werke Bd. 2, S. 497. — Brecht hat diese letzte Strophe in der Dreigroschenoper selbst

noch nicht verwendet, sondern erst beim Film hinzugefligt.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | Unsicheres Mitleid

Hier von einem »Aufleuchten des Aspekts« zu sprechen, ist nicht nur deshalb
naheliegend, weil eine gemeinsame Lichtmetapher verwendet wird. Die Personen
»im Dunkeln« erscheinen hier tatsdchlich unter zwei gegensitzlichen Aspekten:
a) Sie sind im Dunkeln (sie werden iibersehen) und b) sie erhalten jetzt Aufmerk-
samkeit. Die Strophe — &hnlich wie die ganze »Moritat von Mackie Messer« — ist
getragen von einem Ton des Sich-Abfindens mit den Verhéltnissen, als wire es
die grofte Selbstverstindlichkeit, dass man die einen Menschen eben sieht und die
anderen nicht. Das ist der eine Blickwinkel auf »die im Dunkeln«: Sie werden
einfach nicht gesehen. Der andere Blickwinkel hebt die Menschen aus dem Dun-
keln hervor, er rehabilitiert sie, denn die Strophe hat nicht nur einen zynischen
Ton, sondern auch einen anklagenden. Sie verweist auf die Menschen im Dunkeln
und beleuchtet sie dadurch.” Die beiden Sichtweisen sind nicht nur zufillig auf-
einanderfolgende Varianten, sondern sie sind echte Optionen fiir das Publikum.
Dieses ist insofern irritiert und versteht die Widerspriichlichkeit als Ambiguitét
der dargestellten Situationen, die beiden Blickwinkel werden zur »internen Rela-
tion« zweier Aspekte bzw. Eigenschaften des Objekts. Das »Im-Dunkeln-Stehen«
und die dadurch verdiente Aufmerksamkeit verweisen aufeinander, die beiden As-
pekte stehen in einer notwendigen Spannung. Um noch einmal eine Lichtmetapher
zu verwenden: Wenn man einen einzelnen Scheinwerfer auf eine ansonsten dunkle
Biihne scheinen ldsst, dann handelt dieses Licht nicht nur vom beleuchteten Stiick
Biihne, sondern auch von der es umgebenden Dunkelheit.

Es mag auf den ersten Blick seltsam erscheinen, bei diesen Zeilen Brechts von
einem »Staunen« oder einer Verwunderung zu sprechen, geht es doch der Form
nach um eine Banalitit — nichts ist selbstverstindlicher, als dass man die im Dun-
keln nicht sieht und die im Hellen schon. Dass der Text aber eine so eindringliche
Wirkung hat, kann nur bedeuten, dass sein Inhalt nicht so selbstverstdndlich ist.
Wir finden uns nicht immer so leicht damit ab, dass die im Dunkeln eben im Dun-
keln stehen und nicht sichtbar sind; sie verdienen es, aus ihrer Dunkelheit hervor-
geholt zu werden. Die Diskrepanz zwischen Dunkelheit und (verdienter) Auf-
merksamkeit ist das Objekt des besonderen Erlebnisses der Strophe. Es handelt
sich um ein Erlebnis des Staunens, wenn auch nicht in der Form einer vergniigten
Uberraschung, sondern eher in der Form einer grundsitzlichen Irritation. — Aber

72 Zusitzlich wird der Perspektivenwechsel noch einmal dadurch vollzogen, dass die Rei-
henfolge von Dunkel und Licht in den ersten beiden Zeilen eine andere ist als in den
letzten beiden Zeilen: Nachdem die erste Zeile von den »einen« im Dunkeln handelt
und die zweite von den »anderen« im Licht, greift die dritte Zeile nicht wieder die im
Dunkeln auf, sondern diesmal wird die Reihenfolge umgekehrt, was es ermoglicht, dass

die ganze Emphase auf die Menschen im Dunkeln gelegt werden kann.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 221

vielleicht hédtte der Autor der Dreigroschenoper ja trotzdem Wert auf das »Ver-
gniigen« dabei gelegt.

Auf diese irritierte Form des Mitleids bezieht sich also Arendt, wenn sie von
der groBBen Leidenschaft bei Brecht spricht. Dass sie bei ihrer Analyse der Leiden-
schaften Brechts nicht einfach stetiges Mitleid vorfand, zeigt sich in folgender
Charakterisierung:

»Uns interessiert hier nur, daf ihn [Brecht] an der Armut nicht nur das physische Leiden
emporte, sondern die Unsichtbarkeit der von ihr betroffenen Menschen; fiir ihn wie fiir John
Adams war der Arme vor allem auch der Unsichtbare. Und diese Emporung mag neben
Mitleid und Scham das Thre dazu beigetragen haben, dafl er begann, sich an die Lehre zu

halten, die eine Zukunft prophezeite, [...]«’

Arendt spricht im letzten Satz vom Marxismus Brechts. Entscheidend an diesem
Text ist aber, dass fiir sie Emporung und Mitleid allein noch nicht Brechts Antrieb
erkldren. Sie fligt auch Scham hinzu. Und diese kann hier nur bedeuten, dass die
Perspektive der Unsichtbarkeit (und des Dunkels) bei Brecht als latente eigene
Perspektive verstanden wird. Die beiden Aspekte des Hellen und Dunkeln stehen
somit in einem Spannungsverhiltnis, das durchaus als »Kippen« bezeichnet wer-
den kann, und zwar in beide Richtungen.

Auch wenn Arendt im Essay »Bertolt Brecht« ausdriicklich Brechts Haltung
mit der von John Adams gleichsetzt — jenem Griindervater der Vereinigten Staa-
ten, der als zweiter Priasident Nachfolger von George Washington wurde —,
méochte sie in Uber die Revolution die Haltung Adams’ eben gerade nicht als Mit-
leid bezeichnen;’ und das, obwohl sie auch in diesem Buch die Verbindung von
Brechts Strophe des Dreigroschenfilms mit Adams noch einmal ausdriicklich her-
stellt.” Da die beiden Texte aus denselben Jahren stammen, scheint sie sich nicht
sicher in der Anwendung des Mitleidsbegriffs gewesen zu sein.’ Sie spricht von
Brechts grundlegender Leidenschaft des Mitleids, erkennt bei John Adams den-
selben Antrieb am Werk wie bei Brecht, wendet schlie8lich aber auf Adams den

73 Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 296.

74 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 107.

75 Vgl. ebd., S. 86f.

76 Auch der Begriff der »Solidaritit« wurde tibrigens von Arendt nicht einheitlich verwen-
det: In Uber die Revolution stellt sie Solidaritit als »von Vernunft geleitet« der Leiden-
schaft des Mitleids gegeniiber. Wéhrend das Mitleid au3erhalb der Politik stehe, ist die
Solidaritét seine Entsprechung »im politischen Raum«, vgl. ebd., S. 112f.; im Brecht-
Essay bezeichnet sie jedoch Brechts Grundhaltung als »Solidaritédt«, obwohl es ihr doch
um seine Leidenschaft des Mitleids geht, vgl. Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 296.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | Unsicheres Mitleid

Mitleidsbegriff ausdriicklich nicht an. Mit der Unterscheidung eines stetigen von
einem irritierten Mitleid konnte sie dieses Problem vermeiden und Brechts »Lei-
denschaft« vor allem mit einem irritierten Mitleid gleichsetzen.”” Da sie aber nur
verschiedene Varianten eines stetigen Mitleids kennt, muss sie auf komplizierte
Art erkldren, wie Brecht einerseits das Mitleid als politisch iiberholt versteht und
andererseits in ihm einen so starken Antrieb besitzt.

4.3.2 Mitleid und Politik

Arendt unterscheidet zwar verschiedene Formen des Mitleids, bei diesen handelt
es sich aber sidmtlich um Varianten eines stetigen Mitleids. In ihrem Buch Uber
die Revolution macht sie etwa eine Form des Mitleids verantwortlich dafiir, dass
die Franzosische Revolution direkt in den Terror der Jakobiner fiihrte. Aus Mitleid
mit den Armen haben Protagonisten wie Robespierre die urspriingliche »Leiden-
schaft fiir die Freiheit« vergessen konnen und in ihrer Terrorherrschaft die politi-
schen Rechte der Franzosen missachtet. Arendt spricht sogar von einem »Strom
des Mitleids«, von dem sich die Revolutionire mitreiBen lieBen.”® Herausgefordert
durch das grofe Elend der Massen haben sie die Debatte um die richtige Verfas-
sung als zweitrangig erachtet und die soziale Frage ganz oben auf ihre politische
Agenda gesetzt. Im Namen der Armen war ihnen jede politische ZwangsmaB-
nahme recht; wer verdédchtigt wurde, dem allgemeinen Wohlstand zu schaden,
hatte seinen politischen Kredit schon verloren.” Durch die Preisgabe des Ideals
der politischen Freiheit war die Franzosische Revolution in den Augen Arendts
aber zum Scheitern verurteilt. Die Amerikanische Revolution (die Unabhéngigkeit
der USA) wiederum konnte gerade deshalb gelingen, weil die soziale Frage auf-
grund des groBeren Wohlstandes in der »Neuen Welt« kein Thema war.

Freiheit ist bei Arendt nicht nur das entscheidende Kriterium fiir das Gelingen
einer Revolution, sie kennzeichnet iiberhaupt den ganzen Bereich des Politi-
schen.®” Das Mitleid hingegen siedelt sie ausdriicklich auBerhalb dieses politi-
schen Bereiches der Freiheit an®! und folgt damit einer Tradition, nach der der
Mensch seine Gefiihle in den Griff bekommen muss, um frei zu sein. Konsequent

77 Der Unterschied zwischen Brecht und Adams konnte natiirlich weiterhin darin beste-
hen, dass Brechts irritiertes Mitleid leidenschaftlicher ist als das von Adams. Aulerdem
konnte Brecht auch stirker von stetigem Mitleid angetrieben sein.

78 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 315.

79 Vgl. zum Mitleid der Revolutionére in Frankreich vor allem ebd., S. 112ff.

80 Siehe dazu auch Arendt, »Freiheit und Politik«.

81 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 112.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 223

bezeichnet sie das Mitleid auch als »Leidenschaft«, wenn auch als die »nobelste
aller Leidenschaften«.®? Zwei Formen des Mitleids unterscheidet Arendt:

a) Das stumme und echte »Mitleiden«: Diese genuine Form des Mitleids stellt
keine dauerhafte Haltung dar, es ist vielmehr durch »Bestandslosigkeit« und
»Leichtsinn« gekennzeichnet. Das Mitleiden kiimmert sich nicht um Konse-
quenzen und auch nicht um Gerechtigkeit, als literarische Beispiele fiir eine
radikale Ausprigung des Mitleidens beschreibt Arendt »Billy Budd« bei Mel-
ville und den Erléser in Dostojewskis »GroBinquisitor«.®

b) Die redselige »Perversion« des Mitleids: Es handelt sich hier um das Mitleid
der franzdsischen Revolutionidre. Einem solchen Mitleid fehlt die Sprachlosig-
keit des urspriinglichen Mitleidens. Es hat iiberdies gelernt, sich auf ein Kol-
lektiv zu richten, also zu verallgemeinern. Das ist der Grund dafiir, dass es
eine seltsame Kilte und Unempfindlichkeit gegeniiber dem einzelnen Leiden
entwickelt, Arendt spricht auch von »gefiihlsseliger Distanz«.3* Dieses Mitleid
ist (ganz gegen seinen anfianglichen Impuls) geprdgt von einer unmenschli-
chen Grausamkeit, wenn es darum geht, das Schicksal einzelner Menschen
dem Wohl eines grofieren Kollektivs zu opfern.

Das Muster fiir die zweite Form des Mitleids findet Arendt nicht nur in der Fran-
zosischen Revolution, sondern auch in den marxistisch orientierten Revolutionen
des 20. Jahrhunderts wieder — und gerade auch in Brechts Mafnahme. Das Stiick
veranschaulicht fiir sie auf erschreckende Weise die Logik des pervertierten Mit-
leids: Die Revolutiondre bringen jenen Genossen um, der »menschlich gespro-
chen, der Beste von ihnen war, der aber durch seine Skrupel »der Revolution im
Wege stand«.*® Die Revolution als Hilfe fiir die »Elenden« wird als letzter Zweck
verstanden, mit dem sich auch grausame »MaBnahmen« rechtfertigen lassen.®

82 Ebd., S. 121.

83 Vgl. ebd., S. 103ff.

84 Vgl. ebd., S. 113.

85 Vgl. Arendt, »Bertolt Brecht«, S. 299. — Arendt fasst das Stiick nicht, wie iiblich, als
Mitleidskritik auf, sondern versteht gerade die Erbarmungslosigkeit der Revolutiondre
als eine Variante des Mitleid.

86 Im Brecht-Essay beschreibt Arendt die Mitleidslogik der (gescheiterten) Revolutionére
noch etwas anders: Da es sich beim Mitleid um eine Leidenschaft handelt und Men-
schen sich ihrer Leidenschaften grundsétzlich schamen, versuchten die Méanner der Re-
volution, ihr Mitleid hinter »wissenschaftlichen Theorien und kaltschnéuzigen Redens-

arten zu verbergen«. Vgl. ebd., S. 295.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | Unsicheres Mitleid

Damit wird jedoch nach Arendts Argumentation der Freiheitsimpuls einer je-
den Revolution verraten. Obwohl das Mitleid der Revolutiondre als Versuch ver-
standen werden kann, das urspriingliche »Mitleiden« aus seiner Spontaneitit zu
befreien und als dauerhafte Haltung zu einem politischen Faktor zu machen, ver-
fehlt es nach Arendt die eigentliche politische Dimension, da es keinen Platz fiir
die Freiheit ldsst. Freiheit als ein Miteinander von verschiedenen Standpunkten
muss in der Logik eines Robespierre oder Brecht irgendwann auf der Strecke blei-
ben. Zwar ist Massenarmut auch fiir Arendt alles andere als eine Nebensache, sie
sieht in ihr sogar das »vordringlichste« Problem von Revolutionen, doch eben
auch ihr »politisch unldsbarstes Problem«.®’ Fiir die soziale Frage ist nicht die
Politik zustdndig, sondern Wirtschaft und Wissenschaften. Die soziale Frage ist
von Notwendigkeiten gepragt, deshalb muss sie im Rahmen einer bloBen »Ver-
waltung« angegangen werden. Politik hingegen hat es mit einem echten Gegen-
iiber verschiedener Meinungen zu tun, die zueinander in freier Konkurrenz stehen.

Das spontane »Mitleiden« hat nach Arendt wegen seiner Leidenschaftlichkeit
und Unkontrolliertheit keine politische Relevanz. Sie bezeichnet es als »gleichsam
animalische Unfihigkeit, den Anblick fremder Leiden zu ertragen«.®® Das rheto-
risch zur dauerhaften Haltung gewordene Mitleid hingegen steht aullerhalb des
politischen Bereichs, weil es sich auf Notwendigkeiten richtet, und zwar auf die
Beseitigung materieller Not. Dadurch unterstiitzt es jene »politisch verderblichste
Lehre der Moderne«, nach der der »Lebensprozess der Gesellschaft Zweck und
Ende aller Politik sei«,® und reduziert Politik so auf die Titigkeit eines » Verwal-
tungsfachmannes«, der »Dinge und Menschen in einem Bereich zu handhaben
weiB, in dem alles und alle schlieBlich der Notwendigkeit objektiver Prozesse un-
terstellt sind«.*

Arendt hat zwar verschiedene Formen des Mitleids unterschieden, doch weist
sie explizit darauf hin, dass bei all diesen Formen kein Spielraum fiir einen ernst
zu nehmenden Gegenaspekt besteht. Sowohl das spontane »Mitleiden« als auch
das rhetorisch versierte Mitleid ist von »Notwendigkeiten« gepragt und gerade
deshalb stehen beide aullerhalb jeder echten Politik. Damit kennt sie nur verschie-
dene Formen eines stetigen Mitleids, einen Mitleidsbegriff wie den des irritierten
Mitleids sieht sie in ihrer konkreten Sprachpraxis nicht vor.”!

87 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 27, 145.

88 Arendt, »Bertolt Brecht, S. 297.

89 Arendt, Uber die Revolution, S. 79.

90 Ebd., S.353.

91 Auch schreckt Arendt davor zuriick, die »tragische Erschiitterung« der Katharsis mit
Mitleid in Verbindung zu bringen, sie spricht von einem »Erkennungsprozess«. Vgl.

Arendt, »Gedanken zu Lessing, S. 32.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 225

4.3.3 Arendts irritiertes Mitleid

Trotz allem scheint auch fiir Arendt Armut ein politisches Thema zu sein — jedoch
nicht in Hinblick auf materielle Not, sondern in Hinblick auf die dabei verletzte
menschliche Wiirde. Um die Wiirde bzw. um die »GroBe des Menschen«®? geht es
der politischen Entsprechung des (unpolitischen) Mitleids, ndmlich der Solidari-
tdt. Das Problem der Armut aus dem Blickwinkel der Solidaritét ist nicht der »Zu-
stand des Beraubtseins und des Entbehrens« als solcher,”® sondern der damit ver-
bundene »Zwang des rein Korperlichen«:

»Armut ist fiir Menschen entwiirdigend, weil ihr Elend sie unter den absoluten, unauthérli-
chen Zwang des rein Korperlichen stellt, also unter eine Notwendigkeit, die allen Menschen,
reich und arm, aus ihren eigensten und intimsten Erfahrungen unabhéngig von aller Speku-

lation wohl bekannt ist.«**

Einerseits ist dieser Zwang also eine Folge der Armut, andererseits ist er als »Not-
wendigkeit« allen Menschen aus eigener Erfahrung vertraut. Weil es um Wiirde
geht, lehnt Arendt es hier wohl ab, von Mitleid zu sprechen. — An anderer Stelle
variiert sie den entwiirdigenden Charakter der Armut: Das eigentliche »Ungliick«
der Armut ist die Unsichtbarkeit der Betroffenen. Deren Entwiirdigung besteht
darin, »daB3 das Leben keine Folgen in der Welt hat, keine Spur in ihr hinterldBt,
daB es vom Licht der Offentlichkeit ausgeschlossen ist«.”> Arendt zitiert dabei den
amerikanischen Griindervater John Adams mit der Uberleitung: »Oder um es statt
in Brechts in den Worten John Adams’ zu sagen«:

»Das Gewissen des armen Mannes ist rein, und doch schiamt er sich. ... Er weil, dal} er von
anderen nicht gesehen wird, und tappt im dunklen. Die Menschen achten seiner nicht. Un-
bemerkt wandert und irrt er umher. Inmitten einer Menschenmenge, in der Kirche, auf dem
Marktplatz ... ist es so dunkel um ihn, als wire er in einem Dachstiibchen oder im Keller.
Niemand mifbilligt ihn, tadelt ihn oder macht ihm Vorwiirfe; er wird blof nicht gesehen.
... Einfach iibersehen zu werden und sich dessen bewuf}t zu sein, ist unertraglich. Hatte
Robinson Crusoe auf seiner Insel die Bibliothek von Alexandria zu seiner Verfiigung gehabt
und die Gewif3heit, niemals wieder ein menschliches Antlitz zu sehen, wiirde er je ein Buch
gedffnet haben?«®®

92 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 113.
93 Vgl. ebd,, S. 74.

94 Ebd.

95 Ebd, S. 86.

96 Zitiert nach ebd., S. 87.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | Unsicheres Mitleid

Das »revolutiondre Pathos« Adams’ besteht nach Arendt in der Erkenntnis,
dass der Fluch der Armut weniger in der Not, sondern vor allem in der Dunkelheit
liegt. Und die Beseitigung einer solchen Dunkelheit geht iiber den Bereich der
bloBen Notwendigkeiten hinaus. Die Problemstellung Adams ist in den Augen
Arendts eine »politische«, weil dem menschlichen Wunsch Rechnung getragen
wird, »sich auszuzeichnen«, »sich zu unterscheiden und abzuheben«,” also im
Licht zu stehen. Politik und Freiheit haben es genau mit solchen »Leidenschaften«
zu tun, wer das nicht beriicksichtigt, verfehlt die Dimension des Politischen.”®

Es ist kennzeichnend fiir Arendts Begrifflichkeit, dass sie die Sensibilitét fiir
das »politische Problem der Armut« nicht als Mitleid bezeichnet. Wenn sie von
Mitleid und Empfindsamkeit spricht, dann stehen diese gerade nicht mit politi-
schen Problemen bzw. dem Aspekt der Finsternis in Verbindung: »Unsere mo-
derne Empfindsamkeit wird gemeinhin von der Finsternis der Armut kaum be-
rithrt.«* In Bezug auf Adams meint Arendt zwar, dass die Tatsache der Unsicht-
barkeit ihn »tief erschiitterte«, sie lehnt es aber ab, ihm Mitleid zuzuschreiben.
Und wenn im Rahmen der Amerikanischen Revolution von der »Unsichtbarkeit«
der Sklaven die Rede ist, so weist Arendt zwar darauf hin, dass die Griindervéter
wzitterten bei dem Gedanken, dass Gott gerecht ist«!? (»weil sie wussten, daB
Sklaverei und Freiheit im gleichen Land nicht miteinander zu vereinen waren«),
doch betont sie, dass das fiir sie nichts mit Mitleid zu tun hat. Das Bemerken der
Unsichtbarkeit bestimmter Menschen — auch wenn es die Form einer Erschiitte-
rung annimmt — unterscheidet Arendt vom Mitleid mit diesen Menschen.

Im Essay Gedanken zu Lessing spricht Arendt davon, dass die Erfahrung
menschlicher Briiderlichkeit an ganz besondere Situationen gebunden sei, und
zwar an die Verfolgung oder Ausgrenzung einer Gruppe von Menschen.!”! Die
»Erniedrigten und Beleidigten« hétten ein Recht darauf, von allgemeiner Briider-
lichkeit zu sprechen, weil sie als Parias gewissermalien auferhalb der Welt leben.
Sie leiden unter »Welt- und Realitétslosigkeit« — Arendt verwendet hier auch die

97 Vgl.ebd., S. 86.

98  Arendt zum »politischen Leben«: »Dabei konnte uns das, was das politische Leben ei-
gentlich ausmacht, gar nicht in den Blick kommen — nicht die hohe Freude, die dem
schieren Zusammenkommen mit seinesgleichen innewohnt, nicht die Befriedigung des
Zusammenhandelns und die Genugtuung, 6ffentlich in Erscheinung zu treten, nicht die
fiir alle menschliche Existenz so entscheidende Moglichkeit, sich sprechend und han-
delnd in die Welt einzuschalten und einen neuen Anfang zu stiften. «Arendt, »Wahrheit
und Politik«, 369; siehe auch Arendt, »Revolution und Freiheit«, S. 247.

99  Arendt, Uber die Revolution, S. 88.

100 Ebd., S. 90. Arendt zitiert hier Jefferson.

101 Vgl. Arendt, »Gedanken zu Lessing«, S. 23ft.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 227

Ausdriicke »Unsichtbarkeit« und »Dunkel«. Zusétzlich zu der Erfahrung von Mit-
menschlichkeit bedarf es also einer Erfahrung von Ausgeschlossensein, um be-
rechtigterweise von »Briiderlichkeit« zu sprechen. Fehlt der Kontrast der Unsicht-
barkeit, lehnt Arendt die Rede von allgemeiner Menschlichkeit ab. »Menschlich-
keit« als solche, welche sich nicht unter den Vorzeichen der Unsichtbarkeit mani-
festiert, 16st sich »gleich einem Phantom in nichts auf«.!%> Der Irrtum des Mitleids
besteht gerade darin, diese Auflosung nicht akzeptieren zu wollen:

»Dabei stellte sich heraus, dafl diese Art der Menschlichkeit, wie sie in ihrer reinsten Aus-
pragung ein Vorrecht der Parias ist, nicht ibertragbar ist und von denen, die nicht dazuge-
horen, nicht ohne weiteres, auch nicht durch den Affekt des Mitleids oder selbst durch Mit-

leiden, angeeignet werden kann.«'%

Auch hier wird klar, dass Arendt das Mitleid nicht mit jener fiir sie so entschei-
denden Offenheit fiir Widerspriiche in Verbindung bringen mochte. Dabei konnte
gerade der Begriff eines »offenen« bzw. irritierten Mitleids eine Verbindung zwi-
schen Politik und Nicht-Politik herstellen. — Bevor auf diesen Punkt niher einge-
gangen wird, soll noch auf die Kategorisierung in »Gefiihl« und »Vernunft« hin-
gewiesen werden, welche bei Arendts AuBerungen zum Mitleid einen stindigen
Hintergrund darstellen.

4.3.4 Gefiihl und Vernunft

Arendt versteht das spontane »Mitleiden« als Leidenschaft, das perverse Mitleid
hingegen als Gefiihl. Und Kennzeichen des Gefiihls ist vor allem seine Maflosig-
keit.'™* Robespierres Fehler habe letztlich darin bestanden, »keine Begrenzung«
fiir sein Gefiihl zu akzeptieren: Mit dem »ungeheuren Leiden der groBen Mehrheit
des Volkes« konnte in seinen Augen nur die nackte Gewalt fertig werden. Die
Logik des Gefiihls ist von Notwendigkeiten gepragt und lasst keinen Platz fiir alle
»konkreten Erwdgungen und Bedenkeng, sie fiihrt zu einer »Unempfindlichkeit
fiir das faktisch Reale und vor allem fiir die Wirklichkeit von Menschen«.

Im Gegenzug ordnet sie dem politischen Raum Vernunfi zu. Den Akteuren der
Amerikanischen Revolution war es moglich, diesen Raum offen zu halten, sie hat-
ten dabei jedoch vor allem historisches Gliick: »Wie auf einer Insel saf3en sie, die
von keinem Leiden um sie in ihren Gefiihlen beirrt, von keiner vordringlichen Not

102 Vgl. ebd.,, S. 27.

103 Ebd., S. 25. Zum Unterschied zwischen »Mitleid« und »Mitleiden« bei Arendt siehe
oben 4.3.2.

104 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 114ff.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | Unsicheres Mitleid

zur Unterwerfung unter die Notwendigkeit versucht, von keinem Mitleid verlockt
wurde, ihre Vernunft iiber den Haufen zu werfen.«'% Vernunft scheint hier in ei-
nem konkreten Widerspruch zum Gefiihl zu stehen. Sie ist bei Arendt aber dariiber
hinaus noch die Féhigkeit, »eine bestimmte Sache von verschiedenen Gesichts-
punkten« aus zu betrachten, also auch die Standpunkte von Abwesenden zu ver-
gegenwirtigen, und das traut Arendt den Emotionen oder der Einfiihlung nicht zu:

»Dieser Vergegenwartigungsprozef akzeptiert nicht blind bestimmte, mir bekannte, von
anderen vertretene Ansichten. Es handelt sich hier weder um Einfiihlung noch darum, mit
Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majoritit zu ermitteln und sich ihr dann anzuschlie-

Ben.«'%

Wihrend das Mitleid in seiner »gefiihlsseligen Distanz« zwar auf einen Blickwin-
kel beharren kann, um diesen auch gegen das »faktisch Reale« mit aller Konse-
quenz und MaBlosigkeit durchzuziehen, ist es als Gefiihl nicht in der Lage, den
jeweiligen Gegenstand »in all seinen moglichen Aspekten« fiir das Verstehen

transparent werden zu lassen.'"’

Zu sehr ist es auf Notwendigkeiten ausgerichtet.
Das Elend der Massen (und die Befreiung davon) hat es nach Arendt aber immer
mit Notwendigkeiten zu tun, sie sollte deshalb auch im Interesse der Vernunft aus
dem politischen Raum ausgeschlossen bleiben. Jeder Versuch, »die soziale Frage
mit politischen Mitteln zu 18sen, fiihrt fiir sie in den Terror.'%

Arendt geht auf klassische Weise von einer klaren Trennung von Gefiihl und
Vernunft aus. Die beiden Vermogen sind fiir Unterschiedliches zusténdig und 16-
sen ihre Aufgaben auf unterschiedliche Weise. Wenn der politische Raum der Ver-
nunft gehort, so heiit das fiir Arendt, dass das Mitleid dort fehl am Platz ist. Auch
kann es nach diesen Voraussetzungen kein irritiertes Mitleid geben, da fiir das
Erfassen eines Gegenstandes »in all seinen moglichen Aspekten« die Vernunft
zustandig ist und nicht ein Gefiihl wie z.B. das Mitleid.

Eine derartige Unterscheidung von Gefiihl und Vernunft muss aber nicht
selbstverstiandlich sein. Um noch einmal Wittgenstein zu erwihnen: Er hat z.B.
gerade beim Aspekt-Erleben aufgezeigt, wie schwierig es sein kann, ein solches
Erleben einem »Denken« oder einem »Sehen« zuzuordnen. Das Bemerken eines
Aspektwechsels erscheint uns »halb Seherlebnis, halb ein Denken« (PU II, S.
525). Zwar handelt es sich dabei nicht um die Unterscheidung von Denken und
Gefiihl, sondern um die zwischen Denken und Wahrnehmung, aber das Aspekt-

105 Ebd., S. 121.

106 Arendt, »Wahrheit und Politik«, S. 342.

107 Vgl. ebd., S. 343.

108 Vgl. Arendt, »Revolution und Freiheit«, S. 249.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 229

Wahrnehmen ldsst sich — wie wir gesehen haben — auch mit Wittgenstein durchaus
auf Gefiihle anwenden (siehe 2.3.5). Von einem irritierten Mitleid im Sinne des
Aspektwechsel-Bemerkens zu sprechen, kann nur heien, dass eine klare Ent-
scheidung iiber eine Zuordnung zum »Denken« nicht mdglich ist. Nur wenn der
Anspruch auf eine klare Zuordnung aufgegeben wird, ldsst sich auch das Staunen
iiber die Ambiguitét bestimmter Gegenstidnde mit jenem Begriff bezeichnen, wel-
cher schon fiir das stetige Aspekt-Wahrnehmen verwendet wurde: Beim Aspekt-
Sehen war das der Begriff des Sehens, beim irritierten Mitleid der Begriff des
Mitleids. Eine solche zusitzliche Begriffsverwendung kann als sekunddire be-
zeichnet werden, was auch heilit, dass sie mit der primdren Verwendung nicht
identisch ist: So wie Wittgenstein davor warnt, das Aspekt-Erleben mit dem steti-
gen Aspekt-Wahrnehmen gleichzusetzen, muss auch darauf hingewiesen werden,
dass das irritierte Mitleid wichtige Merkmale mit einem stetigen Mitleid nicht teilt.

Brecht hat den Gegensatz von Vernunft und Gefiihl nicht in derselben Form
wie Arendt vertreten. Den »groflen Gefiihlen« steht in seinen Augen echte Ver-
nunft niemals entgegen, nur eine falsch verstandene Vernunft und »verschmutzte
und krampfige« Gefiihle konnen sich in unproduktivem Widerspruch zueinander
befinden.'” Beim produktiven Widerspruch ist es aber anders: »Uns driingen die
Gefiihle zur duBersten Anspannung der Vernunft und die Vernunft reinigt unsere
Gefiihle.« — Obwohl Brecht nicht der Meinung ist, Vernunft und Gefiihl wiirden
gegenldufig zueinander wirken, scheint eine begriffliche Unterscheidung der bei-
den fiir ihn eine Selbstverstindlichkeit zu sein. Die Unmdglichkeit einer Unter-
scheidung von Vernunft und Gefiihl wird von ihm nicht in Betracht gezogen.''
Dabei wiirde erst die Aufweichung einer strikten Gefiihl-Vernunft-Unterschei-
dung die Moglichkeit eroffnen, den Begriff des Mitleids z.B. auch dann anzuwen-

111

den, wenn uns eine Figur »auffallt«,"'" wenn sie uns also im Sinne des brechtschen

Verfremdungseffektes irritiert.

109 Vgl. Brecht, Schriften zum Theater, S. 73 (»Vertfremdungseftekte in der chinesischen
Schauspielkunst«).

110 Brecht beschreibt allerdings Phidnomene, die auch in seinen Augen weder reines Ge-
fithl noch Vernunft sind, sondern gleich beides: »Die Beobachtung ist ein Hauptteil
der Schauspielkunst. Der Schauspieler beobachtet den Mitmenschen mit all seinen
Muskeln und Nerven in einem Akt der Nachahmung, welcher zugleich ein Denkpro-
zess ist. [...] Um vom Abklatsch zur Abbildung zu kommen, sieht der Schauspieler
auch die Leute, als machten sie ihm vor, was sie machen, kurz als empféhlen sie ihm,
was sie machen, zu bedenken.« Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 686 (»Klei-
nes Organon zum Theater«).

111 Vgl ebd., S. 688.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | Unsicheres Mitleid

4.3.5 »Bereiche« und »Sprachspiele«

Der politische Bereich ist fir Arendt von Freiheit geprigt, — alles, was mit Not-
wendigkeiten oder auch »Wahrheit« (im Gegensatz zu »Meinung«) zu tun hat,
liegt fiir sie auBlerhalb dieses Bereiches. Damit gelangt sie auch zu einer inhaltli-
chen Aufteilung: Die Armut zahlt fiir sie aufgrund ihres »biologischen« Charak-
ters zum Bereich der Notwendigkeiten.!'? Entsprechend hat Armutsbekdmpfung
auf einer politischen Tagesordnung nichts zu suchen. Auf der anderen Seite blei-
ben die konkreten Inhalte des politischen Meinungsstreits einigermallen vage,
weil nach den thematischen Ausgrenzungen beim politischen Bereich selbst nicht
mehr viel {ibrig bleibt.

Arendts Ausklammerung von wirtschaftlichen und sozialen Fragen aus dem
Bereich des Politischen 16st Unversténdnis bei anderen Autorinnen und Autoren
aus. Sheila Benhabib z.B. versucht eine Erklarung dieser Ausklammerung, indem
sie die Trennung des gesellschaftlichen und des politischen Bereichs auf Arendts
»phinomenologischen Essentialismus« zuriickfiihrt!!® und gleichzeitig zeigt, dass
man auch »mit Arendt« gegen solche Trennungen sein kann: Arendt gehe es pri-
mdr um eine Kritik an der »vereinheitlichenden Logik der Volkssouverdnitit«
(bzw. am »Bediirfnis nach einem Absoluten«), diese Kritik kombiniere sie aber
auf ungliickliche Weise mit dem Auftritt der Armut auf der politischen Biihne.''*
Die thematische Trennung der Bereiche ist nach Benhabib jedoch kein zentrales
Anliegen der Philosophie Arendts, da auch diese selbst letztlich die Meinung ver-
tritt, dass »jede Frage zwei Gesichter hat«, ndmlich ein technisches und ein poli-
tisches.!!’

Eine Unterscheidung von Sprachspielen konnte hier durchaus hilfreich sein,
da auf diese Weise Arendts thematische Aufteilung vermieden wiirde. Thre Unter-
scheidung von »Mitleid« und »Erschiitterung« weist ja selbst schon darauf hin,
dass das »Unpolitische« eher im Fehlen von Ambiguitét (bzw. eines Aspektwech-
sels) zu suchen ist und nicht in der Art der Gegensténde. Auch fiir Wittgenstein
sind die Gegenstdnde bei der Unterscheidung von stetiger Aspektwahrnehmung
und Aspekt-Erleben dieselben: Selbst wenn er davon spricht, dass das »Objekt«
ein anderes sei, geht es ihm doch immer um dieselben Aspekte: Ob wir den Enten-
kopf stetig wahrnehmen oder ob er im Kontrast zum Hasenkopf als Aspekt auf-
leuchtet, es handelt sich immer um den Entenkopf. Menschliches Leid kann als

112 Vgl. Arendt, Uber die Revolution, S. 74.

113 Vgl. Benhabib, Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, S. 200
sowie 250.

114 Ebd., S.259.

115 Ebd., S. 248. Benhabib zitiert hier eine Aussage Arendts.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 231

stetiger Aspekt wahrgenommen werden, es kann aber auch als Aspekt aufleuch-
ten. Ubernimmt man diesen Ansatz, so miissen Arendts Mitleid und die »Erschiit-
terung angesichts der Unsichtbarkeit« nicht verschiedenen Gegenstandsbereichen
zugeordnet werden. Mitleid mit menschlichem Leiden kann vielmehr auch als po-
litisches Thema eine Rolle spielen. Entscheidend ist dabei nur, Mitleid als irritier-
tes Mitleid zu beriicksichtigen und nicht als stetiges, das keine Ambiguitdten
kennt. Auf Arendts Beispiel mit den »Parias« angewendet konnte das heien, nicht
nur deren Ausgrenzung zu bedauern und sie im Rahmen einer allgemeinen
Menschlichkeit integrieren zu wollen, sondern auch den gegenldufigen Blickwin-
kel zu beriicksichtigen, nach dem gerade das Paria-Dasein Selbstbewusstsein er-
moglicht. Nur angesichts eines »Kippens« der beiden Aspekte ldsst sich iiberhaupt
sinnvoll davon sprechen, dass die Menschen einem so gesehen leid tun — eine
Ausdrucksweise, die sie nicht auf reine Opfer reduziert.

Eines hat sich aber sowohl bei Brecht als auch bei Arendt gezeigt: Das irritierte
Mitleid (welches sie allerdings nicht konsequent als solches bezeichnen) geht mit
einer starkeren Achtung vor der Wiirde des Menschen einher. Erst wenn das Mit-
leid zum irritierten Mitleid wird, kann das Objekt zum Menschen in einem volle-
ren Sinne werden.'!® Brecht stellt in einer Verteidigung des epischen Theaters klar,
dass dieses durchaus »lebendige, runde, widerspruchsvolle Menschen« auf die
Biihne bringe — und das nicht trotz, sondern wegen des Verfremdungseffektes.!!”
Auch Arendt sieht in der »Welt« des politischen Raumes die Heimat des »Mensch-
lichen«. Ohne den offenen Widerstreit der Meinungen, ohne Mdglichkeit der 6f-
fentlichen Anerkennung bleibt das Menschliche fiir sie auf der Strecke:

»Jede Wahrheit auBerhalb dieses [politischen] Raumes, ob sie nun den Menschen ein Heil
oder ein Unheil bringen mag, ist unmenschlich im wortlichsten Sinne, aber nicht, weil sie

die Menschen gegeneinander aufbringen wiirde und voneinander entfernen, sondern eher

116 Stanley Cavell hat in seinem Aufsatz »Wissen und Anerkennen« ausgehend von Witt-
genstein hervorgehoben, dass das Wissen um die Schmerzen anderer Personen (und
auch um die eigenen Schmerzen) letztlich bedeutet, diese Schmerzen anzuerkennen —
oder eben nicht anzuerkennen. Vgl. Cavell, »Wissen und Anerkennen«, S. 61ff. —
Das mag als Ergebnis nicht weit von dem der vorliegenden Untersuchung entfernt
erscheinen, Cavell bezieht in seine Uberlegungen jedoch die Unterscheidung von ste-
tigem Aspekt-Wahrnehmen und Aspekt-Erleben nicht mit ein und bleibt somit auf der
Ebene des stetigen Wahrnehmens. Seine Auffassung von Anerkennung unterscheidet
sich also von der Anerkennung im Rahmen eines irritierten Mitleids.

117 Vgl. Brecht, Gesammelte Werke Bd. 16, S. 731f. (»Aus einem Brief an einen Schau-

spieler«).

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | Unsicheres Mitleid

umgekehrt, weil sie zur Folge haben konnte, daf3 alle Menschen sich plotzlich auf eine ein-
zige Meinung einigten, so daf3 aus vielen einer wiirde, womit die Welt, die sich immer nur

zwischen den Menschen in ihrer Vielfalt bilden kann, von der Erde verschwénde.«''®

4.3.6 Zusammenfassung

In den Augen Hannah Arendts hatte Brecht ein komplexes Verhéltnis zum Mit-
leid: Es war seine grofite Leidenschaft und tritt in seinen Werken iiberall zutage —
doch da er an dieser Leidenschaft auch am meisten litt, versuchte er sein Mitleid
zu verbergen. Nur so kann Arendt bei Brecht die Gleichzeitigkeit von Sensibilitét
und Skrupellosigkeit erkldren. Brecht war fiir sie in seinen politisch totalitdren
Tendenzen Opfer seines eigenen Mitleids. Als markanten Ausdruck fiir seine Lei-
denschaft zieht sie die beriihmte Schlussstrophe des Dreigroschenfilms heran
(»Denn die einen sind im Dunkeln ...«). Gerade an diesen sowohl sensiblen als
auch zynischen vier Zeilen wird aber deutlich, dass Brecht vor allem von einem
irritierten Mitleid fasziniert war. Wenn {iber Arendt hinaus eine begriffliche Un-
terscheidung von stetigem und irritiertem Mitleid vorgenommen wird, kann
Brechts Verhéltnis zum Mitleid deshalb plausibler beschrieben werden.

Auch Arendt kennt, in einer flir sie charakteristischen Form, ein irritiertes Mit-
leid, selbst wenn sie es nicht so nennt: Zwar meint sie vom »Mitleid« ebenso wie
von der »sozialen Frage«, dass es dabei um Notwendigkeiten gehe und eben ge-
rade nicht um Freiheit — entsprechend seien auch Wirtschaftsfachleute und die
Verwaltung zustindig, nicht jedoch die Politik. Andererseits spricht sie aber von
einer Erschiitterung angesichts der Unsichtbarkeit der Armut oder vom zuriickge-
wiesenen menschlichen Bemiihen um gesellschaftliche Anerkennung, und genau
das sind fiir sie politische Themen. Politik ist nicht nur der Raum des freien Wi-
derstreits von Meinungen, sondern auch der Raum des Sich-Auszeichnens.

Das, was Arendt Mitleid nennt — man kdnnte sagen: das stetige Mitleid — ist
hingegen nicht in der Lage, eine Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus zu
betrachten. Das kann nur die Vernunft, und nur sie kann daher die Dimension der
Freiheit erfassen. Vielleicht ist es gerade die Gegeniiberstellung von Gefiihl und
Vernunft, die Arendt daran hinderte, Mitleid (als Gefiihl) auch in den Bereich der
Politik mit hineinzunehmen. Uberhaupt erscheint ihre Aufteilung der »Riume«
bzw. Bereiche kiinstlich: Als wiren es unterschiedliche Themen, welche den Un-
terschied zwischen Politik und Nicht-Politik ausmachen. Denkbar wére jedenfalls
eine Weiterfiihrung ihres eigenen Ansatzes, in dem es nicht die Themen, sondern
die Sprachspiele sind, welche den Raum des Politischen ausmachen. Dabei konnte
wohl auch der Begriff eines irritierten Mitleids eine zentrale Rolle spielen.

118 Arendt, »Gedanken zu Lessing, S. 45.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 233

4.4 DREI WEITERE BEISPIELE IRRITIERTEN MITLEIDS

Dass unsicheres oder irritiertes Mitleid nicht einfach die defizitire Form oder
halbherzige Variante von sicherem Mitleid ist, soll zu guter Letzt noch an drei
Beispielen aufgezeigt werden: Das erste Beispiel ist die Erzdhlung Bartleby der
Schreiber von Herman Melville, das zweite die kurze Parabel Auf der Galerie von
Franz Kafka und das dritte die Uberlegungen Susan Sontags zur Kriegsfotografie
in Das Leiden anderer betrachten.

4.4.1 Melville: Bartleby der Schreiber

Zum ersten Beispiel: Der Erzéhler berichtet im Text von Melville von seiner Be-
gegnung mit Bartleby, der als Schreiber in seinem Anwaltsbiiro eine Anstellung
findet. Es kommt zu Spannungen, da Bartleby immer deutlicher die Durchfiihrung
ihm gegebener Auftrige verweigert. Der Anwalt schwankt zwischen Mitleid und
scharfer Verurteilung seines Angestellten. Da sich Bartleby im Biiro eigenméchtig
einquartiert, versucht er wiederholt, ihn loszuwerden. Nach einigem Hin und Her
kommt Bartleby schlieBlich doch in ein Geféngnis, wird dort aber regelméfig vom
Anwalt besucht und mit gutem Essen versorgt. Als Bartleby in seiner umfassenden
Verweigerung stirbt, bringt er seine ganze Betroffenheit mit dem Ausruf »Oh
Bartleby! Oh Menschheit!« zum Ausdruck.

Auf zweierlei soll hier hingewiesen werden: Erstens ist es die schwankende
Haltung des Erzdhlers, die die Intensitdt der Beziehung ausmacht. Wire sich der
Erzdhler in seiner Mitleidshaltung die ganze Zeit iiber sicher gewesen, so wire die
ganze Begegnung nicht mehr als eine kleine Episode geblieben. Dass er zwischen
verschiedenen Beurteilungen der Situation hin- und hergerissen war, ist fiir die
Schilderung der Beziehung zu Bartleby ganz entscheidend. Eine Haltung des Res-
pekts oder auch die Anerkennung der Autonomie und Wiirde Bartlebys wére ohne
eine solche Ambiguitét nicht méglich gewesen.

Zweitens passiert beim Schluss des Textes etwas Merkwiirdiges: Der Erzahler
schlieBt nicht mit dem Ausruf »Oh Bartleby!«, sondern ldsst noch ein »Oh
Menschheit!« folgen. Das Staunen des irritierten Mitleids beschriankt sich nicht
auf die Person Bartlebys, sondern bezieht eine allgemeinmenschliche Dimension
mit ein. Mit Wittgensteins Uberlegungen zum Aspekt-Erleben lisst sich sagen:
Wir staunen iiber die interne Relation zweier Alternativen. Diese stehen nicht in
einem kontingenten Nebeneinander, sondern in einer notwendigen Verbindung
(siehe 2.5.4). Es geht um die beteiligten Formen, nicht um die einzelnen Objekte

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | Unsicheres Mitleid

in ihren sich beliebig verdndernden Eigenschaften. Dass die Kombination der wi-
derspriichlichen Aspekte mehr als eine zufdllige Erscheinung ist, gerade das lésst
uns staunen.

4.4.2 Kafka: Auf der Galerie

Das zweite Beispiel ist Franz Kafkas Erzdhlung Auf der Galerie. Auch dieser Text
lebt von der Unaufldslichkeit der Spannung zwischen zwei Perspektiven, von de-
nen nur eine die des Mitleids ist. Im Grunde macht der Text nicht viel mehr, als
diese Perspektiven einander gegeniiberzustellen, und erzielt damit eine erstaunli-
che Wirkung:

»Auf der Galerie

Wenn irgendeine hinfillige, lungensiichtige Kunstreiterin in der Manege auf schwanken-
dem Pferd vor einem unermiidlichen Publikum vom peitschenschwingenden erbarmungs-
losen Chef monatelang ohne Unterbrechung im Kreise rundum getrieben wiirde, auf dem
Pferde schwirrend, Kiisse werfend, in der Taille sich wiegend, und wenn dieses Spiel unter
dem nichtaussetzenden Brausen des Orchesters und der Ventilatoren in die immerfort weiter
sich 6ffnende graue Zukunft sich fortsetzte, begleitet vom vergehenden und neu anschwel-
lenden Beifallsklatschen der Hénde, die eigentlich Dampthdmmer sind — vielleicht eilte
dann ein junger Galeriebesucher die lange Treppe durch alle Riange hinab, stiirzte in die
Manege, rief das: Halt! durch die Fanfaren des immer sich anpassenden Orchesters.

Da es aber nicht so ist; eine schone Dame, weill und rot, hereinfliegt, zwischen den Vorhéin-
gen, welche die stolzen Livrierten vor ihr 6ffnen; der Direktor, hingebungsvoll ihre Augen
suchend, in Tierhaltung ihr entgegenatmet; vorsorglich sie auf den Apfelschimmel hebt, als
wire sie seine iiber alles geliebte Enkelin, die sich auf gefahrliche Fahrt begibt; sich nicht
entschlieBen kann, das Peitschenzeichen zu geben; schlieBlich in Selbstiiberwindung es
knallend gibt; neben dem Pferde mit offenem Munde einherlduft; die Spriinge der Reiterin
scharfen Blickes verfolgt; ihre Kunstfertigkeit kaum begreifen kann; mit englischen Ausru-
fen zu warnen versucht; die reifenhaltenden Reitknechte wiitend zu peinlichster Achtsam-
keit ermahnt; vor dem groflen Salto mortale das Orchester mit aufgehobenen Hénden be-
schwort, es moge schweigen; schlieBlich die Kleine vom zitternden Pferde hebt, auf beide
Backen kiifit und keine Huldigung des Publikums fiir geniigend erachtet; wihrend sie selbst,
von ihm gestiitzt, hoch auf den Fulspitzen, vom Staub umweht, mit ausgebreiteten Armen,
zuriickgelehntem Kopfchen ihr Gliick mit dem ganzen Zirkus teilen will — da dies so ist,
legt der Galeriebesucher das Gesicht auf die Briistung und, im Schlumarsch wie in einem

schweren Traum versinkend, weint er, ohne es zu wissen.«

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 235

Zugegeben: Die letzte Zeile konnte andeuten, dass die erste Haltung (ndmlich
die des Mitleids) die wahre ist und der Galeriebesucher sich dessen nur nicht be-
wusst ist. Auch die Erzahlung vom Schreiber Bartleby endet mit der Erwdhnung
der Vorgeschichte Bartlebys, in der er angeblich zustindig war fiir unzustellbare
Briefe — ein Detail, mit dem Bartlebys Verhalten noch einmal gerechtfertigt wird
und das auch hier die Entscheidung zugunsten der Mitleids-Option ausfallen ldsst.
Trotzdem erfolgt die Entscheidung in beiden Texten alles andere als linear, das
Schwanken hat nicht blof die Funktion eines Spannungsaufbaus hin zum sicheren
Mitleid, sondern behélt seine eigene Dynamik und sein »Erlebnis«, ndmlich die
Verwunderung iiber die Ambiguitit Bartlebys oder der Kunstreiterin.

In Anwendung der sprachanalytischen Methode Wittgensteins ldsst sich sa-
gen: Melvilles Erzdhler und der Galeriebesucher bei Kafka wiren in der Lage ge-
wesen zu sagen: »Ich empfinde Mitleid fiir Bartleby« oder »Ich empfinde Mitleid
fiir die Kunstreiterin«, ohne sich dabei auf eine langfristige Disposition zu bezie-
hen und ohne im eigenen Mitleid zu schwelgen (siche dazu Abschnitt 2.5). Sie
haben sich, staunend iiber das Wechselspiel von Aspekten, fiir einen dieser As-
pekte entschieden. — Auch der Satz »Ich empfinde kein Mitleid ...« hétte aus die-
sem Staunen heraus formuliert werden kdnnen.

4.4.3 Sontag: Das Leiden anderer betrachten

Im letzten und dritten Beispiel geht es nicht um Literatur, sondern um Fotografie.
Susan Sontag befasst sich in threm Essay Das Leiden anderer betrachten mit der
Frage, worin denn die Wirkung von Kriegsfotografien liegen kann. Thre Analyse
klingt zundchst einmal so, als wolle sie gegen ein irritiertes Mitleid argumentieren:

»Wer sich stindig davon iiberraschen 1d8t, daB es Verderbtheit gibt, wer immer wieder mit
erstaunter Enttduschung (oder gar Unglauben) reagiert, wenn ihm vor Augen gefiihrt wird,
welche Grausamkeiten Menschen einander antun konnen, der ist moralisch oder psycholo-

gisch nicht erwachsen geworden. «!°

Um diese Aussage korrekt einzuordnen, muss jedoch der entsprechende Hinter-
grund beriicksichtigt werden: Sontag weist die These zuriick, ein UbermaB an Bil-
dern menschlicher Grausamkeit (vor allem im Medium des Fernsehens) fithre zu
einer Abstumpfung, bei der das Mitgefiihl stindig liberfordert wire und so er-
lahme.'?° Wer so denkt, erwartet nach Sontag zu viel von Bildern. Fotografie und

119 Sontag, Das Leiden anderer betrachten, S. 133.
120 Sie selbst hat diese These in dem fritheren Text »Uber Fotografie« noch vertreten,
stellt sie nun aber infrage. Vgl. ebd., S. 125.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | Unsicheres Mitleid

Filmdokumentationen diirfen nicht daran gemessen werden, ob wir als Betrachter
selber leiden oder »Verbrennungen davontragen«,'?! sondern kénnen immer nur
»Initialziindungen« oder Aufforderungen zu einem weiteren Nachdenken und
Handeln sein. Thre wichtigste Funktion besteht darin, ein »allgemeines Bewusst-
sein« davon zu erzeugen, »dal Menschen einander iiberall auf der Welt schreck-
liche Dinge antun«.'”? Um diese Funktion zu erfiillen, miissen die Bilder nicht
unsere volle Aufmerksambkeit erhalten und jedes Mal unser ungeteiltes Mitgefiihl
in Anspruch nehmen. Das Problem ist nicht, dass wir dem auf dem Bild gezeigten
Einzelfall nicht gerecht werden, weil wir durch die Umgebung abgelenkt sind,
sondern, dass dieser Einzelfall nicht geniigend mit allgemeinen Tatsachen ver-
kniipft sei, dass also der allgemeine Blickwinkel fehlt.

Wenn Sontag ein stindiges Sich-Uberraschen-Lassen als unreif bezeichnet, so
meint sie damit eine Haltung, die sich nur auf den Einzelfall konzentriert und sich
so der zusitzlichen Perspektive des »allgemeinen Bewusstseins« von menschli-
cher Grausamkeit versperrt. Eine solche Haltung staunt immer wieder aufs Neue,
wie so etwas nur geschehen kann, und ist sich in dieser demonstrierten Uberra-
schung nicht bewusst, dass Menschen in bestimmten Situationen grausam sind.

So argumentiert Sontag genau genommen nicht gegen ein irritiertes Mitleid,
sondern dafiir. Denn Abstumpfung, Gleichgiiltigkeit oder Sentimentalitét entste-
hen nicht wegen einer allzu grolen Gewdhnung an bestimmte Bilder, sondern des-
halb, weil der Aspekt eines systematischen Hintergrundes fehlt, welcher auch ei-
gene Handlungsperspektiven erdffnet: »Mitgefiihl ist eine instabile Gefiihlsre-
gung. Es muB in Handeln umgesetzt werden, sonst verdorrt es.«'?> Sontag geht
sogar so weit, zu sagen, wir miissten das Mitgefiihl »beiseite riicken«, um die rich-
tigen Fragen nach den Ursachen zu stellen, denn »Mitgefiihl beteuert unsere Un-
schuld und unsere Ohnmacht«.'** Solange wir uns aber unschuldig fiihlen, werden
wir nicht ernsthaft danach fragen, was unsere eigene Verantwortung dabei ist, oder
anders gesagt: »wie unsere Privilegien und ihr Leiden iiberhaupt auf der gleichen
Landkarte Platz finden«. Eine solche Haltung des Beiseite-Riickens von Mitleid
kann aber durchaus als irritiertes Mitleid bezeichnet werden, da das blofe Mitleid
(mit der impliziten Annahme der eigenen Unschuld) einen Gegenaspekt durch die
Frage nach der eigenen Verantwortung erhélt. Die Relativierung des Einzelfalls
und die Suche nach allgemeinen Kausalititen (und auch Handlungsmdglichkei-

121 Ebd, S. 136.

122 Ebd, S. 135.

123 Ebd., S. 118. Im Original steht bei Sontag compassion, deshalb wird hier statt »Mit-
geflihl« auch manchmal »Mitleid« als deutsche Entsprechung verwendet.

124 Ebd., S. 119.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Irritiertes Mitleid | 237

ten) bilden einen zusétzlichen Blickwinkel zum auf den Einzelfall bezogenen Mit-
leid. Irritiert ist ein auf diese Weise relativiertes Mitleid wegen des Schwankens
zwischen einerseits dem Fokus auf das einzelne Schicksal und andererseits dem
Blickwinkel des allgemeinen Zusammenhangs, welcher auch vergleichbaren Si-
tuationen gerecht werden méchte. Um von irritiertem Mitleid sprechen zu kénnen,
ist es jedoch wichtig, dass ein Staunen dariiber besteht, dass die beiden Blickwin-
kel beide gerechtfertigt sind, also in einer internen Relation stehen. Der Aspekt
des singuldren Leidens kippt um in das Wissen um den grof3eren Zusammenhang
und vor diesem leuchtet wieder das einzelne Schicksal auf. Dass diese beiden
Blickwinkel fiir sich alleine nicht stabil sind, ist durchaus plausibel. Damit hétten
wir eine weitere Form von irritiertem Mitleid gefunden.

Eine Relativierung des Mitleids-Blickwinkels ist bei Sontag auch noch in an-
derer Form mdglich, und zwar, indem man sich bewusst macht, dass jedes noch
so intensive Mitgefiihl angesichts von Kriegsfotografien die »Realitdt« nicht er-
reichen kann:

»Wir konnen uns nicht vorstellen, wie furchtbar, wie erschreckend der Krieg ist; und wie
normal er wird. Kénnen nicht verstehen und kénnen uns nicht vorstellen. Jeder Soldat, jeder
Journalist, jeder Mitarbeiter einer Hilfsorganisation, jeder unabhéngige Beobachter, der
eine Zeit unter Beschul3 verbracht hat und das Gliick hatte, dem Tod zu entkommen, der
andere in seiner Néhe ereilte, denkt so und 146t sich nicht davon abbringen. Und sie haben

recht.«'

Sontag sucht nach Formen, in denen der Umgang mit Kriegsfotografie den Stand-
punkt des reinen Mitgefiihls iiberwindet. Die Gefahr besteht in ihren Augen nicht
in einem iiberbeanspruchten oder abgelenkten Mitleid, sondern in einem alleinge-
lassenen Miteid. Alleingelassen deshalb, weil es keine Relativierung in der Form
eines Gegenstandpunktes erfahrt. Damit variiert Sontag auf ihre Weise Wittgen-
steins Unterscheidung von stetigem Aspekt-Wahrnehmen und dem Bemerken ei-
nes Aspektwechsels. So wie Wittgenstein es ablehnte, das alltidgliche Verstehen
von Bedeutung und das Bedeutungserlebnis nur in ihrer Intensitit voneinander zu
unterscheiden, so lehnt auch Sontag eine blof graduelle Unterscheidung von ab-
gestumpftem und intensiv erlebtem Mitleid ab. » Abstumpfung« ist nicht ein Uber-
gang von intensivem zu »erlahmtem« Mitleid, sondern die Logik des alleingelas-
senen Mitleids, das nicht einer Gegenperspektive ausgesetzt wird, welche es
wachhalten konnte.

Die Abstumpfung eines alleingelassenen, stetigen Mitleids kdnnte sich auch
darin duflern, dass bestimmte Selbstzuschreibungen im Sprachspiel keinen Platz

125 Ebd., S. 146f.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | Unsicheres Mitleid

mehr haben, weil sie nur mehr Selbstverstéindliches zum Ausdruck bringen kon-
nen. Irgendwann ist es nicht mehr interessant, immer neue isolierte Mitleidserleb-
nisse sich selbst zuzuschreiben. Zwar spricht Sontag von »Uberraschung« im Zu-
sammenhang mit einem Mitgefiihl, das auf ein allgemeines Bewusstsein von
menschlicher Grausamkeit verzichtet und immer wieder mit »erstaunter Enttau-
schung« reagiert. Da sie eine solche Haltung als »unreif« bezeichnet, konnen die
entsprechenden AuBerungen wohl auch in ihrem Sinne als Sentimentalitit aufge-
fasst werden. Thnen mangelt es an Glaubwiirdigkeit, die »Uberraschung« der Sen-
timentalitéit hat etwas Aufgesetztes an sich.

Bemerkenswert ist dariiber hinaus, dass Susan Sontag den Begriff des Mitleids
unterschiedlich verwendet — und das sogar mit nur wenigen Zeilen Abstand. So

126

meint sie einmal, dass das Mitleid in Form von Handeln »umgesetzt«'*® wird,

spricht dann gleich im Anschluss aber auch davon, dass das Mitleid »beiseite ge-

riickt«!?’

wird, wenn die Frage nach der eigenen Verantwortung gestellt wird. Ein-
mal umfasst das Mitleid also das Handeln (und »verdorrt« ohne dieses), einmal
muss es verschwinden, um dem Handeln Platz zu machen — und umfasst das Han-
deln also gerade nicht. Damit sind wir erneut bei einer fiir das Mitleid typischen
Unschirfe angelangt, von der im ersten Kapitel bereits die Rede war: Mitleidsbe-
griffe tendieren dazu, die entsprechende Hilfeleistung gleich in die Bedeutung
mitaufzunehmen, dadurch entsteht aber das Bediirfnis nach einem neuen Begriff,
der nur das Gefiihl bezeichnet, doch auch dieser Begriff bedeutet dann wieder
mehr als das bloBe Gefiihl... usw. — Auf diese Weise kann es zu jenen Bedeu-
tungsverschiebungen kommen, welche schon in 1.1.2 beim Begriff misericordia
aufgezeigt wurden. Nicht, dass Begriffe fiir andere Emotionen immer scharfe Rén-
der hitten — aber bei Mitleidsbegriffen scheint doch eine ganz spezielle Instabilitét
dazuzugehoren. Vielleicht gehort es zu den Besonderheiten der Sprachspiele rund
um das Mitleid, dass es durchaus méglich ist, sich aus Mitleid nicht mit dem Mit-
leid abzufinden. Der Standpunkt des Mitleids kann iiber das Mitleid hinausdrén-
gen, und zwar dann, wenn er davon ausgeht, dass die bemitleidete Person mehr
als Mitleid verdient. Auch bei der Furcht ist es ohne Weiteres moglich, sich nicht
mit der eigenen Furcht abzufinden, doch ist es nicht der Standpunkt der Furcht
selbst, der gegen die Furcht spricht. Anders beim Mitleid: Es kann zur Position
werden, die sich gegen sich selbst wendet und so auch die besten Argumente ge-
gen sich selbst liefert.

126 Ebd., S.118.
127 Ebd., S. 119.

14.02.2026, 13:47:36. [ —


https://doi.org/10.14361/9783839443224-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

