Einleitung

Wir beginnen 1. mit einer grob gezeichneten histo-
risch-politischen Totale, um sie sogleich wieder zu ver-
lassen und den Blick auf ein systematisch-philosophi-
sches Problem hin zu fokussieren. Ich werde im An-
schlufl daran 2. meine Hauptthese vorstellen, die ich
in den Kapiteln ITI-V explizieren und verteidigen wer-
de. Es folgt 3. eine Anzeige der Schritte, die ich dazu
benétigen werde, und zuletzt mache ich 4. drei knap-
pe Bemerkungen zu meinem Umgang mit Kant.

1. Menschliche Wiirde — ein philosophisches
Bestimmungs- und Begriindungsproblem

1) Menschliche Wiirde ist ein Wort menschlicher
Selbstverstindigung. Mit dem Titel ,Menschenwiirde®
und seinen sprachlichen Aquivalenten zeigt das in Phi-
losophie, Theologie, Jurisprudenz und Politik vertre-
tene abendliandische Rechts- und Wertdenken im Rah-
men seiner Geschichte stets jeweils wieder neu seinen
Gedanken von Humanitit an.! Mit ihm markiert es,

! Dazu, daf} diese Bestimmung immer wieder neu zu leisten ist, ge-
hort auch der Topos, was Menschenwiirde sei und wie es um sie ste-
he, sei bislang, besonders aber heute vollig ungeklirt. So z. B. Mai-

15

17.01.2026, 14:46:55. [ —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was allen Menschen an grundlegend Werthaftem, un-
bedingt Schiitzenswertem und darum von und auch
vor staatlicher Gewalt zu Schiitzendem zuzudenken
ist. Das Konzept der Menschenwiirde ist die Antwort
eines professionalisierten Nachdenkens auf die Lasio-
nen, die Menschen durch ihresgleichen erfahren.

Die militirische Uberlegenheit und der Erfolg der Ko-
lonisationsbestrebungen der Herkunftslinder dieses
Denkens sowie die Internationalisierung des sich auf
menschliche Wiirde berufenden Rechts (Volkerrecht,
ius gentium) haben dem Gedanken — im Einverstiand-
nis mit oder in Opposition zu seinen Urhebern® — ge-
schichtliche und gesellschaftliche Realitit sowie recht-
liche und politische Weltgeltung verschafft. Er ging in

hofer, Rechtsstaat und menschliche Wiirde (1968) 7: ,Zu keiner
Zeit waren Worte wie menschliche Wiirde, menschliche Personlich-
keit so in aller Munde wie heute. Keiner Zeit aber war auch so von
Grund auf fragwiirdig, was das iiberhaupt meine und bedeute (.. .)“
Ebd. 8: ,Nicht minder beunruhigend jedoch als diese festzustellen-
de Uneinbeitlichkeit einer hier enthusiastischen, dort skeptischen Be-
rufung und Bezugnabme auf die Forderung nach Achtung und
Schutz der Menschenwiirde in unserer heutigen Welt, ist die Unge-
klirtheit des Gedankens der Menschenwiirde als solcher, selbst da,
wo er mit Entschiedenheit nicht nur als ein philosophisches Postulat,
sondern als eine juristische Norm gesehen und gesetzt wird.“

2 Spaemann, Uber den Begriff der Menschenwiirde (1987) 307:
»Menschliche Wiirde kann prinzipiell nur durch Wesen verletzt
werden, die dieser Wiirde iiberhaupt ansichtig werden kénnen, also
durch Menschen.“

3 Nur ein einziges Beispiel sei genannt. Man betrachte die am 1.
Buch der Aristotelischen Politica (Problem der Sklaven und Barba-
ren) entlang buchstabierten Argumentationen der duflerst kontro-
vers gefiihrten Indianer-Debatte von Valladolid (1550) samt der sie
vorbereitenden Texte. Juan Ginés de Sepulveda, Democrates segun-
do o de las justas causas de la guerra contra los indios [1547], ed. An-

16

17.01.2026, 14:46:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zahlreiche Staatsverfassungen und in die Priambeln
und Statuten internationaler Abkommen und Dekla-
rationen ein und wurde damit Norm, Teil geltenden
Rechts samt seiner Sanktionierungsmoglichkeiten.*
Der Gedanke menschlicher Wiirde wurde somit
rechtswirklich® und, soweit sich staatliche und gesell-
schaftliche Praxis durch Verfassungen bestimmen las-
sen, auch rechtswirksam.

2) Die Konzeption menschlicher Wiirde ist beides: on-
tologische bzw. anthropologische Bestimmung und
moralische bzw. rechtliche Norm. Hinter ihrer Gene-
ralisierung, wie sie sich in der Verrechtlichung und de-
ren Internationalisierung zeigt, steht die Universalitit
des Menschenwiirdebegriffs und seines Geltungsan-
spruchs. Er macht verbindlich klar, was am Menschen
(eigentlich) menschlich ist — ,menschlich® wird so zur
evaluativen Vokabel -, beurteilt demgemafl, wer
(eigentlich) Mensch ist, und gibt eine Regel dafiir an,
wann und wodurch die Wiirde des Menschen verletzt
wird. Er zieht dem Tolerierbaren und zu Tolerieren-
den eine Grenze. Erst die Verletzung oder die Bedro-

gel Losada, Madrid 1951; Fray Bartolomé de Las Casas, Apologia,
ed. Angel Losada, Madrid 1975; Franciscus de Victoria, De Indis re-
center inventis et de Jure belli Hispanorum in Barbaros, ed. Walter
Schitzel, Tiibingen 1952.

4 Cf. z.B. Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland vom
23. Mai 1949, Art. 1 Abs. I; Verfassung Griechenlands vom 9./11.
Juni 1975, Art. 2; Spanische Verfassung vom 27. Dezember 1978,
Art. 10; Allgemeine Erklirung der Menschenrechte vom 10. Dezem-
ber 1948, Priambel u. Art. 1.

5 Cf. Mokre, Die Idee der Menschenrechte und ihre Verwirk-
lichung (1964) 66-73.

17

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hung menschlicher Wiirde erméglicht nach einem mo-
dernen Verstandnis die Prizisierung ihres Begriffs.6

3) Begriffe bediirfen nach einer Metapher Strawsons
einer Grenzziehung, die (extensional) ithren Anwen-
dungs- und Geltungsbereich einschrinken und sie da-
durch operabel und sinnvoll machen.” Begriffe, die
auf alles und jedes anwendbar wiren, mifiten uninfor-
mativ genannt werden. Sie taugen nicht als Regeln fiir

6 Cf. Diirig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 14 Randnum-
mer 28. Dagegen aber ebd. Randnummer 2: ,,Wie schon die Formu-
lierung: ,Die Wiirde des Menschen ist unantastbar* zeigt, ist dieser
Eigenwert als etwas immer Seiendes, als etwas unverlierbar und un-
verzichtbar immer Vorhandenes gedacht“. Gegen Diirig wiederum
Giese, Das Wiirde-Konzept (1975) 11: Wer ,,meint, Menschenwiir-
de sei als immer Seiendes, als unverlierbar und unverzichtbar Vor-
handenes gedacht, verkennt Wiirde als Problem und interpretiert
die Norm aus einem Vorverstindnis, das die Norm entbehrlich
macht.“ — Zum normativen Gebrauch des ,ist‘, wie er in der Wen-
dung ,Die Wiirde des Menschen ist unantastbar‘ und in anderen Ge-
setzesformulierungen zu sehen ist, cf. Ferber, Das normative ,ist’
(1988 b) 371-396 u. ders., Das normative ,ist* und das konstative
,soll* (1988 a) 185-199.

7 Strawson, Introduction to Logical Theory (1979) 5: ,,A word that
we are prepared to apply to everything without exception (...)
would be useless for the purposes of description. For when we say
that a thing is like, we not only compare it with other things, we also
distinguish it from other things. (These are not two activities, but
two aspects of the same activity.) Somewhere, then, a boundary
must be drawn, limiting the applicability of a word used in describ-
ing things; and it is we who decide where the boundaries are to be
drawn.“ — Strawson prazisiert das Bild der Grenzziehung dahinge-
hend, dafl es sich dabei 1) nicht um eine iiberwiegend bewufit voll-
zogene Titigkeit handelt, daf} sie 2) weder blof§ arbitrir sei, noch
3) Grenzen unverriickbar und ein fiir allemal festlege. Schliefllich
deutet Strawson diese Grenzziehung als nicht blof8 verbale Ent-
scheidung, sondern als ontologische Option.

18

17.01.2026, 14:46:55. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unser Verstehen, geben diesem keinen Halt und keine
Ordnung. Mit Begriffsbestimmungen nehmen wir
darum notwendig Eingrenzungen wie Ausgrenzun-
gen vor. Sie dienen der Identifizierung wie der Unter-
scheidung und erméglichen nur so ein kritisches Ver-
stehen.

4) Entsprechend gilt fiir den Begriff der Menschen-
wiirde, dafl er ebenso iiber ein inklusives wie ein exklu-
sives Moment verfiigt. Wir prazisieren darum: Er
macht verbindlich klar, was am Menschen (eigentlich)
menschlich ist und was nicht, wer (eigentlich) Mensch
ist und wer nicht, welche Handlung mit der Men-
schenwiirde als Norm kollidiert und welche nicht.
Dieses Prinzip gilt auch da, wo ein Begriff mensch-
licher Wiirde mit universellem Geltungsanspruch auf-
tritt und, am Gattungsbegriff orientiert, niemanden
auszuschlieflen behauptet. Die behauptete Allgemein-
heit muf} mittels eines Kriteriums qualifiziert, der Gel-
tungsanspruch begriindet werden.

5) Zwei Typen der Begriindung menschlicher Wiirde
haben sich geschichtlich herausgebildet: a) ein religio-
ser und b) ein sikularer.

a) Die religiose Begrindung der Menschenwiirde ist
voraussetzungsreich, hinsichtlich ihrer Ausschlufi-
konsequenzen, soweit sie theoretischer Natur sind, je-
doch weitgehend unproblematisch. Nach judisch-
christlicher Lehre besitzt der Mensch eine Wiirde als
Geschopf Gottes, der thn nach seinem Bilde schuf.?

8 Gen. 1,27.

19

17.01.2026, 14:46:55. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Wirde kommt dem Menschen damit aufgrund
seiner ausgezeichneten Kreattirlichkeit zu. Um sie zu
besitzen, reicht es aus, von Menschen abzustammen.
Ist einmal die massive Voraussetzung des Ursprungs
dieser Wiirde mitgemacht, gibt es bei ihrer Verteilung
und Gleichverteilung keine Schwierigkeiten mehr.
Wer bestimmten Menschen ihre Wiirde absprechen
oder sie in threr Wiirde herabsetzen wollte, um sie als
Menschen abzuwerten und zu diskriminieren, mufite
schon den gemeinsamen Ursprung aller Menschen -
als Ebenbild eines gottlichen Urbildes — leugnen.?

b) Die sikulare Begriindungsform menschlicher Wiir-
de sucht dagegen mit weniger Voraussetzungen, vor al-
lem ohne Rekurs auf Offenbarungsquellen auszukom-
men. Weil sie auf die Begriindung aus einem werthaf-
ten Ursprung der Menschheit und damit auf das gene-
rative Modell verzichten muff, bleibt ihr nichts, als
eine bestimmte aktuelle Eigenschaft des Menschen
zum Grund seiner auflerordentlichen Wertschitzung
zu machen. Von diesem Wesen des Menschen, das sei-
ne Wiirde begriindet, kann es indes nicht mehr fiir aus-
gemacht gelten, dafl auch jedes Mitglied der Gattung
Mensch tber es — tiberhaupt oder im erforderlichen
Maf - verfugt.

Die Anzahl der unter den Gattungsbegriff ,Mensch*
fallenden Individuen und die der Besitzer von Men-

9 So argumentierten in der Tat zum Teil die Polygenisten im 17.
und 18. Jahrhundert. Die farbigen Vélker stammen danach von so-
genannten Priadamiten, einer Gestalt des fiinften Schopfungstages,
ab. Cf. Bitterli, Die ,Wilden® und die ,Zivilisierten‘ (1991) 327-331;
zu den Praeadamitae (Amsterdam 1655) des Isaac de la Peyrere cf.
ebd. 329.

20

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schenwiirde brauchen aufgrund des Kriteriums fir
letztere, wenn dieses aktuell und nicht lediglich poten-
tiell per Gattungszugehorigkeit erfiille sein muf3,
extensional nicht vom selben Umfang zu sein. Der
Gedanke der Menschenwiirde kann somit bereits aus
systematischem Zwang, der ein Begriindungszwang
ist, ein Instrument des Ausschlusses von Menschen
werden. Die Universalitit des Geltungsanspruchs be-
wahrt davor nicht, weil sie selbst sich nur durch Aus-
grenzung zu konstituieren vermag. So besteht immer
die Moglichkeit, daff ein Konzept menschlicher Wiir-
de, das mit dem Impetus des Humanen auftritt, sich
unter einem anderen Blickwinkel als ein inhumanes
herausstellt, weil die Grenze, die es zieht, fiir die neue
Sicht inakzeptabel ist.

6) Der sakulare Rechtsstaat beruft sich auf den sikula-
ren Begriindungstyp.'® Er sucht in dieser Konzeption
menschlicher Wiirde seine eigene Legitimation. Sie
gibt seiner Gewalt eine hochste Aufgabe und setzt ihr
zugleich Grenzen. Das bedeutet: Der Rechtsstaat ist
legitimiert, weil menschliche Wiirde — nicht zuletzt
durch staatliche Gewalt, die sie nicht zum Richtmafl
nimmt — bedroht ist.

Die fiir die (bundes-)deutsche Rechtspraxis mafigeb-

10 Diirig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 3 Randnummer
1: ,In der Erkenntnis, dafl die Verbindlichkeit und die verpflichten-
de Kraft auch einer Verfassung letztlich nur in objektiven Werten be-
griindet sein kann, hat sich der Grundgesetzgeber, nachdem ein Hin-
weis auf Gott als den Urgrund alles Geschaffenen nicht durchge-
setzt werden konnte, zum sittlichen Wert der Menschenwiirde be-
kannt.“

21

17.01.2026, 14:46:55. iz -



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liche Definition des ,in der Freiheit des Menschen be-
stehenden Eigenwert[s]“!" hat der Verfassungsrecht-
ler Giinter Diirig vom ,, Verletzungsvorgang her un-
ternomment:

wDie Menschenwiirde ist getroffen, wenn der konkrete
Mensch zum Objekt, zu einem blofien Mittel, zur vertretba-
ren GrofSe herabgewiirdigt wird.“!?

Diese Objekt-Formel der menschlichen Wiirde sucht
die Nihe zum kategorischen Imperativ, wie Kant ihn
in der sog. Zweck-Formel aufgestellt hat:

wHandle so, daf8 du die Menschheit sowobl in deiner Person,
als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als
Zweck, niemals blof$ als Mittel brauchst.“ (GMS 429,4.,,)

Den Ausdruck ,Menschheit® gebraucht Kant dabei
nicht als Gattungsbegriff. Er ist sein Wort fir das We-
sen des Menschen als praktische Vernunft.

2. Wissenschaftliche Geltung und
metaphorische Grenze

1) Das Kantsche Konzept menschlicher Wiirde ge-
hort in eine Ethik, die Anspruch auf strenge Wissen-
schaftlichkeit erhebt. Ethik als strenge Wissenschaft

I Diirig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 11 Randnummer
18.

12 Diirig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 14 f. Randnum-
mer 28.

22

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu betreiben sei nicht nur méglich, sondern ,,von der
auflersten Nothwendigkeit“ (GMS 389;). Ebenso miis-
se das moralische Gesetz, das diese Wissenschaft
threm eigenen Selbstverstindnis nach eher entdeckt
als aufstellt, ,,absolute Nothwendigkeit bei sich fiih-
ren“ (GMS 389,,), d. h. unbedingt oder kategorisch ge-
bieten, was wiederum fiir die Sitten selbst ,,unentbehr-
lich nothwendig“ (GMS 389,,) sei.

Die Verwissenschaftlichung der Ethik, ausgerichtet
am Ideal strenger Wissenschaft, betreibt Kant, indem
er sie erstens von aller empirischen Anthropologie rei-
nigt und apriorisiert (cf. GMS 389), indem er zweitens
das Problem der Handlung zu einem Problem des Wil-
lens und des niheren zu einem Problem der Gesin-
nung macht (cf. GMS 416,,)" und drittens diesen Wil-
len und seine Freiheit als — wenngleich besonderen —
Typ von Kausalitit bestimmt, womit er ihn in Analo-
gie zu den Kategorien in der theoretischen Philoso-
phie in einem an den Naturgesetzen orientierten Sinn
gesetzesfahig macht (cf. GMS 446 {.).

2) Menschenwiirde ist im Rahmen der praktischen
Philosophie Kants doppelgesichtig. Zum einen ist sie
Gehalt des moralischen Gesetzes in der oben zitierten
Version, zum anderen ist sie der Wert der Vernunft
und ihrer Idee der Freiheit, die ein solches Gesetz
moglich machen.

Mit dem Gedanken der Menschenwiirde wird in
Kants Philosophie zweimal eine Grenze gezogen: a) in-
tern, moralphilosophisch und b) extern, ontologisch.

13 Cf. Kohl, Kants Gesinnungsethik (1990) 2.

23

17.01.2026, 14:46:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Intern dient der Gedanke der Menschenwiirde als
Richtschnur moralischen Handelns und seiner Beur-
teilung, markiert er die Grenze zwischen dem mora-
lisch Erlaubten und dem moralisch Verbotenen.' Alle
relevanten Fille, die nach Kants Beispielkatalog die
Anwendung des kategorischen Imperativs erfordern,
tangieren in irgendeiner Form die Wiirde des Men-
schen und die Menschheit in der Person eines Agen-
ten und seines Handlungspartners oder Opfers. Jedes
moralische Verdienst ist mit der Achtung dieser Wiir-
de verbunden. Insofern gehort menschliche Wiirde in
die Moralphilosophie oder den Teil der praktischen
Philosophie, der in der Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten (1785) Metaphysik der Sitten heif3t.

Die internen Fragen sind in der Kantliteratur griind-
lich bearbeitet. Die Instrumentarien orthodoxer Kant-
exegese sind hier zureichend und befriedigend. Doch
kann die Menschenwiirde im Rahmen der Moralphilo-
sophie Kants nicht begriindet werden. Rekonstruk-
tionsversuche dieser Art fallen, wie ich es sehe, zuletzt
stets blof} appellativ aus. Die Begriindung der Men-
schenwiirde ist ein ontologisches Problem und damit
ein Problem der Grenze menschlicher Selbst- und
Weltverstindigung, kein internes, sondern ein exter-
nes Problem, zu dessen Losung eine weitergehende
philosophische Phantasie und minder orthodoxe und
zugleich, nach meiner Einschitzung, interessantere
Lesarten gefragt sind.

b) Extern hilt sich menschliche Wiirde ,,auf der Gren-
ze alles erlaubten Vernunftgebrauchs® als eine

14 Cf. Kersting, Wohlgeordnete Freiheit (1993) 24.

24

17.01.2026, 14:46:55. O


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Grenzbestimmung der menschlichen Vernunft®
(Prol § 57, 356 {.) und somit des verniinftigen Wesens
des Menschen. Sie ist ein Wort menschlicher Selbstver-
stindigung, d.h. artikuliert ein bestimmtes mensch-
liches Selbstverstindnis und gehort dariiber hinaus —
mit menschlicher Freiheit, wie Kant es sieht, unmittel-
bar verbunden - zur Bedingung der Mdoglichkeit
menschlicher Selbstverstindigung tberhaupt. Inso-
fern gehort menschliche Wiirde zu dem Problem-
kreis, der in der Grundlegungsschrift unter dem Titel
einer Kritik der reinen praktischen Vernunft verhan-
delt wird und als eine ,Kritik des Subjects (GMS
440,) geleistet werden muf.

3) Soll es eine Philosophie der menschlichen Wiirde
geben konnen, die nicht allein intern moralphilosophi-
sche Debatten fiihrt, sondern extern diese Wiirde als
Grenze auch noch des moralphilosophischen Diskur-
ses begriindet, muf} es moglich sein, die Grenze oder,
wie Kant sagt, die Bedingung der Moglichkeit mensch-
licher Selbstverstindigung selbst noch einmal diskur-
siv zu erschlieflen, und zwar so, daf} damit nicht ein
unendliches Ausweichen in Metaebenen beginnt.
Dies verlangt nach einem ,Grenzdiskurs’, der sich
selbst auf der Grenze hilt, Giber die er spricht.

4) Menschenwiirde fiir eine Vokabel fiir die Grenze
menschlicher Selbst- und Weltverstindigung zu erkla-
ren, zieht Konsequenzen fiir den zu erwartenden Be-
grundungstyp nach sich. Gehort menschliche Wiirde
nicht zur ,Welt‘, dann lafit sie sich auch nicht verifizie-
ren und eine Begrindung durch Angabe eines Verifi-

25

17.01.2026, 14:46:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kationsprinzips ist aussichtslos. Menschenwiirde zu
begriinden, kann dann nur noch heiflen, die Inan-
spruchnahme des Gebrauchs ihres Begriffs als eines
,Grenzbegriffs‘ zu rechtfertigen. Das Konzept
menschlicher Wiirde ist — mit Kant zu sprechen — mit
der quaestio juris zu konfrontieren, nicht mit der guae-
stio facti.

5) Der Gedanke eines Grenzdiskurses setzt voraus,
daf

a) eine Unterscheidung von Grenze und Begrenztem,
Ordnungsfunktion und Geordnetem, externer Regel
und intern Geregeltem (mit Carnap gegen Quine'
und Davidson'¢) iberhaupt sinnvoll getroffen werden
kann. Sitze, die eine interne Funktion besitzen, und
solche, die zur Grenze gehoren, mussen sich identifi-
zieren und unterscheiden lassen. Und ihre Funktio-
nen mussen ineinander uniiberfiithrbar sein, der Ver-
such, beide Funktionen zu vertauschen oder zu ver-
mengen, sich als Fehler feststellen lassen.

b) Der Gedanke des Grenzdiskurses setzt des weite-
ren voraus, dafl ihm ein geeignetes sprachliches Mittel
zur Verfugung steht, so dafl er von einem sprachlogi-
schen Sinnlosigkeitsverdacht (Wittgenstein) freizu-
sprechen ist.

15 Cf. Carnap, Empirismus, Semantik und Ontologie (1972) 259 u.
dagegen Quine, Two Dogmas of Empiricism (1953) 45 £./(1979) 50
sowie den Brief Carnaps an Quine vom 15. 8. 1949 und den Quines
an Carnap vom 29. 3. 1951 in: Creath (ed.), Dear Carnap, Dear Van
(1990) 416 u. 425. — Cf. Lauener, Probleme der Ontologie (1978) 82,
84 f.

16 Cf. Kap. 111, 4.2.

26

17.01.2026, 14:46:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

c) Ein Grenzdiskurs, der auf der Grenze diese Grenze
selbst diskursiv verhandelt, mufl eine selbstreflexive
Argumentationsfigur in Anspruch nehmen.

6) Diese Voraussetzungen sind, wie ich behaupte, nur
zu erfiillen, wenn der Grenzdiskurs mit Hilfe eines be-
stimmten Typs von Metaphern gefiihrt wird und
wenn das, was bei Kant reine Vernunftbegriffe oder
Ideen sind, als Metaphern dieses Typs ausgelegt wer-
den darf. Die Metaphern, um die es mir geht, sind die
von Blumenberg ,Grundbestinde der philosophi-
schen Sprache“ oder ,absolute Metaphern® genann-
ten.!” Sie zeichnen sich dadurch aus, im Unterschied
zu schmiickenden rhetorischen Metaphern oder heuri-
stisch gebrauchten Wissenschaftsmetaphern prinzi-
piell nicht wieder in nichtmetaphorische Rede auflos-
bar zu sein. Wir deuten sie, wie ich zeigen mochte,
indem wir ihre Funktion im Grenzdiskurs angeben.
Diese Funktion ist stets regulativ.

Die Behauptung lafit sich mit Hilfe eines Kantworts
genauer fassen. Schreiben wir Kant (avant la lettre)
den Gedanken der absoluten Metapher zu, ohne daf§
er, wie er ithn der Sache nach genau trifft, auch schon
tber den Terminus verfiigt haben miifite, so kann es
heiflen: Absolute Metaphern dienen nicht

»der theoretischen Bestimmung des Gegenstandes (.. .), was
er an sich sei, sondern der praktischen, was die Idee von ihm
fir uns und den zweckmifligen Gebrauch derselben wer-
den soll“ (KU § 59, 353,_).

17 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 9.

27

17.01.2026, 14:46:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies ist der Berithrungspunkt der absoluten Meta-
pher mit der Idee als einem Begriff von regulativem,
nicht konstitutivem Gebrauch.’® Menschenwiirde ist
kein konstitutiver Begriff menschlicher Erkenntnis —
er erweitert nicht unser Wissen von der Welt —, son-
dern ein regulativer Begriff menschlicher Selbstver-
stindigung.

Die Metaphern, die den Ideen sprachlichen Ausdruck
verlethen — im Fall der Menschenwiirde ,absoluter
Wert® oder ,Zweck an sich selbst® —, sind in Grund-
sitze, d.h. in Regeln umzuformulieren. Als solche
dimensionieren sie auf praktische Weise den ontologi-
schen Rahmen menschlicher Praxis. Einer solchen,
nur metaphorisch zu leistenden Grenzziehung ver-
dankt, sofern sie sich justifizieren liflt, der Wissen-
schaftlichkeitsanspruch der praktischen Philosophie
Kants seine Berechtigung.

7) Uber der Art, wie schlieflich unter dem Titel ,De-
duktion® der Grenzdiskurs als Rechtfertigungsdis-
kurs gefuhrt wird, scheiden sich die Geister und die
Ontologien. Ich werde dafiir argumentieren, daf} der
Gedanke einer absoluten Rechtfertigung, wie er als
Nachweis der Alternativenlosigkeit diskutiert und
verteidigt wird,'® selbstwiderstreitend ist. Eine Recht-
fertigung bedarf der Opponenten und mufl sie ernst
nehmen, andernfalls gibt sie sich selbst auf und
schligt in Dezisionismus um.

18 Cf. French, Kant’s Constitutive-Regulative Distinction (1969).
19 Cf. Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler
Argumente (1982).

28

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dagegen werde ich im Ausgang vom Rechtfertigungs-
gedanken den Versuch unternehmen, den kantschen
Theorietyp dahingehend auszubauen, daf§ sich aus
ithm Ansitze zu einer nicht idealistisch hermetischen,
sondern relativ offenen Form des Grenzdiskurses ge-
winnen lassen, der

a) Opponenten gegen sein Rechtfertigungsprogramm
einbeziehen und ernst nehmen mufl und

b) an sich selbst der Kreativitait Rechnung trigt, mit
der stets wieder neu mittels absoluter Metaphern onto-
logische Optionen umrissen werden kénnen.

Dies wire ein Grenzdiskurs, den an der Grenze die
Uberschreitung interessiert und fiir den die Grenzen
(Plural) zur Disposition stehen. Das

»oft zitierte Bild Neuraths, wonach wir gezwungen sind,
auf hoher See unser Schiff Planke um Planke auszubessern,
ohne je auf festem Boden zu stehen, ist (...) in einem be-
stimmten Sinne irrefiihrend. Die verschiedenen Sprachsyste-
me, die wir entwerfen, entsprechen nicht den Planken eines
Schiffes, das wir iber Wasser halten; sie werden eher durch
eine bunte Flotte von Kriegs- und Frachtschiffen, Luxus-
dampfern Segeljachten, Rettungsbooten etc. symbohslert,
die wir den Umstinden gemif fiir unser Fortkommen ein-
setzen.“%°

Und von hier aus wire es auch moglich, Menschen-
wirde noch einmal anders zu denken, als Kant es ge-
tan hat.

20 Lauener, Probleme der Ontologie (1978) 90.

29

17.01.2026, 14:46:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Uberblick

Im ersten Kapitel werde ich einen Abrif} der sich als
strenge Wissenschaft verstehenden praktischen Philo-
sophie Kants geben, wie sie sich in der Hauptsache in
der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten darstellt.
Darin ist der interne systematische Ort der Menschen-
wiirde und ihrer Philosophie sowie das Menschen-
bild, das diesem Wiirdegedanken gerecht wird, anzu-
geben. Da es mir hauptsichlich um methodische Fra-
gen der Begriindung menschlicher Wiirde geht, wer-
den Probleme der Anwendung des Menschenwiirde-
gedankens in moralischen oder politischen Zusam-
menhingen nicht berihrt. Gleichwohl habe ich, wie
zuzugeben ist, ein Interesse an moralphilosophischen
Detailfragen nur wenig geziigelt, weswegen manche
interne Debatte mit meinem Generalthema bisweilen
nur locker verklammert ist.

Ich deute Kants Interesse an einer wissenschaftlich
operierenden Moral als ein Verlifilichkeitsinteresse
oder — mit Henrich?! — als eine Reaktion des horror va-
cui der Vernunft vor dem Verlust der durch ihre forma-
len Eigenschaften vorgezeichneten Ordnungsvorstel-
lungen: Allgemeinheit und Widerspruchsfreiheit als
Einstimmigkeit mit sich selbst. Daraus erwichst eine
dezidiert antiskeptische Position. Da jedoch die Kant-
sche Philosophie der Menschenwiirde eine Wissen-
schaft ist, die nicht allein Theorie eines Wertes ist, son-
dern selber wertet, ist sie ihrerseits der Kritik und
dem Zweifel skeptizistischer Positionen ausgesetzt.

21 Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht (1973) 232.

30

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im zweiten Kapitel diskutiere ich einige sehr unter-
schiedliche Positionen (Moore, Weber, Wittgenstein,
Schopenhauer)?, die allein darin ibereinkommen,
dafl sie zur Idee eines absoluten Wertes auf Distanz ge-
hen. Ich komme zu dem Schluf}, daf dem Sinnlosig-
keits- oder Unsinnigkeitsvorwurf, den zumindest
Wittgenstein und Schopenhauer erheben, nur durch
die Metaphorisierung der reinen Vernunftbegriffe zu
entgehen ist.

Im Kern meiner Arbeit, den Kapiteln III, IV und V,
entwickle ich, an Kants metaphorologischen Bemer-
kungen und seiner praktischen Philosophie entlang,
den oben skizzierten Gedanken des Grenzdiskurses.
Im Schlufl suche ich dann den Fundamentalismus, der
mir in einer bestimmten Lesart der Kantschen Deduk-
tion der Freiheit (der indirekt eine Deduktion der
Menschenwiirde ist) zu liegen scheint, zu entschirfen
und Kant gegen einen idealistisch hermetischen Typ
des Grenzdiskurses stark zu machen.

4. Uber den Umgang mit Kant

1) Ich gehe mit Kant wie mit einem zeitgenossischen
philosophischen Autor um.? Seine (internen) morali-

22 Zur Wahl dieser Autoren (mit Ausnahme Schopenhauers) habe
ich mich durch die Kapitel Fact and Value und Values, Facts and
Cognition in Putnam, Reason, Truth and History (1981) 127-149,
201-216/(1990) 173-201, 266-285 anregen lassen.

23 Die Legitimitit und die Regeln dieses Umgangs hat m. E. Kohl,
Kants Gesinnungsethik (1990) 810 auf mustergiiltige Weise darge-
legt. Ebd. 10: ,Ich behandele Kant wie einen zeitgenossischen Dis-

31

17.01.2026, 14:46:55. [ —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Positionen und deren Theorie sind Gegenstand
meiner Kritik, sein Beitrag zur Klirung der externen
Fragen dessen, was ich den Grenzdiskurs nenne, ern-
tet meine Bewunderung.

2) In meiner Behandlung Kants genieflen — mit der Kr:-
tik der reinen Vernunft und der Kritik der Urteilskraft
— die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und die
sie vorbereitenden Vorlesungen Kants eine Bevorzu-
gung vor der Kritik der praktischen Vernunft. Ich hal-
te sie fir die fiir meine Fragestellung interessanteren
und ergiebigeren Schriften.

3) Meine Lesart Kants weicht in Teilen vom exegeti-
schen mainstream ab. Dafl sich seine Philosophie
nicht eineindeutig in eine orthodoxe, verbindliche
Lehrmeinung umsetzen 1af}t, zeichnet, wie ich meine,
ihre Grofle und Fruchtbarkeit aus. Dafl solche Einein-
deutigkeit fehlt, ist mit ein Moment unserer notwendi-
gen hermeneutischen Freiheit, ohne die ein kritisches
und eingeschrinkt eindeutiges Verstehen unmdéglich
ist. Kant ist jeweils durch genaues Lesen wieder neu
anzueignen. Wie bei Zeitgenossen gibt es Gelegen-
heit, produktiv zu verstehen und produktiv miffzuver-
stehen.

Ich entdecke keinen Widerspruch zwischen systemati-
schem Philosophieren und exegetischer Genauigkeit.

kussionspartner, einen Teilnehmer am heutigen ,Diskurs‘ — und bin
selber erstaunt dariiber, daf} man das tun kann. Unterschiede zwi-
schen uns und Kant — durch verstrichene Geschichte gezeitigt —
sind nicht iberraschend. Was tiberrascht, ist das Ahnliche.“

32

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dazu gehort, dafl ich die Kant-Stellen, auf die ich
mich beziehe, so penibel wie mir méglich zu belegen
gesucht habe. Und dazu gehort des weiteren, daf ich
mich durchweg an den diplomatischen Druck der
Akademie-Ausgabe gehalten habe. Die dem schnellen
Lesen hinderliche, zum Teil abenteuerliche Orthogra-
phie und Interpunktion Kants in seinen nachgelasse-
nen Schriften habe ich als Aufforderung zur exakten
Lektiire schitzen gelernt.

33

17.01.2026, 14:46:55. C—



https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Menschliche Würde - ein philosophisches Bestimmungs- und Begründungsproblem
	2. Wissenschaftliche Geltung und metaphorische Grenze
	3. Überblick
	4. Über den Umgang mit Kant

