
Einleitung

Wir beginnen 1. mit einer grob gezeichneten histo­
risch-politischen Totale, um sie sogleich wieder zu ver­
lassen und den Blick auf ein systematisch-philosophi­
sches Problem hin zu fokussieren. Ich werde im An­
schluß daran 2. meine Hauptthese vorstellen, die ich 
in den Kapiteln III—V explizieren und verteidigen wer­
de. Es folgt 3. eine Anzeige der Schritte, die ich dazu 
benötigen werde, und zuletzt mache ich 4. drei knap­
pe Bemerkungen zu meinem Umgang mit Kant.

1. Menschliche Würde - ein philosophisches 
Bestimmungs- und Begründungsproblem

1) Menschliche Würde ist ein Wort menschlicher 
Selbstverständigung. Mit dem Titel ,Menschenwürde‘ 
und seinen sprachlichen Äquivalenten zeigt das in Phi­
losophie, Theologie, Jurisprudenz und Politik vertre­
tene abendländische Rechts- und Wertdenken im Rah­
men seiner Geschichte stets jeweils wieder neu seinen 
Gedanken von Humanität an. Mit ihm markiert es, 1

1 Dazu, daß diese Bestimmung immer wieder neu zu leisten ist, ge­
hört auch der Topos, was Menschenwürde sei und wie es um sie ste­
he, sei bislang, besonders aber heute völlig ungeklärt. So z. B. Mai­

15

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was allen Menschen an grundlegend Werthaftem, un­
bedingt Schätzenswertem und darum von und auch 
vor staatlicher Gewalt zu Schützendem zuzudenken 
ist. Das Konzept der Menschenwürde ist die Antwort 
eines professionalisierten Nachdenkens auf die Läsio­
nen, die Menschen durch ihresgleichen erfahren.2 
Die militärische Überlegenheit und der Erfolg der Ko­
lonisationsbestrebungen der Herkunftsländer dieses 
Denkens sowie die Internationalisierung des sich auf 
menschliche Würde berufenden Rechts (Völkerrecht, 
ius gentium) haben dem Gedanken - im Einverständ­
nis mit oder in Opposition zu seinen Urhebern3 - ge­
schichtliche und gesellschaftliche Realität sowie recht­
liche und politische Weltgeltung verschafft. Er ging in 

hofer, Rechtsstaat und menschliche Würde (1968) 7: „Zu keiner 
Zeit waren Worte wie menschliche Würde, menschliche Persönlich­
keit so in aller Munde wie heute. Keiner Zeit aber war auch so von 
Grund auf fragwürdig, was das überhaupt meine und bedeute (...)“ 
Ebd. 8: „Nicht minder beunruhigend jedoch als diese festzustellen­
de Uneinheitlichkeit einer hier enthusiastischen, dort skeptischen Be­
rufung und Bezugnahme auf die Forderung nach Achtung und 
Schutz der Menschenwürde in unserer heutigen Welt, ist die Unge- 
klärtheit des Gedankens der Menschenwürde als solcher, selbst da, 
wo er mit Entschiedenheit nicht nur als em philosophisches Postulat, 
sondern als eine juristische Norm gesehen und gesetzt wird.“
2 Spaemann, Uber den Begriff der Menschenwürde (1987) 307: 
„Menschliche Würde kann prinzipiell nur durch Wesen verletzt 
werden, die dieser Würde überhaupt ansichtig werden können, also 
durch Menschen.“
3 Nur ein einziges Beispiel sei genannt. Man betrachte die am 1. 
Buch der Aristotelischen Politica (Problem der Sklaven und Barba­
ren) entlang buchstabierten Argumentationen der äußerst kontro­
vers geführten Indianer-Debatte von Valladolid (1550) samt der sie 
vorbereitenden Texte. Juan Gines de Sepülveda, Democrates segun- 
do o de las justas causas de la guerra contra los indios [1547], ed. An­

16

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zahlreiche Staatsverfassungen und in die Präambeln 
und Statuten internationaler Abkommen und Dekla­
rationen ein und wurde damit Norm, Teil geltenden 
Rechts samt seiner Sanktionierungsmöglichkeiten.4 
Der Gedanke menschlicher Würde wurde somit 
rechtswirklich5 und, soweit sich staatliche und gesell­
schaftliche Praxis durch Verfassungen bestimmen las­
sen, auch rechtswirksam.

2) Die Konzeption menschlicher Würde ist beides: on­
tologische bzw. anthropologische Bestimmung und 
moralische bzw. rechtliche Norm. Hinter ihrer Gene­
ralisierung, wie sie sich in der Verrechtlichung und de­
ren Internationalisierung zeigt, steht die Universalität 
des Menschenwürdebegriffs und seines Geltungsan­
spruchs. Er macht verbindlich klar, was am Menschen 
(eigentlich) menschlich ist - ,menschlich  wird so zur 
evaluativen Vokabel -, beurteilt demgemäß, wer 
(eigentlich) Mensch ist, und gibt eine Regel dafür an, 
wann und wodurch die Würde des Menschen verletzt 
wird. Er zieht dem Tolerierbaren und zu Tolerieren­
den eine Grenze. Erst die Verletzung oder die Bedro­

4

gel Losada, Madrid 1951; Fray Bartolome de Las Casas, Apologia, 
ed. Angel Losada, Madrid 1975; Franciscus de Victoria, De Indis re- 
center inventis et de Jure belli Hispanorum in Barbaros, ed. Walter 
Schätzei, Tübingen 1952.
4 Cf. z. B. Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland vom 
23. Mai 1949, Art. 1 Abs. I; Verfassung Griechenlands vom 9./11. 
Juni 1975, Art. 2; Spanische Verfassung vom 27. Dezember 1978, 
Art. 10; Allgemeine Erklärung der Menschenrechte vom 10. Dezem­
ber 1948, Präambel u. Art. 1.
5 Cf. Mokre, Die Idee der Menschenrechte und ihre Verwirk­
lichung (1964) 66-73.

17

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung menschlicher Würde ermöglicht nach einem mo­
dernen Verständnis die Präzisierung ihres Begriffs.6

3) Begriffe bedürfen nach einer Metapher Strawsons 
einer Grenzziehung, die (extensional) ihren Anwen­
dung^- und Geltungsbereich einschränken und sie da­
durch operabel und sinnvoll machen.  Begriffe, die 
auf alles und jedes anwendbar wären, müßten uninfor­
mativ genannt werden. Sie taugen nicht als Regeln für 

7

6 Cf. Dürig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 14 Randnum­
mer 28. Dagegen aber ebd. Randnummer 2: „Wie schon die Formu­
lierung: ,Die Würde des Menschen ist unantastbar4 zeigt, ist dieser 
Eigenwert als etwas immer Seiendes, als etwas unverlierbar und un­
verzichtbar immer Vorhandenes gedacht“. Gegen Dürig wiederum 
Giese, Das Würde-Konzept (1975) 11: Wer „meint, Menschenwür­
de sei als immer Seiendes, als unverlierbar und unverzichtbar Vor­
handenes gedacht, verkennt Würde als Problem und interpretiert 
die Norm aus einem Vorverständnis, das die Norm entbehrlich 
macht.“ - Zum normativen Gebrauch des »ist4, wie er in der Wen­
dung ,Die Würde des Menschen ist unantastbar4 und in anderen Ge­
setzesformulierungen zu sehen ist, cf. Ferber, Das normative ,ist4 
(1988 b) 371-396 u. ders., Das normative ,ist4 und das konstative 
,soll4 (1988 a) 185-199.
7 Strawson, Introduction to Logical Theory (1979) 5: „A word that 
we are prepared to apply to everything without exception (...) 
would be useless for the purposes of description. For when we say 
that a thing is like, we not only compare it with other things, we also 
distinguish it from other things. (These are not two activities, but 
two aspects of the same activity.) Somewhere, then, a boundary 
must be drawn, limiting the applicability of a word used in describ- 
ing things; and it is we who decide where the boundaries are to be 
drawn.“ - Strawson präzisiert das Bild der Grenzziehung dahinge­
hend, daß es sich dabei 1) nicht um eine überwiegend bewußt voll­
zogene Tätigkeit handelt, daß sie 2) weder bloß arbiträr sei, noch 
3) Grenzen unverrückbar und ein für allemal festlege. Schließlich 
deutet Strawson diese Grenzziehung als nicht bloß verbale Ent­
scheidung, sondern als ontologische Option.

18

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unser Verstehen, geben diesem keinen Halt und keine 
Ordnung. Mit Begriffsbestimmungen nehmen wir 
darum notwendig Eingrenzungen wie Ausgrenzun­
gen vor. Sie dienen der Identifizierung wie der Unter­
scheidung und ermöglichen nur so ein kritisches Ver­
stehen.

4) Entsprechend gilt für den Begriff der Menschen­
würde, daß er ebenso über ein inklusives wie ein exklu­
sives Moment verfügt. Wir präzisieren darum: Er 
macht verbindlich klar, was am Menschen (eigentlich) 
menschlich ist und was nicht, wer (eigentlich) Mensch 
ist und wer nicht, welche Handlung mit der Men­
schenwürde als Norm kollidiert und welche nicht. 
Dieses Prinzip gilt auch da, wo ein Begriff mensch­
licher Würde mit universellem Geltungsanspruch auf­
tritt und, am Gattungsbegriff orientiert, niemanden 
auszuschließen behauptet. Die behauptete Allgemein­
heit muß mittels eines Kriteriums qualifiziert, der Gel­
tungsanspruch begründet werden.

5) Zwei Typen der Begründung menschlicher Würde 
haben sich geschichtlich herausgebildet: a) ein religiö­
ser und b) ein säkularer.
a) Die religiöse Begründung der Menschenwürde ist 
voraussetzungsreich, hinsichtlich ihrer Ausschluß­
konsequenzen, soweit sie theoretischer Natur sind, je­
doch weitgehend unproblematisch. Nach jüdisch­
christlicher Lehre besitzt der Mensch eine Würde als 
Geschöpf Gottes, der ihn nach seinem Bilde schuf.8 

8 Gen. 1,27.

19

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Würde kommt dem Menschen damit aufgrund 
seiner ausgezeichneten Kreatürlichkeit zu. Um sie zu 
besitzen, reicht es aus, von Menschen abzustammen. 
Ist einmal die massive Voraussetzung des Ursprungs 
dieser Würde mitgemacht, gibt es bei ihrer Verteilung 
und Gleichverteilung keine Schwierigkeiten mehr. 
Wer bestimmten Menschen ihre Würde absprechen 
oder sie in ihrer Würde herabsetzen wollte, um sie als 
Menschen abzuwerten und zu diskriminieren, müßte 
schon den gemeinsamen Ursprung aller Menschen - 
als Ebenbild eines göttlichen Urbildes - leugnen.9 
b) Die säkulare Begründungsform menschlicher Wür­
de sucht dagegen mit weniger Voraussetzungen, vor al­
lem ohne Rekurs auf Offenbarungsquellen auszukom­
men. Weil sie auf die Begründung aus einem werthaf­
ten Ursprung der Menschheit und damit auf das gene­
rative Modell verzichten muß, bleibt ihr nichts, als 
eine bestimmte aktuelle Eigenschaft des Menschen 
zum Grund seiner außerordentlichen Wertschätzung 
zu machen. Von diesem Wesen des Menschen, das sei­
ne Würde begründet, kann es indes nicht mehr für aus­
gemacht gelten, daß auch jedes Mitglied der Gattung 
Mensch über es - überhaupt oder im erforderlichen 
Maß - verfügt.
Die Anzahl der unter den Gattungsbegriff ,Mensch4 
fallenden Individuen und die der Besitzer von Men­

9 So argumentierten in der Tat zum Teil die Polygenisten im 17. 
und 18. Jahrhundert. Die farbigen Völker stammen danach von so­
genannten Präadamiten, einer Gestalt des fünften Schöpfungstages, 
ab. Cf. Bitterli, Die ,Wilden* und die ,Zivilisierten* (1991) 327-331; 
zu den Praeadamitae (Amsterdam 1655) des Isaac de la Peyrere cf. 
ebd. 329.

20

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenwürde brauchen aufgrund des Kriteriums für 
letztere, wenn dieses aktuell und nicht lediglich poten­
tiell per Gattungszugehörigkeit erfüllt sein muß, 
extensional nicht vom selben Umfang zu sein. Der 
Gedanke der Menschenwürde kann somit bereits aus 
systematischem Zwang, der ein Begründungszwang 
ist, ein Instrument des Ausschlusses von Menschen 
werden. Die Universalität des Geltungsanspruchs be­
wahrt davor nicht, weil sie selbst sich nur durch Aus­
grenzung zu konstituieren vermag. So besteht immer 
die Möglichkeit, daß ein Konzept menschlicher Wür­
de, das mit dem Impetus des Humanen auftritt, sich 
unter einem anderen Blickwinkel als ein inhumanes 
herausstellt, weil die Grenze, die es zieht, für die neue 
Sicht inakzeptabel ist.

6) Der säkulare Rechtsstaat beruft sich auf den säkula­
ren Begründungstyp.  Er sucht in dieser Konzeption 
menschlicher Würde seine eigene Legitimation. Sie 
gibt seiner Gewalt eine höchste Aufgabe und setzt ihr 
zugleich Grenzen. Das bedeutet: Der Rechtsstaat ist 
legitimiert, weil menschliche Würde - nicht zuletzt 
durch staatliche Gewalt, die sie nicht zum Richtmaß 
nimmt - bedroht ist.

10

Die für die (bundes-)deutsche Rechtspraxis maßgeb- 

10 Dürig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 3 Randnummer 
1: „In der Erkenntnis, daß die Verbindlichkeit und die verpflichten­
de Kraft auch einer Verfassung letztlich nur in objektiven Werten be­
gründet sein kann, hat sich der Grundgesetzgeber, nachdem ein Hin­
weis auf Gott als den Urgrund alles Geschaffenen nicht durchge­
setzt werden konnte, zum sittlichen Wert der Menschenwürde be­
kannt.“

21

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehe Definition des „in der Freiheit des Menschen be­
stehenden Eigen wert [s]“11 12 hat der Verfassungsrecht­
ler Günter Dürig vom „ Verletzungsvorgang“ her un­
ternommen:

„Die Menschenwürde ist getroffen, wenn der konkrete 
Mensch zum Objekt, zu einem bloßen Mittel, zur vertretba­
ren Größe herab gewürdigt wird“'2

Diese Objekt-Formel der menschlichen Würde sucht 
die Nähe zum kategorischen Imperativ, wie Kant ihn 
in der sog. Zweck-Formel aufgestellt hat:

„Handle so, daß du die Menschheit sowohl in deiner Person, 
als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als 
Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst“ (GMS 42910_i2)

Den Ausdruck ,Menschheit* gebraucht Kant dabei 
nicht als Gattungsbegriff. Er ist sein Wort für das We­
sen des Menschen als praktische Vernunft.

2. Wissenschaftliche Geltung und
metaphorische Grenze

1) Das Kantsche Konzept menschlicher Würde ge­
hört in eine Ethik, die Anspruch auf strenge Wissen­
schaftlichkeit erhebt. Ethik als strenge Wissenschaft 

11 Dürig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 11 Randnummer 
18.
12 Dürig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 14 f. Randnum­
mer 28.

22

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu betreiben sei nicht nur möglich, sondern „von der 
äußersten Nothwendigkeit“ (GMS 3897). Ebenso müs­
se das moralische Gesetz, das diese Wissenschaft 
ihrem eigenen Selbstverständnis nach eher entdeckt 
als aufstellt, „absolute Nothwendigkeit bei sich füh­
ren“ (GMS 38913), d. h. unbedingt oder kategorisch ge­
bieten, was wiederum für die Sitten selbst „unentbehr­
lich nothwendig“ (GMS 38936) sei.
Die Verwissenschaftlichung der Ethik, ausgerichtet 
am Ideal strenger Wissenschaft, betreibt Kant, indem 
er sie erstens von aller empirischen Anthropologie rei­
nigt und apriorisiert (cf. GMS 389), indem er zweitens 
das Problem der Handlung zu einem Problem des Wil­
lens und des näheren zu einem Problem der Gesin­
nung macht (cf. GMS 41612 f.)13 und drittens diesen Wil­
len und seine Freiheit als - wenngleich besonderen - 
Typ von Kausalität bestimmt, womit er ihn in Analo­
gie zu den Kategorien in der theoretischen Philoso­
phie in einem an den Naturgesetzen orientierten Sinn 
gesetzesfähig macht (cf. GMS 446 f.).

2) Menschenwürde ist im Rahmen der praktischen 
Philosophie Kants doppelgesichtig. Zum einen ist sie 
Gehalt des moralischen Gesetzes in der oben zitierten 
Version, zum anderen ist sie der Wert der Vernunft 
und ihrer Idee der Freiheit, die ein solches Gesetz 
möglich machen.
Mit dem Gedanken der Menschenwürde wird in 
Kants Philosophie zweimal eine Grenze gezogen: a) in­
tern, moralphilosophisch und b) extern, ontologisch.

13 Cf. Köhl, Kants Gesinnungsethik (1990) 2.

23

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Intern dient der Gedanke der Menschenwürde als 
Richtschnur moralischen Handelns und seiner Beur­
teilung, markiert er die Grenze zwischen dem mora­
lisch Erlaubten und dem moralisch Verbotenen.  Alle 
relevanten Fälle, die nach Kants Beispielkatalog die 
Anwendung des kategorischen Imperativs erfordern, 
tangieren in irgendeiner Form die Würde des Men­
schen und die Menschheit in der Person eines Agen­
ten und seines Handlungspartners oder Opfers. Jedes 
moralische Verdienst ist mit der Achtung dieser Wür­
de verbunden. Insofern gehört menschliche Würde in 
die Moralphilosophie oder den Teil der praktischen 
Philosophie, der in der Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten (1785) Metaphysik der Sitten heißt.

14

Die internen Fragen sind in der Kantliteratur gründ­
lich bearbeitet. Die Instrumentarien orthodoxer Kant­
exegese sind hier zureichend und befriedigend. Doch 
kann die Menschenwürde im Rahmen der Moralphilo­
sophie Kants nicht begründet werden. Rekonstruk­
tionsversuche dieser Art fallen, wie ich es sehe, zuletzt 
stets bloß appellativ aus. Die Begründung der Men­
schenwürde ist ein ontologisches Problem und damit 
ein Problem der Grenze menschlicher Selbst- und 
Weltverständigung, kein internes, sondern ein exter­
nes Problem, zu dessen Lösung eine weitergehende 
philosophische Phantasie und minder orthodoxe und 
zugleich, nach meiner Einschätzung, interessantere 
Lesarten gefragt sind.
b) Extern hält sich menschliche Würde „auf der Gren­
ze alles erlaubten Vernunftgebrauchs“ als eine 

14 Cf. Kersting, Wohlgeordnete Freiheit (1993) 24.

24

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Grenzbestimmung der menschlichen Vernunft“ 
(Prol § 57, 356 f.) und somit des vernünftigen Wesens 
des Menschen. Sie ist ein Wort menschlicher Selbstver­
ständigung, d. h. artikuliert ein bestimmtes mensch­
liches Selbstverständnis und gehört darüber hinaus - 
mit menschlicher Freiheit, wie Kant es sieht, unmittel­
bar verbunden - zur Bedingung der Möglichkeit 
menschlicher Selbstverständigung überhaupt. Inso­
fern gehört menschliche Würde zu dem Problem­
kreis, der in der Grundlegungsschrift unter dem Titel 
einer Kritik der reinen praktischen Vernunft verhan­
delt wird und als eine „Kritik des Subjects“ (GMS 
44025) geleistet werden muß.

3) Soll es eine Philosophie der menschlichen Würde 
geben können, die nicht allein intern moralphilosophi­
sche Debatten führt, sondern extern diese Würde als 
Grenze auch noch des moralphilosophischen Diskur­
ses begründet, muß es möglich sein, die Grenze oder, 
wie Kant sagt, die Bedingung der Möglichkeit mensch­
licher Selbstverständigung selbst noch einmal diskur­
siv zu erschließen, und zwar so, daß damit nicht ein 
unendliches Ausweichen in Metaebenen beginnt. 
Dies verlangt nach einem ,Grenzdiskurs‘, der sich 
selbst auf der Grenze hält, über die er spricht.

4) Menschenwürde für eine Vokabel für die Grenze 
menschlicher Selbst- und Weltverständigung zu erklä­
ren, zieht Konsequenzen für den zu erwartenden Be­
gründungstyp nach sich. Gehört menschliche Würde 
nicht zur ,Welt‘, dann läßt sie sich auch nicht verifizie­
ren und eine Begründung durch Angabe eines Verifi­

25

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kationsprinzips ist aussichtslos. Menschenwürde zu 
begründen, kann dann nur noch heißen, die Inan­
spruchnahme des Gebrauchs ihres Begriffs als eines 
,Grenzbegriffs4 zu rechtfertigen. Das Konzept 
menschlicher Würde ist - mit Kant zu sprechen - mit 
der quaestio juris zu konfrontieren, nicht mit der quae- 
stio facti.

5) Der Gedanke eines Grenzdiskurses setzt voraus, 
daß
a) eine Unterscheidung von Grenze und Begrenztem, 
Ordnungsfunktion und Geordnetem, externer Regel 
und intern Geregeltem (mit Carnap gegen Quine  
und Davidson ) überhaupt sinnvoll getroffen werden 
kann. Sätze, die eine interne Funktion besitzen, und 
solche, die zur Grenze gehören, müssen sich identifi­
zieren und unterscheiden lassen. Und ihre Funktio­
nen müssen ineinander unüberführbar sein, der Ver­
such, beide Funktionen zu vertauschen oder zu ver­
mengen, sich als Fehler feststellen lassen.

15
16

b) Der Gedanke des Grenzdiskurses setzt des weite­
ren voraus, daß ihm ein geeignetes sprachliches Mittel 
zur Verfügung steht, so daß er von einem sprachlogi­
schen Sinnlosigkeitsverdacht (Wittgenstein) freizu­
sprechen ist.

15 Cf. Carnap, Empirismus, Semantik und Ontologie (1972) 259 u. 
dagegen Quine, Two Dogmas of Empiricism (1953) 45 f./(l979) 50 
sowie den Brief Carnaps an Quine vom 15. 8. 1949 und den Quines 
an Carnap vom 29. 3. 1951 in: Creath (ed.), Dear Carnap, Dear Van 
(1990) 416 u. 425. - Cf. Lauener, Probleme der Ontologie (1978) 82, 
84 f.
16 Cf. Kap. III, 4.2.

26

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Ein Grenzdiskurs, der auf der Grenze diese Grenze 
selbst diskursiv verhandelt, muß eine selbstreflexive 
Argumentationsfigur in Anspruch nehmen.

6) Diese Voraussetzungen sind, wie ich behaupte, nur 
zu erfüllen, wenn der Grenzdiskurs mit Hilfe eines be­
stimmten Typs von Metaphern geführt wird und 
wenn das, was bei Kant reine Vernunftbegriffe oder 
Ideen sind, als Metaphern dieses Typs ausgelegt wer­
den darf. Die Metaphern, um die es mir geht, sind die 
von Blumenberg „Grundbestände der philosophi­
schen Sprache“ oder „absolute Metaphern“ genann­
ten.  Sie zeichnen sich dadurch aus, im Unterschied 
zu schmückenden rhetorischen Metaphern oder heuri­
stisch gebrauchten Wissenschaftsmetaphern prinzi­
piell nicht wieder in nichtmetaphorische Rede auflös­
bar zu sein. Wir deuten sie, wie ich zeigen möchte, 
indem wir ihre Funktion im Grenzdiskurs angeben. 
Diese Funktion ist stets regulativ.

17

Die Behauptung läßt sich mit Hilfe eines Kantworts 
genauer fassen. Schreiben wir Kant (avant la lettre) 
den Gedanken der absoluten Metapher zu, ohne daß 
er, wie er ihn der Sache nach genau trifft, auch schon 
über den Terminus verfügt haben müßte, so kann es 
heißen: Absolute Metaphern dienen nicht

„der theoretischen Bestimmung des Gegenstandes (...), was 
er an sich sei, sondern der praktischen, was die Idee von ihm 
für uns und den zweckmäßigen Gebrauch derselben wer­
den soll“ (KU § 59, 3534_6).

17 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 9.

27

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies ist der Berührungspunkt der absoluten Meta­
pher mit der Idee als einem Begriff von regulativem, 
nicht konstitutivem Gebrauch.18 Menschenwürde ist 
kein konstitutiver Begriff menschlicher Erkenntnis - 
er erweitert nicht unser Wissen von der Welt son­
dern ein regulativer Begriff menschlicher Selbstver­
ständigung.
Die Metaphern, die den Ideen sprachlichen Ausdruck 
verleihen - im Fall der Menschenwürde ,absoluter 
Werf oder ,Zweck an sich selbst* -, sind in Grund­
sätze, d. h. in Regeln umzuformulieren. Als solche 
dimensionieren sie auf praktische Weise den ontologi­
schen Rahmen menschlicher Praxis. Einer solchen, 
nur metaphorisch zu leistenden Grenzziehung ver­
dankt, sofern sie sich justifizieren läßt, der Wissen­
schaftlichkeitsanspruch der praktischen Philosophie 
Kants seine Berechtigung.

7) Über der Art, wie schließlich unter dem Titel ,De­
duktion* der Grenzdiskurs als Rechtfertigungsdis­
kurs geführt wird, scheiden sich die Geister und die 
Ontologien. Ich werde dafür argumentieren, daß der 
Gedanke einer absoluten Rechtfertigung, wie er als 
Nachweis der Alternativenlosigkeit diskutiert und 
verteidigt wird,  selbstwiderstreitend ist. Eine Recht­
fertigung bedarf der Opponenten und muß sie ernst 
nehmen, andernfalls gibt sie sich selbst auf und 
schlägt in Dezisionismus um.

19

18 Cf. French, Kants Constitutive-Regulative Distinction (1969).
19 Cf. Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler 
Argumente (1982).

28

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dagegen werde ich im Ausgang vom Rechtfertigungs­
gedanken den Versuch unternehmen, den kantschen 
Theorietyp dahingehend auszubauen, daß sich aus 
ihm Ansätze zu einer nicht idealistisch hermetischen, 
sondern relativ offenen Form des Grenzdiskurses ge­
winnen lassen, der
a) Opponenten gegen sein Rechtfertigungsprogramm 
einbeziehen und ernst nehmen muß und
b) an sich selbst der Kreativität Rechnung trägt, mit 
der stets wieder neu mittels absoluter Metaphern onto­
logische Optionen umrissen werden können.
Dies wäre ein Grenzdiskurs, den an der Grenze die 
Überschreitung interessiert und für den die Grenzen 
(Plural) zur Disposition stehen. Das

„oft zitierte Bild Neuraths, wonach wir gezwungen sind, 
auf hoher See unser Schiff Planke um Planke auszubessern, 
ohne je auf festem Boden zu stehen, ist (...) in einem be­
stimmten Sinne irreführend. Die verschiedenen Sprachsyste­
me, die wir entwerfen, entsprechen nicht den Planken eines 
Schiffes, das wir über Wasser halten; sie werden eher durch 
eine bunte Flotte von Kriegs- und Frachtschiffen, Luxus­
dampfern, Segeljachten, Rettungsbooten etc. symbolisiert, 
die wir den Umständen gemäß für unser Fortkommen ein­
setzen.“20

Und von hier aus wäre es auch möglich, Menschen­
würde noch einmal anders zu denken, als Kant es ge­
tan hat.

20 Lauener, Probleme der Ontologie (1978) 90.

29

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Überblick

Im ersten Kapitel werde ich einen Abriß der sich als 
strenge Wissenschaft verstehenden praktischen Philo­
sophie Kants geben, wie sie sich in der Hauptsache in 
der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten darstellt. 
Darin ist der interne systematische Ort der Menschen­
würde und ihrer Philosophie sowie das Menschen­
bild, das diesem Würdegedanken gerecht wird, anzu­
geben. Da es mir hauptsächlich um methodische Fra­
gen der Begründung menschlicher Würde geht, wer­
den Probleme der Anwendung des Menschenwürde­
gedankens in moralischen oder politischen Zusam­
menhängen nicht berührt. Gleichwohl habe ich, wie 
zuzugeben ist, ein Interesse an moralphilosophischen 
Detailfragen nur wenig gezügelt, weswegen manche 
interne Debatte mit meinem Generalthema bisweilen 
nur locker verklammert ist.
Ich deute Kants Interesse an einer wissenschaftlich 
operierenden Moral als ein Verläßlichkeitsinteresse 
oder - mit Henrich21 - als eine Reaktion des horror va- 
cui der Vernunft vor dem Verlust der durch ihre forma­
len Eigenschaften vorgezeichneten Ordnungsvorstel­
lungen: Allgemeinheit und Widerspruchsfreiheit als 
Einstimmigkeit mit sich selbst. Daraus erwächst eine 
dezidiert antiskeptische Position. Da jedoch die Kant- 
sche Philosophie der Menschenwürde eine Wissen­
schaft ist, die nicht allein Theorie eines Wertes ist, son­
dern selber wertet, ist sie ihrerseits der Kritik und 
dem Zweifel skeptizistischer Positionen ausgesetzt.

21 Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht (1973) 232.

30

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im zweiten Kapitel diskutiere ich einige sehr unter­
schiedliche Positionen (Moore, Weber, Wittgenstein, 
Schopenhauer)22, die allein darin Übereinkommen, 
daß sie zur Idee eines absoluten Wertes auf Distanz ge­
hen. Ich komme zu dem Schluß, daß dem Sinnlosig- 
keits- oder Unsinnigkeitsvorwurf, den zumindest 
Wittgenstein und Schopenhauer erheben, nur durch 
die Metaphorisierung der reinen Vernunftbegriffe zu 
entgehen ist.
Im Kern meiner Arbeit, den Kapiteln III, IV und V, 
entwickle ich, an Kants metaphorologischen Bemer­
kungen und seiner praktischen Philosophie entlang, 
den oben skizzierten Gedanken des Grenzdiskurses.
Im Schluß suche ich dann den Fundamentalismus, der 
mir in einer bestimmten Lesart der Kantschen Deduk­
tion der Freiheit (der indirekt eine Deduktion der 
Menschenwürde ist) zu liegen scheint, zu entschärfen 
und Kant gegen einen idealistisch hermetischen Typ 
des Grenzdiskurses stark zu machen.

4. Über den Umgang mit Kant

1) Ich gehe mit Kant wie mit einem zeitgenössischen 
philosophischen Autor um.  Seine (internen) morali- 23

22 Zur Wahl dieser Autoren (mit Ausnahme Schopenhauers) habe 
ich mich durch die Kapitel Fact and Value und Values, Facts and 
Cognition in Putnam, Reason, Truth and History (1981) 127-149, 
201-216/(1990) 173-201, 266-285 anregen lassen.
23 Die Legitimität und die Regeln dieses Umgangs hat m. E. Köhl, 
Kants Gesinnungsethik (1990) 8-10 auf mustergültige Weise darge­
legt. Ebd. 10: „Ich behandele Kant wie einen zeitgenössischen Dis-

31

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Positionen und deren Theorie sind Gegenstand 
meiner Kritik, sein Beitrag zur Klärung der externen 
Fragen dessen, was ich den Grenzdiskurs nenne, ern­
tet meine Bewunderung.

2) In meiner Behandlung Kants genießen - mit der Kri­
tik der reinen Vernunft und der Kritik der Urteilskraft 
- die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und die 
sie vorbereitenden Vorlesungen Kants eine Bevorzu­
gung vor der Kritik der praktischen Vernunft. Ich hal­
te sie für die für meine Fragestellung interessanteren 
und ergiebigeren Schriften.

3) Meine Lesart Kants weicht in Teilen vom exegeti­
schen mainstream ab. Daß sich seine Philosophie 
nicht eineindeutig in eine orthodoxe, verbindliche 
Lehrmeinung umsetzen läßt, zeichnet, wie ich meine, 
ihre Größe und Fruchtbarkeit aus. Daß solche Einein­
deutigkeit fehlt, ist mit ein Moment unserer notwendi­
gen hermeneutischen Freiheit, ohne die ein kritisches 
und eingeschränkt eindeutiges Verstehen unmöglich 
ist. Kant ist jeweils durch genaues Lesen wieder neu 
anzueignen. Wie bei Zeitgenossen gibt es Gelegen­
heit, produktiv zu verstehen und produktiv mißzuver­
stehen.
Ich entdecke keinen Widerspruch zwischen systemati­
schem Philosophieren und exegetischer Genauigkeit.

kussionspartner, einen Teilnehmer am heutigen ,Diskurs' - und bin 
selber erstaunt darüber, daß man das tun kann. Unterschiede zwi­
schen uns und Kant - durch verstrichene Geschichte gezeitigt - 
sind nicht überraschend. Was überrascht, ist das Ähnliche.“ 

32

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dazu gehört, daß ich die Kant-Stellen, auf die ich 
mich beziehe, so penibel wie mir möglich zu belegen 
gesucht habe. Und dazu gehört des weiteren, daß ich 
mich durchweg an den diplomatischen Druck der 
Akademie-Ausgabe gehalten habe. Die dem schnellen 
Lesen hinderliche, zum Teil abenteuerliche Orthogra­
phie und Interpunktion Kants in seinen nachgelasse­
nen Schriften habe ich als Aufforderung zur exakten 
Lektüre schätzen gelernt.

33

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15 - am 17.01.2026, 14:46:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Menschliche Würde - ein philosophisches Bestimmungs- und Begründungsproblem
	2. Wissenschaftliche Geltung und metaphorische Grenze
	3. Überblick
	4. Über den Umgang mit Kant

