
Florian Baab

»Wäre das Größte nicht, so wäre das 
Größte nicht.« 
Zur philosophischen Gotteslehre 
Hermann Lotzes

Der Göttinger Philosoph Rudolph Hermann Lotze gehörte in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu den meistrezipierten Vertre­
tern seines Faches: Die Encyclopedia Britannica in der Ausgabe von 
1911 enthält einen Beitrag zu Lotze, der annähernd 30.000 Zeichen 
umfasst (Nietzsche und Kierkegaard bringen es darin lediglich auf 
6.000 bzw. auf gut 2.000 Zeichen),1 und noch in Ueberwegs »Grund­
riss der Geschichte der Philosophie« wird er in den 1920er Jahren 
als »der größte deutsche Denker des 19. Jahrhunderts nach Hegel« 
angeführt.2 Lotze, der nicht nur Philosoph, sondern auch habilitierter 
Schulmediziner war, sah sich – was nach dem Untergang der großen 
idealistischen Systementwürfe keine Selbstverständlichkeit ist – als 
überzeugter Theist: Genauso vehement, wie er für die induktive 
Methodik der aufstrebenden Naturwissenschaften eintrat, verteidigte 
er die Gotteslehre als Fundament der klassischen Metaphysik. Eben 
diese Übergangsstellung mag einer der Hauptgründe dafür sein, 
wieso Lotze für die kritisch-positivistischen Denker des frühen 20. 
Jahrhunderts bald nicht mehr anschlussfähig schien.

Ich halte mich in meiner nun folgenden Darstellung von Lotzes 
Gotteslehre in erster Linie an sein anthropologisches Hauptwerk, den 
zwischen 1856 und 1864 in drei Bänden erschienenen Mikrokosmos.

10

1 Vgl. H. Sturt/J. T. Merz, Lotze, Rudolf Hermann, in: The Encyclopedia Britannica 
(Bd. 17), New York 111911, 23–26.
2 T. K. Oesterreich, Friedrich Ueberwegs Grundriß der Geschichte der Philoso­
phie der Neuzeit. Bd. 4: Das neunzehnte Jahrhundert und die Gegenwart, Leipzig 
121924, 299.

273

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott als »unendlicher Hintergrund« alles Seienden

Lotzes erste Annäherung an einen philosophischen Gottesbegriff fin­
det sich am Ende des ersten Bandes des Mikrokosmos. Mit kritischem 
Blick auf die optimistischen Versuche vieler seiner Zeitgenossen, eine 
allumfassende »Naturgesetzlichkeit« als generelles Explikationsmus­
ter zur Beantwortung bisheriger Menschheitsfragen zu etablieren, 
fragt Lotze hier nach den erkenntnistheoretischen und ontologischen 
Voraussetzungen einer solchen Grundannahme:

»Diese Verehrung eines allwaltenden Naturgesetzes als des einzigen 
Bandes, welches alle zerstreuten Elemente des Weltlaufes zu wech­
selseitigen Wirkungen zusammendränge und die Gestalt ihrer Bewe­
gungen bestimme, ist sie selbst ein möglicher Gedanke und kann 
sie den letzten Abschluss unserer Naturansicht gewähren, für deren 
Ausbildung im Einzelnen wir selbst ihr überall gehuldigt haben?«3

Lotze bekräftigt auf diese Weise, dass er ein allgemein gedachtes 
»Naturgesetz« für einen kaum verwertbaren, weil leeren Abschluss­
gedanken hält: Schon der hierfür essentielle Begriff der »Wirkung« 
entzieht sich aus seiner Sicht einer weiteren Definition; allenfalls 
könne man konstatieren, dass es Wirkung gebe, und untersuchen, nach 
welchen konkreten Gesetzen sie sich vollziehe, nicht aber die Frage 
beantworten, wieso überhaupt eine Welt permanenter Wirkungen 
existiere. Im Hinblick auf die Frage, ob die »Vorstellung eines Reiches 
ewig und allgemein gültiger Gesetze« diese »Lücke füllen« und »die 
spröde Vereinzelung der geschiedenen Elemente zu dem gediegenen 
Ganzen einer wechselwirkenden Welt verschmelzen« könne, falle das 
Ergebnis daher eindeutig aus:

»Sie kann es ohne Zweifel nicht; denn wie vermöchten Gesetze, 
wie eine Notwendigkeit, die für bestimmte Fälle bestimmte Erfolge 
verschriebe, überhaupt für sich selbst zu existieren? Nichts kann 
sein außer dem Seienden und seinen inneren Zuständen, und nicht 
zwischen den Wesen kann als ein für sich bestehender sie verbindender 
Hintergrund, als eine wirksame, sie leitende Macht, eine allgemeine 
Ordnung ausgegossen sein, dem vorangehend, was sie ordnen soll.«4

1.

3 H. Lotze, Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Mensch­
heit. Versuch einer Anthropologie. Bd. 1: 1. Der Leib 2. Die Seele 3. Das Leben (Hg. N. 
Milkov), Hamburg 2017, 425.
4 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 427.

Florian Baab

274

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lotzes Argument an dieser Stelle betrifft einerseits den fundamenta­
len Bereich der Wissenschaftstheorie: Die Rede von »Naturgesetzen« 
verleitet zu der Implikation, diese seien die letzte Instanz der Realität 
und das Seiende, das ihnen strikt gehorche, ihr Abbild. Das Gegenbild 
dieses Gesetzesrealismus ist das Postulat, dass nicht die Gesetzes­
aussagen die Vielfalt des Seienden bestimmen; vielmehr sind sie 
eine einfache Abstraktion, die auf der deutlich komplexeren Realität 
des Seienden beruht.5 Allerdings ist für Lotze auch das Seiende 
selbst nicht die letzte zu postulierende Instanz: Das Faktum des 
permanenten »Wirkens« aller existierenden Dinge auf- und unter­
einander bringt ihn zur fundamental-ontologischen Annahme eines 
»Hintergrundes«, der alles Seiende fortwährend verbindet.

Sein Plädoyer gegen den Gesetzesrealismus wird von Lotze 
zunächst durch ein sprachanalytisches Argument untermauert: 
Man täusche sich über den ontologischen Status der Naturgesetze 
meist durch eine »weitverbreitete Gewöhnung der Vorstellung und 
des Sprachgebrauchs«:

»Wir sprechen nun einmal von Beziehungen, die zwischen den Din­
gen obwalten, von Verhältnissen, in welche sie eintreten, von einer 
Ordnung, die sie umfasst, von Gesetzen endlich, deren Wirksamkeit 
zwischen ihnen hin und her spielt, und wir bemerken wenig mehr, 
welchen Widerspruch diese Begriffe einschließen, von Verhältnissen, 
die für sich bereit lägen, bevor die Dinge kämen, um in sie einzutreten, 
von einer Ordnung, die vor dem Geordneten bestände, um es aufzu­
nehmen, von Beziehungen endlich, die wie haltbare Fäden, deren Stoff 
wir doch nicht anzugeben wüssten, über den Abgrund hinweg gespannt 
wären, der ein Wesen vom anderen trennt.«6

Unterschlagen werde hierbei, dass »alle Verhältnisse und Bezie­
hungen wahrhaftes Dasein nur in der Einheit des beobachtenden 
Bewusstseins haben«, und dass analog dazu jede »wirksame Ord­
nung« und jedes Gesetz, das man sich als »unabhängig von unserem 
Wissen zwischen den Dingen« vorstelle, nur »Dasein haben kann in 
der Einheit des Einen, welches sie alle verbindet«.7 Hier nun erfolgt 
in aller Kürze Lotzes real-idealistische Fundierung seines Systems. 

5 Lotze fasst dies selbst in die Worte, die Natur werde »nicht das an sich Widerspre­
chende vermögen und dem eine selbstständige Existenz verleihen, was nur an dem 
Seienden und in ihm zu sein im Stande ist.« Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428.
6 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428.
7 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

275

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So wie im Menschen das Bewusstsein dazu in der Lage ist, die Man­
nigfaltigkeit der Erscheinungen in Raum und Zeit zu einem Ganzen 
zusammenzufassen und den Gegebenheiten der Natur, überführt in 
Gesetzesaussagen, die Form objektiver Repräsentation zu verleihen, 
so ist alle Mannigfaltigkeit der Welt erst möglich durch den allem 
gemeinsamen Grund, in dem Ideal und Realität in eines fallen:

»Nicht der nichtige Schatten einer Naturordnung, sondern nur die volle 
Wirklichkeit eines unendlichen lebendigen Wesens, dessen innerlich 
gehegte Teile alle endlichen Dinge sind, kann die Mannigfaltigkeit 
der Welt so verknüpfen, dass die Wechselwirkungen über die Kluft 
hinüberreichen, welche die einzelnen selbstständigen Elemente von­
einander ewig scheiden würde. […] Nicht ein Endliches überhaupt 
wirkt aus sich, als aus diesem Endlichen heraus, auf das andere; jede 
Erregung des Einzelnen vielmehr, indem sie den ewigen Grund bewegt, 
der in ihm, wie in allen, das Wesen seines endlichen Scheines ist, 
vermag nur durch diese Stetigkeit der Wesensgemeinschaft hindurch 
auf das scheinbar Entfernte überzuwirken.«8

Man dürfe daher, so Lotze, weder zwischen Körper und Seele, noch 
zwischen anderen autonomen Gegenständen, ein weltimmanentes 
»Band« suchen; vielmehr sei alles Geschehen innerhalb der Welt als 
»die innerliche Regsamkeit eines einzigen Unendlichen« zu betrach­
ten, dessen Charakteristikum eine »eigene gemeinsame Gegenwart in 
allen endlichen Elementen« sei, »durch welche die Welt zur Einheit 
eines Wesens verbunden ist«.9 – Unter diesem Leitwort der Einheit 
zieht Lotze nun eine strukturelle Parallele zwischen der menschlichen 
Seele und dem Weltgrund: So wie in jeder einzelnen Äußerung der 
Seele immer schon ihr »ganze[s] Wesen« präsent sei, durch das die 
»Wechselwirkung der verschiedenen Zustände« erst möglich werde, 
so seien die »scheinbaren Elemente der Welt« selbst erst möglich als 
Ausprägungen der »Substanz aller Dinge«, der »Wesensgemeinschaft 
[…], welche sie alle verknüpft«.10

»Was jedes einzelne Element leistet, das vermag es nicht, sofern es die­
ses Einzelne ist, sondern nur sofern es dieses Einzelne als Erscheinung 
dieses Allgemeinen ist. […] So wirkt alles Endliche im Grunde nur 

8 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428f.
9 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 416.
10 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 418.

Florian Baab

276

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch das, was es im Verborgenen besseres ist, als es scheint; durch die 
wesenhafte Macht des Unendlichen, die auch in ihm liegt«.11

Da nun diese »innere Natur der Dinge« dem Menschen nicht zugäng­
lich sei, bleibe ihm nichts, als die »allgemeinen Gesetze des Wirkens« 
weiterhin als »Tatsachen hinzunehmen«; folglich müsse man auch 
den »Sprachgebrauch der Naturwissenschaften nicht tadeln«, sofern 
er, wie es diesen zukomme, nur »Sprachgebrauch für die laufende 
Untersuchung«, nicht aber »Ausdruck für den Sinn der vollendeten 
sein soll«. Umgekehrt sei die »Mitwirkung des Unendlichen« für 
die »Durchführung der Erklärungen im Einzelnen« gar nicht ver­
wertbar – es bleibe lediglich das Bewusstsein, dass das Unendliche 
im Konkreten »nur noch in Gestalt jener abgeleiteten Prinzipien 
tätig« sei, »in die es sich selbst verwandelt hat«. Wer daher, der 
Methodik der Naturwissenschaft gemäß, »alles Geschehen der Natur 
auf mechanische Verkettung« zurückführe, setze dem Unendlichen 
gerade nicht eine »unabhängige, feindliche, von ihm zu überwindende 
Macht« gegenüber, sondern beobachte seine Wirksamkeit in der 
»Welt der Erscheinungen«.12

Gottesbeweise

Am Ende des dritten Bandes des Mikrokosmos finden sich einige 
weitere Thesen Lotzes zur Gotteslehre, die nun freilich in eine andere 
Richtung gehen als die ontologischen Argumente im ersten Band. 
Zunächst kritisiert er hierzu die klassischen Gottesbeweise: Zwei 
von ihnen, der kosmologische und der teleologische, werden als 
unzureichend ausgesondert; der ontologische erfährt dagegen eine 
Rehabilitierung in Form einer Neufassung.

Für den kosmologischen Beweis, der von der »Zufälligkeit und 
Bedingtheit aller Welt« auf das »Dasein eines notwendigen und 
unbedingten Wesens« zu schließen versuche, gelte einerseits, dass er 
»nicht zu dem religiösen Begriffe eines Gottes, sondern nur zu dem 
metaphysischen eines Unbedingten« gelange und dabei nicht einmal 
dessen Einheit garantieren könne. Schwerer aber noch wiegt für Lotze, 
dass er den auf eben dieses Unbedingte angewendeten Begriff der 

2.

11 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 418f.
12 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 435f.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

277

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Notwendigkeit« vollständig entfremde, da dieser im eigentlichen 
Sinn nur als kausale Beschreibung des zwingenden Eintretens gewis­
ser Folgen aufgrund gegebener Ursachen sinnvoll verwendet werden 
könne – der Begriff eines absolut Unbedingten, eines »vereinzelten, 
durch nichts bedingten Wesens, dem gleichwohl notwendiges Dasein 
zukäme« wird daher von ihm als »ganz unmöglich« disqualifiziert. 
Laut Lotze ist die Prädikation eines »notwendigen« Gottes nur auf 
eine Weise sinnvoll – dann nämlich, wenn man sie nicht als eine 
ontologische Aussage, sondern als eine »Wertbestimmung« fasse, 
und Gott damit nicht als »sein müssend«, sondern als dasjenige, 
was »so unbedingt wertvoll ist, dass es durch diesen seinen Wert 
auch unbedingtes Dasein zu verdienen scheint«.13 Der Anspruch, Gott 
beweisen zu können, ist damit verloren, es bleibt beim reinen Postulat.

Der teleologische Beweis, der von der »Zweckmäßigkeit der Welt 
aus« zur »Gewissheit der Wirklichkeit Gottes« zu gelangen suche, 
scheitert Lotze zufolge an mehreren Voraussetzungen: So sei die 
Annahme, »dass in der Welt ein zweckmäßiger Zusammenhang statt­
findet, der aus absichtslosem Zusammenwirken von Kräften nicht 
entspringen kann«, lediglich eine Wahrscheinlichkeitsbehauptung – 
möglich bleibe es immer, »dass ein absichtsloser Naturlauf alle die 
Schritte von selbst getan hat, die er unter der Leitung einer Absicht 
doch hätte tun müssen, um das Zweckmäßige zu verwirklichen«.14 

Auch die Annahme, dass eine allgemeine Zweckmäßigkeit »überein­
stimmend und ausnahmslos die ganze Welt durchdringe«, kommt 
Lotze zufolge über den Status des Hypothetischen nicht hinaus, da die 
»wirkliche Erfahrungserkenntnis« des Menschen nie hinreichend sei, 
um mehr als eine nur partikulare Zweckmäßigkeit innerhalb einzelner 
Teile der Welt auszumachen.15

Die von ihm postulierte »ursprüngliche Wesenseinheit alles 
Wirklichen« könne, so Lotze, noch am Besten in Form des ontologi­
schen Gottesbeweises ihren Ausdruck finden – zu kritisieren sei aller­
dings dessen »schulmäßige Fassung«, die besage, dass »der Begriff des 
allervollkommensten Wesens auch Wirklichkeit als eine seiner Voll­
kommenheiten einschließe, dass mithin das vollkommenste Wesen 

13 H. Lotze, Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Mensch­
heit. Versuch einer Anthropologie. Bd. 3: 7. Die Geschichte 8. Der Fortschritt 9. Der 
Zusammenhang der Dinge (Hg. N. Milkov), Hamburg 2017, 554f.
14 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 557.
15 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 558.

Florian Baab

278

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


notwendig sei«. Kant habe zu Recht in seiner »einschneidende[n] 
Widerlegung« diesen »deutliche[n] Fehlschluss« kritisiert.16 Der 
Wahrheit näher komme bereits Anselm von Canterbury, der ein 
nur gedachtes Größtes als kleiner fasse, als ein tatsächlich seiendes.17 

Gerade nun weil es, wie Kant gezeigt habe, nicht möglich sei, hieraus 
einen »logisch triftigen Beweis« zu konstruieren, komme diesem 
Gedanken eine bestechende intuitive Schlüssigkeit zu; im Kern sei 
damit gesagt, als dass »das Größte, das Schönste und Wertvollste 
nicht bloßer Gedanke, sondern Wirklichkeit sein muss«, weil es 
»unerträglich« wäre, wenn das höchste Ideal des Denkens »in der 
Wirklichkeit kein Dasein, keine Macht und keine Gültigkeit« hätte. 
So sei es eine denkerische Fehlleistung, im ontologischen Beweis 
»aus der Vollkommenheit des Vollkommenen« umständlich dessen 
»Wirklichkeit« folgern zu wollen; korrekt fasse ihn nur, wer »ohne 
Umschweif einer Folgerung« die »Unmöglichkeit seines Nichtseins« 
empfinde.18 So lautet Lotzes prägnante Kurz- und Neufassung des 
ontologischen Beweises:

»Wäre das Größte nicht, so wäre das Größte nicht, und es ist ja 
unmöglich, dass das Größte von allem Denkbaren nicht wäre.«19

Der ontologische Gottesbeweis in der Fassung Lotzes ist damit befreit 
vom Zwang, in Form eines schlüssigen Syllogismus das nachzuwei­
sen, was seiner Ansicht nach nicht in logisch stimmige Form gebracht 
werden kann. Aus der klassischen Positivformulierung im Sinne 
Anselms – das, worüber hinaus nichts Größeres gedacht werden 
kann, existiert notwendig – wird die Ablehnung der Negation des 
Absoluten: Seine Nichtexistenz ist unmöglich. Der epistemische Status 
dieser Erkenntnis kommt gewissermaßen dem cartesischen »Cogito, 
ergo sum« nahe – der Satz »Das Größte existiert« ist nicht das 
abschließende Ergebnis einer Reflexion, sondern die Artikulation 
einer Intuition, die bereits als solche den Anspruch allgemeiner 
Nachvollziehbarkeit in sich trägt.

16 Vgl. hierzu Kants Kritik des ontologischen Gottesbeweises im dritten Teil der KrV: 
AA III, 401.
17 Lotze bezieht sich auf den Beginn des zweiten Argumentationsschrittes von 
Anselms Gottesbeweis im »Proslogion«: »Et certe id quo maius cogitari nequit, non 
potest esse in solo intellectu. Si enim vel in solo intellectu est, potest cogitari esse et in 
re, quod maius est.« Vgl. Anselm von Canterbury, Liber Proslogion (Hg. B. Geyer/J. 
Zellinger), Bonn 1931, 11.
18 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 560f.
19 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 561.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

279

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zugleich ist mit einer derartigen Bestimmung Gottes noch nicht 
viel konkreter Erkenntnisfortschritt gewonnen; das in ihr artikulierte 
Größte bleibt ein diffuses Abstraktum, sie teilt daher, so Lotze, »mit 
den anderen inneren Erlebnissen des Glaubens die formale Unbe­
stimmtheit ihres Inhaltes«.20 Für Lotze hingegen ist Gott auch Per­
sönlichkeit. Um nun diesen Nachweis zu erbringen, greift er zurück 
auf ein zentrales Ergebnis seiner bisherigen Überlegungen21 – die 
Einheit von Seiendem und Geist.

Zur »Persönlichkeit« Gottes

Lotze identifiziert mehrere »Reihen von Eigenschaften«, die man Gott 
allgemein zuschreibe, und sondert sie in zwei Kategorien: Mit den 
metaphysischen Attributen der »Einheit, Ewigkeit, Allgegenwart und 
Allmacht« werde er als der »Grund aller Wirklichkeit des Endlichen« 
bestimmt; mit den ethischen der »Weisheit, Gerechtigkeit und Hei­
ligkeit« ferner als das »Höchste des Wertes«. Im Streben nach einer 
Vereinigung dieser beiden Sphären von höchster Wirklichkeit und 
höchstem Wert könne der »Sehnsucht des Gemütes« keine »andere 
Gestalt seines Daseins als die der Persönlichkeit genügen«, da nur 
einer »lebendige[n], sich selbst besitzende[n] und genießende[n] 
Ichheit« der Status einer »Vorbedingung […] alles Guten und aller 
Güter« zuschreibbar sei.22 – Nun sei es in jüngerer Zeit dahin gekom­
men, dass eine »Form des geistigen Lebens« mit dem »Begriffe des 
höchsten Seienden« für zunehmend unvereinbar gehalten werde, 
so dass sich stattdessen der Gedanke einer nicht-ichhaften »ewigen 
Weltordnung«, einer »unendlichen Substanz« oder einer »sich entwi­
ckelnden Idee« fest etabliert habe. Namentlich genannt wird an dieser 
Stelle Johann Gottlieb Fichte; dieser habe, so Lotze, »mit begeisterten 
Worten dem gewöhnlichen, engherzig entworfenen Bilde des persön­
lichen Gottes die Erhabenheit seiner eigenen Auffassung« gegenüber­
gestellt; die Frage allerdings, »wie denn doch eine Weltordnung als 

3.

20 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 562.
21 Lotze führt dieses Argument insbesondere im dritten Kapitel des neunten Buches 
des Mikrokosmos breiter aus; vgl. hierzu F. Baab, Die kleine Welt. Hermann Lotzes 
Mikrokosmos: Die Anfänge der Philosophie des Geistes im Kontext des Materialis­
musstreits, Hamburg 2018, 147–153.
22 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 563.

Florian Baab

280

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


höchstes Prinzip denkbar sei«, beantworte er nicht. – Tatsächlich 
missachte Fichte, indem er eine Ordnung der Welt an die Stelle Gottes 
setze, den »einfachen Gedanken«, dass »keine Ordnung von dem 
Geordneten, das in ihr steht, abtrennbar« sei, und noch weniger könne 
»eine bedingende oder erschaffende Kraft ihm vorangehen« Die von 
ihm vorgestellte Weltordnung bleibe daher »stets ein Verhältnis 
dessen, was ist, nachdem es ist, oder indem es ist«:23

»Ist sie daher nichts als Ordnung, wie ihr Name sagt, so ist sie niemals 
das Ordnende, das wir suchen und das der gewöhnliche Gottesbegriff, 
wie unzureichend auch sonst, darin wenigstens richtig bestimmte, dass 
er in ihm ein reales Wesen, nicht ein Verhältnis sah.«24

Fichte, so der Kern der Kritik Lotzes, fasst das höchste Wesen lediglich 
als das immanente, kontingente und endliche Strukturgesetz der 
Welt, nicht als das von ihr Unterschiedene und ihr Vorausgehende, das 
diese Ordnung erst hervorruft. – Um diese basale Differenz zu ver­
deutlichen, zitiert Lotze einen Abschnitt aus Fichtes 1798 publizierter 
Abhandlung »Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche 
Weltregierung« – es handelt sich um das einzige Fremdzitat dieser 
Länge innerhalb des gesamten Mikrokosmos. Auch er stimme, so 
gesteht Lotze zu, mit Fichte völlig darin überein, dass es, wie dieser 
schreibe, »nicht zweifelhaft« sei,

»sondern das Gewisseste, [], ja der Grund aller andern Gewissheit, [], 
dass es [diese] moralische Weltordnung gibt, dass jedem vernünftigen 
Individuum seine bestimmte Stelle [] angewiesen und auf seine Arbeit 
gerechnet ist; dass jedes seiner Schicksale [] Resultat ist von diesem 
Plane, dass ohne ihn kein Haar fällt von seinem Haupte und in seiner 
Wirkungssphäre kein Sperling vom Dache; dass jede wahrhaft gute 
Handlung gelingt, jede böse sicher misslingt, und dass denen, die nur 
das Gute recht lieben, alle Dinge zum Besten dienen müssen.«25

Wie, so fragt nun Lotze, sei es aber möglich und denkbar, dass eine 
Weltordnung derlei gebiete und die Welt ihr darin gehorche? Eine 
so vorgestellte Ordnung könne nur dann »eine Vielheit zur Einheit 

23 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 564f.
24 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 565.
25 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 566. Das Originalzitat findet sich in: J. G. 
Fichte, Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung, in: Ders., 
Sämmtliche Werke V (Hg. J. H. Fichte), Berlin 1845, 177–189, hier: 188; diesen Beleg 
gibt auch Lotze an. Durch Lotze vorgenommene, allerdings im Mikrokosmos nicht 
kenntlich gemachte Kürzungen und Modifikationen sind durch Klammern markiert.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

281

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgend eines Verhältnisses zusammenfassen oder in dieser Einheit 
erhalten«, wenn sie zugleich als ein noch vor ihr gegebenes Wesen 
gefasst werde. Eine Ordnung fernerhin, die zwar darauf abziele, »die 
durchgängige Herrschaft des Guten sicherzustellen«, dies aber ledig­
lich in Form eines »bewusstlosen, blinden, unpersönlichen Mecha­
nismus, dessen bewegende Triebfeder gleichwohl das Gute sei«, 
verstricke sich, wie eben der »große Geist, dessen Irrtum wir hier 
beklagen«, noch tiefer in »jene undurchführbaren Klügeleien«.26 – 
Lotzes luzide Kritik trifft an dieser Stelle einen der wesentlichen 
Schwachpunkte dessen, was innerhalb des Deutschen Idealismus 
unter dem Absoluten verstanden wurde: Indem Gott der Welt nicht 
mehr als Schöpfer vorausgehend, sondern ihr als ordnendes Prinzip 
innewohnend gedacht wird, wird er vom transzendenten Grund zu 
ihrer immanenten Ordnung; so wird fraglich, weshalb man unter die­
sen Bedingungen überhaupt noch von einem solchen fundamentalen 
Prinzip ausgehen oder es gar als konstitutiv für moralische Werte 
halten sollte. Von der Weltordnung zum Atheismus hat man, so 
gesehen, keinen großen Schritt mehr zu tun.

Nur kurz und in einem Seitenstrang der Argumentation erhält 
auch der unter Fichtes Zeitgenossen beliebte Pantheismus eine 
Abfuhr – interessanterweise aber nicht mit dem Standardargument, 
er führe zum Gedanken einer Verendlichung und Verweltlichung 
Gottes. Dem Pantheismus gelte, so Lotze, »als Sein, was uns nur als 
Erscheinung denkbar ist, die räumliche Welt mit ihrer Ausdehnung, 
ihren Gestalten, ihren unablässigen Bewegungen«; während dieser 
daher »die geistige Welt« als »einzelne Blüte« innerhalb der »blind­
wirkende[n] Realität« betrachte, sei es ihm selbst an diesem Stand 
seines Reflexionsganges undenkbar,

»Geist aus dem entstehen zu lassen, was nicht Geist ist, unabweisbar 
dagegen, alles bewusstlose Dasein und Geschehen als einen Schein 
anzusehen, dessen Form und Inhalt aus der Natur des geistigen 
Lebens entspringt.«27

Damit nun ist der Kern des Argumentes für die »Persönlichkeit Got­
tes« benannt: Nur ein absoluter Geist, ein absolut Fürsichseiendes, 
kann den Geist des Menschen als relativ Fürsichseiendes hervorrufen; 
ein blindwirkender Mechanismus genügt hingegen als Grundlage 
der einzelnen geistigenWesen in keiner Weise. Hierzu hat Lotze ein 

26 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 567f.
27 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 569.

Florian Baab

282

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztes potentielles Gegenargument aus dem Weg zu räumen: Oft 
werde behauptet,

»Ich sei nicht denkbar außerhalb des Gegensatzes zu einem Nicht-Ich; 
deshalb könne persönliches Dasein von Gott nicht behauptet werden, 
ohne auch ihn in die widerstreitenden Schranken der Bedingtheit durch 
anderes herunterzuziehen.«28

Wieder bezieht sich Lotze hier, wie schon an früherer Stelle, insbeson­
dere auf die Wissenschaftslehre des (hier nun nicht mehr namentlich 
genannten) Fichte; dort lautet das zweite zentrale Prinzip nach der 
Bestimmung des Ich als absolutem Subjekt:

»Es ist ursprünglich nichts gesetzt, als das Ich; und dieses nur ist 
schlechthin gesetzt. Demnach kann nur dem Ich schlechthin entgegen­
gesetzt werden. Aber das dem Ich entgegengesetzte ist = Nicht-Ich. 
So gewiss das unbedingte Zugestehen der absoluten Gewissheit des 
Satzes: -A nicht = A unter den Tatsachen des empirischen Bewusstseins 
vorkommt: so gewiss wird dem Ich schlechthin entgegengesetzt ein Nicht-
Ich.«29

Entsprechend kann – zumindest in der Fassung Fichtes – Gott keine 
Ichheit im Sinne der von ihm gesetzten Bestimmung zugeschrieben 
werden, da ein solches Unterfangen eine unredliche Herabminde­
rung Gottes im Sinne einer Ausdifferenzierung seines Wesens zur 
Folge hätte.

Lotzes Argument für die »Persönlichkeit Gottes« hat mehrere 
Schritte. Er betont zunächst, dass die Differenzierung in »Ich« und 
»Nicht-Ich« als basales Faktum des menschlichen Denkens kaum 
geleugnet werden könne; zugleich aber werde es, was die generelle 
und allgemeine Geltung dieser Klassifikation angeht, »zum Teil 
von der Festsetzung der Wortbedeutungen abhängen, ob wir dieser 
Behauptung beizupflichten finden«. So habe man festzustellen, dass 
die Begriffe »Ich« und »Nicht-Ich« keinen gleichrangigen Status 
hätten – der »sprachliche Ausdruck« gestehe dem Ich einen eigenstän­
digen Wert zu, dem Nicht-Ich nur dessen Negation.30 Das Wesen also, 
»dem es bestimmt ist, Ich zu sein«, trage »den Grund dieser Bestim­
mung in seiner vor diesem Gegensatze vorhandenen Natur« – es sei 

28 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 569.
29 J. G. Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre [1794] (Hg. F. Medicus), 
Hamburg 1922, 24.
30 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 570.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

283

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daher wahrscheinlich, dass zur Begründung seiner »Selbstheit« ein 
Wesen zum Ich werde, »noch ehe diese Entgegensetzung geschieht«:

»Mag es immerhin sein, dass Ich zu sich nur der sagen könne, der 
sich ein Nicht-Ich gegenüber denkt, von dem er sich unterscheidet, 
so muss doch, damit er in diesem Unterscheiden selbst sich nicht 
vergreife und sich selbst mit dem Nicht-Ich verwechsele, dieses sein 
unterscheidendes Denken von einer unmittelbar erlebten Gewissheit 
seiner selbst geleitet werden, von einem Fürsichsein, welches früher 
ist, als die unterscheidende Beziehung, durch die es dem Nicht-Ich 
gegenüber Ich wird.«31

Wenn daher auch das Ich »denkbar nur in Beziehung auf ein Nicht-
Ich« sei, werde es doch noch vor dieser Differenzierung und zudem 
»außer jeder solchen Beziehung erlebbar«, und erst dieses Erleben 
bilde die Grundlage der sekundären Stellungnahme zu Gegenständen 
außerhalb des Ich.32

Mit dem Zugeständnis, dass dem Menschen allerdings keine 
Form des »Fürsichseins« vorstellbar sei ohne die »Mitwirkung einer 
Außenwelt«, von der erst aller »Inhalt unser Vorstellungen« und 
alle Möglichkeit einer Empfindungsfähigkeit des Ich stamme,33 leitet 
Lotze über zum Unterschied des kontingenten Selbstbewusstseins des 
Menschen vom absoluten Selbstbewusstsein Gottes: Ihm zufolge ist 
die »Übertragung der Bedingungen endlicher Persönlichkeit auf die 
des Unendlichen nicht im Recht«. Schon beim Menschen sei nicht die 
»Fremdheit der Außenwelt«, die »Quelle der Kraft […] mit welcher 
sie die Entwicklung des Ich hervorruft«; sie gewähre dem »endlichen 
Geist« lediglich »veranlassende Anregungen zur Tätigkeit, welche 
dieser aus seiner eigenen Natur nicht erzeugen kann«:

»In dem Begriffe des endlichen Wesens liegt es, seine bestimmte Stelle 
im Ganzen zu haben, das also nicht zu sein, was das Andere ist, und 
doch zugleich als Glied des Ganzen in seiner ganzen Entwicklung auf 
dies Andere bezogen und zur Übereinstimmung mit ihm genötigt zu 
sein. Die Formen seiner Tätigkeit quellen auch dem endlichen Wesen 
aus seinem eigenen Inneren, und weder der Inhalt seiner Sinnesemp­
findungen noch seine Gefühle und die Eigentümlichkeit irgend einer 
anderen seiner Äußerungen wird ihm von außen gegeben«.34

31 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 570f.
32 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 572.
33 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 573.
34 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 575.

Florian Baab

284

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für das »unendliche Wesen« hingegen gelte, dass es nicht auf 
eine Außenwelt verwiesen sei, von der es Anregungen zu seiner 
Entwicklung empfange; vielmehr besitze es alle »Gründe für jeden 
Entwicklungsschritt seines Lebens in seiner eigenen Natur«. Der 
»endliche Geist in seinem Erinnerungslauf« biete, so Lotze, hierzu 
ein »schwaches Gleichnis«: Habe er erst genügend äußere Reize 
empfangen, entwickle sich »unsere Vorstellungswelt zu einem Strom« 
und bringe »in Werken der Phantasie, in Erfindungen der Überlegung, 
in Kämpfen der Leidenschaft« allein durch die »fortwogende Wech­
selwirkung seiner eigenen Bewegungen« Eigenes zustande. Das, 
was »dem endlichen Geiste« derart »nur annähernd möglich ist«, 
nämlich die »Bedingtheit seines Lebens durch ihn selbst«, finde völlig 
»schrankenlos in Gott statt«, dem damit der Status einer nicht nur 
relativen, sondern einer absoluten Persönlichkeit zukomme.35

So schließt Lotze seinen Argumentationsgangmit einer Umkeh­
rung der Perspektive Fichtes: Dem Menschen ein Ich, Gott aber keines 
zusprechen zu wollen, komme der »wunderlichste[n] Verkehrung 
aller natürlichen Verhältnisse« gleich. Man habe sich bewusst zu 
machen, dass »von der vollen Persönlichkeit, die nur dem Unend­
lichen möglich ist, ein schwacher Abglanz auch dem Menschen 
gegeben« sei – nicht »erzeugende Bedingungen des Fürsichseins, 
sondern Hindernisse seiner unbedingten Entwicklung« seien die 
»Eigentümlichkeiten des Endlichen«; zu Unrecht werde gerade auf 
diese Einschränkungen die Befähigung des Menschen »zu persönli­
chem Dasein« zurückgeführt:36

»Vollkommene Persönlichkeit ist nur in Gott, allen endlichen Geistern 
nur eine schwache Nachahmung derselben beschieden; die Endlichkeit 
des Endlichen ist nicht eine erzeugende Bedingung für sie, sondern 
eine hindernde Schranke ihrer Ausbildung. […] Diese Beschränkung 
begegnet uns nicht in dem Wesen des Unendlichen; ihm allein ist 
deshalb ein Fürsichsein möglich, welches weder der Einleitung noch 
der fortdauernden Entwicklung durch etwas bedarf, was nicht es selbst 
ist, sondern sich in ewiger, anfangsloser innerer Bewegung sich in sich 
selbst erhält.«37

35 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 575f.
36 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 577f.
37 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 578.580.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

285

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott als höchstes Gut

»Gott und die Welt« ist das Kapitel überschrieben, mit dem Lotze den 
Mikrokosmos beendet; es enthält – wie der Titel schon ahnen lässt 
– eine abschließende Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem 
unendlich gedachten Gott und seiner endlichen Schöpfung. Lediglich 
das Ziel des Argumentationsgangs sei hier in Kürze nachgezeichnet:

Lotze möchte am Ende des Mikrokosmos nicht weniger als die 
Tatsache aufweisen, dass alle Realität und alle herrschenden Gesetze 
in »unauflöslicher Verkettung mit dem Reiche der Wertbestimmung 
und des Guten« stehen.38 Einzig eine solche Weltauffassung könne 
das Ziel erbringen, die von ihm an früherer Stelle konstatierte Dreiheit 
der Erkenntnisanfänge – Wahrheiten, Tatsachen, Werte – in eine 
letzte Einheit zu überführen:

»Nur eines wäre dann: nur die eine wirkliche Macht, die uns unter dem 
dreigestaltigen Bilde eines zu verwirklichenden Zweckes erschiene: 
zuerst ein gewollter, bestimmter Wert, um dieser Bestimmtheit willen 
eine geformte und sich formende Wirklichkeit, endlich in diesem 
Wirken, eine ewige Gesetzlichkeit zu sein.«39

Das »entscheidende, vollkommen unübersteigliche Hindernis«, das 
dieser Auffassung im Weg stehe, sei die Frage nach dem Sinn »des 
Übels und des Bösen in der Natur und in der Geschichte«; hier 
habe bisher niemand den »rettenden Gedanken gefunden«, und er, 
Lotze, wisse »ihn auch nicht«. Da sich im Theodizeeproblem augen­
scheinlich ein Widerspruch »zwischen der Allmacht Gottes und seiner 
Güte« offenbare, plädiert Lotze dezidiert für eine anti-rationalistische 
Lösung, nämlich die bewusste Entscheidung dafür, »dass unsere 
menschliche Weisheit zu Ende ist, und dass wir die Lösung nicht 
begreifen, an die wir glauben«.40 Nicht eine »große kosmische […] 
Aufgabe« habe die Philosophie – so Lotze in einem Absatz, der, 
vermutlich als Reaktion auf die Rezension des Mikrokosmos durch 
Christian Hermann Weisse,41 erst der dritten Auflage des Mikrokosmos 

4.

38 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 603.
39 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 610.
40 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 610f.
41 »Schade nur«, so schreibt Weisse dort zu Lotzes Stellungnahme zur Theodizee, 
»dass es schwer fällt, an die Aufrichtigkeit eines Glaubens zu glauben, welcher so 
schnell sich darein ergibt, seines Nichtwissens sich in einem Falle zu getrösten, wo 
so offenbar, wie in dem gegenwärtigen, nach logischer Notwendigkeit das Bekenntnis 

Florian Baab

286

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinzugefügt wurde – sondern lediglich die »bescheidene terrestrische 
[…], das Bild der Welt so zu konstruieren, wie es sich auf die 
Ebene unserer irdischen Existenz projizieren lässt«. Jeder scheinbar 
einfache Versuch einer Lösung derartiger Fragen müsse sich daher als 
unbefriedigend erweisen.

Wie aber, so lautet die Leitfrage der letzten Seiten des Mikrokos­
mos, ist es möglich, Gott nicht nur als höchstes Prinzip, sondern auch 
als höchsten Wert zu denken? Hierzu muss Lotze eine höchste Idee 
Gottes entwerfen; notgedrungenerweise verzichtet er dazu weiter 
auf einige Kriterien analytischer Strenge, die er an früherer Stelle 
aufgestellt hatte und verweist zugleich auf die »wissenschaftliche 
Undurchführbarkeit« seines Gedankenganges.42 – Auf dem »Weg 
der Abstraktion« hoffe man generell, so Lotze, »ein Allgemeines zu 
erreichen«; dieses Allgemeine gelte im Regelfall nur für einzelne Fälle; 
zugleich bestehe immer die Hoffnung, ein Allgemeines zu finden, das 
»auch in dieser Allgemeinheit wirklich sei«. Beispiele für die erste 
Kategorie seien das »Nützliche« und das »Angenehme« – sie seien 
lediglich »Bedingungen, unter denen an einem anderen, nämlich an 
einem Wirklichen, welches diese Bedingungen erfüllt«, die konkrete 
Eigenschaft der Nützlichkeit oder Annehmlichkeit festgestellt werden 
könne.43 – Anders hingegen verhalte es sich mit dem Guten: Gut seien 
»nicht die Handlungen als geschehende Ereignisse, nicht ihre Erfolge 
als gestiftete Tatsachen, sondern nur der Wille, der sie erzeugt«. Inso­
fern hätten »Gutes und Güter« als die »lebendigen Bewegungen« des 
»fühlenden, wollenden und wissenden Geistes […] Wirklichkeit«.44 

Auf dieser Basis führt Lotze unverhofft eine neue Deutungsebene ein, 
den Begriff der Liebe, der bis zu diesem Punkt noch keine Rolle gespielt 
hatte, nun aber plötzlich zum Zielbegriff des Mikrokosmos wird:

des Nichtwissens der Gründe umschlägt in eine Verleugnung der Tatsache, für welche 
nach den Gründen gesucht wird!« Im Anschluss versucht Weisse die idealistische 
Generalthese stark zu machen, dass auch Lotzes eigenes Denksystem, seinen eigenen 
Aussagen zum Trotz, auf eine »Anerkennung des in Wahrheit Metaphysischen« und 
einer »obwohl formalen, doch gegenständlichen Notwendigkeit« angewiesen sei, »in 
deren Bewusstsein der menschliche Verstand mit dem göttlichen zusammentrifft, 
weil sie in gleicher Weise ein ideales Prius für beide ist.« C. Weisse, Rezension von 
Hermann Lotze, Mikrokosmus, in: Zeitschrift für Philosophie und philosophische 
Kritik 47 (1865), 272–315, hier: 307.312.314.
42 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 616.
43 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 613.
44 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 614f.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

287

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das Gut an sich ist die genossene Seligkeit; die Güter, die wir so 
nennen, sind Mittel zu diesem Gut, aber nicht selbst das Gut, ehe sie 
in ihren Genuss verwandelt sind; gut aber ist nur die lebendige Liebe, 
welche die Seligkeit anderer will. Und sie ist eben das Gute an sich, 
das wir suchen; sie, indem sie Wirklichkeit hat als eine Bewegung des 
ganzen lebendigen Geistes, welche sich selbst weiß, sich fühlt und sich 
will, ist eben deswegen nicht nur eine formale allgemeine Bedingung, 
unter der irgend einem anderen, dass sie erfüllte, zukäme, gut zu 
sein, ohne dass sie selbst es wäre; sondern sie ist das einzige, das in 
eigentlichem Sinne diesen Wert hat oder dieser Wert ist«.45

Während den »endlichen Wesen« immer nur das einzelne Gute und 
einzelne Güter sowie, vermittelt durch das Gewissen, die »sittlichen 
Gebote« vor Augen stünden, die zur Verwirklichung eines relativ 
Guten führten, stehe dem »göttlichen Wesen […] nicht in gleicher 
Weise ein an sich Gutes als ein auch ihm geltendes Gebot gegenüber«; 
keine »ewig gültige Notwendigkeit« liege – weder als Wahrheit noch 
als Wert – vor ihm, sondern

»das Wirkliche, welches die lebendige Liebe ist, entfaltet sich in die eine 
Bewegung, die dem endlichen Erkennen sich in die drei Seitenkräfte des 
Guten, welches ihr Ziel ist, des Gestaltungstriebes, der es verwirklicht, 
und der Gesetzlichkeit zerlegt, mit welcher diese Richtung nach seinem 
Zwecke innehält.«46

Gott ist die Liebe – zu diesem »philosophischen Glauben« bekennt 
sich Lotze am Ende des Mikrokosmos.47 Er bemerkt dabei kon­
sequenterweise, dass jeder Versuch, die Geltung seiner Schluss­
these argumentativ weiter zu untermauern, dem »wissenschaftlichen 
Geschmack« notwendig missfallen müsse; es sei unmöglich, diesen 
»Kern unserer Überzeugung« zu »einem System« zu entwickeln. 
»Schiene mir die wissenschaftliche Lösung dieser Aufgabe möglich«, 
so Lotze, »so würde ich alle Kraft an ihre Ausführung setzen, denn 
erst dann würde ich den vollen Beweis für meinen Glauben gegeben 
haben, dass die Gültigkeit des Mechanismus schrankenlos, aber seine 
Bedeutung überall eine untergeordnete ist«.48 Einige flankierende 
Argumente, die er am Ende dennoch anbringt – Gottes »ewige 
Identität mit sich selbst« setze nicht nur eine »logische Vollkommen­

45 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 615.
46 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 616.
47 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 610.
48 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 617f.

Florian Baab

288

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit seines Begriffes«, sondern auch eine »ethische Vollkommenheit 
seines Wesens« voraus; die Vorstellung einer kausal strukturierten 
Welt sei sinnlos, wenn nur Gründe aufeinander folgten, »damit das 
so sei und geschehe«, so dass es zuvor noch des Aspektes der auf ein 
Ziel gerichteten freien Tathandlung bedürfe – werden durch Lotze 
schließlich relativiert mit der Feststellung, dass es, trotz aller Behelfs- 
und Plausibilisierungsargumente, am Ende nur bei dem »Glauben an 
ein Ziel« bleiben könne, »von dessen Berührung uns eine unausfüll­
bare Kluft zurückhält«.49

Resümee

Die Wesensbestimmung Gottes erfolgt im Verlauf des Mikrokosmos 
auf unterschiedliche Weise: Am Ende des ersten Bandes tritt er auf 
als das »Unendliche«, als »allumfassendes Wesen« und der »Hinter­
grund« aller Relationen innerhalb der Welt;50 am Ende des dritten 
Bandes offenbart er sich darüber hinaus als »das Größte« und im 
autonomen »Fürsichsein« als höchste Persönlichkeit;51 im Schlusska­
pitel schließlich charakterisiert Lotze ihn als allumfassende Liebe.52 

Diese unterschiedlichen Zuschreibungen haben ihren Grund in der 
mehrfachen Schlüsselfunktion Gottes für Lotzes Denksystem: Als 
»Unendliches« und ordnender »Hintergrund« dient er zunächst als 
ontologische Basis alles Seienden sowie zur Fundierung der Wechsel­
wirkungen zwischen den Gegenständen; als größtes Denkbares wird 
er theoretisch explizierbar; als höchste »Persönlichkeit« ist er Urbild 
der Personalität des Menschen; als allem übergeordnete Liebe kann 
schließlich er alleine die letzte Einheit des Wahren, des Seienden und 
des Wertvollen garantieren. Dass all diese Kategorien in keiner Weise 
aufeinander rückführbar sind, thematisiert Lotze nicht eigens als 
Problem – dem Erkenntnisgegenstand Gott scheint sich der Mensch 
nicht monoperspektivisch, sondern nur in einer legitimen Vielfalt von 
Zugängen nähern zu können.

5.

49 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 613f.
50 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 427.
51 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 561, 563.
52 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 615f.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

289

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar präsentiert Lotze im neunten Buch eine eigene Fassung des 
ontologischen Gottesbeweises;53 dennoch ist Gott in seinem System 
ein Postulat, und die Möglichkeit seiner Nichtexistenz bleibt gegeben. 
Das theoretisch denkbare Bild einer alternativen Welt ohne Gott, 
die rein mechanistisch strukturiert wäre und »in welcher Eines das 
Andere begründete oder hervorbrächte, nur damit dies so sei und 
geschehe«, gilt ihm daher als eine Betrachtungsweise, in der »die 
Welt sinnlos sein würde«.54 Im Hinblick auf Lotzes Seelenlehre und 
auch seinen Denkentwurf im Ganzen ist dies in jedem Fall zutreffend: 
Ohne das Gottespostulat blieben nur die Pluralität der Welt ohne eine 
höchste Einheit, nur die Divergenz der »Anfänge unserer Erkennt­
nis«55 ohne die Möglichkeit eines Abschlusses, nur die Dualität von 
Leib und Seele ohne das Wissen um ihre »gemeinsame Wurzel«56 – 
es blieben, so könnte man es zusammenfassen, nur die »Ergebnisse 
menschlicher Wissenschaft« ohne die Möglichkeit einer Befriedigung 
der »Bedürfnisse des Gemütes«.57

So lässt sich konstatieren, dass die Funktion Gottes im Mikrokos­
mos letztlich darin besteht, den vielfältigen Motiven und Problemla­
gen, die Lotze in seiner Anthropologie entwickelt hat, die Möglichkeit 
eines Abschlusses zu bieten: Gott ist in diesem Sinne der Ort, an 
dem die Komplexität der menschlichen Weltwahrnehmung zu einem 
einheitlichen Grund- und Abschlussgedanken findet. Wenn auch der 
Mensch in seinem Empfinden, Denken und Streben lediglich partielle 
und defizitäre Ergebnisse erzielt, hat er doch die Möglichkeit, diesen 
Belegen seiner Begrenzung zu unterstellen, dass sie in letzter Hinsicht 
auf ein Absolutes verweisen, als dessen Abbild er – »die kleine 

53 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 561.
54 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 619.
55 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 461.
56 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 165f.
57 Vgl. Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], V. – »Es ist denkmöglich«, so schreibt 
Lotze an anderer Stelle, »dass nicht Gott, sondern ein Teufel die Welt geschaffen hat, 
denkmöglich, dass sie überhaupt nur ein alberner Spaß ist, in dem es gar keine abso­
luten Wertbestimmungen gibt, denkmöglich endlich, dass unsere Vorstellungen in gar 
keiner vernünftigen Beziehung zu dem Seienden stehen. Jede dieser Ansichten würde 
sich entwickeln lassen, ohne auf mehr als Unwahrscheinlichkeiten zu stoßen; eine 
genügende Zurückweisung wegen logischen Widerspruchs hätten sie nicht zu 
befürchten. […] [D]ie Zuverlässigkeit eines Wertvollen aber erscheint uns größer als 
die eines Gleichgültigen, bloß Faktischen.« H. Lotze, Rezension von Hermann Ulrici, 
System der Logik, in: Göttingische gelehrte Anzeigen (1853), 377–416; wiederabge­
druckt in: KS III, 43–71, hier: 63f.

Florian Baab

290

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt, der Mikrokosmos«58 – sich sehen kann. Dass eine hermetisch 
geschlossene, positivistische Gotteslehre für Lotze kein Ergebnis einer 
solchen Reflexion sein kann, liegt ebenfalls auf der Hand: Vollkom­
menheit ist kein menschliches Privileg, auch und gerade nicht in der 
Philosophie. In diesem Sinne gilt der Schlusssatz von Lotzes später 
»Metaphysik«, die mit einem »orientalischen Spruche« endet, auch in 
voller Weise bereits für den Mikrokosmos: »Gott weiß es besser.«59

58 Lotze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 452.
59 H. Lotze, Metaphysik. Drei Bücher der Ontologie, Kosmologie und Psychologie, 
Leipzig 1879, 604.

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

291

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997703-273 - am 18.01.2026, 10:14:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Gott als »unendlicher Hintergrund« alles Seienden
	2. Gottesbeweise
	3. Zur »Persönlichkeit« Gottes
	4. Gott als höchstes Gut
	5. Resümee

