Florian Baab

10 »Ware das Grofdte nicht, so ware das
GroRte nicht.«
Zur philosophischen Gotteslehre
Hermann Lotzes

Der Gottinger Philosoph Rudolph Hermann Lotze gehorte in der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts zu den meistrezipierten Vertre-
tern seines Faches: Die Encyclopedia Britannica in der Ausgabe von
1911 enthélt einen Beitrag zu Lotze, der anndhernd 30.000 Zeichen
umfasst (Nietzsche und Kierkegaard bringen es darin lediglich auf
6.000 bzw. auf gut 2.000 Zeichen),! und noch in Ueberwegs »Grund-
riss der Geschichte der Philosophie« wird er in den 1920er Jahren
als »der grofite deutsche Denker des 19. Jahrhunderts nach Hegel«
angeﬁihrt.2 Lotze, der nicht nur Philosoph, sondern auch habilitierter
Schulmediziner war, sah sich — was nach dem Untergang der grofien
idealistischen Systementwiirfe keine Selbstverstandlichkeit ist — als
iiberzeugter Theist: Genauso vehement, wie er fiir die induktive
Methodik der aufstrebenden Naturwissenschaften eintrat, verteidigte
er die Gotteslehre als Fundament der klassischen Metaphysik. Eben
diese Ubergangsstellung mag einer der Hauptgriinde dafiir sein,
wieso Lotze fiir die kritisch-positivistischen Denker des frithen 20.
Jahrhunderts bald nicht mehr anschlussfahig schien.

Ich halte mich in meiner nun folgenden Darstellung von Lotzes
Gotteslehre in erster Linie an sein anthropologisches Hauptwerk, den
zwischen 1856 und 1864 in drei Banden erschienenen Mikrokosmos.

1 Vgl. H. Sturt/J. T. MERz, Lotze, Rudolf Hermann, in: The Encyclopedia Britannica
(Bd. 17), New York 11911, 23-26.

2 T. K. OesterreicH, Friedrich Ueberwegs Grundrifl der Geschichte der Philoso-
phie der Neuzeit. Bd. 4: Das neunzehnte Jahrhundert und die Gegenwart, Leipzig
121924, 299.

273

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

1. Gott als »unendlicher Hintergrund« alles Seienden

Lotzes erste Annaherung an einen philosophischen Gottesbegriff fin-
det sich am Ende des ersten Bandes des Mikrokosmos. Mit kritischem
Blick auf die optimistischen Versuche vieler seiner Zeitgenossen, eine
allumfassende »Naturgesetzlichkeit« als generelles Explikationsmus-
ter zur Beantwortung bisheriger Menschheitsfragen zu etablieren,
fragt Lotze hier nach den erkenntnistheoretischen und ontologischen
Voraussetzungen einer solchen Grundannahme:

»Diese Verehrung eines allwaltenden Naturgesetzes als des einzigen
Bandes, welches alle zerstreuten Elemente des Weltlaufes zu wech-
selseitigen Wirkungen zusammendrénge und die Gestalt ihrer Bewe-
gungen bestimme, ist sie selbst ein moglicher Gedanke und kann
sie den letzten Abschluss unserer Naturansicht gewdhren, fiir deren
Ausbildung im Einzelnen wir selbst ihr iiberall gehuldigt haben?«3

Lotze bekriftigt auf diese Weise, dass er ein allgemein gedachtes
»Naturgesetz« fiir einen kaum verwertbaren, weil leeren Abschluss-
gedanken halt: Schon der hierfiir essentielle Begriff der »Wirkung«
entzieht sich aus seiner Sicht einer weiteren Definition; allenfalls
konne man konstatieren, dass es Wirkung gebe, und untersuchen, nach
welchen konkreten Gesetzen sie sich vollziehe, nicht aber die Frage
beantworten, wieso iiberhaupt eine Welt permanenter Wirkungen
existiere. Im Hinblick auf die Frage, ob die »Vorstellung eines Reiches
ewig und allgemein giiltiger Gesetze« diese »Liicke fiillen« und »die
sprode Vereinzelung der geschiedenen Elemente zu dem gediegenen
Ganzen einer wechselwirkenden Welt verschmelzen« konne, falle das
Ergebnis daher eindeutig aus:

»Sie kann es ohne Zweifel nicht; denn wie vermochten Gesetze,
wie eine Notwendigkeit, die fiir bestimmte Falle bestimmte Erfolge
verschriebe, tiberhaupt fiir sich selbst zu existieren? Nichts kann
sein aufler dem Seienden und seinen inneren Zustanden, und nicht
zwischen den Wesen kann als ein fiir sich bestehender sie verbindender
Hintergrund, als eine wirksame, sie leitende Macht, eine allgemeine
Ordnung ausgegossen sein, dem vorangehend, was sie ordnen soll.«*

3 H. Lotze, Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Mensch-
heit. Versuch einer Anthropologie. Bd. 1: 1. Der Leib 2. Die Seele 3. Das Leben (Hg. N.
Mirkov), Hamburg 2017, 425.

4 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 427.

274

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

Lotzes Argument an dieser Stelle betrifft einerseits den fundamenta-
len Bereich der Wissenschaftstheorie: Die Rede von »Naturgesetzen«
verleitet zu der Implikation, diese seien die letzte Instanz der Realitit
und das Seiende, das ihnen strikt gehorche, ihr Abbild. Das Gegenbild
dieses Gesetzesrealismus ist das Postulat, dass nicht die Gesetzes-
aussagen die Vielfalt des Seienden bestimmen; vielmehr sind sie
eine einfache Abstraktion, die auf der deutlich komplexeren Realitt
des Seienden beruht.” Allerdings ist fiir Lotze auch das Seiende
selbst nicht die letzte zu postulierende Instanz: Das Faktum des
permanenten »Wirkens« aller existierenden Dinge auf- und unter-
einander bringt ihn zur fundamental-ontologischen Annahme eines
»Hintergrundes, der alles Seiende fortwahrend verbindet.

Sein Pladoyer gegen den Gesetzesrealismus wird von Lotze
zundchst durch ein sprachanalytisches Argument untermauert:
Man tdusche sich {iber den ontologischen Status der Naturgesetze
meist durch eine »weitverbreitete Gewohnung der Vorstellung und
des Sprachgebrauchs«:

»Wir sprechen nun einmal von Beziehungen, die zwischen den Din-
gen obwalten, von Verhiltnissen, in welche sie eintreten, von einer
Ordnung, die sie umfasst, von Gesetzen endlich, deren Wirksamkeit
zwischen ihnen hin und her spielt, und wir bemerken wenig mehr,
welchen Widerspruch diese Begriffe einschliefien, von Verhaltnissen,
die fiir sich bereit lagen, bevor die Dinge kimen, um in sie einzutreten,
von einer Ordnung, die vor dem Geordneten bestinde, um es aufzu-
nehmen, von Beziehungen endlich, die wie haltbare Fiaden, deren Stoff
wir doch nicht anzugeben wiissten, tiber den Abgrund hinweg gespannt
wiren, der ein Wesen vom anderen trennt.«®

Unterschlagen werde hierbei, dass »alle Verhiltnisse und Bezie-
hungen wahrhaftes Dasein nur in der Einheit des beobachtenden
Bewusstseins haben«, und dass analog dazu jede »wirksame Ord-
nung« und jedes Gesetz, das man sich als »unabhéngig von unserem
Wissen zwischen den Dingen« vorstelle, nur »Dasein haben kann in
der Einheit des Einen, welches sie alle verbindet«.” Hier nun erfolgt
in aller Kiirze Lotzes real-idealistische Fundierung seines Systems.

5> Lotze fasst dies selbst in die Worte, die Natur werde »nicht das an sich Widerspre-
chende vermogen und dem eine selbststindige Existenz verleihen, was nur an dem
Seienden und in ihm zu sein im Stande ist.« Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428.
6 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428.
7 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428.

275

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

So wie im Menschen das Bewusstsein dazu in der Lage ist, die Man-
nigfaltigkeit der Erscheinungen in Raum und Zeit zu einem Ganzen
zusammenzufassen und den Gegebenheiten der Natur, iiberfithrt in
Gesetzesaussagen, die Form objektiver Reprisentation zu verleihen,
so ist alle Mannigfaltigkeit der Welt erst moglich durch den allem
gemeinsamen Grund, in dem Ideal und Realitdt in eines fallen:

»Nicht der nichtige Schatten einer Naturordnung, sondern nur die volle
Wirklichkeit eines unendlichen lebendigen Wesens, dessen innerlich
gehegte Teile alle endlichen Dinge sind, kann die Mannigfaltigkeit
der Welt so verkniipfen, dass die Wechselwirkungen iiber die Kluft
hiniiberreichen, welche die einzelnen selbststdndigen Elemente von-
einander ewig scheiden wiirde. [...] Nicht ein Endliches iiberhaupt
wirkt aus sich, als aus diesem Endlichen heraus, auf das andere; jede
Erregung des Einzelnen vielmehr, indem sie den ewigen Grund bewegt,
der in ihm, wie in allen, das Wesen seines endlichen Scheines ist,
vermag nur durch diese Stetigkeit der Wesensgemeinschaft hindurch
auf das scheinbar Entfernte iiberzuwirken.«®

Man diirfe daher, so Lotze, weder zwischen Kérper und Seele, noch
zwischen anderen autonomen Gegenstianden, ein weltimmanentes
»Band« suchen; vielmehr sei alles Geschehen innerhalb der Welt als
»die innerliche Regsamkeit eines einzigen Unendlichen« zu betrach-
ten, dessen Charakteristikum eine »eigene gemeinsame Gegenwart in
allen endlichen Elementen« sei, »durch welche die Welt zur Einheit
eines Wesens verbunden ist«.” — Unter diesem Leitwort der Einheit
zieht Lotze nun eine strukturelle Parallele zwischen der menschlichen
Seele und dem Weltgrund: So wie in jeder einzelnen AuBerung der
Seele immer schon ihr »ganze[s] Wesen« prisent sei, durch das die
»Wechselwirkung der verschiedenen Zustiande« erst moglich werde,
so seien die »scheinbaren Elemente der Welt« selbst erst moglich als
Auspragungen der »Substanz aller Dinge«, der »Wesensgemeinschaft
[...], welche sie alle verkniipft«.!?

»Was jedes einzelne Element leistet, das vermag es nicht, sofern es die-
ses Einzelne ist, sondern nur sofern es dieses Einzelne als Erscheinung
dieses Allgemeinen ist. [...] So wirkt alles Endliche im Grunde nur

8 Lorzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 428f.
9 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 416.
10 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 418.

276

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

durch das, was es im Verborgenen besseres ist, als es scheint; durch die
wesenhafte Macht des Unendlichen, die auch in ihm liegt«.!!

Da nun diese »innere Natur der Dinge« dem Menschen nicht zugang-
lich sei, bleibe ihm nichts, als die »allgemeinen Gesetze des Wirkens«
weiterhin als »Tatsachen hinzunehmen; folglich miisse man auch
den »Sprachgebrauch der Naturwissenschaften nicht tadeln«, sofern
er, wie es diesen zukomme, nur »Sprachgebrauch fiir die laufende
Untersuchungg, nicht aber »Ausdruck fiir den Sinn der vollendeten
sein soll«. Umgekehrt sei die »Mitwirkung des Unendlichen« fiir
die »Durchfiihrung der Erklarungen im Einzelnen« gar nicht ver-
wertbar — es bleibe lediglich das Bewusstsein, dass das Unendliche
im Konkreten »nur noch in Gestalt jener abgeleiteten Prinzipien
tatig« sei, »in die es sich selbst verwandelt hat«. Wer daher, der
Methodik der Naturwissenschaft gemif3, »alles Geschehen der Natur
auf mechanische Verkettung« zurtickfiihre, setze dem Unendlichen
gerade nicht eine »unabhéngige, feindliche, von ihm zu tiberwindende
Macht« gegentiber, sondern beobachte seine Wirksamkeit in der
»Welt der Erscheinungen«.!?

2. Gottesbeweise

Am Ende des dritten Bandes des Mikrokosmos finden sich einige
weitere Thesen Lotzes zur Gotteslehre, die nun freilich in eine andere
Richtung gehen als die ontologischen Argumente im ersten Band.
Zundachst kritisiert er hierzu die klassischen Gottesbeweise: Zwei
von ihnen, der kosmologische und der teleologische, werden als
unzureichend ausgesondert; der ontologische erfihrt dagegen eine
Rehabilitierung in Form einer Neufassung.

Fiir den kosmologischen Beweis, der von der »Zufalligkeit und
Bedingtheit aller Welt« auf das »Dasein eines notwendigen und
unbedingten Wesens« zu schliefien versuche, gelte einerseits, dass er
»nicht zu dem religiosen Begriffe eines Gottes, sondern nur zu dem
metaphysischen eines Unbedingten« gelange und dabei nicht einmal
dessen Einheit garantieren konne. Schwerer aber noch wiegt fiir Lotze,
dass er den auf eben dieses Unbedingte angewendeten Begriff der

11" Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 418f.
12° Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 435f.

277

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

»Notwendigkeit« vollstandig entfremde, da dieser im eigentlichen
Sinn nur als kausale Beschreibung des zwingenden Eintretens gewis-
ser Folgen aufgrund gegebener Ursachen sinnvoll verwendet werden
konne — der Begriff eines absolut Unbedingten, eines »vereinzelten,
durch nichts bedingten Wesens, dem gleichwohl notwendiges Dasein
zukdme« wird daher von ihm als »ganz unméglich« disqualifiziert.
Laut Lotze ist die Pradikation eines »notwendigen« Gottes nur auf
eine Weise sinnvoll — dann ndmlich, wenn man sie nicht als eine
ontologische Aussage, sondern als eine »Wertbestimmung« fasse,
und Gott damit nicht als »sein miissend«, sondern als dasjenige,
was »so unbedingt wertvoll ist, dass es durch diesen seinen Wert
auch unbedingtes Dasein zu verdienen scheint«.!® Der Anspruch, Gott
beweisen zu konnen, ist damit verloren, es bleibt beim reinen Postulat.

Der teleologische Beweis, der von der »Zweckmafligkeit der Welt
aus« zur »Gewissheit der Wirklichkeit Gottes« zu gelangen suche,
scheitert Lotze zufolge an mehreren Voraussetzungen: So sei die
Annahme, »dass in der Welt ein zweckmafliger Zusammenhang statt-
findet, der aus absichtslosem Zusammenwirken von Kriften nicht
entspringen kann, lediglich eine Wahrscheinlichkeitsbehauptung —
moglich bleibe es immer, »dass ein absichtsloser Naturlauf alle die
Schritte von selbst getan hat, die er unter der Leitung einer Absicht
doch hitte tun miissen, um das Zweckmaéflige zu verwirklichen«.!*
Auch die Annahme, dass eine allgemeine Zweckmafigkeit »tiberein-
stimmend und ausnahmslos die ganze Welt durchdringe«, kommt
Lotze zufolge iiber den Status des Hypothetischen nicht hinaus, da die
»wirkliche Erfahrungserkenntnis« des Menschen nie hinreichend sei,
um mehr als eine nur partikulare Zweckmafigkeit innerhalb einzelner
Teile der Welt auszumachen.®

Die von ihm postulierte »urspriingliche Wesenseinheit alles
Wirklichen« konne, so Lotze, noch am Besten in Form des ontologi-
schen Gottesbeweises ihren Ausdruck finden — zu kritisieren sei aller-
dings dessen »schulmafiige Fassung, die besage, dass »der Begriff des
allervollkommensten Wesens auch Wirklichkeit als eine seiner Voll-
kommenheiten einschlieffe, dass mithin das vollkommenste Wesen

13 H. Lotzg, Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Mensch-
heit. Versuch einer Anthropologie. Bd. 3: 7. Die Geschichte 8. Der Fortschritt 9. Der
Zusammenhang der Dinge (Hg. N. MiLkov), Hamburg 2017, 554f.

14 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 557.

15 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 558.

278

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

notwendig sei«. Kant habe zu Recht in seiner »einschneidende[n]
Widerlegung« diesen »deutliche[n] Fehlschluss« kritisiert.!® Der
Wahrheit naher komme bereits Anselm von Canterbury, der ein
nur gedachtes Grof3tes als kleiner fasse, als ein tatsachlich seiendes.l”
Gerade nun weil es, wie Kant gezeigt habe, nicht méoglich sei, hieraus
einen »logisch triftigen Beweis« zu konstruieren, komme diesem
Gedanken eine bestechende intuitive Schliissigkeit zu; im Kern sei
damit gesagt, als dass »das Grofite, das Schonste und Wertvollste
nicht blofler Gedanke, sondern Wirklichkeit sein muss«, weil es
»unertriglich« wire, wenn das hdchste Ideal des Denkens »in der
Wirklichkeit kein Dasein, keine Macht und keine Giiltigkeit« hitte.
So sei es eine denkerische Fehlleistung, im ontologischen Beweis
»aus der Vollkommenheit des Vollkommenen« umstandlich dessen
»Wirklichkeit« folgern zu wollen; korrekt fasse ihn nur, wer »ohne
Umschweif einer Folgerung« die »Unmdglichkeit seines Nichtseins«
empfinde.’® So lautet Lotzes pragnante Kurz- und Neufassung des
ontologischen Beweises:

»Wire das Grofite nicht, so wire das Grifte nicht, und es ist ja
unméglich, dass das Grofite von allem Denkbaren nicht wire.«!

Der ontologische Gottesbeweis in der Fassung Lotzes ist damit befreit
vom Zwang, in Form eines schliissigen Syllogismus das nachzuwei-
sen, was seiner Ansicht nach nicht in logisch stimmige Form gebracht
werden kann. Aus der klassischen Positivformulierung im Sinne
Anselms — das, wortiber hinaus nichts Grofleres gedacht werden
kann, existiert notwendig — wird die Ablehnung der Negation des
Absoluten: Seine Nichtexistenz ist unmoglich. Der epistemische Status
dieser Erkenntnis kommt gewissermaflen dem cartesischen »Cogito,
ergo sum« nahe — der Satz »Das Grofdte existiert« ist nicht das
abschlieende Ergebnis einer Reflexion, sondern die Artikulation
einer Intuition, die bereits als solche den Anspruch allgemeiner
Nachvollziehbarkeit in sich tragt.

16 Vgl. hierzu Kants Kritik des ontologischen Gottesbeweises im dritten Teil der KrV:
AATIIL 401.

17 Lotze bezieht sich auf den Beginn des zweiten Argumentationsschrittes von
Anselms Gottesbeweis im »Proslogion«: »Et certe id quo maius cogitari nequit, non
potest esse in solo intellectu. Si enim vel in solo intellectu est, potest cogitari esse et in
re, quod maius est.« Vgl. ANseLM vON CANTERBURY, Liber Proslogion (Hg. B. GEYER/].
ZELLINGER), Bonn 1931, 11.

18 LotzEe, Mikrokosmos I1I [wie Anm. 13], 560f.

19 LotzE, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 561.

279

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

Zugleich ist mit einer derartigen Bestimmung Gottes noch nicht
viel konkreter Erkenntnisfortschritt gewonnen; das in ihr artikulierte
Grofite bleibt ein diffuses Abstraktum, sie teilt daher, so Lotze, »mit
den anderen inneren Erlebnissen des Glaubens die formale Unbe-
stimmtheit ihres Inhaltes«.?0 Fiir Lotze hingegen ist Gott auch Per-
sonlichkeit. Um nun diesen Nachweis zu erbringen, greift er zurtick
auf ein zentrales Ergebnis seiner bisherigen Uberlegungen?! — die
Einheit von Seiendem und Geist.

3. Zur »Personlichkeit« Gottes

Lotze identifiziert mehrere »Reihen von Eigenschaften«, die man Gott
allgemein zuschreibe, und sondert sie in zwei Kategorien: Mit den
metaphysischen Attributen der »Einheit, Ewigkeit, Allgegenwart und
Allmacht« werde er als der »Grund aller Wirklichkeit des Endlichen«
bestimmt; mit den ethischen der »Weisheit, Gerechtigkeit und Hei-
ligkeit« ferner als das »Hochste des Wertes«. Im Streben nach einer
Vereinigung dieser beiden Sphédren von hochster Wirklichkeit und
hochstem Wert konne der »Sehnsucht des Gemiites« keine »andere
Gestalt seines Daseins als die der Personlichkeit gentigen«, da nur
einer »lebendige[n], sich selbst besitzende[n] und geniefende[n]
Ichheit« der Status einer »Vorbedingung [...] alles Guten und aller
Giiter« zuschreibbar sei.?> — Nun sei es in jiingerer Zeit dahin gekom-
men, dass eine »Form des geistigen Lebens« mit dem »Begriffe des
héchsten Seienden« fiir zunehmend unvereinbar gehalten werde,
so dass sich stattdessen der Gedanke einer nicht-ichhaften »ewigen
Weltordnungg, einer »unendlichen Substanz« oder einer »sich entwi-
ckelnden Idee« fest etabliert habe. Namentlich genannt wird an dieser
Stelle Johann Gottlieb Fichte; dieser habe, so Lotze, »mit begeisterten
Worten dem gewohnlichen, engherzig entworfenen Bilde des person-
lichen Gottes die Erhabenheit seiner eigenen Auffassung« gegentiber-
gestellt; die Frage allerdings, »wie denn doch eine Weltordnung als

20 LotzE, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 562.

2l Lotze fiihrt dieses Argument insbesondere im dritten Kapitel des neunten Buches
des Mikrokosmos breiter aus; vgl. hierzu F. Baas, Die kleine Welt. Hermann Lotzes
Mikrokosmos: Die Anfinge der Philosophie des Geistes im Kontext des Materialis-
musstreits, Hamburg 2018, 147-153.

22 Lortzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 563.

280

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

hochstes Prinzip denkbar sei«, beantworte er nicht. — Tatséchlich
missachte Fichte, indem er eine Ordnung der Welt an die Stelle Gottes
setze, den »einfachen Gedankeng, dass »keine Ordnung von dem
Geordneten, das in ihr steht, abtrennbar« sei, und noch weniger konne
»eine bedingende oder erschaffende Kraft ihm vorangehen« Die von
ihm vorgestellte Weltordnung bleibe daher »stets ein Verhaltnis
dessen, was ist, nachdem es ist, oder indem es ist«:23

»Ist sie daher nichts als Ordnung, wie ihr Name sagt, so ist sie niemals
das Ordnende, das wir suchen und das der gew6hnliche Gottesbegriff,
wie unzureichend auch sonst, darin wenigstens richtig bestimmte, dass
er in ihm ein reales Wesen, nicht ein Verhaltnis sah.«?*

Fichte, so der Kern der Kritik Lotzes, fasst das hochste Wesen lediglich
als das immanente, kontingente und endliche Strukturgesetz der
Welt, nicht als das von ihr Unterschiedene und ihr Vorausgehende, das
diese Ordnung erst hervorruft. — Um diese basale Differenz zu ver-
deutlichen, zitiert Lotze einen Abschnitt aus Fichtes 1798 publizierter
Abhandlung »Uber den Grund unseres Glaubens an eine gottliche
Weltregierung« — es handelt sich um das einzige Fremdzitat dieser
Linge innerhalb des gesamten Mikrokosmos. Auch er stimme, so
gesteht Lotze zu, mit Fichte vollig darin iiberein, dass es, wie dieser
schreibe, »nicht zweifelhaft« sei,

»sondern das Gewisseste, [], ja der Grund aller andern Gewissheit, [],
dass es [diese] moralische Weltordnung gibt, dass jedem verntinftigen
Individuum seine bestimmte Stelle [ ] angewiesen und auf seine Arbeit
gerechnet ist; dass jedes seiner Schicksale [1 Resultat ist von diesem
Plane, dass ohne ihn kein Haar fallt von seinem Haupte und in seiner
Wirkungssphére kein Sperling vom Dache; dass jede wahrhaft gute
Handlung gelingt, jede bése sicher misslingt, und dass denen, die nur
das Gute recht lieben, alle Dinge zum Besten dienen miissen.«*

Wie, so fragt nun Lotze, sei es aber moglich und denkbar, dass eine
Weltordnung derlei gebiete und die Welt ihr darin gehorche? Eine
so vorgestellte Ordnung konne nur dann »eine Vielheit zur Einheit

23 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 564f.

24 Lorzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 565.

% Lorze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 566. Das Originalzitat findet sich in: J. G.
Ficute, Uber den Grund unseres Glaubens an eine gottliche Weltregierung, in: DErs.,
Sammtliche Werke V (Hg. J. H. Ficute), Berlin 1845, 177-189, hier: 188; diesen Beleg
gibt auch Lotze an. Durch Lotze vorgenommene, allerdings im Mikrokosmos nicht
kenntlich gemachte Kiirzungen und Modifikationen sind durch Klammern markiert.

281

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

irgend eines Verhaltnisses zusammenfassen oder in dieser Einheit
erhalten«, wenn sie zugleich als ein noch vor ihr gegebenes Wesen
gefasst werde. Eine Ordnung fernerhin, die zwar darauf abziele, »die
durchgingige Herrschaft des Guten sicherzustellen, dies aber ledig-
lich in Form eines »bewusstlosen, blinden, unpersonlichen Mecha-
nismus, dessen bewegende Triebfeder gleichwohl das Gute sei,
verstricke sich, wie eben der »grofie Geist, dessen Irrtum wir hier
beklagen«, noch tiefer in »jene undurchfiihrbaren Kliigeleien«.6 —
Lotzes luzide Kritik trifft an dieser Stelle einen der wesentlichen
Schwachpunkte dessen, was innerhalb des Deutschen Idealismus
unter dem Absoluten verstanden wurde: Indem Gott der Welt nicht
mehr als Schopfer vorausgehend, sondern ihr als ordnendes Prinzip
innewohnend gedacht wird, wird er vom transzendenten Grund zu
ihrer immanenten Ordnung; so wird fraglich, weshalb man unter die-
sen Bedingungen tiberhaupt noch von einem solchen fundamentalen
Prinzip ausgehen oder es gar als konstitutiv fiir moralische Werte
halten sollte. Von der Weltordnung zum Atheismus hat man, so
gesehen, keinen grofien Schritt mehr zu tun.

Nur kurz und in einem Seitenstrang der Argumentation erhalt
auch der unter Fichtes Zeitgenossen beliebte Pantheismus eine
Abfuhr — interessanterweise aber nicht mit dem Standardargument,
er fiilhre zum Gedanken einer Verendlichung und Verweltlichung
Gottes. Dem Pantheismus gelte, so Lotze, »als Sein, was uns nur als
Erscheinung denkbar ist, die raumliche Welt mit ihrer Ausdehnung,
ihren Gestalten, ihren unablédssigen Bewegungen«; wihrend dieser
daher »die geistige Welt« als »einzelne Bliite« innerhalb der »blind-
wirkende[n] Realitat« betrachte, sei es ihm selbst an diesem Stand
seines Reflexionsganges undenkbar,

»Geist aus dem entstehen zu lassen, was nicht Geist ist, unabweisbar
dagegen, alles bewusstlose Dasein und Geschehen als einen Schein
anzusehen, dessen Form und Inhalt aus der Natur des geistigen
Lebens entspringt.«*’

Damit nun ist der Kern des Argumentes fiir die »Personlichkeit Got-
tes« benannt: Nur ein absoluter Geist, ein absolut Fiirsichseiendes,
kann den Geist des Menschen als relativ Fiirsichseiendes hervorrufen;
ein blindwirkender Mechanismus geniigt hingegen als Grundlage
der einzelnen geistigenWesen in keiner Weise. Hierzu hat Lotze ein

26 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 567f.
27 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 569.

282

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

letztes potentielles Gegenargument aus dem Weg zu rdumen: Oft
werde behauptet,

»Ich sei nicht denkbar auflerhalb des Gegensatzes zu einem Nicht-Ich;
deshalb konne personliches Dasein von Gott nicht behauptet werden,
ohne auch ihnin die widerstreitenden Schranken der Bedingtheit durch
anderes herunterzuziehen.«?

Wieder bezieht sich Lotze hier, wie schon an fritherer Stelle, insbeson-
dere auf die Wissenschaftslehre des (hier nun nicht mehr namentlich
genannten) Fichte; dort lautet das zweite zentrale Prinzip nach der
Bestimmung des Ich als absolutem Subjekt:

»Es ist urspriinglich nichts gesetzt, als das Ich; und dieses nur ist
schlechthin gesetzt. Demnach kann nur dem Ich schlechthin entgegen-
gesetzt werden. Aber das dem Ich entgegengesetzte ist = Nicht-Ich.
So gewiss das unbedingte Zugestehen der absoluten Gewissheit des
Satzes: -A nicht = A unter den Tatsachen des empirischen Bewusstseins
vorkommt: so gewiss wird dem Ich schlechthin entgegengesetzt ein Nicht-
Ich.«*®

Entsprechend kann — zumindest in der Fassung Fichtes — Gott keine
Ichheit im Sinne der von ihm gesetzten Bestimmung zugeschrieben
werden, da ein solches Unterfangen eine unredliche Herabminde-
rung Gottes im Sinne einer Ausdifferenzierung seines Wesens zur
Folge hatte.

Lotzes Argument fiir die »Personlichkeit Gottes« hat mehrere
Schritte. Er betont zunidchst, dass die Differenzierung in »Ich« und
»Nicht-Ich« als basales Faktum des menschlichen Denkens kaum
geleugnet werden konne; zugleich aber werde es, was die generelle
und allgemeine Geltung dieser Klassifikation angeht, »zum Teil
von der Festsetzung der Wortbedeutungen abhangen, ob wir dieser
Behauptung beizupflichten finden«. So habe man festzustellen, dass
die Begriffe »Ich« und »Nicht-Ich« keinen gleichrangigen Status
hitten — der »sprachliche Ausdruck« gestehe dem Ich einen eigenstan-
digen Wert zu, dem Nicht-Ich nur dessen Negation.30 Das Wesen also,
»dem es bestimmt ist, Ich zu seing, trage »den Grund dieser Bestim-
mung in seiner vor diesem Gegensatze vorhandenen Natur« — es sei

28 LotzEg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 569.

2 . G. Ficute, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre [1794] (Hg. F. Mepicus),
Hamburg 1922, 24.

30 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 570.

283

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

daher wahrscheinlich, dass zur Begriindung seiner »Selbstheit« ein
Wesen zum Ich werde, »noch ehe diese Entgegensetzung geschieht«:

»Mag es immerhin sein, dass Ich zu sich nur der sagen konne, der
sich ein Nicht-Ich gegeniiber denkt, von dem er sich unterscheidet,
so muss doch, damit er in diesem Unterscheiden selbst sich nicht
vergreife und sich selbst mit dem Nicht-Ich verwechsele, dieses sein
unterscheidendes Denken von einer unmittelbar erlebten Gewissheit
seiner selbst geleitet werden, von einem Fiirsichsein, welches frither
ist, als die unterscheidende Beziehung, durch die es dem Nicht-Ich
gegeniiber Ich wird.«3!

Wenn daher auch das Ich »denkbar nur in Beziehung auf ein Nicht-
Ich« sei, werde es doch noch vor dieser Differenzierung und zudem
»aufler jeder solchen Beziehung erlebbar«, und erst dieses Erleben
bilde die Grundlage der sekundéren Stellungnahme zu Gegenstanden
auflerhalb des Ich.3?

Mit dem Zugestiandnis, dass dem Menschen allerdings keine
Form des »Fiirsichseins« vorstellbar sei ohne die »Mitwirkung einer
Auflenwelt«, von der erst aller »Inhalt unser Vorstellungen« und
alle Moglichkeit einer Empfindungsfahigkeit des Ich stamme,3? leitet
Lotze tiber zum Unterschied des kontingenten Selbstbewusstseins des
Menschen vom absoluten Selbstbewusstsein Gottes: Ihm zufolge ist
die >>Ubertragung der Bedingungen endlicher Personlichkeit auf die
des Unendlichen nicht im Recht«. Schon beim Menschen sei nicht die
»Fremdheit der Auenwelt«, die »Quelle der Kraft [...] mit welcher
sie die Entwicklung des Ich hervorruft«; sie gewidhre dem »endlichen
Geist« lediglich »veranlassende Anregungen zur Tatigkeit, welche
dieser aus seiner eigenen Natur nicht erzeugen kann:

»In dem Begriffe des endlichen Wesens liegt es, seine bestimmte Stelle
im Ganzen zu haben, das also nicht zu sein, was das Andere ist, und
doch zugleich als Glied des Ganzen in seiner ganzen Entwicklung auf
dies Andere bezogen und zur Ubereinstimmung mit ihm gendtigt zu
sein. Die Formen seiner Tatigkeit quellen auch dem endlichen Wesen
aus seinem eigenen Inneren, und weder der Inhalt seiner Sinnesemp-
findungen noch seine Gefiihle und die Eigentiimlichkeit irgend einer
anderen seiner Auﬁerungen wird ihm von aufien gegeben«.34

31 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 570f.
32 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 572.
33 Lorzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 573.
34 Lorzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 575.

284

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

Fiir das »unendliche Wesen« hingegen gelte, dass es nicht auf
eine Auflenwelt verwiesen sei, von der es Anregungen zu seiner
Entwicklung empfange; vielmehr besitze es alle »Griinde fiir jeden
Entwicklungsschritt seines Lebens in seiner eigenen Natur«. Der
»endliche Geist in seinem Erinnerungslauf« biete, so Lotze, hierzu
ein »schwaches Gleichnis«: Habe er erst gentigend duflere Reize
empfangen, entwickle sich »unsere Vorstellungswelt zu einem Strom«
und bringe »in Werken der Phantasie, in Erfindungen der Uberlegung,
in Kdmpfen der Leidenschaft« allein durch die »fortwogende Wech-
selwirkung seiner eigenen Bewegungen« Eigenes zustande. Das,
was »dem endlichen Geiste« derart »nur anndhernd moglich ist,
niamlich die »Bedingtheit seines Lebens durch ihn selbst, finde vollig
»schrankenlos in Gott statt«, dem damit der Status einer nicht nur
relativen, sondern einer absoluten Personlichkeit zukomme.3°

So schliefit Lotze seinen Argumentationsgangmit einer Umkeh-
rung der Perspektive Fichtes: Dem Menschen ein Ich, Gott aber keines
zusprechen zu wollen, komme der swunderlichste[n] Verkehrung
aller natiirlichen Verhiltnisse« gleich. Man habe sich bewusst zu
machen, dass »von der vollen Personlichkeit, die nur dem Unend-
lichen moglich ist, ein schwacher Abglanz auch dem Menschen
gegeben« sei — nicht »erzeugende Bedingungen des Fiirsichseins,
sondern Hindernisse seiner unbedingten Entwicklung« seien die
»Eigentlimlichkeiten des Endlichen«; zu Unrecht werde gerade auf
diese Einschrankungen die Befahigung des Menschen »zu personli-
chem Dasein« zurtickgefiihrt:3®

»Vollkommene Personlichkeit ist nur in Gott, allen endlichen Geistern
nur eine schwache Nachahmung derselben beschieden; die Endlichkeit
des Endlichen ist nicht eine erzeugende Bedingung fiir sie, sondern
eine hindernde Schranke ihrer Ausbildung. [...] Diese Beschrankung
begegnet uns nicht in dem Wesen des Unendlichen; ihm allein ist
deshalb ein Fiirsichsein moglich, welches weder der Einleitung noch
der fortdauernden Entwicklung durch etwas bedarf, was nicht es selbst
ist, sondern sich in ewiger, anfangsloser innerer Bewegung sich in sich
selbst erhalt.«?”

35 Lotzg, Mikrokosmos I1I [wie Anm. 13], 575f.
36 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 577f.
37 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 578.580.

285

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab
4. Gott als héchstes Gut

»Gott und die Welt« ist das Kapitel tiberschrieben, mit dem Lotze den
Mikrokosmos beendet; es enthalt — wie der Titel schon ahnen lasst
— eine abschlieende Bestimmung des Verhiltnisses zwischen dem
unendlich gedachten Gott und seiner endlichen Schépfung. Lediglich
das Ziel des Argumentationsgangs sei hier in Kiirze nachgezeichnet:

Lotze mochte am Ende des Mikrokosmos nicht weniger als die
Tatsache aufweisen, dass alle Realitat und alle herrschenden Gesetze
in »unaufléslicher Verkettung mit dem Reiche der Wertbestimmung
und des Guten« stehen.3® Einzig eine solche Weltauffassung konne
das Ziel erbringen, die von ihm an fritherer Stelle konstatierte Dreiheit
der Erkenntnisanfinge — Wahrheiten, Tatsachen, Werte — in eine
letzte Einheit zu tiberfiihren:

»Nur eines ware dann: nur die eine wirkliche Macht, die uns unter dem
dreigestaltigen Bilde eines zu verwirklichenden Zweckes erschiene:
zuerst ein gewollter, bestimmter Wert, um dieser Bestimmtheit willen
eine geformte und sich formende Wirklichkeit, endlich in diesem
Wirken, eine ewige Gesetzlichkeit zu sein.«

Das »entscheidende, vollkommen uniibersteigliche Hindernis«, das
dieser Auffassung im Weg stehe, sei die Frage nach dem Sinn »des
Ubels und des Bosen in der Natur und in der Geschichte«; hier
habe bisher niemand den »rettenden Gedanken gefunden«, und er,
Lotze, wisse »ihn auch nicht«. Da sich im Theodizeeproblem augen-
scheinlich ein Widerspruch »zwischen der Allmacht Gottes und seiner
Giite« offenbare, pladiert Lotze dezidiert fiir eine anti-rationalistische
Losung, ndmlich die bewusste Entscheidung daftir, »dass unsere
menschliche Weisheit zu Ende ist, und dass wir die Losung nicht
begreifen, an die wir glauben«.*° Nicht eine »grofe kosmische [...]
Aufgabe« habe die Philosophie — so Lotze in einem Absatz, der,
vermutlich als Reaktion auf die Rezension des Mikrokosmos durch
Christian Hermann Weisse,*! erst der dritten Auflage des Mikrokosmos

38 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 603.
39 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 610.
40 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 610f.
4 »Schade nur«, so schreibt Weisse dort zu Lotzes Stellungnahme zur Theodizee,
»dass es schwer fillt, an die Aufrichtigkeit eines Glaubens zu glauben, welcher so
schnell sich darein ergibt, seines Nichtwissens sich in einem Falle zu getrosten, wo
so offenbar, wie in dem gegenwirtigen, nach logischer Notwendigkeit das Bekenntnis

286

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

hinzugefiigt wurde — sondern lediglich die »bescheidene terrestrische
[...], das Bild der Welt so zu konstruieren, wie es sich auf die
Ebene unserer irdischen Existenz projizieren lasst«. Jeder scheinbar
einfache Versuch einer Losung derartiger Fragen miisse sich daher als
unbefriedigend erweisen.

Wie aber, so lautet die Leitfrage der letzten Seiten des Mikrokos-
mos, ist es moglich, Gott nicht nur als hochstes Prinzip, sondern auch
als hochsten Wert zu denken? Hierzu muss Lotze eine hochste Idee
Gottes entwerfen; notgedrungenerweise verzichtet er dazu weiter
auf einige Kriterien analytischer Strenge, die er an friiherer Stelle
aufgestellt hatte und verweist zugleich auf die »wissenschaftliche
Undurchfithrbarkeit« seines Gedankenganges.*> — Auf dem »Weg
der Abstraktion« hoffe man generell, so Lotze, »ein Allgemeines zu
erreichenc; dieses Allgemeine gelte im Regelfall nur fiir einzelne Fille;
zugleich bestehe immer die Hoffnung, ein Allgemeines zu finden, das
»auch in dieser Allgemeinheit wirklich sei«. Beispiele fiir die erste
Kategorie seien das »Niitzliche« und das »Angenehme« — sie seien
lediglich »Bedingungen, unter denen an einem anderen, namlich an
einem Wirklichen, welches diese Bedingungen erfiillt«, die konkrete
Eigenschaft der Niitzlichkeit oder Annehmlichkeit festgestellt werden
konne.*3 — Anders hingegen verhalte es sich mit dem Guten: Gut seien
»nicht die Handlungen als geschehende Ereignisse, nicht ihre Erfolge
als gestiftete Tatsachen, sondern nur der Wille, der sie erzeugt«. Inso-
fern hatten »Gutes und Gliter« als die »lebendigen Bewegungen« des
»fithlenden, wollenden und wissenden Geistes [...] Wirklichkeit«.44
Aulf dieser Basis fiihrt Lotze unverhofft eine neue Deutungsebene ein,
den Begriff der Liebe, der bis zu diesem Punkt noch keine Rolle gespielt
hatte, nun aber plotzlich zum Zielbegriff des Mikrokosmos wird:

des Nichtwissens der Griinde umschlagt in eine Verleugnung der Tatsache, fiir welche
nach den Griinden gesucht wird!« Im Anschluss versucht Weisse die idealistische
Generalthese stark zu machen, dass auch Lotzes eigenes Denksystem, seinen eigenen
Aussagen zum Trotz, auf eine »Anerkennung des in Wahrheit Metaphysischen« und
einer »obwohl formalen, doch gegenstindlichen Notwendigkeit« angewiesen sei, »in
deren Bewusstsein der menschliche Verstand mit dem gottlichen zusammentrifft,
weil sie in gleicher Weise ein ideales Prius fiir beide ist.« C. WEIssg, Rezension von
Hermann Lotze, Mikrokosmus, in: Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische
Kritik 47 (1865), 272-315, hier: 307.312.314.

42 Lorzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 616.

43 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 613.

44 Lotze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 614f.

287

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

»Das Gut an sich ist die genossene Seligkeit; die Giiter, die wir so
nennen, sind Mittel zu diesem Gut, aber nicht selbst das Gut, ehe sie
in ihren Genuss verwandelt sind; gut aber ist nur die lebendige Liebe,
welche die Seligkeit anderer will. Und sie ist eben das Gute an sich,
das wir suchen; sie, indem sie Wirklichkeit hat als eine Bewegung des
ganzen lebendigen Geistes, welche sich selbst weif3, sich fiihlt und sich
will, ist eben deswegen nicht nur eine formale allgemeine Bedingung,
unter der irgend einem anderen, dass sie erfiillte, zukdme, gut zu
sein, ohne dass sie selbst es wire; sondern sie ist das einzige, das in
eigentlichem Sinne diesen Wert hat oder dieser Wert ist«.*>

Wihrend den »endlichen Wesen« immer nur das einzelne Gute und
einzelne Gliter sowie, vermittelt durch das Gewissen, die »sittlichen
Gebote« vor Augen stiinden, die zur Verwirklichung eines relativ
Guten fiihrten, stehe dem »gottlichen Wesen [...] nicht in gleicher
Weise ein an sich Gutes als ein auch ihm geltendes Gebot gegentiber;
keine »ewig giiltige Notwendigkeit« liege — weder als Wahrheit noch
als Wert — vor ihm, sondern

»das Wirkliche, welches die lebendige Liebe ist, entfaltet sich in die eine
Bewegung, die dem endlichen Erkennen sich in die drei Seitenkréfte des
Guten, welches ihr Ziel ist, des Gestaltungstriebes, der es verwirklicht,
und der Gesetzlichkeit zerlegt, mit welcher diese Richtung nach seinem
Zwecke innehalt.«*0

Gott ist die Liebe — zu diesem »philosophischen Glauben« bekennt
sich Lotze am Ende des Mikrokosmos.*” Er bemerkt dabei kon-
sequenterweise, dass jeder Versuch, die Geltung seiner Schluss-
these argumentativ weiter zu untermauern, dem »wissenschaftlichen
Geschmack« notwendig missfallen miisse; es sei unmoglich, diesen
»Kern unserer Uberzeugung« zu »einem System« zu entwickeln.
»Schiene mir die wissenschaftliche Losung dieser Aufgabe moglich«,
so Lotze, »so wiirde ich alle Kraft an ihre Ausfiihrung setzen, denn
erst dann wiirde ich den vollen Beweis fiir meinen Glauben gegeben
haben, dass die Giiltigkeit des Mechanismus schrankenlos, aber seine
Bedeutung tberall eine untergeordnete ist«.*® Einige flankierende
Argumente, die er am Ende dennoch anbringt — Gottes »ewige
Identitdt mit sich selbst« setze nicht nur eine »logische Vollkommen-

45 Lorzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 615.
46 Lortze, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 616.
47 Lotzg, Mikrokosmos I1I [wie Anm. 13], 610.
48 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 617f.

288

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

heit seines Begriffes«, sondern auch eine »ethische Vollkommenheit
seines Wesens« voraus; die Vorstellung einer kausal strukturierten
Welt sei sinnlos, wenn nur Griinde aufeinander folgten, »damit das
so sei und geschehe, so dass es zuvor noch des Aspektes der auf ein
Ziel gerichteten freien Tathandlung bediirfe — werden durch Lotze
schlieBSlich relativiert mit der Feststellung, dass es, trotz aller Behelfs-
und Plausibilisierungsargumente, am Ende nur bei dem »Glauben an
ein Ziel« bleiben kdnne, »von dessen Bertihrung uns eine unausfiill-
bare Kluft zuriickhalt«.4?

5. Resiimee

Die Wesensbestimmung Gottes erfolgt im Verlauf des Mikrokosmos
auf unterschiedliche Weise: Am Ende des ersten Bandes tritt er auf
als das »Unendlicheg, als »allumfassendes Wesen« und der »Hinter-
grund« aller Relationen innerhalb der Welt;°° am Ende des dritten
Bandes offenbart er sich dariiber hinaus als »das Grofite« und im
autonomen »Fiirsichsein« als hochste Personlichkeit;?! im Schlusska-
pitel schlieflich charakterisiert Lotze ihn als allumfassende Liebe.”?
Diese unterschiedlichen Zuschreibungen haben ihren Grund in der
mehrfachen Schliisselfunktion Gottes fiir Lotzes Denksystem: Als
»Unendliches« und ordnender »Hintergrund« dient er zunéchst als
ontologische Basis alles Seienden sowie zur Fundierung der Wechsel-
wirkungen zwischen den Gegenstinden; als grofites Denkbares wird
er theoretisch explizierbar; als hochste »Personlichkeit« ist er Urbild
der Personalitdt des Menschen; als allem tibergeordnete Liebe kann
schlief8lich er alleine die letzte Einheit des Wahren, des Seienden und
des Wertvollen garantieren. Dass all diese Kategorien in keiner Weise
aufeinander riickfiihrbar sind, thematisiert Lotze nicht eigens als
Problem — dem Erkenntnisgegenstand Gott scheint sich der Mensch
nicht monoperspektivisch, sondern nur in einer legitimen Vielfalt von
Zugangen nahern zu konnen.

'S

9 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 613f.
Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 427.
Lotzg, Mikrokosmos I1I [wie Anm. 13], 561, 563.
Lorzg, Mikrokosmos I1I [wie Anm. 13], 615f.

(GRS IR
SIS

289

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Florian Baab

Zwar prasentiert Lotze im neunten Buch eine eigene Fassung des
ontologischen Gottesbeweises;>* dennoch ist Gott in seinem System
ein Postulat, und die Moglichkeit seiner Nichtexistenz bleibt gegeben.
Das theoretisch denkbare Bild einer alternativen Welt ohne Gott,
die rein mechanistisch strukturiert ware und »in welcher Eines das
Andere begriindete oder hervorbriachte, nur damit dies so sei und
geschehe«, gilt ihm daher als eine Betrachtungsweise, in der »die
Welt sinnlos sein wiirde«.’* Im Hinblick auf Lotzes Seelenlehre und
auch seinen Denkentwurfim Ganzen ist dies in jedem Fall zutreffend:
Ohne das Gottespostulat blieben nur die Pluralitat der Welt ohne eine
héchste Einheit, nur die Divergenz der »Anfinge unserer Erkennt-
nis«® ohne die Maoglichkeit eines Abschlusses, nur die Dualitdt von
Leib und Seele ohne das Wissen um ihre »gemeinsame Wurzel«>® —
es blieben, so konnte man es zusammenfassen, nur die »Ergebnisse
menschlicher Wissenschaft« ohne die Moglichkeit einer Befriedigung
der »Bediirfnisse des Gemiites«.>”

So lasst sich konstatieren, dass die Funktion Gottes im Mikrokos-
mos letztlich darin besteht, den vielfaltigen Motiven und Problemla-
gen, die Lotze in seiner Anthropologie entwickelt hat, die Moglichkeit
eines Abschlusses zu bieten: Gott ist in diesem Sinne der Ort, an
dem die Komplexitdt der menschlichen Weltwahrnehmung zu einem
einheitlichen Grund- und Abschlussgedanken findet. Wenn auch der
Mensch in seinem Empfinden, Denken und Streben lediglich partielle
und defizitdre Ergebnisse erzielt, hat er doch die Moglichkeit, diesen
Belegen seiner Begrenzung zu unterstellen, dass sie in letzter Hinsicht
auf ein Absolutes verweisen, als dessen Abbild er — »die kleine

53 Lotzg, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 561.

54 LotzEg, Mikrokosmos I1I [wie Anm. 13], 619.

55 LotzE, Mikrokosmos III [wie Anm. 13], 461.

56 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 165f.

57 Vgl. Lorze, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], V. — »Es ist denkmdglich, so schreibt
Lotze an anderer Stelle, »dass nicht Gott, sondern ein Teufel die Welt geschaffen hat,
denkmdglich, dass sie tiberhaupt nur ein alberner Spaf ist, in dem es gar keine abso-
luten Wertbestimmungen gibt, denkmdglich endlich, dass unsere Vorstellungen in gar
keiner verniinftigen Beziehung zu dem Seienden stehen. Jede dieser Ansichten wiirde
sich entwickeln lassen, ohne auf mehr als Unwahrscheinlichkeiten zu stofien; eine
gentigende Zuriickweisung wegen logischen Widerspruchs hitten sie nicht zu
befiirchten. [...] [D]ie Zuverlassigkeit eines Wertvollen aber erscheint uns grofer als
die eines Gleichgiiltigen, blof Faktischen.« H. LoTzE, Rezension von Hermann Ulrici,
System der Logik, in: Gottingische gelehrte Anzeigen (1853), 377-416; wiederabge-
druckt in: KS III, 43-71, hier: 63f.

290

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Zur philosophischen Gotteslehre Hermann Lotzes

Welt, der Mikrokosmos«®8 — sich sehen kann. Dass eine hermetisch
geschlossene, positivistische Gotteslehre fiir Lotze kein Ergebnis einer
solchen Reflexion sein kann, liegt ebenfalls auf der Hand: Vollkom-
menheit ist kein menschliches Privileg, auch und gerade nicht in der
Philosophie. In diesem Sinne gilt der Schlusssatz von Lotzes spater
»Metaphysike, die mit einem »orientalischen Spruche« endet, auch in
voller Weise bereits fiir den Mikrokosmos: »Gott weifd es besser.«>?

58 Lotzg, Mikrokosmos I [wie Anm. 3], 452.
%9 H. Lotzg, Metaphysik. Drei Biicher der Ontologie, Kosmologie und Psychologie,
Leipzig 1879, 604.

291

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495897703-273 - am 16.01.2026, 10:14:30.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Gott als »unendlicher Hintergrund« alles Seienden
	2. Gottesbeweise
	3. Zur »Persönlichkeit« Gottes
	4. Gott als höchstes Gut
	5. Resümee

