
340 Konstruktion von Verbindlichkeit

5.1.2.2 Zum Grundkonflikt der Mystikforschung:

Konstruktivismus vs. Perennialismus

Innerhalb der Mystikforschung wird dieses Problem seit langem diskutiert. Vor allem

im englischsprachigen Raum orientiert sich die Debatte oftmals anhand des Gegen-

satzpaares von Perennialismus und Konstruktivismus.642 Ihr Profil bilden beide Positionen

dadurch aus, dass sie je eine Antwortoption auf die oben eingespielte Grundfrage an-

bieten.Der sog. konstruktivistische Zugang steht dabei in keinem direkten (Ableitungs-

)Verhältnis zur Erkenntnistheorie des radikalen Konstruktivismus. Soweit ich es sehe,

treten die Bezeichnungen unabhängig von einander auf. Ihr (systematisches) Verhält-

nis wird später noch erörtert. Zuvor aber sollen sowohl die Ausgangsfrage als auch die

beiden theoretischen Opponenten noch einmal dargestellt werden.

Das oben durch Weiß, Dinzelbacher und Rahner umrissene Unterscheidungspro-

blem der Mystik stellt nach Auffassung Peter Widmers »[d]as emotionale Epizentrum

der Mystikdebatte der vergangenen zweihundert Jahre«643 dar: »Alle weiteren Fragen

und Antworten gehen von der grundsätzlichen Stellungnahme zu dieser einen zentra-

len Fragestellung aus.«644 Widmer beschreibt sie wie folgt:

Öffnet Mystik das Tor nach draußen in eine andere Wirklichkeit jenseits unserer sinn-

lichen Wahrnehmung, jenseits der Emotionen und Kategorien des Verstandes? Oder

anders: Sind die Phänomene derMystik durch diesseitige (natürliche, d.h. körperliche,

kulturelle oder psychische) Bedingungen ausreichend erklär- und verstehbar oder ha-

ben sie einen tieferen, einen letzten, transzendenten Sinn und Bezug?645

Widmer nennt drei grundlegende Antwortmöglichkeiten: »(1) die Bejahung der Mystik

als Tor zur Transzendenz, (2) die Verneinung oder (3) die Enthaltung von einer Beant-

wortung der Frage.«646 Er fügt hinzu, die drei Optionen fänden »sich fächerübergrei-

fend in allen Disziplinen, in denen Mystik untersucht wird«647.

A) Perennialismus

In einer sicher etwas vereinfachenden Zuordnung lässt sich der Perennialismus als Ver-

treter der ersten Antwortoption verstehen. Er geht als Begriff auf die Philosophia perennis

zurück. Diese wiederum wurde als Bezeichnung

ursprünglich 1540 von Steuco geprägt, von Leibniz übernommen und im 20. Jahrhun-

dert durch Huxleys Buch The Perennial Philosophy allgemein bekannt. Die damit ver-

bundene Idee eines allen Religionen zugrunde liegenden, gemeinsamen mystischen

642 Übrigens wird diese Debatte auch in radikalkonstruktivistischen Kreisen rezipiert. Vgl. exempla-

risch Gash, Experience S. 4. Beizeiten wird von Kontextualismus statt Konstruktivismus gesprochen

(s.u.). Soweit ich sehe, ist die Bezeichnung Konstruktivismus aber geläufiger.

643 Peter Widmer, Mystikforschung zwischen Materialismus und Metaphysik. Eine Einführung. Frei-

burg i.Br. 2004. S. 14. [= Widmer, Mystikforschung.]

644 Ebd. S. 14.

645 Ebd. S. 14.

646 Ebd. S. 16.

647 Ebd. S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 341

Kerngehalts nimmt Ihren historischen Ausgangspunkt in der Asienrezeption des frü-

hen 19. Jahrhunderts.648

Über Huxley und seinen religiösen Zungenschlag hinaus steht die Philosophia perennis

außerdem

für die Vorstellung einer kontinuierl. Trad. der abendl. Philos. […]. Philosophisch ist

damit der Glaube verbunden, daßdie großen Systemeder Philos. in denAntworten auf

ihre zentralen Fragenübereinstimmten, daß es folglich […] einen Schatz unverlierbarer

Einsichten sowie die Gewißheit eines konsequenten Fortschritts gäbe.649

Gesucht wird hier stets nach Verbindungen und Übereinstimmungen. In der Übertra-

gung dieser Haltung auf die Mystikforschung kommt es zu einer Position, die meint,

hinter den einzelnen mystischen Erfahrungen ein umfassendes oder sogar universales

Muster ausfindig machen zu können. Hinter der östlichen Mystik könnte dann die Er-

fahrung des christlichen Gottes stehen – und zwar unabhängig davon, ob sie als solche

expliziert wird oder nicht. Es geht schlichtweg darum, dass die einzelnen mystischen

Formen auf einen gemeinsamen Kern zurückgeführt werden, der sich klar erkennen

und benennen lässt. Die perennialistische Position weist von daher durchaus Paralle-

len zum religionstheologischen Modell des Inklusivismus auf, auch wenn die Gebun-

denheit der Mustersuche inklusivistisch noch einmal stärker (bzw. expliziter) an den

eigenen Standpunkt gebunden wird. Hier geht es nicht nur um die Suche nach dem

Verbindenden, sondern präziser um das Erfassen des Eigenen im Fremden, während

diese Festlegung der Perspektive für den Perennialismus nicht obligatorisch ist.

Nach Widmer lassen sich insgesamt vier Formen des Perennialismus von einander

abgrenzen:

1. den naiven Frühperennialismus, der behauptet, alle mystischen Erfahrungen seien

sich gleich. Auch in ihren Beschreibungen reflektierten sie eine grundlegende Gleich-

heit, welche kulturelle oder religiöse Unterschiede transzendiere. Beispielhaft hierfür

sind die […] frühen Orientalisten und Philosophen der Romantik, stellenweise auch

William James und Rudolf Otto.

2. der symbolisch/sprachlich relativierte Perennialismus besagt: Alle mystischen

Erfahrungen sind sich gleich, doch die Berichte der Mystiker über ihre Erlebnisse

sind kulturell gebunden. Mystiker verwenden die Symbole ihres kulturell-religiösen

Milieus um ihre Erlebnisse zu beschreiben. Diese Auffassung findet man u.a. bei

Evelyn Underhill und Aldous Huxley.

3. der Typen-Perennialismus: Alle mystischen Erlebnisse können in unterschiedliche

Typen oder Klassen aufgeteilt werden, die kulturell universal sind. Obwohl die Sprache

derMystiker kulturell gebunden ist, so sind es ihre Erlebnisse nicht. Stace und Zaehner

sind Beispiele für diese Form des Perennialismus.

648 Peter Widmer, Die angelsächsische Mystikdebatte. Eine Einführung. In: Handbuch Spiritualität.

Zugänge, Traditionen, interreligiöse Prozesse. Hg. v. Karl Baier. Darmstadt 2006. S. 49-71, hier:

S. 60. [= Widmer, Mystikdebatte.]

649 Heinrich Schmidinger, Art. Philosophia perennis. In: LThK 8. 32009. S. 248-249, hier: S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Konstruktion von Verbindlichkeit

4. der jüngste, postkonstruktivistische Perennialismus vertritt einen relativen Kon-

struktivismus und verteidigt die Möglichkeit unvermittelter Erlebnisse.650

In der konkreten Diskussion des perennialistischen Ansatzes steht zumeist die dritte

Form mit ihrem Hauptvertreter, dem bereits 1967 verstorbenen britischen Philosophen

Walter T. Stace, im Fokus.651 Zugunsten der Anschlussfähigkeit und aufgrund der pro-

filierten Argumentation von Stace werde auch ich den Perennialismus anhand seines

Beispiels darstellen. Als Bezugstext dient dabei Stace’ StudieMysticismandPhilosophy.652

Gleich zu Beginn dieser Abhandlung macht Stace Angaben zu seinem philosophischen

und methodischen Selbstverständnis. So bekennt er sich in diesem Zusammenhang

vor allem zur universalen Geltung von Naturgesetzen. Für die Auseinandersetzung mit

mystischen und religiösenThemen erwachsen daraus bereits erste wichtige Konsequen-

zen: »The naturalistic principle forbids us to believe that there ever occur interruptions

in the natural working of events or capricious interventions by a supernatural being.«653

Stace legt sich damit auch für seine Auseinandersetzung mit der Mystik fest. Er unter-

sucht sie vor dem Hintergrund eines naturalistischen Paradigmas. Deutlich wird dies

an einer Äußerung zum Umgang mit dem Wunderglauben:

The allegedmiracles at Lourdesmay verywell be explicable by natural laws ofwhichwe

are at present ignorant. That deep emotional disturbances – such as may be involved

in many religious crises – are often accompanied by important physical changes in the

organism is well known, though we cannot yet formulate the laws of such events.654

Auch wenn Stace explizit und mehrfach festhält, dass auch unter solch naturalistischen

Gesichtspunkten ein Gottesglauben möglich sei655, zeigt sich bei ihm insgesamt doch

eine zumindest reservierte Grundhaltung.656 Dass man auch naturalistisch weiter an

übernatürliche Kräfte hinter mystischen Erfahrungen etc. glauben könne, hängt für

Stace vor allem damit zusammen, dass mystische Erfahrungen nicht grundlegend von

anderen Erfahrungen unterschieden werden könnten, insofern jede Erfahrung in glei-

cher Weise von den eigenen Sinnen abhängig sei.657 In diesem Punkt ergeben sich –

soviel sei hier schon angedeutet – argumentative Überschneidungen zum radikalen

Konstruktivismus und seiner Idee operationaler Geschlossenheit lebender Systeme.658

650 Widmer, Mystikdebatte S. 61.

651 Zur Prominenz von Stace’ Konzepts kann festgehalten werden: »Seine Ideen haben Schule ge-

macht. Stace wurde in kurzer Zeit zu einem der meist beachtetstenMystikforscher.« Claudia Kohli

Reichenbach, Gleichgestaltet dem Bild Christi. Kritische Untersuchungen zur geistlichen Beglei-

tung als Beitrag zum Spiritualitätsdiskurs. (Praktische Theologie imWissenschaftsdiskurs Bd. 11).

Berlin/Boston 2011. S. 72. [= Kohli Reichenbach, Bild.]

652 Vgl. Walter Terence Stace, Mysticism and Philosophy. London 1961. [= Stace, Mysticism.]

653 Ebd. S. 23.

654 Ebd. S. 23.

655 Vgl. ebd. S. 25. So sagt er deutlich: »It [JMH: das Naturgesetz] in no way prejudges the case against

the claims of the mystic that his experience discloses to him truths about reality.« Ebd. S. 29.

656 So ist Stace’ Werk »deutlich geprägt von seiner philosophischen Vorentscheidung, dass mystische

Erfahrung pantheistisch zu interpretierende Einheitserfahrung ist.« Kohli Reichenbach, Bild S. 76.

657 Stace, Mysticism S. 27.

658 Vgl. hierzu erneut Kap. 2.3.3.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 343

Neben der naturalistischen Grundrichtung nennt Stace in der Einleitung seiner Un-

tersuchung zwei weitere Aspekte, die für das Verständnis seiner Position von besonde-

rer Bedeutung sind. Zum einen geht er auf die Möglichkeit ein, verschiedene Erfah-

rungen aufgrund von Ähnlichkeiten der gleichen Kategorie zuordnen zu können: »Our

principle says that if the phenomenological descriptions of the two | experiences are

indistinguishable, so far as can be ascertained, then it cannot be denied that if one

is a genuine mystical experience the other is also.«659 Über diese Prämisse zur Mög-

lichkeit kategorisierender Zuordnungen hinaus präsentiert Stace eine weitere wichtige

Voraussetzung seiner Forschung:

We have to make a […] distinction betweenmystical experience and its interpretation.

But here too we cannot expect to make a clear separation. The difficulty of deciding

what part of a mystic’s descriptive account of his experience ought to be regarded as

actually experienced and what part should be taken as his interpretation is indeed far

greater than the corresponding difficulty in the case of sense experience. And yet it

is of vital importance to our enquiry that the distinction should be admitted, should

be grasped and held continually before our minds, and that we should make every

possible attempt to apply it to our material as best we can, however difficult it may be

to do so.660

Stace führt also die ihn zentrale Unterscheidung von Erfahrung und Interpretation ein,

ohne dabei aber das bereits eingeführte Unterscheidungsproblem der Mystikforschung

außer acht zu lassen. Durch den Rekurs auf dieses Problem grenzt Stace sich von einem

»naiven Frühperennialismus«661 ab.

Zugleich erhebt er den Anspruch, die Unterscheidung trotz der genannten erkennt-

nistheoretischen Problematisierungsmöglichkeit nicht aufgeben zu müssen. Im Ab-

gleich verschiedener mystischer Erfahrungen meint er genügend Gemeinsamkeiten

und Unterschiede ausfindig machen zu können, um zwischen dem einen mystischen

Grunderlebnis und lediglich hinzutretenden anderen Motiven unterscheiden zu kön-

nen.662 Um Stace’ Argumentation an dieser Stelle etwas abzukürzen, verzichte ich dar-

auf, den einzelnen Analysen genauer nachzuspüren. Für die Zusammenhänge dieses

659 Stace, Mysticism S. 29f. Dieser Gesichtspunkt rekurriert im Übrigen nicht nur die Identität von

Erfahrungen, sondern auch auf ihre Differenz. Stace weist hier vor allem auf das Problem der Ab-

grenzung physisch vorbereiteter mystischer Erfahrungen durch Fasten etc. von drogenindizierten

mystischen Erfahrungen hin. Dabei vermutet er eine bleibende Differenz der Erfahrungsqualität:

»The drug-induced experience may perhaps in some cases indistinguishably resemble the extro-

vertive type of mystical experience, but it is most unlikely that it resembles the far more importart

introvertive type.« Ebd. S. 30. ZumZusammenhang vonDrogen- undMystikerfahrungen vgl. Chris-

ta Agnes Tuczay, Ekstase, Mystik, Drogen. In: Mystik und Natur. Zur Geschichte ihres Verhältnisses

vom Altertum bis zur Gegenwart. (Theophrastus Paracelsus Studien Bd. 1). Hg. v. Peter Dinzelba-

cher. Berlin 2009. S. 175-198.

660 Stace, Mysticism S. 32.

661 Widmer, Mystikdebatte S. 61.

662 Diese Aspekte entsprechen eben der Interpretationsleistung: »I use the word ›interpretation‹ to

mean anything which the conceptual intellect adds to the experience for the purpose of under-

standing it, whether what is added is only classificatory concepts, or a logical inference, or an ex-

planatory hypothesis.« Stace, Mysticism S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Konstruktion von Verbindlichkeit

Kapitels sind vor allem seine Ergebnisse relevant. Ein erstes Ergebnis führt dabei zu-

rück zu denMystikdefinitionen des letzten Unterkapitels.Wie diemeisten Definitionen

ist die Einheit (bspw. als unio mystica) auch für »Stace das Hauptcharakteristikum al-

ler mystischen Erfahrungen. Sie werde wahrgenommen und direkt eingesehen, nicht

etwa erst nachträglich in die Erfahrung hineininterpretiert.«663 Das substantiell pe-

rennialistische Moment zeigt sich bei Stace also zuvorderst in der Einheitserfahrung,

durch die die verschiedenen mystischen Traditionen verbunden sind. Er differenziert

diesen Befund weiter aus, indem er zwischen zwei Grundformenmystischer Erfahrung

unterscheidet. Einerseits bezieht er sich auf einen extrovertive, andererseits auf einen

introvertive mysticism. Beide bezeichnen Aspekte der einen mystischen Erfahrung und

stehen insofern in keinem Widerspruchsverhältnis zu einander.664 Sie unterscheiden

sich lediglich in ihrer Blickrichtung. Während der extrovertive mysticism auf die exter-

ne Welt fokussiert, richtet sich der introvertive mysticism auf die Selbsterfahrung der

Person.665 Für beide Formen nennt Stace jeweils sieben Merkmale. Der ins Innere ge-

wandten Form werden die folgenden Charakteristika zugeordnet:

1. The unifying vision, expressed abstractly by the formula ›All is One.‹ The One is, in

extrovertive mysticism, perceived through the physical senses, in or through the mul-

tiplicity of objects.

2. The more concrete apprehension of the One as being an inner subjectivity in all

things, described variously as life, or consciousness, or a living Presence. The discov-

ery that nothing is ›really‹ dead.

3. Sense of objectivity or reality.

4. Feeling of blessedness, joy, happiness, satisfaction etc.

5. Feeling thatwhat is apprehended is holy, or sacred, or divine. This is the qualitywhich

gives rise to the interpretation of the experience as being an experience of ›God.‹ It is

the specifically religious element in the experience. It is closely intertwined with, but

not identical with, the previously listed characteristic of blessedness and joy.

6. Paradoxicality.

Another characteristic may be mentioned with reservations, namely,

7. Alleged by mystics to be ineffable, incapable of being described in words etc.666

Für die ins Äußere gerichteten Variante werden hingegen diese Merkmale expliziert:

1. The Unitary Consciousness, fromwhich all themultiplicity of sensuous or conceptual

or other empirical content has been excluded, so that there remains only a void and

empty unity. This is the one basic, essential, nuclear characteristic, fromwhichmost of

663 Korbinian Schmidt, Mystische Erfahrung: Einheit oder Vielfalt? (PONTES Bd. 32). Berlin 2006. S. 15

[= Schmidt, Erfahrung.]

664 Vgl. ebd. S. 14.

665 Darin gleicht diese Unterscheidung der auch andernorts auffindbaren Differenzierung zwischen

innerer und äußerer Erfahrung, wie sie etwa Albert skizziert: »Unter äußerer Erfahrung verstehen

wir die Erfahrung von in der Außenwelt Gegebenem, von Dingen und Geschehnissen außerhalb

unserer selbst. Unter innerer Erfahrung verstehen wir dagegen Erfahrungen, die wir gewisserma-

ßen ›in uns selbst‹ machen, mit uns selbst.« Albert, Einführung S. 19.

666 Stace, Mysticism S. 79.

the others inevitably follow.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 345

2. Being nonspatial and nontemporal. This of course follows from the nuclear charac-

teristic just listed.

3. Sense of objectivity or reality.

4. Feelings of blessedness, joy, peace, happiness etc.

5. Feeling that what is apprehended is holy, sacred, or divine. […] Perhaps it should be

added that this feeling seems less strong in Buddhist mystics than in others, though

it is not wholly absent and appears at least in the form of deep reverence for an en-

lightenment which is regarded as supremely noble. No doubt this is what explains the

›atheistic‹ character of the Hinayana. It should be noted that the feeling of the def-

initely ›divine‹ is as strongly developed in the pantheistic Hindu mysticism as in the

theistic mysticisms of the West and the Near East. |

6. Paradoxicality.

7. Alleged by mystics to be ineffable.667

Die Merkmale der beiden Formen unterscheiden sich letztlich nur in ihrer jeweiligen

Blickrichtung (Merkmale 1.-2.). Dass sie in Stace’ Konzept gemeinsam die eine mysti-

sche Erfahrung bilden, wird an der weitreichenden Übereinstimmung der Merkmale

3.-7. deutlich.668 Mithilfe der beiden Aufzählungen lässt sich im Umgang mit konkre-

ten Erfahrungsberichten nun auch die Frage beantworten, ob einem beschriebenen Er-

lebnis eine mystische Qualität zugesprochen werden sollte. Konkret ließe sich anhand

eines Textzeugnisses nun also diskutieren, welche Aspekte für und welche gegen ei-

ne Kategorisierung als mystisch sprechen. Die Merkmale bieten in ihrer Kombination

damit gleichsam ein Erfassungsraster für mystische Erfahrung insgesamt an. Gerade

darin machen sie noch einmal das perennialistische Profil von Stace’ Argumentation er-

kennbar: Hier werden universale Merkmale mit dem Anspruch formuliert, das Bezugs-

phänomen (mystische Erfahrung) insgesamt und kontextunabhängig zu beschreiben.

Treten weitere Elemente hinzu, werden diese nicht mehr als Teil der Erfahrung selbst,

sondern als diesbezügliche Interpretation aufgefasst.

Stace’ Position steht exemplarisch für den Perennialismus der Mystikforschung.

An seinem Beispiel können deshalb auch die schwerwiegendsten Einwände aufgeführt

werden, die gegen entsprechende Ansätze erhoben werden. In jüngerer Zeit hat etwa

Ayon Maharaj zwei zentrale Kritikpunkte zusammengefasst und an Stace adressiert:

First, while Stace’s distinction between experience and interpretation is a potentially

valuable one, he does not provide sufficiently reliable hermeneutic criteria for distin-

guishing between the experiential and interpretive elements in a mystic testimony.

Indeed, it often seems as if Stace’s | preconceived bias against theism leads him to

dismiss as retrospective interpretation any element in a mystic’s testimony that has

theistic connotations.

Second, numerous scholars have argued that the single greatest challenge to virtually

all perennialist theories – including Stace’s – is that mystical experiences in various

667 Ebd. S. 110f.

668 Auf den jeweils sechsten Aspekt, die »paradoxicality«, und seine argumentative Ausgestaltung in

Stace’ Überlegungen werde ich in Kap. 5.1.2.4 noch einmal genauer eingehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Konstruktion von Verbindlichkeit

traditions seem to differ at the phenomenological level. It is highly likely, for instance,

that Teresa considered union with loving God to be an integral part of her mystical ex-

perience rather than a post facto interpretation of her experience. It is, therefore, pre-

sumptuous in the extreme for a nonmystic philosopher like Stace […] to assume that

he has a better understanding of the first-person phenomenology of Teresa’s mystical

experience than Teresa herself.669

Letztlich formuliert Maharaj hier wohl eher drei als bloß zwei Anfragen. Erstens hinter-

fragt er die Kriterien einer Unterscheidung von Erfahrung und Interpretation, zweitens

thematisiert er phänomenale Differenzen zwischen einzelnen mystischen Erfahrungen

und drittens weist er auf den Unterschied zwischen einer internen Akteur*in- und ei-

ner externen Beobachter*in-Perspektive hin. Alle drei Anfragen lassen sich aber in das

oben erwähnte und auch von Stace selbst angeführte grundlegende Unterscheidungs-

problem integrieren. Die Frage nach der Möglichkeit einer Unterscheidung von Inter-

pretation und Erfahrung erweist sich dabei als zentral. Der damit verbundene Zugriff

auf die Perspektive einer anderen Person tritt verschärfend hinzu. Gerade der letzte

Aspekt hat dazu geführt, dass dem Perennialismus »ideologische bzw. protektionisti-

sche Absichten«670 attestiert wurden. Zu diskutieren wäre in diesem Zusammenhang,

inwiefern perennialistische Argumentationsmuster in ihren universalisierenden Über-

tragungen nicht letztlich hegemoniale Muster begünstigen, weil sie ermöglichen, über

Selbstverständnisse hinwegzugehen. Erinnert sei hier noch einmal an das mit Helmut

Zander in Kap. 5.1.1.1 eingeführte Beispiel des Hinduismus. Michael von Brück weist

außerdem auf Vorbehalte hin, die von buddhistischer Seite gegenüber einem verein-

heitlichenden Begriff Mystik bestünden.671

Die Kritik der perennialistischen Position lenkt den Blick auf den zentralen Oppo-

nenten innerhalb der Debatte.

B) Konstruktivismus

Als Gegenposition zum Perennialismus gewinnt auch der Konstruktivismus sein Profil

aus der Positionierung zur Ausgangsfrage. Diese sei hier noch einmal zitiert: »Öffnet

Mystik das Tor nach draußen in eine andere Wirklichkeit jenseits unserer sinnlichen

Wahrnehmung, jenseits der Emotionen und Kategorien des Verstandes?«672 Während

der Perennialismus diese Frage mit einem ›Ja‹ beantwortet, reagiert der Konstruktivis-

mus mit Zurückhaltung. Je nach Variante pendelt er sich zwischen den anderen bei-

den Möglichkeiten, einem ›Nein‹ oder einem vageren ›teils-teils‹ ein. Widmer nennt

669 Ayon Maharaj, Infinite Paths to Infinite Reality. Sri Ramakrishna & Cross-Cultural Philosophy of

Religions. Oxford 2018. S. 161f. [= Maharaj, Paths.]

670 Kohli Reichenbach, Bild S. 87. Die Autorin bezieht sich hier vor allem auf Robert H. Sharf, Expe-

rience. In: Critical Terms for Religious Studies. Hg. v. Mark C. Taylor. Chicago 1998. S. 94-116, hier:

S. 95-97.

671 Vgl. Michael von Brück, Mystische Erfahrung, religiöse Tradition und dieWahrheitsfrage. In: Hori-

zontüberschreitung.DiePluralistische Theologie derReligionen.Hg. v. ReinholdBernhardt. Güter-

sloh 1991. S. 81-103, hier: S. 85. [= Brück, Wahrheitsfrage.]

672 Widmer, Mystikforschung S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 347

im Rückgriff auf eine Kategorisierung von Robert K. C. Forman673 drei Varianten des

Konstruktivismus:

1. den vollständigen,

2. den unvollständigen und

3. den katalysatorischen Konstruktivismus.

Katz’ und Proudfood’s Ansätze sind Beispiele für den vollständigen Konstruktivismus,

demgemäß mystische Erlebnisse hundertprozentig kulturell geformt und daher rein

psychosomatischer Ausdruck eigener Glaubensüberzeugungen sind. Vertreter des un-

vollständigen Konstruktivismus hingegen behaupten, dass nur gewisse Aspekte kul-

turell determiniert sind, andere hingegen nicht. Als schwächste Form des Konstrukti-

vismus argumentieren die katalysatorischen Konstruktivisten wiederum, dass die von

der jeweiligen religiösen Tradition aufgegebenen Problemstellungen, d.h. Annahmen

und praktischen Übungen das Auftreten mystischer Erlebnisse ermöglichen oder be-

schleunigen.674

Die drei Varianten changieren also zwischen einer ausschließlichen Rückführung mys-

tischer Erfahrungen auf den Kontext und einer partiellen Beeinflussung der Mystik

durch andere Faktoren. Alle drei gehen in Abgrenzung zum Perennialismus nicht da-

von aus, dass die eine universelle Erfahrung erst durch eine nachträgliche Interpretati-

on gewissermaßen verunreinigt wird. Demgegenüber vertreten sie die Auffassung, dass

die Interpretation vor oder während der Erfahrung selbst stattfindet und die Festlegung

der einen reinenmystischen Erfahrung dadurch entweder erschwert oder sogar gänzlich

verunmöglicht wird.675 Nach konstruktivistischer Auffassung ist diese Interpretation

durch verschiedene Voraussetzungen (Sprache, Kultur etc.) bedingt, die innerhalb des

konstruktivistischen Spektrums durchaus unterschiedlich gewichtet werden können.

Die Vielfalt dieses Spektrums macht eine Auswahlentscheidung für die folgende Dar-

stellung erforderlich. Wie schon im Kontext des Perennialismus entscheide ich mich

auch hier für einen besonders intensiv rezipierten und methodisch schulbildenden An-

satz. In diesem Fall geht es um Steven T. Katz, der oben von Widmer bereits als Ex-

ponent eines »vollständigen« Konstruktivismus eingeführt wurde (s.o.). Katz wird be-

scheinigt,mit seinem 1978 veröffentlichten Aufsatz Language, Epistemology, andMysticism

dem über Jahrzehnte vorherrschenden perennialistischen Mystikverständnis entschei-

dende Brüche zugefügt zu haben.676 Schmidt spricht sogar davon, Katz’ Überlegungen

hätten »zu einer Neubewertung des Wesens der Mystik«677 geführt.

673 Vgl. hierzu v.a.: Robert K. C. Forman, Introduction: Mysticism, Constructivism and Forgetting. In:

The Problem of Pure Consciousness. Mysticism and Philosophy. Hg. v. Robert K. C. Forman. Oxford

1990. S. 3-49. [= Forman, Introduction.]

674 Widmer, Mystikdebatte S. 65.

675 Vgl. ebd. S. 63-65.

676 Vgl. Monica Kimmel, InterpretingMysticism. An evaluation of Steven T. Katz’s argument against a

common core inmysticism andmystical experience. Göteborg 2008. URL: https://gupea.ub.gu.se/b

itstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf (abgerufen am: 17.06.2021). S. 108. Zudenderzeit-

igen Verhältnissen im Mystikdiskurs merkt Maharaj an: »After decades of fierce debate, perenni-

alists and constructivists seem to have reached a stalemate.« Maharaj, Paths S. 155.

677 Schmidt, Erfahrung S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf


348 Konstruktion von Verbindlichkeit

Zum Einstieg in seine Argumentation legt Katz gleich seine zentrale These vor:

There are NO pure (i.e. unmediated) experiences. Nether mystical experiences nor more

ordinary forms of experience give any indication, or any grounds for believing, that

they are unmediated. That is to say, all experience is processed through, organized by,

and makes itself available to us in extremely complex epistemological ways.678

Die von Stace behauptete klare Trennung von Erfahrung und Interpretation wird bei

Katz fragil. In seinem Denken emergieren und verschwimmen beide Operationen in-

nerhalb des einen Prozesses. Katz insistiert,

that this process of differentiation of mystical experience into the patterns and sym-

bols of established religious communities is experiential and does not only take place

in the post-experiential process of reporting and interpreting the experience itself: it

is at work before, during and after the experience.679

Gerade weil es nach Katz aber eben nicht möglich ist, Erfahrung und Interpretation in

einem zeitlogischen Nacheinander der Verfahrensschritte anzuordnen, werde die pe-

rennialistische Idee einer universellen mystischen Erfahrung unhaltbar. Im Gegensatz

zu Stace fokussiert Katz (und mit ihm der konstruktivistische Ansatz) nicht so sehr

auf die Gemeinsamkeiten verschiedener Erfahrungsberichte, sondern vielmehr auf ih-

re Verschiedenheiten. Diese führt er dann auf spezifische Voraussetzungen jeweiliger

Kontexte zurück. So stelle die Verwurzelung in den Traditionen einer Religionsgemein-

schaft etwa eine entscheidende Weichenstellung im Vorhinein dar, weil die gesamte

mystische Erfahrung von dort aus bestimmt werde. Er entfaltet diesen Gedanken ex-

emplarisch anhand des Judentums:

That is to say, the Jewish conditioning pattern so strongly impresses that tradition’s

mystics (as all Jews) with the fact that one does not have mystical experiences of God

in which one loses one’s identity in ecstatic moments of unity, that the Jewish mystic

rarely, if ever, has such experiences. What the Jewish mystic experiences is, perhaps,

the Divine Throne, or the angel Metatron, or aspects of the Sefiroth, or the heavenly

court and palaces, or the Hidden Torah, or God’s secret Names, but not loss of self in

unity with God. The absence of the kinds of experience of unity one often, but mis-

takenly, associates with mysticism, even as the ›es|sence of mysticism‹, in the Jewish

mystical context; is very strong evidence that pre-experiential conditioning affects the

nature of the experience one actually has.680

Erkennbar ist diese Absage an eine Verkürzung der Mystik auf Einheitserfahrungen

eine Spitze in Stace’ Richtung.681 Man sollte darüber hinaus aber auch das Beispiel

678 Steven Theodore Katz, Language, Epistemology, and Mysticism. In: Mysticism and Philosophical

Analysis. Hg. v. Steven Theodore Katz. New York 1978. S. 26. [= Katz, Epistemology.] Schmidt er-

kennt in dieser Textstelle »[d]as Fundament seines [JMH: Katz’] gesamten Ansatzes«. Schmidt,

Erfahrung S. 29.

679 Katz, Epistemology S. 27.

680 Ebd. S. 34f.

681 In seinem Aufsatz arbeitet sich Katz immer wieder an Stace ab. Vgl. v.a. ebd. S. 27-30; 49-51.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 349

des Judentums ernst nehmen, das der renommierte Holocaust-Forscher Katz682 auch

deshalb heranzieht, weil »in perennialistischen Ansätzen insbesondere die jüdische Re-

ligion wiederholt als rückständig qualifiziert wurde«683. Katz geht in der Grundlegung

seiner konstruktivistischen Perspektive aber über die jüdische Tradition hinaus und un-

tersucht vor allem auch die buddhistische Mystik. In diesem Zusammenhang grenzt er

zunächst beide Linien von einander ab, um anschließend noch einmal herauszustellen,

dass auch die buddhistische Mystik keineswegs in westlichen Einheitskonzepten auf-

gelöst werden könnte.684 Zum Ende dieses komparativen Teilabschnitts bilanziert Katz

noch einmal den Ertrag für seinen neuen Ansatz: »What I wish to show is only that there

is a clear causal connection between the religious and social structure one brings to ex-

perience and the nature of one’s actual religious experience.«685 Entscheidend wird also

der Blick auf die Kontexte. Da sich diese aber als so verschieden von einander erweisen,

ist es nach Katz schlichtweg unmöglich, die einzelnen mystischen Traditionen auf eine

universale Erfahrung zusammenzustreichen. Gegen entsprechende perennialistische

Versuche dieser Art ruft Katz weitere Verdachtsmomente auf. So weist er etwa darauf

hin, die bloße Übereinstimmung gewisser Begriffe erlaube keine Rückschlüsse auf eine

wirkliche inhaltliche (bzw. ontologische) Überschneidung.686 Konkret werde dies etwa

anhand des Ausdrucks reality, der bei verschiedenen Autor*innen sehr verschieden ver-

wendet werde.687 Ausgehend von diesem Beispiel schlussfolgert Katz: »The presence of

the term ›Reality‹ is no guarantee of either a common experience or again of a common

language and metaphysics.«688 Um die Verwendung des Begriffs dechiffrieren zu kön-

nen, bleibt auch hier der Kontext entscheidend. Katz entfaltet diesen Gedanken noch

einmal für die Vorstellung eines reinen Bewusstseins (pure consciousness):

Closely allied to the erroneous contention that we can achieve a state of pure con-

sciousness is the oft used notion of the ›given‹ or the ›suchness‹ or the ›real‹ to describe

the pure state of mystical experience which transcends all contextual epistemological

colouring. But what sense do these terms have? What is the ›given‹ or the ›suchness‹

or even the ›real‹? Analysis of these terms indicates their relativity; they are applied to

a variety of alternative and evenmutually exclusive ›states of affairs‹ and ›states of no-

affairs‹. This variety itself should alert us to the real danger and arbitrariness involved

in this gambit.689

Die Forderung nach einer Kontextualisierung mystischer Erfahrung wird damit um

Hinweise auf die Relativität von Begriffen ergänzt. Diese geht aber nicht aus der Ge-

bundenheit an verschiedene Kontexte, sondern auch aus den erkenntnistheoretischen

682 Vgl. besonders Steven Theodore Katz, The Holocaust in historical context. Bd. 1: The Holocaust

and mass death before the modern age. New York 1994.

683 Kohli Reichenbach, Bild S. 83.

684 Vgl. Katz, Epistemology S. 39f.

685 Ebd. S. 40.

686 Vgl. ebd. S. 47.

687 Hier greift Katz übrigens erneut auf Stace zu, insofern »Sense of objectivity or reality« das jeweils

dritte Merkmal sowohl des extrovertive als und des introvertive mysticism darstellt (s.o.).

688 Ebd. S. 51.

689 Ebd. S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Konstruktion von Verbindlichkeit

Bedingungen menschlicher Sprach- und Denkprozesse hervor: »All ›givens‹ are also the

product of the processes of ›choosing‹, ›shaping‹, and ›receiving‹.«690 Katz weist dar-

auf hin, dass die Vorstellung einer mystischen Erfahrung als rein passives Geschehen

zu wenig auf die Aktivität der einzelnen Person achte.691 Zugleich aber müsste eben

auch ein passives Moment veranschlagt werden. Kurzum:

mystics and students of mysticism have to recognize that mystical experience is not

(putatively) solely the product of the conditioned act of experience as constituted from

the side of the experiencer, but is also constituted and conditioned by what the object

or ›state of affairs‹ is that the mystic (believes he) ›encounters‹ or experiences.692

Diese Spannung aus Aktivität und Passivität bereitet den Boden, um noch einmal die

Bezeichnung der vorgestellten Position als Konstruktivismus zu reflektieren. Schmidt

hat eingewandt, Katz Überlegungen sollten lieber als Kontextualismus klassifiziert wer-

den.693 Die Bezeichnung Konstruktivismus sei hingegen unpassend,

weil sie impliziert, daß Katz auch Aussagen über das mystische ›Ereignis an sich‹ ma-

chenwürde, also das,was durch die Rezeption desMenschen zurmystischen Erfahrung

wird. ›Konstruktivist‹ wäre folglich jemand, der behauptet, daß die mystische Erfah-

rung ganz und gar Konstrukt des menschlichen Geistes ist. Dies aber tut Katz explizit

nicht […].694

In Schmidts Verständnis zeichnen sich konstruktivistische Modelle offenbar dadurch

aus, dass sie eine absolute Festlegung treffen. Mystik wird in einer solchen Vorstellung

zu einem bloßen Konstrukt, von dem mit Sicherheit behauptet wird, dass ihm darüber

hinaus nichts entspricht. Dieser Status schließt also eine weitere Möglichkeit aus: Mys-

tik ist Konstrukt, sonst nichts. Ein solches Begriffsverständnis hat Bruno Latour auch

in der Soziologie beobachtet:

Zu sagen, daß etwas ›konstruiert‹ war, klang in ihren Ohren wie, daß es nicht wahr sei.

Sie schienen von der befremdlichen Idee auszugehen, daß man sich einer sonderba-

ren Entscheidung zu unterwerfen hatte: Entweder war etwas wirklich und nicht kon-

struiert, oder es war konstruiert und artifiziell, erfunden und ausgeheckt, hergestellt

und falsch.695

690 Ebd. S. 59.

691 Im Text heißt es da etwa: »These constructive conditions of consciousness produce the grounds on

which mystical experience is possible at all.« Ebd. S. 63.

692 Ebd. S. 64.

693 Entsprechend wird in manchen Beiträgen der Forschungsliteratur auch von einem Widerspruch

zwischen Perennialismus und Kontextualismus gesprochen. Vgl. exemplarisch Hanna-Barbara

Gerl-Falkovitz, Unerbittliches Licht. Versuche zur Philosophie und Mystik Edith Steins. Dresden

2018. S. 220-223. Erstaunlicherweise lehnt sich Gerl-Falkovitz mit dieser Bezeichnung an Haas an

(vgl. ebd. S. 220), der selbst aber vom »Streit zwischen ›Konstruktivisten‹ und ›Perennialisten‹«

spricht. Haas, Aussage S. 38.

694 Schmidt, Erfahrung S. 37.

695 Bruno Latour, Eine neue Soziologie für eine neueGesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzwerk-

Theorie. Übers. v. Gustav Roßler. Frankfurt a.M. 2007. S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 351

Dass diese Konfiguration aus Gegensätzen am radikalen Konstruktivismus vorbeiläuft,

dürfte inzwischen deutlich geworden sein. Radikalkonstruktivistisch geht es um die

Beobachtungsabhängigkeit von Erkenntnis. Die Konstruktionalität, die daraus folgt,

wird eben nicht ontologisch festgelegt. Es handelt sich um eine rein erkenntnistheo-

retische Zuschreibung. Ein solches Verständnis wäre nun aber durchaus auch auf ei-

nen Konstruktivismus der Mystikforschung übertragbar, ohne dafür erst den Begriff

austauschen zu müssen. In Katz’ Ausgangsthese von der Unmöglichkeit unvermittelter

Erfahrung (s.o.) deutet sich dabei ein potentieller Anknüpfungspunkt an. Eine in diese

Richtung zielende Modifikation des Konstruktivismus der Mystikforschung wäre aber

nicht nur aus Gründen der Anschlussfähigkeit zum radikalen Konstruktivismus hilf-

reich, sondern auch aus allgemein theoretischen Erwägungen: Nach Widmer behaup-

tet Katz »eine kausale Verbindung zwischen soziokulturellem Kontext und mystischem

Erlebnis.«696 Wenn die Kausalität aber zu einer vollständigen (im Sinne der oben einge-

führten Kategorisierung) Her- bzw. Ableitung der mystischen Erfahrung aus dem Kon-

text führt, liegt auch hier, wie an früherer Stelle schon bei Feuerbach (Kap. 5.1.1.6), ein

Genese-Geltung-Fehlschluss vor. Ginge man nämlich davon aus, die mystische Erfah-

rung sei eine ausschließliche Reaktivierung von Vorerfahrungen und Wissensbestän-

den, die etwa in der religiösen Praxis einer Religionsgemeinschaft angelegt wurden,

überstrapazierte man damit die Leistungsfähigkeit des Arguments, weil eine überflüs-

sige Verengung vorgenommenwürde.697 Aus der Bindung einer Erfahrung an ihren so-

ziokulturellen Kontext kann nicht abgeleitet werden, dass diese Erfahrung ausschließ-

lich Motive dieses Kontextes reproduziert.698 Mit anderen Worten: Der Hinweis, eine

religiöse Erfahrung stehe in der Tradition einer speziellen Religionsgemeinschaft und

sei auf deren Vorstellungswelten verwiesen (Genese), taugt schlichtweg nicht, um die

Unmöglichkeit von Gotteserfahrungen zu beweisen (Geltung). Schmidt geht indes nicht

davon aus, dass Katz in diese Falle tappt: Seines Erachtens bleibe es auch bei ihm dabei,

»daß reinemystische Erfahrungen (›rein‹ im Sinne von ›nicht vermittelt durch kulturelle

und religiöse Konzepte‹) prinzipiell möglich sind. Katz fand für deren Existenz aller-

dings keine Ansatzpunkte.«699 Eine ontologische Neutralität, wie sie der radikale Kon-

struktivismus anvisiert, zeichnet sich hier dennoch nicht ab. Deutlich wird das an Katz’

Unterscheidungspraxis.Während er auf derMakroebene nämlich darauf hinweist, dass

ein allen gemeinsamer Kern mystischer Erfahrung angesichts der vielfältigen Differen-

zen nicht auszumachen sei, geht er auf der Mesoebene doch von einer relativen Homo-

genität der jeweiligen Varianten aus. So vergleicht er schließlich jüdische, buddhisti-

sche und christliche Mystik miteinander und behandelt sie in dieser Weise als jeweils

geschlossene Einheiten. Katz’ Anliegen besteht hier weniger darin, die Unmöglichkeit

der Erkenntnis eines einheitlichen Grundesmystischer Erfahrung insgesamt auszuwei-

sen, als vielmehr im Erweis der Heterogenität verschiedener Traditionslinien. Radikal-

696 Widmer, Mystikdebatte S. 65.

697 Auch Kohli Reichenbach diagnostiziert »konstruktivistische Verengungstendenzen«. Kohli Rei-

chenbach, Bild S. 85.

698 Vgl. Wendel, Mystik S. 13. Zu fragen wäre außerdem, wie in einem solchenModell innovative oder

gar häretische Zeugnisse zustandekommen können. Vgl. dazu knapp Kreiner, Antlitz S. 59.

699 Schmidt, Erfahrung S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Konstruktion von Verbindlichkeit

konstruktivistisch wäre dieser Gedanke insofern zu erweitern, als auch innerhalb der

einzelnen Traditionen nicht einfach eine Einheitlichkeit postuliert werden könnte. Wie

sollte man schließlich herausfinden, ob zwei jüdische Mystiker*innen tatsächlich die

gleiche mystische Erfahrung bzw. die gleiche Interpretation ihrer Erfahrung vorneh-

men? Die Möglichkeit der Vergleichbarkeit einzelner Motive oder Praktiken wird damit

nicht negiert, die Problematisierung von Festlegungen lediglich ausgedehnt. Ebenso

wären auch Katz’ Überlegungen zur semantischen Relativität noch einmal auszuwei-

ten. Die Begriffe stehen nicht nur relativ zu den Kontexten ihrer Verwendung und zu

ihrer Bedeutungsentwicklung, sondern auch relativ zu Verwendung und Rezeption des

einzelnen sie gebrauchenden Systems.

Der Kontrast, der sich hier zwischen Katz’ Position und dem radikalen Konstruk-

tivismus abzeichnet, entspricht letztlich der Abgrenzung zwischen radikalen und so-

zialen Konstruktivismen.700 Letztere können durchaus miteinander harmonisiert wer-

den, weil sie auf unterschiedlichen Ebenen ansetzen. Gerade bei Katz finden sich dabei

zahlreiche Anknüpfungspunkte für eine radikalkonstruktivistische Adaption. Bezogen

auf die Mystikforschung und ihren Grundkonflikt wird damit noch einmal die Frage

nach der Positionierung dieses Projekts evoziert: Mit welchem Angebot hält es eine ra-

dikalkonstruktivistisch orientierte Theologie?

C) Vorläufige Positionierung: Radikalkonstruktivistischer Mystik-Konstruktivismus

Zur Beantwortung dieser Frage bietet sich ein neuerlicher Rekurs auf eine weitere von

Widmer herausgearbeitete Differenzierung an. Neben den oben bereits dargestellten

drei möglichen Reaktionsformen auf die eine Grundfrage der Mystikforschung unter-

scheidet Widmer nämlich noch zwischen zwei wiederum fächerübergreifenden Lagern

innerhalb der Debatte:

Einerseits das Lager derjenigen, die in der Mystik überhaupt oder zumindest in ih-

rem metaphysisch-religiösen Anspruch einen Anachronismus sehen, ein Rudiment,

einen atavistischen Rückfall in eine Denk- und Erfahrungswelt, über die die aufge-

klärte Menschheit hinausgewachsen ist. Die Gegenseite wiederum sieht in der Mystik

einen Erkenntniszweig zum Übersinnlichen, eine Rückkehr zu den verloren gegange-

nen Wurzeln von Religion und Metaphysik, ein Antidepressivum gegen den radikalen

Materialismus und die radikale Aufklärung und einen Motivationsquell moralischer

Handlungen und ethischer Lebensentwürfe.701

Freilich überzeichnet Widmer beide Lager. Die Aufzählungen eignen sich nicht, um et-

waigen Vertreter*innen der jeweiligen Lager sämtliche Positionen zuzuschreiben.Wid-

mer markiert mit ihnen vielmehr das Spektrum der jeweiligen Haltung.

Für die Beantwortung der Leitfrage dieses Abschnitts ist vor allem der Hinweis rele-

vant, dass sich die Unterscheidung der zwei Lager nicht mit den Labels konstruktivistisch

und perennialistisch deckt. Dieser Hinweis ist deshalb so bedeutsam, weil andernfalls

700 Vgl. dazu noch einmal Kap. 2.6. Der Vergleich trägt imÜbrigen bis in dieMethodik hinein, insofern

auch der Konstruktivismus der Mystikforschung tendenziell zu soziologischen Beobachtungswei-

sen neigt.

701 Widmer, Mystikforschung S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 353

der Eindruck entstehen könnte, der konstruktivistischen Perspektive ginge es lediglich

darum, die Mystik durch Kontextualisierungen abzuräumen. Da eine solche Identifi-

kation aber in theoretischer Hinsicht voreilig ausfiele, macht Widmer ein zusätzliches

Differenzierungsangebot. Dem erstgenannten Lager wären konstruktivistische Überle-

gungen erst dann zuzuordnen, wenn sie mit absolutem Erklärungsanspruch eine voll-

ständige Auflösung mystischer Erfahrungen vornähmen. Wird ein solcher Anspruch

hingegen nicht erhoben, ergeben sich durchaus Perspektiven für eine Zuordnung zum

zweitgenannten Lager und eine theologische Adaption. In seiner kurzen Beschäftigung

mit Perennialismus und Konstruktivismus kommt Haas dabei sogar zu dem Ergebnis,

die christliche Mystik sei »in einem unüberbietbaren Sinn konstruktivistisch, sofern sie

sich selber nicht in ein nicht mehr faßbares Jenseits ihrer selbst aufgeben will.«702 Et-

was kryptisch weist Haas hier darauf hin, dass christliche Mystik auf der Entscheidung

beruht, trotz der Erfahrung eines entzogenen, transzendenten Gottes nicht zu schwei-

gen, sondern sprachlich produktiv zu werden. Denn »selbst der Verschweigegestus ge-

wisser mystischer Aussagen geschieht worthaft.«703 Der konstruktivistische Versuch,

Bedingungen mystischer Erfahrung und diesbezüglichen Redens ins Wort zu setzen,

entspricht dabei der sprachproduktiven Grundrichtung der Mystik. Diese wiederum

leitet zum Zusammenhang von Mystik und Paradoxalität über, auf den ich an späterer

Stelle noch einmal ausführlicher eingehen werde (Kap. 5.1.2.4). Wichtig scheint für den

Moment die Einsicht, dass die konstruktivistische Option der Mystikforschung keiner

atheistischen Festlegung gleichkommt. Dieser Befund ist deshalb entscheidend, weil

die perennialistische Alternative an zentralen Stellen ihrer Argumentation – neben all-

gemeinen Bedenken704 – radikalkonstruktivistische Vorbehalte evoziert. In erster Linie

bezieht sich das auf die Gewissheit, mit der perennialistisch die Übertragung und Uni-

versalisierung vorgenommen wird. Wenn zudem die Referenz mystischer Erfahrung

auf eine übernatürliche Entität behauptet wird,mystische Erfahrung also bspw. grund-

sätzlich eine direkte Erfahrung Gottes bedeutet, schließt sich die kritische Rückfrage

an, wie genau man zu einem Wissen über diese externe Größe jenseits seiner eigenen

Perspektivität kommen will.705 Das oben genannte und von Stace selbst aufgerufene

Unterscheidungsproblem wird in dieser Wiese radikalkonstruktivistisch verschärft. Es

702 Haas, Aussage S. 47.

703 Ebd. S. 47.

704 Von Brück fasst das entscheidende Problem so zusammen: »Gewiß kann keiner verneinen, daß

es vielleicht am tiefsten Grunde unterschiedlicher Erfahrungen Ähnlichkeit oder Identität gibt,

aber ebensowenig läßt sich dies behaupten, da jeder Vergleich eine von außen angelegte diffe-

renzierende Vergleichsbasis voraussetzt. Die These, daß allemystischen Erfahrungen gleich seien,

während nur die Interpretationen differierten, läßt sich daher weder bejahen noch verneinen, da

jeder diesbezügliche Satz differente Interpretationsmuster voraussetzt.« Brück, Wahrheitsfrage

S. 88.

705 Noch einmal sei angemerkt, dass dieser radikalkonstruktivistische Einwurf keineswegs beinhaltet,

dass die Möglichkeit einer realen Gotteserfahrung geleugnet wird. In diesem Punkt widerspreche

ich Wallich, demzufolge »mystisches Erleben kon|struktivistisch als ein subjekt-perspektivisches

Stimmigkeitserleben ohne realen Gehalt interpretiert werden kann.«Wallich, Autopoiesis S. 406f.

Wallich bezieht sich hier auf einen erkenntnistheoretischen Konstruktivismus. M.E. trifft seine

Einschätzung aber zumindest nicht auf den radikalen Konstruktivismus zu, weil sie die Forderung

nach ontologischer Neutralität überschreiten würde.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Konstruktion von Verbindlichkeit

stellt der Adaption des Perennialismus erhebliche Hindernisse in denWeg. Umso wich-

tiger erscheint es deshalb, dass die zentrale Alternative zum perennialistischen Modell

nicht zwangsläufig in eine Disqualifizierung der Mystik mündet. Sie arbeitet ledig-

lich unter den Gesichtspunkten der Heterogenität heraus, wie Mystik organisiert wird.

Einige Argumente, die im Zuge dessen aufgerufen werden, eröffnen Anschlussmög-

lichkeiten für radikalkonstruktivistische Erwägungen. Gerade die Kritik einer strikten

Trennung von Erfahrung und Interpretation erweist sich als anschlussfähig. Radikal-

konstruktivistisch wird auf die Einheit des erkennenden Systems hingewiesen. Diese

bedingt, dass Erkenntnisprozesse konstruktional ineinander übergehen bzw. zumin-

dest nicht klar von einander unterschieden werden können. Auf diesen Punkt weisen

letztlich alle erkenntnisskeptischen Positionen in ihren Gedankenexperimenten hin.

Thematisiert wird jeweils die Unmöglichkeit, innerhalb des Erkenntnisprozesses eines

einzelnen Systems trennscharf unterscheiden zu können (etwa zwischen Realität und

Täuschung).

Wie oben dargelegt wurde, ergeben sich weitereMöglichkeiten für radikalkonstruk-

tivistische Erweiterungen, die die grundsätzliche Stoßrichtung des Konstruktivismus

der Mystikforschung aber lediglich fortsetzen. Die Positionierungsfrage lässt sich in

dieser Weise beantworten: Vieles spricht für einen radikalkonstruktivistischen Mystik-

Konstruktivismus.

Für die Argumentation dieser Replik geht mit dieser Verortung zugleich der Hin-

weis einher, dass sich auch radikalkonstruktivistisch durchaus Wege für einen pro-

duktiven Umgang mit der Mystik abzeichnen, die nicht mit einer Herabsetzung oder

Disqualifizierung des Phänomens einhergehen und sich darin eben auch theologisch

als gesprächsfähig erweisen. Wie schon in den Zusammenhängen der ersten Replik

dargelegt, liegt der Schlüssel auch hier in einem funktionalen bzw. operationalisierten

Verständnis.Mystik wird hier also nicht mehr als faktische Einigungmit Gott beschrie-

ben, sondern auf die interpretierende Erfahrung einer einzelnen Person zurückgeführt.

Konkret ließe sich Mystik dann etwa als Erfahren/Erleben einer Einigung mit Gott be-

schreiben.706 Damit wird aber eben nichts geleugnet: weder die Möglichkeit der Erfah-

rung eines Gottes noch – eine Ebene darunter – die Redlichkeit mystischer Berichte.707

Einige der in Kap. 5.1.2.1 aufgeführten Definitionsversuche werden dieser Anforderung

bereits gerecht.

Auch bei einem solchen Zugriff sollten aber weiterhin Universalisierungstendenzen

beobachtet werden: In der Arbeit an funktionalen und operationalen Mustern der Mys-

tik kann es ebenso zu Überschreitungen und Bevormundungen kommen, wenn auch

hier einMuster behauptet wird. Bezeichnenderweise lässt ja auch der Konstruktivismus

denMystikbegriff nicht einfach fallen.Wenn im Folgenden also das Verhältnis vonMys-

tik und Rationalität thematisiert wird, dann bleibt auch hier dieMystik als einheitlicher

706 Die Begründung sei noch einmal mit Karl Rahner erinnert: »Die Tatsache des Realitätseindrucks

des Visionsgegenstandes auf den Visionär und selbst die Eingliederung des Gegenstandes in den

normalen Wahrnehmungsraum sind kein Beweis für die Objektivität dieses Eindrucks.« Rahner,

Visionen S. 36.

707 Zur Frage, ob die Zeugnisse der mystischen Texte nicht auch als bloße Fiktionen verstanden wer-

den könnten, vgl. Dinzelbacher, Abendland S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 355

Fokus im Spiel, indem etwa vermeintliche Eigenschaften angeführt werden.Wichtig ist

deshalb die Bemerkung, dass ich auf diese Eigenschaften deskriptiv und ohne Anspruch

auf Vollständigkeit zugreife. In dieser Denklinie ist es bspw. nicht erforderlich, in je-

dem mystischen Erfahrungsbericht Spuren der unio mystica ausfindig zu machen. Es

genügt die Beobachtung, dass dieses Motiv gehäuft auftritt.708Wenn im Folgenden al-

so pauschal von Mystik oder mystischer Erfahrung die Rede ist, dann geschieht dies im

Bewusstsein um den Status dieser Begriffe als heuristische Instrumente und die Kon-

tingenz ihrer Zuschreibung. Zugleich bin ich mit Reinhard Margreiter überzeugt, dass

die Tilgung solch vager Ausdrücke keine nützliche Alternative darstellt.NachMargreiter

»scheinen diese Ausdrücke – gerade in ihrer relativen Unklarheit, Offenheit und vielfa-

chen Applizierbarkeit – sprachökonomisch nicht einfach sinnlos zu sein. Streicht man

sie schlichtweg aus dem Sprachgebrauch, so hinterlassen sie Orientierungslücken«709.

Und weiter: »›Mystik‹ ist oft nur ein Füllwort, ein Verlegenheitswort, das vage auf ein

nicht näher Bestimmtes bzw. Bestimmbares, ein Ausgeblendetes, eine ›Restgröße‹ in

derWahrnehmung und imDurchdenken vonRealität und Erfahrung hinweist.«710 In der

weiteren Auseinandersetzung bleibt es deshalb bei einer Beschäftigung mit der Mystik

und den Zuschreibungen, die an sie angelegt werden. Trotz und wegen dieser erneu-

ten methodischen Mahnung zu Vorsicht und Zurückhaltung trägt der Umgang mit der

Mystik paradoxe Züge.711

5.1.2.3 Zum Verhältnis von Mystik und Rationalität

Die Beschäftigung des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs mit der

Mystik, wie ich sie in Kap. 3.1.1 dargestellt habe, kreist um das Verhältnis von Mystik

und Rationalität. Den Ton hat dabei vor allem Ernst von Glasersfeld bestimmt. In

seinen Überlegungen votiert er für eine klare Trennung der beiden Bereiche. Im

Rekurs auf Vico unterscheidet er zu diesem Zweck zwischen zwei Metapherntypen.

Während der erste Typ durch einen direkten Erfahrungsbezug gekennzeichnet sei,

ließe sich dies für den zweiten Typ nicht behaupten. Diesem zweiten Typ ordnet von

Glasersfeld – neben Religiosität und Belletristik – auch die mystische Erfahrung zu.

Wie ich bereits dargelegt habe, geht damit eine erhebliche Diskreditierung von Mystik

und Religiosität einher. Sie macht sich u.a. an Textstellen wie diesen fest: »Kurzum, der

radikale Konstruktivismus besteht auf der strengen Trennung von Erfahrungswissen

und metaphysischem Wissen, und befaßt sich selbst ausschließlich mit dem Erfah-

708 Ebenso hält esWendel in ihrerMystik-Einführung. So stellt sie die unio als erstes Charakteristikum

von Mystik heraus (vgl. Wendel, Mystik S. 9f.) und schränkt später ein, dass dieses Element nicht

in jeder mystischen Erfahrung vorkomme. Vgl. ebd. S. 13.

709 Margreiter, Mystik S. 41. Dieser Gedanke passt übrigens zu Ruhs Vorschlag zur pragmatischen

Übernahme eines weitreichend konsensuellenMystikbegriffs. Vgl. erneut Ruh, Grundlegung S. 14.

Eine Reflexion auf mystische Kanonisierungsprozesse findet sich auch bei Margreiter selbst. Vgl.

Margreiter, Mystik S. 53-60.

710 Ebd. S. 42.

711 Diese Paradoxalität erscheintmir geradedannunausweichlich,wenn radikalkonstruktivistisch ein

deskriptiver Zugang gewählt wird, weil die Frage nach demBeschreibungsgegenstand immerwie-

der zum beschreibenden System zurückführt.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

