340

Konstruktion von Verbindlichkeit

5.1.2.2  Zum Grundkonflikt der Mystikforschung:
Konstruktivismus vs. Perennialismus

Innerhalb der Mystikforschung wird dieses Problem seit langem diskutiert. Vor allem
im englischsprachigen Raum orientiert sich die Debatte oftmals anhand des Gegen-
satzpaares von Perennialismus und Konstruktivismus.®** Ihr Profil bilden beide Positionen
dadurch aus, dass sie je eine Antwortoption auf die oben eingespielte Grundfrage an-
bieten. Der sog. konstruktivistische Zugang steht dabei in keinem direkten (Ableitungs-
)Verhiltnis zur Erkenntnistheorie des radikalen Konstruktivismus. Soweit ich es sehe,
treten die Bezeichnungen unabhingig von einander auf. Ihr (systematisches) Verhalt-
nis wird spiter noch erdrtert. Zuvor aber sollen sowohl die Ausgangsfrage als auch die
beiden theoretischen Opponenten noch einmal dargestellt werden.

Das oben durch Weif3, Dinzelbacher und Rahner umrissene Unterscheidungspro-
blem der Mystik stellt nach Auffassung Peter Widmers »[d]as emotionale Epizentrum
der Mystikdebatte der vergangenen zweihundert Jahre«®#* dar: »Alle weiteren Fragen
und Antworten gehen von der grundsitzlichen Stellungnahme zu dieser einen zentra-
len Fragestellung aus.«%** Widmer beschreibt sie wie folgt:

Offnet Mystik das Tor nach draufen in eine andere Wirklichkeit jenseits unserer sinn-
lichen Wahrnehmung, jenseits der Emotionen und Kategorien des Verstandes? Oder
anders: Sind die Phanomene der Mystik durch diesseitige (natiirliche, d.h. kérperliche,
kulturelle oder psychische) Bedingungen ausreichend erklar- und verstehbar oder ha-
ben sie einen tieferen, einen letzten, transzendenten Sinn und Bezug?%4°

Widmer nennt drei grundlegende Antwortmaéglichkeiten: »(1) die Bejahung der Mystik
als Tor zur Transzendenz, (2) die Verneinung oder (3) die Enthaltung von einer Beant-

646

wortung der Frage.«®*® Er fugt hinzu, die drei Optionen finden »sich ficheriibergrei-

fend in allen Disziplinen, in denen Mystik untersucht wird«%47.

A) Perennialismus

In einer sicher etwas vereinfachenden Zuordnung lisst sich der Perennialismus als Ver-
treter der ersten Antwortoption verstehen. Er geht als Begriff auf die Philosophia perennis
zuriick. Diese wiederum wurde als Bezeichnung

urspriinglich 1540 von Steuco gepriagt, von Leibniz iibernommen und im 20. Jahrhun-
dert durch Huxleys Buch The Perennial Philosophy allgemein bekannt. Die damit ver-
bundene Idee eines allen Religionen zugrunde liegenden, gemeinsamen mystischen

642 Ubrigens wird diese Debatte auch in radikalkonstruktivistischen Kreisen rezipiert. Vgl. exempla-
risch Gash, Experience S. 4. Beizeiten wird von Kontextualismus statt Konstruktivismus gesprochen
(s.u.). Soweit ich sehe, ist die Bezeichnung Konstruktivismus aber gelaufiger.

643 Peter Widmer, Mystikforschung zwischen Materialismus und Metaphysik. Eine Einfiihrung. Frei-
burgi.Br. 2004. S.14. [= Widmer, Mystikforschung.]

644 Ebd.S.14.

645 Ebd.S.14.

646 Ebd.S.16.

647 Ebd.S.16.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Kerngehalts nimmt lhren historischen Ausgangspunkt in der Asienrezeption des frii-

hen 19. Jahrhunderts.648

Uber Huxley und seinen religiésen Zungenschlag hinaus steht die Philosophia perennis
aulerdem

fur die Vorstellung einer kontinuierl. Trad. der abendl. Philos. [..]. Philosophisch ist
damitderGlaube verbunden, daf die grofien Systeme der Philos. in den Antworten auf
ihre zentralen Fragen tibereinstimmten, daf es folglich [...] einen Schatz unverlierbarer

Einsichten sowie die Gewiftheit eines konsequenten Fortschritts gibe.64°

Gesucht wird hier stets nach Verbindungen und Ubereinstimmungen. In der Ubertra-
gung dieser Haltung auf die Mystikforschung kommt es zu einer Position, die meint,
hinter den einzelnen mystischen Erfahrungen ein umfassendes oder sogar universales
Muster ausfindig machen zu kénnen. Hinter der 6stlichen Mystik konnte dann die Er-
fahrung des christlichen Gottes stehen — und zwar unabhingig davon, ob sie als solche
expliziert wird oder nicht. Es geht schlichtweg darum, dass die einzelnen mystischen
Formen auf einen gemeinsamen Kern zuriickgefithrt werden, der sich klar erkennen
und benennen lisst. Die perennialistische Position weist von daher durchaus Paralle-
len zum religionstheologischen Modell des Inklusivismus auf, auch wenn die Gebun-
denheit der Mustersuche inklusivistisch noch einmal stirker (bzw. expliziter) an den
eigenen Standpunkt gebunden wird. Hier geht es nicht nur um die Suche nach dem
Verbindenden, sondern praziser um das Erfassen des Eigenen im Fremden, wihrend
diese Festlegung der Perspektive fiir den Perennialismus nicht obligatorisch ist.

Nach Widmer lassen sich insgesamt vier Formen des Perennialismus von einander
abgrenzen:

1. den naiven Frithperennialismus, der behauptet, alle mystischen Erfahrungen seien
sich gleich. Auch in ihren Beschreibungen reflektierten sie eine grundlegende Gleich-
heit, welche kulturelle oder religiése Unterschiede transzendiere. Beispielhaft hierfiir
sind die [..] frithen Orientalisten und Philosophen der Romantik, stellenweise auch
William James und Rudolf Otto.

2. der symbolisch/sprachlich relativierte Perennialismus besagt: Alle mystischen
Erfahrungen sind sich gleich, doch die Berichte der Mystiker iiber ihre Erlebnisse
sind kulturell gebunden. Mystiker verwenden die Symbole ihres kulturell-religiésen
Milieus um ihre Erlebnisse zu beschreiben. Diese Auffassung findet man u.a. bei
Evelyn Underhill und Aldous Huxley.

3. der Typen-Perennialismus: Alle mystischen Erlebnisse kdnnen in unterschiedliche
Typen oder Klassen aufgeteilt werden, die kulturell universal sind. Obwohl die Sprache
der Mystiker kulturell gebunden ist, so sind es ihre Erlebnisse nicht. Stace und Zaehner
sind Beispiele fiir diese Form des Perennialismus.

648 Peter Widmer, Die angelsichsische Mystikdebatte. Eine Einfiihrung. In: Handbuch Spiritualitat.
Zuginge, Traditionen, interreligiése Prozesse. Hg.v. Karl Baier. Darmstadt 2006. S. 49-71, hier:
S. 60. [= Widmer, Mystikdebatte.]

649 Heinrich Schmidinger, Art. Philosophia perennis. In: LThK 8.32009. S. 248-249, hier: S. 248.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

341


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Konstruktion von Verbindlichkeit

4. der jiingste, postkonstruktivistische Perennialismus vertritt einen relativen Kon-

struktivismus und verteidigt die Méglichkeit unvermittelter Erlebnisse.®5°

In der konkreten Diskussion des perennialistischen Ansatzes steht zumeist die dritte
Form mit ihrem Hauptvertreter, dem bereits 1967 verstorbenen britischen Philosophen

651

Walter T. Stace, im Fokus.®! Zugunsten der Anschlussfihigkeit und aufgrund der pro-

filierten Argumentation von Stace werde auch ich den Perennialismus anhand seines
Beispiels darstellen. Als Bezugstext dient dabei Stace’ Studie Mysticism and Philosophy.®5*
Gleich zu Beginn dieser Abhandlung macht Stace Angaben zu seinem philosophischen
und methodischen Selbstverstindnis. So bekennt er sich in diesem Zusammenhang
vor allem zur universalen Geltung von Naturgesetzen. Fiir die Auseinandersetzung mit
mystischen und religiésen Themen erwachsen daraus bereits erste wichtige Konsequen-
zen: »The naturalistic principle forbids us to believe that there ever occur interruptions
in the natural working of events or capricious interventions by a supernatural being.«%53
Stace legt sich damit auch fiir seine Auseinandersetzung mit der Mystik fest. Er unter-
sucht sie vor dem Hintergrund eines naturalistischen Paradigmas. Deutlich wird dies
an einer Aulerung zum Umgang mit dem Wunderglauben:

The alleged miracles at Lourdes may very well be explicable by natural laws of which we
are at present ignorant. That deep emotional disturbances — such as may be involved

in many religious crises —are often accompanied by important physical changes in the

organism is well known, though we cannot yet formulate the laws of such events.®5*

Auch wenn Stace explizit und mehrfach festhilt, dass auch unter solch naturalistischen

5

Gesichtspunkten ein Gottesglauben moglich sei®>, zeigt sich bei ihm insgesamt doch

656 Dass man auch naturalistisch weiter an

eine zumindest reservierte Grundhaltung.
tibernatiirliche Krifte hinter mystischen Erfahrungen etc. glauben konne, hingt fir
Stace vor allem damit zusammen, dass mystische Erfahrungen nicht grundlegend von
anderen Erfahrungen unterschieden werden kénnten, insofern jede Erfahrung in glei-
cher Weise von den eigenen Sinnen abhingig sei.®*’ In diesem Punkt ergeben sich —
soviel sei hier schon angedeutet — argumentative Uberschneidungen zum radikalen

Konstruktivismus und seiner Idee operationaler Geschlossenheit lebender Systeme.®5®

650 Widmer, Mystikdebatte S. 61.

651 Zur Prominenz von Stace’ Konzepts kann festgehalten werden: »Seine Ideen haben Schule ge-
macht. Stace wurde in kurzer Zeit zu einem der meist beachtetsten Mystikforscher.« Claudia Kohli
Reichenbach, Gleichgestaltet dem Bild Christi. Kritische Untersuchungen zur geistlichen Beglei-
tung als Beitrag zum Spiritualitatsdiskurs. (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs Bd. 11).
Berlin/Boston 2011. S. 72. [= Kohli Reichenbach, Bild.]

652 Vgl. Walter Terence Stace, Mysticism and Philosophy. London 1961. [= Stace, Mysticism.]

653 Ebd.S.23.

654 Ebd.S.23.

655 Vgl.ebd.S. 25. So sagter deutlich: »It JMH: das Naturgesetz] in no way prejudges the case against
the claims of the mystic that his experience discloses to him truths about reality.« Ebd. S. 29.

656 Soist Stace’ Werk »deutlich gepragt von seiner philosophischen Vorentscheidung, dass mystische
Erfahrung pantheistisch zu interpretierende Einheitserfahrung ist.« Kohli Reichenbach, Bild S. 76.

657 Stace, Mysticism S. 27.

658 Vgl. hierzu erneut Kap. 2.3.3.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Neben der naturalistischen Grundrichtung nennt Stace in der Einleitung seiner Un-
tersuchung zwei weitere Aspekte, die fiir das Verstindnis seiner Position von besonde-
rer Bedeutung sind. Zum einen geht er auf die Moglichkeit ein, verschiedene Erfah-
rungen aufgrund von Ahnlichkeiten der gleichen Kategorie zuordnen zu kénnen: »Our
principle says that if the phenomenological descriptions of the two | experiences are
indistinguishable, so far as can be ascertained, then it cannot be denied that if one
is a genuine mystical experience the other is also.«®* Uber diese Primisse zur Mog-
lichkeit kategorisierender Zuordnungen hinaus prisentiert Stace eine weitere wichtige
Voraussetzung seiner Forschung:

We have to make a [...] distinction between mystical experience and its interpretation.
But here too we cannot expect to make a clear separation. The difficulty of deciding
what part of a mystic’s descriptive account of his experience ought to be regarded as
actually experienced and what part should be taken as his interpretation is indeed far
greater than the corresponding difficulty in the case of sense experience. And yet it
is of vital importance to our enquiry that the distinction should be admitted, should
be grasped and held continually before our minds, and that we should make every
possible attempt to apply it to our material as best we can, however difficult it may be
to do 50.56°

Stace fithrt also die ihn zentrale Unterscheidung von Erfahrung und Interpretation ein,
ohne dabei aber das bereits eingefithrte Unterscheidungsproblem der Mystikforschung
aufler acht zu lassen. Durch den Rekurs auf dieses Problem grenzt Stace sich von einem
»naiven Frithperennialismus«®¢ ab.

Zugleich erhebt er den Anspruch, die Unterscheidung trotz der genannten erkennt-
nistheoretischen Problematisierungsmoglichkeit nicht aufgeben zu miissen. Im Ab-
gleich verschiedener mystischer Erfahrungen meint er geniigend Gemeinsamkeiten
und Unterschiede ausfindig machen zu kénnen, um zwischen dem einen mystischen
Grunderlebnis und lediglich hinzutretenden anderen Motiven unterscheiden zu kon-
nen.%2 Um Stace Argumentation an dieser Stelle etwas abzukiirzen, verzichte ich dar-
auf, den einzelnen Analysen genauer nachzuspiiren. Fiir die Zusammenhinge dieses

659 Stace, Mysticism S. 29f. Dieser Gesichtspunkt rekurriert im Ubrigen nicht nur die Identitit von
Erfahrungen, sondern auch auf ihre Differenz. Stace weist hier vor allem auf das Problem der Ab-
grenzung physisch vorbereiteter mystischer Erfahrungen durch Fasten etc. von drogenindizierten
mystischen Erfahrungen hin. Dabei vermutet er eine bleibende Differenz der Erfahrungsqualitat:
»The drug-induced experience may perhaps in some cases indistinguishably resemble the extro-
vertive type of mystical experience, but it is most unlikely that it resembles the far more importart
introvertive type.« Ebd. S. 30. Zum Zusammenhang von Drogen- und Mystikerfahrungen vgl. Chris-
ta Agnes Tuczay, Ekstase, Mystik, Drogen. In: Mystik und Natur. Zur Geschichte ihres Verhiltnisses
vom Altertum bis zur Gegenwart. (Theophrastus Paracelsus Studien Bd. 1). Hg. v. Peter Dinzelba-
cher. Berlin 2009. S.175-198.

660 Stace, Mysticism S. 32.

661  Widmer, Mystikdebatte S. 61.

662 Diese Aspekte entsprechen eben der Interpretationsleistung: »| use the word sinterpretation« to
mean anything which the conceptual intellect adds to the experience for the purpose of under-
standing it, whether what is added is only classificatory concepts, or a logical inference, or an ex-
planatory hypothesis.« Stace, Mysticism S. 37.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

343


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34k

Konstruktion von Verbindlichkeit

Kapitels sind vor allem seine Ergebnisse relevant. Ein erstes Ergebnis fithrt dabei zu-
riick zu den Mystikdefinitionen des letzten Unterkapitels. Wie die meisten Definitionen
ist die Einheit (bspw. als unio mystica) auch fir »Stace das Hauptcharakteristikum al-
ler mystischen Erfahrungen. Sie werde wahrgenommen und direkt eingesehen, nicht
etwa erst nachtriglich in die Erfahrung hineininterpretiert.«®®3 Das substantiell pe-
rennialistische Moment zeigt sich bei Stace also zuvorderst in der Einheitserfahrung,
durch die die verschiedenen mystischen Traditionen verbunden sind. Er differenziert
diesen Befund weiter aus, indem er zwischen zwei Grundformen mystischer Erfahrung
unterscheidet. Einerseits bezieht er sich auf einen extrovertive, andererseits auf einen
introvertive mysticism. Beide bezeichnen Aspekte der einen mystischen Erfahrung und
stehen insofern in keinem Widerspruchsverhiltnis zu einander.®®* Sie unterscheiden
sich lediglich in ihrer Blickrichtung. Wihrend der extrovertive mysticism auf die exter-
ne Welt fokussiert, richtet sich der introvertive mysticism auf die Selbsterfahrung der
Person.®® Fiir beide Formen nennt Stace jeweils sieben Merkmale. Der ins Innere ge-
wandten Form werden die folgenden Charakteristika zugeordnet:

1. The unifying vision, expressed abstractly by the formula>All is One.« The One is, in
extrovertive mysticism, perceived through the physical senses, in or through the mul-
tiplicity of objects.

2. The more concrete apprehension of the One as being an inner subjectivity in all
things, described variously as life, or consciousness, or a living Presence. The discov-
ery that nothing is>really<dead.

3. Sense of objectivity or reality.

4. Feeling of blessedness, joy, happiness, satisfaction etc.

5. Feeling thatwhatisapprehended is holy, orsacred, or divine. This is the quality which
gives rise to the interpretation of the experience as being an experience of >God.< It is
the specifically religious element in the experience. It is closely intertwined with, but
not identical with, the previously listed characteristic of blessedness and joy.

6. Paradoxicality.

Another characteristic may be mentioned with reservations, namely,

7. Alleged by mystics to be ineffable, incapable of being described in words etc.5%¢

Fiir die ins Aufere gerichteten Variante werden hingegen diese Merkmale expliziert:

1. The Unitary Consciousness, from which all the multiplicity of sensuous or conceptual
or other empirical content has been excluded, so that there remains only a void and
empty unity. This is the one basic, essential, nuclear characteristic, from which most of
the others inevitably follow.

663 Korbinian Schmidt, Mystische Erfahrung: Einheit oder Vielfalt? (PONTES Bd. 32). Berlin 2006. S. 15
[= Schmidt, Erfahrung.]

664 Vgl.ebd.S.14.

665 Darin gleicht diese Unterscheidung der auch andernorts auffindbaren Differenzierung zwischen
innerer und dufRerer Erfahrung, wie sie etwa Albert skizziert: »Unter duRerer Erfahrung verstehen
wir die Erfahrung von in der AuRenwelt Gegebenem, von Dingen und Geschehnissen aufierhalb
unserer selbst. Unter innerer Erfahrung verstehen wir dagegen Erfahrungen, die wir gewisserma-
Rensin uns selbstcmachen, mit uns selbst.« Albert, Einfithrung S.19.

666 Stace, Mysticism S. 79.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

2. Being nonspatial and nontemporal. This of course follows from the nuclear charac-
teristic just listed.

3. Sense of objectivity or reality.

4. Feelings of blessedness, joy, peace, happiness etc.

5. Feeling that what is apprehended is holy, sacred, or divine. [...] Perhaps it should be
added that this feeling seems less strong in Buddhist mystics than in others, though
it is not wholly absent and appears at least in the form of deep reverence for an en-
lightenment which is regarded as supremely noble. No doubt this is what explains the
»atheisticc character of the Hinayana. It should be noted that the feeling of the def-
initely >divinec< s as strongly developed in the pantheistic Hindu mysticism as in the
theistic mysticisms of the West and the Near East. |

6. Paradoxicality.

7. Alleged by mystics to be ineffable.57

Die Merkmale der beiden Formen unterscheiden sich letztlich nur in ihrer jeweiligen
Blickrichtung (Merkmale 1.-2.). Dass sie in Stace’ Konzept gemeinsam die eine mysti-
sche Erfahrung bilden, wird an der weitreichenden Ubereinstimmung der Merkmale
3.-7. deutlich.®*® Mithilfe der beiden Aufzihlungen lisst sich im Umgang mit konkre-
ten Erfahrungsberichten nun auch die Frage beantworten, ob einem beschriebenen Er-
lebnis eine mystische Qualitit zugesprochen werden sollte. Konkret lieRRe sich anhand
eines Textzeugnisses nun also diskutieren, welche Aspekte fiir und welche gegen ei-
ne Kategorisierung als mystisch sprechen. Die Merkmale bieten in ihrer Kombination
damit gleichsam ein Erfassungsraster fiir mystische Erfahrung insgesamt an. Gerade
darin machen sie noch einmal das perennialistische Profil von Stace’ Argumentation er-
kennbar: Hier werden universale Merkmale mit dem Anspruch formuliert, das Bezugs-
phinomen (mystische Erfahrung) insgesamt und kontextunabhingig zu beschreiben.
Treten weitere Elemente hinzu, werden diese nicht mehr als Teil der Erfahrung selbst,
sondern als diesbeziigliche Interpretation aufgefasst.

Stace’ Position steht exemplarisch fiir den Perennialismus der Mystikforschung.
An seinem Beispiel konnen deshalb auch die schwerwiegendsten Einwinde aufgefiihrt
werden, die gegen entsprechende Ansitze erhoben werden. In jingerer Zeit hat etwa
Ayon Maharaj zwei zentrale Kritikpunkte zusammengefasst und an Stace adressiert:

First, while Stace’s distinction between experience and interpretation is a potentially
valuable one, he does not provide sufficiently reliable hermeneutic criteria for distin-
guishing between the experiential and interpretive elements in a mystic testimony.
Indeed, it often seems as if Stace’s | preconceived bias against theism leads him to
dismiss as retrospective interpretation any element in a mystic’s testimony that has
theistic connotations.

Second, numerous scholars have argued that the single greatest challenge to virtually
all perennialist theories — including Stace’s — is that mystical experiences in various

667 Ebd.S.110f.
668 Aufdenjeweils sechsten Aspekt, die »paradoxicality«, und seine argumentative Ausgestaltung in
Stace’ Uberlegungen werde ich in Kap. 5.1.2.4 noch einmal genauer eingehen.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

345


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Konstruktion von Verbindlichkeit

traditions seem to differ at the phenomenological level. 1t is highly likely, for instance,
that Teresa considered union with loving God to be an integral part of her mystical ex-
perience rather than a post facto interpretation of her experience. It is, therefore, pre-
sumptuous in the extreme for a nonmystic philosopher like Stace [..] to assume that
he has a better understanding of the first-person phenomenology of Teresa’s mystical

experience than Teresa herself.6%°

Letztlich formuliert Maharaj hier wohl eher drei als blof zwei Anfragen. Erstens hinter-
fragt er die Kriterien einer Unterscheidung von Erfahrung und Interpretation, zweitens
thematisiert er phinomenale Differenzen zwischen einzelnen mystischen Erfahrungen
und drittens weist er auf den Unterschied zwischen einer internen Akteur*in- und ei-
ner externen Beobachter*in-Perspektive hin. Alle drei Anfragen lassen sich aber in das
oben erwihnte und auch von Stace selbst angefithrte grundlegende Unterscheidungs-
problem integrieren. Die Frage nach der Moglichkeit einer Unterscheidung von Inter-
pretation und Erfahrung erweist sich dabei als zentral. Der damit verbundene Zugriff
auf die Perspektive einer anderen Person tritt verschirfend hinzu. Gerade der letzte
Aspekt hat dazu gefiihrt, dass dem Perennialismus »ideologische bzw. protektionisti-
sche Absichten«®7 attestiert wurden. Zu diskutieren wire in diesem Zusammenhang,
inwiefern perennialistische Argumentationsmuster in ihren universalisierenden Uber-
tragungen nicht letztlich hegemoniale Muster begiinstigen, weil sie ermdglichen, iiber
Selbstverstindnisse hinwegzugehen. Erinnert sei hier noch einmal an das mit Helmut
Zander in Kap. 5.1.1.1 eingefiihrte Beispiel des Hinduismus. Michael von Briick weist
auerdem auf Vorbehalte hin, die von buddhistischer Seite gegeniiber einem verein-
heitlichenden Begriff Mystik bestiinden.®”*

Die Kritik der perennialistischen Position lenkt den Blick auf den zentralen Oppo-
nenten innerhalb der Debatte.

B) Konstruktivismus

Als Gegenposition zum Perennialismus gewinnt auch der Konstruktivismus sein Profil
aus der Positionierung zur Ausgangsfrage. Diese sei hier noch einmal zitiert: »Offnet
Mystik das Tor nach drauflen in eine andere Wirklichkeit jenseits unserer sinnlichen
Wahrnehmung, jenseits der Emotionen und Kategorien des Verstandes?«®”> Wihrend
der Perennialismus diese Frage mit einem »Ja< beantwortet, reagiert der Konstruktivis-
mus mit Zuriickhaltung. Je nach Variante pendelt er sich zwischen den anderen bei-
den Moglichkeiten, einem >Nein«< oder einem vageren »teils-teils< ein. Widmer nennt

669 Ayon Maharaj, Infinite Paths to Infinite Reality. Sri Ramakrishna & Cross-Cultural Philosophy of
Religions. Oxford 2018. S. 161f. [= Maharaj, Paths.]

670 Kohli Reichenbach, Bild S. 87. Die Autorin bezieht sich hier vor allem auf Robert H. Sharf, Expe-
rience. In: Critical Terms for Religious Studies. Hg. v. Mark C. Taylor. Chicago 1998. S. 94-116, hier:
S.95-97.

671 Vgl. Michael von Briick, Mystische Erfahrung, religiése Tradition und die Wahrheitsfrage. In: Hori-
zontiiberschreitung. Die Pluralistische Theologie der Religionen. Hg. v. Reinhold Bernhardt. Giiter-
sloh 1991. S. 81-103, hier: S. 85. [= Briick, Wahrheitsfrage.]

672 Widmer, Mystikforschung S.14.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

im Riickgriff auf eine Kategorisierung von Robert K. C. Forman®”? drei Varianten des
Konstruktivismus:

1. den vollstindigen,

2. den unvollstindigen und

3. den katalysatorischen Konstruktivismus.

Katz’ und Proudfood’s Ansitze sind Beispiele fiir den vollstindigen Konstruktivismus,
demgemafs mystische Erlebnisse hundertprozentig kulturell geformt und daher rein
psychosomatischer Ausdruck eigener Glaubensiiberzeugungen sind. Vertreter des un-
vollstindigen Konstruktivismus hingegen behaupten, dass nur gewisse Aspekte kul-
turell determiniert sind, andere hingegen nicht. Als schwichste Form des Konstrukti-
vismus argumentieren die katalysatorischen Konstruktivisten wiederum, dass die von
derjeweiligen religiésen Tradition aufgegebenen Problemstellungen, d.h. Annahmen
und praktischen Ubungen das Auftreten mystischer Erlebnisse ermdglichen oder be-

schleunigen 574

Die drei Varianten changieren also zwischen einer ausschlieRlichen Riickfithrung mys-
tischer Erfahrungen auf den Kontext und einer partiellen Beeinflussung der Mystik
durch andere Faktoren. Alle drei gehen in Abgrenzung zum Perennialismus nicht da-
von aus, dass die eine universelle Erfahrung erst durch eine nachtrigliche Interpretati-
on gewissermaflen verunreinigt wird. Demgegeniiber vertreten sie die Auffassung, dass
die Interpretation vor oder wihrend der Erfahrung selbst stattfindet und die Festlegung
der einen reinen mystischen Erfahrung dadurch entweder erschwert oder sogar ginzlich
verunméglicht wird.”> Nach konstruktivistischer Auffassung ist diese Interpretation
durch verschiedene Voraussetzungen (Sprache, Kultur etc.) bedingt, die innerhalb des
konstruktivistischen Spektrums durchaus unterschiedlich gewichtet werden kénnen.
Die Vielfalt dieses Spektrums macht eine Auswahlentscheidung fiir die folgende Dar-
stellung erforderlich. Wie schon im Kontext des Perennialismus entscheide ich mich
auch hier fiir einen besonders intensiv rezipierten und methodisch schulbildenden An-
satz. In diesem Fall geht es um Steven T. Katz, der oben von Widmer bereits als Ex-
ponent eines »vollstindigen« Konstruktivismus eingefithrt wurde (s.o.). Katz wird be-
scheinigt, mit seinem 1978 veréffentlichten Aufsatz Language, Epistemology, and Mysticism
dem tiber Jahrzehnte vorherrschenden perennialistischen Mystikverstindnis entschei-

676 Schmidt spricht sogar davon, Katz' Uberlegungen

677 gefiihrt.

dende Briiche zugefiigt zu haben.
hitten »zu einer Neubewertung des Wesens der Mystik«

673 Vgl. hierzu v.a.: Robert K. C. Forman, Introduction: Mysticism, Constructivism and Forgetting. In:
The Problem of Pure Consciousness. Mysticism and Philosophy. Hg. v. Robert K. C. Forman. Oxford
1990. S. 3-49. [= Forman, Introduction.]

674 Widmer, Mystikdebatte S. 65.

675 Vgl.ebd.S. 63-65.

676 Vgl. Monica Kimmel, Interpreting Mysticism. An evaluation of Steven T. Katz’s argument against a
common core in mysticism and mystical experience. Géteborg 2008. URL: https://gupea.ub.gu.se/b
itstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf (abgerufen am:17.06.2021). S.108. Zuden derzeit-
igen Verhiltnissen im Mystikdiskurs merkt Maharaj an: »After decades of fierce debate, perenni-
alists and constructivists seem to have reached a stalemate.« Maharaj, Paths S.155.

677 Schmidt, ErfahrungS. 28.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

347


https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf
https://gupea.ub.gu.se/bitstream/2077/17899/4/gupea_2077_17899_4.pdf

348

Konstruktion von Verbindlichkeit

Zum Einstieg in seine Argumentation legt Katz gleich seine zentrale These vor:

There are NO pure (i.e. unmediated) experiences. Nether mystical experiences nor more
ordinary forms of experience give any indication, or any grounds for believing, that
they are unmediated. That is to say, all experience is processed through, organized by,
and makes itself available to us in extremely complex epistemological ways.78

Die von Stace behauptete klare Trennung von Erfahrung und Interpretation wird bei
Katz fragil. In seinem Denken emergieren und verschwimmen beide Operationen in-
nerhalb des einen Prozesses. Katz insistiert,

that this process of differentiation of mystical experience into the patterns and sym-
bols of established religious communities is experiential and does not only take place
in the post-experiential process of reporting and interpreting the experience itself: it

is at work before, during and after the experience.”®

Gerade weil es nach Katz aber eben nicht méglich ist, Erfahrung und Interpretation in
einem zeitlogischen Nacheinander der Verfahrensschritte anzuordnen, werde die pe-
rennialistische Idee einer universellen mystischen Erfahrung unhaltbar. Im Gegensatz
zu Stace fokussiert Katz (und mit ihm der konstruktivistische Ansatz) nicht so sehr
auf die Gemeinsamkeiten verschiedener Erfahrungsberichte, sondern vielmehr auf ih-
re Verschiedenheiten. Diese fithrt er dann auf spezifische Voraussetzungen jeweiliger
Kontexte zuriick. So stelle die Verwurzelung in den Traditionen einer Religionsgemein-
schaft etwa eine entscheidende Weichenstellung im Vorhinein dar, weil die gesamte
mystische Erfahrung von dort aus bestimmt werde. Er entfaltet diesen Gedanken ex-
emplarisch anhand des Judentums:

That is to say, the Jewish conditioning pattern so strongly impresses that tradition’s
mystics (as all Jews) with the fact that one does not have mystical experiences of God
in which one loses one’s identity in ecstatic moments of unity, that the Jewish mystic
rarely, if ever, has such experiences. What the Jewish mystic experiences is, perhaps,
the Divine Throne, or the angel Metatron, or aspects of the Sefiroth, or the heavenly
court and palaces, or the Hidden Torah, or God’s secret Names, but not loss of self in
unity with God. The absence of the kinds of experience of unity one often, but mis-
takenly, associates with mysticism, even as the ses|sence of mysticism, in the Jewish
mystical context; is very strong evidence that pre-experiential conditioning affects the
nature of the experience one actually has.58°

Erkennbar ist diese Absage an eine Verkiirzung der Mystik auf Einheitserfahrungen
eine Spitze in Stace’ Richtung.®® Man sollte dariiber hinaus aber auch das Beispiel

678 Steven Theodore Katz, Language, Epistemology, and Mysticism. In: Mysticism and Philosophical
Analysis. Hg. v. Steven Theodore Katz. New York 1978. S. 26. [= Katz, Epistemology.] Schmidt er-
kennt in dieser Textstelle »[d]as Fundament seines [JMH: Katz’] gesamten Ansatzes«. Schmidt,
ErfahrungS. 29.

679 Katz, Epistemology S. 27.

680 Ebd. S.34f.

681 Inseinem Aufsatz arbeitet sich Katz immer wieder an Stace ab. Vgl. v.a. ebd. S. 27-30; 49-51.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

des Judentums ernst nehmen, das der renommierte Holocaust-Forscher Katz®®? auch
deshalb heranzieht, weil »in perennialistischen Ansitzen insbesondere die jiidische Re-
ligion wiederholt als riickstindig qualifiziert wurde«®®3. Katz geht in der Grundlegung
seiner konstruktivistischen Perspektive aber tiber die jiidische Tradition hinaus und un-
tersucht vor allem auch die buddhistische Mystik. In diesem Zusammenhang grenzt er
zunichst beide Linien von einander ab, um anschliefend noch einmal herauszustellen,
dass auch die buddhistische Mystik keineswegs in westlichen Einheitskonzepten auf-
gelost werden konnte.%®4 Zum Ende dieses komparativen Teilabschnitts bilanziert Katz
noch einmal den Ertrag fiir seinen neuen Ansatz: »What I wish to show is only that there
is a clear causal connection between the religious and social structure one brings to ex-
perience and the nature of one’s actual religious experience.«®®* Entscheidend wird also
der Blick auf die Kontexte. Da sich diese aber als so verschieden von einander erweisen,
ist es nach Katz schlichtweg unméglich, die einzelnen mystischen Traditionen auf eine
universale Erfahrung zusammenzustreichen. Gegen entsprechende perennialistische
Versuche dieser Art ruft Katz weitere Verdachtsmomente auf. So weist er etwa darauf
hin, die blofie Ubereinstimmung gewisser Begriffe erlaube keine Riickschliisse auf eine
wirkliche inhaltliche (bzw. ontologische) I"Jberschneiclung.686 Konkret werde dies etwa
anhand des Ausdrucks reality, der bei verschiedenen Autor*innen sehr verschieden ver-
wendet werde.®®” Ausgehend von diesem Beispiel schlussfolgert Katz: »The presence of
the term >Reality« is no guarantee of either a common experience or again of a common
language and metaphysics.«®3® Um die Verwendung des Begriffs dechiffrieren zu kon-
nen, bleibt auch hier der Kontext entscheidend. Katz entfaltet diesen Gedanken noch
einmal fir die Vorstellung eines reinen Bewusstseins (pure consciousness):

Closely allied to the erroneous contention that we can achieve a state of pure con-
sciousness is the oft used notion of the>given<or the>suchness<or thereal<to describe
the pure state of mystical experience which transcends all contextual epistemological
colouring. But what sense do these terms have? What is the >given< or the ssuchness<
or even the>real< Analysis of these terms indicates their relativity; they are applied to
avariety of alternative and even mutually exclusive >states of affairscand >states of no-
affairsc. This variety itself should alert us to the real danger and arbitrariness involved

in this gambit.6%°

Die Forderung nach einer Kontextualisierung mystischer Erfahrung wird damit um
Hinweise auf die Relativitit von Begriffen erginzt. Diese geht aber nicht aus der Ge-
bundenheit an verschiedene Kontexte, sondern auch aus den erkenntnistheoretischen

682 Vgl. besonders Steven Theodore Katz, The Holocaust in historical context. Bd. 1: The Holocaust
and mass death before the modern age. New York1994.

683 Kohli Reichenbach, Bild S. 83.

684 Vgl. Katz, Epistemology S. 39f.

685 Ebd.S. 0.

686 Vgl.ebd.S. 47.

687 Hier greift Katz ibrigens erneut auf Stace zu, insofern »Sense of objectivity or reality« das jeweils
dritte Merkmal sowohl des extrovertive als und des introvertive mysticism darstellt (s.0.).

688 Ebd.S.51.

689 Ebd.S.s8.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

349


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Konstruktion von Verbindlichkeit

Bedingungen menschlicher Sprach- und Denkprozesse hervor: »All >givens« are also the

690

product of the processes of »choosings, »shapings, and >receiving«.«*”* Katz weist dar-

auf hin, dass die Vorstellung einer mystischen Erfahrung als rein passives Geschehen

691

zu wenig auf die Aktivitit der einzelnen Person achte.®”* Zugleich aber miisste eben

auch ein passives Moment veranschlagt werden. Kurzum:

mystics and students of mysticism have to recognize that mystical experience is not
(putatively) solely the product of the conditioned act of experience as constituted from
the side of the experiencer, but is also constituted and conditioned by what the object

orsstate of affairscis that the mystic (believes he) >encounters< or experiences.®%2

Diese Spannung aus Aktivitit und Passivitit bereitet den Boden, um noch einmal die
Bezeichnung der vorgestellten Position als Konstruktivismus zu reflektieren. Schmidt
hat eingewandt, Katz Uberlegungen sollten lieber als Kontextualismus klassifiziert wer-
den.®% Die Bezeichnung Konstruktivismus sei hingegen unpassend,

weil sie impliziert, daf Katz auch Aussagen iiber das mystische >Ereignis an sich« ma-
chenwiirde, also das, was durch die Rezeption des Menschen zur mystischen Erfahrung
wird. sKonstruktivist« ware folglich jemand, der behauptet, dafd die mystische Erfah-
rung ganz und gar Konstrukt des menschlichen Geistes ist. Dies aber tut Katz explizit
nicht [..].94

In Schmidts Verstindnis zeichnen sich konstruktivistische Modelle offenbar dadurch
aus, dass sie eine absolute Festlegung treffen. Mystik wird in einer solchen Vorstellung
zu einem blof3en Konstrukt, von dem mit Sicherheit behauptet wird, dass ihm dariiber
hinaus nichts entspricht. Dieser Status schlie3t also eine weitere Moglichkeit aus: Mys-
tik ist Konstrukt, sonst nichts. Ein solches Begriffsverstindnis hat Bruno Latour auch
in der Soziologie beobachtet:

Zu sagen, dafd etwas >konstruiertcwar, klang in ihren Ohren wie, dafd es nicht wahr sei.
Sie schienen von der befremdlichen Idee auszugehen, dafd man sich einer sonderba-
ren Entscheidung zu unterwerfen hatte: Entweder war etwas wirklich und nicht kon-
struiert, oder es war konstruiert und artifiziell, erfunden und ausgeheckt, hergestellt
und falsch.%95

690 Ebd.S.59.

691 Im Text heifdt es da etwa: »These constructive conditions of consciousness produce the grounds on
which mystical experience is possible at all.« Ebd. S. 63.

692 Ebd.S.64.

693 Entsprechend wird in manchen Beitragen der Forschungsliteratur auch von einem Widerspruch
zwischen Perennialismus und Kontextualismus gesprochen. Vgl. exemplarisch Hanna-Barbara
Gerl-Falkovitz, Unerbittliches Licht. Versuche zur Philosophie und Mystik Edith Steins. Dresden
2018. S. 220-223. Erstaunlicherweise lehnt sich Gerl-Falkovitz mit dieser Bezeichnung an Haas an
(vgl. ebd. S.220), der selbst aber vom »Streit zwischen >Konstruktivisten< und >Perennialisten«
spricht. Haas, Aussage S. 38.

694 Schmidt, Erfahrung S. 37.

695 Bruno Latour, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-Netzwerk-
Theorie. Ubers. v. Gustav Rofler. Frankfurt a.M. 2007. S. 155.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Dass diese Konfiguration aus Gegensitzen am radikalen Konstruktivismus vorbeiliuft,
dirfte inzwischen deutlich geworden sein. Radikalkonstruktivistisch geht es um die
Beobachtungsabhingigkeit von Erkenntnis. Die Konstruktionalitit, die daraus folgt,
wird eben nicht ontologisch festgelegt. Es handelt sich um eine rein erkenntnistheo-
retische Zuschreibung. Ein solches Verstindnis wire nun aber durchaus auch auf ei-
nen Konstruktivismus der Mystikforschung tibertragbar, ohne dafiir erst den Begriff
austauschen zu miissen. In Katz’ Ausgangsthese von der Unmoglichkeit unvermittelter
Erfahrung (s.0.) deutet sich dabei ein potentieller Ankniipfungspunket an. Eine in diese
Richtung zielende Modifikation des Konstruktivismus der Mystikforschung wire aber
nicht nur aus Griinden der Anschlussfihigkeit zum radikalen Konstruktivismus hilf-
reich, sondern auch aus allgemein theoretischen Erwigungen: Nach Widmer behaup-
tet Katz »eine kausale Verbindung zwischen soziokulturellem Kontext und mystischem
Erlebnis.«%*® Wenn die Kausalitit aber zu einer vollstindigen (im Sinne der oben einge-
fithrten Kategorisierung) Her- bzw. Ableitung der mystischen Erfahrung aus dem Kon-
text fuhrt, liegt auch hier, wie an fritherer Stelle schon bei Feuerbach (Kap. 5.1.1.6), ein
Genese-Geltung-Fehlschluss vor. Ginge man nimlich davon aus, die mystische Erfah-
rung sei eine ausschliefliche Reaktivierung von Vorerfahrungen und Wissensbestin-
den, die etwa in der religisen Praxis einer Religionsgemeinschaft angelegt wurden,
iiberstrapazierte man damit die Leistungsfihigkeit des Arguments, weil eine iiberfliis-
sige Verengung vorgenommen wiirde.®? Aus der Bindung einer Erfahrung an ihren so-
ziokulturellen Kontext kann nicht abgeleitet werden, dass diese Erfahrung ausschlief3-
lich Motive dieses Kontextes reproduziert.®®® Mit anderen Worten: Der Hinweis, eine
religiose Erfahrung stehe in der Tradition einer speziellen Religionsgemeinschaft und
sei auf deren Vorstellungswelten verwiesen (Genese), taugt schlichtweg nicht, um die
Unmoglichkeit von Gotteserfahrungen zu beweisen (Geltung). Schmidt geht indes nicht
davon aus, dass Katz in diese Falle tappt: Seines Erachtens bleibe es auch bei ihm dabei,
»daf reine mystische Erfahrungen (>rein<im Sinne von snicht vermittelt durch kulturelle
und religiése Konzepte«) prinzipiell méglich sind. Katz fand fiir deren Existenz aller-

dings keine Ansatzpunkte.«®%?

Eine ontologische Neutralitit, wie sie der radikale Kon-
struktivismus anvisiert, zeichnet sich hier dennoch nicht ab. Deutlich wird das an Katz’
Unterscheidungspraxis. Wihrend er auf der Makroebene nimlich darauf hinweist, dass
ein allen gemeinsamer Kern mystischer Erfahrung angesichts der vielfiltigen Differen-
zen nicht auszumachen sei, geht er auf der Mesoebene doch von einer relativen Homo-
genitit der jeweiligen Varianten aus. So vergleicht er schlieRlich jidische, buddhisti-
sche und christliche Mystik miteinander und behandelt sie in dieser Weise als jeweils
geschlossene Einheiten. Katz’ Anliegen besteht hier weniger darin, die Unméglichkeit
der Erkenntnis eines einheitlichen Grundes mystischer Erfahrung insgesamt auszuwei-

sen, als vielmehr im Erweis der Heterogenitit verschiedener Traditionslinien. Radikal-

696 Widmer, Mystikdebatte S. 65.

697 Auch Kohli Reichenbach diagnostiziert »konstruktivistische Verengungstendenzen«. Kohli Rei-
chenbach, Bild S. 8s.

698 Vgl. Wendel, Mystik S. 13. Zu fragen wire aufierdem, wie in einem solchen Modell innovative oder
gar hiretische Zeugnisse zustandekommen kénnen. Vgl. dazu knapp Kreiner, Antlitz S. 59.

699 Schmidt, ErfahrungS. 43.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

351


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Konstruktion von Verbindlichkeit

konstruktivistisch wire dieser Gedanke insofern zu erweitern, als auch innerhalb der
einzelnen Traditionen nicht einfach eine Einheitlichkeit postuliert werden kénnte. Wie
sollte man schliefilich herausfinden, ob zwei judische Mystiker*innen tatsichlich die
gleiche mystische Erfahrung bzw. die gleiche Interpretation ihrer Erfahrung vorneh-
men? Die Moglichkeit der Vergleichbarkeit einzelner Motive oder Praktiken wird damit
nicht negiert, die Problematisierung von Festlegungen lediglich ausgedehnt. Ebenso
wiren auch Katz’ Uberlegungen zur semantischen Relativitit noch einmal auszuwei-
ten. Die Begriffe stehen nicht nur relativ zu den Kontexten ihrer Verwendung und zu
ihrer Bedeutungsentwicklung, sondern auch relativ zu Verwendung und Rezeption des
einzelnen sie gebrauchenden Systems.

Der Kontrast, der sich hier zwischen Katz’ Position und dem radikalen Konstruk-
tivismus abzeichnet, entspricht letztlich der Abgrenzung zwischen radikalen und so-
zialen Konstruktivismen.”®® Letztere kénnen durchaus miteinander harmonisiert wer-
den, weil sie auf unterschiedlichen Ebenen ansetzen. Gerade bei Katz finden sich dabei
zahlreiche Ankniipfungspunkte fiir eine radikalkonstruktivistische Adaption. Bezogen
auf die Mystikforschung und ihren Grundkonflikt wird damit noch einmal die Frage
nach der Positionierung dieses Projekts evoziert: Mit welchem Angebot hilt es eine ra-
dikalkonstruktivistisch orientierte Theologie?

C) Vorlaufige Positionierung: Radikalkonstruktivistischer Mystik-Konstruktivismus

Zur Beantwortung dieser Frage bietet sich ein neuerlicher Rekurs auf eine weitere von
Widmer herausgearbeitete Differenzierung an. Neben den oben bereits dargestellten
drei moglichen Reaktionsformen auf die eine Grundfrage der Mystikforschung unter-
scheidet Widmer niamlich noch zwischen zwei wiederum ficheriibergreifenden Lagern
innerhalb der Debatte:

Einerseits das Lager derjenigen, die in der Mystik iiberhaupt oder zumindest in ih-
rem metaphysisch-religiosen Anspruch einen Anachronismus sehen, ein Rudiment,
einen atavistischen Rickfall in eine Denk- und Erfahrungswelt, Gber die die aufge-
klarte Menschheit hinausgewachsen ist. Die Gegenseite wiederum sieht in der Mystik
einen Erkenntniszweig zum Ubersinnlichen, eine Riickkehr zu den verloren gegange-
nen Wurzeln von Religion und Metaphysik, ein Antidepressivum gegen den radikalen
Materialismus und die radikale Aufklarung und einen Motivationsquell moralischer

Handlungen und ethischer Lebensentwiirfe.”®'

Freilich tiberzeichnet Widmer beide Lager. Die Aufzihlungen eignen sich nicht, um et-
waigen Vertreter*innen der jeweiligen Lager simtliche Positionen zuzuschreiben. Wid-
mer markiert mit ihnen vielmehr das Spektrum der jeweiligen Haltung.

Fiir die Beantwortung der Leitfrage dieses Abschnitts ist vor allem der Hinweis rele-
vant, dass sich die Unterscheidung der zwei Lager nicht mit den Labels konstruktivistisch
und perennialistisch deckt. Dieser Hinweis ist deshalb so bedeutsam, weil andernfalls

700 Vgl.dazu noch einmal Kap. 2.6. Der Vergleich trigtim Ubrigen bis in die Methodik hinein, insofern
auch der Konstruktivismus der Mystikforschung tendenziell zu soziologischen Beobachtungswei-
sen neigt.

701 Widmer, Mystikforschung S. 401.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

der Eindruck entstehen kénnte, der konstruktivistischen Perspektive ginge es lediglich
darum, die Mystik durch Kontextualisierungen abzuriumen. Da eine solche Identifi-
kation aber in theoretischer Hinsicht voreilig ausfiele, macht Widmer ein zusitzliches
Differenzierungsangebot. Dem erstgenannten Lager wiren konstruktivistische Uberle-
gungen erst dann zuzuordnen, wenn sie mit absolutem Erklirungsanspruch eine voll-
stindige Auflosung mystischer Erfahrungen vornihmen. Wird ein solcher Anspruch
hingegen nicht erhoben, ergeben sich durchaus Perspektiven fiir eine Zuordnung zum
zweitgenannten Lager und eine theologische Adaption. In seiner kurzen Beschiftigung
mit Perennialismus und Konstruktivismus kommt Haas dabei sogar zu dem Ergebnis,
die christliche Mystik sei »in einem uniiberbietbaren Sinn konstruktivistisch, sofern sie
sich selber nicht in ein nicht mehr fafibares Jenseits ihrer selbst aufgeben will.«”°* Et-
was kryptisch weist Haas hier darauf hin, dass christliche Mystik auf der Entscheidung
beruht, trotz der Erfahrung eines entzogenen, transzendenten Gottes nicht zu schwei-
gen, sondern sprachlich produktiv zu werden. Denn »selbst der Verschweigegestus ge-
wisser mystischer Aussagen geschieht worthaft.«’%* Der konstruktivistische Versuch,
Bedingungen mystischer Erfahrung und diesbeziiglichen Redens ins Wort zu setzen,
entspricht dabei der sprachproduktiven Grundrichtung der Mystik. Diese wiederum
leitet zum Zusammenhang von Mystik und Paradoxalitit iiber, auf den ich an spiterer
Stelle noch einmal ausfithrlicher eingehen werde (Kap. 5.1.2.4). Wichtig scheint fiir den
Moment die Einsicht, dass die konstruktivistische Option der Mystikforschung keiner
atheistischen Festlegung gleichkommt. Dieser Befund ist deshalb entscheidend, weil
die perennialistische Alternative an zentralen Stellen ihrer Argumentation — neben all-
gemeinen Bedenken”* - radikalkonstruktivistische Vorbehalte evoziert. In erster Linie
bezieht sich das auf die Gewissheit, mit der perennialistisch die Ubertragung und Uni-
versalisierung vorgenommen wird. Wenn zudem die Referenz mystischer Erfahrung
auf eine iibernatiirliche Entitit behauptet wird, mystische Erfahrung also bspw. grund-
satzlich eine direkte Erfahrung Gottes bedeutet, schlieft sich die kritische Riickfrage
an, wie genau man zu einem Wissen iiber diese externe Grof3e jenseits seiner eigenen
Perspektivitit kommen will.7°> Das oben genannte und von Stace selbst aufgerufene
Unterscheidungsproblem wird in dieser Wiese radikalkonstruktivistisch verschirft. Es

702 Haas, Aussage S. 47.

703 Ebd.S. 47.

704 Von Briick fasst das entscheidende Problem so zusammen: »Gewifl kann keiner verneinen, daf$
es vielleicht am tiefsten Grunde unterschiedlicher Erfahrungen Ahnlichkeit oder Identitit gibt,
aber ebensowenig lafst sich dies behaupten, da jeder Vergleich eine von auen angelegte diffe-
renzierende Vergleichsbasis voraussetzt. Die These, daf alle mystischen Erfahrungen gleich seien,
wihrend nur die Interpretationen differierten, lafst sich daher weder bejahen noch verneinen, da
jeder diesbezligliche Satz differente Interpretationsmuster voraussetzt.« Briick, Wahrheitsfrage
S. 88.

705 Noch einmal sei angemerkt, dass dieser radikalkonstruktivistische Einwurf keineswegs beinhaltet,
dass die Moglichkeit einer realen Gotteserfahrung geleugnet wird. In diesem Punkt widerspreche
ich Wallich, demzufolge »mystisches Erleben kon|struktivistisch als ein subjekt-perspektivisches
Stimmigkeitserleben ohne realen Gehaltinterpretiert werden kann.« Wallich, Autopoiesis S. 406f.
Wallich bezieht sich hier auf einen erkenntnistheoretischen Konstruktivismus. M.E. trifft seine
Einschatzung aber zumindest nicht auf den radikalen Konstruktivismus zu, weil sie die Forderung
nach ontologischer Neutralitit Giberschreiten wiirde.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

353


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Konstruktion von Verbindlichkeit

stellt der Adaption des Perennialismus erhebliche Hindernisse in den Weg. Umso wich-
tiger erscheint es deshalb, dass die zentrale Alternative zum perennialistischen Modell
nicht zwangslaufig in eine Disqualifizierung der Mystik miindet. Sie arbeitet ledig-
lich unter den Gesichtspunkten der Heterogenitit heraus, wie Mystik organisiert wird.
Einige Argumente, die im Zuge dessen aufgerufen werden, er6ffnen Anschlussmog-
lichkeiten fiir radikalkonstruktivistische Erwidgungen. Gerade die Kritik einer strikten
Trennung von Erfahrung und Interpretation erweist sich als anschlussfihig. Radikal-
konstruktivistisch wird auf die Einheit des erkennenden Systems hingewiesen. Diese
bedingt, dass Erkenntnisprozesse konstruktional ineinander iibergehen bzw. zumin-
dest nicht klar von einander unterschieden werden kénnen. Auf diesen Punkt weisen
letztlich alle erkenntnisskeptischen Positionen in ihren Gedankenexperimenten hin.
Thematisiert wird jeweils die Unméglichkeit, innerhalb des Erkenntnisprozesses eines
einzelnen Systems trennscharf unterscheiden zu kénnen (etwa zwischen Realitit und
Tiuschung).

Wie oben dargelegt wurde, ergeben sich weitere Moglichkeiten fiir radikalkonstruk-
tivistische Erweiterungen, die die grundsitzliche Stofrichtung des Konstruktivismus
der Mystikforschung aber lediglich fortsetzen. Die Positionierungsfrage lisst sich in
dieser Weise beantworten: Vieles spricht fir einen radikalkonstruktivistischen Mystik-
Konstruktivismus.

Fiir die Argumentation dieser Replik geht mit dieser Verortung zugleich der Hin-
weis einher, dass sich auch radikalkonstruktivistisch durchaus Wege fiir einen pro-
duktiven Umgang mit der Mystik abzeichnen, die nicht mit einer Herabsetzung oder
Disqualifizierung des Phinomens einhergehen und sich darin eben auch theologisch
als gesprichsfihig erweisen. Wie schon in den Zusammenhingen der ersten Replik
dargelegt, liegt der Schliissel auch hier in einem funktionalen bzw. operationalisierten
Verstindnis. Mystik wird hier also nicht mehr als faktische Einigung mit Gott beschrie-
ben, sondern auf die interpretierende Erfahrung einer einzelnen Person zuriickgefihrt.
Konkret liefSe sich Mystik dann etwa als Erfahren/Erleben einer Einigung mit Gott be-
schreiben.”®® Damit wird aber eben nichts geleugnet: weder die Méglichkeit der Erfah-
rung eines Gottes noch — eine Ebene darunter — die Redlichkeit mystischer Berichte.”®”
Einige der in Kap. 5.1.2.1 aufgefiihrten Definitionsversuche werden dieser Anforderung
bereits gerecht.

Auch bei einem solchen Zugrift sollten aber weiterhin Universalisierungstendenzen
beobachtet werden: In der Arbeit an funktionalen und operationalen Mustern der Mys-
tik kann es ebenso zu Uberschreitungen und Bevormundungen kommen, wenn auch
hier ein Muster behauptet wird. Bezeichnenderweise lisst ja auch der Konstruktivismus
den Mystikbegriff nicht einfach fallen. Wenn im Folgenden also das Verhiltnis von Mys-
tik und Rationalitit thematisiert wird, dann bleibt auch hier die Mystik als einheitlicher

706 Die Begriindung sei noch einmal mit Karl Rahner erinnert: »Die Tatsache des Realitatseindrucks
des Visionsgegenstandes auf den Visionar und selbst die Eingliederung des Gegenstandes in den
normalen Wahrnehmungsraum sind kein Beweis fiir die Objektivitit dieses Eindrucks.« Rahner,
Visionen S. 36.

707 Zur Frage, ob die Zeugnisse der mystischen Texte nicht auch als bloRe Fiktionen verstanden wer-
den konnten, vgl. Dinzelbacher, Abendland S. 13.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Fokus im Spiel, indem etwa vermeintliche Eigenschaften angefithrt werden. Wichtig ist
deshalb die Bemerkung, dass ich auf diese Eigenschaften deskriptiv und ohne Anspruch
auf Vollstindigkeit zugreife. In dieser Denklinie ist es bspw. nicht erforderlich, in je-
dem mystischen Erfahrungsbericht Spuren der unio mystica ausfindig zu machen. Es
geniigt die Beobachtung, dass dieses Motiv gehiuft auftritt.”°® Wenn im Folgenden al-
so pauschal von Mystik oder mystischer Erfahrung die Rede ist, dann geschieht dies im
Bewusstsein um den Status dieser Begriffe als heuristische Instrumente und die Kon-
tingenz ihrer Zuschreibung. Zugleich bin ich mit Reinhard Margreiter iiberzeugt, dass
die Tilgung solch vager Ausdriicke keine niitzliche Alternative darstellt. Nach Margreiter
»scheinen diese Ausdriicke — gerade in ihrer relativen Unklarheit, Offenheit und vielfa-
chen Applizierbarkeit — sprachékonomisch nicht einfach sinnlos zu sein. Streicht man
sie schlichtweg aus dem Sprachgebrauch, so hinterlassen sie Orientierungsliicken«””.
Und weiter: »Mystik« ist oft nur ein Fillwort, ein Verlegenheitswort, das vage auf ein
nicht niher Bestimmtes bzw. Bestimmbares, ein Ausgeblendetes, eine >Restgrofe« in
der Wahrnehmung und im Durchdenken von Realitit und Erfahrung hinweist.«”™° In der
weiteren Auseinandersetzung bleibt es deshalb bei einer Beschiftigung mit der Mystik
und den Zuschreibungen, die an sie angelegt werden. Trotz und wegen dieser erneu-
ten methodischen Mahnung zu Vorsicht und Zuriickhaltung tragt der Umgang mit der

Mystik paradoxe Ziige.”"!

5.1.2.3  Zum Verhaltnis von Mystik und Rationalitat

Die Beschiftigung des radikalkonstruktivistischen Diskurszusammenhangs mit der
Mystik, wie ich sie in Kap. 3.1.1 dargestellt habe, kreist um das Verhiltnis von Mystik
und Rationalitit. Den Ton hat dabei vor allem Ernst von Glasersfeld bestimmt. In
seinen Uberlegungen votiert er fiir eine klare Trennung der beiden Bereiche. Im
Rekurs auf Vico unterscheidet er zu diesem Zweck zwischen zwei Metapherntypen.
Wahrend der erste Typ durch einen direkten Erfahrungsbezug gekennzeichnet sei,
liefe sich dies fiir den zweiten Typ nicht behaupten. Diesem zweiten Typ ordnet von
Glasersfeld — neben Religiositit und Belletristik — auch die mystische Erfahrung zu.
Wie ich bereits dargelegt habe, geht damit eine erhebliche Diskreditierung von Mystik
und Religiositit einher. Sie macht sich u.a. an Textstellen wie diesen fest: »Kurzum, der
radikale Konstruktivismus besteht auf der strengen Trennung von Erfahrungswissen
und metaphysischem Wissen, und befaflt sich selbst ausschlief}lich mit dem Erfah-

708 Ebenso hiltes Wendel in ihrer Mystik-Einfithrung. So stellt sie die unio als erstes Charakteristikum
von Mystik heraus (vgl. Wendel, Mystik S. 9f.) und schrinkt spater ein, dass dieses Element nicht
in jeder mystischen Erfahrung vorkomme. Vgl. ebd. S.13.

709 Margreiter, Mystik S. 41. Dieser Gedanke passt (ibrigens zu Ruhs Vorschlag zur pragmatischen
Ubernahme eines weitreichend konsensuellen Mystikbegriffs. Vgl. erneut Ruh, Grundlegung S. 14.
Eine Reflexion auf mystische Kanonisierungsprozesse findet sich auch bei Margreiter selbst. Vgl.
Margreiter, Mystik S. 53-60.

710 Ebd.S. 42.

711 Diese Paradoxalitaterscheint mir gerade dann unausweichlich, wenn radikalkonstruktivistisch ein
deskriptiver Zugang gewihlt wird, weil die Frage nach dem Beschreibungsgegenstand immer wie-
der zum beschreibenden System zuriickfiihrt.

https://dol.org/10:14361/9783839462171-027 - am 14.02.2026, 16:57:11.

355


https://doi.org/10.14361/9783839462171-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

