VI. Die Prosa der Disziplin und das Ende der Literatur

Recht und Norm, Tragédie und Roman

Die Ablosung des Rechts durch die Psychologie, die bereits in der Ablésung
der Tragédie durch die Komdédie begann, vollzieht sich vollends erst in
einer anderen Gattung: dem Roman. In der bereits zitierten Vorlesung In

Verteidigung der Gesellschaft sagt Foucault:

Mir scheint, dafl es eine grundlegende und entscheidende Zusammengehorigkeit
von Tragodie und Recht, von Tragédie und &ffentlichem Recht gibt, genau wie es
wahrscheinlich eine entscheidende Zusammengehorigkeit von Roman und Norm-
problemen gibt. Tragédie und Recht, Roman und Norm: Das miifite man niher
betrachten. (VG 208)

Die Tragédie mit dem Recht zu verkniipfen, ist nun keineswegs neu; neu aber
ist, wie in den vorangegangenen Kapiteln gezeigt wurde, die Ubertragung
dieser Verkniipfung auf den jeweils konkreten historischen Rechtsdiskurs.
Dem gesellschaftshistorischen Ende der zentralen Bedeutung des Rechts ent-
spricht damit bei Foucault noch ein weiteres Ende: das der dramatischen
Gattung, und also bedeutet der Ubergang vom Rechtssystem zum Disziplinar-
system den Gattungswechsel vom Drama zur Prosa. Neben der Psychologi-
sierung und neben der Blickverschiebung innerhalb des Strafvollzugs fithrt
damit, drittens, das Ende des Rechtsdiskurses das Ende der Tragddie und
schliefilich auch das Ende des Schauspiels, das Ende der dramatischen Gat-
tung {iberhaupt herbei. Der Ubergang vom Recht zur Norm erfolgt parallel
zum Ubergang von der Tragodie als dem Recht des Souverins und der
Komddie als dem Recht der Gesellschaft zum Roman als der Disziplin.

An diesem Punkt 148t sich der Gattungsdiskurs auch wieder direkt an den
Subjektdiskurs riickbinden. Foucault schreibt,

daf} die rechtlichen Systeme, nach allgemeinen Normen, Rechtssubjekte qualifizie-
ren, wihrend die Disziplinen charakterisieren, klassifizieren, spezialisieren; sie ver-
tellen entlang einer Skala, ordnen um eine Norm herum an, hierarchisieren die
Individuen untereinander.! (US 286)

1 Ubersetzung verandert, Gw.E.; vgl. SP 259: »[Allors que les systémes juridiques
qualifient les sujets de droit, selon des normes universelles, les disciplines caractérisent,
classifient, spécialisent; elles distribuent le long d’une échelle, repartissent autour d’une
norme, hiérarchisent les individus les uns par rapport aux autres.«.

143

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Unterscheidung von Verbrecher und Delinquent wird hier zur Unter-
scheidung von Rechtssubjekt und Disziplinarindividuum verallgemeinert.
Das Rechtssubjekt ist durch rechtliche und d.h. allgemeine Normen be-
stimmt, das Disziplinarindividuum durch auflerrechtliche und besondere,
z.B. psychologische Normen. Der Verbrecher als Rechtsbrecher ist vor dem
Hintergrund des Rechts der Souverénitdt, also dem Bereich der Tragodie
bestimmt. Der Verbrecher als abstraktes Rechtssubjekt bestimmt sich tiber
die — komische — Reprisentation des Gesetzes. Fiir die Disziplin dagegen
formuliert Foucault das »Prinzip [...], daf} sich die Delinquenz weniger vom
Gesetz als vielmehr von der Norm her spezifiziert.« (US 325) Durch diese
Zuordnung der Delinquenz zur Norm und der Norm zum Roman gehéren
Delinquenz und Delinquent, exemplarisch fiir das moderne Subjekt, in den
Bereich des Romans.

Damit 16sen sich in Uberwacken und Strafen auch die Parallelen zwischen der
Rechts- und Subjektkonstitution in der Tragédie und der tatsichlichen
Konstitution eines Rechtssubjekts (vgl. Kap. III) auf: Die Identifikation
von Subjekt und Rechtssubjekt gilt hier nicht mehr. Hier handelt es sich
nicht mehr um das dem Recht des Souverdns unterworfene (tragische)
Subjekt und auch nicht mehr um das abstrakte (komische) Rechtssubjekt
im klassischen juristischen oder vertragstheoretischen Sinne, sondern um
das sehr konkrete Subjekt des psychojuridischen Diskurses und seiner
Praktiken, die selbst nicht mehr dem urspriinglichen Rechtssystem angehd-
ren. Das Rechtssubjekt wird zum Disziplinarindividuum.

Unvereinbarkeit von Disziplin und Handlung

Recht und Norm, Rechtsbrecher und Delinquent lassen sich tiber noch ein
weiteres Element an den Gattungsdiskurs anschliefen: tiber das Handeln.
In seiner Poetik bestimmt Aristoteles die Tragodie dadurch, daf} sie, anders
als das Epos, Nachahmung von Handelnden bzw. von Handlung sei.2 Die
Handlung der Tragddie entspringt in der Regel einer Auseinandersetzung
mit dem Recht bzw. dem das Recht verkérpernden Souverdn. Zum einen
fehlt im Disziplinarsystem ein solcher lokalisierbarer Gegenpol, an dem sich

2 Aristoteles: Poetik, S. 9 (1448a 26-29), 21 (1450a 15-17), 25 (1450b 24), 29 (1451a
30-34).

144

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eine Handlung entziinden kénnte — das ist im Zusammenhang mit der
Verinnerlichung der Machtstrukturen und also der Verinnerlichung des
Konflikts bereits gesagt worden. Zum anderen gibt es im Disziplinarsystem
deshalb kein eigentliches Handeln, weil jedes Tun auf einen Ursprung in
den je individuellen biographischen und psychischen Umstidnden zurtick-
gefiihrt wird. Diese individuellen biographischen und psychischen Um-
stande aber spielen, anders als die Handlung, fur die Tragédie keine we-
sentliche Rolle, wie Aristoteles weiter schreibt: »Ferner kénnte ohne
Handlung keine Tragédie zustandekommen, wohl aber ohne Charaktere«®
— gemeint ist: ohne die psychologische Durchzeichnung der Charaktere. In
den Disziplinen nun wird das — tragische — Handeln des Rechtsbrechers
durch blofles — prosaisches — Tun des Delinquenten ersetzt, das lediglich
eine Folge seiner Biographie und seiner Psyche ist. Damit machen die
Disziplinen Handeln, und d.h. selbstbestimmtes Handeln der Figuren der
Tragédie, unméglich, da sie keine Verantwortlichkeiten und keine Ent-
scheidung zulassen. Indem sie sich der individuellen Psychologie zuwenden,
heben sie die Kategorie der Handlung und also die Méglichkeit der Trago-
die iberhaupt auf. Hintergrund von Foucaults Zuordnung des Rechts zur
Tragédie und der Norm zum Roman ist daher letztlich das ganz klassische
Argument vom Ende der Tragédie, wonach das moderne Individuum nicht
mit deren Strukturen vereinbar sei. Dem Disziplinarindividuum kommt nur
noch der Roman bei.

Auflésung der dramatischen Einheit der Handlung, der Zeit und des Ortes

Hinzu kommt, dafy an den Handlungscharakter des Dramas klassischer-
weise auch die Idee der Einheit der Handlung gebunden ist.* In der Tra-
godie der Marter ist diese Einheit gegeben: Es gibt ein Verbrechen, die
Verletzung des Konigs, und eine Strafe, die Marter des Rechtsbrechers;
es gibt eine Rechtsverletzung und eine Wiederherstellung des Rechts. Fiir
die Komédie gilt die Einheit der Handlung Hegel zufolge in weniger stren-
gem Mafle als fiir die Tragddie: »Die Komddie z.B. bei vielseitig verwik-
kelten Intrigen braucht sich nicht so fest zusammenzuschlieflen als die

3 Ebd., S. 21 (1450a 24£).
4 Vgl. ebd., S. 25 (1450b 24-31), 29 (1451a 30-35), 77 (1459a 17-24).

145

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

meistenteils in groffartigerer Einfachheit motivierte Tragodie.« (A III, 486)5
Auch m Foucaults Komddie der reformierten Strafen ist, bei aller Verall-
gemeinerung und Vereinheitlichung von Verbrechen und Strafen durch
Kodifizierung und Taxonomisierung (vgl. US 126f.), die Einheit der Hand-
lung etwas loser gekniipft. Zum einen zielt sie in verschiedene Richtungen:
Es geht nicht mehr nur um Wiederherstellung eines Rechts, sondern um die
Verhinderung von Straftaten in der Bevolkerung (Generalpravention) und
um die Verhinderung neuerlicher Straftaten durch den Verbrecher (Indivi-
dualprivention). Dabei beriicksichtigt die Individualprivention den Blick
auf die Biographie des Delinquenten, so dafy weitere Handlungsstringe in
den Blick geraten — die sich allerdings zunehmend weniger zur Darstellung
auf der Bithne eignen. Die biographische Vergangenheit und das Leben des
Delinquenten nehmen eine zu zentrale Stellung ein, als dafl sie etwa in einer
dramatischen Exposition abgehandelt werden kénnten. Auch das Vergan-
gene miifite szenisch auf die Bithne gebracht werden, womit das Geschehen
nicht nur aus der Einheit der Zeit herausfiele, sondern sie ganzlich sprengen
wiirde.

Zur Einheit der Handlung gehért zum anderen, so hebt Aristoteles in seiner
Poetik hervor, die Eigenschaft, zu enden. Genau wie die Handlung ist daher
auch das Drama tiber »Anfang, Mitte und Ende« strukturiert. Foucaults
Gattungsiiberlegungen zum Ubergang von der Tragodie zur Komédie und
schliefflich zum Roman stiitzt daher auch ein Blick auf den jeweiligen Aus-
gang. Anders als die Tragddie darf die Komddie eigentlich nicht mit dem
Tod enden; die Zwischen- oder Ubergangslosungen, die Foucault anbietet,
sind, wie gezeigt worden ist, zum einen die reformierten Strafen und zum
anderen die Guillotine, die zwar den Tod bringt, aber wenigstens einen
vergleichsweise unblutigen. Nicht so die Disziplinen. Vorbereitet durch die
Strafreformen, die statt der Todesstrafe erstmals Sklaverei auf Lebenszeit
erwogen (vgl. US 121), bringen sie schlieflich ein Ende ohne Tod hervor:

5 Zu Hegel iiber die drei dramatischen Einheiten insgesamt vgl. A TII, 482ff.

6 Vgl. Aristoteles: Poetik, S. 25 (1450b 24-31): »Wir haben festgestellt, daf} die Tragd-
die die Nachahmung einer in sich geschlossenen und ganzen Handlung ist, die eine
bestimmte Gréfie hat; es gibt ja auch etwas Ganzes ohne nennenswerte Grofle. Ein
Ganzes ist, was Anfang, Mitte und Ende hat. [...] Ein Ende ist [...], was selbst natiir-
licherweise auf etwas anderes folgt, und zwar notwendigerweise oder in der Regel,
wihrend nach ihm nichts anderes mehr eintritt.« Auch Hegel greift diese Bestimmung
der Totalitat als Handlung auf (vgl. A L, 316).

146

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Gefingnis, die unendlich fortgefithrten und unabschlieflbaren Befragun-
gen, Kontrollen und Prifungen — ein Ende, das keines ist.

Was sich nunmehr der Strafjustiz als ihr Zielpunkt [...] anbietet, ist nicht mehr der
gegen den Korper des Konigs ausgespielte Korper des Schuldigen; und auch nicht
das Rechtssubjekt eines idealen Vertrags; sondern das Disziplinarindividuum. [...]
Der Idealfall des heutigen Strafsystems wire die unbegrenzte Disziplin: eine Befra-
gung ohne Ende; eine Ermittlung, die bruchlos in eine minutiése und immer analy-
tischer werdende Beobachtung tiberginge; ein Urteil, mit dem ein nie abzuschlie-
Rendes Dossier erdffnet wiirde. (US 291f.)

Im Gegensatz zur Tragddie der Marter, die das Ende des Verbrechers
vorfiihrt, erzihlt die Geschichte des Disziplinarindividuums von der »le-
benslange[n] Kontrolle des Einzelnen« (WjF 87), eine Geschichte also, die
sich gerade nicht auf eine geschlossene Handlung beschrinkt und die nicht
endet: eine »ununterbrochene Schrift«.” Der »rituelle Vollzug der Souveri-
nitdt« in der Marter — und ein Ritus ist eine fest definierte Handlungsfolge,
also eine in sich geschlossene Handlung — wird von der »steten Ausiibung
der unbegrenzten Disziplin« abgeldst (US 279), die »sich auf eine nie ab-
zuschlieende Unterwerfung [richtet]«. (US 209) Ebenso zeichnet sich der
Roman gegentiber dem Drama durch seine prinzipielle Unabgeschlossen-
heit aus. Aristoteles schreibt, »das Epos verfiigt tiber unbeschrankte Zeit«.
Die in der deutschen Frithromantik unter dem Begriff der progressiven
Universalpoesie postulierte Fragmentarizitit des Romans findet sich in
den so umfassend wie méglich angelegten, doch stets nur ausschnitthaft
bleibenden medizinischen und psychologischen Fallberichten verwirklicht.
Und der Roman geht iiber die blofle Unabgeschlossenheit noch hinaus, er
weist ndmlich — progressiv — in die Zukunft, ganz so wie auch das diszipli-
nare Gerichtsurteil »Voraussagen tiber die Zukunft des Delinquenten ent-
hilt.« (US 30)9 In den Disziplinen also sind die Einheit der Handlung und
die Einheit der Zeit aufgel6st, sie haben keinen Anfang und kein Ende und
beschreiben eine einzige unendliche Folge ewig unabgeschlossener Priifun-
gen, Erhebungen, Protokolle und Prognosen. Wie der Geschlossenheit des
Dramas die Unabschliefbarkeit des Romans, so steht der Abgeschlossen-
heit der Marter die lebenslange Kontrolle der Disziplin gegeniiber.

7 Dieser Ausdruck wurde auf S. 246 der deutschen Ubersetzung von Uberwachen und
Strafen ausgelassen; das Original lautet: »écriture ininterrompues. (SP 224)

8 Aristoteles: Poetik, S. 17 (1449b 14).

9 Vgl. auch US 118ff. und US 164.

147

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finzig der Einheit des Ortes scheinen die Disziplinen teilweise entgegen-
zukommen, namlich unter den Idealbedingungen der Prifung: im geschlos-
senen Raum des Panopticons, des Gefangnisses, der Psychiatrie. Allerdings
erstreckt sich die Einheit des Ortes, wie gesagt, nicht auf die Darstellung der
Anamnese oder der biographischen und psychologischen Hintergriinde
eines Delikts, deren Schauplatz ein anderer als der konkrete Raum der
Austibung der Disziplin ist. Hierzu bediirfte es einer endlosen monologi-
schen Exposition. Es bleibt also dabei, daf} die Disziplinen insgesamt mit
klassischen dramatischen Strukturen nicht vereinbar sind — sie bedeuten das
Ende des Schauspiels.!?

Variante: Ubergang vom Epos zum Roman

Auf Grundlage der Beobachtung, daf§ die Psyche ins Zentrum der Strafen
riickt, zeichnet Foucault in Uberwachen und Strafen noch eine dritte Linie des
Gattungsarguments. Wihrend es bisher um Tragédie und Komédie und in
In Verteidigung der Gesellschafi um Tragodie und Roman ging, geht es hier um
Epos und Roman. Das Aufkommen des Prinzips des Panoptismus, der
Disziplin und der Norm spiegelt sich Foucault zufolge auch in Veranderun-
gen der Epik, namentlich in der Entwicklung des Romans, wider. Anders als
im Epos mit seinen »objektiven Helden« (Hegel) spielt im Roman die Psyche
die zentrale Rolle — das Verhiltnis von Epos und Roman ist in dieser
Hinsicht analog zum Verhiltnis von Tragddie und Komddie bzw. Tragddie
und Roman.

[Dlie Uberginge vom Epischen zum Romanhaften, von der Grofitat zur heimlichen
Besonderheit, von den langen Irrfahrten zur inneren Suche nach der Kindheit, von
den Kémpfen zu den Phantasmen [verweisen] auf die Formierung einer Disziplinar-
gesellschaft.!! (US 249)

10 Daf} das Fehlen der drei Einheiten ebensowenig wie die Unabgeschlossenheit grund-
satzlich der dramatischen Struktur widerspricht (vgl. Volker Klotz’ »offenes Drama),
darf hier unberticksichtigt bleiben. -

11 Seitter tibersetzt Foucaults »passage de 1'épique au romanesque« mit »Ubergang vom
Epos zum Roman«. Le »romanesque«, das »Romanhafte«, findet sich allerdings bei
Hegel; vgl. das folgende Zitat.

148

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.


https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Foucault fithrt das nicht niher aus, so daff ihm auch in der ein Jahr nach
Erscheinen von Uberwachen und Strafen gehaltenen Vorlesung In Verteidigung
der Gesellschaft noch bleibt, die Forderung nach >niherer Betrachtung« des
Zusammenhangs von Norm und Roman zu erheben (vgl. VG 208). Denkt
man aber beispielsweise an den Entwicklungs- oder Bildungsroman, leuch-
tet die Verkniipfung von Norm und Roman unmittelbar ein: Der Bildungs-
roman ist eine Gattung der individuellen Lebensbeschreibung. Hegel be-
schreibt den Kampf des Individuums mit der Gesellschaft in der Form des
»Romanhafte[n]« folgendermafien:

12

Diese Kdmpfe nun aber sind in der modernen Welt nichts Weiteres als die Lehr-
jahre, die Erziehung des Individuums an der vorhandenen Wirklichkeit, und erhal-
ten dadurch ihren wahren Sinn. Denn das Ende solcher Lehrjahre besteht darin, dafl
sich das Subjekt die Horner ablduft, mit seinem Wiinschen und Meinen sich in die
bestehenden Verhiltnisse und die Verninftigkeit derselben hineinbildet, in die Ver-

kettung der Welt eintritt und in ihr sich einen angemessenen Standpunkt erwirbt. (A
I, 219f)12

Diese Beschreibung Hegels erfolgt allerdings keineswegs, wie Rolf Selbmann (Der

deutsche Bildungsroman, 2., tiberarb. und erw. Aufl., Stuttgart 1994, S. 14) es nicht
ohne Empérung darstellt, in apologetischer Absicht. Der ganze Abschnitt iiber »Das
Romanhafte« propagiert nicht »die restlose Anpassung des Subjekts, sein >Einbildenc
in die bestechenden Verhiltnisse und ihre >Verntinftigkeit« (ebd.), sondern kritisiert
in durchgingig ironischem Ton eine abgeschmackte und im Kern immergleiche
Darstellung jenes modernen Kampfes des Individuums im modernen Roman. Die
amiisante Stelle sei hier ausschnittweise kuxz zitiert: »Mag einer auch noch soviel sich
mit der Welt herumgezankt haben, umhergeschoben worden sein, zuletzt bekommt
er meistens doch sein Médchen und irgendeine Stellung, heiratet und wird ein
Philister so gut wie die anderen auch; die Frau steht der Haushaltung vor, Kinder
bleiben nicht aus, das angebetete Weib, das erst die Einzige, ein Engel war, nimmt
sich ungefihr ebenso aus wie alle anderen, das Amt gibt Arbeit und Verdriefllich-
keiten, die Ehe Hauskreuz, und so ist der ganze Katzenjammer der iibrigen da. — Wir
sehen hier den gleichen Charakter der Abenteuerlichkeit, nur daf dieselbe ihre rechte
Bedeutung findet und das Phantastische daran die nétige Korrektion erfahren muf3.«
(A 11, 220) Die »nétige Korrektions, die »erfahren [werden] mufi«, bezieht sich hier
auch keineswegs, wie Selbmann es darstellt, auf das Individuum, sondern auf die
Form des Romans — im Gegensatz zum romantischen Ritterroman. Hier klingt auch
wieder das Motiv der Alltiglichkeit an, das bei Foucault wie bei Hegel und Nietzsche
von der Tragédie zur Komédie (bzw. von der alten zur neueren Komédie) iiberleitet.
Es wird schliefilich vollends im Roman entfaltet. Der Panoptismus hat zum Ziel, alles
bis ins kleinste Detail zu erfassen, und d.h. bis ins kleinste psychische und biogra-
phische Detail, bis in die unscheinbarste Handlung hinein, bis in den hintersten
Winkel des Alltiglichen. Die Seele tritt bei Foucault auf die — komische — Biihne,
aber (noch) maskiert; im Roman dann, jenseits der Biihne, wird es keine Masken
mehr geben, und die Seele erscheint blofigelegt in ithrer ganzen banalen Alltaglichkeit.

149

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das, was Foucault das Problem der Norm nennt, behandelt der Bildungs-
roman als die Geschichte der Entwicklung eines Individuums in der Gesell-
schaft oder, stiarker formuliert, als die Geschichte der Bildung und Formung
eines Individuums in Auseinandersetzung mit der Gesellschaft und ihren
Normen. Noch stirker formuliert: als Geschichte der Anpassung des Indi-
viduums an die Normen, als Geschichte seiner Normalisierung. Daher auch
schreibt Foucault tiber das Kerkersystem: »Es gibt da so etwas wie eine
Disziplinar-Ausbildung, die sowohl an einen Bildungsweg wie an eine be-
rufliche Laufbahn erinnert.« (US 388) Und: »Der Delinquent ist das Pro-
dukt einer Institution.« (US 389) Den Vorgang dieser Produktion beschreibt
der Institutionenroman. !

Der humanwissenschaftliche Panoptismus der Erzéhltechniken

Die unterschiedlichen Erzédhltechniken des Romans erméglichen dabei die
ganze panoptische Bandbreite an Blicken des Individuums, Blicken auf das
Individuum und Blicken des Individuums auf sich selbst. Stanzels auktoria-
ler Erzahler liefert genau den Emblick in die Psyche, den sich die panopti-
schen Techniken zu verschaffen suchen. Auf diese Verbindung zwischen
Panoptismus und Roman des Realismus weist auch Mark Seltzer hin: »The
technique of omniscient narration [...] gives to the narrator a providential
vision of the characters and action. It is the fantasy of such an absolute
panoptisme, »that fantasy of surveillance which [...] lies at the heart of the
realistic project.« »[T]he narrative method of the novel departs from this
panoptic technique.«!* Der auktoriale Erzdhler kennt nicht nur Hintergrund
und Umsténde der Handlung, sondern verfiigt iiber Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft der Romanfigur und aller sie umgebenden Umstinde,

Die Disziplin befafit sich, mit Hegel gesprochen, mit der »Prosa im menschlichen
Dasein« (A1197), der »Welt des Alltaglichen und der Prosa« (A1197), der »Prosa der
Welt« (A T 199) und, mit spezifischem Bezug auf den >romantischen< Roman, der
»Prosa der erkhchkelt (A T0, 219; A III, 430) und beschreibt »die gewshnliche
duflerliche Realitit, das Alltaghche der Wirklichkeit und die gemeine Prosa des
Lebens«. (A 1317)

Campe prigt den Begriff des Institutionenromans als Nachfolger des Bildungs-
romans, in dem beschrieben wird, wie Institutionen Leben »formen« (vgl. Rudiger
Campe: Robert Walsers Institutionen. »Jakob van Guntens, in: Rudolf Behrens/Jérg
Steigerwald [Hg.]: Die Macht und das Imaginire, Wiirzburg 2005, S. 235-250).

14 Mark Seltzer: The Princess Casamassima: Realism and the Fantasy of Surveillance,

S. 531; vgl. auch Leo Bersani: The Subject of Power.

13

150

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verfiigt tiber das vollkommene panoptische Wissen. Der Ich-Erzihler da-
gegen gehorcht der disziplinaren »Anreizung zu Diskursen« und der Pasto-
ralmacht aus Der Wille zum Wissen und steht paradigmatisch fiir die Figur der
Beichte und des Gestandnisses. Die Erzahltechnik des Bewufitseinsstroms
ist so etwas wie die absolute Form der Beichte und des Gestindnisses, in der
die ganze »Wahrheit tiber sich« gesagt wird.

Der Panoptismus zeichnet sich durch die Uberblendung von Sehen und
Gesehenwerden aus. Erkenntnistheoretisch formuliert bedeutet das, dafd
der Gefangene im Panopticon gleichzeitig Beobachtender und Beobachteter,
Subjekt und Objekt der Beobachtung ist. Das scheint zunichst dem neu-
zeitlichen Reflexionsmodell des Bewuf}tseins seit Descartes bzw. seit Kants
Losung dieser Aporie durch die Zweiteilung in empirisches und transzen-
dentales Subjekt zu entsprechen. Es besteht aber ein entscheidender Unter-
schied zwischen Kants Erkenntniskonzeption und der Blicksituation im
Panopticon, indem genau diese Zweiteilung im Panopticon nicht erfolgt,
denn der Gefangene spaltet sich eben gerade nicht in empirisches und
transzendentales Subjekt, sondern bleibt zugleich empirisches Subjekt und
Objekt. Fast konnte man meinen, das Problem der Subjekt-Objekt-Spaltung,
vor dem die Erkenntnistheorie seit der Neuzeit steht, die »Aporien der
BewufYtseinsphilosophie«,!5 in der das Subjekt gleichzeitig Erkennendes
und zu Erkennendes ist und die Kant durch die Differenzierung von tran-
szendentalem und empirischem Subjekt festgeschrieben hatte, erwiesen sich
in Foucaults Konzeption der panoptischen Blicke als gelést. Im Panopticon
scheint ein Subjekt widerspruchsfrei Gegenstand seiner eigenen subjektiven
Beobachtung sein zu kénnen. Doch tatsdchlich entspricht diese Blicksitua-
tion eher einer neuen erkenntnistheoretischen Aporie, nimlich der human-
wissenschaftlichen Dopplung, die Foucault in der Ordnung der Dinge be-
schreibt. Der Gefangene sicht sich unter den empirischen Bedingungen
seines Gefangenseins ausschliefilich als diesen Gefangenen, hat also gerade
keine apriorische, sondern nur eine aposteriorisch-empirische Erkenntnis
von sich. Die Bedingung des Blicks des Gefangenen auf sich selbst, d.h. das
Transzendentale der Selbsterkenntnis im Panopticon, ist die empirische
Gefangnissituation und ist der angenommene empirische und ~humanwis-
senschaftliche, psychologisierende Blick des Aufsehers. So entspricht der
Unterschied zwischen Kants Erkenntnismodell und der Blicksituation im

15 Jiirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwélf Vorlesungen,
Frankfurt a.M. 1988 [1983], S. 345.

151

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Panopticon dem Unterschied zwischen Kants Transzendentalem und Fou-
caults Quasi-Transzendentalem (vgl. OD 307), zwischen apriorischen und
empirischen Transzendentalien: Im Panopticon ist das Empirische das
Transzendentale — wie in den Humanwissenschaften;16 es ist also Modell
nicht der kantischen erkenntnistheoretischen Konzeption, sondern der hu-
manwissenschaftlichen Episteme; und der Gefangene im Panopticon in
seiner Doppelrolle von Subjekt und Objekt ist der »Mensch« der Human-
wissenschaften, die »empirisch-transzendentale Dublette«.

Der Episteme der Ahnlichkeit und der der Reprisentation hatten dramati-
sche Blicksituationen entsprochen, namlich Tragddie bzw. Komédie. Eben-
sowenig nun, wie die Blicksituation im Panopticon noch als Schauspiel
beschrieben werden kann,!” sind die Humanwissenschaften ihrer Struktur
nach dramatisch; vielmehr finden sie ihre Entsprechung in narrativen Struk-
turen.!® Das hatte sich bereits in Veldzquez’ Hoffriulein angedeutet. Zu
Beginn der Ordnung der Dinge interpretiert Foucault die Hoffrdulein als Abbild
der Episteme der Représentation, mithin als Komddie. Doch weist er dort
bereits auf die entscheidende Einschriankung dieser Interpretation hin: auf
die »essentielle Leere« ndmlich, auf das »Subjekt«, das »ausgelassen worden«
ist (OD 45), und damit kiindigt sich das Ende des Dramas an. Diesen
Gedanken erldutert Foucault am Ende der Ordnung der Dinge ndher. Die
Hoffrdulein erweisen sich dort nicht mehr als vollkommene Reprisentation
der Reprisentation, sondern deuten auf die Strukturen der modernen Hu-
manwissenschaften voraus, denn hier tritt der Betrachter des Bildes hinzu,
der »Mensch«, und nimmt den »Platz des Kénigs« ein. Der Zuschauer,
kénnte man sagen, betritt die Bithne — so weit noch die Komddie. Dabei
ist der »Mensch« jedoch nicht mehr Bestandteil des Repréisentationsgefiiges

16 Vgl. oben, Kap. I, Unterkap. »Das Subjekt bei Foucault«.

17 Vgl. oben, Kap. V, Unterkap. »Der Zuschauer betritt die Bithne«.

18 Auch die Verfafitheit der Humanwissenschaften selbst 1if3t sich {ibrigens erzihltheo-
retisch erfassen. Foucault beschreibt »das den Humanwissenschaften Eigene« als »die
einfache Tatsache, dafl sie in Beziechung zu den Wissenschaften, in denen das
menschliche Wesen als [...] Objekt gegeben ist, in einer Position der Reduplizierung
sich befinden und daf} diese Reduplizierung a fortiori fiir sie selbst Geltung haben
kann. [...] [D]ie Tatsache, [...] da} dieses Spiel auf sie selbst angewandt werden kann
(man kann stets die Humanwissenschaften der Humanwissenschaften, die Psycho-
logie der Psychologie, die Soziologie der Soziologie etc. herstellen), gentig[t], um ihre
eigenartige Konfiguration zu zeigen. [...] Sie sind eher Wissenschaften des Redupli-
zierens in einer »metaepistemologischen« Position.« (OD 424f.) Fur diese »eigenartige
Konfiguration« hilt die Erzahltheorie mit Genette den Begriff der Intradiegese bereit,
des erzdhlten Erzdhlens.

152

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und Mitwirkender des Schauspiels (als Zuschauer und als Schauspieler),
sondern wird zu seinem Ausgangs- und Bezugspunkt. Es »erscheint«

der Mensch mit seiner nicht eindeutigen Position als Objekt fiir ein Wissen und als
Subjekt, das erkennt. Unterworfener Souverin, betrachteter Betrachter, taucht er
dort an jener Stelle auf, die ihm im voraus die Hoffrdulein zuwiesen, von wo aber fiir
lange Zeit seine reale Prasenz ausgeschlossen war. (OD 377)

Die Struktur der Hoffraulein 1af8t sich in ihrer ganzen Komplexitit allein
erzahltheoretisch erfassen. Daher auch spricht Foucault, wenn er sich auf
Veldzquez bezieht, vom »Autor« statt vom »Maler«,! was nicht nur der
Differenzierung zwischen dem >realen< und dem dargestellten Veldzquez
dient, sondern auch den narrativen Charakter des Bildes betont.20 Jede
der verschiedenen Méglichkeiten der Betrachtersituation und ihr »Abwech-
seln, reziproke[s] Ausschlieflen, Verflochtensein und Geflimmer, jede Si-
tuation desjenigen, der in den Hoffréulein blickt (»das Modell, der Maler, der
Konig, der Betrachter« [OD 377]) kann durch die Unterscheidungen zwi-
schen homo- und heterodiegetischer Erzéhlebene, Fokalisierung und
Stimme beschrieben werden. Daf} der Mensch den Raum der Reprisenta-
tion sprengt, definiert seine Position als heterodiegetischer Erzihler (eine
Position, die das Drama nicht zulafdt); zugleich und paradoxerweise aber
bleibt der Mensch eine Figur in der erzihlten Welt. Kite Hamburger
schreibt in Die Logik der Dichtung: »Die epische Fiktion ist der einzige erkennt-
nistheoretische Ort, wo die Ich-Originitit (oder Subjektivitit) einer dritten
Person als einer dritten dargestellt werden kann.«?! Tatsachlich ist diese
Moéglichkeit auch in den Hoffrdulein verwirklicht, denn auch dort siecht man
den Blick »einer dritten Person als emer dritten<: den Blick des Konigs
nimlich. Der Maler, und zwar nicht der reprisentierte Maler, sondern
der »echte« Maler, Veldzquez (also laut Foucault der »Autor«), ist der Er-
zdhler, der fiir den Betrachter (Leser) aus der Sicht des Konigs erzéhlt —
analog zum Verhiltnis, in das der Gefangene im Panopticon zu sich selbst
tritt: Dieser betrachtet sich selbst durch die Augen eines dritten und stellt
also seine Subjektivitit als die eines dritten dar; der »erkenntnistheoretische

19 OD 34, 44, 45 (in der deutschen Ubersetzung nur im letzteren Falle entsprechend
tibersetzt; auf OD 34, 44 ersetzt Képpen »auteur« durch »Maler«).

20 Den >Tod des Autors< hat Foucault hier anscheinend noch nicht im Blick.

21 Kite Hamburger: Die Logik der Dichtung, 2., stark verdnderte Aufl., Stuttgart 1968,
S.73.

153

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ort« der epischen Fiktion ist damit auch der des Gefangenen im Panopticon,
das sich als eine komplexe Erzéhlsituation erweist. »Roman und Norms,
narrative Techniken und Disziplinartechniken sind also eng verwandt, und
zugleich ermoglichen gewisse spezifisch narrative Techniken die Darstel-
lung der humanwissenschaftlichen »empirisch-transzendentalen Dublette«.
Wie die Tragédie der Marter der Ahnlichkeit und die Komddie der refor-
mierten Strafe der Représentation entsprochen hatten, so entspricht der
Roman des Panoptismus den Humanwissenschaften.

Dichtung und Geschichtsschreibung, Kriminologie und Literatur

Gegen die Identifikation von Panoptismus und Romanform liefle sich hier
allerdings, wiederum in Anlehnung an Aristoteles’ Poeftk und diesmal mit
Blick auf die dortige Unterscheidung zwischen Dichtung und Geschichts-
schreibung, auch die Unveremnbarkeit von Disziplinarsystem und Literatur
tiberhaupt behaupten. Denn im Gegensatz zur Dichtung beziehen sich die
Disziplinen, wie laut Aristoteles die Geschichtsschreibung, auf das, »was
wirklich geschehen ist«:?2 auf das Leben und die Vergangenheit des Delin-
quenten; sie sind biographisch, und tatsachlich spricht Foucault in bezug auf
das Disziplinarindividuum von der »Geschichtsschreibung seiner Existenz«.
(US 247) Andererseits aber lassen sich die Disziplinen sehr weitgehend in
Einklang mit der Dichtung bringen, weil es in ihnen eben genau nicht mehr
in erster Linie darum geht, herauszufinden, »was geschehen war« (WjF 86),
sondern sie sich vielmehr, wie laut Aristoteles die Dichtkunst, mit dem
befassen, »was geschehen kénnte, d.h. [dem] nach den Regeln der Wahr-
scheinlichkeit oder Notwendigkeit Mogliche[n].«?3 Der Individualpraventi-
onscharakter der modernen Strafjustiz besteht genau darin: sich nicht auf
das zu richten, »was die Individuen getan haben, sondern auf das, was sie
sind, sein werden, sein kénnten« (US 28), d.h. auf die Wahrscheinlichkeit
oder Notwendigkeit eines Riickfalls, darauf, die »Gefahrlichkeit« des Delin-
quenten auszuloten. Foucaults Definition der Gefihrlichkeit weist daher
Parallelen zu Aristoteles’ Definition der Dichtung auf:

22 Aristoteles: Poetik, S. 29 (1451a 37).
23 Ebd., S. 29 (1451a 37-1451b 5).

154

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das gesamte Strafsystem des 19. Jahrhunderts richtet sich darauf aus, nicht das
tatsdchliche, sondern das mégliche Handeln der Menschen zu kontrollieren; man
fragt nicht, ob die Menschen sich gesetzeskonform verhalten oder nicht, sondern was
sie moglicherweise tun, wozu sie fahig sein kénnten, wofir sie anfillig sein mogen,
was sie zu tun drohen. So war denn der zentrale Begriff der Kriminologie und des
ganzen Strafsystems Ende des 19. Jahrhunderts der rechtstheoretische Begriff der
Gefihrlichkeit. Ex besagt, dass der Einzelne von der Gesellschaft nicht auf der Ebene
des tatsichlichen, sondern des potentiellen Verhaltens betrachtet werden sollte; nicht
auf der Ebene tatséchlicher Verstofle gegen vorhandene Gesetze, sondern auf der
Ebene moglichen Verhaltens. (WiF 831.)24

So gesehen funktioniert die sich im 19. Jahrhundert entwickelnde Krimino-
logie nach den Verfahren der Dichtkunst; Disziplin und Literatur erweisen
sich damit nicht als unvereinbar, sondern, im Gegenteil, als verwandt. In
Uberwachen und Strafen findet sich eine vielleicht nur zufillige, aber hiibsche
Anspielung auf diese Verwandtschaft. Foucault erwdhnt dort die
»moralische[ ] Buchfithrung«in Geféngnissen, die die schriftliche Dokumen-
tation des Verhaltens der Hiftlinge vorsah. (US 321) »Moralische[ ] Buch-
fuhrung« tibersetzt hier »compte moral« des franzésischen Originals?> — und
»compte moral« ist ein Homophon von >conte moral, von der im
18. Jahrhundert weit verbreiteten >moralischen Erzihlungs, ein Gleichklang,
in dem sich die inhaltliche Verwandtschaft der beiden so unterschiedlichen
»Gattungen< andeutet.

24 Vgl. auch WjF 103: »Im Panoptismus erfolgt die Uberwachung des Einzelnen nicht
auf der Ebene des Tuns, sondern des Seins; nicht auf der Ebene der tatsichlichen,
sondern der méglichen Taten. Dadurch tendiert die Uberwachung zu einer immer
starkeren Individualisierung des Téters und achtet immer weniger auf die rechtliche
Bedeutung, die strafrechtliche Qualifizierung der Tat. Der Panoptismus steht also im
Gegensatz zu der legalistischen Theorie, die sich in den Jahren davor entwickelt
hatte.«; US 327: »In diesem neuen Wissen handelt es sich darum, die Tat als Delikt
und vor allem das Individuum als Delinquenten >wissenschaftlich« zu qualifizieren.
Die Moglichkeit einer Kriminologie ist gegeben. Hat es die Strafjustiz mit dem Rechts-
brecher zu tun, so entspricht dem Vollzugsapparat der Delinquent. Der Delinquent
als biographische Einheit, als Kern von >Gefihrlichkeit« [...].«

25 SP 291.

155

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Ende des Romans in der Wissenschaftsprosa

Foucault schligt also eine Verbindung von Disziplinarsystem und Roman-
form vor. Die Beispiele aber, die er dann nennt, weisen tiber diese Gattungs-
zuordnung noch hinaus. Foucault spricht in Uberwachen und Strafen zwar iiber
den Ubergang vom Epos zum Roman, modifiziert diese Unterscheidung
dann allerdings durch die gleich darauf folgenden Beispiele epischer For-
men, die abgel6st werden. Hier stehen ndmlich zwei mittelalterliche Vers-
epen neben einer Kindererzdhlung aus dem 19. Jahrhundert — letztere nicht
eben ein iiberzeugendes Beispiel fiir ein Epos. Das tiberraschende Neben-
einander der disparaten literarischen Werke erklirt sich tiber ihre jeweiligen
Gegenstiicke, die nun tatsichlich Gemeinsamkeiten untereinander aufwei-
sen: Es sind psychoanalytische und autobiographische Krankenberichte.

Es sind die Ungliicke des kleinen Hans und nicht mehr die von Hanschen klein,26 die
das Abenteuer unserer Kindheit erzihlen. Der Rosenroman wird heute von Mary
Barnes geschrieben. Den Platz des Ritters Lanzelot nimmt der Gerichtsprésident
Schreber ein. (US 249)

Wie sich die Homophonie von >conte moral< und >compte moral« als Erset-
zung der moralischen Erzdhlung des 18. Jahrhunderts durch den mora-
lischen Rechenschaftsbericht des Gefingnisses des 19. Jahrhunderts lesen
1aft, geht es auch hier nicht mehr eigentlich um den Ubergang vom Epos
zum Roman, sondern um den von literarischer Prosa zu wissenschaftlichem
Bericht. Statt Kindererzidhlungen wie jener der Comtesse de Ségur werden
fortan Schilderungen wie Freuds Analyse der Phobie eines fiinfjihrigen Knaben
verfafdt; statt Versromanen tiber die Liebe schreibt man von der eigenen
Reise durch den Wahnsinn; epische Helden werden durch Psychiatriepatienten
ersetzt.?’ Die Psychologie greift in einem Mafle auf die Literatur tiber, daf§
von dieser nur mehr die Prosa der wissenschaftlichen oder autobiographi-
schen Krankenberichte iibrigbleibt — der Roman wird zur Fallstudie: Der

26 Tm Original statt »Hanschen klein« »le bon petit Henri« (SP 227); vgl. folgende
Fufinote.

Sophie de Ségur: Le bon petit Henri, in: Nouveaux Contes de fées, Paris 1857,
Sigmund Freud: Analyse der Phobie eines fiinfjihrigen Knaben, in: Gesammelte
Werke, hg. von Anna Freud u.a., Frankfurt a.M. 1999, Bd. 7, S. 241-377; Mary
Barnes/Joseph Berke: Two accounts of a journey through madness, London 1971 (dt.
Minchen 1973); Daniel Paul Schreber: Denkwiirdigkeiten eines Nervenkranken,
Leipzig 1903 [Neudruck hg. von Gerd Busse, Giefien 2003].

27

156

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ich-Erzahler des Romans wird zum Patienten, der tiber sich selbst schreibt,
der auktoriale Erzihler zum Psychotherapeuten, der die Anamnese auf-
nimmt und den Krankenbericht verfafit, die Herausgeberfiktion zur Her-
ausgeberwirklichkeit: Mary Barnes’ Reise durch den Wahnsinn wird zusammen
mit dem Kommentar ihres Arztes Joseph Berke veroffentlicht. Berke tiber-
nimmt damit die klassische Rolle des fiktiven Herausgebers, der die unter
verschiedensten Umstdnden aufgefundenen oder ihm anvertrauten Be-
richte oder die thm berichteten Geschehnisse mit einem Kommentar ver-
sieht und veroffentlicht — mit dem Unterschied, dafl weder der herausgege-
bene Text noch die Herausgeberstellung noch auch der Herausgeber selbst
fiktiv sind. Ahnliches gilt fiir die Analyse der Phobie eines finfjihrigen Knaben.
Auch hier gibt es einen >Erzihler¢, der, zum Teil wortlich zitierend, berichtet,
was ithm der Vater des »kleinen Hans« brieflich und manchmal auch miind-
lich iber diesen mitgeteilt hat. Doch ist auch dieser Erzdhler nicht mehr
fiktiv. Und auch hier folgt auf den Bericht, der nicht mehr fiktiv ist, der
Kommentar eines (mit dem Erzdhler identischen) Herausgebers, der nicht
mehr fiktiv ist. Auf diese Weise gehen die Beispiele, die Foucault in Uber-
wachen und Strafen nennt, sogar noch tber die Gattungsentwicklung von
Epos zu Roman hinaus und deuten auf ein Ende der Literatur tiberhaupt,
auf ein Hegelsches Ende der Kunst — gipfelnd in der Psychoanalyse. Die
Literatur tritt in die Wirklichkeit tiber und wird durch Prozeflakten und
Zeitungsberichte, durch »moralische Buchfithrung«, durch medizinische
und psychoanalytische Fallstudien ersetzt.?® (Im Grunde durch die Prosa
der Welt.)

28 Fine ganz dhnliche Beobachtung macht Theodor W. Adorno in: Standort des Erzih-
lers im zeitgendssischen Roman [1954], in: ders.: Noten zur Literatur, Frankfurt a.M.
1981, S. 41-48. Er schreibt, »die Wissenschaft, zumal die Psychoanalyse Freuds«
habe die »psychologischen Errungenschaften« der traditionellen Romankunst
[Adorno bezieht sich hier konkreter auf die »psychologischen Errungenschaften
Dostojewskys«] »ldngst [...] hinter sich gelassen«. »[A]lles Positive, Greifbare, auch
die Faktizitdten des Inwendigen« sei »von Information und Wissenschaft beschlag-
nahmt«. (Ebd., S. 42f.) Statt jedoch, wie etwa Wolfgang Kayser, von hier aus auf den
»Tod des Romans« zu schlieBen (Wolfgang Kayser: Entstehung und Krise des
modernen Romans, Stuttgart 41963 [1954], S. 33), beobachtet Adorno seine Erneue-
rung im zeitgendssischen Roman (wobei er hier mit Proust, Joyce, Kafka, Musil,
Gide, Broch und Thomas Mann e¢her den Roman der klassischen Moderne nennt)
und in dessen »antirealistische[m] Moment«. (Theodor W. Adorno: Standort des

157

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Indes scheint sich paradoxerweise gerade in der Psychoanalyse eine neuer-
liche Moglichkeit des Tragischen zu erdffnen, denn sie hebt die Trennung
von Macht und Recht, die sich in der Ablésung der Souveranitit durch die
Biomacht manifestierte, auf, indem sie unternimmt,

die Thematik der Sexualitdt wieder in das System des Gesetzes, der symbolischen
Ordnung und der Souverdnitit einzuschreiben. [...] In Reaktion auf den zeitgenos-
sischen Aufstieg des Rassismus bemiihte sich Freud, der Sexualitit das Gesetz
zugrunde zu legen — das Gesetz der Allianz, das Gesetz der verbotenen Blutschande,
das Gesetz des Vater-Souverdns. Um das Begehren sollte wieder die ganze alte
Ordnung der Macht zusammengerufen werden. (WW 144f.)

Die Psychoanalyse verkniipft Recht und Macht, Gesetz und Sex aufs neue.
Vor dem Hintergrund der These, daf} die Tragédie mit dem Recht ver-
bunden sei, erklart sich hieriiber u.a. das Interesse der Psychoanalyse an der
Tragodie, wie es etwa in Freuds Odipus- und Lacans Antigonelektiire Aus-
druck findet. Die Psychoanalyse restauriert die juridische Form der Macht,
die dem Tragischen den Boden bereitet. Diese neu aufscheinende Méglich-
keit der Tragddie besteht jedoch nur im begrenzten diskursiven Raum der
Psychoanalyse, und nur voriibergehend, wie Foucault sogleich anmerkt:

Aber diese Position der Psychoanalyse war an eine bestimmte historische Konjunk-
tur gebunden. Und nichts vermag zu verhindern, daf§ das Denken der Ordnung des
Sexuellen in den Begriffen des Gesetzes, des Todes, des Blutes und der Souveranitit
[...] letztlich nur eine nostalgische Riickwendung in die Geschichte ist. (WW 145)

Die aufblitzende Moglichkeit einer modernen Tragédie wird also sogleich
wieder verneint. Ist auf diese Weise auch das tragische Potential der Psycho-
analyse ausgerdumt, bleibt es dabei, daf} Uberwachen und Strafen die Linie
Tragédie — Komédie — Roman bzw. die Linie Epos — Roman — Wissen-
schaftsprosa zeichnet. Beide Linien miinden schliefilich in das Ende der
schonen Literatur.

Erzdhlers, S. 43) Indes sind auch, vielleicht sogar gerade dessen »antirealistische«
Techniken wenn nicht dasjenige, was ihn an die Norm koppelt (denn das diirfte wohl
cher fiir die traditionelle Erzdhlweise und den auktorialen Erzahler gelten), so doch
dasjenige, was ihn fiir den Panoptismus interessant macht.

158

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schafott-Diskurse, Vermischte Meldungen, Kriminalroman

Eine Variante der Linie Epos — Roman — Wissenschaftsprosa/Bericht geht
von dem aus, was Foucault die »Schafott-Diskurse[ ]« nennt: Im
18. Jahrhundert erteilte man dem Verurteilten vor der Hinrichtung das
Wort, damit er »sein Verbrechen und die Gerechtigkeit seiner Verurtei-
lung« kommentiere und bestitige (eine Art Parabase im Strafschauspiel, in
der sich bereits der komische Charakter der reformierten Abschreckungs-
und Besserungsstrafen ankiindigt), und verbreitete diese letzten Worte in
Flugblittern. (US 85) Bei diesen »Schafott-Diskursen« handelte es sich »[ijn
einigen Féllen [...] sicher um wirkliche Erklarungen, aber haufiger um fiktive
Reden, die man zur Abschreckung und Erbauung in Umlauf setzte.« (US
85) Es ist wohl dieser fiktive Charakter, aufgrund dessen Foucault sie als
literarische »Gattung« bezeichnet, als die »Gattung >Letzte Worte eines Ver-
urteilten«.2 (US 86) Diese »Literatur« (US 86) erwies sich jedoch als ein
zweifach sbesetzter< (vgl. US 87f.), »doppeldeutige[r] Diskurs[ J«. (US 88)
Einerseits dienten die Verbrechensberichte der Abschreckung und, wenn
sie noch im Vorfeld der Verurteilung verbreitet wurden, der indirekten
Einwirkung auf das Strafmaf}. Das Volk sollte gegen den Angeklagten
aufgebracht werden, so dafy die 6ffentliche Meinung keine zu milde Strafe
zuliefle. Andererseits wurden diese Zwecke nicht immer erreicht. Die »Scha-
fott-Diskurse« verselbstdndigten sich und die beschriebenen Verbrechen
erschienen als Kampf »diistere[r]« Helden (US 90) aus dem Volk gegen
die Michtigen (vgl. US 86f.). »Der Verurteilte wurde durch die ausfiihrliche
Schilderung seiner Verbrechen heroisiert [...]. Die verkiindeten Verbrechen
erhoben winzige Kimpfe zum Epos.«3® (US 86f.) Neben dem weitgehend
fiktiven Charakter der Geschichten, die »zum Lesestoff der unteren Volks-
schichten« (US 88) werden, ist es dieser >epische« Stil, der rechtfertigt, daf}
Foucault sie als eigene literarische Gattung bezeichnet: Sie werden zu einer
Art>Volkseposs, das direkte politische Auswirkungen zeitigen konnte. Ent-
gegen ithrem urspriinglichen Zweck fithrten die Geschichten oftmals dazu,
daf} die Zuschauer des Strafschauspiels sich auf die Seite des Verurteilten
schlugen und seine Hinrichtung tumultuarisch zu verhindern suchten. Weil

29 Seitter tibersetzt »Literaturgattung«, Foucault schreibt nur »genre«. (SP 79)
30 Ubersetzung verindert, Gw.E.; vgl. SP 80: »Les crimes proclamés amplifiaient jus-
qu’a I'épopée des luttes minuscules«.

159

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

also das »niedrige[ ] und alltigliche[ ] Epos<3! (US 88f.) des Verurteilten die
offentliche Ordnung zu bedrohen begann, forderten die Strafreformer das
Verbot der Flugblitter, deren Tage jedoch ohnehin gezihlt waren. Die
»volkstiimlichen Helden« verlassen das >literarische« Feld der Schafott-Dis-
kurse, mit denen so etwas wie eine Episierung des Strafschauspiels begon-
nen hatte, und »[dlie Zeitungen nehmen die unepische graue Eintdnigkeit
der Vergehen und Strafen in ihre vermischten Meldungen auf.«32 (US 90)
Gleichzeitig aber, und hier kommt ein neues Element in die Argumentation,
entwickeln sich erste Formen von Kriminalliteratur, die zunéchst episodisch
in Zeitungen erscheint und sich dann als eigensténdige Form des Kriminal-
romans emanzipiert.3?

Die sliterarische« »Gattung >Letzte Worte eines Verurteilten« spaltet sich
also auf; in einen literarischen und fiktionalen Teil — Kriminalliteratur — und
in einen berichtenden und nichtfiktionalen Teil — Zeitungsberichte tiber
Hinrichtungen in den »vermischten Meldungen«. An den »Schafott-Diskur-
sen« zeigt sich damit sowohl der Ubergang vom — volkstiimlichen — Epos
zum — biirgerlichen — (Kriminal-)Roman als auch der Ubergang vom Epos
zum nichternen, »prosaischen«< Bericht, also die Ablésung der Literatur.

Variante: Epos — Tragtdie —>lettres de cachet«

Implizit beschreibt Foucault die Entwicklung von schéner Literatur zu ih-
rem Ende bereits in Die Wahrheit und die juristischen Formen, und zwar im
Zusammenhang seiner Unterscheidung der drei bereits genannten juristi-
schen Wahrheits- oder Urteilsfindungstechniken: Probe, Untersuchung
und Priifung (vgl. Kap. III). Ohne sie explizit zu stellen, behandelt Foucault
hier auch die Gattungsfrage: Er vergleicht einen Rechtsfindungsprozef§ in

31 Ubersetzung verindert, Gw.E. Seitter iibersetzt: »diesen niedrigen und alltiglichen
Heldensagen«; Foucault schreibt: »I’épopée mineure et quotidienne des illégalismes«.
(SP 81f.) Auch an anderer Stelle tibersetzt Seitter »épopée« mit »Heldensage«, wo-
durch die explizite Gattungszuweisung zum Epos verlorengeht (vgl. US 247 bzw. SP
225).

Meine Ubersetzung, Gw.E.; vgl. SP 82f.: »Les Jjournaux, eux, reprendront dans leurs
faits divers la grisaille sans épopée des délits et de leurs punitions.« Seitters Uber-
setzung (»wihrend die graue Masse der Vergehen und Strafen in die alltiglichen
Zeitungsberichte eingeht«) tibergeht den Hinweis auf den Verlust des Epischen.

33 Zur Kriminalliteratur vgl. die Literaturhinweise bei Mark Seltzer: The Princess

Casamassima: Realism and the Fantasy of Surveillance, S. 527f., Anm. 32.

32

160

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homers Ilias, exemplarisch fiir die Probe, mit der Beweisfithrung in Sopho-
kles’ Komg Odz]ms, exemplarisch fiir die Untersuchung. In der Zias beschul-
digt Menelaos Antilochos, ihn bei den Leichenspielen fiir den gefallenen
Patroklos im Wagenrennen um den Sieg betrogen zu haben, und verlangt
von thm den Schwur, thn nicht absichtlich aus der Bahn gedringt zu haben.
Antilochos wagt nicht, zu schworen, und gesteht damit sein Unrecht ein.
Foucault zufolge wird hier also der Rechtsstreit durch eine Probe (bzw.
dadurch, da} der Probe ausgewichen wird) entschieden, was um so auffil-
liger ist, als vor Beginn des Rennens an der Wendemarke zwar eigens ein
Zeuge aufgestellt wurde, der spater aber nicht befragt wird.3* Das verdeut-
licht den Unterschied zwischen Probe und Untersuchung zusitzlich: Selbst
wenn es einen Zeugen gibt, greift man in der Urteilsfindung nicht auf ihn
zuriick, sondern 1afit die gottliche Probe entscheiden. Anders im Odipus: Im
Zuge der Suche nach Laios’ Mérder werden Iokaste und Odipus als Zeugen
befragt, und auch bei der Ermittlung der Wahrheit tiber die Prophezeiung
von Vatertétung und Mutterschindung treten zum Beschuldigten Odipus
und zum Seher und Anklager Teiresias mit dem Boten aus Korinth bzw.
dem Hirten des Laios Dritte hinzu (vgl. WiF 36). Der Unterschied zwischen
der Probe im Epos und der Untersuchung in der Tragédie besteht demnach
darin, daf zum »allméchtigen Blick[ ] des Sonnengottes, in der Form des
Blicks des Sehers«, ein weiterer Blick hinzukommt: »der Blick des Zeugenc.
(WjF 39) Die Tragédie also erginzt den einen, gottlichen Blick des Epos um
einen weiteren bzw. stellt thm einen anderen entgegen: den des Boten und
den des Hirten, einen »gleichsam empirisch-alltiglichen Blick« (WjF 40) —
den Blick des Zuschauers. Dieser Blick des Zuschauers markiert die Gat-
tungsgrenze zwischen Epos und Tragddie bzw. Epik und Dramatik; die
Differenz des juristischen Verfahrens ist eine Gattungsdifferenz — und eben,
wenn man Foucaults Ausgangsthese wieder in den Blick nimmt, auch eine
Differenz zwischen verschiedenen epistemischen Formen und Subjekt- oder
Subjektivierungsformen.

34 Hierbei unterlduft Foucault eine Ungenauigkeit in der Lektiire. Zum einen schreibt er
falschlicherweise, der Name des Zeugen werde nicht genannt (vgl. WjF 31). Homer
nennt ihn aber durchaus (er heifit Phoinix; vgl. Ilias, 23. Gesang, 360), was das
Ausbleiben seiner Befragung im Sinne von Foucaults Lesart nur noch erstaunlicher
erscheinen lifit. Abgesehen davon ist zwar richtig, dafl dieser Zeuge an der Wende-
marke postiert wurde, doch erfolgt Antilochos’ Regelverstof8 nicht an der Wende-
marke, sondern an einer Wegenge irgendwo auf der Strecke (vgl. ebd., 419), wo der
Zeuge sie moglicherweise gar nicht beobachten konnte.

161

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Woihrend Foucault in Die Wahrheit und die juristischen Formen also Homers Ihas
und Sophokles’ Odipus als Zeugnisse fiir das Verfahren der Probe bzw. der
Untersuchung liest, exemplifiziert er die Priifung nicht mehr an einem
literarischen Text (anders als in Uberwachen und Strafen, wo er sie, wie gezeigt
wurde, der Disziplin und dem Roman zuordnet). Und doch sind auch hier
wieder Texte von zentraler Bedeutung: die sogenannten lettres de cachet«.3?
Dies waren »Befehle des Konigs, die eine einzelne Person zu etwas zwan-
gen«. Mittels ihrer konnte man »einen Menschen aus dem Land verbannen,
ihn seines Amtes entheben oder ihn einsperren.« (WjF 94) Die Besonderheit
der lettres de cachet< besteht darin, daf} die Initiative zu den Befehlen in den
meisten Féllen nicht vom Ko6nig ausging, sondern sie auf individuelle Bitten
einzelner Personen erfolgten, die in der Regel aus dem engsten Umfeld der
zu bestrafenden (und d.h. zu entfernenden, einzusperrenden) Person
stammten. In diesem Zwangssystem ist es also nicht der Kénig, der blickt,
sondern es sind die Verwandten, die Eheménner und Ehefrauen, die Sohne
und Té6chter, die Nachbarn und die Gemeindemitglieder, die auf den Ein-
zelnen blicken (vgl. WjF 95f.). Durch diesen Blick der Vielen auf »eine
einzelne Person« oder auf Wenige scheinen die >lettres de cachet« zunichst
der Souverénitit und der Funktionsweise des Dramas zugeordnet zu sein, in
dem der Einzelne zum Gegenspieler des Kénigs wird. Doch handelt es sich
tatsichlich um gegenseitige Blicke; Familien und Nachbarn nehmen je ein-
ander in den Blick, womit nicht mehr ein Einzelner, sondern die Vielen in
den Blick geraten, in eine untiberschaubare Vielheit und Gegenseitigkeit an
Blicken — emne Variante oder Vorform des Panoptismus, wie Foucault ihn in
Uberwachen und Strafen beschreiben wird. Dementsprechend bezeichnet er die
slettres de cachet« als Ursprung des Gefangnisses (vgl. WiF 97). Auch hier
also werden literarische von nichtfiktionalen Texten abgel6st; hier wird die
Linie Epos — Tragodie —>lettres de cachet« gezeichnet. Die >lettres de cachet«
i Die Wahrheit und die juristischen Formen stiitzen damit die implizite Argu-
mentation zum Ende der Literatur. Wie die Humanwissenschaften, deren
Ende Foucault in der Ordnung der Dinge voraussagt, gehen demnach auch der
Panoptismus und der Roman zu Ende.

351982 gibt Foucault zusammen mit Arlette Farge eine Sammlung der slettres de cachet
heraus: Michel Foucault/Arlette Farge (Hg.): Le désordre des familles. Lettres de
cachet des archives de la Bastille, Paris 1982 [dt.: Familidre Konflikte. Die >Lettres de
cachet¢, Frankfurt a.M. 1989].

162

https://dol.org/10.5771/9783968216584-143 - am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Recht und Norm, Tragödie und Roman
	Unvereinbarkeit von Disziplin und Handlung
	Auflösung der dramatischen Einheit der Handlung, der Zeit und des Ortes
	Variante: Übergang vom Epos zum Roman
	Der humanwissenschaftliche Panoptismus der Erzähltechniken
	Dichtung und Geschichtsschreibung, Kriminologie und Literatur
	Das Ende des Romans in der Wissenschaftsprosa
	Schafott-Diskurse, Vermischte Meldungen, Kriminalroman
	Variante: Epos – Tragödie – ›lettres de cachet‹

