
341

11. Die historische Zeit  
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit 

In diesem Kapitel soll das Verhältnis kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit zu historischer Zeit bestimmt werden. Es geht dabei um folgende 
drei Fragekomplexe: (1) Liegt einer kritisch-prozeduralen Konzeption 
der Gerechtigkeit (implizit) eine bestimmte Vorstellung historischer Zeit 
zugrunde (sowohl bezogen auf ihre Begründung als auch ihre Realisie-
rung)? (2) Begünstigt (die Realisierung) kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit eine bestimmte Form historischer bzw. sozialer Entwicklung? Ist 
diese (aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) wünschens-
wert? (3) Wie verhalten sich die dargestellten Beherrschungsformen der 
Beschleunigung und Flexibilisierung zu der Vorstellung historischer Zeit 
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit (vgl. Fragekomplex 1) und der Form 
historischer bzw. sozialer Entwicklung, die sie (womöglich) begünstigt 
(vgl. Fragekomplex 2)? Diese Fragen sollen dabei auch im Kontext der 
in der zeitgenössischen kritischen Theorie jüngst wieder vermehrt dis-
kutierten Fragen um historischen Fortschritt und sozialen Wandel situ-
iert werden. 

Das Kapitel ist in drei Teile gegliedert. Die drei aufgeworfenen Frage-
komplexe werden darin nicht nach und nach abgearbeitet, sondern spie-
len für alle drei Teile eine Rolle. Zunächst erläutere ich ausgehend von 
den bisherigen Bezügen zu historischen Prozessen in dieser Arbeit, was 
unter historischer (oder geschichtlicher1) Zeit zu verstehen ist. Zwei-
tens stelle ich die problematische Vorstellung von historischer Zeit dar, 
die laut Amy Allen aktuellen kritischen Theorien zu Grunde liegt, na-
mentlich Habermas’ und Honneths (vgl. Allen 2016a: Kapitel 2 und 3). 
Davon ausgehend beschreibe ich, wie sich im Gegensatz dazu das – al-
lerdings ebenso problematische – Verhältnis von Forsts Ansatz zu histo-
rischer Zeit darstellt. Drittens deute ich einen Weg an, wie ein angemesse-
neres Verständnis historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler 
Gerechtigkeit aussehen könnte. 

11.1 Historische Zeit

Den Bezug zu historischen Prozessen habe ich in dieser Arbeit bisher an 
zwei Stellen markiert. In Kapitel 7 (7.6) habe ich einen möglichen ra-
dikaldemokratischen (Balibar, Rancière) Umgang mit dem Grund der 

1	 	 So: Koselleck 2015b [1979].

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342

Gerechtigkeit, der Unbestimmtheit des anderen Menschen, skizziert, der 
sich folgendermaßen zusammenfassen lässt: Weil der Grund der (men-
schenrechtlichen) Verfassung einer politischen Gemeinschaft in der 
Unbestimmtheit des einzelnen liegt, darf sich eine (menschenrechtlich 
adäquat) bestimmte, also verfasste, Ordnung aufständischen – d.i. ord-
nungsauflösenden oder -unterbrechenden – Momenten nicht verschlie-
ßen. Die Spannung zwischen Verfassung und Aufstand manifestiert sich 
nach Balibar als ein »historische[r] Prozess« (Balibar 2012 [2010]: 24). 
In einer institutionellen (verfassten) Ordnung selbst, lässt sich (nach Ba-
libar) menschenrechtlich begründete Staatsbürgerschaft nicht adäquat 
realisieren, sondern nur in einem historischen Prozess, in dem verfasste 
Ordnungen immer wieder – auch durch nicht auf die Form des Grün-
de-Gebens-und-Nehmens reduzierbare politische Praxisformen (vgl. 7.6) 
– gestört, unterbrochen, zerstört und neukonstituiert werden. In diesem 
Verständnis werden historische Ereignisse, die eine verfasste Ordnung 
infrage stellen, integriert in die Form der Realisierung menschenrechtli-
cher Staatsbürgerschaft. Mit der Rede von Ereignissen ist an dieser Stelle 
ein emphatischer Ereignisbegriff gemeint (vgl. 6.1). ›Ereignisse‹ bezeich-
nen dann nicht einfach einen raumzeitlich abgegrenzten Prozess, sondern 
nur solche Prozesse, durch die der Bewertungsmaßstab eines Prozesses 
in demselben selbst verändert wird.2 So wird verständlich, dass im po-
litischen Raum die Veränderung einer Verfassung als ereignishaft anzu-
sehen ist, während das (raumzeitlich abgegrenzte) ›Ereignis‹ der Verab-
schiedung eines neuen Gesetzes nicht als ereignishaft gelten kann, wenn 
es durch vorgängige institutionalisierte Verfahren zustande gekommen 
ist.

Ausgehend von der Feststellung, dass es nicht hinreichend sein kön-
ne, eine gerechte Verfassung dadurch zu bestimmen, dass sie möglichst 
häufig – durch historische Ereignisse im emphatischen Sinne – unter-
brochen wird, habe ich in Kapitel 8 versucht, die institutionelle Reali-
sierungsform kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu erörtern, wenn als 
ihr Grund – in einem anderen Sinne als bei Forst selbst (vgl. Kapitel 7) 
– die Unbestimmtheit des anderen Menschen gesehen wird. Die Option, 
reflexives Recht als diese institutionelle Form zu bestimmen, hat wie-
derum dazu geführt, ein zweistufiges Beherrschungspotential reflexiven 
Rechts – Beschleunigung und Flexibilisierung – aufzuzeigen. Soziale Be-
schleunigung war mit Rosa gewissermaßen als Gegenbegriff zu histori-
scher Zeit eingeführt worden (10.1). Das ist die zweite Stelle, an der die 
historische Zeit bisher vorkam.

2	 	 Für einen ausführlichen und sehr informativen Überblick zu emphatischen 
Ereignisbegriffen, siehe: Jay 2013. Jay diskutiert insbesondere die Ereignis-
verständnisse von Lyotard, Deleuze, Foucault, Heidegger, Derrida und Ba-
diou. 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

Ein dem in dieser Arbeit verfolgten Projekt angemessener Begriff his-
torischer Zeit muss diese beiden Anschlusspunkte berücksichtigen. Ich 
nähere mich dem Begriff historischer Zeit daher nun zunächst darüber, 
dass er als Gegenbegriff zur sozialen Beschleunigung gelten kann: Sozia
le Beschleunigung verunmöglicht historische Zeit oder zumindest stellt 
soziale Beschleunigung eine degenerative Form eines historischen Pro-
zesses dar. Auf die emphatisch verstandenen Ereignisse komme ich an-
schließend zurück. 

Wenn man mit Rosa soziale Beschleunigung als Gegenbegriff zu histo-
rischer Zeit versteht, dann liegt es nahe, den Gegenstandsbereich von so-
zialer Beschleunigung und historischen Prozessen (oder: Geschichte) als 
identisch anzusehen. Der Gegenstandsbereich sozialen Wandels und so-
mit sozialer Beschleunigung (soziale Beschleunigung ist schneller werden-
der sozialer Wandel) besteht aus handlungsleitenden Institutionen und 
Praxisformen, worunter auch das Recht fällt (vgl. 10.1). Verändern sich 
handlungsorientierende Institutionen und Praxisformen von einem Zeit-
punkt t1 zu einem späteren Zeitpunkt t2, so lässt sich annäherungsweise 
sagen, dann ist ›mehr‹ passiert als dass es ›bloß‹ später geworden ist – es 
ist auch ›anders‹ geworden. Von t1 zu t2 findet eine qualitative und nicht 
bloß eine quantitative Veränderung statt: »Die zeitliche Differenz […] 
hat […] eine geschichtliche Qualität […].« (Koselleck 1975: 701) Ein sol-
ches Verständnis von Zeit, das ich ›historisch‹ nenne, steht im Gegensatz 
zu einem naturwissenschaftlichen oder objektiven Verständnis von Zeit.3

Der Gegenstandsbereich naturwissenschaftlicher oder objektiver Zeit 
besteht aus natürlichen Gegebenheiten. Die physikalische Maßeinheit 
Newton etwa, mit der man die (naturgesetzlich bestimmte) Trägheit ei-
nes Körpers beschreiben kann, ist so definiert, dass ein Körper mit dem 
Gewicht ein Kilogramm ein Newton Kraft braucht, um die Geschwin-
digkeit ein Meter pro Sekunde zu erreichen. Die Zeit, wenn auch ge-
messen in ›menschengemachten‹ Zeiteinheiten (hier: Sekunden), fungiert 
dabei als neutraler Maßstab.4 Der zu untersuchende Körper ist im Jah-

3	  	Für das Einziehen eines solches Unterschieds zwischen ›objektiver‹ oder ›na-
turwissenschaftlicher‹ Zeit und historischer Zeit (schon in Bezug auf das 
Recht), siehe auch: Husserl 1955: 31 und Kirste 1998: 15. Ich verzichte an 
dieser Stelle darauf, weitere mögliche ›Zeitarten‹ – im Sinne von verschiede-
nen Arten des Zeitbewusstseins – neben der historischen und objektiven zu be-
nennen. Zimmerli und Sandbothe erwähnen etwa noch ein logisch-sprachana-
lytisches oder ein phänomenologisch-lebensphilosophisches Verständnis von 
Zeit, vgl. die Einleitung in: Zimmerli und Sandbothe 1993. Zudem könnte 
man noch von einer biografischen Zeit sprechen, die wiederum womöglich als 
individuelle Seite (kollektiver) historischer Zeit zu verstehen wäre. Zwischen 
›Geschichtlichkeit‹ und ›Zeitlichkeit‹ unterscheide ich nicht grundsätzlich.

4	 	 Vgl. zu Newtons Zeitverständnis: Hühn und Waschkies 2004: 52175. 
Zur naturwissenschaftlichen Kritik an diesem Zeitverständnis unter den 

HISTORISCHE ZEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

re 300 v. Chr. nicht mehr oder weniger träge als 2018. In Bezug auf die 
Definition der Trägheit verändert sich also in diesen 2318 Jahren nichts; 
es passiert nichts ›Neues‹. In den Nachschriften von Hegels Vorlesungen 
über die Philosophie der Geschichte heißt es dementsprechend über den 
Unterschied zwischen der Form der Veränderungen im Bereich der Na-
tur und des ›Geistigen‹: 

»Die Veränderungen in der Natur, so unendlich mannigfaltig sie sind, 
zeigen nur einen Kreislauf, der sich immer wiederholt; in der Natur 
geschieht nichts Neues unter der Sonne, und insofern führt das 
vielförmige Spiel ihrer Gestaltungen eine Langeweile mit sich. Nur in 
den Veränderungen, die auf dem geistigen Boden vorgehen, kommt 
etwas Neues hervor.« (Hegel 2015 [1986]: 74)5

Aber auch die Idee, dass sich im Bereich des Geistigen, unter den der ge-
nannte Gegenstandsbereich handlungsleitender Institutionen und Pra-
xisformen fällt, etwas verändert oder ›Neues‹ passiert, ist keine zeitlose 
Wahrheit, sondern, wie es auch Rosa im Anschluss an Koselleck ver-
tritt, ein historisch spezifisches Zeitbewusstsein. Rosa attestiert vier un-
terschiedlichen historischen Perioden ein je spezifisches Zeitbewusstsein 
(vgl. Rosa 2005: 26ff.): In einfachen, undifferenzierten Gesellschaften 
hätten Menschen ein »›occasionales‹ Zeitbewusstsein« gehabt; ihre Zei-
terfahrung habe sich in das Gegensatzpaar »›Jetzt‹« und »›Nicht-Jetzt‹« 
gegliedert (Rosa 2005: 26). Das Zeitbewusstsein war demnach dichotom 
und statisch (1). In segmentären und frühen ständischen Gesellschaf-
ten hingegen habe sich die Zeiterfahrung dynamisiert, sei aber dicho-
tom geblieben: es sei zwischen »Vorher« und »Nachher« unterschieden 
worden (Rosa 2005: 27). Allerdings seien Vergangenheit und Zukunft 
dabei strukturgleich, weswegen die zeitliche Bewegung als Zyklus6 wahr-
genommen worden sei (2). In der Gesellschaft der Neuzeit7 oder der klas-
sischen Moderne sei ein dreidimensionales Zeitbewusstsein entstanden. 
Es wird darin zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unter-
schieden und das Verhältnis dieser drei Kategorien wird nicht mehr als 
Zyklus, sondern linear aufgefasst. In dieser Phase sei das Fortschreiten in 
der Zeit zudem als auf ein »Geschichtstelos« (Rosa 2005: 27) gerichtetes 
verstanden worden (3). In der Hoch- oder Spätmoderne hingegen ver-

Stichworten der Relativitätstheorie und Quantenphysik, siehe: Zimmerli 
und Sandbothe 1993: 8ff.

5	  	 Inwieweit diese Nachschriften tatsächlich als Aussagen Hegels einzuordnen 
sind, ist umstritten. Vgl. dazu Rojek 2017, Kap. 1, insb. 1.4. An dieser Stelle 
kommt es mir nur auf die Griffigkeit von der Hegel zugeschriebenen Text-
stelle an; es ist für mich in diesem Kontext unerheblich, ob sie tatsächlich 
auf Hegel zurückgeht.

6	 	 Vgl. Cloeren 1976.
7	 	 Vgl. Koselleck 2015a [1979]: 359ff.

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345

ändere sich die Zeitwahrnehmung in der Hinsicht, dass es kein festste-
hendes Ziel der Geschichte mehr gebe und somit ein dreidimensionales, 
»lineares Zeitbewusstsein mit offener Zukunft« (Rosa 2005: 27, Herv. 
teilweise entfernt E.N.) entstanden sei (4).8

Die lineare, dreidimensionale Zeitwahrnehmung seit der Neuzeit (3, 
4) ist für Rosa konstitutiv mit dem normativen Projekt der Moderne, 
dem »Versprechen individueller und politischer Autonomie« verknüpft 
(Rosa 2005: 451). Wenn das individuelle und kollektive Leben autonom 
gestaltet werden soll, muss es möglich sein, die Zukunft durch Hand-
lungen von der Vergangenheit unterscheidbar zu machen, sodass die Zu-
kunft einen Fortschritt9 gegenüber der Vergangenheit darstellen kann.10 
Ein bestimmtes Zeitbewusstsein (historische Zeit) ist daher konstitutiv 
mit der Möglichkeit der Realisierung des normativen Projekts der Mo-
derne verbunden. Historische Zeit (sowie das normative Projekt der Mo-
derne) gibt es also erst seit der Moderne. 

Somit kann man den Gegenstandsbereich historischer Zeit auf hand-
lungsleitende Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen 
Projekt der Moderne orientieren, begrenzen. Rosas Kritik am normati-
ven Projekt der Moderne, zu dem ich Forsts kritisch-prozedurale Ge-
rechtigkeitstheorie (zumindest ohne meine Erweiterungen und Modi-
fizierungen11) zähle, ist schließlich, dass sich das für seine Realisierung 
notwendige Zeitverständnis ›historischer Zeit‹ gegen sich selbst kehrt: 
Moderne Normativität muss von der zukünftigen Veränderbarkeit hand-
lungsleitender Institutionen und Praxisformen ausgehen. Wenn sich die-
se aber zu schnell wandeln, wenn die »soziale Beschleunigung in der 

8	 	 Wenn man wie Koselleck »Erfahrungsraum« und »Erwartungshorizont« als 
zeitlose Begriffe versteht (vgl. 10.1), über deren Verhältnis verschiedene Ar-
ten von Zeitbewusstsein erschließbar gemacht werden können, dann ließen 
sich (1)–(4) auch mit Hilfe dieser beiden Kategorien rekonstruieren.

9	 	 In Rosas Systematik wäre ein deterministisches Fortschrittsverständnis (es 
wird Fortschritt geben) dem Zeitbewusstsein der klassischen Moderne zuzu-
ordnen (3), während die bloße Affirmation der Möglichkeit von Fortschritt 
der spätmodernen (4) zuzuordnen wäre. Zum Fortschrittsbegriff siehe auch 
11.2.

10		 Auch Forst sieht eine notwendige Verbindung eines nicht-deterministischen 
Fortschrittsbegriffs (vgl. 6.4.4) mit einem spezifischen Zeitbewusstsein: Der 
Forschrittsbegriff setze »die Vorstellung eines linearen Zeitablaufs […] und 
[…] einer prinzipiell offenen Zukunft« voraus (Forst 2012: 41).

11		 In Rosas Verständnis bezieht sich das normative Projekt der Moderne aus-
schließlich auf den (individuellen und kollektiven) Wert der Autonomie. Die 
von mir modifizierte Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist aller-
dings nicht so ausschließlich auf die Autonomie bezogen (vgl. Kapitel 7), 
weshalb sie in Rosas engem Verständnis des normativen Projekts der Mo-
derne nicht ohne Weiteres Platz hat. Vgl. auch schon 4.3 und 6.4.8.

HISTORISCHE ZEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

›Spätmoderne‹ einen kritischen Punkt übersteigt« (Rosa 2005: 49), dann 
steht soziale Beschleunigung der Realisierung von individueller und kol-
lektiver Autonomie gerade entgegen. Entscheidend für dieses Kapitel ist, 
dass Rosa nicht einfach behauptet, soziale Beschleunigung sei nicht wün-
schenswert (vgl. Kapitel 10.3), sondern dass sie historische Zeit zerstört 
– und somit eine notwendige Realisierungsbedingung des normativen 
Projekts der Moderne. Womöglich wäre dann »das politische Projekt 
der Moderne […] letztlich inkompatibel mit [seinen eigenen, E.N.] so-
zialen Bedingungen« (Rosa 2005: 396). Eine gute (oder auch kritische) 
Konzeption von Normativität sollte meinem Verständnis nach (vgl. Ein-
leitung, 1.2) die Frage nach ihrer gewünschten Institutionalisierung bzw. 
Realisierung nicht vernachlässigen; somit ist es ein genuines Problem 
einer Normativitätskonzeption (oder ein genuin normatives Problem), 
wenn sie ihre eigenen Realisierungsbedingungen zerstört oder unwahr-
scheinlich macht.

Wie in 10.1 beschrieben, ist für Rosa an dem Verständnis von sozialer 
Beschleunigung als »Gegenwartschrumpfung« (Lübbe) problematisch, 
dass sie genuine Erfahrungen verunmöglicht und somit Lernprozesse 
verhindert. Da Rosa die Beschleunigung in der Spätmoderne auch als 
»Entzeitlichung der Geschichte« (Rosa 2005: 419) bezeichnet, verstehe 
ich ihn so, dass soziale Beschleunigung historische Zeit (als spezifisches 
Zeitbewusstsein) selbst verunmögliche.12 Historische Zeit oder eine Ver-
knüpfung von Ereignissen (im nicht emphatischen Sinne) durch histo-
rische Zeit muss daher eine bestimmte Art der qualitativen Beziehung 
zwischen diesen Ereignissen bedeuten. Historische Zeit, so könnte man 
sagen, bezeichnet also einen Erfahrungszusammenhang. 

Diese Idee historischer Zeit als Erfahrungszusammenhang – oder mit 
Forst gesprochen als in einem »Rechtfertigungsnarrativ« fassbar (vgl. 
6.3.2)13 – steht auf den ersten Blick der Idee entgegen, dass in der histori-

12	 	 In Bezug auf Verfassungsänderungen deutet Vismann einen ähnlichen Zu-
sammenhang an: »Das beschleunigte Tempo außerkonstitutioneller Än-
derungen, ihre Unvorhersehbarkeit und ihr schneller Wechsel sprengen 
schließlich die Einheit der Zeit, in der Verfassungsänderungen sich bisher 
selbstverständlich vollzogen haben.« (Vismann 2002: 20)

13		 An dieser Stelle ergeben sich noch einige weitere Fragen, die ich in dieser Ar-
beit nicht mehr behandeln kann. Es müsste der verwendete Erfahrungsbe-
griff spezifiziert werden (vgl. Gutmann, Laukötter, Pollmann und Siep 2018: 
10ff.). Zudem müsste das Verhältnis des sozialtheoretischen Bildes eines 
Rechtfertigungsverhältnisses zu dem eines Erfahrungszusammenhangs noch 
präzisiert werden: (1) Ist ein Erfahrungszusammenhang eine notwendige 
(oder sogar hinreichende) Bedingung für ein Rechtfertigungsverhältnis? (2) 
Ist ein Rechtfertigungsverhältnis ein Erfahrungszusammenhang? (3) Oder 
ist ein Erfahrungszusammenhang die diachrone Betrachtung eines Recht-
fertigungsverhältnisses? (4) Wäre dann (wenn man die dritte Frage bejaht) 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


347

schen Zeit (emphatisch verstandene) Ereignisse vorkommen können, da 
sie ja gewissermaßen einen Erfahrungszusammenhang sprengen. Dies ist 
aber nur auf den ersten Blick der Fall, weil grundlegende Veränderungen 
(Ereignisse) überhaupt nur vor der Folie als solche erkennbar sind, dass 
es kleinteiligere – in einem Erfahrungszusammenhang stehende, ›gegen-
wärtige‹ – Entwicklungen gibt. 

Der Zusammenhang von historischer Zeit als Erfahrungszusammen-
hang, durch den – oder zwischen dem – auch emphatische Ereignisse er-
möglicht werden, und eben jenen emphatischen Ereignissen, lässt sich 
bezogen auf das Verhältnis von Recht (als einer wichtigen handlungslei-
tenden Institution) und Zeit in dieser Arbeit im Anschluss an Kapitel 8 
folgendermaßen verdeutlichen. Ich hatte mit Lieber (vgl. 8.3) zwischen 
zwei Problemen der Rechtsanwendung unterschieden: dem Problem, wie 
mit der Unbestimmtheit allgemeiner Gesetzesnormen bei der Anwen-
dung auf konkrete Fälle vernünftig umgegangen werden kann, und der 
Frage, warum es überhaupt sinnvoll sein sollte, sich bei einem konkre-
ten Rechtsfall an einem vorher gegebenen Gesetz zu orientieren (Pro
blem der Gesetzesbindung). Betrachtet man das Auseinanderfallen von 
Gesetzgebung und -anwendung in Hinblick auf das Problem der Geset-
zesbindung, so hatte ich argumentiert, stellt es eine Manifestation der 
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit dar. Habermas’ Lö-
sung für das Problem rechtlicher und faktischer Gleichheit war die Be-
tonung der Koexistenz einer formellen mit einer informellen Meinungs- 
und Willensbildung (vgl. 8.4). Lieber vertritt die These, dass Habermas 
somit eine klassische rechtstheoretische Frage, die Verfassungsfrage, ge-
wissermaßen umgeht: 

»[…] wo die klassische Verfassungstheorie trennt zwischen einer anar-
chischen und prä-institutionellen pouvoir constituant sowie einer in-
stitutionell gebändigten pouvoir constitué, da unterscheidet Habermas 
zwischen formellen und informellen Sphären der politischen Willens- 
beziehungsweise Meinungsbildung. Der jegliche Institutionalisierung 
rechtfertigende Diskurs wird den Institutionen nicht zeitlich vor-, son-
dern eher aus ihnen heraus verlagert.« (Lieber 2007: 113f.)14

Ich hatte argumentiert, dass Habermas’ Lösung der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit für das Gesetzbindungsproblem nicht 
ausreicht, weil Habermas nicht miteinbezieht, dass sich die Dialektik 

ein Erfahrungszusammenhang synonym zu Forsts Begriff eines Rechtferti-
gungsnarrativs zu verstehen? Ich gehe hier davon aus, dass die dritte und 
vierte Frage zu bejahen sind und stecke damit den Rahmen dafür ab, wie 
die erste und zweite Frage beantwortet werden müssten. 

14		 Zur (in Patbergs Sicht problematischen) Missachtung der Eigenständigkeit 
konstituierender Macht bei Habermas, vgl. insb. Kapitel 5 in: Patberg 2018. 
Siehe dazu auch meine Besprechung von Patbergs Buch: Neuhann 2018c.

HISTORISCHE ZEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348

von rechtlicher und faktischer Gleichheit in dem Auseinanderziehen von 
Gesetzgebung und Rechtsanwendung manifestiert. Zudem hatte ich her-
vorgehoben, dass Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher 
und faktischer Gleichheit – die Betonung der informellen Seite von Mei-
nungs- und Willensbildungsprozessen – aus Forsts sozialtheoretischer 
Perspektive nicht ohne Weiteres zugänglich ist. Daraus ergibt sich mein 
Verständnis, dass die Verfassungsproblematik, wie Lieber sie in dem 
obenstehenden Zitat beschreibt, in Kontinuität mit dem Gesetzesbin-
dungsproblem als Problem des Auseinanderfallens von Gesetzgebung 
und -anwendung steht, an dem sich die Dialektik von rechtlicher und 
faktischer Gleichheit manifestiert. Die Gemeinsamkeit liegt darin, dass 
die grundsätzliche Frage aufgeworfen wird, warum es überhaupt sinn-
voll sein sollte, sich an in der Vergangenheit Festgelegtes – oder eben 
gerade nicht – zu halten. Anders gesagt liegt die Gemeinsamkeit also 
in dem Bezug beider Problematiken auf die historische Zeit. Im Falle 
des Gesetzbindungsproblems ist dieser Bezug spezifischer auf historische 
Zeit als Erfahrungszusammenhang und im Falle der Verfassungsproble-
matik auf historische Ereignisse gerichtet.  

***

Der Gegenstandsbereich historischer Zeit setzt sich also aus handlungs-
leitenden Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen Pro-
jekt der Moderne (Rosa) ausrichten, zusammen. Das moderne Recht ist 
eine wichtige, wenn nicht die wichtigste Institution dieser Art. Das Ver-
hältnis von Recht und Zeit – oder: die Zeitstrukturen des Rechts – ist ti-
telgebend für diese Arbeit, weil eine angemessene Betrachtung desselben 
(im Sinne des Verhältnisses von Recht und historischer Zeit) entschei-
dend dafür ist, ob das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit gelingen kann oder nicht und somit dafür, wie die Forschungsfrage 
dieser Arbeit zu beantworten ist. Die Zeitstrukturen des Rechts interes-
sieren mich deshalb nicht per se, sondern nur in dem Sinne, in dem sie 
hinsichtlich der genannten Fragestellung relevant werden. Deshalb biete 
ich keine vollständige Systematisierung der Forschungsliteratur zu ›Zeit 
und Recht‹ an.15 

15		 Hiermit seien jedoch einige wichtige rechtwissenschaftliche Arbeiten zum 
Thema ›Zeit und Recht‹ genannt: Husserl 1955, Winkler 1995, Günther 
1995, Kirste 1998 und Corrias und Francot 2018. In der Einleitung zu Kirs-
te 1998 und in Kirste 1999b finden sich zudem hilfreiche Literaturüberbli-
cke (bis 1999) und eine Verortung des Verhältnisses von Zeit und Recht in 
die Zeitphilosophie insgesamt und u.a. zum Verhältnis von Zeit und Poli-
tik (dazu grundlegend im deutschsprachigen Raum: Riescher 1994). Zudem 
sei angemerkt, dass das ›Recht‹ (in engeren und weiteren Verständnissen) in 
der Tradition des deutschen Idealismus der Gegenstand historischer Zeit ist, 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


349

11.2 Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen 
in der Kritischen Theorie 

Mit ihrem Buch The End of Progress (2016) möchte Allen einen Beitrag 
zur ›Dekolonialisierung‹ der zeitgenössischen Kritischen Theorie leisten. 
Konkret möchte sie aufzeigen, dass zentrale Vertreter dieser Strömung, 
nämlich Habermas, Honneth und Forst, bei der Begründung ihrer nor-
mativen Grundbegriffe eine Methode verwenden, die implizit eurozen-
tristisch ist.16 Ihre Argumentation funktioniert in Bezug auf Habermas 
und Honneth analog und anders in Bezug auf Forst. 

In Bezug auf Habermas und Honneth legt Allen dar, dass diese sich 
zwei methodischen Prämissen der Kritischen Theorie, wie Allen sie re-
konstruiert, verpflichten, nämlich »erstens, dass die normative Per
spektive der Kritischen Theorie auf immanente Art auf der realen sozia
len Welt beruhen muss; und, zweitens, der Wunsch die Zwillingsübel 
eines unhaltbaren Letztbegründungsanspruchs und des Relativismus zu 
vermeiden.« (Allen 2016b: 419)17 Daraus »folgt [nach Allen, E.N.18] 
mehr oder weniger direkt« (ebd.), dass Habermas und Honneth die Gül-
tigkeit von Normen so begründen, dass sie als Ergebnis eines histori-
schen Lernprozesses zu verstehen sind. Habermas’ und Honneths nor-
mative Grundbegriffe, das Diskursprinzip (vgl. Einleitung zu II) und die 
Konzeption sozialer Freiheit (vgl. 4.1), seien »durch die rückwärtsge-
wandte Geschichte darüber, wie ›unsere‹ modernen, europäischen, auf-
geklärten, moralischen Vokabulare und politischen Ideale das Ergebnis 
eines Lernprozesses sind und deshalb weder bloß konventionell noch 
in einer a priorischen, transzendentalen Konzeption reiner Vernunft be-
gründet sind, gerechtfertigt.« (Allen 2016b: 420) Habermas’ und Hon-
neths Begründungen von Normativität beruhten also beide auf einem 
»rückwärtsgewandten« (Allen 2016b: 421) Fortschrittsbegriff, der be-
sagt, dass in der Vergangenheit Fortschritt stattgefunden hat. Dieser 
Fortschrittsbegriff unterscheide sich von einem »vorausblickenden« (Al-

d.h., dass die Entwicklung des Rechts dem historischen Prozess insgesamt 
(und nicht nur einem Teil desselben) entspricht, vgl. Kirste 1999a. Im Kon-
text dieser Arbeit ist darin insbesondere der Abschnitt zum Verhältnis von 
Recht und Zeit in Fichtes Grundlage des Naturrechts interessant (S. 60–66). 

16		 Auf Allens alternativen Vorschlag der Normativitätsbegründung im An-
schluss an Adorno und Foucault gehe ich nicht ein, vgl. Allen 2016a: 163–
230.

17		 Ich zitiere diesen (von mir) ins Deutsche übersetzten Aufsatz, der die zen
tralen Thesen des Buches enthält, damit keine englischen Zitate den Text-
fluss stören. 

18		 Allens Argumentation überprüfe ich hier nicht im Einzelnen. Für eine kriti-
sche Perspektive auf ihr Buch, siehe z.B. Albrecht 2017.

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350

len 2016b: 423), der nicht die »›Tatsache‹« (Allen 2016b: 424) von ver-
gangenem Fortschritt behaupte, sondern Fortschritt in der Zukunft als 
»moralisch-politischen Imperativ« (Allen 2016b: 423) postuliere. Der 
vorausblickende Fortschrittsbegriff sei allerdings wiederum vom rück-
wärtsgewandten abhängig, weil sich der Fortschritt in der Zukunft an 
den normativen Grundbegriffen messen lasse, die abermals dadurch ge-
rechtfertigt werden, dass sie als Ergebnis eines bereits stattgefundenen 
Fortschritts gelten (vgl. Allen 2016a: 14).19 Hinsichtlich des Vorwurfs 
des Eurozentrismus sei aber zunächst nur der rückwärtsgewandte Fort-
schrittsbegriff problematisch. Allen unterscheidet zwischen einem politi-
schen und einem epistemologischen Problem (vgl. Allen 2016a: 16–25). 
Das politische Problem sei, dass es wirkmächtige historische Narrative 
gebe, die den Kolonialismus so rechtfertigen, dass ›weiter fortgeschrit-
tene Völker‹ über ›rückständige Völker‹ herrschen dürften bzw. ihnen 
zu ihrem ›Fortschritt‹ verhelfen sollten. Das epistemologische Problem 
ist, dass dem Urteil, dass etwas als Fortschritt zählt, immer ein gewisser 
»Dezisionismus« (Allen 2016a: 20, Übersetz. E.N.) zugrunde liege, etwa 
in dem Sinne, dass amerikanische Ureinwohner einfach als untergeord-
net beurteilt wurden, ohne dass für dieses Urteil bereits Kriterien vorla-
gen. Kurz: Sowohl das politische als auch das epistemologische Problem 
eines rückwärtsgewandten Fortschrittsbegriffs zeigen, laut Allen, dass 
ein normativer Grundbegriff, der mithilfe eines solchen Fortschrittsbe-
griffs begründet wird, eigentlich nicht viel mehr sei als eine »Selbst-Be-
glückwünschung« (Allen 2016b: 420) zu den eigenen (europäisch-west-
lich-modernen) Werten.

Dieser Vorwurf gilt nach Allen für Habermas und Honneth – in leicht 
abgewandelter Ausformulierung – gleichermaßen. An Forsts Ansatz, dem 
Allen in dem Buch neben Habermas und Honneth ebenfalls ein zentrales 
Kapitel widmet, übt Allen eine andere Kritik. Allen wirft Forst vor, dass 
er sich gar nicht erst den methodischen Prämissen der Kritischen Theo-
rie verpflichte. Stattdessen mache er einen Vorschlag für einen normati-
ven Grundbegriff, der – wenn auch nicht explizit – einen Letztbegrün-
dungsanspruch stelle und somit keinen immanenten Maßstab der Kritik 
darstelle. Damit schütze sich Forst zunächst vor dem Problem des Re-
lativismus sowie Habermas’ und Honneths geteiltem Problem mit dem 
rückwärtsgewandten Fortschrittsbegriff – und dem damit einhergehen-
den Eurozentrismusvorwurf – gleichermaßen. Letztlich sei aber Forsts 
»abstrakte kantische Moral und praktische Vernunft […] nur [ein, E.N.] 
versteckter Eurozentrismus, ein wesentlicher Bestandteil der Tendenz des 

19		 Diese Unterscheidung zwischen einem rückwärts- und einem vorwärtsge-
wandten Fortschrittsbegriff liegt quer zu der Unterscheidung zwischen den 
zwei verschiedenen Fortschrittsverständnissen der klassischen und Spätmo-
derne (11.1). Vgl. Fn 8 in diesem Kapitel. 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


351

Westens sich selbst als universal zu sehen« (Allen 2016b: 422, Herv. 
E.N.).

Zu Allens Kritik an Habermas und Honneth beziehe ich keine Stel-
lung. Stattdessen möchte ich (1.) erläutern, was für ein Verhältnis von 
Normativität und historischer Zeit Allen Habermas und Honneth un-
terstellt, und (2.) argumentieren, dass dieses Verhältnis bei Forst anders 
ist als Allen es beschreibt. 

1. Allen setzt bei ihrer Analyse des Fortschrittsbegriffs bei Kosellecks 
Verständnis desselben an (vgl. Allen 2016a: 7). Sie führt zwar an, dass 
dieser Fortschrittsbegriff mit einer »neuen Erfahrung der Zeit« einherge-
he, aber führt dies nicht weiter aus (Allen 2016a: 7, Übersetz. E.N.). Hin-
sichtlich des Zeitverständnisses ist eine Bedingung dafür, Fortschritt für 
möglich zu erachten, dass die Zukunft anders sein wird oder sein kann 
als die Vergangenheit. Damit ist aber noch nicht gesagt, dass die Zu-
kunft auch besser sein wird als die Vergangenheit. Wie oben beschrieben, 
unterscheidet Allen zwischen einem rückwärts- und einem vorwärtsge-
wandten Fortschrittsbegriff. Habermas und Honneth unterstellt sie, wie 
erläutert, dass ihre jeweiligen Normativitätskonzeptionen, das Diskur-
sprinzip und die Konzeption sozialer Freiheit, als Ergebnis eines bereits 
stattgefundenen Fortschritts (rückwärtsgewandt) gerechtfertigt sind. 
Diese Normativitätskonzeptionen sind dann wiederum die Maßstäbe, 
anhand derer jeweils gegenwärtige und zukünftige Entwicklungen hin-
sichtlich ihrer Fortschrittlichkeit bewertet werden. Allen kritisiert Ha-
bermas und Honneth demnach nicht dafür, dass sie einen teleologischen 
(oder deterministischen) Fortschrittsbegriff in dem Sinne hätten, als dass 
sie etwa unterstellten, dass die Zukunft notwendigerweise Verbesserun-
gen bereithielte (vgl. Allen 2016a: 8f.). Sie kritisiert hingegen, dass ihre 
jeweiligen Maßstäbe, anhand derer gesellschaftliche Entwicklungen auf 
ihre Fortschrittlichkeit hin befragt werden, selbst in der Zukunft nicht 
für Revisionen offen sind, obwohl deren Gültigkeit wegen des politi-
schen und epistemologischen Problems am rückwärtsgewandten Fort-
schritt (s.o.) bloß ›provinziell‹ sei. Letztlich lässt sich also Allens Kritik 
an Habermas und Honneth so verstehen, dass sie zu viel Stabilität oder 
Kontinuität bezüglich ihrer normativen Kriterien in der Zukunft anneh-
men. Forst hingegen wird von Allen – so könnte man in dieselbe Termi-
nologie gebracht sagen – ein ›verstecktes Stabilitätsproblem‹ unterstellt. 
Demgegenüber möchte ich im nächsten Abschnitt, im Anschluss an Ka-
pitel 10, skizzieren, dass Forsts Problem mit der historischen Zeit im Ge-
genteil ein Instabilitätsproblem ist.  

2. Ein wichtiger Grund dafür, dass Allen Forst ein verstecktes Eurozen-
trismus- bzw. in meinen Worten Stabilitätsproblem unterstellt, ist, dass 
sie meint, dass Forsts Kriterien für Gerechtigkeitsurteile (und Maßstä-
be dafür, ob etwas als Fortschritt gilt oder nicht, vgl. 6.4.4), Reziprozi-
tät und Allgemeinheit, nicht so kontextbezogen sind wie Forst behaupte 

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITÄTSKONZEPTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352

(vgl. Allen 2016a: 124).20 Nach Allen sind die Kriterien in dem Sinne 
nicht kontextualistisch, als dass sie selbst nicht revisionsfähig sind (vgl. 
Allen 2016a: 136–139). Als Einsichten der praktischen Vernunft sind 
sie, laut Allens Interpretation von Forst, zeitlose Kriterien (vgl. Allen 
2016a: 130, 134). Ich denke hingegen, dass bei der Anwendung dieser 
Kriterien auf konkrete Gesellschaften das eigentliche Problem darin be-
steht, dass sie gewissermaßen zu kontextsensitiv sind. Ich stimme also 
Allen durchaus zu, dass die Kriterien der Reziprozität und Allgemein-
heit – für Forst – kontextunabhängig gelten. Ich denke aber, dass sie in 
konkreter Anwendung, d.h. mit Blick auf die Gerechtigkeitsurteile, die 
sie als gültig ausweisen, abhängig von der doppelten Grenzbestimmung 
der Betroffenen (innere und äußere Grenze der Gerechtigkeit) sind und 
sich deshalb, entgegen Allen, sehr weitgehend dem jeweiligen Kontext 
anpassen (und zwar ohne dass die richtige Grenzziehung dabei von den 
Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit selbst beurteilt werden 
könnte).21 Die Kontinuität der Gültigkeit der Kriterien von Reziprozi-
tät und Allgemeinheit würde demnach sozusagen nur eine scheinbare 
Stabilität darstellen. Präziser ist jedoch die Rede von einer minimalen 
Stabilität. Ich setze dabei meine Auseinandersetzung mit Forsts Ansatz 
voraus, die die These enthält, dass die Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit an den Grenzen der Gerechtigkeit tatsächlich keine Wir-
kung entfalten (vgl. Teil II).22 In Bezug auf Kosellecks Kategorien des 
Erfahrungsraums und Erwartungshorizonts lässt sich das gezeichnete 
Bild hinsichtlich der Zeitlichkeit der normativen Konzeptionen von Ha-
bermas und Honneth einerseits und Forst andererseits folgendermaßen 
ausdrücken: Bei Habermas und Honneth erlaubt der Erwartungshori-
zont keine Umänderung der jeweiligen normativen Grundkonzeptio-
nen. Im Gegensatz dazu lässt sich das Verhältnis von Erfahrungsraum 

20		 Für Forsts eigene Antwort auf Allen, siehe: Forst 2016a und Forst 2019b: 
181–185.

21		 Allen scheint zwischen »context-sensitive« und »contextualist« in dem Sin-
ne zu unterscheiden, dass Ersteres die Anwendung gleichbleibender Kriteri-
en auf unterschiedliche Kontexte bezeichnet und Letzteres darauf verweist, 
dass andere räumliche oder zeitliche Kontexte auch andere Kriterien her-
vorbringen. Vgl. Allen 2016a: 128–136. Schon 1996 beruft sich Forst affir-
mativ auf ein »kontextsensible[s]« Verständnis moralischer Normen. Vgl. 
Forst 1996: 258 und 357 (und zwar gerade im Gegensatz zu einem kontex-
tualistischen).

22		 An manchen Stellen scheint Allens Kritik an Forst in eine ähnliche Richtung 
zu gehen: »Such a theory [Forst’s, E.N.] may be quite useful in providing 
ways of assessing the reasons or justifications that are given within political 
discourses, but it doesn’t seem to be much help in the project of measuring 
the silences and normative exclusions that constitute the space of reasons 
within which demands for justification are raised.« (Allen 2016a: 156)

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


353

und Erwartungshorizont bezüglich des angedeuteten Instabilitätspro-
blems bei Forst so verstehen: Wandel an den Grenzen der Gerechtig-
keit bedeutet ein starkes Auseinanderfallen von Erfahrungsraum und 
Erwartungshorizont. 

An dieser Stelle kann der Bogen zu Teil II der Arbeit (insbesondere 
Kapitel 8 und Kapitel 10) geschlagen werden. Die These, dass die inne-
re und äußere Grenze der Gerechtigkeit in der Zeit verschiebbar bleiben 
müssen, ohne dass die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit die-
se Verschiebungen normativ beurteilen können, hatte ich schon in Ka-
pitel 6 vertreten, wobei dann erst durch Kapitel 7 die Begründung da-
für vervollständigt wurde. In Kapitel 8 habe ich versucht zu erläutern, 
wie diesem Sachverhalt institutionell Rechnung getragen werden könnte 
und was sich aus dieser institutionellen Realisierung (reflexives Recht) 
womöglich für Probleme ergeben (Kapitel 10). Im Vokabular der histo-
rischen Zeit kann man dies nun wie folgt reformulieren: Die Verschie-
bung der Grenzen der Gerechtigkeit ist eine tiefgreifende Veränderung, 
die man als historisches Ereignis (emphatisch) verstehen kann.23 Der 
Versuch, institutionell auf die Grenzen der Gerechtigkeit zu reflektieren, 
reflexives Recht, mag nun zu sozialer Beschleunigung führen. Das hat 
einerseits für die verfasste Ordnung womöglich die Folge, dass ihre ›Ge-
genwart schrumpft‹ (Kapitel 10) und sie somit keinen Erfahrungszusam-
menhang mehr darstellt. Erfahrungszusammenhang beschreibt hier ei-
nen diachronen Zusammenhang. Ich vermute, dass ein (gegenwärtiger) 
Rechtfertigungszusammenhang (vgl. 6.3.2), den ich als Realisierungsbe-
dingung für Forsts Gerechtigkeitstheorie (vgl. implizites Gesellschafts-
bild, 2.3) eingeführt hatte, sich gerade in diachroner Perspektive auch als 
Erfahrungszusammenhang fassen können lassen muss. Das genaue Ver-
hältnis von (kollektiver) Erfahrung und Rechtfertigungsnarrativen sowie 
zwischen individuellen Handlungen, die Forst rechtfertigungstheoretisch 
fasst (vgl. 6.3.1), und individuellen Erfahrungen (vgl. 10.3 für das dritte 
Problem von flexiblen Identitäten: Erfahrungsarmut) müsste allerdings 
noch genauer ausbuchstabiert werden (vgl. Fn. 13 in diesem Kapitel). 
Andererseits ist ein solcher Erfahrungszusammenhang auch dafür not-
wendig, dass – selten – historische Ereignisse eintreten können. Zudem 
könnte man vermuten, dass eine prozedurale – oder demokratisch ge-
wandte – Gerechtigkeitstheorie, die vor allem die Betroffenen selbst zur 
Geltung kommen lassen will, nur Sinn hat, wenn diese Betroffenen über-
haupt eigene ›Geschichten zu erzählen haben‹ (und keine bloßen ›Surfer‹ 
oder ›Drifter‹ sind, vgl. Kapitel 10), die gehört werden können und sol-
len. Denn nur das macht die Grundidee plausibel, dass ›Gerechtigkeit‹ 

23		 Man könnte Ereignisse auch so emphatisch fassen, dass selbst das Festhal-
ten an gleicher Freiheit (als Unbestimmtheit, vgl. Kapitel 7), durch sie ge-
sprengt würde. Diesen Punkt berücksichtige ich hier nicht weiter. 

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITÄTSKONZEPTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354

eine wandelbare Größe sein muss, die nicht unabhängig von den jeweils 
Betroffenen substantiell bestimmt werden kann (vgl. 6.2.1). 

Habermas und Honneth haben – wenn man Allens Beschreibung und 
Kritik ihrer Positionen zugrunde legt – nicht das Problem, dass sie wo-
möglich einen Erfahrungszusammenhang zerstören, sondern, dass dieser 
diachron als zu stabil verstanden wird. Wenn auch aus anderen Gründen 
als bei Forst, könnte man vermuten, dass auch das zu einer Verunmög-
lichung »genuiner Geschichte« (Rosa 2005: 423) führt, in der »nichts 
Neues unter der Sonne« (Hegel) passiert. 

11.3 Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein 
historischer Zeit aus Sicht  

kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Um sich einer Antwort auf die Frage zu nähern, wie ein angemessenes 
Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit aussehen könnte, muss zunächst noch einmal rekapituliert 
werden, an welchen Stellen sie überhaupt relevant wurde und in wel-
cher Weise. 

Es waren zwei Stellen, an denen die historische Zeit relevant wurde: 
erstens innerhalb verfasster Gemeinschaften als Beschreibung der (er-
wünschten) diachronen Existenzform derselben als Erfahrungszusam-
menhang. Ein Rechtfertigungsverhältnis (Forst) muss über die Zeit auch 
als Erfahrungszusammenhang verstanden werden können (vgl. Forsts 
Begriff von Rechtfertigungsnarrativen). Ein über die Zeit stabiler Recht-
fertigungszusammenhang ist wiederum notwendig, damit die Kriterien 
von Reziprozität und Allgemeinheit Anwendung finden können (Reali-
sierungsbedingung). Die zweite Stelle, an der historische Zeit zum Faktor 
wurde, war, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit (innere und äuße-
re) ändern. Eine solche Veränderung hatte ich über die emphatische Rede 
von historischen Ereignissen zu veranschaulichen versucht.24  

Bezüglich beider Stellen möchte ich nun noch einmal die Gegenstands
ebene in den Blick nehmen: Was ist der Gegenstand der Veränderung an 
beiden Stellen? 

Ich hatte bereits beschrieben (11.1), dass die Gegenstände historischer 
Zeit handlungsleitende Institutionen und Praxisformen sind, die sich am 

24		 Die Frage nach dem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit für die 
Gerechtigkeit ist auch aus Forsts Perspektive, ohne meine Modifikationen 
(ab 6.5), interessant vgl. dazu: Forst 2015a: 85–110 sowie z.B. sein Anlie-
gen, dass Bestimmungen der Grenze der Toleranz nicht nur reziprok-allge-
mein gezogen, sondern auch als in Zukunft revidierbar angesehen werden 
sollten (dazu 6.4.7 und 6.5). Damit scheint mir bei Forst aber nur auf die 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


355

normativen Projekt der Moderne (Rosa) orientieren. Erinnern wir uns 
aber an Forsts deskriptiven Rechtfertigungsbegriff (6.3): Für Forst sind 
alle sozialen Beziehungen Rechtfertigungsverhältnisse. Mit der Beschrei-
bung des Beherrschungspotentials der Beschleunigung (Kapitel 10) ist 
zunächst deutlich geworden, dass ich, im Gegensatz zu Forst denke, dass 
die Existenz von Rechtfertigungsverhältnissen bereits eine Art ›Leistung‹ 
darstellt (so auch Kapitel 7) und Rechtfertigungsverhältnisse dement-
sprechend auch erodieren können (unabhängig von der Frage, ob es gute 
oder schlechte Rechtfertigungen sind). Abgesehen davon ist noch zu klä-
ren, was konkret damit gemeint sein könnte, dass ein für die Realisierung 
von Gerechtigkeit (d.h. die Anwendbarkeit der Kriterien von Reziprozi-
tät und Allgemeinheit) hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungs-
zusammenhang existiert.

Ein hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungszusammenhang 
existiert, so möchte ich vorschlagen, wenn zweierlei gegeben ist: erstens 
muss Wissen über die zu berücksichtigenden Interessen und Meinun-
gen der Betroffenen zugänglich sein und diese Interessen und Meinun-
gen müssen in einem deliberativen Prozess konstituiert werden können. 
Die Interessen und Meinungen, die in den deliberativen Prozess einge-
speist werden, verweisen auf soziale Bereiche oder Handlungs- und Pra-
xismodi, die dem Bereich des Nicht-Rechts zugeordnet werden können. 
Wenn adäquate normative Urteile mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zität und Allgemeinheit also nur in Bezug auf den Bereich des Nicht-
Rechts zustande kommen können, könnte man sagen, dass normativer 
Wandel konstitutiv auf sozialen Wandel bezogen ist – und wünschens-
werter normativer Wandel auf richtige Art und Weise auf sozialen Wan-
del bezogen sein sollte. Hier sehe ich eine interessante Anschlussstelle an 
Jaeggis Arbeiten über moralischen Fortschritt. Sie schreibt: »Moralischer 
Fortschritt […] lässt sich, wenn er sich verstehen lässt, nur im Zusam-
menhang mit einer umfassenderen Dynamik sozialen Wandels verste-
hen.« (Jaeggi 2018: 223) Auch Jaeggis, man könnte sagen, prozedura-
le These, dass die Frage, ob moralischer Fortschritt stattgefunden hat, 
sich daran entscheide, wie eine Veränderung vonstattengegangen ist (die 
»Dynamik der Veränderung selbst«, Jaeggi 2018: 223), und nicht da
ran, was ihr Ergebnis war, scheint mir sehr gut zu der Weise zu passen, 
wie sich aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit der Blick 

›erste Stelle‹ (die diachrone Betrachtung eines Rechtfertigungsverhältnis-
ses als Erfahrungszusammenhang) und nicht auf die ›zweite Stelle‹ (his-
torische Ereignisse im emphatischen Sinne) verwiesen zu sein. Das liegt 
daran, dass meine Abgrenzung von Forst sich als Betonung der Grenzen 
der Rechtfertigung bzw. Gerechtigkeit zusammenfassen lässt, welche ge-
rade durch ›Ereignisse‹ infrage gestellt werden. Vgl. dazu jüngst Forst 
2020b: 202–204.

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356

auf normative Veränderungen in der Zeit richten sollte.25 Gleichwohl 
scheint mir das, was Jaeggi unter moralischem Fortschritt versteht, nur 
sehr grundlegende normative Veränderungen zu betreffen, etwa die Ab-
schaffung der Sklaverei, während ich an dieser Stelle insbesondere in-
krementellen Wandel in verfassten Kontexten im Blick habe.26 Es muss, 
meinem Verständnis nach, dabei gerade ein gewisses Einverständnis da-
rüber bestehen, wer (äußere Grenze der Gerechtigkeit) inwiefern (innere 
Grenze der Gerechtigkeit) zu berücksichtigen ist. Dieses Einverständnis 
kann (und soll) sich allerdings auch ändern können, womit ich wieder 
zu der zweiten Stelle komme, an der die historische Zeit in dieser Arbeit 
relevant wurde (die Änderung der Grenzen der Gerechtigkeit). Was ver-
ändert sich also, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit verändern? 
Auch dieser Wandel steht wohl im Zusammenhang mit sozialen Wand-
lungsprozessen. Da er allerdings radikaler ist, lässt er sich vermutlich 
weniger leicht in Bezug auf diese verstehen.27 Womöglich lassen sich 
bestimmte Veränderungen nicht in ein bruchloses (im Sinne von ›ohne 
Verständnislücken‹) Narrativ zu bestehenden Erfahrungszusammenhän-
gen bringen. Damit ist wiederum auf den (emphatischen) Ereignischa-
rakter verwiesen.28 Davon abgesehen kann man sich der Frage, was sich 
hier verändert, in Bezug auf die häufig diskutierte Vorstellung nähern, 
dass menschenrechtliche Errungenschaften als Erweiterungen des Krei-
ses29 derjenigen zu sehen sind, die als Menschen zählen (oder als Teil ei-
ner begrenzten Allgemeinheit gelten, vgl. 6.1). Dieses Bild scheint mir 

25		 Ich kann in dieser Arbeit nicht mehr diskutieren, inwiefern diese Fruchtbar-
keit von Jaeggis Perspektive bezogen auf Fragen der historischen Zeit für die 
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit in einer Spannung steht zu der 
klaren Unterscheidung, die ich zwischen Jaeggis »kritischer Theorie der Kritik 
von Lebensformen« und der hier zugrunde gelegten Gerechtigkeitsperspektive 
gemacht habe (vgl. 4.2). Meine Vermutung ist, dass sich Jaeggis Überlegungen 
bezogen auf Fragen der historischen Zeit m.E. nutzbar machen lassen, ohne 
sich auf ihre Theorie der Lebensformen festlegen zu müssen. 

26	 	Zur möglichen Kontinuität von eher oberflächlichen und tiefgreifenden Ver-
änderungen siehe Fn. 31 in Kapitel 10. 

27		 Vgl. für einen Versuch, radikalen Wandel in Bezug auf kleinteilige soziale 
Veränderungen zu verstehen: von Redecker 2018. 

28		 Die Annahme, dass historische Ereignisse im emphatischen Sinne notwen-
dig sind für normativen Fortschritt, ist aus Perspektive einer »welterschlie-
ßenden Kritik« plausibel, vgl. Iser 2008: 51–65. Vgl. jüngst Forst zu dem 
Verhältnis seines Ansatzes zu dieser Form von Kritik: 2020b: 200–206. Die 
welterschließende Kritik ähnelt m.E. der Gerechtigkeitsperspektive, die ich 
in der Einleitung (1.1) als eine bezeichnet habe, die Gerechtigkeit als ›Über-
schuss‹ versteht. Von dieser Perspektive hatte ich mein Gerechtigkeitsver-
ständnis in dieser Arbeit (m.E.) abgegrenzt. 

29		 Vgl. dazu Singers Buch The Expanding Circle: Singer 2011 [1981].

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


357

etwas Richtiges zu erfassen, da es bei dem Einschluss von Neuen in den 
Kreis der Menschen (oder einer begrenzten Allgemeinheit) um die Ver-
größerung der Gruppe derjenigen geht, die als Gleiche anerkannt wer-
den. Dabei scheint es mir allerdings wichtig, zwei Dinge zu betonen: 
Erstens, eine Erweiterung der Gruppe derjenigen, die als Gleiche gelten, 
geht normalerweise mit einer Veränderung dessen einher, was als Gleich-
heit zählt.30 In meiner Terminologie heißt das: Eine Verschiebung der äu-
ßeren Grenze der Gerechtigkeit geht normalerweise mit einer Verschie-
bung der inneren Grenze der Gerechtigkeit einher. Damit wäre Jaeggis 
(ohne diese Klarstellung berechtigter) Einwand gegen die Erweiterung 
des Kreises-Sicht ausgeräumt. Sie schreibt: »Wenn man die Sklaverei ab-
schafft, dann sind nicht nur plötzlich ›Sklaven auch Menschen‹ bzw. Per-
sonen im Vollsinn (full persons). Vielmehr hat sich das Verständnis da-
von, was es bedeutet, Mensch oder Person zu sein, verändert. Dann aber 
erweitert sich der ›Kreis‹ nicht nur; er (und damit unsere Moralauffas-
sung) verändert sich.« (Jaeggi 2018: 228) Zweitens gibt es keine Sicher-
heit darüber, dass sich der ›Kreis‹ kontinuierlich erweitern wird, genau-
so gut kann sich der Kreis auch verkleinern. Das ist zudem auch nicht 
unbedingt schlecht, etwa wenn Unternehmen in Zukunft nicht mehr als 
menschenrechtliche Akteure angesehen würden, nachdem sie zunächst in 
den Kreis der Subjekte der Menschenrechte einbezogen wurden.31 Bezo-
gen auf Rechte heißt das, dass sie sowohl »ausgeweitet« als auch »entzo-
gen« werden können (Rosa 2009: 666). Weder das Ausweiten noch das 
Entziehen ist dabei per se gut oder schlecht. Gleichzeitig denke ich, wie 
bereits mehrmals betont, dass die Kriterien von Reziprozität und Allge-
meinheit allerdings nicht hinreichend sind, um das zu bewerten.

30		 Die Vorstellung, dass Gleichheit erstrebenswert ist, kommt also nicht neu 
hinzu, allerdings kann sich grundlegend verändern was darunter verstanden 
wird. Ich zögere dementsprechend hier bloß von einer verbesserten Umset-
zung derselben normativen Idee zu sprechen, weil das womöglich zu viel 
Kontinuität suggeriert, vgl. Jaeggi 2018: 226f. Gleichzeitig halte ich an die-
ser Stelle nicht die normative Möglichkeit offen, dass der Gleichheitsbezug 
in Zukunft für obsolet erklärt wird. Das könnte immer noch bedeuten, dass 
es sich bei dem Gleichheitsbezug um eine irreversible historische Errungen-
schaft (und keine zeitlose Wahrheit) handelt, vgl. Siep 2018. Womöglich 
könnte auch Forst sich damit anfreunden, die vierte Begründungsstrategie 
für das moralische Prinzip der Rechtfertigung, nämlich die historische (dazu 
Ende des Absatzes (2) in 7.2.), mit Hilfe der Terminologie irreversibler histo-
rischer Errungenschaften zu beschreiben (vgl. auch Forst 2015c: 828). Vgl. 
zudem den hilfreichen Überblick von vier unterschiedlichen Verhältnissen 
von historischer Erfahrung und Normbegründung: Gutmann, Laukötter, 
Pollmann und Siep 2018: 14–17.

31		 Zur kritischen Diskussion von Unternehmen als Menschenrechtssubjekten 
vgl. Isiksel 2016.

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358

Ein angemessenes Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit wäre demnach eines, dass der Tatsache 
Rechnung tragen kann, dass in verfassten Gemeinschaften ein Erfah-
rungszusammenhang existieren und die Möglichkeit von historischen 
Ereignissen nicht ausgeschlossen werden sollte. Das scheint auch Forst 
so zu sehen, wenn er anerkennt, dass Arendt folgendes »Kernproblem 
des Politischen« erkannt habe: »Ein politischer Raum ist zugleich da
rauf angewiesen auf Dauer gegründet zu sein, als auch darauf, in seiner 
Verfasstheit selbst Gegenstand des Handels zu sein.« (Forst 2011: 204) 
Da die Existenz des Erfahrungszusammenhangs im verfassten Kontext 
auch eine Bedingung der Möglichkeit von radikaleren Brüchen darstellt, 
könnte man sagen, dass es eine notwendige Realisierungsbedingung kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist, dass es einen solchen Erfahrungs-
zusammenhang gibt. Mit der Existenz eines solchen Erfahrungszusam-
menhangs würde auch dem Beherrschungspotential der Beschleunigung 
sowie des dritten Beherrschungsmoments der Flexibilisierung begegnet 
(Erfahrungsarmut, 10.3) – und indirekt auch dem ersten und zweiten 
Problem der Flexibilisierung, da diese ja als Folgen sozialer Beschleu-
nigung eingeführt worden sind. Ich denke nun allerdings, dass es kei-
ne – zumindest aus Gerechtigkeitsperspektive zulässige – Möglichkeit 
gibt, diesen Erfahrungszusammenhang zu sichern oder herzustellen.32 Ich 
lasse an dieser Stelle offen, ob die Existenz eines Erfahrungszusammen-
hangs bereits individuellen Erfahrungen der Entfremdung von Sinn (vgl. 
Kapitel 5) entgegenwirken würde: Wenn dies der Fall wäre, dann hätte 
diese Untersuchung gezeigt, wie die Gerechtigkeit an ihre eigene Grenze 
stößt – anstatt ihre Grenze aus Perspektive externer Kritik aufzuzeigen. 
Wenn dies nicht der Fall ist, wäre mit dieser Arbeit eine neue Grenze der 
Gerechtigkeitsperspektive aufgezeigt. 

Jedenfalls gibt es, meiner Ansicht nach, institutionelle Möglichkeiten, 
die mit dieser – alten oder neuen – Grenze der Gerechtigkeitsperspek-
tive verbundenen Problematiken (Beschleunigung und Flexibilisierung) 
abzumildern. Gelöst werden sie dadurch allerdings nicht. Diese Milde-
rungsmöglichkeiten sowie die Frage, ob das Aufzeigen der Grenze der 
Perspektive der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitskonzeption die Ge-
rechtigkeitsperspektive insgesamt unattraktiv werden lässt, diskutiere 
ich im folgenden Schlusskapitel (12). 

32		 Vgl. dazu das »Böckenförde Theorem« (schon Fn. 45 in Kapitel 8). 

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	11.1  Historische Zeit
	11.2  Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen in der Kritischen Theorie
	11.3  Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit aus Sicht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

