11. Die historische Zeit
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

In diesem Kapitel soll das Verhiltnis kritisch-prozeduraler Gerechtig-
keit zu historischer Zeit bestimmt werden. Es geht dabei um folgende
drei Fragekomplexe: (1) Liegt einer kritisch-prozeduralen Konzeption
der Gerechtigkeit (implizit) eine bestimmte Vorstellung historischer Zeit
zugrunde (sowohl bezogen auf ihre Begriindung als auch ihre Realisie-
rung)? (2) Begiinstigt (die Realisierung) kritisch-prozeduraler Gerech-
tigkeit eine bestimmte Form historischer bzw. sozialer Entwicklung? Ist
diese (aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit) wiinschens-
wert? (3) Wie verhalten sich die dargestellten Beherrschungsformen der
Beschleunigung und Flexibilisierung zu der Vorstellung historischer Zeit
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit (vgl. Fragekomplex 1) und der Form
historischer bzw. sozialer Entwicklung, die sie (womoglich) begiinstigt
(vgl. Fragekomplex 2)? Diese Fragen sollen dabei auch im Kontext der
in der zeitgenossischen kritischen Theorie jiingst wieder vermehrt dis-
kutierten Fragen um historischen Fortschritt und sozialen Wandel situ-
iert werden.

Das Kapitel ist in drei Teile gegliedert. Die drei aufgeworfenen Frage-
komplexe werden darin nicht nach und nach abgearbeitet, sondern spie-
len fur alle drei Teile eine Rolle. Zunachst erlautere ich ausgehend von
den bisherigen Beztigen zu historischen Prozessen in dieser Arbeit, was
unter historischer (oder geschichtlicher®) Zeit zu verstehen ist. Zwei-
tens stelle ich die problematische Vorstellung von historischer Zeit dar,
die laut Amy Allen aktuellen kritischen Theorien zu Grunde liegt, na-
mentlich Habermas® und Honneths (vgl. Allen 2016a: Kapitel 2 und 3).
Davon ausgehend beschreibe ich, wie sich im Gegensatz dazu das — al-
lerdings ebenso problematische — Verhaltnis von Forsts Ansatz zu histo-
rischer Zeit darstellt. Drittens deute ich einen Weg an, wie ein angemesse-
neres Verstandnis historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler
Gerechtigkeit aussehen konnte.

11.1 Historische Zeit
Den Bezug zu historischen Prozessen habe ich in dieser Arbeit bisher an

zwei Stellen markiert. In Kapitel 7 (7.6) habe ich einen moglichen ra-
dikaldemokratischen (Balibar, Ranciére) Umgang mit dem Grund der

1 So: Koselleck 2015b [1979].

341

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

Gerechtigkeit, der Unbestimmtheit des anderen Menschen, skizziert, der
sich folgendermafSen zusammenfassen ldsst: Weil der Grund der (men-
schenrechtlichen) Verfassung einer politischen Gemeinschaft in der
Unbestimmtheit des einzelnen liegt, darf sich eine (menschenrechtlich
adiquat) bestimmite, also verfasste, Ordnung aufstindischen — d.i. ord-
nungsauflosenden oder -unterbrechenden — Momenten nicht verschlie-
Ben. Die Spannung zwischen Verfassung und Aufstand manifestiert sich
nach Balibar als ein »historische[r] Prozess« (Balibar 2012 [2010]: 24).
In einer institutionellen (verfassten) Ordnung selbst, ldsst sich (nach Ba-
libar) menschenrechtlich begriindete Staatsbiirgerschaft nicht adaquat
realisieren, sondern nur in einem historischen Prozess, in dem verfasste
Ordnungen immer wieder — auch durch nicht auf die Form des Griin-
de-Gebens-und-Nehmens reduzierbare politische Praxisformen (vgl. 7.6)
— gestort, unterbrochen, zerstort und neukonstituiert werden. In diesem
Verstandnis werden historische Ereignisse, die eine verfasste Ordnung
infrage stellen, integriert in die Form der Realisierung menschenrechtli-
cher Staatsburgerschaft. Mit der Rede von Ereignissen ist an dieser Stelle
ein emphatischer Ereignisbegriff gemeint (vgl. 6.1). >Ereignisse< bezeich-
nen dann nicht einfach einen raumzeitlich abgegrenzten Prozess, sondern
nur solche Prozesse, durch die der Bewertungsmaf$stab eines Prozesses
in demselben selbst verandert wird.> So wird verstandlich, dass im po-
litischen Raum die Verianderung einer Verfassung als ereignishaft anzu-
sehen ist, wiahrend das (raumzeitlich abgegrenzte) >Ereignis< der Verab-
schiedung eines neuen Gesetzes nicht als ereignishaft gelten kann, wenn
es durch vorgingige institutionalisierte Verfahren zustande gekommen
ist.

Ausgehend von der Feststellung, dass es nicht hinreichend sein kon-
ne, eine gerechte Verfassung dadurch zu bestimmen, dass sie moglichst
hdufig — durch historische Ereignisse im emphatischen Sinne — unter-
brochen wird, habe ich in Kapitel 8 versucht, die institutionelle Reali-
sierungsform kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit zu erortern, wenn als
ihr Grund - in einem anderen Sinne als bei Forst selbst (vgl. Kapitel 7)
— die Unbestimmtheit des anderen Menschen gesehen wird. Die Option,
reflexives Recht als diese institutionelle Form zu bestimmen, hat wie-
derum dazu gefiihrt, ein zweistufiges Beherrschungspotential reflexiven
Rechts — Beschleunigung und Flexibilisierung — aufzuzeigen. Soziale Be-
schleunigung war mit Rosa gewissermafen als Gegenbegriff zu histori-
scher Zeit eingefithrt worden (10.1). Das ist die zweite Stelle, an der die
historische Zeit bisher vorkam.

2 Fiir einen ausfiihrlichen und sehr informativen Uberblick zu emphatischen
Ereignisbegriffen, siehe: Jay 2013. Jay diskutiert insbesondere die Ereignis-
verstindnisse von Lyotard, Deleuze, Foucault, Heidegger, Derrida und Ba-
diou.

342

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT

Ein dem in dieser Arbeit verfolgten Projekt angemessener Begriff his-
torischer Zeit muss diese beiden Anschlusspunkte berticksichtigen. Ich
ndhere mich dem Begriff historischer Zeit daher nun zunichst dariiber,
dass er als Gegenbegriff zur sozialen Beschleunigung gelten kann: Sozia-
le Beschleunigung verunmoglicht historische Zeit oder zumindest stellt
soziale Beschleunigung eine degenerative Form eines historischen Pro-
zesses dar. Auf die emphatisch verstandenen Ereignisse komme ich an-
schliefSend zuriick.

Wenn man mit Rosa soziale Beschleunigung als Gegenbegriff zu histo-
rischer Zeit versteht, dann liegt es nahe, den Gegenstandsbereich von so-
zialer Beschleunigung und historischen Prozessen (oder: Geschichte) als
identisch anzusehen. Der Gegenstandsbereich sozialen Wandels und so-
mit sozialer Beschleunigung (soziale Beschleunigung ist schneller werden-
der sozialer Wandel) besteht aus handlungsleitenden Institutionen und
Praxisformen, worunter auch das Recht fillt (vgl. To.1). Verandern sich
handlungsorientierende Institutionen und Praxisformen von einem Zeit-
punkt t, zu einem spateren Zeitpunkt t , so ldsst sich annaherungsweise
sagen, dann ist >mehr« passiert als dass es >blofS« spater geworden ist — es
ist auch »anders< geworden. Von t_ zu t, findet eine qualitative und nicht
blof eine quantitative Veranderung statt: »Die zeitliche Differenz [...]
hat [...] eine geschichtliche Qualitit [...].« (Koselleck 1975: 7o1) Ein sol-
ches Verstandnis von Zeit, das ich >historisch« nenne, steht im Gegensatz
zu einem naturwissenschaftlichen oder objektiven Verstindnis von Zeit.

Der Gegenstandsbereich naturwissenschaftlicher oder objektiver Zeit
besteht aus natiirlichen Gegebenheiten. Die physikalische Mafeinheit
Newton etwa, mit der man die (naturgesetzlich bestimmte) Tragheit ei-
nes Korpers beschreiben kann, ist so definiert, dass ein Korper mit dem
Gewicht ein Kilogramm ein Newton Kraft braucht, um die Geschwin-
digkeit ein Meter pro Sekunde zu erreichen. Die Zeit, wenn auch ge-
messen in >menschengemachten« Zeiteinheiten (hier: Sekunden), fungiert
dabei als neutraler Maf$stab.# Der zu untersuchende Korper ist im Jah-

3 Fiir das Einziehen eines solches Unterschieds zwischen >objektiver< oder >na-
turwissenschaftlicher< Zeit und historischer Zeit (schon in Bezug auf das
Recht), siehe auch: Husserl 1955: 31 und Kirste 1998: 15. Ich verzichte an
dieser Stelle darauf, weitere mogliche >Zeitarten< — im Sinne von verschiede-
nen Arten des Zeitbewusstseins — neben der historischen und objektiven zu be-
nennen. Zimmerli und Sandbothe erwihnen etwa noch ein logisch-sprachana-
lytisches oder ein phanomenologisch-lebensphilosophisches Verstindnis von
Zeit, vgl. die Einleitung in: Zimmerli und Sandbothe 1993. Zudem konnte
man noch von einer biografischen Zeit sprechen, die wiederum woméglich als
individuelle Seite (kollektiver) historischer Zeit zu verstehen wire. Zwischen
>Geschichtlichkeit« und >Zeitlichkeit< unterscheide ich nicht grundsatzlich.

4 Vgl. zu Newtons Zeitverstindnis: Hithn und Waschkies 2004: 52175.
Zur naturwissenschaftlichen Kritik an diesem Zeitverstindnis unter den

3453

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

re 300 v. Chr. nicht mehr oder weniger trage als 2018. In Bezug auf die
Definition der Tragheit verandert sich also in diesen 2318 Jahren nichts;
es passiert nichts >Neues«. In den Nachschriften von Hegels Vorlesungen
iiber die Philosophie der Geschichte heifdt es dementsprechend tiber den
Unterschied zwischen der Form der Veridnderungen im Bereich der Na-
tur und des >Geistigen«

»Die Veranderungen in der Natur, so unendlich mannigfaltig sie sind,
zeigen nur einen Kreislauf, der sich immer wiederholt; in der Natur
geschieht nichts Neues unter der Sonne, und insofern fithrt das
vielformige Spiel ihrer Gestaltungen eine Langeweile mit sich. Nur in
den Verinderungen, die auf dem geistigen Boden vorgehen, kommt
etwas Neues hervor.« (Hegel 2015 [1986]: 74)°

Aber auch die Idee, dass sich im Bereich des Geistigen, unter den der ge-
nannte Gegenstandsbereich handlungsleitender Institutionen und Pra-
xisformen fillt, etwas verandert oder »Neues« passiert, ist keine zeitlose
Wahrheit, sondern, wie es auch Rosa im Anschluss an Koselleck ver-
tritt, ein historisch spezifisches Zeitbewusstsein. Rosa attestiert vier un-
terschiedlichen historischen Perioden ein je spezifisches Zeitbewusstsein
(vgl. Rosa 2005: 26ff.): In einfachen, undifferenzierten Gesellschaften
hitten Menschen ein »>occasionales< Zeitbewusstsein« gehabt; ihre Zei-
terfahrung habe sich in das Gegensatzpaar »>Jetzt<« und » Nicht-Jetzt««
gegliedert (Rosa 2005: 26). Das Zeitbewusstsein war demnach dichotom
und statisch (1). In segmentdren und frithen stindischen Gesellschaf-
ten hingegen habe sich die Zeiterfahrung dynamisiert, sei aber dicho-
tom geblieben: es sei zwischen » Vorber« und » Nachher« unterschieden
worden (Rosa 2005: 27). Allerdings seien Vergangenheit und Zukunft
dabei strukturgleich, weswegen die zeitliche Bewegung als Zyklus® wahr-
genommen worden sei (2). In der Gesellschaft der Neuzeit” oder der klas-
sischen Moderne sei ein dreidimensionales Zeitbewusstsein entstanden.
Es wird darin zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unter-
schieden und das Verhiltnis dieser drei Kategorien wird nicht mehr als
Zyklus, sondern linear aufgefasst. In dieser Phase sei das Fortschreiten in
der Zeit zudem als auf ein » Geschichtstelos« (Rosa 2005: 27) gerichtetes
verstanden worden (3). In der Hoch- oder Spatmoderne hingegen ver-

Stichworten der Relativititstheorie und Quantenphysik, siehe: Zimmerli
und Sandbothe 1993: 8ff.

5 Inwieweit diese Nachschriften tatsachlich als Aussagen Hegels einzuordnen
sind, ist umstritten. Vgl. dazu Rojek 2017, Kap. 1, insb. 1.4. An dieser Stelle
kommt es mir nur auf die Griffigkeit von der Hegel zugeschriebenen Text-
stelle an; es ist fiir mich in diesem Kontext unerheblich, ob sie tatsichlich
auf Hegel zuriickgeht.

6 Vgl. Cloeren 1976.

7 Vgl. Koselleck 20152 [1979]: 359ff.

344

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT

andere sich die Zeitwahrnehmung in der Hinsicht, dass es kein festste-
hendes Ziel der Geschichte mehr gebe und somit ein dreidimensionales,
»lineares Zeitbewusstsein mit offener Zukunft« (Rosa 2005: 27, Herv.
teilweise entfernt E.N.) entstanden sei (4).*

Die lineare, dreidimensionale Zeitwahrnehmung seit der Neuzeit (3,
4) ist fiir Rosa konstitutiv mit dem normativen Projekt der Moderne,
dem »Versprechen individueller und politischer Autonomie« verkniipft
(Rosa 2005: 451). Wenn das individuelle und kollektive Leben autonom
gestaltet werden soll, muss es moglich sein, die Zukunft durch Hand-
lungen von der Vergangenheit unterscheidbar zu machen, sodass die Zu-
kunft einen Fortschritt® gegenuiber der Vergangenheit darstellen kann.™
Ein bestimmtes Zeitbewusstsein (historische Zeit) ist daher konstitutiv
mit der Moglichkeit der Realisierung des normativen Projekts der Mo-
derne verbunden. Historische Zeit (sowie das normative Projekt der Mo-
derne) gibt es also erst seit der Moderne.

Somit kann man den Gegenstandsbereich historischer Zeit auf hand-
lungsleitende Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen
Projekt der Moderne orientieren, begrenzen. Rosas Kritik am normati-
ven Projekt der Moderne, zu dem ich Forsts kritisch-prozedurale Ge-
rechtigkeitstheorie (zumindest ohne meine Erweiterungen und Modi-
fizierungen'®) zahle, ist schliefSlich, dass sich das fiir seine Realisierung
notwendige Zeitverstandnis >historischer Zeit< gegen sich selbst kehrt:
Moderne Normativitit muss von der zukunftigen Veranderbarkeit hand-
lungsleitender Institutionen und Praxisformen ausgehen. Wenn sich die-
se aber zu schnell wandeln, wenn die »soziale Beschleunigung in der

8  Wenn man wie Koselleck »Erfahrungsraum« und » Erwartungshorizont« als
zeitlose Begriffe versteht (vgl. 1o.1), iber deren Verhiltnis verschiedene Ar-
ten von Zeitbewusstsein erschlieSbar gemacht werden konnen, dann liefSen
sich (1)—(4) auch mit Hilfe dieser beiden Kategorien rekonstruieren.

9 In Rosas Systematik wire ein deterministisches Fortschrittsverstindnis (es
wird Fortschritt geben) dem Zeitbewusstsein der klassischen Moderne zuzu-
ordnen (3), wiahrend die blofse Affirmation der Moglichkeit von Fortschritt
der spatmodernen (4) zuzuordnen wire. Zum Fortschrittsbegriff siehe auch
1T.2.

10 Auch Forst sieht eine notwendige Verbindung eines nicht-deterministischen
Fortschrittsbegriffs (vgl. 6.4.4) mit einem spezifischen Zeitbewusstsein: Der
Forschrittsbegriff setze »die Vorstellung eines linearen Zeitablaufs [...] und
[...] einer prinzipiell offenen Zukunft« voraus (Forst 2012: 471).

11 In Rosas Verstindnis bezieht sich das normative Projekt der Moderne aus-
schliefSlich auf den (individuellen und kollektiven) Wert der Autonomie. Die
von mir modifizierte Variante kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist aller-
dings nicht so ausschlieflich auf die Autonomie bezogen (vgl. Kapitel 7),
weshalb sie in Rosas engem Verstindnis des normativen Projekts der Mo-
derne nicht ohne Weiteres Platz hat. Vgl. auch schon 4.3 und 6.4.8.

345

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

»Spatmoderne« einen kritischen Punkt iibersteigt« (Rosa 2005: 49),dann
steht soziale Beschleunigung der Realisierung von individueller und kol-
lektiver Autonomie gerade entgegen. Entscheidend fiir dieses Kapitel ist,
dass Rosa nicht einfach behauptet, soziale Beschleunigung sei nicht wiin-
schenswert (vgl. Kapitel 10.3), sondern dass sie historische Zeit zerstort
- und somit eine notwendige Realisierungsbedingung des normativen
Projekts der Moderne. Womdglich wire dann »das politische Projekt
der Moderne [...] letztlich inkompatibel mit [seinen eigenen, E.N.] so-
zialen Bedingungen« (Rosa 2005: 396). Eine gute (oder auch kritische)
Konzeption von Normativitit sollte meinem Verstandnis nach (vgl. Ein-
leitung, 1.2) die Frage nach ihrer gewlinschten Institutionalisierung bzw.
Realisierung nicht vernachlassigen; somit ist es ein genuines Problem
einer Normativitidtskonzeption (oder ein genuin normatives Problem),
wenn sie ihre eigenen Realisierungsbedingungen zerstort oder unwahr-
scheinlich macht.

Wie in 10.1 beschrieben, ist fiir Rosa an dem Verstiandnis von sozialer
Beschleunigung als » Gegenwartschrumpfung« (Liibbe) problematisch,
dass sie genuine Erfahrungen verunmoglicht und somit Lernprozesse
verhindert. Da Rosa die Beschleunigung in der Spatmoderne auch als
» Entzeitlichung der Geschichte« (Rosa 2005: 419) bezeichnet, verstehe
ich ihn so, dass soziale Beschleunigung historische Zeit (als spezifisches
Zeitbewusstsein) selbst verunmogliche.™ Historische Zeit oder eine Ver-
kniipfung von Ereignissen (im nicht emphatischen Sinne) durch histo-
rische Zeit muss daher eine bestimmte Art der qualitativen Beziehung
zwischen diesen Ereignissen bedeuten. Historische Zeit, so konnte man
sagen, bezeichnet also einen Erfahrungszusammenhang.

Diese Idee historischer Zeit als Erfahrungszusammenhang — oder mit
Forst gesprochen als in einem »Rechtfertigungsnarrativ« fassbar (vgl.
6.3.2)" —steht auf den ersten Blick der Idee entgegen, dass in der histori-

12 In Bezug auf Verfassungsinderungen deutet Vismann einen dhnlichen Zu-
sammenhang an: »Das beschleunigte Tempo auferkonstitutioneller An-
derungen, ihre Unvorhersehbarkeit und ihr schneller Wechsel sprengen
schliefSlich die Einheit der Zeit, in der Verfassungsinderungen sich bisher
selbstverstandlich vollzogen haben.« (Vismann 2002: 20)

13 An dieser Stelle ergeben sich noch einige weitere Fragen, die ich in dieser Ar-
beit nicht mehr behandeln kann. Es musste der verwendete Erfahrungsbe-
griff spezifiziert werden (vgl. Gutmann, Laukotter, Pollmann und Siep 2018:
1off.). Zudem miisste das Verhiltnis des sozialtheoretischen Bildes eines
Rechtfertigungsverhiltnisses zu dem eines Erfahrungszusammenhangs noch
prazisiert werden: (1) Ist ein Erfahrungszusammenhang eine notwendige
(oder sogar hinreichende) Bedingung fiir ein Rechtfertigungsverhaltnis? (2)
Ist ein Rechtfertigungsverhiltnis ein Erfahrungszusammenhang? (3) Oder
ist ein Erfahrungszusammenhang die diachrone Betrachtung eines Recht-
fertigungsverhaltnisses? (4) Wire dann (wenn man die dritte Frage bejaht)

346

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT

schen Zeit (emphatisch verstandene) Ereignisse vorkommen konnen, da
sie ja gewissermafSen einen Erfahrungszusammenhang sprengen. Dies ist
aber nur auf den ersten Blick der Fall, weil grundlegende Verianderungen
(Ereignisse) iiberhaupt nur vor der Folie als solche erkennbar sind, dass
es kleinteiligere — in einem Erfahrungszusammenhang stehende, >gegen-
wartige« — Entwicklungen gibt.

Der Zusammenhang von historischer Zeit als Erfahrungszusammen-
hang, durch den — oder zwischen dem — auch emphatische Ereignisse er-
moglicht werden, und eben jenen emphatischen Ereignissen, lasst sich
bezogen auf das Verhiltnis von Recht (als einer wichtigen handlungslei-
tenden Institution) und Zeit in dieser Arbeit im Anschluss an Kapitel 8
folgendermafSen verdeutlichen. Ich hatte mit Lieber (vgl. 8.3) zwischen
zwei Problemen der Rechtsanwendung unterschieden: dem Problem, wie
mit der Unbestimmtheit allgemeiner Gesetzesnormen bei der Anwen-
dung auf konkrete Fille verntunftig umgegangen werden kann, und der
Frage, warum es tiberhaupt sinnvoll sein sollte, sich bei einem konkre-
ten Rechtsfall an einem vorher gegebenen Gesetz zu orientieren (Pro-
blem der Gesetzesbindung). Betrachtet man das Auseinanderfallen von
Gesetzgebung und -anwendung in Hinblick auf das Problem der Geset-
zesbindung, so hatte ich argumentiert, stellt es eine Manifestation der
Dialektik von rechtlicher und faktischer Gleichheit dar. Habermas® Lo-
sung fir das Problem rechtlicher und faktischer Gleichheit war die Be-
tonung der Koexistenz einer formellen mit einer informellen Meinungs-
und Willensbildung (vgl. 8.4). Lieber vertritt die These, dass Habermas
somit eine klassische rechtstheoretische Frage, die Verfassungsfrage, ge-
wissermafSen umgeht:

»[...] wo die klassische Verfassungstheorie trennt zwischen einer anar-
chischen und pri-institutionellen pouvoir constituant sowie einer in-
stitutionell gebindigten pouvoir constitué, da unterscheidet Habermas
zwischen formellen und informellen Sphiren der politischen Willens-
beziehungsweise Meinungsbildung. Der jegliche Institutionalisierung
rechtfertigende Diskurs wird den Institutionen nicht zeitlich vor-, son-
dern eher aus ihnen heraus verlagert.« (Lieber 2007: 113f.)™

Ich hatte argumentiert, dass Habermas’ Losung der Dialektik von recht-
licher und faktischer Gleichheit fiir das Gesetzbindungsproblem nicht
ausreicht, weil Habermas nicht miteinbezieht, dass sich die Dialektik

ein Erfahrungszusammenhang synonym zu Forsts Begriff eines Rechtferti-
gungsnarrativs zu verstehen? Ich gehe hier davon aus, dass die dritte und
vierte Frage zu bejahen sind und stecke damit den Rahmen dafiir ab, wie
die erste und zweite Frage beantwortet werden mussten.

14 Zur (in Patbergs Sicht problematischen) Missachtung der Eigenstandigkeit
konstituierender Macht bei Habermas, vgl. insb. Kapitel § in: Patberg 2018.
Siehe dazu auch meine Besprechung von Patbergs Buch: Neuhann 2018c.

347

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

von rechtlicher und faktischer Gleichheit in dem Auseinanderziehen von
Gesetzgebung und Rechtsanwendung manifestiert. Zudem hatte ich her-
vorgehoben, dass Habermas’ Umgang mit der Dialektik von rechtlicher
und faktischer Gleichheit — die Betonung der informellen Seite von Mei-
nungs- und Willensbildungsprozessen — aus Forsts sozialtheoretischer
Perspektive nicht ohne Weiteres zugédnglich ist. Daraus ergibt sich mein
Verstiandnis, dass die Verfassungsproblematik, wie Lieber sie in dem
obenstehenden Zitat beschreibt, in Kontinuitit mit dem Gesetzesbin-
dungsproblem als Problem des Auseinanderfallens von Gesetzgebung
und -anwendung steht, an dem sich die Dialektik von rechtlicher und
faktischer Gleichheit manifestiert. Die Gemeinsamkeit liegt darin, dass
die grundsatzliche Frage aufgeworfen wird, warum es tiberhaupt sinn-
voll sein sollte, sich an in der Vergangenheit Festgelegtes — oder eben
gerade nicht — zu halten. Anders gesagt liegt die Gemeinsambkeit also
in dem Bezug beider Problematiken auf die historische Zeit. Im Falle
des Gesetzbindungsproblems ist dieser Bezug spezifischer auf historische
Zeit als Erfahrungszusammenhang und im Falle der Verfassungsproble-
matik auf historische Ereignisse gerichtet.

Der Gegenstandsbereich historischer Zeit setzt sich also aus handlungs-
leitenden Institutionen und Praxisformen, die sich am normativen Pro-
jekt der Moderne (Rosa) ausrichten, zusammen. Das moderne Recht ist
eine wichtige, wenn nicht die wichtigste Institution dieser Art. Das Ver-
hiltnis von Recht und Zeit — oder: die Zeitstrukturen des Rechts — ist ti-
telgebend fiir diese Arbeit, weil eine angemessene Betrachtung desselben
(im Sinne des Verhiltnisses von Recht und historischer Zeit) entschei-
dend dafir ist, ob das Projekt einer kritischen Theorie der Gerechtig-
keit gelingen kann oder nicht und somit dafiir, wie die Forschungsfrage
dieser Arbeit zu beantworten ist. Die Zeitstrukturen des Rechts interes-
sieren mich deshalb nicht per se, sondern nur in dem Sinne, in dem sie
hinsichtlich der genannten Fragestellung relevant werden. Deshalb biete
ich keine vollstindige Systematisierung der Forschungsliteratur zu >Zeit
und Rechtcan.'s

15 Hiermit seien jedoch einige wichtige rechtwissenschaftliche Arbeiten zum
Thema >Zeit und Recht« genannt: Husserl 1955, Winkler 1995, Glinther
1995, Kirste 1998 und Corrias und Francot 2018. In der Einleitung zu Kirs-
te 1998 und in Kirste 1999b finden sich zudem hilfreiche Literaturiiberbli-
cke (bis 1999) und eine Verortung des Verhiltnisses von Zeit und Recht in
die Zeitphilosophie insgesamt und u.a. zum Verhiltnis von Zeit und Poli-
tik (dazu grundlegend im deutschsprachigen Raum: Riescher 1994). Zudem
sei angemerkt, dass das >Recht« (in engeren und weiteren Verstindnissen) in
der Tradition des deutschen Idealismus der Gegenstand historischer Zeit ist,

348

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2 Historische Zeit und Normativitatskonzeptionen
in der Kritischen Theorie

Mit ihrem Buch The End of Progress (2016) mochte Allen einen Beitrag
zur >Dekolonialisierung« der zeitgenossischen Kritischen Theorie leisten.
Konkret mochte sie aufzeigen, dass zentrale Vertreter dieser Stromung,
ndmlich Habermas, Honneth und Forst, bei der Begriindung ihrer nor-
mativen Grundbegriffe eine Methode verwenden, die implizit eurozen-
tristisch ist.” Thre Argumentation funktioniert in Bezug auf Habermas
und Honneth analog und anders in Bezug auf Forst.

In Bezug auf Habermas und Honneth legt Allen dar, dass diese sich
zwei methodischen Pramissen der Kritischen Theorie, wie Allen sie re-
konstruiert, verpflichten, nimlich »erstens, dass die normative Per-
spektive der Kritischen Theorie auf immanente Art auf der realen sozia-
len Welt beruhen muss; und, zweitens, der Wunsch die Zwillingsiibel
eines unhaltbaren Letztbegriindungsanspruchs und des Relativismus zu
vermeiden.« (Allen 2016b: 419)'7 Daraus »folgt [nach Allen, E.N."#]
mehr oder weniger direkt« (ebd.), dass Habermas und Honneth die Giil-
tigkeit von Normen so begriinden, dass sie als Ergebnis eines histori-
schen Lernprozesses zu verstehen sind. Habermas” und Honneths nor-
mative Grundbegriffe, das Diskursprinzip (vgl. Einleitung zu II) und die
Konzeption sozialer Freiheit (vgl. 4.1), seien »durch die rickwartsge-
wandte Geschichte dariiber, wie >unsere« modernen, europdaischen, auf-
geklarten, moralischen Vokabulare und politischen Ideale das Ergebnis
eines Lernprozesses sind und deshalb weder blof§ konventionell noch
in einer a priorischen, transzendentalen Konzeption reiner Vernunft be-
grundet sind, gerechtfertigt.« (Allen 2016b: 420) Habermas’ und Hon-
neths Begrindungen von Normativitit beruhten also beide auf einem
»ruckwartsgewandten« (Allen 2016b: 421) Fortschrittsbegriff, der be-
sagt, dass in der Vergangenheit Fortschritt stattgefunden hat. Dieser
Fortschrittsbegriff unterscheide sich von einem »vorausblickenden« (Al-

d.h., dass die Entwicklung des Rechts dem historischen Prozess insgesamt
(und nicht nur einem Teil desselben) entspricht, vgl. Kirste 1999a. Im Kon-
text dieser Arbeit ist darin insbesondere der Abschnitt zum Verhiltnis von
Recht und Zeit in Fichtes Grundlage des Naturrechts interessant (S. 60-66).

16 Auf Allens alternativen Vorschlag der Normativitatsbegriindung im An-
schluss an Adorno und Foucault gehe ich nicht ein, vgl. Allen 2016a: 163—
230.

17 Ich zitiere diesen (von mir) ins Deutsche iibersetzten Aufsatz, der die zen-
tralen Thesen des Buches enthilt, damit keine englischen Zitate den Text-
fluss storen.

18 Allens Argumentation uberpriife ich hier nicht im Einzelnen. Fiir eine kriti-
sche Perspektive auf ihr Buch, siehe z.B. Albrecht 2017.

349

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

len 2016b: 423), der nicht die » Tatsache«« (Allen 2016b: 424) von ver-
gangenem Fortschritt behaupte, sondern Fortschritt in der Zukunft als
»moralisch-politischen Imperativ« (Allen 2016b: 423) postuliere. Der
vorausblickende Fortschrittsbegriff sei allerdings wiederum vom riick-
wartsgewandten abhingig, weil sich der Fortschritt in der Zukunft an
den normativen Grundbegriffen messen lasse, die abermals dadurch ge-
rechtfertigt werden, dass sie als Ergebnis eines bereits stattgefundenen
Fortschritts gelten (vgl. Allen 2016a: 14)." Hinsichtlich des Vorwurfs
des Eurozentrismus sei aber zunachst nur der riickwirtsgewandte Fort-
schrittsbegriff problematisch. Allen unterscheidet zwischen einem politi-
schen und einem epistemologischen Problem (vgl. Allen 2016a: 16-25).
Das politische Problem sei, dass es wirkmachtige historische Narrative
gebe, die den Kolonialismus so rechtfertigen, dass >weiter fortgeschrit-
tene Volker« tiber >rickstindige Volker< herrschen diirften bzw. ihnen
zu ihrem >Fortschritt« verhelfen sollten. Das epistemologische Problem
ist, dass dem Urteil, dass etwas als Fortschritt zihlt, immer ein gewisser
»Dezisionismus« (Allen 201 6a: 20, Ubersetz. E.N.) zugrunde liege, etwa
in dem Sinne, dass amerikanische Ureinwohner einfach als untergeord-
net beurteilt wurden, ohne dass fiir dieses Urteil bereits Kriterien vorla-
gen. Kurz: Sowohl das politische als auch das epistemologische Problem
eines rickwartsgewandten Fortschrittsbegriffs zeigen, laut Allen, dass
ein normativer Grundbegriff, der mithilfe eines solchen Fortschrittsbe-
griffs begriindet wird, eigentlich nicht viel mehr sei als eine »Selbst-Be-
glickwiinschung« (Allen 2016b: 420) zu den eigenen (europdisch-west-
lich-modernen) Werten.

Dieser Vorwurf gilt nach Allen fiir Habermas und Honneth — in leicht
abgewandelter Ausformulierung — gleichermaflen. An Forsts Ansatz, dem
Allen in dem Buch neben Habermas und Honneth ebenfalls ein zentrales
Kapitel widmet, iibt Allen eine andere Kritik. Allen wirft Forst vor, dass
er sich gar nicht erst den methodischen Pramissen der Kritischen Theo-
rie verpflichte. Stattdessen mache er einen Vorschlag fiir einen normati-
ven Grundbegriff, der — wenn auch nicht explizit — einen Letztbegriin-
dungsanspruch stelle und somit keinen immanenten Maf$stab der Kritik
darstelle. Damit schiitze sich Forst zunachst vor dem Problem des Re-
lativismus sowie Habermas’ und Honneths geteiltem Problem mit dem
rickwirtsgewandten Fortschrittsbegriff — und dem damit einhergehen-
den Eurozentrismusvorwurf — gleichermafSen. Letztlich sei aber Forsts
»abstrakte kantische Moral und praktische Vernunft [...] nur [ein, E.N.]
versteckter Eurozentrismus, ein wesentlicher Bestandteil der Tendenz des

19 Diese Unterscheidung zwischen einem riickwirts- und einem vorwirtsge-
wandten Fortschrittsbegriff liegt quer zu der Unterscheidung zwischen den
zwei verschiedenen Fortschrittsverstindnissen der klassischen und Spatmo-
derne (r1.1). Vgl. Fn 8 in diesem Kapitel.

350

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITATSKONZEPTIONEN

Westens sich selbst als universal zu sehen« (Allen 2016b: 422, Herv.
EN.).

Zu Allens Kritik an Habermas und Honneth beziehe ich keine Stel-
lung. Stattdessen mochte ich (1.) erldutern, was fiir ein Verhaltnis von
Normativitat und historischer Zeit Allen Habermas und Honneth un-
terstellt, und (2.) argumentieren, dass dieses Verhiltnis bei Forst anders
ist als Allen es beschreibt.

1. Allen setzt bei ihrer Analyse des Fortschrittsbegriffs bei Kosellecks
Verstandnis desselben an (vgl. Allen 2016a: 7). Sie fuhrt zwar an, dass
dieser Fortschrittsbegriff mit einer »neuen Erfahrung der Zeit« einherge-
he, aber fiihrt dies nicht weiter aus (Allen 2016a: 7, Ubersetz. E.N.). Hin-
sichtlich des Zeitverstindnisses ist eine Bedingung dafur, Fortschritt fir
moglich zu erachten, dass die Zukunft anders sein wird oder sein kann
als die Vergangenheit. Damit ist aber noch nicht gesagt, dass die Zu-
kunft auch besser sein wird als die Vergangenheit. Wie oben beschrieben,
unterscheidet Allen zwischen einem riickwirts- und einem vorwartsge-
wandten Fortschrittsbegriff. Habermas und Honneth unterstellt sie, wie
erlautert, dass ihre jeweiligen Normativitatskonzeptionen, das Diskur-
sprinzip und die Konzeption sozialer Freiheit, als Ergebnis eines bereits
stattgefundenen Fortschritts (ruckwirtsgewandt) gerechtfertigt sind.
Diese Normativititskonzeptionen sind dann wiederum die Mafsstibe,
anhand derer jeweils gegenwirtige und zukinftige Entwicklungen hin-
sichtlich ihrer Fortschrittlichkeit bewertet werden. Allen kritisiert Ha-
bermas und Honneth demnach nicht dafiir, dass sie einen teleologischen
(oder deterministischen) Fortschrittsbegriff in dem Sinne hatten, als dass
sie etwa unterstellten, dass die Zukunft notwendigerweise Verbesserun-
gen bereithielte (vgl. Allen 2016a: 8f.). Sie kritisiert hingegen, dass ihre
jeweiligen MafSstibe, anhand derer gesellschaftliche Entwicklungen auf
ihre Fortschrittlichkeit hin befragt werden, selbst in der Zukunft nicht
fur Revisionen offen sind, obwohl deren Giltigkeit wegen des politi-
schen und epistemologischen Problems am riickwartsgewandten Fort-
schritt (s.0.) blof$ »provinziell« sei. Letztlich ldsst sich also Allens Kritik
an Habermas und Honneth so verstehen, dass sie zu viel Stabilitidt oder
Kontinuitdt beziiglich ihrer normativen Kriterien in der Zukunft anneh-
men. Forst hingegen wird von Allen - so konnte man in dieselbe Termi-
nologie gebracht sagen — ein >verstecktes Stabilitiatsproblem« unterstellt.
Demgegeniiber mochte ich im nachsten Abschnitt, im Anschluss an Ka-
pitel 1o, skizzieren, dass Forsts Problem mit der historischen Zeit im Ge-
genteil ein Instabilititsproblem ist.

2. Ein wichtiger Grund dafiir, dass Allen Forst ein verstecktes Eurozen-
trismus- bzw. in meinen Worten Stabilitatsproblem unterstellt, ist, dass
sie meint, dass Forsts Kriterien fiir Gerechtigkeitsurteile (und Maf3sta-
be dafiir, ob etwas als Fortschritt gilt oder nicht, vgl. 6.4.4), Reziprozi-
tat und Allgemeinheit, nicht so kontextbezogen sind wie Forst behaupte

351

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

(vgl. Allen 2016a: 124).>° Nach Allen sind die Kriterien in dem Sinne
nicht kontextualistisch, als dass sie selbst nicht revisionsfahig sind (vgl.
Allen 2016a: 136-139). Als Einsichten der praktischen Vernunft sind
sie, laut Allens Interpretation von Forst, zeitlose Kriterien (vgl. Allen
2016a: 130, 134). Ich denke hingegen, dass bei der Anwendung dieser
Kriterien auf konkrete Gesellschaften das eigentliche Problem darin be-
steht, dass sie gewissermafSen zu kontextsensitiv sind. Ich stimme also
Allen durchaus zu, dass die Kriterien der Reziprozitit und Allgemein-
heit — fiir Forst — kontextunabhingig gelten. Ich denke aber, dass sie in
konkreter Anwendung, d.h. mit Blick auf die Gerechtigkeitsurteile, die
sie als gultig ausweisen, abhiangig von der doppelten Grenzbestimmung
der Betroffenen (innere und dufSere Grenze der Gerechtigkeit) sind und
sich deshalb, entgegen Allen, sehr weitgehend dem jeweiligen Kontext
anpassen (und zwar ohne dass die richtige Grenzziehung dabei von den
Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit selbst beurteilt werden
konnte).>* Die Kontinuitit der Gultigkeit der Kriterien von Reziprozi-
tat und Allgemeinheit wiirde demnach sozusagen nur eine scheinbare
Stabilitdt darstellen. Praziser ist jedoch die Rede von einer minimalen
Stabilitdt. Ich setze dabei meine Auseinandersetzung mit Forsts Ansatz
voraus, die die These enthilt, dass die Kriterien der Reziprozitat und
Allgemeinheit an den Grenzen der Gerechtigkeit tatsachlich keine Wir-
kung entfalten (vgl. Teil II).>* In Bezug auf Kosellecks Kategorien des
Erfahrungsraums und Erwartungshorizonts lasst sich das gezeichnete
Bild hinsichtlich der Zeitlichkeit der normativen Konzeptionen von Ha-
bermas und Honneth einerseits und Forst andererseits folgendermafen
ausdriicken: Bei Habermas und Honneth erlaubt der Erwartungshori-
zont keine Uminderung der jeweiligen normativen Grundkonzeptio-
nen. Im Gegensatz dazu lisst sich das Verhiltnis von Erfahrungsraum

20 Fiir Forsts eigene Antwort auf Allen, siehe: Forst 2016a und Forst 2019b:
181-185.

21 Allen scheint zwischen »context-sensitive« und »contextualist« in dem Sin-
ne zu unterscheiden, dass Ersteres die Anwendung gleichbleibender Kriteri-
en auf unterschiedliche Kontexte bezeichnet und Letzteres darauf verweist,
dass andere raumliche oder zeitliche Kontexte auch andere Kriterien her-
vorbringen. Vgl. Allen 2016a: 128-136. Schon 1996 beruft sich Forst affir-
mativ auf ein »kontextsensible[s]« Verstindnis moralischer Normen. Vgl.
Forst 1996: 258 und 357 (und zwar gerade im Gegensatz zu einem kontex-
tualistischen).

22 An manchen Stellen scheint Allens Kritik an Forst in eine dhnliche Richtung
zu gehen: »Such a theory [Forst’s, E.N.] may be quite useful in providing
ways of assessing the reasons or justifications that are given within political
discourses, but it doesn’t seem to be much help in the project of measuring
the silences and normative exclusions that constitute the space of reasons
within which demands for justification are raised.« (Allen 2016a: 156)

352

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HISTORISCHE ZEIT UND NORMATIVITATSKONZEPTIONEN

und Erwartungshorizont beziiglich des angedeuteten Instabilitatspro-
blems bei Forst so verstehen: Wandel an den Grenzen der Gerechtig-
keit bedeutet ein starkes Auseinanderfallen von Erfahrungsraum und
Erwartungshorizont.

An dieser Stelle kann der Bogen zu Teil II der Arbeit (insbesondere
Kapitel 8 und Kapitel 10) geschlagen werden. Die These, dass die inne-
re und duflere Grenze der Gerechtigkeit in der Zeit verschiebbar bleiben
miissen, ohne dass die Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit die-
se Verschiebungen normativ beurteilen konnen, hatte ich schon in Ka-
pitel 6 vertreten, wobei dann erst durch Kapitel 7 die Begriindung da-
fur vervollstandigt wurde. In Kapitel 8 habe ich versucht zu erldutern,
wie diesem Sachverhalt institutionell Rechnung getragen werden konnte
und was sich aus dieser institutionellen Realisierung (reflexives Recht)
womoglich fir Probleme ergeben (Kapitel 10). Im Vokabular der histo-
rischen Zeit kann man dies nun wie folgt reformulieren: Die Verschie-
bung der Grenzen der Gerechtigkeit ist eine tiefgreifende Veranderung,
die man als historisches Ereignis (emphatisch) verstehen kann.*s Der
Versuch, institutionell auf die Grenzen der Gerechtigkeit zu reflektieren,
reflexives Recht, mag nun zu sozialer Beschleunigung fithren. Das hat
einerseits fur die verfasste Ordnung womaoglich die Folge, dass ihre >Ge-
genwart schrumpft« (Kapitel 10) und sie somit keinen Erfahrungszusam-
menhang mehr darstellt. Erfahrungszusammenhang beschreibt hier ei-
nen diachronen Zusammenhang. Ich vermute, dass ein (gegenwartiger)
Rechtfertigungszusammenhang (vgl. 6.3.2), den ich als Realisierungsbe-
dingung fiir Forsts Gerechtigkeitstheorie (vgl. implizites Gesellschafts-
bild, 2.3) eingefiihrt hatte, sich gerade in diachroner Perspektive auch als
Erfahrungszusammenhang fassen konnen lassen muss. Das genaue Ver-
héltnis von (kollektiver) Erfahrung und Rechtfertigungsnarrativen sowie
zwischen individuellen Handlungen, die Forst rechtfertigungstheoretisch
fasst (vgl. 6.3.1), und individuellen Erfahrungen (vgl. 1o.3 fiir das dritte
Problem von flexiblen Identititen: Erfahrungsarmut) misste allerdings
noch genauer ausbuchstabiert werden (vgl. Fn. 13 in diesem Kapitel).
Andererseits ist ein solcher Erfahrungszusammenhang auch dafiir not-
wendig, dass — selten — historische Ereignisse eintreten konnen. Zudem
konnte man vermuten, dass eine prozedurale — oder demokratisch ge-
wandte — Gerechtigkeitstheorie, die vor allem die Betroffenen selbst zur
Geltung kommen lassen will, nur Sinn hat, wenn diese Betroffenen tiber-
haupt eigene >Geschichten zu erzahlen haben« (und keine blofSen >Surfer«
oder »Drifter< sind, vgl. Kapitel 10), die gehort werden konnen und sol-
len. Denn nur das macht die Grundidee plausibel, dass >Gerechtigkeit«

23 Man konnte Ereignisse auch so emphatisch fassen, dass selbst das Festhal-
ten an gleicher Freiheit (als Unbestimmtheit, vgl. Kapitel 7), durch sie ge-
sprengt wiirde. Diesen Punkt beriicksichtige ich hier nicht weiter.

353

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

eine wandelbare GrofSe sein muss, die nicht unabhingig von den jeweils
Betroffenen substantiell bestimmt werden kann (vgl. 6.2.1).

Habermas und Honneth haben — wenn man Allens Beschreibung und
Kritik ihrer Positionen zugrunde legt — nicht das Problem, dass sie wo-
moglich einen Erfahrungszusammenhang zerstoren, sondern, dass dieser
diachron als zu stabil verstanden wird. Wenn auch aus anderen Griinden
als bei Forst, konnte man vermuten, dass auch das zu einer Verunmog-
lichung »genuiner Geschichte« (Rosa 2005: 423) fihrt, in der »nichts
Neues unter der Sonne« (Hegel) passiert.

11.3 Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein
historischer Zeit aus Sicht
kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

Um sich einer Antwort auf die Frage zu nihern, wie ein angemessenes
Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kritisch-prozeduraler Ge-
rechtigkeit aussehen konnte, muss zunichst noch einmal rekapituliert
werden, an welchen Stellen sie tiberhaupt relevant wurde und in wel-
cher Weise.

Es waren zwei Stellen, an denen die historische Zeit relevant wurde:
erstens innerhalb verfasster Gemeinschaften als Beschreibung der (er-
whunschten) diachronen Existenzform derselben als Erfahrungszusam-
menhang. Ein Rechtfertigungsverhaltnis (Forst) muss uiber die Zeit auch
als Erfahrungszusammenhang verstanden werden konnen (vgl. Forsts
Begriff von Rechtfertigungsnarrativen). Ein tber die Zeit stabiler Recht-
fertigungszusammenhang ist wiederum notwendig, damit die Kriterien
von Reziprozitiat und Allgemeinheit Anwendung finden konnen (Reali-
sierungsbedingung). Die zweite Stelle, an der historische Zeit zum Faktor
wurde, war, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit (innere und dufSe-
re) andern. Eine solche Verdnderung hatte ich tiber die emphatische Rede
von historischen Ereignissen zu veranschaulichen versucht.>

Beziiglich beider Stellen mochte ich nun noch einmal die Gegenstands-
ebene in den Blick nehmen: Was ist der Gegenstand der Veranderung an
beiden Stellen?

Ich hatte bereits beschrieben (11.1), dass die Gegenstinde historischer
Zeit handlungsleitende Institutionen und Praxisformen sind, die sich am

24 Die Frage nach dem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit fiir die
Gerechtigkeit ist auch aus Forsts Perspektive, ohne meine Modifikationen
(ab 6.5), interessant vgl. dazu: Forst 2015a: 85—110 sowie z.B. sein Anlie-
gen, dass Bestimmungen der Grenze der Toleranz nicht nur reziprok-allge-
mein gezogen, sondern auch als in Zukunft revidierbar angesehen werden
sollten (dazu 6.4.7 und 6.5). Damit scheint mir bei Forst aber nur auf die

354

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT

normativen Projekt der Moderne (Rosa) orientieren. Erinnern wir uns
aber an Forsts deskriptiven Rechtfertigungsbegriff (6.3): Fur Forst sind
alle sozialen Beziehungen Rechtfertigungsverhiltnisse. Mit der Beschrei-
bung des Beherrschungspotentials der Beschleunigung (Kapitel 1o) ist
zunichst deutlich geworden, dass ich, im Gegensatz zu Forst denke, dass
die Existenz von Rechtfertigungsverhiltnissen bereits eine Art >Leistungx
darstellt (so auch Kapitel 7) und Rechtfertigungsverhaltnisse dement-
sprechend auch erodieren konnen (unabhingig von der Frage, ob es gute
oder schlechte Rechtfertigungen sind). Abgesehen davon ist noch zu klai-
ren, was konkret damit gemeint sein konnte, dass ein fiir die Realisierung
von Gerechtigkeit (d.h. die Anwendbarkeit der Kriterien von Reziprozi-
tat und Allgemeinheit) hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungs-
zusammenhang existiert.

Ein hinreichender Rechtfertigungs- bzw. Erfahrungszusammenhang
existiert, so mochte ich vorschlagen, wenn zweierlei gegeben ist: erstens
muss Wissen iiber die zu berticksichtigenden Interessen und Meinun-
gen der Betroffenen zuginglich sein und diese Interessen und Meinun-
gen mussen in einem deliberativen Prozess konstituiert werden konnen.
Die Interessen und Meinungen, die in den deliberativen Prozess einge-
speist werden, verweisen auf soziale Bereiche oder Handlungs- und Pra-
xismodi, die dem Bereich des Nicht-Rechts zugeordnet werden kénnen.
Wenn addquate normative Urteile mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zitat und Allgemeinheit also nur in Bezug auf den Bereich des Nicht-
Rechts zustande kommen koénnen, konnte man sagen, dass normativer
Wandel konstitutiv auf sozialen Wandel bezogen ist — und wiinschens-
werter normativer Wandel auf richtige Art und Weise auf sozialen Wan-
del bezogen sein sollte. Hier sehe ich eine interessante Anschlussstelle an
Jaeggis Arbeiten tiber moralischen Fortschritt. Sie schreibt: » Moralischer
Fortschritt [...] ldsst sich, wenn er sich verstehen lisst, nur im Zusam-
menhang mit einer umfassenderen Dynamik sozialen Wandels verste-
hen.« (Jaeggi 2018: 223) Auch Jaeggis, man konnte sagen, prozedura-
le These, dass die Frage, ob moralischer Fortschritt stattgefunden hat,
sich daran entscheide, wie eine Verinderung vonstattengegangen ist (die
»Dynamik der Verinderung selbst«, Jaeggi 2018: 223), und nicht da-
ran, was ihr Ergebnis war, scheint mir sehr gut zu der Weise zu passen,
wie sich aus Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit der Blick

serste Stelle« (die diachrone Betrachtung eines Rechtfertigungsverhaltnis-
ses als Erfahrungszusammenhang) und nicht auf die >zweite Stelle« (his-
torische Ereignisse im emphatischen Sinne) verwiesen zu sein. Das liegt
daran, dass meine Abgrenzung von Forst sich als Betonung der Grenzen
der Rechtfertigung bzw. Gerechtigkeit zusammenfassen ldsst, welche ge-
rade durch >Ereignisse«< infrage gestellt werden. Vgl. dazu jiingst Forst
2020b: 202-204.

355

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

auf normative Veranderungen in der Zeit richten sollte.>s Gleichwohl
scheint mir das, was Jaeggi unter moralischem Fortschritt versteht, nur
sehr grundlegende normative Verianderungen zu betreffen, etwa die Ab-
schaffung der Sklaverei, wahrend ich an dieser Stelle insbesondere in-
krementellen Wandel in verfassten Kontexten im Blick habe.*¢ Es muss,
meinem Verstandnis nach, dabei gerade ein gewisses Einverstandnis da-
riber bestehen, wer (duflere Grenze der Gerechtigkeit) inwiefern (innere
Grenze der Gerechtigkeit) zu berticksichtigen ist. Dieses Einverstandnis
kann (und soll) sich allerdings auch dndern konnen, womit ich wieder
zu der zweiten Stelle komme, an der die historische Zeit in dieser Arbeit
relevant wurde (die Anderung der Grenzen der Gerechtigkeit). Was ver-
andert sich also, wenn sich die Grenzen der Gerechtigkeit verandern?
Auch dieser Wandel steht wohl im Zusammenhang mit sozialen Wand-
lungsprozessen. Da er allerdings radikaler ist, lasst er sich vermutlich
weniger leicht in Bezug auf diese verstehen.?” Womoglich lassen sich
bestimmte Veranderungen nicht in ein bruchloses (im Sinne von >ohne
Verstandnislicken<) Narrativ zu bestehenden Erfahrungszusammenhan-
gen bringen. Damit ist wiederum auf den (emphatischen) Ereignischa-
rakter verwiesen.*® Davon abgesehen kann man sich der Frage, was sich
hier verandert, in Bezug auf die hiufig diskutierte Vorstellung nihern,
dass menschenrechtliche Errungenschaften als Erweiterungen des Krei-
ses* derjenigen zu sehen sind, die als Menschen zihlen (oder als Teil ei-
ner begrenzten Allgemeinheit gelten, vgl. 6.1). Dieses Bild scheint mir

25 Ich kann in dieser Arbeit nicht mehr diskutieren, inwiefern diese Fruchtbar-
keit von Jaeggis Perspektive bezogen auf Fragen der historischen Zeit fur die
Perspektive kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit in einer Spannung steht zu der
klaren Unterscheidung, die ich zwischen Jaeggis »kritischer Theorie der Kritik
von Lebensformen« und der hier zugrunde gelegten Gerechtigkeitsperspektive
gemacht habe (vgl. 4.2). Meine Vermutung ist, dass sich Jaeggis Uberlegungen
bezogen auf Fragen der historischen Zeit m.E. nutzbar machen lassen, ohne
sich auf ihre Theorie der Lebensformen festlegen zu miissen.

26 Zur moglichen Kontinuitdt von eher oberflichlichen und tiefgreifenden Ver-
anderungen siehe Fn. 31 in Kapitel 1o.

27 Vgl. fiir einen Versuch, radikalen Wandel in Bezug auf kleinteilige soziale
Veranderungen zu verstehen: von Redecker 2018.

28 Die Annahme, dass historische Ereignisse im emphatischen Sinne notwen-
dig sind fiir normativen Fortschritt, ist aus Perspektive einer »welterschlie-
fenden Kritik« plausibel, vgl. Iser 2008: 51-65. Vgl. jiingst Forst zu dem
Verhiltnis seines Ansatzes zu dieser Form von Kritik: 2020b: 200-206. Die
welterschlieffende Kritik dhnelt m.E. der Gerechtigkeitsperspektive, die ich
in der Einleitung (1.1) als eine bezeichnet habe, die Gerechtigkeit als >Uber-
schuss« versteht. Von dieser Perspektive hatte ich mein Gerechtigkeitsver-
stindnis in dieser Arbeit (m.E.) abgegrenzt.

29 Vgl. dazu Singers Buch The Expanding Circle: Singer 2011 [1981].

356

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUF DEM WEG ZU EINEM ANGEMESSENEN BEWUSSTSEIN HISTORISCHER ZEIT

etwas Richtiges zu erfassen, da es bei dem Einschluss von Neuen in den
Kreis der Menschen (oder einer begrenzten Allgemeinheit) um die Ver-
grofserung der Gruppe derjenigen geht, die als Gleiche anerkannt wer-
den. Dabei scheint es mir allerdings wichtig, zwei Dinge zu betonen:
Erstens, eine Erweiterung der Gruppe derjenigen, die als Gleiche gelten,
geht normalerweise mit einer Verdnderung dessen einher, was als Gleich-
heit zdhlt.3° In meiner Terminologie heifSt das: Eine Verschiebung der du-
Beren Grenze der Gerechtigkeit geht normalerweise mit einer Verschie-
bung der inneren Grenze der Gerechtigkeit einher. Damit wire Jaeggis
(ohne diese Klarstellung berechtigter) Einwand gegen die Erweiterung
des Kreises-Sicht ausgerdumt. Sie schreibt: » Wenn man die Sklaverei ab-
schafft, dann sind nicht nur plotzlich >Sklaven auch Menschen< bzw. Per-
sonen im Vollsinn (full persons). Vielmehr hat sich das Verstindnis da-
von, was es bedeutet, Mensch oder Person zu sein, verindert. Dann aber
erweitert sich der >Kreis< nicht nur; er (und damit unsere Moralauffas-
sung) verdndert sich.« (Jaeggi 2018: 228) Zweitens gibt es keine Sicher-
heit dartber, dass sich der >Kreis< kontinuierlich erweitern wird, genau-
so gut kann sich der Kreis auch verkleinern. Das ist zudem auch nicht
unbedingt schlecht, etwa wenn Unternehmen in Zukunft nicht mebr als
menschenrechtliche Akteure angesehen wiirden, nachdem sie zunachst in
den Kreis der Subjekte der Menschenrechte einbezogen wurden.3* Bezo-
gen auf Rechte heifSt das, dass sie sowohl »ausgeweitet« als auch »entzo-
gen« werden konnen (Rosa 2009: 666). Weder das Ausweiten noch das
Entziehen ist dabei per se gut oder schlecht. Gleichzeitig denke ich, wie
bereits mehrmals betont, dass die Kriterien von Reziprozitit und Allge-
meinheit allerdings nicht hinreichend sind, um das zu bewerten.

30 Die Vorstellung, dass Gleichheit erstrebenswert ist, kommt also nicht neu
hinzu, allerdings kann sich grundlegend verindern was darunter verstanden
wird. Ich zogere dementsprechend hier blofS von einer verbesserten Umset-
zung derselben normativen Idee zu sprechen, weil das womoglich zu viel
Kontinuitit suggeriert, vgl. Jaeggi 2018: 226f. Gleichzeitig halte ich an die-
ser Stelle nicht die normative Moglichkeit offen, dass der Gleichheitsbezug
in Zukunft fiir obsolet erklirt wird. Das konnte immer noch bedeuten, dass
es sich bei dem Gleichheitsbezug um eine irreversible historische Errungen-
schaft (und keine zeitlose Wahrheit) handelt, vgl. Siep 2018. Womoglich
konnte auch Forst sich damit anfreunden, die vierte Begriindungsstrategie
fur das moralische Prinzip der Rechtfertigung, namlich die bistorische (dazu
Ende des Absatzes (2) in 7.2.), mit Hilfe der Terminologie irreversibler histo-
rischer Errungenschaften zu beschreiben (vgl. auch Forst 201 5¢: 828). Vgl.
zudem den hilfreichen Uberblick von vier unterschiedlichen Verhiltnissen
von historischer Erfahrung und Normbegriindung: Gutmann, Laukotter,
Pollmann und Siep 2018: 14-17.

31 Zur kritischen Diskussion von Unternehmen als Menschenrechtssubjekten
vgl. Isiksel 2016.

357

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HISTORISCHE ZEIT KRITISCH-PROZEDURALER GERECHTIGKEIT

Ein angemessenes Bewusstsein historischer Zeit aus Perspektive kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit wire demnach eines, dass der Tatsache
Rechnung tragen kann, dass in verfassten Gemeinschaften ein Erfah-
rungszusammenhang existieren und die Moglichkeit von historischen
Ereignissen nicht ausgeschlossen werden sollte. Das scheint auch Forst
so zu sehen, wenn er anerkennt, dass Arendt folgendes »Kernproblem
des Politischen« erkannt habe: »Ein politischer Raum ist zugleich da-
rauf angewiesen auf Dauer gegriindet zu sein, als auch darauf, in seiner
Verfasstheit selbst Gegenstand des Handels zu sein.« (Forst 2011: 204)
Da die Existenz des Erfahrungszusammenhangs im verfassten Kontext
auch eine Bedingung der Moglichkeit von radikaleren Briichen darstellt,
konnte man sagen, dass es eine notwendige Realisierungsbedingung kri-
tisch-prozeduraler Gerechtigkeit ist, dass es einen solchen Erfahrungs-
zusammenhang gibt. Mit der Existenz eines solchen Erfahrungszusam-
menhangs wiirde auch dem Beherrschungspotential der Beschleunigung
sowie des dritten Beherrschungsmoments der Flexibilisierung begegnet
(Erfahrungsarmut, 10.3) — und indirekt auch dem ersten und zweiten
Problem der Flexibilisierung, da diese ja als Folgen sozialer Beschleu-
nigung eingefiihrt worden sind. Ich denke nun allerdings, dass es kei-
ne — zumindest aus Gerechtigkeitsperspektive zuldssige — Moglichkeit
gibt, diesen Erfahrungszusammenhang zu sichern oder herzustellen.>* Ich
lasse an dieser Stelle offen, ob die Existenz eines Erfahrungszusammen-
hangs bereits individuellen Erfahrungen der Entfremdung von Sinn (vgl.
Kapitel 5) entgegenwirken wiirde: Wenn dies der Fall wire, dann hitte
diese Untersuchung gezeigt, wie die Gerechtigkeit an ihre eigene Grenze
stofst — anstatt ihre Grenze aus Perspektive externer Kritik aufzuzeigen.
Wenn dies nicht der Fall ist, wire mit dieser Arbeit eine neue Grenze der
Gerechtigkeitsperspektive aufgezeigt.

Jedenfalls gibt es, meiner Ansicht nach, institutionelle Moglichkeiten,
die mit dieser — alten oder neuen — Grenze der Gerechtigkeitsperspek-
tive verbundenen Problematiken (Beschleunigung und Flexibilisierung)
abzumildern. Gelost werden sie dadurch allerdings nicht. Diese Milde-
rungsmoglichkeiten sowie die Frage, ob das Aufzeigen der Grenze der
Perspektive der kritisch-prozeduralen Gerechtigkeitskonzeption die Ge-
rechtigkeitsperspektive insgesamt unattraktiv werden lasst, diskutiere
ich im folgenden Schlusskapitel (12).

32 Vgl. dazu das »Bockenforde Theorem« (schon Fn. 45 in Kapitel 8).

358

https://dol.org/10.5771/8783748911318-341 - am 23.01.2026, 20:54:02. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748911319-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	11.1  Historische Zeit
	11.2  Historische Zeit und Normativitätskonzeptionen in der Kritischen Theorie
	11.3  Auf dem Weg zu einem angemessenen Bewusstsein historischer Zeit aus Sicht kritisch-prozeduraler Gerechtigkeit

