Micheles via crucis:
Niccold Ammanitis und Gabriele Salvatores’
lo non ho panra

Franziska Merklin

Im Mittelpunkt des Films fo non ho panra von Gabriele Salvatores! (2003) und des-
sen gleichnamiger Romanvorlage (2001) von Niccold Ammaniti? steht ein kindli-
cher Held namens Michele. Beide Werke schreiben sich in die Tradition christlich-
martyrologischer Heroisierungen ein, um eine Vielfalt an Themen darzustellen,
unter denen die Frage nationaler Identitit sowie der Zusammenhang von Armut,
politischer Unsicherheit und Gewalt durch ihre Aktualitit herausragen. Die ein-
driickliche Darstellung dieser Themen hat Ammanitis Roman den Viareggio-Preis
und Salvatores’ Film den David di Donatello, drei Nastri d’Argento sowie eine Os-
car-Nominierung fur den besten auslindischen Film eingebracht.

Zu Beginn des Films wird unten im Bild die Angabe ,Sud d’Italia 1978 3 ein-
geblendet. Die Jahreszahl evoziert die sogenannten ,bleiernen Jahre’:* eine Epo-
che drastischer, politisch motivierter Gewalt, die in den sechziger Jahren begann

1 Gabriele Salvatores (geb. 1950 in Neapel), der sich in Mailand zum Schauspieler ausbilden

lie, zihlte zu den Mitbegriindern des dortigen Teatro dell’Elfo. Unter den Auffithrungen,
die er fir das Theater inszenierte, war dem Musical Sogro di una notte di mezza estate, das
Salvatores aus Shakespeares Midsummer Night’s Dream in Szene setzte, ein besonderer Er-
folg beschieden. Unter demselben Titel drehte er 1983 seinen ersten Spielfilm. Einem gro-
Reren italienischen Publikum wurde er durch seine Komodien Marakech Express (1989) und
Turné (1990) bekannt. Mit Mediterraneo (1991), der als bester auslindischer Film mit einem
Oscar ausgezeichnet wurde, erlangte er internationalen Ruhm. Der tragikomische Film
spielt wihrend des Zweiten Weltkriegs auf einer griechischen Insel und schildert die Anni-
herung zwischen italienischen Besatzern und Einheimischen.

Niccold Ammaniti (geb. 1966 in Rom) gehodrt zu einer ,cannibali’ genannten Autoren-
gruppe, die nach der bei Einaudi erschienenen Anthologie Gioventi cannibale (1996) be-
nannt ist. Ammanitis Romanen und Erzdhlungen ist eine Hybridisierung von Hoch- und
Populirkultur sowie eine Tendenz zu krassen Gewaltdarstellungen eigen. Bei Gabriele Sal-
vatores’ filmischer Adaption von lo non ho paura handelt es sich um die dritte Verfilmung
eines seiner Biicher nach Lultimo capodanno (1998, Regie: Marco Risi) und Branchie (1999,
Regie: Francesco Martinotti). Vgl. Susanne Flor: ,Reisende soll man nicht authalten®. Die
Filme von Gabriele Salvatores, Remscheid 2006, bes. S. 109-111.

Die Filmhandlung ist in einem kleinen Dorf der Basilikata angesiedelt. Gefilmt wurde vor
allen Dingen in Melfi, Lagonegro und Rapolla. Andere Szenen entstanden in Apulien, in
den Weizenfeldern in der Nihe von Candela, auf dem Hochplateau in Murgia, in Capi-
tanata und dem Ofanto-Tal.

Es fillt auf, dass, ebenso wie die Bedeutung von Salvatores’ Film durch seine historischen
Allusionen vertieft wird, so auch die jiingsten von der Kritik gelobten italienischen auteur-
Serien wie Romanzo criminale, Gomorra — La serie und Quo vadis, Baby?, ihre Anziehungs-
kraft und Wirkung aus der engen Anbindung an Ereignisse der italienischen Geschichte
beziehen.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

360 FRANZISKA MERKLIN

und nach dem Bombenanschlag auf den Bahnhof von Bologna, bei dem am 2.
August 1980 85 Menschen starben, in den achtziger Jahren langsam zu Ende
ging. Zumindest fur ein italienisches Filmpublikum ist das Jahr 1978 zudem un-
trennbar mit der Entfithrung und Ermordung Aldo Moros verbunden.> Mitglie-
der der Roten Brigaden hatten den aus Apulien stammenden Spitzenpolitiker
und ehemaligen Regierungschef Italiens im Marz 1978 entfiihrt, als Moro im Be-
griff war, zwischen seiner eigenen christdemokratischen Partei und den oppositi-
onellen Kommunisten Enrico Berlinguers einen ,historischen Kompromiss’ aus-
zuhandeln. Die Assoziation zwischen dem Jahr, in dem der Film spielt, und dem
nationalen Alptraum der Entfithrung und Ermordung Aldo Moros wird noch
verstirkt durch den Umstand, dass auch im Mittelpunkt der Filmhandlung eine
Entfihrung steht: Der Protagonist des Films, der zehnjihrige Michele Amitrano
(iberzeugend gespielt von dem Laienschauspieler Giuseppe Cristiano),® findet
zufillig einen Jungen, der in einem Erdloch angekettet ist. Dieser Junge, Filippo
Carducci (Mattia di Piero) mit Namen, ist, wie sich allmihlich herausstellt, ein
Altersgenosse Micheles und das traumatisierte Opfer einer Kindesentfithrung, die
Micheles Eltern zusammen mit den Eltern einiger seiner Freunde veriibt haben.
Filippos Entfithrung treibt die Entwicklung des Helden voran, indem sie Michele
dazu zwingt, sich seinen schlimmsten Angsten und Alptriumen zu stellen.

Bereits indem er eine Gruppe von Kindern zu den Protagonisten seines Films
macht und die Welt der Erwachsenen aus deren kindlicher Perspektive schildert,
reiht Salvatores sich in eine lange filmische Tradition ein, die Meisterwerke wie
Vittorio De Sicas I bambini ci guardano (1943), Sciuscia (1946) und Ladri di bicic-
lette (1948) umfasst:

Figures of childhood, tied to representations of the family, serve as a window to anoth-
er, less familiar, way of exploring and viewing the social landscape. Evolving since the
cinema’s beginnings, the cinematic child and adolescent have functioned variously as
signifiers of innocence in a corrupt world, melodramatic images of martyrdom tied to
the disintegration or regeneration of society, and as means of providing a different and
distanced perspective on familiar social situations.’

Wie in den genannten Filmen De Sicas kontrastiert auch in Salvatores’ lo non ho
paura das wissende Zeugnis der Kinder mit der ,Blindheit* der Erwachsenen. Al-
len drei Filmen ist gemeinsam, dass sie die Unvereinbarkeit der Wahrnehmungen

5 Salvatores Film erschien 2003 im Jahr des fiinfundzwanzigjihrigen Gedenkens des Atten-

tats auf Aldo Moro. Im selben Jahr erschienen zwei Filme, die sich Aldo Moro widmeten:
Marco Bellocchios Buongiorno, notte und Renzo Martinellis Piazza delle Cingue Lune. Vgl.
Michael O’Riley: Organized Crime and Unfulfilled Promises in Gabriele Salvatores’ I'm
not Scared, in: Dana Renga (Hg.): Mafia Movies. A Reader, Toronto u. a. 2011, S. 338-345,
bes. S. 345.

Vgl. zum Casting von 540 Kindern aus der Basilikata und der Auswahl der sieben Kinder,
die Michele und seine Spielgefihrten darstellen, Flor: Filme von Gabriele Salvatores
(Anm.2), S. 110-111.

7 Marcia Landy: Italian Film, Cambridge 2000, S. 234.

6



https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHELES VIA CRUCIS 361

darstellen: Was die Kinder wahrnehmen, ldsst sich mit der Wahrnehmung der sie
beaufsichtigenden Erwachsenen nicht zur Deckung bringen. Indem die Kinder
zu Zeugen von Grausambkeit, Gewalt und Elend werden, die der Zuschauer mit
ithren Augen sieht, wird ihre Unschuld in Frage gestellt. Da zudem die kleineren
Kinder den ilteren nacheifern, verschwimmen die Grenzen zwischen Kindheit
und Adoleszenz.2 In lo non ho panra sind die Kinder zudem Spiegelbilder der Er-
wachsenen: ,Auch [unter den Kindern] gibt es Anfiihrer, Mitliufer und Verlierer
[...]. Die Mutproben und Machtspiele, die sich die Heranwachsenden aus Lan-
geweile ausdenken, sind keine harmlosen mehr.“?

Salvatores’ Film ist ein Film tber, aber nicht fir Kinder und gehort dem Genre
des Horrorfilms an. Er zeigt auf schockierende Weise die physischen und psycho-
logischen Folgen, die Entfithrung und Gefangenschaft auf den kleinen Filippo ha-
ben. Angemessen erscheint auch die Bezeichnung des Films als ,Horrormir-
chen®,10 da Salvatores Magisches mit Elementen des Horrorfilms mischt. Wie eine
Beschworungsformel wirkt der Titel des Films, dessen kindlicher Protagonist sich
auf einer nichtlichen Fahrradfahrt im Angesicht der von ihm geftirchteten Phanta-
siegestalten!! mit Versen Mut macht, die Titanias Wiegenlied aus Shakespeares
Midsummer Night’s Dream entnommen sind. Durch diese Mischung gelingt es dem
Regisseur, einem Abgleiten seines Werks in die klischeehafte Darstellung frithreifer
Kinder als Kinder tiefer Wahrheiten entgegenzuwirken. Seine Abneigung gegen
einen filmischen Realismus hat Salvatores nachdriicklich zum Ausdruck gebracht
und mit seinem Verlangen verbunden, Filme zu schaffen, die im Zuschauer die
Sehnsucht nach heldenhaften Handlungen auslosen:

Der Realismus ist mir vollkommen egal. Ich liebe das Kino des Zweifels, der Analyse.
Ein Kino, dass dich mit dem Verlangen danach erfiillt ein Held zu sein. Vielleicht ein
Held, der flieht. Oder ein Held, der sagt, es reicht und rebelliert. Ein Held mit all den
Widerspriichen einer Generation wie der meinen, die ohne verbindliche Wahrheiten

aufwuchs.!?

8 Vgl ebd., S. 251.

?  Flor: Filme von Gabriele Salvatores (Anm. 2), S. 118-119.

10 Ebd., S. 111.

11" Zu ihnen gehéren neben Hexen und Ogren auch der ,uomo nero’ (,;schwarze Mann’), der
eine alte Horrorgestalt der italienischen Folklore ist und nachts Kinder entfithren soll, die
nicht schlafen. Bereits die Anfangsverse in einem lateinischen Wiegenlied (Naenia septima
nugatoria ad inducendum soporem), das der Humanist Giovanni Pontano fiir seinen Sohn
dichtete, verweisen auf diesen Volksglauben. Dem italienischen ,uomo nero’ entsprechen
in anderen Kulturkreisen der Butzemann (von ,verbutzen®: ,verhiillen®), der Bogeyman
und el Coco. Den Schrecken, den letzterer auf Kinder ausiibt, hat Francisco de Goya in
seinem Stich Que viene el Coco (1799) eindriicklich dargestellt.

Ubersetzung der Autorin. Im italienischen Original lautet das Zitat: ,Non mi frega un caz-
zo del realismo... Io amo il cinema del dubbio, dell’analisi. Il cinema che ti fa desiderare
di essere eroe. Un eroe che magari fugge. Oppure un eroe che dice basta e si ribella. Un
eroe con tutte le contraddizioni di una generazione come la mia, orfana di tutte le certez-
ze...“. Diego Grazioli (Hg.): Conversazioni con Gabriele Salvatores e sceneggiatura del
film Sud, di Franco Bernini, Angelo Pasquini, Gabriele Salvatores, Rom 1993, S. 15.

12

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

362 FRANZISKA MERKLIN

Zum Teil bezieht der Film seine eindringliche Wirkung aus der Romanvorlage,
insbesondere aus ihren ergreifenden Dialogen und ungemein treffenden Beobach-
tungen der kindlichen Psyche. Die Szenen, in denen die Kinder tiber die Felder
ziehen und ganz besonders Micheles nichtlicher Besuch bei Filippo erinnern auch
durch ihre Nahaufnahmen der Tierwelt an Charles Laughtons The Night of the Hun-
ter (1955), in dessen Mittelpunkt zwei verwaiste Geschwister stehen, die dem Mor-
der ihrer Mutter zu entkommen suchen.

Die Faszination, die von Ammanitis Roman ausgeht, liegt in seinem unzuver-
lissigen Erzdhler,3 in der Fiille biblischer Anspielungen und berithmter, symbo-
lisch aufgeladener italienischer Liedtexte.'* Mit diesen literarischen Mitteln gelingt
es dem Autor Reflexionen zur nationalen Identitit sowie zur Perspektivlosigkeit
und Gewalt in den Roman einzubringen und sein Lesepublikum zu einer histori-
schen Lektiire dieses Initiationsromans zu animieren. Salvatores’ filmische Adapti-
on des Romans, die sich eines von Niccold Ammaniti zusammen mit Francesca
Marciano verfassten Drehbuchs bedient, fithrt anschaulich die Anderungen vor
Augen, die vorgenommen werden missen, wenn Bedeutung nicht mit literari-
schen, sondern mit filmischen Mitteln evoziert werden muss. Einige dieser Ande-

13" Die Erzihlerfiktion des Romans erhellt, dass es sich um Micheles Memoiren handelt. Der
zum Zeitpunkt der Niederschrift einunddreifig jahrige Michele erzihlt die Geschehnisse
des Sommers von 1978 aus der Sicht seines neunjihrigen Selbst. Aus zweierlei Griilnden
kann der Leser sich nicht vollkommen auf die Zuverlissigkeit des Erzihlten verlassen. Zum
einen ist die Sicht des Neunjihrigen zwangsliufig durch sein kindliches Auffassungsver-
mogen begrenzt, das den Leser indirekt dazu auffordert, eine zweite Version der erzihlten
Geschichte zu rekonstruieren. Das gilt in besonderem MafR fiir Micheles Begegnungen mit
Filippo. Michele kann sich das Verhalten des schwer traumatisierten Jungen nicht erkliren,
hilt ihn zunichst fiir einen Untoten (S.52) und vergleicht das Trinkverhalten des halb
verdursteten und verhungerten Kindes mit dem eines Hundes (S. 67). Einen Bruch in der
Fiktionslogik stellt auch das freundliche Verhalten des Bauern Melichetti den Kindern ge-
gentiiber (S. 15) dar, das deutlich dessen Charakterisierung als masochistischem Bosewicht
(S. 13) durch Michele widerspricht. Zudem erscheint es schwer maoglich, dass sich der Er-
zihler exakt an Geschehnisse erinnert, die, wie ein Erzihlerkommentar (S.23) erklirt,
zweiundzwanzig Jahre zuriickliegen. Zitiert wird der Roman hier und im Folgenden nach
Niccold Ammaniti: Io non ho paura, Turin 2001. Vgl. zu dem Begriff des unzuverlissigen
Erzihlers Wayne Clayson Booth: The Rhetoric of Fiction, Chicago 1961; sowie Vera Niin-
ning (Hg.): Unreliable narration and trustworthiness: intermedial and interdisciplinary
perspectives, Berlin/Boston 2015.

Barbara Mura, der als einzigem Midchen in der Bande vom Anfithrer die Rolle des
schwarzen Schafs zugeschoben wird, singt in einer Szene des Romans (S. 100-101), in der
sie den Strafenhund Togo von seinen Zecken zu reinigen versucht, Bella ciao. Berithmtheit
erlangte das Lied in der Version der italienischen Partisanen im Zweiten Weltkrieg. Bevor
es zur antifaschistischen und kommunistischen Hymne wurde, hatten die Reispfliickerin-
nen (ital. mondine) der Po-Ebene es in der sogenannten Mondine-Version gesungen. Es be-
klagt die unwiirdigen und harten Arbeitsbedingungen unter der stechenden Sonne, denen
diese Frauen ausgesetzt waren, die zwischen Mai und Juli von der Morgen- bis zur Abend-
dimmerung bis zu den Knien im Wasser stehend und von Stechmiicken geplagt in gebiick-
ter Haltung arbeiten mussten. Giuseppe de Santis Riso amaro (1949) schildert das Leid die-
ser Frauen, denen es nicht gestattet war, sich wihrend der Arbeit zu unterhalten, nur
singen durften sie. Barbaras Unterdriickung erhilt durch das Lied eine historische und na-
tionale Tiefendimension.

14

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHELES VIA CRUCIS 363

rungen, wie die geinderten Namen!> und Herkunftsorte einiger Filmcharaktere
sowie der deutlich abweichende Schluss, fallen bei der Betrachtung sofort auf. An-
dere Differenzen, die weniger augenfillig sein mogen, sind bedeutsamer fiir die sie
konstituierende Kunstform. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie der Film mit
Hilfe der Kamerafithrung und inneren Montage, indem er eine vertikale Achse
und den Kontrast zwischen Oben und Unten, Hell und Dunkel betont und bibli-
sche Referenzen durch Anspielungen auf christliche Gemilde und Statuen ersetzt,
den kindlichen Helden mit Christus assoziiert und seiner Leidensgeschichte eine
politische Bedeutung gibt.

Der Film beginnt mit einer unterirdischen Kamerafahrt, die in einer langsa-
men horizontalen Bewegung eine dunkle Hohle im feuchten Gestein durchmisst,
bis die in den Stein geritzten Titelworte des Films erscheinen. Zum diister Bedri-
ckenden dieses Beginns trigt die allmdhlich lauter werdende, durch ein stetiges
Tropfen akzentuierte Hintergrundmusik bei. Dann folgt eine vertikale Kame-
rabewegung. Ein zwischen Weizenhalmen sitzender krichzender Rabe bildet den
chromatischen Ubergang zur gleifenden Helle eines Weizenfelds, in dem Miche-
le und seine Freunde miteinander um die Wette rennen. Der Unbheil verkiinden-
de Rabe scheint die Szene zu beobachten. Er ist das erste von etlichen Tieren, die
in Nahaufnahme erscheinen und Teil der Subjektivierungsstrategie sind, mit de-
ren Hilfe Micheles Wahrnehmung der Natur als eines magischen Ortes filmisch
umgesetzt ist. Die Parallelmontagen, die Filippos Prisenz in Micheles Gedanken
visualisieren, sind, ebenso wie die hiufig auf einer Kinderaugenhohe von etwa
1,30 Meter positionierte Kamera, weitere Mittel dieser Subjektivierungsstrategie.
Das Rascheln und Brechen der Weizenhalme unter den Tritten der rennenden
Kinder durchsetzt den aufgeregten extradiegetischen Streicherklang der von Ezio
Bosso eigens fur Salvatores’ Film komponierten Musik, welche die Anspannung
der miteinander wetteifernden Kinder illustriert. Ein mit aufgeschlitzter Kehle
und ausgebreiteten Fliigeln kopftuiber von einem Pfahl hingendes Huhn, auf das
Michele und seine kleine Schwester Maria (Giulia Matturo) mit Entsetzen und
Ekel reagieren, ist das erste Bild offener Gewalt im Film. Eine Szene subtilerer
Gewalt folgt, als die Kinder dariiber abstimmen, wer das Wettrennen verloren

15 Im Roman heifit Micheles Mutter Teresa, im Film trigt sie den Namen der Grofmutter Je-
su, Anna. Die Namensinderung verstirkt, wie auch der symbolische Name der Ladenbe-
sitzerin Assunta, die Allusion auf die Passion Christi. Der Schweinebauer Melichetti heif3t
im Film Candela. Der neue Name verweist auf den gleichnamigen Ort in Apulien, an dem
Szenen des Films gedreht wurden. Wie viele lindliche stiditalienische Gemeinden ist Can-
dela von einem drastischen Bevolkerungsschwund betroffen und veranschaulicht die inner-
italienische Migration, die auch ein Thema des Romans ist: Antonios (Totenkopfs) alterer
Bruder Felice Natale soll eine Zeit lang im Norden Italiens sein Gliick gesucht haben. Mi-
cheles Vater Pino ist als Lastwagenfahrer damit beschiftigt, nicht ndher bestimmte Waren
vom Siiden in den Norden zu transportieren, den Michele nur dem Hérensagen nach
kennt und wie ein fremdes Land wahrnimmt, das sich von dem ihm bekannten Siiditalien
vor allen Dingen durch seinen Reichtum unterscheidet. Vgl. Ammaniti: Io non ho paura
(Anm. 13), S. 37, 75, 112.

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

364 FRANZISKA MERKLIN

hat: Wie immer hat Antonio (Fabio Tetta), der ,Totenkopf’ genannte Anfiihrer
der Gruppe, das Wettrennen gewonnen. Der Umstand, dass Totenkopf scheinbar
widerspruchslos entscheidet, wer verloren hat und welche Strafe dem Verlierer
auferlegt wird, exponiert die brachialen, archaischen Hierarchien, die unter den
Kindern gelten. Die despotischen und masochistischen Ziige Totenkopfs treten
unverhohlen zu Tage, als er Barbara (Adriana Conserva), die er zur Verliererin er-
koren hat, die Strafe auferlegt, sich vor den anwesenden Spielkameraden zu ent-
bloflen. Die Nahaufnahme von Barbaras kleinkindlichen Hinden mit ihren
Griibchen, die verzagt die geblimte Hose aufknopfen, unterstreicht die Schutz-
bediirftigkeit und Wehrlosigkeit des Madchens. Micheles kleine Schwester Maria
versteht die Strafe nicht und wendet sich, eine Erkldrung suchend, an den ilteren
Bruder.'® In Wirklichkeit war Michele als letzter am Ziel angelangt, weil er sich
gezwungen sah umzukehren, um seiner stark kurzsichtigen Schwester zu helfen,
die bei einem Sturz ihre Brille zerbrochen hatte. Er hebt die Hand und beendet
Barbaras Demiitigung, indem er die Rolle des Verlierers akzeptiert. Sein beherz-
tes Agieren zeigt Michele als Beschiitzer der kleinen Schwester und der Spielka-
meradin Barbara!” und exponiert ihn zum ersten Mal als Helden.!® Denn sein
Eingreifen erfolgt ,freiwillig [...], angesichts einer Gefahr oder eines potenziellen
Opfers®,!? dient ,dem Wohle eines oder mehrerer anderer Menschen® und bringt
Lkeinen sekundiren, duflerlichen, zur Zeit des Aktes erwarteten Gewinn®.2% Thm
wird eine neue Strafe auferlegt: Er muss in dem verfallenen Haus, das die Kinder
auf dem Hiigel entdeckt haben, dessen Spitze das Ziel ihres Wettrennens war, ei-
ne gefihrliche Mutprobe bestehen. Totenkopf befiehlt ihm, in etwa vier Metern
Hohe auf einem Querbalken zu balancieren, der jeden Augenblick einzustiirzen
droht. Die Erzihlerreflexion Micheles im Roman, die Barbaras Rolle als dem die
Stnden der anderen tragenden Opferlamm gilt, ersetzt im Film eine Mise-en-

16 Tm Roman findet sich das Unverstindnis Marias nicht. An dessen Stelle steht eine Erzih-

lerreflexion, die das sich gegen die Misshandlung Barbaras striubende Gerechtigkeitsemp-

finden des Erzahlers beschreibt. Sein Einschreiten wird im Roman dadurch motiviert, dass

ihm die ,Bestrafung’ Barbaras ,iibertrieben® (,esagerata®) erscheint und er seiner Schwester
ersparen will, der Demiitigung Babaras beiwohnen zu missen vgl. Ammaniti: Io non ho

paura (Anm. 13), S. 24.

Vgl. zur Rolle der Frauen als ,punto di riferimento per tutti i personaggi maschili in den

Filmen Salvatores’ Grazioli (Hg.): Conversazioni con Gabriele Salvatores (Anm. 12), S. 13.

Vgl. zum Heldenbegriff die lakonische Selbsteinschitzung des Erzihlers im Roman: ,Era

la penitenza che mi ero beccato per aver fatto Ieroe.“ Ammaniti: Io non ho paura

(Anm. 13), S. 26.

Vgl. zu Micheles Angst vor dem Sadismus Antonios Ammaniti: Io non ho paura

(Anm. 13), bes. S.25-26: ,Mi tremavano le gambe, ma speravo che nessuno se ne accor-

gesse. [...]Avevo temuto che il Teschio mi avrebbe costretto a mostrare il pesce o a infi-

larmi una mazza in culo e invece aveva scelto di farmi fare una cosa pericolosa, dove al
massimo mi potevo ferire.”

20 Philip Zimbardo: Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstinde und die Psychologie des
Bosen, Heidelberg 2008, S. 428. Zitiert nach Roland G. Asch u. a.: Das Heroische in der
neueren kulturhistorischen Forschung: Ein kritischer Bericht, in: H-Soz-Kult, 28.07.2015,
www.hsozkult.de/literaturereview/id/forschungsberichte-2216 [letzter Zugriff am 10.01.20].

17

18

19

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHELES VIA CRUCIS 365

scéne des aus der Froschperspektive gezeigten, konzentriert in der Hohe balan-
cierenden Michele, der mit ausgestreckten Armen ein Selbstgesprich beginnt, um
sich Mut zu machen. Seine Korperhaltung, akzentuiert durch das leuchtend rote
Hemd, das er trigt, stellt ein Kreuz dar und nimmt die Ikonographie, die mit
dem gekreuzigten Huhn begann, wieder auf. Die extradiegetische von Vivaldi in-
spirierte Musik Ezio Bossos verleiht der Szene einen Hauch von Sakralitit. Eine
unauffillige rituelle Geste verbindet die christliche Bildlichkeit mit der christlich
gepragten Vorstellungswelt des Helden:2! Bevor Michele, den Anweisungen To-
tenkopfs folgend, durch das Dachfenster auf einen nahen Baum springt, um von
dort zurtick auf den Boden zu gelangen, bekreuzigt er sich.?? Auf dem Nachhau-
seweg fillt ihm auf, dass er Marias Brille, die er sich in die Hosentasche gesteckt
hatte, verloren hat. Er kehrt zu dem verfallenen Haus zuriick und findet die Bril-
le auf dem Wellblech, auf dem er nach der vollendeten Mutprobe gelandet war.
Neugierig hebt er das Wellblech an. Seine durch phantastische Abenteuererzih-
lungen?® gespeiste kindliche Phantasie ldsst ihn einen kostbaren Schatz erwarten.
Stattdessen findet er einen blassen, abgemagerten, blonden Jungen, der Hilfe su-
chend seine Hinde nach ihm ausstreckt. Entsetzt lasst Michele das Wellblech fal-
len und eilt, ohne ein Wort zu sagen, zu Maria zuriick, um mit ihr gemeinsam
den Heimweg fortzusetzen. Vor dem Hintergrund einer trostlos wirkenden Hau-
seransammlung wartet, als bereits die Sonne untergeht, die Mutter, Anna (Aitana
Sanchez-Gijon), besorgt auf ihre beiden Kinder. Auf die Frage, wo sie sich so
lange herumgetrieben haben, will Maria antworten, wird von Michele aber gera-
de noch von einem Gestindnis abgehalten. Mit einem leichten Schlag auf Mi-
cheles Hinterkopf quittiert Anna das lange Ausbleiben ihrer Kinder. Der Film
etabliert gleich zu Beginn die entscheidenden Themen: Es geht um Schuld und
Unschuld, um Strafe und Sithne, um Armut und Reichtum und um Mut. Die
dominanten filmischen Mittel sind ebenfalls von Anfang an prisent: die Beto-
nung einer vertikalen Achse sowie die Opposition von Oben und Unten, Hell
und Dunkel, Weite und Enge.

Kurze Zeit nach dem Auftritt der Mutter lernen die Zuschauer auch Micheles
Vater kennen. Die freudige Uberraschung der Kinder iiber seine Anwesenheit
ldsst erkennen, dass Pino (Dino Abbrescia), der den Lebensunterhalt der Familie

21 Auf letztere verweist auch das in Micheles und Marias Zimmer an der Wand hingende

Kreuz.

Die Geste des Sich-Bekreuzigens verbindet die Szene mit einer Parallelszene gegen Ende
des Films, als Michele vom Fenster seines Kinderzimmers aus auf die Plane von Pinos
Lastwagen springt, um Filippo in einer nichtlichen Befreiungsaktion vor seinen Entfiih-
rern zu retten, die ihn erschieflen wollen.

Im Roman liest Michele mit Vorliebe die im Wilden Westen angesiedelten, in Italien un-
gemein populdren Comics um den heldenhaften Ranger Tex Willer, der seinem ausgeprig-
ten Gerechtigkeitssinn folgend Arme und Unterdriickte gegen skrupellose Banditen, Politi-
ker und Geschiftsminner verteidigt und damit eine Spiegelfigur Micheles darstellt.
Salvatores Inszenierung der gleifenden Landschaft in weiten Panoramaaufnahmen im Ci-
nemascope-Format spielt auf das Genre des Western an.

22

23



https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

366 FRANZISKA MERKLIN

als Lastwagenfahrer verdient, die meiste Zeit tiber unterwegs ist. In Felice (Gior-
gio Careccia) und Pietro (Riccardo Zinna) hat Pino Verbiindete unter den Be-
wohnern der Ortschaft und bringt einen Mailinder namens Sergio (Diego Aba-
tantuono)?* mit, der offensichtlich der Anfithrer der Kindesentfiihrer ist. Aus den
Fernsehnachrichten erfihrt Michele, dass der gefangen gehaltene Junge Filippo
Carducci ist und seine Mailinder Familie den Entfihrern ein hohes Losegeld fur
seine Befreiung zahlen soll. Michele bringt Filippo Wasser und Brot, leistet ihm
Gesellschaft und freundet sich mit ihm an. Als er seinem besten Freund Salva-
tore (Stefano Biase) von Filippo erzihlt, verrit der ihn fir den Preis einer Fahr-
stunde an Felice. Der ertappt Michele, als er mit Filippo spricht und verpriigelt
ithn. Schockiert tiber die Misshandlung ihres Sohnes schligt Anna auf Felice ein.
Pino und Sergio kommen dazu und bemiihen sich um eine Schlichtung. Pino
lisst Michele schworen, sich von Filippo fern zu halten. Als Michele jedoch
nachts die Erwachsenen belauscht, die dariiber entscheiden, wer Filippo erschie-
Ren soll, radelt er auf seinem Fahrrad zu dem neuen Versteck des Freundes und
befreit ihn. Pino schief§t in der Dunkelheit auf den eigenen Sohn, im Glauben,
dass es sich um Filippo handle. Bevor der ebenfalls anwesende Sergio seine Pisto-
le auf Filippo richten kann, landen, einem deus ex machina gleich, zwei Hub-
schrauber der Carabinieri neben Pino, der in der Haltung einer Pieta verzweifelt
seinen blutenden, halb bewusstlosen Sohn in den Armen hilt.

Die religiése Symbolik durchzieht den gesamten Film: Indem Filippo Michele
fragt, ob er sein Schutzengel sei, spielt er auf dessen Namenspatron, den Erzen-
gel Michael, an. Der Protagonist erinnert nicht nur durch seinen Namen, son-
dern auch durch seinen ausgeprigten Gerechtigkeitssinn? an den Erzengel, des-
sen Aufgabe der christlichen Legende nach darin besteht, den Menschen
Gerechtigkeit zu bringen. Die Katabasis in das unterirdische Versteck Filippos,
dessen Speisung und Waschung lassen Michele zudem als Christus-dhnliche Er-
l6serfigur erscheinen. Die Christus-Analogie wird noch verstirkt durch die von
Filippo als Wunder erlebte Wiedererweckung’ (der traumatisierte Junge kann sich
den Umstand, dass seine Eltern ithm nicht zur Hilfe eilen, nur dadurch erkliren,
dass sie, ebenso wie er selbst, tot sind) und ,Heilung’ seiner Blindheit: Nachdem
Michele vorsichtig die verkrusteten Augen Filippos gewaschen und ihn aufgefor-
dert hat, sie zu offnen, sieht dieser zum ersten Mal seinen Freund und Wohltiter.
Zur Christussymbolik gehort auch der Verrat Micheles durch seinen Freund Sal-
vatore sowie das Opfer, das er erbringt, als der eigene Vater, wenngleich unwis-

24 Der in Mailand geborene Kabarettist Diego Abatantuono ist der wohl bekannteste Schau-

spieler des Films. Er hat sich durch seine Rollen in Filmen von Pupi Avati und der Komo-
die Eccezzziunale ...veramente (1982) einen Namen gemacht und ist dem Publikum vor allen
Dingen durch seine Sprachkomik (eine Mischung aus Lombardisch und Pugliesisch) in Er-
innerung geblieben. Der Freund Salvatores’ spielt in fast allen seinen Filmen mit, schrieb
am Drehbuch zu Puerio Escondido mit und ist ein Mitbegriinder von Salvatores’ Produkti-
onsfirma Colorado Film.

25 Non ¢ giusto” ist eine der leitmotivisch wiederkehrenden Auferungen Micheles.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHELES VIA CRUCIS 367

sentlich, auf ithn schieft. Pinos Schmerz am Ende des Films verdeutlicht seine
Tragik: Er, der alles, das brutale Verbrechen der Kindesentfiihrung eingeschlossen,
unternimmt, um seiner Familie eine bessere Zukunft zu ermoglichen, zerstort
durch sein Handeln deren Zukunft. Sergio ist Pino in der Schlussszene als Kon-
trastfigur gegentibergestellt: Ausschliefflich auf die eigene Bereicherung erpicht,
skrupellos und unfihig zur Reue ergibt er sich erst im Angesicht der Ubermacht
der Staatsgewalt. Wihrend Sergio als der gewaltbereiteste unter den Entfithrern im
Roman Romer ist, stammt er im Film aus Mailand. Mit dieser Variation des Her-
kunftsortes unterstreicht Salvatores das Thema des Nord-Siid-Gegensatzes im
Film.26 Im Unterschied zu den restlichen Entfuhrern, deren Dilettantismus bereits
aus dem Umstand erhellt, dass sie den gelangweilten, psychisch labilen Felice zum
Aufpasser Filippos bestimmen und panisch ihre Hiuser verlassen, um sich im ein-
zigen Lebensmittelgeschift des Ortes zu verstecken, als eines Tages Polizeihub-
schrauber die Ortschaft Giberfliegen, verfugt Sergio tiber eine Waffe, die er so halt,
als habe er schon Gebrauch von ihr gemacht. Sergio ist es auch, der in dem von
Michele belauschten Streitgesprich entscheidet, Filippo nicht wieder auszusetzen,
wo sie ihn entfithrt haben (so lautet ein Vorschlag Pinos, den Piero unterstiitzt),
sondern ihn zu erschiefen.?” Es liegt nahe zu vermuten, dass Sergio den Plan der
Kindesentftihrung ausgeheckt und die anderen mit der Aussicht auf ein hohes Lo-
segeld zur Teilnahme verlockt hat.

Das Thema des Nord-Stid-Gegensatzes ist eng verbunden mit dem Traum von
einem Leben in Wohlstand. Ein solches war nach dem als ,miracolo italiano be-
zeichneten wirtschaftlichen Aufschwung der Jahre 1958-1963 fir immer mehr
Italiener in greifbare Nihe geriickt. Eine breiter werdende Bevolkerungsschicht
konnte sich der Annehmlichkeiten erfreuen, die elektrische Haushaltsgerite, die
Fiat-Kleinwidgen und Sommerferien am Meer prototypisch versinnbildlichen.?8
In Salvatores Film gehoren Kithlschrank, Fernseher, Radio und Biigeleisen zu
selbstverstindlichen Bestandteilen des ansonsten kargen Haushalts der Familie
Amitrano. Dem Fernseher kommt insofern eine besondere Bedeutung zu, als er
die Entftihrer iiber den Stand der polizeilichen Ermittlungen informiert. Zudem
erfihrt Michele durch die Fernsehansprache, in der Filippos Mutter an die Ent-
fuhrer ihres Sohnes appelliert und sie um Erbarmen anfleht, Filippos Namen
und Identitit. Der Traum vom Reichtum durchzieht den Film und verbindet sei-
ne Charaktere. In entscheidenden Szenen des Films wie der Riickkehr Pinos und

26 Da Sergio von dem bekannten Mailinder Schauspieler Diego Abatantuono gespielt wird,

mag der verinderte Herkunftsort auch ein Zugestindnis an das Vorwissen und die Erwar-
tung des italienischen Filmpublikums sein.

Der mit Vulgdrausdriicken gespickte Disput veranschaulicht den Nord-Siid-Gegensatz so-
wie das Klassengefille, indem er den Anfiihrer Sergio, der bezeichnenderweise von Felice
nicht mit seinem Namen, sondern mit seinem norditalienischen Herkunftsort bezeichnet
wird, mit der Gruppe der biuerlichen Kindesentfithrer um Pino kontrastiert.

Vgl. Augusto Graziani: Economia al bivio, in: Paul Ginsborg (Hg.): Stato dell’Italia, Mai-
land 1994, bes. S. 360-362.

27

28

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

368 FRANZISKA MERKLIN

dem Tauschhandel zwischen Michele und seinem Freund Salvatore verweisen
Dingsymbole auf diesen Traum. Da es sich bei diesen Symbolen um relativ wert-
lose Konsumgegenstinde handelt, die auf krasse Weise mit einem ideellen Wert
kontrastieren, der um den Preis des Besitzes dieser Giiter geopfert wird, erhellen
sie die Kapitalismuskritik des Films.

Zu Beginn des Films bringt Pino seinen Kindern ein Geschenk mit, das diese
erwartungsvoll auspacken. Zu ihrem und der Zuschauer Erstaunen handelt es sich
um einen Dekorationsgegenstand in Form einer Plastikgondel, wie sie als Massen-
ware an Touristen verkauft werden. Sie versinnbildlicht Pinos Marginalisierung und
seinen Traum eines besseren Lebens im Norden des Landes.?? Die Unerreichbar-
keit dieses Traumes erhellt ebenso wie die Inkongruenz der Betrachtungsweisen aus
dem sich entspinnenden Dialog. Michele und Maria haben noch nie eine Gondel
gesehen und werden vom Vater korrigiert, als sie das Mitbringsel in ihrer Unwis-
senheit als ,Boot" bezeichnen. Mit den Worten ,,Con questo non si gioca“ nimmt
der Vater thnen das Dekorationsobjekt weg, das sie fiir ein Spielzeug hielten. Als
verhingnisvolles Fanal thront die Gondel auf dem Fernseher, vor dem Pino sitzt
und von dem er sich Informationen erhofft, die ihn seinem Ziel niherbringen. In-
dem sie die Differenz zwischen dem reichen industrialisierten Norden und dem
agrarischen Siiden versinnbildlicht, ist die von Pino erworbene Gondel mit dem
Segelboot verbunden, das als prunkvoll gerahmtes Gemilde hinter Luisa Carducci
an der Wand prangt, als die Mutter Filippos ihren verzweifelten, von den Fernseh-
nachrichten tbertragenen Appell an die Entfithrer ihres Sohnes richtet. Michele
tberbringt Filippo die Botschaft seiner Mutter, dass sie und ihr Mann den Jungen
zértlich lieben. Als der traumatisierte Filippo Michele keinen Glauben schenkt,
verbiirgt der die Wahrheit des Referierten, indem er das Boot (,barca®) auf dem
Gemilde erwahnt. Filippos Korrektur, dass es sich um ein Segelboot (,veliero®)
handle, verweist auf den Klassenunterschied, den die Knaben durch ihre Freund-
schaft zu Uberbriicken verstehen, die sie in einer spiteren Szene des Films begeis-
tert ausrufen ldsst: ,Siamo uguali.”

Im Unterschied zu Pinos Kauf des Dekorationsgegenstands in Gondelform,
die seine Verfithrbarkeit durch eine Konsumindustrie illustriert, die Bediirfnisse
tberhaupt erst weckt, steht die Szene, in der Michele mit seinen ersparten 500
Lire Assuntas (Antonella Stefanucci) Laden betritt, um Filippo etwas zu essen zu
kaufen. Micheles sehnstichtiger Blick ist zunichst auf eine Reihe von Spielzeug-
autos gerichtet, um dann auf den verschiedensten Stufligkeiten zu verweilen. Auf
Assuntas Rat hin kauft er einen Laib Brot, um den Hunger seines Freundes zu
stillen. Die (Spielzeug)autos kehren im Film als Objekte sehnstichtigen Verlan-
gens wieder: Die verhingnisvolle Rolle, die sie im Verrat Micheles durch seinen

29 Auf diesen Traum verweisen auch die gerahmten Darstellungen einer noérdlich-alpinen
Landschaft, die an der Wand tiber dem Sofa hingen. Sie visualisieren zugleich das Verspre-
chen, Michele eines Tages in den Norden Italiens mitzunehmen, das Pino seinem Sohn im
Roman gegeben hat. Vgl. Ammaniti: Io non ho paura (Anm. 13), S. 37.

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHELES VIA CRUCIS 369

bis dahin besten Freund Salvatore, spielen, gibt der Kapitalismuskritik des Films
eine anklagende Note. Als Salvatore Michele stolz die Spielzeugautos vorfiihrt,
die er von seinem Onkel aus Amerika geschenkt bekommen hat, bittet Michele
den Freund, ihm den blauen Lastwagen abzutreten, von dem Salvatore angab, er
gefalle ihm wegen seiner Schlichtheit nicht. Salvatore weigert sich mit der Aus-
flucht, der Onkel wiirde thm das Weiterschenken iibelnehmen. Michele bietet
dem Freund ein Geheimnis zum Tausch gegen den Spielzeuglastwagen an. Als er
Salvatore von Filippo erzihlt, zeigt der sich unbeeindruckt. Spater stellt sich her-
aus, dass Salvatore Michele um den Preis einer Fahrstunde in Felices Auto an
den Gefingniswirter Filippos verraten hat.3°

Salvatores Film bleibt seiner Romanvorlage in dem Bemiihen treu, ein eindriick-
liches Bild der italienischen Gesellschaft der spiten siebziger Jahre zu zeichnen.
Als konservative patriarchale Familie mit zwei Kindern stellte eine Familie wie die
Pino und Anna Amitranos damals die Norm da.3! Die klare Arbeitsteilung und
Hierarchie innerhalb der Familie sowie deren soziookonomischer Status erhellen
bereits aus der ersten Szene, die Pino und Anna im Umgang miteinander und mit
ithren Kindern zeigt. Pino entspricht dem Klischee des stiditalienischen Lohnarbei-
ters. Er ist klein, braungebrannt und dunkelhaarig, trigt einen Schnurbart, ein Sil-
berkettchen und ein kleines Tattoo am rechten Oberarm. Im weiflen Unterhemd
sitzt er rauchend am Tisch, wihrend Anna, die ein drmelloses dunkles Kleid tragt,
stehend damit beschiftigt ist, den Haushalt zu erledigen. Im Kontrast zu seinem
ubrigen Erscheinungsbild steht der affektiert wirkende Zigarettenhalter, der auf
Pinos Aspiration des sozialen Aufstiegs verweist. Michele ist als der minnliche
Erstgeborene fiir seine kleine Schwester verantwortlich. Obwohl Maria ihre Brille
zerbrochen hat, gilt die Kritik der Eltern nicht ihr, sondern Michele. Wihrend Ma-
ria als ,bella di papa“ auf Pinos Schof sitzen darf, wird Michele einer spielerisch
herausfordernden Priifung unterzogen, in der er beim Armdriicken seine ,Minn-
lichkeit” beweisen soll. Nachdem Pino ihn fiir seine mangelnde Muskelkraft kriti-
siert hat (,Hai ricotta al posto dei muscoli?“), fordert er Maria auf, dem Bruder
beizustehen, und lisst die Kinder unter den Augen einer miide lichelnden Anna
gewinnen.

30" Der Roman zeichnet ein differenzierteres Bild des Verhiltnisses von Salvatore und Miche-
le. Salvatore Scardaccione erscheint als das besonnenere und deutlich privilegiertere der
beiden Kinder. Er verfuigt tiber eine Bibliothek, die Michele fasziniert und inspiriert, und
verteidigt Michele gegeniiber Antonio (Totenkopf) vgl. Ammaniti: Io non ho paura
(Anm. 13), bes. S. 25 und 30. Das Misstrauen, das Micheles Mutter gegentiber den wohl-
habenden Eltern Salvatores hegt, lisst, zusammen mit der Information von Schweizer
Schwarzgeldkonten des in Rom titigen Vaters Scardaccione, der neben einem herrschaftli-
chen Haus in Acqua Traverse auch iiber einen groflen Landbesitz verfuigt und einmal der
Arbeitgeber Pinos war, die Vermutung aufkommen, dass Ammaniti in der Gestalt des An-
walts Scardaccione auf das organisierte Verbrechen und seine unheilvolle Rolle in der Per-
petuierung des Nord-Stid-Gefilles anspielt.

31 Vgl. Paul Ginsborg: Storia d’Italia, 1943-1996: famiglia, societ3, stato, Turin 1998.

13.01.2028, 04:51:27.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

370 FRANZISKA MERKLIN

Pinos Problem besteht nicht darin, dass er, wie Sergio ihm vorwirft, ,denkt“,32
sondern in seinem mangelnden Reflexionsvermdgen, das ihn daran hindert, seinen
Gedanken zu Ende zu denken und das Fehlgerichtete seines Handelns zu erken-
nen, das darin besteht, das Gliick der eigenen Familie mit dem Ungliick einer an-
deren Familie ,erkaufen® zu wollen. Als Michele ihm in kindlicher Naivitit die ent-
scheidende Frage stellt, warum er Filippo gefangen halte, antwortet Pino mit einer
Aposiopese (,Ci sono cose, Michele, sembrano sbagliate quando uno...), aus der
auch die Entzauberung des Vaters in den Augen des heranwachsenden Sohnes er-
hellt. Seine Aufforderung an Michele, nicht weiter dariiber nachzudenken, ent-
spricht genau der resignativen Apathie, die Micheles Mutter zu charakterisieren
scheint. Thr Gebirdenspiel lisst erkennen, dass sie thren Mann und ihre Kinder
zértlich liebt und die Entfithrung Filippos eine grofle Belastung fiir sie darstellt.33
Trotzdem zeigt sie sich ungeriihrt, als Filippos Mutter im Fernsehen erscheint, um
an die Entfiithrer ihres Sohnes zu appellieren. Wie ihr Mann ist sie unfahig, in Fi-
lippo das Spiegelbild ihres eigenen Sohnes zu erkennen. Zum ersten Mal sehen wir
sie heiter und ausgelassen, als sie ihren Kindern strahlend erzihlt, dass der Vater in
der kommenden Woche mit der Familie ans Meer fahren wird und sie dort frische
Meeresfriichte essen werden. Der Zuschauer weif3, dass dieser Urlaub mit dem Lo-
segeld aus der Entfithrung des kleinen Filippo bezahlt werden soll. Als die Entfiih-
rer, nachdem das Losegeld lange auf sich warten ldsst und die polizeilichen Ermitt-
lungen fortschreiten, entscheiden, Filippo zu erschieflen, weint Anna leise und
verzweifelt, wihrend sie ihren Kindern das Abendessen bringt. Die Dringlichkeit,
mit der sie Michele auffordert, den Ort seiner Kindheit zu verlassen, sobald er
grof} genug sei, verdeutlicht ihren passiven Dissens und ihre Selbstwahrnehmung
als einer in ihrem Elend Gefangenen.

Dass Anna, obwohl sie zumindest als passive Mitwisserin zu den Kindesent-
fithrern zihlt, auch ein Opfer ist, verdeutlich die Szene, die sie in einer handgreif-
lichen Auseinandersetzung mit Felice zeigt. Die Szene der unter Felice am Boden
liegenden und sich schreiend wehrenden Anna ist als Andeutung einer durch
Pinos Einschreiten gerade noch verhinderten Vergewaltigung gedeutet worden.
Felices Gewaltbereitschaft erhellt bereits aus seiner Reaktion auf Luisa Carduccis
vom Fernsehen tibertragenen Appell an die Entfithrer ihres Sohnes: Triumphie-
rend stellt Felice Natale, dessen symbolischer Name in krassem Kontrast zu sei-
nem Auftreten steht, sich vor den Bildschirm und kiindigt an, dem Jungen nicht
ein, sondern beide Ohren abschneiden zu wollen. Zum einen reprisentiert Felice
die weitverbreitete Langeweile und Perspektivlosigkeit, die in der stiditalienischen

32 In der Szene, in der Michele die Kindesentfithrer nachts zum ersten Mal belauscht,

herrscht Sergio Pino an zu schweigen und wirft ihm vor: ,Sei peggio di tutti qua perché
penst.“

33 Als Michele sie anfleht, wie Maria im elterlichen Bett schlafen zu diirfen, anstatt das Kin-
derzimmer mit Sergio zu teilen, verleiht Anna den sie erdriickenden Sorgen mit den Wor-
ten ,,Non ce la faccio pit. Ma che ne sai tu“ (,Ich kann nicht mehr. Aber was weifit du
schon!®) Ausdruck.

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHELES VIA CRUCIS 371

Bevolkerung vor allen Dingen unter jungen Minnern herrscht3* Der Wider-
spruch zwischen seinem machohaft-aggressiven Auftreten, das durch die kurz ra-
sierten Haare und Militirkleidung noch verstirkt wird, und einer verborgenen
romantischen Seite, deren Michele ansichtig wird, lassen Felice dariiber hinaus als
einen der interessanteren und komplexeren Charaktere des Romans wie des Films
hervortreten. Der sich unbeobachtet glaubende Felice singt abwechselnd im Bari-
ton und im Falsett und tanzt mit ausgestreckten Armen zu Minas Parole parole, ei-
nem Duett, das von den Avancen und Zusagen eines Mannes handelt, die von
der Umworbenen als leere Versprechen abgewiesen werden. Michele, der ihn aus
einem Versteck heraus beobachtet, traut seinen Augen kaum und verweist mit sei-
nem Erstaunen auf die Diskrepanz zwischen dem offentlichen und privaten Auf-
treten Felices. Der Einsatz diegetischer Musik dient dabei in raffinierter Weise der
Figurenpsychologisierung. Die Priferenz Felices fir Minas Liebeslieder ist bereits
aus einer fritheren Szene ersichtlich, in der Michele Felice in seinem Fiat 127 von
Filippos Gefingnis wegfahren sicht. Aus dem Autoradio ertont Minas Stimme,
die das melancholische Se telefonando singt. Als Sergio gegen Ende des Films ent-
scheidet, dass Felice Filippo erschie8en soll, wehrt Felice sich unter Trinen. Sergio
wiederholt den Titel des Lieds Parole parole, als er Felice ob seiner Weigerung als
schiacchierone®, Redenschwinger, beschimpft. In einer Klimax der wechselseitigen
Beschimpfungen provoziert Sergio Felice, indem er ihm vor den versammelten
Komplizen seine latente Homosexualitit vorwirft.3

Die gewalttitige Auseinandersetzung zwischen Felice und Sergio wirft ein Licht
auf Salvatores Deutung der ,Questione Meridionale® (,Stidfrage®). Wahrend sich die
ambivalente Charakterisierung Felices bereits in Ammanitis Roman findet und die
repressiven gesellschaftlichen Krifte veranschaulicht, die den gewaltbereiten Ge-
fingniswirter Filippos als eine durch seine drmlichen stiditalienischen Urspriinge
und seine Homosexualitit doppelt marginalisierte Figur erscheinen lassen, ist Ser-
gio im Unterschied zu seiner Darstellung im Roman konsistent als norditalieni-
scher Fiesling gezeichnet. In der Szene, in der er mit Michele das Zimmer teilt und
den verdngstigten Jungen in ein Gesprich verwickelt, sind nur die Elemente aus
dem Roman tibernommen, die Sergios ausbeuterische Ambitionen verdeutlichen.
Mit dem Losegeld aus Filippos Entftihrung will er sich in Brasilien an der Seite ei-
ner jungen, farbigen Frau, die ihn bedient, ein angenehmes Leben finanzieren.
Dieser Plan zeigt ihn als ,Kolonialherren®, der seine stiditalienischen Landsleute

34 Auf diese Thematik verweist auch der apathisch vor sich hin starrende junge Mann, der vor
Assuntas Kolonialwarenladen sitzt, als Michele diesen betritt, um einen Laib Brot fiir Fi-
lippo zu kaufen.

Auch die Mise-en-Scéne einer anderen Szene verweist auf Felices Homosexualitit: Als Mi-
chele von Felice gezwungen wird, in dessen Auto einzusteigen, erscheint der blaue Lastwa-
gen in Nahaufnahme, den Salvatore Michele im Tausch gegen die Erzihlung vom Versteck
Filippos gegeben hatte. Michele nimmt ihn, als er Salvatore am Steuer sitzen sieht, und
den Verrat erkennt, aus seiner Hosentasche und legt ihn demonstrativ neben sich auf den
Riicksitz. Dort liegen verschiedene Ausgaben der Zeitschrift Intrepido, die allesamt attrakti-
ve junge Minner auf der Titelseite zeigen.

35

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

372 FRANZISKA MERKLIN

ebenso skrupellos instrumentalisiert, wie er seine indigene brasilianische Braut aus-
beutet. Es tiberrascht daher kaum, dass er Pino, Piero und Felice nicht als Kompli-
zen, sondern als Handlanger behandelt. Seiner dichotomischen Unterscheidung
zwischen ,denen im Norden® (den nicht namentlich genannten Anfiihrern der
Kindesentfithrung) und ,euch im Stiden® steht Micheles und Filippos Verbride-
rung gegentiber. Jedes der Kinder erkennt im anderen sein Spiegelbild. Ebenso wie
der aus privilegierten Verhiltnissen stammende Industriellensohn aus dem Norden
ohne die Speisung und Zuwendung durch den Arbeitersohn aus dem Siiden nicht
iiberleben kann, ist die industrielle Produktivitit Norditaliens auf das landwirt-
schaftliche Potential des Stidens angewiesen.3® Micheles und Filippos Biindnis ver-
weist auf Aldo Moros Anliegen, diametrale politische Welten zusammenzubringen
und die ideologische Spaltung Italiens mit Hilfe des ,compromesso storico® zu
tberwinden.

Wihrend Micheles via crucis den Protagonisten von Salvatores’ Film als Postfi-
guration der Passion Christi erscheinen lisst, verweist auch Filippo durch seine
JAuferstehung® auf Christus.3” Wihrend der verzweifelt dasitzende Pino, der seinen
verwundeten Sohn in den Armen hilt, einer Pieta gleicht, erscheint der hellhduti-
ge, mit einem weiflen Hemd bekleidete Filippo nun wie ein Engel — oder ein Ge-
spenst. Am Ende des Films reichen sich die beiden Jungen tiber Pinos Schulter
hinweg lichelnd die Hinde. Das mit einem symbolischen Opfer und einem hoft-
nungsvollen Biindnis endende Horrormirchen Salvatores’ verweist im Jahr der
fiinfundzwanzigsten Wiederkehr der Entfithrung und Ermordung Moros auf des-
sen verheiffungsvolles politisches Vermichtnis.

36 Vgl. zu einer differenzierten Analyse der ,Questione Meridionale* Ginsborg: Storia d’Italia
(Anm. 31).

37 Filippos sentenzartige Auflerung am Ende des Films ,Gli avete sparato al posto mio“ fin-
det sich nicht im Roman und kontrastiert mit den durch ihre Authentizitit tiberzeugenden
restlichen Dialogen des Films, die gro8ten Teils Ammanitis Roman entnommen sind.

13.01.2028, 04:51:27.


https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

