
Micheles via crucis:  
Niccolò Ammanitis und Gabriele Salvatores’  
Io non ho paura 

Franziska Merklin 

Im Mittelpunkt des Films Io non ho paura von Gabriele Salvatores1 (2003) und des-
sen gleichnamiger Romanvorlage (2001) von Niccolò Ammaniti2 steht ein kindli-
cher Held namens Michele. Beide Werke schreiben sich in die Tradition christlich-
martyrologischer Heroisierungen ein, um eine Vielfalt an Themen darzustellen, 
unter denen die Frage nationaler Identität sowie der Zusammenhang von Armut, 
politischer Unsicherheit und Gewalt durch ihre Aktualität herausragen. Die ein-
drückliche Darstellung dieser Themen hat Ammanitis Roman den Viareggio-Preis 
und Salvatores’ Film den David di Donatello, drei Nastri d’Argento sowie eine Os-
car-Nominierung für den besten ausländischen Film eingebracht.  

Zu Beginn des Films wird unten im Bild die Angabe „Sud d’Italia 1978“ 3 ein-
geblendet. Die Jahreszahl evoziert die sogenannten ‚bleiernen Jahre’:4 eine Epo-
che drastischer, politisch motivierter Gewalt, die in den sechziger Jahren begann 

                                                            
1  Gabriele Salvatores (geb. 1950 in Neapel), der sich in Mailand zum Schauspieler ausbilden 

ließ, zählte zu den Mitbegründern des dortigen Teatro dell’Elfo. Unter den Aufführungen, 
die er für das Theater inszenierte, war dem Musical Sogno di una notte di mezza estate, das 
Salvatores aus Shakespeares Midsummer Night’s Dream in Szene setzte, ein besonderer Er-
folg beschieden. Unter demselben Titel drehte er 1983 seinen ersten Spielfilm. Einem grö-
ßeren italienischen Publikum wurde er durch seine Komödien Marakech Express (1989) und 
Turné (1990) bekannt. Mit Mediterraneo (1991), der als bester ausländischer Film mit einem 
Oscar ausgezeichnet wurde, erlangte er internationalen Ruhm. Der tragikomische Film 
spielt während des Zweiten Weltkriegs auf einer griechischen Insel und schildert die Annä-
herung zwischen italienischen Besatzern und Einheimischen. 

2  Niccolò Ammaniti (geb. 1966 in Rom) gehört zu einer ‚cannibali’ genannten Autoren-
gruppe, die nach der bei Einaudi erschienenen Anthologie Gioventù cannibale (1996) be-
nannt ist. Ammanitis Romanen und Erzählungen ist eine Hybridisierung von Hoch- und 
Populärkultur sowie eine Tendenz zu krassen Gewaltdarstellungen eigen. Bei Gabriele Sal-
vatores’ filmischer Adaption von Io non ho paura handelt es sich um die dritte Verfilmung 
eines seiner Bücher nach L’ultimo capodanno (1998, Regie: Marco Risi) und Branchie (1999, 
Regie: Francesco Martinotti). Vgl. Susanne Flor: „Reisende soll man nicht aufhalten“. Die 
Filme von Gabriele Salvatores, Remscheid 2006, bes. S. 109–111. 

3  Die Filmhandlung ist in einem kleinen Dorf der Basilikata angesiedelt. Gefilmt wurde vor 
allen Dingen in Melfi, Lagonegro und Rapolla. Andere Szenen entstanden in Apulien, in 
den Weizenfeldern in der Nähe von Candela, auf dem Hochplateau in Murgia, in Capi-
tanata und dem Ofanto-Tal.  

4  Es fällt auf, dass, ebenso wie die Bedeutung von Salvatores’ Film durch seine historischen 
Allusionen vertieft wird, so auch die jüngsten von der Kritik gelobten italienischen auteur-
Serien wie Romanzo criminale, Gomorra – La serie und Quo vadis, Baby?, ihre Anziehungs-
kraft und Wirkung aus der engen Anbindung an Ereignisse der italienischen Geschichte 
beziehen.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 360 

und nach dem Bombenanschlag auf den Bahnhof von Bologna, bei dem am 2. 
August 1980 85 Menschen starben, in den achtziger Jahren langsam zu Ende 
ging. Zumindest für ein italienisches Filmpublikum ist das Jahr 1978 zudem un-
trennbar mit der Entführung und Ermordung Aldo Moros verbunden.5 Mitglie-
der der Roten Brigaden hatten den aus Apulien stammenden Spitzenpolitiker 
und ehemaligen Regierungschef Italiens im März 1978 entführt, als Moro im Be-
griff war, zwischen seiner eigenen christdemokratischen Partei und den oppositi-
onellen Kommunisten Enrico Berlinguers einen ‚historischen Kompromiss’ aus-
zuhandeln. Die Assoziation zwischen dem Jahr, in dem der Film spielt, und dem 
nationalen Alptraum der Entführung und Ermordung Aldo Moros wird noch 
verstärkt durch den Umstand, dass auch im Mittelpunkt der Filmhandlung eine 
Entführung steht: Der Protagonist des Films, der zehnjährige Michele Amitrano 
(überzeugend gespielt von dem Laienschauspieler Giuseppe Cristiano),6 findet 
zufällig einen Jungen, der in einem Erdloch angekettet ist. Dieser Junge, Filippo 
Carducci (Mattia di Piero) mit Namen, ist, wie sich allmählich herausstellt, ein 
Altersgenosse Micheles und das traumatisierte Opfer einer Kindesentführung, die 
Micheles Eltern zusammen mit den Eltern einiger seiner Freunde verübt haben. 
Filippos Entführung treibt die Entwicklung des Helden voran, indem sie Michele 
dazu zwingt, sich seinen schlimmsten Ängsten und Alpträumen zu stellen.  

Bereits indem er eine Gruppe von Kindern zu den Protagonisten seines Films 
macht und die Welt der Erwachsenen aus deren kindlicher Perspektive schildert, 
reiht Salvatores sich in eine lange filmische Tradition ein, die Meisterwerke wie 
Vittorio De Sicas I bambini ci guardano (1943), Sciuscià (1946) und Ladri di bicic-
lette (1948) umfasst:  

Figures of childhood, tied to representations of the family, serve as a window to anoth-
er, less familiar, way of exploring and viewing the social landscape. Evolving since the 
cinema’s beginnings, the cinematic child and adolescent have functioned variously as 
signifiers of innocence in a corrupt world, melodramatic images of martyrdom tied to 
the disintegration or regeneration of society, and as means of providing a different and 
distanced perspective on familiar social situations.7 

Wie in den genannten Filmen De Sicas kontrastiert auch in Salvatores’ Io non ho 
paura das wissende Zeugnis der Kinder mit der ‚Blindheit‘ der Erwachsenen. Al-
len drei Filmen ist gemeinsam, dass sie die Unvereinbarkeit der Wahrnehmungen 

                                                            
5  Salvatores Film erschien 2003 im Jahr des fünfundzwanzigjährigen Gedenkens des Atten-

tats auf Aldo Moro. Im selben Jahr erschienen zwei Filme, die sich Aldo Moro widmeten: 
Marco Bellocchios Buongiorno, notte und Renzo Martinellis Piazza delle Cinque Lune. Vgl. 
Michael O’Riley: Organized Crime and Unfulfilled Promises in Gabriele Salvatores’ I’m 
not Scared, in: Dana Renga (Hg.): Mafia Movies. A Reader, Toronto u. a. 2011, S. 338–345, 
bes. S. 345. 

6  Vgl. zum Casting von 540 Kindern aus der Basilikata und der Auswahl der sieben Kinder, 
die Michele und seine Spielgefährten darstellen, Flor: Filme von Gabriele Salvatores 
(Anm. 2), S. 110–111.  

7  Marcia Landy: Italian Film, Cambridge 2000, S. 234. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MICHELES VIA CRUCIS 361 

darstellen: Was die Kinder wahrnehmen, lässt sich mit der Wahrnehmung der sie 
beaufsichtigenden Erwachsenen nicht zur Deckung bringen. Indem die Kinder 
zu Zeugen von Grausamkeit, Gewalt und Elend werden, die der Zuschauer mit 
ihren Augen sieht, wird ihre Unschuld in Frage gestellt. Da zudem die kleineren 
Kinder den älteren nacheifern, verschwimmen die Grenzen zwischen Kindheit 
und Adoleszenz.8 In Io non ho paura sind die Kinder zudem Spiegelbilder der Er-
wachsenen: „Auch [unter den Kindern] gibt es Anführer, Mitläufer und Verlierer 
[…]. Die Mutproben und Machtspiele, die sich die Heranwachsenden aus Lan-
geweile ausdenken, sind keine harmlosen mehr.“9 

Salvatores’ Film ist ein Film über, aber nicht für Kinder und gehört dem Genre 
des Horrorfilms an. Er zeigt auf schockierende Weise die physischen und psycho-
logischen Folgen, die Entführung und Gefangenschaft auf den kleinen Filippo ha-
ben. Angemessen erscheint auch die Bezeichnung des Films als „Horrormär-
chen“,10 da Salvatores Magisches mit Elementen des Horrorfilms mischt. Wie eine 
Beschwörungsformel wirkt der Titel des Films, dessen kindlicher Protagonist sich 
auf einer nächtlichen Fahrradfahrt im Angesicht der von ihm gefürchteten Phanta-
siegestalten11 mit Versen Mut macht, die Titanias Wiegenlied aus Shakespeares  
Midsummer Night’s Dream entnommen sind. Durch diese Mischung gelingt es dem 
Regisseur, einem Abgleiten seines Werks in die klischeehafte Darstellung frühreifer 
Kinder als Künder tiefer Wahrheiten entgegenzuwirken. Seine Abneigung gegen 
einen filmischen Realismus hat Salvatores nachdrücklich zum Ausdruck gebracht 
und mit seinem Verlangen verbunden, Filme zu schaffen, die im Zuschauer die 
Sehnsucht nach heldenhaften Handlungen auslösen: 

Der Realismus ist mir vollkommen egal. Ich liebe das Kino des Zweifels, der Analyse. 
Ein Kino, dass dich mit dem Verlangen danach erfüllt ein Held zu sein. Vielleicht ein 
Held, der flieht. Oder ein Held, der sagt, es reicht und rebelliert. Ein Held mit all den 
Widersprüchen einer Generation wie der meinen, die ohne verbindliche Wahrheiten 
aufwuchs.12 

                                                            
8  Vgl. ebd., S. 251. 
9  Flor: Filme von Gabriele Salvatores (Anm. 2), S. 118–119. 
10  Ebd., S. 111. 
11  Zu ihnen gehören neben Hexen und Ogren auch der ‚uomo nero’ (‚schwarze Mann’), der 

eine alte Horrorgestalt der italienischen Folklore ist und nachts Kinder entführen soll, die 
nicht schlafen. Bereits die Anfangsverse in einem lateinischen Wiegenlied (Naenia septima 
nugatoria ad inducendum soporem), das der Humanist Giovanni Pontano für seinen Sohn 
dichtete, verweisen auf diesen Volksglauben. Dem italienischen ‚uomo nero’ entsprechen 
in anderen Kulturkreisen der Butzemann (von „verbutzen“: „verhüllen“), der Bogeyman 
und el Coco. Den Schrecken, den letzterer auf Kinder ausübt, hat Francisco de Goya in 
seinem Stich Que viene el Coco (1799) eindrücklich dargestellt.  

12  Übersetzung der Autorin. Im italienischen Original lautet das Zitat: „Non mi frega un caz-
zo del realismo… Io amo il cinema del dubbio, dell’analisi. Il cinema che ti fa desiderare 
di essere eroe. Un eroe che magari fugge. Oppure un eroe che dice basta e si ribella. Un 
eroe con tutte le contraddizioni di una generazione come la mia, orfana di tutte le certez-
ze…“. Diego Grazioli (Hg.): Conversazioni con Gabriele Salvatores e sceneggiatura del 
film Sud, di Franco Bernini, Angelo Pasquini, Gabriele Salvatores, Rom 1993, S. 15. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 362 

Zum Teil bezieht der Film seine eindringliche Wirkung aus der Romanvorlage, 
insbesondere aus ihren ergreifenden Dialogen und ungemein treffenden Beobach-
tungen der kindlichen Psyche. Die Szenen, in denen die Kinder über die Felder 
ziehen und ganz besonders Micheles nächtlicher Besuch bei Filippo erinnern auch 
durch ihre Nahaufnahmen der Tierwelt an Charles Laughtons The Night of the Hun-
ter (1955), in dessen Mittelpunkt zwei verwaiste Geschwister stehen, die dem Mör-
der ihrer Mutter zu entkommen suchen.  

Die Faszination, die von Ammanitis Roman ausgeht, liegt in seinem unzuver-
lässigen Erzähler,13 in der Fülle biblischer Anspielungen und berühmter, symbo-
lisch aufgeladener italienischer Liedtexte.14 Mit diesen literarischen Mitteln gelingt 
es dem Autor Reflexionen zur nationalen Identität sowie zur Perspektivlosigkeit 
und Gewalt in den Roman einzubringen und sein Lesepublikum zu einer histori-
schen Lektüre dieses Initiationsromans zu animieren. Salvatores’ filmische Adapti-
on des Romans, die sich eines von Niccolò Ammaniti zusammen mit Francesca 
Marciano verfassten Drehbuchs bedient, führt anschaulich die Änderungen vor 
Augen, die vorgenommen werden müssen, wenn Bedeutung nicht mit literari-
schen, sondern mit filmischen Mitteln evoziert werden muss. Einige dieser Ände-
                                                            
13  Die Erzählerfiktion des Romans erhellt, dass es sich um Micheles Memoiren handelt. Der 

zum Zeitpunkt der Niederschrift einunddreißig jährige Michele erzählt die Geschehnisse 
des Sommers von 1978 aus der Sicht seines neunjährigen Selbst. Aus zweierlei Gründen 
kann der Leser sich nicht vollkommen auf die Zuverlässigkeit des Erzählten verlassen. Zum 
einen ist die Sicht des Neunjährigen zwangsläufig durch sein kindliches Auffassungsver-
mögen begrenzt, das den Leser indirekt dazu auffordert, eine zweite Version der erzählten 
Geschichte zu rekonstruieren. Das gilt in besonderem Maß für Micheles Begegnungen mit 
Filippo. Michele kann sich das Verhalten des schwer traumatisierten Jungen nicht erklären, 
hält ihn zunächst für einen Untoten (S. 52) und vergleicht das Trinkverhalten des halb 
verdursteten und verhungerten Kindes mit dem eines Hundes (S. 67). Einen Bruch in der 
Fiktionslogik stellt auch das freundliche Verhalten des Bauern Melichetti den Kindern ge-
genüber (S. 15) dar, das deutlich dessen Charakterisierung als masochistischem Bösewicht 
(S. 13) durch Michele widerspricht. Zudem erscheint es schwer möglich, dass sich der Er-
zähler exakt an Geschehnisse erinnert, die, wie ein Erzählerkommentar (S. 23) erklärt, 
zweiundzwanzig Jahre zurückliegen. Zitiert wird der Roman hier und im Folgenden nach 
Niccolò Ammaniti: Io non ho paura, Turin 2001. Vgl. zu dem Begriff des unzuverlässigen 
Erzählers Wayne Clayson Booth: The Rhetoric of Fiction, Chicago 1961; sowie Vera Nün-
ning (Hg.): Unreliable narration and trustworthiness: intermedial and interdisciplinary 
perspectives, Berlin/Boston 2015. 

14  Barbara Mura, der als einzigem Mädchen in der Bande vom Anführer die Rolle des 
schwarzen Schafs zugeschoben wird, singt in einer Szene des Romans (S. 100–101), in der 
sie den Straßenhund Togo von seinen Zecken zu reinigen versucht, Bella ciao. Berühmtheit 
erlangte das Lied in der Version der italienischen Partisanen im Zweiten Weltkrieg. Bevor 
es zur antifaschistischen und kommunistischen Hymne wurde, hatten die Reispflückerin-
nen (ital. mondine) der Po-Ebene es in der sogenannten Mondine-Version gesungen. Es be-
klagt die unwürdigen und harten Arbeitsbedingungen unter der stechenden Sonne, denen 
diese Frauen ausgesetzt waren, die zwischen Mai und Juli von der Morgen- bis zur Abend-
dämmerung bis zu den Knien im Wasser stehend und von Stechmücken geplagt in gebück-
ter Haltung arbeiten mussten. Giuseppe de Santis Riso amaro (1949) schildert das Leid die-
ser Frauen, denen es nicht gestattet war, sich während der Arbeit zu unterhalten, nur 
singen durften sie. Barbaras Unterdrückung erhält durch das Lied eine historische und na-
tionale Tiefendimension.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MICHELES VIA CRUCIS 363 

rungen, wie die geänderten Namen15 und Herkunftsorte einiger Filmcharaktere 
sowie der deutlich abweichende Schluss, fallen bei der Betrachtung sofort auf. An-
dere Differenzen, die weniger augenfällig sein mögen, sind bedeutsamer für die sie 
konstituierende Kunstform. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie der Film mit 
Hilfe der Kameraführung und inneren Montage, indem er eine vertikale Achse 
und den Kontrast zwischen Oben und Unten, Hell und Dunkel betont und bibli-
sche Referenzen durch Anspielungen auf christliche Gemälde und Statuen ersetzt, 
den kindlichen Helden mit Christus assoziiert und seiner Leidensgeschichte eine 
politische Bedeutung gibt.  

Der Film beginnt mit einer unterirdischen Kamerafahrt, die in einer langsa-
men horizontalen Bewegung eine dunkle Höhle im feuchten Gestein durchmisst, 
bis die in den Stein geritzten Titelworte des Films erscheinen. Zum düster Bedrü-
ckenden dieses Beginns trägt die allmählich lauter werdende, durch ein stetiges 
Tropfen akzentuierte Hintergrundmusik bei. Dann folgt eine vertikale Kame-
rabewegung. Ein zwischen Weizenhalmen sitzender krächzender Rabe bildet den 
chromatischen Übergang zur gleißenden Helle eines Weizenfelds, in dem Miche-
le und seine Freunde miteinander um die Wette rennen. Der Unheil verkünden-
de Rabe scheint die Szene zu beobachten. Er ist das erste von etlichen Tieren, die 
in Nahaufnahme erscheinen und Teil der Subjektivierungsstrategie sind, mit de-
ren Hilfe Micheles Wahrnehmung der Natur als eines magischen Ortes filmisch 
umgesetzt ist. Die Parallelmontagen, die Filippos Präsenz in Micheles Gedanken 
visualisieren, sind, ebenso wie die häufig auf einer Kinderaugenhöhe von etwa 
1,30 Meter positionierte Kamera, weitere Mittel dieser Subjektivierungsstrategie. 
Das Rascheln und Brechen der Weizenhalme unter den Tritten der rennenden 
Kinder durchsetzt den aufgeregten extradiegetischen Streicherklang der von Ezio 
Bosso eigens für Salvatores’ Film komponierten Musik, welche die Anspannung 
der miteinander wetteifernden Kinder illustriert. Ein mit aufgeschlitzter Kehle 
und ausgebreiteten Flügeln kopfüber von einem Pfahl hängendes Huhn, auf das 
Michele und seine kleine Schwester Maria (Giulia Matturo) mit Entsetzen und 
Ekel reagieren, ist das erste Bild offener Gewalt im Film. Eine Szene subtilerer 
Gewalt folgt, als die Kinder darüber abstimmen, wer das Wettrennen verloren 

                                                            
15  Im Roman heißt Micheles Mutter Teresa, im Film trägt sie den Namen der Großmutter Je-

su, Anna. Die Namensänderung verstärkt, wie auch der symbolische Name der Ladenbe-
sitzerin Assunta, die Allusion auf die Passion Christi. Der Schweinebauer Melichetti heißt 
im Film Candela. Der neue Name verweist auf den gleichnamigen Ort in Apulien, an dem 
Szenen des Films gedreht wurden. Wie viele ländliche süditalienische Gemeinden ist Can-
dela von einem drastischen Bevölkerungsschwund betroffen und veranschaulicht die inner- 
italienische Migration, die auch ein Thema des Romans ist: Antonios (Totenkopfs) älterer 
Bruder Felice Natale soll eine Zeit lang im Norden Italiens sein Glück gesucht haben. Mi-
cheles Vater Pino ist als Lastwagenfahrer damit beschäftigt, nicht näher bestimmte Waren 
vom Süden in den Norden zu transportieren, den Michele nur dem Hörensagen nach 
kennt und wie ein fremdes Land wahrnimmt, das sich von dem ihm bekannten Süditalien 
vor allen Dingen durch seinen Reichtum unterscheidet. Vgl. Ammaniti: Io non ho paura 
(Anm. 13), S. 37, 75, 112.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 364 

hat: Wie immer hat Antonio (Fabio Tetta), der ‚Totenkopf ’ genannte Anführer 
der Gruppe, das Wettrennen gewonnen. Der Umstand, dass Totenkopf scheinbar 
widerspruchslos entscheidet, wer verloren hat und welche Strafe dem Verlierer 
auferlegt wird, exponiert die brachialen, archaischen Hierarchien, die unter den 
Kindern gelten. Die despotischen und masochistischen Züge Totenkopfs treten 
unverhohlen zu Tage, als er Barbara (Adriana Conserva), die er zur Verliererin er-
koren hat, die Strafe auferlegt, sich vor den anwesenden Spielkameraden zu ent-
blößen. Die Nahaufnahme von Barbaras kleinkindlichen Händen mit ihren 
Grübchen, die verzagt die geblümte Hose aufknöpfen, unterstreicht die Schutz-
bedürftigkeit und Wehrlosigkeit des Mädchens. Micheles kleine Schwester Maria 
versteht die Strafe nicht und wendet sich, eine Erklärung suchend, an den älteren 
Bruder.16 In Wirklichkeit war Michele als letzter am Ziel angelangt, weil er sich 
gezwungen sah umzukehren, um seiner stark kurzsichtigen Schwester zu helfen, 
die bei einem Sturz ihre Brille zerbrochen hatte. Er hebt die Hand und beendet 
Barbaras Demütigung, indem er die Rolle des Verlierers akzeptiert. Sein beherz-
tes Agieren zeigt Michele als Beschützer der kleinen Schwester und der Spielka-
meradin Barbara17 und exponiert ihn zum ersten Mal als Helden.18 Denn sein 
Eingreifen erfolgt „freiwillig […], angesichts einer Gefahr oder eines potenziellen 
Opfers“,19 dient „dem Wohle eines oder mehrerer anderer Menschen“ und bringt 
„keinen sekundären, äußerlichen, zur Zeit des Aktes erwarteten Gewinn“.20 Ihm 
wird eine neue Strafe auferlegt: Er muss in dem verfallenen Haus, das die Kinder 
auf dem Hügel entdeckt haben, dessen Spitze das Ziel ihres Wettrennens war, ei-
ne gefährliche Mutprobe bestehen. Totenkopf befiehlt ihm, in etwa vier Metern 
Höhe auf einem Querbalken zu balancieren, der jeden Augenblick einzustürzen 
droht. Die Erzählerreflexion Micheles im Roman, die Barbaras Rolle als dem die 
Sünden der anderen tragenden Opferlamm gilt, ersetzt im Film eine Mise-en-

                                                            
16  Im Roman findet sich das Unverständnis Marias nicht. An dessen Stelle steht eine Erzäh-

lerreflexion, die das sich gegen die Misshandlung Barbaras sträubende Gerechtigkeitsemp-
finden des Erzählers beschreibt. Sein Einschreiten wird im Roman dadurch motiviert, dass 
ihm die ‚Bestrafung’ Barbaras „übertrieben“ („esagerata“) erscheint und er seiner Schwester 
ersparen will, der Demütigung Babaras beiwohnen zu müssen vgl. Ammaniti: Io non ho 
paura (Anm. 13), S. 24. 

17  Vgl. zur Rolle der Frauen als „punto di riferimento per tutti i personaggi maschili“ in den 
Filmen Salvatores’ Grazioli (Hg.): Conversazioni con Gabriele Salvatores (Anm. 12), S. 13. 

18  Vgl. zum Heldenbegriff die lakonische Selbsteinschätzung des Erzählers im Roman: „Era 
la penitenza che mi ero beccato per aver fatto l’eroe.“ Ammaniti: Io non ho paura 
(Anm. 13), S. 26. 

19  Vgl. zu Micheles Angst vor dem Sadismus Antonios Ammaniti: Io non ho paura 
(Anm. 13), bes. S. 25–26: „Mi tremavano le gambe, ma speravo che nessuno se ne accor-
gesse. […]Avevo temuto che il Teschio mi avrebbe costretto a mostrare il pesce o a infi-
larmi una mazza in culo e invece aveva scelto di farmi fare una cosa pericolosa, dove al 
massimo mi potevo ferire.” 

20  Philip Zimbardo: Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstände und die Psychologie des 
Bösen, Heidelberg 2008, S. 428. Zitiert nach Roland G. Asch u. a.: Das Heroische in der 
neueren kulturhistorischen Forschung: Ein kritischer Bericht, in: H-Soz-Kult, 28.07.2015, 
www.hsozkult.de/literaturereview/id/forschungsberichte-2216 [letzter Zugriff am 10.01.20]. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MICHELES VIA CRUCIS 365 

scène des aus der Froschperspektive gezeigten, konzentriert in der Höhe balan-
cierenden Michele, der mit ausgestreckten Armen ein Selbstgespräch beginnt, um 
sich Mut zu machen. Seine Körperhaltung, akzentuiert durch das leuchtend rote 
Hemd, das er trägt, stellt ein Kreuz dar und nimmt die Ikonographie, die mit 
dem gekreuzigten Huhn begann, wieder auf. Die extradiegetische von Vivaldi in-
spirierte Musik Ezio Bossos verleiht der Szene einen Hauch von Sakralität. Eine 
unauffällige rituelle Geste verbindet die christliche Bildlichkeit mit der christlich 
geprägten Vorstellungswelt des Helden:21 Bevor Michele, den Anweisungen To-
tenkopfs folgend, durch das Dachfenster auf einen nahen Baum springt, um von 
dort zurück auf den Boden zu gelangen, bekreuzigt er sich.22 Auf dem Nachhau-
seweg fällt ihm auf, dass er Marias Brille, die er sich in die Hosentasche gesteckt 
hatte, verloren hat. Er kehrt zu dem verfallenen Haus zurück und findet die Bril-
le auf dem Wellblech, auf dem er nach der vollendeten Mutprobe gelandet war. 
Neugierig hebt er das Wellblech an. Seine durch phantastische Abenteuererzäh-
lungen23 gespeiste kindliche Phantasie lässt ihn einen kostbaren Schatz erwarten. 
Stattdessen findet er einen blassen, abgemagerten, blonden Jungen, der Hilfe su-
chend seine Hände nach ihm ausstreckt. Entsetzt lässt Michele das Wellblech fal-
len und eilt, ohne ein Wort zu sagen, zu Maria zurück, um mit ihr gemeinsam 
den Heimweg fortzusetzen. Vor dem Hintergrund einer trostlos wirkenden Häu-
seransammlung wartet, als bereits die Sonne untergeht, die Mutter, Anna (Aitana 
Sánchez-Gijón), besorgt auf ihre beiden Kinder. Auf die Frage, wo sie sich so 
lange herumgetrieben haben, will Maria antworten, wird von Michele aber gera-
de noch von einem Geständnis abgehalten. Mit einem leichten Schlag auf Mi-
cheles Hinterkopf quittiert Anna das lange Ausbleiben ihrer Kinder. Der Film 
etabliert gleich zu Beginn die entscheidenden Themen: Es geht um Schuld und 
Unschuld, um Strafe und Sühne, um Armut und Reichtum und um Mut. Die 
dominanten filmischen Mittel sind ebenfalls von Anfang an präsent: die Beto-
nung einer vertikalen Achse sowie die Opposition von Oben und Unten, Hell 
und Dunkel, Weite und Enge. 

Kurze Zeit nach dem Auftritt der Mutter lernen die Zuschauer auch Micheles 
Vater kennen. Die freudige Überraschung der Kinder über seine Anwesenheit 
lässt erkennen, dass Pino (Dino Abbrescia), der den Lebensunterhalt der Familie 

                                                            
21  Auf letztere verweist auch das in Micheles und Marias Zimmer an der Wand hängende 

Kreuz.  
22  Die Geste des Sich-Bekreuzigens verbindet die Szene mit einer Parallelszene gegen Ende 

des Films, als Michele vom Fenster seines Kinderzimmers aus auf die Plane von Pinos 
Lastwagen springt, um Filippo in einer nächtlichen Befreiungsaktion vor seinen Entfüh-
rern zu retten, die ihn erschießen wollen.  

23  Im Roman liest Michele mit Vorliebe die im Wilden Westen angesiedelten, in Italien un-
gemein populären Comics um den heldenhaften Ranger Tex Willer, der seinem ausgepräg-
ten Gerechtigkeitssinn folgend Arme und Unterdrückte gegen skrupellose Banditen, Politi-
ker und Geschäftsmänner verteidigt und damit eine Spiegelfigur Micheles darstellt. 
Salvatores Inszenierung der gleißenden Landschaft in weiten Panoramaaufnahmen im Ci-
nemascope-Format spielt auf das Genre des Western an. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 366 

als Lastwagenfahrer verdient, die meiste Zeit über unterwegs ist. In Felice (Gior-
gio Careccia) und Pietro (Riccardo Zinna) hat Pino Verbündete unter den Be-
wohnern der Ortschaft und bringt einen Mailänder namens Sergio (Diego Aba-
tantuono)24 mit, der offensichtlich der Anführer der Kindesentführer ist. Aus den 
Fernsehnachrichten erfährt Michele, dass der gefangen gehaltene Junge Filippo 
Carducci ist und seine Mailänder Familie den Entführern ein hohes Lösegeld für 
seine Befreiung zahlen soll. Michele bringt Filippo Wasser und Brot, leistet ihm 
Gesellschaft und freundet sich mit ihm an. Als er seinem besten Freund Salva-
tore (Stefano Biase) von Filippo erzählt, verrät der ihn für den Preis einer Fahr-
stunde an Felice. Der ertappt Michele, als er mit Filippo spricht und verprügelt 
ihn. Schockiert über die Misshandlung ihres Sohnes schlägt Anna auf Felice ein. 
Pino und Sergio kommen dazu und bemühen sich um eine Schlichtung. Pino 
lässt Michele schwören, sich von Filippo fern zu halten. Als Michele jedoch 
nachts die Erwachsenen belauscht, die darüber entscheiden, wer Filippo erschie-
ßen soll, radelt er auf seinem Fahrrad zu dem neuen Versteck des Freundes und 
befreit ihn. Pino schießt in der Dunkelheit auf den eigenen Sohn, im Glauben, 
dass es sich um Filippo handle. Bevor der ebenfalls anwesende Sergio seine Pisto-
le auf Filippo richten kann, landen, einem deus ex machina gleich, zwei Hub-
schrauber der Carabinieri neben Pino, der in der Haltung einer Pietà verzweifelt 
seinen blutenden, halb bewusstlosen Sohn in den Armen hält.  

Die religiöse Symbolik durchzieht den gesamten Film: Indem Filippo Michele 
fragt, ob er sein Schutzengel sei, spielt er auf dessen Namenspatron, den Erzen-
gel Michael, an. Der Protagonist erinnert nicht nur durch seinen Namen, son-
dern auch durch seinen ausgeprägten Gerechtigkeitssinn25 an den Erzengel, des-
sen Aufgabe der christlichen Legende nach darin besteht, den Menschen 
Gerechtigkeit zu bringen. Die Katabasis in das unterirdische Versteck Filippos, 
dessen Speisung und Waschung lassen Michele zudem als Christus-ähnliche Er-
löserfigur erscheinen. Die Christus-Analogie wird noch verstärkt durch die von 
Filippo als Wunder erlebte ‚Wiedererweckung’ (der traumatisierte Junge kann sich 
den Umstand, dass seine Eltern ihm nicht zur Hilfe eilen, nur dadurch erklären, 
dass sie, ebenso wie er selbst, tot sind) und ‚Heilung’ seiner Blindheit: Nachdem 
Michele vorsichtig die verkrusteten Augen Filippos gewaschen und ihn aufgefor-
dert hat, sie zu öffnen, sieht dieser zum ersten Mal seinen Freund und Wohltäter. 
Zur Christussymbolik gehört auch der Verrat Micheles durch seinen Freund Sal-
vatore sowie das Opfer, das er erbringt, als der eigene Vater, wenngleich unwis-

                                                            
24  Der in Mailand geborene Kabarettist Diego Abatantuono ist der wohl bekannteste Schau-

spieler des Films. Er hat sich durch seine Rollen in Filmen von Pupi Avati und der Komö-
die Eccezzziunale …veramente (1982) einen Namen gemacht und ist dem Publikum vor allen 
Dingen durch seine Sprachkomik (eine Mischung aus Lombardisch und Pugliesisch) in Er-
innerung geblieben. Der Freund Salvatores’ spielt in fast allen seinen Filmen mit, schrieb 
am Drehbuch zu Puerto Escondido mit und ist ein Mitbegründer von Salvatores’ Produkti-
onsfirma Colorado Film. 

25  „Non è giusto” ist eine der leitmotivisch wiederkehrenden Äußerungen Micheles.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MICHELES VIA CRUCIS 367 

sentlich, auf ihn schießt. Pinos Schmerz am Ende des Films verdeutlicht seine 
Tragik: Er, der alles, das brutale Verbrechen der Kindesentführung eingeschlossen, 
unternimmt, um seiner Familie eine bessere Zukunft zu ermöglichen, zerstört 
durch sein Handeln deren Zukunft. Sergio ist Pino in der Schlussszene als Kon-
trastfigur gegenübergestellt: Ausschließlich auf die eigene Bereicherung erpicht, 
skrupellos und unfähig zur Reue ergibt er sich erst im Angesicht der Übermacht 
der Staatsgewalt. Während Sergio als der gewaltbereiteste unter den Entführern im 
Roman Römer ist, stammt er im Film aus Mailand. Mit dieser Variation des Her-
kunftsortes unterstreicht Salvatores das Thema des Nord-Süd-Gegensatzes im 
Film.26 Im Unterschied zu den restlichen Entführern, deren Dilettantismus bereits 
aus dem Umstand erhellt, dass sie den gelangweilten, psychisch labilen Felice zum 
Aufpasser Filippos bestimmen und panisch ihre Häuser verlassen, um sich im ein-
zigen Lebensmittelgeschäft des Ortes zu verstecken, als eines Tages Polizeihub-
schrauber die Ortschaft überfliegen, verfügt Sergio über eine Waffe, die er so hält, 
als habe er schon Gebrauch von ihr gemacht. Sergio ist es auch, der in dem von 
Michele belauschten Streitgespräch entscheidet, Filippo nicht wieder auszusetzen, 
wo sie ihn entführt haben (so lautet ein Vorschlag Pinos, den Piero unterstützt), 
sondern ihn zu erschießen.27 Es liegt nahe zu vermuten, dass Sergio den Plan der 
Kindesentführung ausgeheckt und die anderen mit der Aussicht auf ein hohes Lö-
segeld zur Teilnahme verlockt hat. 

Das Thema des Nord-Süd-Gegensatzes ist eng verbunden mit dem Traum von 
einem Leben in Wohlstand. Ein solches war nach dem als ‚miracolo italiano‘ be-
zeichneten wirtschaftlichen Aufschwung der Jahre 1958–1963 für immer mehr 
Italiener in greifbare Nähe gerückt. Eine breiter werdende Bevölkerungsschicht 
konnte sich der Annehmlichkeiten erfreuen, die elektrische Haushaltsgeräte, die 
Fiat-Kleinwägen und Sommerferien am Meer prototypisch versinnbildlichen.28 
In Salvatores Film gehören Kühlschrank, Fernseher, Radio und Bügeleisen zu 
selbstverständlichen Bestandteilen des ansonsten kargen Haushalts der Familie 
Amitrano. Dem Fernseher kommt insofern eine besondere Bedeutung zu, als er 
die Entführer über den Stand der polizeilichen Ermittlungen informiert. Zudem 
erfährt Michele durch die Fernsehansprache, in der Filippos Mutter an die Ent-
führer ihres Sohnes appelliert und sie um Erbarmen anfleht, Filippos Namen 
und Identität. Der Traum vom Reichtum durchzieht den Film und verbindet sei-
ne Charaktere. In entscheidenden Szenen des Films wie der Rückkehr Pinos und 

                                                            
26  Da Sergio von dem bekannten Mailänder Schauspieler Diego Abatantuono gespielt wird, 

mag der veränderte Herkunftsort auch ein Zugeständnis an das Vorwissen und die Erwar-
tung des italienischen Filmpublikums sein. 

27  Der mit Vulgärausdrücken gespickte Disput veranschaulicht den Nord-Süd-Gegensatz so-
wie das Klassengefälle, indem er den Anführer Sergio, der bezeichnenderweise von Felice 
nicht mit seinem Namen, sondern mit seinem norditalienischen Herkunftsort bezeichnet 
wird, mit der Gruppe der bäuerlichen Kindesentführer um Pino kontrastiert. 

28  Vgl. Augusto Graziani: Economia al bivio, in: Paul Ginsborg (Hg.): Stato dell’Italia, Mai-
land 1994, bes. S. 360–362. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 368 

dem Tauschhandel zwischen Michele und seinem Freund Salvatore verweisen 
Dingsymbole auf diesen Traum. Da es sich bei diesen Symbolen um relativ wert-
lose Konsumgegenstände handelt, die auf krasse Weise mit einem ideellen Wert 
kontrastieren, der um den Preis des Besitzes dieser Güter geopfert wird, erhellen 
sie die Kapitalismuskritik des Films.  

Zu Beginn des Films bringt Pino seinen Kindern ein Geschenk mit, das diese 
erwartungsvoll auspacken. Zu ihrem und der Zuschauer Erstaunen handelt es sich 
um einen Dekorationsgegenstand in Form einer Plastikgondel, wie sie als Massen-
ware an Touristen verkauft werden. Sie versinnbildlicht Pinos Marginalisierung und 
seinen Traum eines besseren Lebens im Norden des Landes.29 Die Unerreichbar-
keit dieses Traumes erhellt ebenso wie die Inkongruenz der Betrachtungsweisen aus 
dem sich entspinnenden Dialog. Michele und Maria haben noch nie eine Gondel 
gesehen und werden vom Vater korrigiert, als sie das Mitbringsel in ihrer Unwis-
senheit als ‚Boot‘ bezeichnen. Mit den Worten „Con questo non si gioca“ nimmt 
der Vater ihnen das Dekorationsobjekt weg, das sie für ein Spielzeug hielten. Als 
verhängnisvolles Fanal thront die Gondel auf dem Fernseher, vor dem Pino sitzt 
und von dem er sich Informationen erhofft, die ihn seinem Ziel näherbringen. In-
dem sie die Differenz zwischen dem reichen industrialisierten Norden und dem 
agrarischen Süden versinnbildlicht, ist die von Pino erworbene Gondel mit dem 
Segelboot verbunden, das als prunkvoll gerahmtes Gemälde hinter Luisa Carducci 
an der Wand prangt, als die Mutter Filippos ihren verzweifelten, von den Fernseh-
nachrichten übertragenen Appell an die Entführer ihres Sohnes richtet. Michele 
überbringt Filippo die Botschaft seiner Mutter, dass sie und ihr Mann den Jungen 
zärtlich lieben. Als der traumatisierte Filippo Michele keinen Glauben schenkt, 
verbürgt der die Wahrheit des Referierten, indem er das Boot („barca“) auf dem 
Gemälde erwähnt. Filippos Korrektur, dass es sich um ein Segelboot („veliero“) 
handle, verweist auf den Klassenunterschied, den die Knaben durch ihre Freund-
schaft zu überbrücken verstehen, die sie in einer späteren Szene des Films begeis-
tert ausrufen lässt: „Siamo uguali.“ 

Im Unterschied zu Pinos Kauf des Dekorationsgegenstands in Gondelform, 
die seine Verführbarkeit durch eine Konsumindustrie illustriert, die Bedürfnisse 
überhaupt erst weckt, steht die Szene, in der Michele mit seinen ersparten 500 
Lire Assuntas (Antonella Stefanucci) Laden betritt, um Filippo etwas zu essen zu 
kaufen. Micheles sehnsüchtiger Blick ist zunächst auf eine Reihe von Spielzeug-
autos gerichtet, um dann auf den verschiedensten Süßigkeiten zu verweilen. Auf 
Assuntas Rat hin kauft er einen Laib Brot, um den Hunger seines Freundes zu 
stillen. Die (Spielzeug)autos kehren im Film als Objekte sehnsüchtigen Verlan-
gens wieder: Die verhängnisvolle Rolle, die sie im Verrat Micheles durch seinen 

                                                            
29  Auf diesen Traum verweisen auch die gerahmten Darstellungen einer nördlich-alpinen 

Landschaft, die an der Wand über dem Sofa hängen. Sie visualisieren zugleich das Verspre-
chen, Michele eines Tages in den Norden Italiens mitzunehmen, das Pino seinem Sohn im 
Roman gegeben hat. Vgl. Ammaniti: Io non ho paura (Anm. 13), S. 37. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MICHELES VIA CRUCIS 369 

bis dahin besten Freund Salvatore, spielen, gibt der Kapitalismuskritik des Films 
eine anklagende Note. Als Salvatore Michele stolz die Spielzeugautos vorführt, 
die er von seinem Onkel aus Amerika geschenkt bekommen hat, bittet Michele 
den Freund, ihm den blauen Lastwagen abzutreten, von dem Salvatore angab, er 
gefalle ihm wegen seiner Schlichtheit nicht. Salvatore weigert sich mit der Aus-
flucht, der Onkel würde ihm das Weiterschenken übelnehmen. Michele bietet 
dem Freund ein Geheimnis zum Tausch gegen den Spielzeuglastwagen an. Als er 
Salvatore von Filippo erzählt, zeigt der sich unbeeindruckt. Später stellt sich her-
aus, dass Salvatore Michele um den Preis einer Fahrstunde in Felices Auto an 
den Gefängniswärter Filippos verraten hat.30 

Salvatores Film bleibt seiner Romanvorlage in dem Bemühen treu, ein eindrück-
liches Bild der italienischen Gesellschaft der späten siebziger Jahre zu zeichnen.  
Als konservative patriarchale Familie mit zwei Kindern stellte eine Familie wie die 
Pino und Anna Amitranos damals die Norm da.31 Die klare Arbeitsteilung und 
Hierarchie innerhalb der Familie sowie deren sozioökonomischer Status erhellen 
bereits aus der ersten Szene, die Pino und Anna im Umgang miteinander und mit 
ihren Kindern zeigt. Pino entspricht dem Klischee des süditalienischen Lohnarbei-
ters. Er ist klein, braungebrannt und dunkelhaarig, trägt einen Schnurbart, ein Sil-
berkettchen und ein kleines Tattoo am rechten Oberarm. Im weißen Unterhemd 
sitzt er rauchend am Tisch, während Anna, die ein ärmelloses dunkles Kleid trägt, 
stehend damit beschäftigt ist, den Haushalt zu erledigen. Im Kontrast zu seinem 
übrigen Erscheinungsbild steht der affektiert wirkende Zigarettenhalter, der auf  
Pinos Aspiration des sozialen Aufstiegs verweist. Michele ist als der männliche 
Erstgeborene für seine kleine Schwester verantwortlich. Obwohl Maria ihre Brille 
zerbrochen hat, gilt die Kritik der Eltern nicht ihr, sondern Michele. Während Ma-
ria als „bella di papà“ auf Pinos Schoß sitzen darf, wird Michele einer spielerisch 
herausfordernden Prüfung unterzogen, in der er beim Armdrücken seine ‚Männ-
lichkeit’ beweisen soll. Nachdem Pino ihn für seine mangelnde Muskelkraft kriti-
siert hat („Hai ricotta al posto dei muscoli?“), fordert er Maria auf, dem Bruder 
beizustehen, und lässt die Kinder unter den Augen einer müde lächelnden Anna 
gewinnen. 

                                                            
30  Der Roman zeichnet ein differenzierteres Bild des Verhältnisses von Salvatore und Miche-

le. Salvatore Scardaccione erscheint als das besonnenere und deutlich privilegiertere der 
beiden Kinder. Er verfügt über eine Bibliothek, die Michele fasziniert und inspiriert, und 
verteidigt Michele gegenüber Antonio (Totenkopf) vgl. Ammaniti: Io non ho paura 
(Anm. 13), bes. S. 25 und 30. Das Misstrauen, das Micheles Mutter gegenüber den wohl-
habenden Eltern Salvatores hegt, lässt, zusammen mit der Information von Schweizer 
Schwarzgeldkonten des in Rom tätigen Vaters Scardaccione, der neben einem herrschaftli-
chen Haus in Acqua Traverse auch über einen großen Landbesitz verfügt und einmal der 
Arbeitgeber Pinos war, die Vermutung aufkommen, dass Ammaniti in der Gestalt des An-
walts Scardaccione auf das organisierte Verbrechen und seine unheilvolle Rolle in der Per-
petuierung des Nord-Süd-Gefälles anspielt. 

31  Vgl. Paul Ginsborg: Storia d’Italia, 1943–1996: famiglia, società, stato, Turin 1998. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 370 

Pinos Problem besteht nicht darin, dass er, wie Sergio ihm vorwirft, „denkt“,32 
sondern in seinem mangelnden Reflexionsvermögen, das ihn daran hindert, seinen 
Gedanken zu Ende zu denken und das Fehlgerichtete seines Handelns zu erken-
nen, das darin besteht, das Glück der eigenen Familie mit dem Unglück einer an-
deren Familie ‚erkaufen‘ zu wollen. Als Michele ihm in kindlicher Naivität die ent-
scheidende Frage stellt, warum er Filippo gefangen halte, antwortet Pino mit einer 
Aposiopese („Ci sono cose, Michele, sembrano sbagliate quando uno…“), aus der 
auch die Entzauberung des Vaters in den Augen des heranwachsenden Sohnes er-
hellt. Seine Aufforderung an Michele, nicht weiter darüber nachzudenken, ent-
spricht genau der resignativen Apathie, die Micheles Mutter zu charakterisieren 
scheint. Ihr Gebärdenspiel lässt erkennen, dass sie ihren Mann und ihre Kinder 
zärtlich liebt und die Entführung Filippos eine große Belastung für sie darstellt.33 
Trotzdem zeigt sie sich ungerührt, als Filippos Mutter im Fernsehen erscheint, um 
an die Entführer ihres Sohnes zu appellieren. Wie ihr Mann ist sie unfähig, in Fi-
lippo das Spiegelbild ihres eigenen Sohnes zu erkennen. Zum ersten Mal sehen wir 
sie heiter und ausgelassen, als sie ihren Kindern strahlend erzählt, dass der Vater in 
der kommenden Woche mit der Familie ans Meer fahren wird und sie dort frische 
Meeresfrüchte essen werden. Der Zuschauer weiß, dass dieser Urlaub mit dem Lö-
segeld aus der Entführung des kleinen Filippo bezahlt werden soll. Als die Entfüh-
rer, nachdem das Lösegeld lange auf sich warten lässt und die polizeilichen Ermitt-
lungen fortschreiten, entscheiden, Filippo zu erschießen, weint Anna leise und 
verzweifelt, während sie ihren Kindern das Abendessen bringt. Die Dringlichkeit, 
mit der sie Michele auffordert, den Ort seiner Kindheit zu verlassen, sobald er 
groß genug sei, verdeutlicht ihren passiven Dissens und ihre Selbstwahrnehmung 
als einer in ihrem Elend Gefangenen.  

Dass Anna, obwohl sie zumindest als passive Mitwisserin zu den Kindesent-
führern zählt, auch ein Opfer ist, verdeutlich die Szene, die sie in einer handgreif-
lichen Auseinandersetzung mit Felice zeigt. Die Szene der unter Felice am Boden 
liegenden und sich schreiend wehrenden Anna ist als Andeutung einer durch  
Pinos Einschreiten gerade noch verhinderten Vergewaltigung gedeutet worden.  
Felices Gewaltbereitschaft erhellt bereits aus seiner Reaktion auf Luisa Carduccis 
vom Fernsehen übertragenen Appell an die Entführer ihres Sohnes: Triumphie-
rend stellt Felice Natale, dessen symbolischer Name in krassem Kontrast zu sei-
nem Auftreten steht, sich vor den Bildschirm und kündigt an, dem Jungen nicht 
ein, sondern beide Ohren abschneiden zu wollen. Zum einen repräsentiert Felice 
die weitverbreitete Langeweile und Perspektivlosigkeit, die in der süditalienischen 

                                                            
32  In der Szene, in der Michele die Kindesentführer nachts zum ersten Mal belauscht, 

herrscht Sergio Pino an zu schweigen und wirft ihm vor: „Sei peggio di tutti qua perché 
pensi.“ 

33  Als Michele sie anfleht, wie Maria im elterlichen Bett schlafen zu dürfen, anstatt das Kin-
derzimmer mit Sergio zu teilen, verleiht Anna den sie erdrückenden Sorgen mit den Wor-
ten „Non ce la faccio più. Ma che ne sai tu“ („Ich kann nicht mehr. Aber was weißt du 
schon!“) Ausdruck.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MICHELES VIA CRUCIS 371 

Bevölkerung vor allen Dingen unter jungen Männern herrscht.34 Der Wider-
spruch zwischen seinem machohaft-aggressiven Auftreten, das durch die kurz ra-
sierten Haare und Militärkleidung noch verstärkt wird, und einer verborgenen 
romantischen Seite, deren Michele ansichtig wird, lassen Felice darüber hinaus als 
einen der interessanteren und komplexeren Charaktere des Romans wie des Films 
hervortreten. Der sich unbeobachtet glaubende Felice singt abwechselnd im Bari-
ton und im Falsett und tanzt mit ausgestreckten Armen zu Minas Parole parole, ei-
nem Duett, das von den Avancen und Zusagen eines Mannes handelt, die von 
der Umworbenen als leere Versprechen abgewiesen werden. Michele, der ihn aus 
einem Versteck heraus beobachtet, traut seinen Augen kaum und verweist mit sei-
nem Erstaunen auf die Diskrepanz zwischen dem öffentlichen und privaten Auf-
treten Felices. Der Einsatz diegetischer Musik dient dabei in raffinierter Weise der 
Figurenpsychologisierung. Die Präferenz Felices für Minas Liebeslieder ist bereits 
aus einer früheren Szene ersichtlich, in der Michele Felice in seinem Fiat 127 von 
Filippos Gefängnis wegfahren sieht. Aus dem Autoradio ertönt Minas Stimme, 
die das melancholische Se telefonando singt. Als Sergio gegen Ende des Films ent-
scheidet, dass Felice Filippo erschießen soll, wehrt Felice sich unter Tränen. Sergio 
wiederholt den Titel des Lieds Parole parole, als er Felice ob seiner Weigerung als 
„chiacchierone“, Redenschwinger, beschimpft. In einer Klimax der wechselseitigen 
Beschimpfungen provoziert Sergio Felice, indem er ihm vor den versammelten 
Komplizen seine latente Homosexualität vorwirft.35  

Die gewalttätige Auseinandersetzung zwischen Felice und Sergio wirft ein Licht 
auf Salvatores Deutung der ‚Questione Meridionale‘ (‚Südfrage‘). Während sich die 
ambivalente Charakterisierung Felices bereits in Ammanitis Roman findet und die 
repressiven gesellschaftlichen Kräfte veranschaulicht, die den gewaltbereiten Ge-
fängniswärter Filippos als eine durch seine ärmlichen süditalienischen Ursprünge 
und seine Homosexualität doppelt marginalisierte Figur erscheinen lassen, ist Ser-
gio im Unterschied zu seiner Darstellung im Roman konsistent als norditalieni-
scher Fiesling gezeichnet. In der Szene, in der er mit Michele das Zimmer teilt und 
den verängstigten Jungen in ein Gespräch verwickelt, sind nur die Elemente aus 
dem Roman übernommen, die Sergios ausbeuterische Ambitionen verdeutlichen. 
Mit dem Lösegeld aus Filippos Entführung will er sich in Brasilien an der Seite ei-
ner jungen, farbigen Frau, die ihn bedient, ein angenehmes Leben finanzieren. 
Dieser Plan zeigt ihn als ‚Kolonialherren‘, der seine süditalienischen Landsleute 
                                                            
34  Auf diese Thematik verweist auch der apathisch vor sich hin starrende junge Mann, der vor 

Assuntas Kolonialwarenladen sitzt, als Michele diesen betritt, um einen Laib Brot für Fi-
lippo zu kaufen. 

35  Auch die Mise-en-Scène einer anderen Szene verweist auf Felices Homosexualität: Als Mi-
chele von Felice gezwungen wird, in dessen Auto einzusteigen, erscheint der blaue Lastwa-
gen in Nahaufnahme, den Salvatore Michele im Tausch gegen die Erzählung vom Versteck 
Filippos gegeben hatte. Michele nimmt ihn, als er Salvatore am Steuer sitzen sieht, und 
den Verrat erkennt, aus seiner Hosentasche und legt ihn demonstrativ neben sich auf den 
Rücksitz. Dort liegen verschiedene Ausgaben der Zeitschrift Intrepido, die allesamt attrakti-
ve junge Männer auf der Titelseite zeigen. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


FRANZISKA MERKLIN 372 

ebenso skrupellos instrumentalisiert, wie er seine indigene brasilianische Braut aus-
beutet. Es überrascht daher kaum, dass er Pino, Piero und Felice nicht als Kompli-
zen, sondern als Handlanger behandelt. Seiner dichotomischen Unterscheidung 
zwischen „denen im Norden“ (den nicht namentlich genannten Anführern der 
Kindesentführung) und „euch im Süden“ steht Micheles und Filippos Verbrüde-
rung gegenüber. Jedes der Kinder erkennt im anderen sein Spiegelbild. Ebenso wie 
der aus privilegierten Verhältnissen stammende Industriellensohn aus dem Norden 
ohne die Speisung und Zuwendung durch den Arbeitersohn aus dem Süden nicht 
überleben kann, ist die industrielle Produktivität Norditaliens auf das landwirt-
schaftliche Potential des Südens angewiesen.36 Micheles und Filippos Bündnis ver-
weist auf Aldo Moros Anliegen, diametrale politische Welten zusammenzubringen 
und die ideologische Spaltung Italiens mit Hilfe des ‚compromesso storico‘ zu 
überwinden.  

Während Micheles via crucis den Protagonisten von Salvatores’ Film als Postfi-
guration der Passion Christi erscheinen lässt, verweist auch Filippo durch seine 
‚Auferstehung‘ auf Christus.37 Während der verzweifelt dasitzende Pino, der seinen 
verwundeten Sohn in den Armen hält, einer Pietà gleicht, erscheint der hellhäuti-
ge, mit einem weißen Hemd bekleidete Filippo nun wie ein Engel – oder ein Ge-
spenst. Am Ende des Films reichen sich die beiden Jungen über Pinos Schulter 
hinweg lächelnd die Hände. Das mit einem symbolischen Opfer und einem hoff-
nungsvollen Bündnis endende Horrormärchen Salvatores’ verweist im Jahr der 
fünfundzwanzigsten Wiederkehr der Entführung und Ermordung Moros auf des-
sen verheißungsvolles politisches Vermächtnis. 

 
 

                                                            
36  Vgl. zu einer differenzierten Analyse der ‚Questione Meridionale‘ Ginsborg: Storia d’Italia 

(Anm. 31). 
37  Filippos sentenzartige Äußerung am Ende des Films „Gli avete sparato al posto mio“ fin-

det sich nicht im Roman und kontrastiert mit den durch ihre Authentizität überzeugenden 
restlichen Dialogen des Films, die größten Teils Ammanitis Roman entnommen sind.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359 - am 13.01.2026, 04:51:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

