
Kollektive Autonomie als kommunikations- und
medienethische Selbstbestimmung

Larissa Krainer

Im theoretischen Beitrag wird der Begriff der kollektiven Autonomie im ersten Schritt
aus der Philosophie als Nachbardisziplin nachgezeichnet und nach den damit verbunde-
nen normativen Ansprüchen gefragt. Zweitens werden Überlegungen zur Organisation
kollektiver ethischer Entscheidungsprozesse vorgestellt. Drittens wird skizziert, welche
prozeduralen Konzeptionen innerhalb der Kommunikations- und Medienethik aufge-
griffen und weiterentwickelt werden (Diskursethik, Modell der gestuften Verantwor-
tung, Stakeholder-Ansatz, Prozessethik). Im vierten Teil erfolgt eine kritische Debatte
dieser Ansätze und es werden Grenzen benannt, die der Organisation von kollektiver
Autonomie in pragmatischer Hinsicht gesetzt sind. Im fünften Schritt wird verdeutlicht,
dass Partizipation für kollektive Autonomie unabdingbar, aber nicht hinreichend ist, und
gefragt, ob bzw. inwiefern die Vernetzung durch digitale Medien ein Potenzial für breite
Partizipation bietet und ob bzw. inwiefern digitale Medien ein dienliches Instrument für
die Herstellung kollektiver Autonomie sein könnten. Die Analyse führt im Resümee zu
der Aufforderung, im Rahmen der Kommunikations- und Medienethik unterschiedliche
ethische Konzepte stärker miteinander zu kombinieren.

Schlüsselwörter: Medien- und Kommunikationsethik, Diskursethik, Prozessethik, kol-
lektive Autonomie

„Was ist kollektive Autonomie und welche normativen Ansprüche begleiten sie?“ lautet
die Ausgangsfrage für die folgende theoretische Erörterung, die auf Ansätze und empi-
rische Ergebnisse aus unterschiedlichen Disziplinen Bezug nimmt (Philosophie, Medi-
en- und Kommunikationsethik, Politikwissenschaft, Gruppendynamik, Konfliktfor-
schung). Die interdisziplinäre Betrachtung dient dabei dem Zweck, zwei grundlegende
Fragen zu verfolgen, nämlich welchen Stellenwert die Idee der kollektiven Autonomie
für die Medien- und Kommunikationsethik hat oder haben kann und inwiefern digitale
Medien ein dienliches Instrument für ihre Herstellung sein können.

Was ist kollektive Autonomie und welche normativen Ansprüche begleiten sie?

Der Begriff der Autonomie setzt sich aus zwei Teilen zusammen, von: griech. „auto“
(selbst) und „nomos“ (Gesetz). Die wörtliche Übersetzung lautet Eigengesetzlichkeit
(vgl. Schmidt/Schischkoff 1991: 55) bzw. Selbstgesetzgebung und ist mit Selbstbestim-
mung etwas breiter oder jedenfalls weniger auf das Gesetz hin orientiert gefasst. In wei-
terer Folge wird der deutsche Begriff der Selbstbestimmung verwendet (der Charakter
der Selbstgesetzgebung aber weiterhin mitgedacht). Mit dem Begriff der Autonomie
verbunden ist die Gegenüberstellung von Denken und Sein (im Sinne der bloßen Exis-
tenz) sowie der ethischen Selbstbestimmung aus eigener Vernunft und Kraft. Der Ge-
gensatz von Autonomie ist Heteronomie (Fremdbestimmung) (vgl. ebd.).

In der Geschichte der Philosophie haben Philosophinnen und Philosophen daran
gearbeitet, den Menschen (zunächst primär unabhängig von Göttern und Naturgewal-
ten) als autonomes Wesen zu bestimmen, das des Denkens und der Reflexion (ein Kern-
begriff der Ethik) befähigt ist. Er wird von Protagoras (vermutl. 490–411 v. Chr.) in

1.

DOI: 10.5771/1615-634X-2018-4-485 485

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen berühmtem Homo-mensura-Satz zum „Maß aller Dinge, der seienden, dass sie
sind, der nichtseienden, dass sie nicht sind“ erhoben wie von Platon (427–347 v. Chr.)
in dessen Dialog Theaitetos zitiert (vgl. Platon 1989: 116). Das Ringen um die Befreiung
des Menschen aus Fremdbestimmung und Abhängigkeit nimmt seinen Ausgang also
bereits in der Antike. Ebenfalls in dieser Zeit beginnt die Auseinandersetzung mit Fragen
der Ethik, für die Aristoteles (384–322 v. Chr.) in seiner Nikomachischen Ethik ein
Verfahren der bewussten Maßsetzung vorschlägt und die Idee verfolgt, dass jeweils ein
Ausgleich zwischen widerstreitenden Möglichkeiten bzw. Interessen geschaffen werden
soll, in dem „die Mitte“ gesucht wird und zwar nicht „die Mitte der Sache nach, sondern
die Mitte für uns“ (vgl. Aristoteles 1995: 35). Dieser, auch als „Mesoteslehre“ (von „me-
sotes“, gr. die Mitte) bekannte Ansatz geht davon aus, dass erstens in der Maßsetzung
jeweils zwischen Extrempositionen vermittelt werden muss und dass zweitens das, was
das Gute für bestimmte Menschen ist, jeweils voneinander divergieren kann und dafür
ein Abwägungs- oder Prüfverfahren sinnvoll ist.

In der Neuzeit kann wohl nicht über Autonomie nachgedacht werden, ohne dabei
an Immanuel Kant zu erinnern, der 1784 in seiner „Beantwortung der Frage: Was ist
Aufklärung?“ Aufklärung zum „Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten
Unmündigkeit“ erklärt hat. Weiter heißt es dazu bei Kant: „Unmündigkeit ist das Un-
vermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstver-
schuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Ver-
standes, sondern der Entschließung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines
anderen zu bedienen“ (Kant 1974[1784]: 9). An späterer Stelle präzisiert Kant darüber
hinaus: „Zu dieser Aufklärung aber wird nichts erfordert als Freiheit; und zwar die un-
schädlichste unter allem, das nur Freiheit heißen mag, nämlich die: von seiner Vernunft
in allen Stücken öffentlichen Gebrauch zu machen“ (ebd.: 11, Kursivsetzungen in den
Zitaten nach dem Autor).

In diesen vielzitierten Sätzen stecken viele relevante Punkte für die Frage nach der
Autonomie.
– Unmündig zu sein, bedeutet jedenfalls, nicht autonom zu sein.
– Selbst daran schuld zu sein, bedeutet hingegen das Gegenteil: Es bedeutet, frei und

autonom zu sein, das Gefängnis der Unmündigkeit zu verlassen.
– Der Mensch ist aufgerufen, sich zu entscheiden und selbst zu bestimmen, ob er in

Unmündigkeit verharren oder diese lieber aufgeben will. Es lockt die Freiheit, der
Preis ist Verantwortung.

– Schließlich wird der öffentliche Gebrauch der Vernunft gefordert und damit ein
kommunikatives Geschehen adressiert.

Manchmal bietet Unmündigkeit aber auch eine angenehme Komfortzone, die Kant als
„Faulheit“ beschreibt und pointiert: „Es ist so bequem, unmündig zu sein“ (ebd.: 9).
Kant lässt allerdings weitgehend offen, wie sich sein Postulat praktisch verwirklichen
lässt. Wie macht man das – aus der Unmündigkeit austreten und in die Welt der Mün-
digkeit, der Selbstbestimmung, der Autonomie eintreten? Und sind wir nicht überhaupt
stets beides – mündig und unmündig zugleich? Es entstehen viele Fragen, wenn man
darüber nachdenkt, wie Philosophie praktisch werden kann. Kant hat primär gezeigt,
dass es dem Wesen des Menschen angemessen ist, diese Möglichkeit vorzusehen, dass
sie ihm auch von jeher zukommt und dass er selbst verantwortlich ist, sich bewusst dafür
zu entscheiden. Im Kern seiner Betrachtungen steht das Individuum, Aufklärung ist bei
Kant ein individuelles Geschehen, eine grundlegende Idee, eingebettet in das Zeitalter
der Aufklärung mit seinen Bildungsbestrebungen. Die Idee ist, dass Bildung, Wissen,

M&K 66. Jahrgang 4/2018

486

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken, das Schärfen des Verstandes und das Reflektieren den Menschen den Aufbruch
aus der Unmündigkeit ermöglichen.1

Vorstellungen einer kollektiven Autonomie werden beispielsweise in Hegels Begriff
der Sittlichkeit (den er anders als Kant konfiguriert) bedeutsam, welchen er in seiner
Philosophie des Rechts (in Anlehnung an Aristoteles) politisch fasst und in dem es um
die Vermittlung von Allgemeinheit und (subjektiver) Besonderheit geht. Adressiert wer-
den für diese Vermittlung unterschiedliche Komplexitätsgrade, wie Individuum, Familie,
bürgerliche Gesellschaft und Staat (zum Begriff der Sittlichkeit und der zu vermittelnden
Komplexitätsgrade vgl. Hegel 1983: 122ff.). Deutlich wird daraus, dass neben der indi-
viduellen Verantwortung sowohl soziale (familiäre, bürgerliche) als auch politische
(staatliche) Verantwortung nötig sind und diese einer inneren Vermittlung bedürfen:
„Schlechthin Privatperson kann der Mensch nicht sein. Erst indem er einen allgemeinen
Zweck hat, stellt er sich als ein Substantielles und Wesentliches dar“ formuliert Hegel
(ebd.: 206) und verweist auf den Bedarf der Korporation (exemplarisch ausgeführt am
Beispiel des genossenschaftlichen Ackerbaus), die sich als Methode der Herstellung von
Gemeinwohl begreifen lässt. Nicht näher expliziert ist bei Hegel allerdings beispiels-
weise, wie wir wissen können, was die, die mit sozialer Verantwortung adressiert werden,
eigentlich wollen, oder wie feststellbar ist, was das Gemeinwohl im Sinne aller sein soll.

Explizit widmet sich Heintel (exemplarisch: 1998) der Bestimmung von kollektiver
Autonomie, wenn er am Beispiel des Wissenschaftssystems ausführt, dass sowohl die
voranschreitende gesellschaftliche Komplexität als auch die Ausdifferenzierung in der
Bearbeitung einzelner Themen- und Fragestellungen notgedrungen dazu führen muss-
ten, dass der Autonomieanspruch an Individuen zugleich als „unerfüllbare Zumu-
tung“ zu bewerten sei: „Alles, was Systemgrenzen überschreitet, sinkt im individuellen
Bereich zu informellen Räsonnements herab, findet nicht statt und wird abgewertet oder
anderen Systemen überlassen“. Den Ausweg sucht Heintel in Überlegungen, wie Kol-
lektive etabliert und ermächtigt werden können, die sich für die Reflexion von ganz-
heitlichen Zusammenhängen zuständig fühlen und zugleich die Frage beraten und ent-
scheiden, ob vorhandene Strukturen, Prozesse, Vorgehensweisen etc. so gewollt sind,
wie sie sind, oder modifiziert werden sollen. Solchen Reflexionskollektiven müsse „kol-
lektive Autonomie“ zukommen (ebd.: 41), womit er nach der Aufklärung des Individu-
ums für eine „zweite Aufklärung“, nämlich jener von Kollektiven, eintritt (ebd.: 50).
Kollektive Autonomie lässt sich insofern so charakterisieren, dass Kollektive zu selbst-
bewussten, reflektierten, sich selbst steuernden und ethische Fragen bewusst entschei-
denden Einheiten werden.

Vom Was zum Wie: Vorschläge zur Organisation kollektiver
Entscheidungsprozesse

Die Frage, wie wir eigentlich kollektiv klären können, was wir kollektiv wollen, hat
schließlich zunächst Jürgen Habermas beschäftigt, der dafür in seiner Diskursethik

2.

1 Aufmerksam zu machen ist an dieser Stelle auf einen gravierenden Perspektiven- und wohl auch
gesellschaftlichen Paradigmenwechsel (der nicht zuletzt dem Wirken der Aufklärung zu ver-
danken ist): Während Kant den Austritt aus der Unmündigkeit der Entscheidungsfreiheit des
Individuums anheimstellt, gehen wir heute – jedenfalls in modernen Demokratien – davon aus,
dass es ein Verbot gibt, Menschen in Unmündigkeit zu halten. Verfassungsrechtliche Grund-
freiheiten garantieren, ein weitgehend selbstbestimmtes Leben führen und weitgehend frei von
Fremdbestimmung agieren zu können.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

487

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1991)2 ein kommunikatives Setting – nämlich den Diskurs – entwickelt hat, das den
folgenden Diskursregeln folgt, die er von Alexy (1978) aufgreift: (1) „Jedes sprach- und
handlungsfähige Subjekt darf an Diskursen teilnehmen“, (2a) „Jeder darf jede Behaup-
tung problematisieren“, (2b) „Jeder darf jede Behauptung in den Diskurs einführen“,
(2c) „Jeder darf seine Einstellungen, Wünsche und Bedürfnisse äußern“, (3) „Kein Spre-
cher darf durch innerhalb oder außerhalb des Diskurses herrschenden Zwang daran ge-
hindert werden, seine in (1) und (2) festgelegten Rechte wahrzunehmen“ (Habermas
2009: 89f.3). Gewährleistet sind im praktischen Diskurs die Prinzipien der Partizipation
(Recht auf Zugang zum Diskurs), der Emanzipation (Verhinderung des Ausschlusses
vom Diskurs) sowie der Advokation (Stellvertretung derer, die nicht oder noch nicht am
Diskurs teilnehmen können) (vgl. Arens 1996: 92).

Aus medien- und kommunikationsethischer Perspektive sind diese Überlegungen in
mehrerlei Hinsicht von Bedeutung:
– Erstens wird damit deutlich, dass der Prozess der kollektiven Autonomie oder

Selbstbestimmung unmittelbar auf Kommunikation (einem zentralen Gegenstand
unseres Fachs) angewiesen ist.

– Es verdeutlicht zweitens, dass es bestimmter Regeln bzw. eines Settings oder De-
signs bedarf, damit die Kommunikation über Werte und Normen bzw. die Klärung,
wie genau wir uns selbst bestimmen wollen, auch funktionieren kann.

– Drittens legt die Diskursethik unmissverständlich klar, dass Selbstbestimmung nicht
so gedacht werden kann, dass einige wenige über viele andere bestimmen (im Sinne
der Heteronomie bzw. Fremdbestimmung), sondern dass alle, die von einer Ent-
scheidung betroffen sind, auch Anspruch haben, am Prozess der Entscheidungsfin-
dung teilzunehmen – an ihm zu partizipieren (was in weiterer Konsequenz mit Bezug
auf das Thema des Heftes zur Frage führt, welche Rolle digitale Medien dafür ein-
nehmen können oder könnten).

Allerdings klärt die Diskursethik wenig darüber auf, wie man Diskurse der Entschei-
dungsfindung praktisch so organisieren kann, dass in ihnen tatsächlich alle (die es wollen)
ein demokratisches Mitspracherecht haben und Konflikte so lange ausgetragen werden,
bis Konsense erzielt werden können. Egal, ob man an Parlamente oder Vereinsver-
sammlungen denkt: Würden sich alle, die eine Meinung zu einer bestimmten Frage ha-
ben, zu Wort melden, um aktiv in den Diskurs zur Entscheidungsfindung einzutreten,
wäre wohl erstens kein Ende absehbar und zweitens noch nicht notwendig gewährleistet,
dass nicht letztlich durch Abstimmungsverfahren Mehrheiten identifiziert würden, die
nicht notwendigerweise einen Konsens bedeuten, sondern viel eher eine Mehrheitsent-
scheidung darstellen.

Über kollektive Autonomie nachzudenken, stellt insofern vor die zentrale Heraus-
forderung der Organisation kollektiver Entscheidungsprozesse. Diesem Problem widmet
sich der Ansatz der Prozessethik, wie er von Berger/Heintel (1998: 297) entwickelt wur-
de, in dem festgehalten ist, dass die Frage der Organisation zu bedenken sei, und ein
Vorschlag zur Neuorganisation von Organisationen durch „prozessorientierte Organi-
sationsformen von Kommunikation“ formuliert wird, was zugleich als „eine Neuaus-
richtung der klassisch-hierarchischen Organisationsform“ betrachtet wird. Die Pro-
zessethik greift ferner Aristoteles’ Hinweis auf die Notwendigkeit der Balancierung von

2 Unterschiede in den Zugängen zu Diskursethik zwischen Karl-Otto Apel und Jürgen Habermas
bleiben hier unberücksichtigt, vertiefend dazu siehe Arens 1996: 74.

3 Die Nummerierung wurde hier sinngemäß modifiziert übernommen, bei Habermas 3.1-3.3.

M&K 66. Jahrgang 4/2018

488

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widersprüchen auf, bietet ein Widerspruchsmodell (vgl. Heintel 2006 bzw. weiterge-
führt in Krainer/Heintel 2010: 159-205) sowie einen konkreten Verfahrensvorschlag
zum Prozessieren ethischer Entscheidungen (entwickelt von Krainer 2001: 301ff., mo-
dellhaft ausgeführt in Krainer/Heintel 2010: 207ff.) an, wofür Erkenntnisse aus der Or-
ganisationsentwicklungsforschung, der Konfliktforschung und der gruppendynami-
schen Forschung berücksichtigt werden.

Die hier nur holzschnittartig skizzierten Ansätze fokussieren jeweils verschiedene
Aspekte, die allerdings miteinander verbunden sind. Zunächst gilt es, die Autonomie des
Individuums zu gewährleisten und dem Menschen die Freiheit wie das Recht, wenn nicht
gar die Pflicht zuzuerkennen, aus Unmündigkeit auszutreten, autonom, also selbstbe-
stimmt zu sein. Damit verbindet Kant zugleich die Aufgabe, von seiner Vernunft „öf-
fentlichen Gebrauch“ zu machen, was den Menschen zugleich als politisches Wesen be-
stimmt, das verpflichtet ist, in den eigenen ethischen Entscheidungen die Anderen jeweils
mitzudenken (z. B. im Kategorischen Imperativ). Auf das Politische zielt Hegel noch
deutlicher ab, wenn er Menschen sowohl private (bürgerliche) wie öffentliche (politi-
sche) Aufgaben zuschreibt. Habermas’ Schriften (insbesondere der hier nicht näher ver-
folgte „Strukturwandel der Öffentlichkeit“) verdeutlichen den Zusammenhang von po-
litischer und öffentlicher Kommunikation und prägen in weiterer Folge die deutsch-
sprachige Öffentlichkeitsforschung, die „im Dialog zwischen Politik- und Kommuni-
kationswissenschaft zu verorten ist“ (Bieber 2016: 68).

Prozeduralethische Konzepte innerhalb der Kommunikations- und Medienethik

Aus medien- und kommunikationsethischer Perspektive wird die Möglichkeit zur Teil-
habe an öffentlichen Diskursen ebenfalls als wesentliches Merkmal von Demokratien
verstanden. So weist etwa Bieber mit Bezug auf Formulierungen von Kant auf „die For-
mel des ‚öffentlichen Vernunftgebrauchs‘“ hin, „als Prämisse für eine durch Öffentlich-
keit von und über sich selbst formulierte Gemeinschaft: Erst im offenen, auf Deliberation
angelegten Austausch gelingt die Realisierung von Normen demokratischer Politik“. In
weiterer Folge wird der Begriff der „Mediendemokratie“ geprägt (Bieber 2016: 67f.).

Für das Fach der Kommunikations- und Medienethik lässt sich auf Basis einer um-
fassenden Literaturanalyse zeigen, dass die Auseinandersetzung mit Fragen der Orga-
nisation ethischer Entscheidungsprozesse, die auf breite Partizipation unterschiedlicher
Gruppen Wert legt, spätestens 1996 ihren Ausgang nimmt (vgl. Krainer 2015: 40), was
zugleich als Beginn der Diskussion und Entwicklung prozeduralethischer Perspektiven
und Ansätze innerhalb der Medienethik zu begreifen ist.

Zunächst wurde die Diskursethik von Jürgen Habermas (1991) für die Medienethik
nutzbar gemacht. Arens (1996: 94) betont zur „Bedeutung der Diskursethik für die
Kommunikations- und Medienethik“ den Stellenwert der „Gerechtigkeit als Partizipa-
tion im Sinne der chancengleichen Teilhabe an Diskursen“ (Prinzip der Partizipation)
und folgert, dass damit auch klar sei, dass niemand vom Diskurs ausgeschlossen werden
darf (Prinzip der Emanzipation) und ferner auf „gesellschaftliche Verhältnisse hinzuar-
beiten ist, in denen das nicht länger der Fall ist“. Abschließend hält er fest: „Die mas-
senmediale Kommunikation wäre danach zu untersuchen und zu beurteilen, ob und
inwiefern sie partizipatorische Formen der Kommunikation anzielt, unterstützt und er-
möglicht, inwiefern sie dazu beiträgt, Menschen eine chancengleiche Teilnahme an Dis-
kursen zu gewährleisten, ob und inwiefern sie bestehende Verhältnisse verzerrt bzw.
restringenter, vermachteter öffentlicher Kommunikation aufdeckt und auf deren Über-
windung hinarbeitet, ob und inwiefern sie emanzipatorisch und advokatorisch für das
Recht aller und die Möglichkeit aller zur Kommunikation eintritt“ (ebd.: 96). Lesch

3.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

489

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreibt der Diskursethik nach Habermas ebenfalls ein hohes demokratiepolitisches Po-
tenzial zu (vgl. Lesch 1996: 101), weist allerdings auch auf (mindestens) einen gravie-
renden Aspekt hin, nämlich, dass die Diskursethik Verständigung als „Telos der Kom-
munikation“ grundlegt und Kommunikationsbarrieren wenig beachte, weshalb er das
Potenzial der Diskursethik mehr in ihren Geltungsansprüchen als in den praktischen
(und oft zum Scheitern verurteilten) Diskursen erkennt.

In aktuellen Debatten wird auf die Diskursethik für die Interaktion zwischen Jour-
nalistInnen und den produzierenden (weil aktiv kommunizierenden) UserInnen zu-
rückgegriffen. So formulieren etwa Stapf et al.: „Wir benötigen einen Diskurs, einen
niveauvollen, also fair und mit Sachargumenten geführten Streit um gemeinsame Belan-
ge, Werte und Normen des Zusammenlebens“, wobei sie es als Aufgabe der Medienethik
betrachten, die „Frage nach der Qualität des gesellschaftlichen Diskurses“ zu stellen
(Stapf/Prinzing/Filipović 2017: 11). Prinzing leitet aus der demokratiepolitischen Funk-
tion des Teilsystems Journalismus und dessen „herausragender Verantwortung für einen
funktionierenden öffentlichen Diskurs, in dem sich Bürgerinnen und Bürger aus der
Abwägung vernünftiger Argumente heraus eine Meinung bilden können“, einen „Auf-
trag zum Publikumsdialog“ ab, für den allerdings Diskursregeln zu definieren seien,
wofür sie die Medienethik für zuständig hält (Prinzing 2017: 36). Für JournalistInnen
schlägt sie insbesondere die Ausbildung von Moderationskompetenzen vor, für nicht
journalistisch qualifizierte UserInnen die Entwicklung von Medienkompetenz im Sinne
einer „Veröffentlichungskompetenz“ (vgl. ebd.: 46).

Während in diskursethischen Überlegungen zumeist demokratietheoretische Fragen
wie der gerechte Zugang zu Entscheidungsprozessen thematisiert werden, wird in der
Reflexion technischer wie ökonomischer Produktionsprozesse stärker die Frage thema-
tisiert, wie es gelingen kann, in komplexen Zusammenhängen kollektive Verantwortung
zu verankern, ohne dabei Individuen zu überfordern oder aber aus der Verantwortung
zu entlassen.

Im Bereich der Technikethik hat das zu Überlegungen geführt, wie „die Entwicklung
einer sozial anteilig mitzutragenden Verantwortung“ (Lenk 1987: 135) gelingen kann,
wofür in weiterer Folge etwa Begriffe wie „partizipative Technikgestaltung“ (Rohra-
cher/Ornetzeder 2003) oder „partizipative Technikbewertung“ (Kiepas 2006: 199) ge-
wählt wurden. Damit wird explizit auf Partizipation in ethischen Entscheidungsfin-
dungsprozessen bzw. auf Korporation abgestellt. Bezugnahmen auf Technikethik erfol-
gen aktuell insbesondere im Bereich der Informationsethik (vgl. exemplarisch Heesen
2016) oder der Maschinenethik (vgl. exemplarisch Rath/Krotz/Karmasin 2018).

Aus einer stärker medienökonomischen Perspektive, in der Medien als korporative
Akteure begriffen werden, werden auf Basis der Erkenntnis, dass nicht „jeder prinzipiell
für alles verantwortlich“ sein kann oder „dass bestimmte Gruppen oder Funktionsträger
für bestimmte Vorgänge in der Gesellschaft allein verantwortlich gemacht werden kön-
nen“, Modelle einer „gestuften Verantwortung“ vorgeschlagen, womit zum einen ge-
meint ist, dass „mit der Wahrnehmung bestimmter Funktionen“ zugleich das Ausmaß
bestimmt wird, in dem Verantwortung, die mit diesen Funktionen verbunden ist, wahr-
zunehmen ist und zum anderen, dass mehr Macht auch mehr Verantwortung bedingt
bzw. bedingen kann (vgl. Karmasin 2010: 219). In der aktuellen medienethischen Debatte
wird dieses Modell der gestuften Verantwortung auch für die journalistische Ethik ver-
wendet (vgl. dazu weiterführend: Rother 2015).

Ferner wurde der Stakeholder-Ansatz, der ursprünglich aus den (anglo-amerikani-
schen) Wirtschaftswissenschaften stammt, in den medienethischen Diskurs eingebracht.
Der Ansatz wurde zunächst für börsennotierte Unternehmen entwickelt, wobei er einen

M&K 66. Jahrgang 4/2018

490

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenpol zu Shareholder-Konzepten darstellt, die sowohl aus theoretischer wie nor-
mativer Perspektive kritisiert werden (vgl. Post/Preston/Sachs 2002: 11ff.). Dies unter
anderem deshalb, weil er Shareholder nicht als die einzig relevanten Entscheidungsträger
anerkennt und Unternehmen neben dem Anspruch der Gewinnmaximierung auch Ver-
antwortung für ihre sonstigen Stakeholder (Kunden, Lieferanten, kommunale Öffent-
lichkeit etc.) abverlangt. Stakeholder sind diverse Anspruchsgruppen, die direkte Inte-
ressen gegenüber Unternehmen artikulieren oder durch das Handeln von Unternehmen
betroffen sind bzw. es potenziell sein könnten. Karmasin hat den Ansatz auf Medien-
unternehmen als wirtschaftliche Akteure übertragen und hält als Vorteile fest, dass damit
die Herstellung von „Transparenz“, „Kommunikationsbeziehungen“, die „Einbezie-
hung von Betroffenen in Entscheidungen“ sowie die „Internalisierung von Verantwor-
tung in Unternehmungen“ ermöglicht würden (Karmasin 1998: 385).

Litschka (2013) greift ebenfalls einen wirtschaftswissenschaftlichen Ansatz auf, wenn
er sich auf Amartya Sen (1987) bezieht und dessen Überlegungen für ein ethisches Me-
dienmanagement nutzbar macht. Im Weiteren verbindet er seine Überlegungen mit jenen
aus dem Stakeholder-Ansatz und dem Ansatz der Prozessethik (vgl. auch Litschka/Kar-
masin 2012).

Der Ansatz der Prozessethik steht in einer philosophischen Tradition und bemüht
sich im Sinne einer praktischen Philosophie um einen Vorschlag zur Organisation par-
tizipativer wie kollektiver ethischer Entscheidungsprozesse in Medienorganisationen,
wobei das Balancieren medienethischer Aporien durch Betroffene im Zentrum steht (vgl.
Krainer 2001). Der Ansatz wird aktuell sowohl für die journalistische Ethik (vgl. Krainer
2018a) als auch für die Entwicklung einer Kinder-Medien-Ethik nutzbar gemacht (vgl.
Stapf 2018).

In den geschilderten Ansätzen lassen sich sowohl geteilte normative Grundanliegen
als auch theoretisch relevante Nuancierungen und Unterschiede finden.

Geteilte normative Anliegen:
– Ein zentrales Anliegen ist es, über die Ebene des Individuums und seiner persönlichen

Moralentscheidungen hinaus Verantwortung von Kollektiven zu definieren und zu
etablieren. Dies kann aus dem Motiv erfolgen, Individuen zu entlasten, wo sie struk-
turell überfordert erscheinen (insb. in komplexen Zusammenhängen), oder aus dem
Motiv (über die Ebene der individuellen Aufklärung oder der Aufklärung des Indi-
viduums hinaus), kollektive ethische Entscheidungsfindung (und damit kollektive
Aufklärung) zu ermöglichen oder zu gestalten.

– Als Voraussetzung dafür wird festgehalten, dass alle, die von einer (ethischen) Ent-
scheidung betroffen sind, an ihr partizipieren können.

– Fremdbestimmung wird demzufolge abgelehnt, zumal sie u. a. mit dem Gedanken
der Meinungsfreiheit unvereinbar erscheint. Demzufolge wird das Formulieren nor-
mativer Vorgaben, die aus der Perspektive der Wissenschaft für andere (z. B. Praxis-
akteurInnen) formuliert werden, weitgehend vermieden bzw. auf die Definition eines
Regelwerks reduziert (z. B. Diskursregeln).

– Das Ziel besteht jeweils darin, unterschiedliche Interessen wahrzunehmen und nach
Möglichkeit ausgewogen zu balancieren. Insofern besteht ein geteiltes Bewusstsein,
dass es um ein Widerspruchmanagement geht.

– Es besteht die Hoffnung, durch breitere Partizipation und dadurch Integration wi-
derstreitender Meinungen zu qualitativ besseren Entscheidungen zu gelangen, die
zudem höhere Aussicht auf kollektive Einsicht, Zustimmung und Haltbarkeit erlan-
gen.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

491

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nuancierungen und Unterschiede:
– Differenzen in der Ausgriffsweite: Ansätze des Stakeholdermanagements wie der

Prozessethik widmen sich primär der Mesoebene von Medienorganisationen, wäh-
rend die Diskursethik stärker als die anderen Ansätze potenziell auch die Makroebene
der Gesellschaft adressiert.

– Eine gravierende Differenz besteht darin, ob davon ausgegangen wird, dass Verant-
wortung verteilt wahrgenommen (geteilte, gestufte Verantwortung) oder kollektiv
entwickelt wird (Diskursethik, Prozessethik).

– Unterschiede zeigen sich auch in der Betonung von Konsensentscheidungen und in
Bezug auf die Frage, wer letztlich Entscheidungen trifft (die Betroffenen gemeinsam
oder Einzelne auf Basis breiter Meinungsbildung).

– Primär im Ansatz der Prozessethik tritt die Vorstellung einer reflektierten Selbst-
steuerung von Kollektiven auf, die in Analogie zur Selbststeuerung von Gruppen
innerhalb der Gruppendynamik (vgl. Schattenhofer 2009: 437ff.) gedacht und mit
dem Streben nach kollektiver Autonomie verbunden wird.

Kritische Debatte der geschilderten Ansätze

Zu den hier geschilderten Ansätzen, die für die Medien- und Kommunikationsethik
nutzbar gemacht wurden, finden allerdings auch kritische Debatten statt, die teilweise
auf reale wie potenzielle Grenzen der Ansätze verweisen.

Partizipation zwischen Ideal und politischer Realverfassung

Auch wenn Kant Freiheit wie Recht auf Bildung und Aufklärung jedem Menschen zu-
erkennt und dies etwa auch in internationalen Menschenrechtskonventionen gewähr-
leistet wird, ist evident, dass dies bis heute bei Weitem nicht als politische Realverfassung
zu begreifen ist. Insofern wird etwa in Bildungsdebatten darauf verwiesen, dass – gleich-
sam als Voraussetzung für das Gelingen solcher Anliegen – zunächst Fragen der Betei-
ligungsgerechtigkeit zu beleuchten sind und dass die Möglichkeit zur Partizipation an
Bildungsprozessen als Bedingung für Selbstbestimmung zu werten sei (vgl. Heimbach-
Stein/Kruip 2003: 13). Damit im Zusammenhang stehend wird die Bedeutung der Me-
dien für Wissensvermittlung betont und in weiterer Folge auch auf den Zusammenhang
von Medienkompetenz und Beteiligungsgerechtigkeit verwiesen (exemplarisch: Filipo-
vić 2007). Der gerechte Zugang zu Medien wird ferner sowohl innerhalb der Rechts-
wissenschaft (insb. mit Blick auf Grund- und Freiheitsrechte) als auch der Kommuni-
kationswissenschaft im Sinne einer Verteilungsgerechtigkeit diskutiert, wobei sowohl
der Zugang zu Medien(-technologien) als auch das Verfügen über Produktionsmittel
betrachtet wird (vgl. Krainer 2018b). Nach wie vor bleibt zudem der anhaltende Digital
Divide (in nationaler wie internationaler Perspektive) in Hinblick auf Beteiligungsge-
rechtigkeit kritisch zu beobachten (vgl. etwa Debatin 2010).

Bedarf an Wissen und Kompetenzen

Während Kant noch stark auf Verstandesleistungen hofft und pocht, macht sich später
die Auffassung breit, dass das Wissen alleine nicht hinreichend ist, und dass es, um das
Wissen umsetzen zu können, auch praktischer, lebensweltlicher oder sozialer Kompe-
tenzen bedarf. Im Kontext der Medien- und Kommunikationswissenschaften ist hier
etwa an Dieter Baacke zu erinnern, der Medienkompetenz für zentral hält, um souverän
und aktiv an Informations- und Kommunikationsprozessen teilnehmen zu können

4.

4.1

4.2

M&K 66. Jahrgang 4/2018

492

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Baacke 1997: 98f.). Aktuell wird zudem diskutiert, welche Kompetenzen Menschen
brauchen, um – insbesondere durch die Rasanz der Entwicklungen im digitalen Bereich
– mit den Phänomenen des beschleunigten Wandels umzugehen, wofür zum Beispiel das
Konzept der Resilienz vorgeschlagen wird. Gemeint ist damit sowohl die Fähigkeit, eine
gewisse „Widerstandskraft bzw. Stress- und Katastrophenresistenz“ zu entwickeln, als
auch die Fähigkeit, sich an Neuerungen anzupassen und sie mitgestalten zu können (vgl.
Atteneder/Peil/Maier-Rabler/Steinmaurer 2017: 50). Die Kritik an den geschilderten
Ansätzen bezieht sich einerseits auf deren primär rationale Ausrichtung im Sinne des
besseren Arguments und andererseits auf die mangelnde Thematisierung der Frage, wo
und wie Menschen z. B. Diskurs- oder Medienkompetenz erlangen können, oder wie
sich Ungleichheiten (etwa in Bezug auf gegebene Bildungsverhältnisse im Elternhaus
oder den eigenen Bildungsweg) auf den Erwerb solcher Kompetenzen und in weiterer
Folge auf die Möglichkeit gleichberechtigter Teilhabe an Diskursen auswirken.

Drohende Abschiebung von Verantwortung

Mit Blick auf die journalistische Ethik wird eine drohende Verschiebung der ethischen
Verantwortung vom Individuum auf die Ebene der Organisation (Redaktion, Medien-
unternehmen) insofern kritisch betrachtet, als damit ein „allmähliches Verschwinden des
journalistischen Subjekts“ (Haller 1996: 37) konstatiert wurde. Nachdem journalisti-
sches Handeln in zunehmendem Ausmaß zu einer „abhängigen Variable der redaktio-
nellen Organisation“ (ebd.: 38) geworden sei, sich die Aussagenproduktion insgesamt
zu einer „arbeitsteiligen Aussagenproduktion“ entwickelt habe, habe sich auch in der
Medienethik ein „Paradigmenwechsel von der journalistischen Individualethik zur Pro-
fessionsethik des Berufsstandes“ bzw. zugunsten der Organisationsethik vollzogen
(Haller 2017: 19). Haller plädiert – insbesondere mit Blick auf Moraldilemmata, die das
Management digitaler Plattformen für JournalistInnen bereithalten –, für eine Rückbe-
sinnung auf „den im Kommunikationsprozess interagierenden Akteur als verantwort-
liches Subjekt“, von dem er sich eine (verantwortungsethische) „Haltung, die sich an der
Folgenhaftigkeit des Tuns“ orientiert, erwartet (ebd.: 17). Diese Kritik ist insofern rele-
vant, als in Bezug auf die Klärung ethischer Verantwortung von jeher auch Neigungen
zur Verantwortungsabschiebung (z. B. zwischen JournalistInnen und RezipientInnen
oder Redaktion und Verlag) zu beobachten waren. Insofern wäre hier dafür zu plädieren,
die medienethischen Ansätze nicht als einander ausschließende zu betrachten, sondern
zu betonen, dass organisationsethische Ansätze den Bedarf an individualethischer Ver-
antwortungsübernahme nicht übersehen oder gar negieren sollten. Damit wäre die Ent-
wicklung von der Individualethik zur Organisationsethik als wichtige, ergänzende und
der realen Entwicklung der Medienproduktion adäquate, aber nicht als eine sie ablösende
Perspektive zu betrachten.

(Pragmatische) Grenzen der Organisation von Diskursen und Prozessen

In Hinblick auf die Organisation von Diskursen und Prozessen zur kollektiven Ent-
scheidungsfindung in ethischen Fragen bleibt zudem einerseits unklar, wie eine poten-
zielle Integration aller Betroffenen rein pragmatisch bzw. organisatorisch gelingen kann,
zumal damit das Problem der Organisation von Massen aufgeworfen ist, und anderer-
seits, wie sich in pluralistischen Debatten Konsense erzielen lassen, nachdem sich aus
dem bloßen Aufeinandertreffen unterschiedlicher Meinungen und Haltungen noch nicht
automatisch eine gemeinsame Entscheidung im Sinne eines tragfähigen Konsenses oder

4.3

4.4

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

493

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kompromisses ergeben muss. Erkenntnisse aus der Gruppendynamik und der Konflikt-
forschung (vgl. etwa Heintel/Krainz 2011) zeigen,

1. dass Konsensen in der Regel durchaus konflikthafte Auseinandersetzungen voraus-
gehen (müssen),

2. dass diese Auseinandersetzungen Verhandlungen in direkter Kommunikation be-
dürfen (vgl. Schwarz 2001: 287-301) und

3. dass sie darüber hinaus dem verbindlichen Festhalten von Beschlüssen und Ent-
scheidungen bzw. deren regelmäßiger Evaluation bedürfen (was hier im Weiteren
vernachlässigt wird).

Nimmt man diese Erkenntnisse ernst, so sind damit zugleich zentrale Grenzen der ge-
schilderten Ansätze in pragmatischer bzw. organisatorischer Hinsicht benannt, wenn
postuliert wird, dass Konsensverhandlungen idealiter in Gruppenformationen erfolgen,
in denen maximal 20 Personen4 in direkter Kommunikation miteinander verhandeln (vgl.
exemplarisch: Simon 2004: 278, König/Schattenhofer 2015: 15). Unter direkter Kom-
munikation wird dabei verstanden, „dass jeder mit jedem direkt, ‚face to face‘ interagie-
ren und kommunizieren kann und zwar nicht nur sequenziell, sondern gleichzeitig“ (vgl.
Simon 2004: 278, Kursivsetzungen in den Zitaten nach dem Autor). Schlussfolgern lässt
sich jedenfalls, dass Konsensverhandlungen erstens in einer kleinen (sich selbststeuern-
den) Gruppe, zweitens zeitgleich an einem gemeinsamen Ort und drittens in direkter
Kommunikation gelingen können. Das bedeutet aber, dass die Beteiligung aller an den
Prozessen der Entscheidungsfindung in der Regel nicht so gelingen kann, dass alle tat-
sächlich an einem Ort miteinander zu kommunizieren und zu verhandeln beginnen. Eine
andere gravierende Herausforderung ergibt sich aus der Frage, wie der Umgang mit jenen
erfolgen soll, die nicht, noch nicht oder nicht mehr der Sprache mächtig sind oder als
entscheidungsfähig gelten.5

Sowohl VertreterInnen des Stakeholder-Ansatzes als auch der Diskurs- oder der
Prozessethik innerhalb der Medienethik befassen sich mit diesen Herausforderungen
und stellen dazu Überlegungen an. In den meisten Ansätzen erfolgt letztlich ein Rück-
griff auf repräsentative Verfahren. Das Verfahren der Prozessethik berücksichtigt dabei
im Kern eine zentrale Aussage im Call for Papers zur Jahrestagung der DGPuK 2018,
in dem es heißt: „(…) kollektive Selbstbestimmung ist nur durch fortlaufende Kommu-
nikation (…) möglich, die sowohl Anliegen von unten nach oben als auch Entschei-
dungsgründe von oben nach unten transparent macht“ (DGPuK 2017: 3). Vorgeschlagen
wird, (insbesondere für die Mesoebene der Organisationen) einen „mehrdimensionalen
Prozess“ zu etablieren, in dem Probleme, die nicht im „individuellen Entscheidungsbe-
reich“ (im Entscheidungsbereich des Individuums) liegen, an zuständige Stellen „dele-
giert“ werden können, die zugleich verpflichtet werden, Lösungen zu entwickeln und
deren Überprüfung an jene Stellen zu „redelegieren“, von denen sie ausgegangen sind.
Eine Voraussetzung dafür ist, dass alle RepräsentantInnen auf den unterschiedlichen
Entscheidungsebenen mit der Etablierung des Verfahrens einverstanden sind. Damit
verbindet der Ansatz die individuelle Ebene ethischer Entscheidungsfindung (z. B. mo-
ralische Selbstreflexion) mit partizipativen Prozessen kollektiver ethischer Entschei-
dungsfindung. Konkret vorgeschlagen wird ferner die Behandlung leitender Reflexi-

4 Die Grenzen der Kleingruppengröße werden von verschiedenen AutorInnen unterschiedlich
gezogen, Simon nennt etwa eine Maximalgröße von 12 Personen.

5 Besonders gravierend ist diese Frage etwa, wenn es um demenzkranke Menschen geht oder um
medizinische Entscheidungen über Leben und Tod (vertiefend dazu vgl. etwa: Krainer 2010).
Dies Frage wird hier im Weiteren nicht im Detail verfolgt.

M&K 66. Jahrgang 4/2018

494

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


onsfragen auf allen Ebenen, die sowohl auf Inhalte als auch auf die Klärung der Ent-
scheidungsmacht abstellen (vgl. Krainer/Heintel 2010: 222–224).

Dieser Prozess von „Verantwortungsdelegation nach oben“ und „Überprüfungsde-
legation nach unten“ stellt zwar einen Vorschlag zum Umgang mit dem Dilemma dar,
dass die Prämisse der Partizipation aller Betroffenen in der (teilweise notwendig gege-
benen) hierarchischen Realverfassung von Organisationen und Gesellschaften nicht um-
setzbar ist, kann er aber dennoch bestenfalls kompensieren. Ähnliches trifft natürlich
auch auf Habermas’ „ideale Sprechsituation“ (vgl. Habermas 2009: 89) zu, weshalb auch
in der Diskussion seiner Vorstellungen die Ideale an praktischen Diskursen kritisch ge-
prüft werden. Zugleich ist aber evident, dass gruppendynamische Konsensbildung für
Entscheidungen über breite gesellschaftliche Fragen nicht adäquat erscheint und auf
konkrete Themen von Gruppen beschränkt bleibt.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Ansätze, die sich um kollektive Selbst-
reflexion mit dem Ziel der Konsensbildung bemühen, primär auf die Mesoebene der
Organisation fokussiert bleiben und nur schwer auf die Makroebene gesamtgesellschaft-
licher Diskurse übertragbar sind. Umgekehrt ist festzuhalten, dass Konzepte, die auf
breite gesellschaftliche Beteiligung bzw. Partizipation aus sind, die Vorstellung von re-
flektierter kollektiver Selbststeuerung, wie sie im Anspruch der (kollektiven) Autonomie
formuliert ist, notwendigerweise vernachlässigen müssen.

Zum Potenzial digitaler Medien als Instrumente der Partizipation und zur
Herstellung kollektiver Autonomie

Damit abschließend zur letzten Frage: „Bietet die Vernetzung durch digitale Medien ein
Potenzial für breitere Partizipation und können diese Medien daher ein dienliches Ins-
trument für kollektive Autonomie darstellen?“ Mit Blick auf die vorgestellten Ansätze
und Untersuchungen lautet die Antwort hier: für breite Partizipation eher schon, für die
Herstellung kollektiver Autonomie hingegen möglicher-, aber nicht notwendigerweise.

Dass Öffentlichkeit durch den voranschreitenden Prozess der Digitalisierung eine
Transformation erfährt, deutet bereits der Begriff der „Öffentlichkeit 2.0“ an, zumal
etwa das Internet „zentrale Funktionsbedingungen massenmedialer Kommunikation“
verändert (vgl. Bieber 2016: 68). Ehemals vergleichsweise wenigen (politischen bzw.
journalistischen) KommunikateurInnen tritt inzwischen eine Vielzahl von öffentlich
Kommunizierenden gegenüber. Umstritten ist in der Debatte allerdings noch, ob es eher
zu einer wachsenden Zersplitterung der Öffentlichkeit (Fragmentierungshypothese)
oder der „Herstellung eines auf zentrale Inhalte orientierten Publikums“ kommt (vgl.
ebd.).

Studien aus dem Bereich der Digitalisierungsforschung bzw. zur Partizipationskultur
(vgl. Jenkins/Ito/Boyd 2016; Butler/Hausmann/Kirchhofer 2016) untersuchen sowohl
das Potenzial von Partizipation als auch deren Schattenseiten (Herausforderungen und
Risiken). Diskutiert werden etwa generelle Aspekte der Teilhabe bzw. des Zugangs zu
Medien und Fragen der Auswirkungen durch dessen Beschränkungen (vgl. Ellcessor
2016). Mit Blick auf Handlungsmotive von Online-Kommentierenden werden verschie-
dene Rollen und Typen identifiziert, wie ExpertInnen, Hilfsbereite, KritikerInnen, nach
Selbstbestätigung oder Orientierung Suchende etc. (für eine ausführlichere Darstellung
der Untersuchungen vgl. Prinzing 2017: 37ff.). Zugleich moniert Prinzing, dass sich
JournalistInnen noch wenig dafür interessieren, „was ihr Publikum denkt“, woraus
letztlich ein „gestörtes Verhältnis zwischen Publikum und Medien“ resultiere (vgl. ebd.:
38). Näher beleuchtet wird ferner die „Rolle des Internets in der politischen Partizipation
Jugendlicher“ (Soßdorf 2016), wobei Kinder- und Jugendstudien zeigen, dass Partizi-

5.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

495

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pationsmöglichkeiten, die soziale (digitale) Medien bereitstellen, sowohl erfreuen als
auch „digitalen Stress“ auslösen können (vgl. mpfs 2016: 52f.). Verdeutlicht wird ferner,
dass das Dispositiv der Vernetzung zu permanenter Partizipation zwingt und Reflexion
damit zugleich tendenziell verhindert (vgl. Krainer 2016: 10).

Die beachtliche Vielzahl an Studien zur „online deliberation“ belegen einige der For-
derungen prozeduralethischer Konzepte. So verdeutlichen sie etwa den Bedarf der Or-
ganisation von Kommunikationsprozessen bzw. kommunikativen Entscheidungspro-
zessen. Esau/Friess/Eilders (2017) fassen unter dem Titel „Design Matters!“ Ergebnisse
einer Analyse von empirischen Studien zusammen und halten fest, dass deliberative Dis-
kurse im Internet möglich sind, diese allerdings sorgfältig unter Berücksichtigung der
Funktionsweise der (jeweiligen) Plattformen organisiert werden müssen (ebd.: 337), und
Moderation (im Sinne der Prozessgestaltung, nicht der inhaltlichen Determination) die
Qualität der Debatten befördern kann. Förderlich wirken sich ferner die Verfügbarkeit
von Informationen sowie die klare Definition eines Themas (Gegenstand der Diskussi-
on) aus (ebd.: 326).

Kommunikationswissenschaftliche Studien zeigen, dass konsequentes Vorgehen
(Sperren) gegen Hassposter die Diskursqualität befördert, was impliziert, dass Disku-
tantInnen private Daten der Redaktion bekanntgeben müssen. Der Zwang zu Klarnamen
(Abschaffung der Anonymisierung) erscheint hingegen weniger erfolgversprechend,
zumal anonym geführte Diskurse zum einen kreativer und kontroverser verlaufen und
anonyme Communities ein stärkeres selbstregulierendes Potenzial in Hinblick auf ethi-
sche Standards zeigen würden (vgl. Prinzing 2017: 44). Bewährt hätten sich ferner In-
centives, die von Medien in der Steuerung von Onlinediskursen bewusst gesetzt werden,
wie etwa das Hervorheben besonders gelungener Kommentare durch die New York
Times oder Icons, die „trusted commenters“ auszeichnen und ihnen mehr Rechte in den
Foren zuerkennen (vgl. ebd.: 40f.). Ferner zeigen auch kommunikationswissenschaftli-
che Untersuchungsergebnisse, dass Moderation wie ernsthaftes journalistisches Enga-
gement die Diskurse qualitativ bereichern. Gezieltes Community-Building brauche
professionelles Community-Management, lautet hier die Formel, weshalb Medienhäu-
sern mehr Investitionen in Professionalisierungsmaßnahmen und JournalistInnen mehr
Ernsthaftigkeit abverlangt wird (vgl. ebd.: 40ff.).

Im Unterschied zu Erkenntnissen aus der Gruppendynamik legen die Forschungs-
ergebnisse für Onlinekommunikation nahe, dass asynchrone Diskussionsprozesse (z. B.
aufgrund der Möglichkeit, dann mitzuwirken, wenn es den eigenen Zeitbedürfnissen am
besten entspricht und sich hinreichend Zeit für Reflexionen zu geben) rational-kritische
Debatten befördern, während synchrone Kommunikation (etwa in Chatrooms) eher
Small Talk forcieren würde (vgl. Friess/Eilders 2015: 325).

Positive Resultate aus der Teilhabe an Diskursen werden vor allem auf der individu-
ellen Ebene gesehen. So konnten Wissensanreicherungen, eine Steigerung argumentati-
ver Breite, ein besseres Verständnis für alternative Sichtweisen und insgesamt eine Stei-
gerung von politischem Engagement sowie sozialem Vertrauen beobachtet werden (vgl.
ebd.: 332).

Unzweifelhaft kann also festgehalten werden, dass die (technische) Vernetzung durch
digitale Medien ein Potenzial für breitere Partizipation bietet, insofern deutlich mehr
Menschen als davor an Kommunikationsprozessen teilnehmen können und Plattformen
diverse Möglichkeiten für interaktive Kommunikationsprozesse bereithalten, in denen
der Kommunikationsmodus „many to many“ verwirklicht werden kann. Andererseits
vergrößert sich der anhaltende Digital Divide, je länger eine Vielzahl von Menschen nicht
partizipieren kann, insofern er z. B. die Wissens- und Kompetenzkluft zwischen Betei-

M&K 66. Jahrgang 4/2018

496

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligten und Ausgeschlossenen verstärkt. Die Steigerung von Wissen auf Seiten der betei-
ligten AkteurInnen kann indes als Beitrag zur individuellen wie kollektiven Aufklärung
in Wissensfragen der Partizipierenden begriffen werden.

Mit Blick auf die hier verfolgte Frage nach der Herstellung kollektiver Autonomie
bleibt allerdings festzuhalten, dass sowohl Konzepte der Onlinedeliberation als auch
diskursethische Ansätze innerhalb der Medienethik diese nur bedingt fokussieren. In
Konzepten der deliberativen Demokratie geht es primär um die Qualität öffentlicher
Beratung unter Beteiligung möglichst vieler. Politische Entscheidungen zu treffen, bleibt
dabei allerdings (und notwendigerweise) weiterhin den gewählten RepräsentantInnen
vorbehalten, ihre Qualität kann durch öffentliche Konsultation (die ja auch genuiner
Bestandteil von Demokratien ist) verbessert werden und dafür bietet Onlinedeliberation
– den geschilderten Studien zufolge – ein hohes Potenzial. Ähnliches gilt für die Analyse
von Onlinediskursen, die Medien etablieren, wobei von einer Einbindung des Publikums
in den Qualitätsdiskurs eine Steigerung der Medienqualität erwartet wird (vgl. Prinzing
2017: 38).

Weniger im Fokus steht in beiden Forschungsfeldern die Frage, wie die Partizipie-
renden zu selbstreflexiven, sich selbst steuernden Kollektiven werden können. Partizi-
pation im Sinne der Mitwirkung an politischen Diskussions- und/oder Entscheidungs-
prozessen ist etwas Anderes, als Selbstaufklärung, Selbststeuerung oder Selbstregulie-
rung von Kollektiven zu intendieren. Prozesse der kollektiven Aufklärung und Auto-
nomie verfolgen die Idee, dass Kollektive selbst über (ethische) Belange entscheiden, die
sie betreffen. Zentral ist für kollektive Selbstbestimmung die Zielsetzung, zu gemeinsam
getroffenen und geteilten Entscheidungen (im glücklichsten Fall Konsensen) zu gelan-
gen, zumal in Vorstellungen der kollektiven Aufklärung bzw. Autonomie damit die
Herstellung eines kollektiven Willens verbunden ist. Kollektive Aufklärung strebt nach
gemeinsamer Willensbildung auf Basis diskursiver Erörterung.

Das wirft allerdings die Frage auf, welche Themen dafür geeignet erscheinen, und
führt zu der Vermutung, dass es sich dabei vorzugsweise um Fragestellungen handeln
kann, die überschaubare Kollektive (also nicht potenziell alle) betreffen. Das mag auch
der Grund dafür sein, weshalb die vorgestellten medienethischen Ansätze primär die
Mesoebene der Organisationen betreffen. Für das Gelingen einer reflektierten Selbst-
steuerung und Entscheidungsfähigkeit von Kollektiven ist weiterhin anzunehmen, dass
die Kommunikation in überschaubaren Gruppengrößen die höchste Gelingenswahr-
scheinlichkeit bietet. Die empirischen Ergebnisse aus den unterschiedlichen Studien le-
gen aber immerhin nahe, dass dafür sowohl online- als auch Face-to-Face-Kommuni-
kation zum Einsatz kommen können. Die Vernetzung durch digitale Medien zeigt sich
als enormes Potenzial für Partizipation. Festzuhalten bleibt dennoch: Partizipation ist
für die Herstellung kollektiver Autonomie zweifelsohne unabdingbar, aber nicht hin-
reichend.

Resümee

Das Konzept der individuellen Autonomie (hier von Kant abgeleitet) verlangt nach Ent-
scheidung, Selbstbestimmung und öffentlichem Vernunftgebrauch. Kollektive Autono-
mie ist (nach Heintel) durch kollektive (gemeinsame) Reflexion ethischer Fragestellun-
gen und kollektive Entscheidungen im Sinne der Bestimmung eines gemeinsamen Wil-
lens charakterisiert. In ethischen Fragen sind dabei zumeist widersprüchliche Positionen
in einen Ausgleich zu bringen (wie bei Aristoteles, der Diskursethik, im Stakeholder-
Ansatz und der Prozessethik vorgesehen). Die Fähigkeit von Kollektiven, eine gemein-
same (möglichst verbindliche) Willensbildung zu erreichen, lässt sich als kollektive

6.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

497

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbestimmung charakterisieren. Dabei gilt als Kernforderung, dass alle, die von einer
Entscheidung betroffen sind, sich auch am Prozess der Entscheidungsfindung beteiligen
können müssen (Recht auf Partizipation), um Fremdbestimmung (Heteronomie) in
ethischen Fragen zu vermeiden. Prozeduralethische Konzeptionen beschäftigen sich
(primär) mit der Frage, wie solche Erörterungs- und Entscheidungsverfahren gestaltet
werden können, und gelangen zu dem Schluss, dass kollektive Selbstbestimmung un-
mittelbar auf Kommunikation (nach bestimmten Regeln) angewiesen ist und dass die
Einrichtung solcher Diskussions- und Entscheidungsfindungsprozesse der Organisati-
on und Steuerung bedarf. Die skizzierten Ansätze gehen dabei ausschließlich oder primär
von der Gestaltung direkter Kommunikation (Face-to-Face) aus und wurden für den
Diskurs der Kommunikations- und Medienethik fruchtbar gemacht.

Forschungsergebnisse aus politik- wie kommunikationswissenschaftlicher Perspek-
tive liefern wichtige Hinweise für die konstruktive Gestaltung und Nutzung von On-
linediskursen für partizipative Erörterungsprozesse, die auch für kollektive medienethi-
sche Entscheidungsprozesse von Relevanz sind. Dazu zählen etwa:
– der Bedarf an Regeldefinitionen für die Kommunikation (insb. im Umgang mit

Hasspostings), deren konsequente Kontrolle und Sanktionierung (im günstigsten
Fall durch Selbstregulierung) zur Sicherung der Diskursqualität,

– die Notwendigkeit der bewussten Organisation von Onlinediskussionen im Sinne
ihrer Steuerung (Moderation),

– die Fokussierung auf Themen, die für die Erörterung geeignet und zu bewältigen
erscheinen,

– die bewusste Gestaltung der zeitlichen Dimension (synchrone und asynchrone Dis-
kurszeiten, Zeit für Reflexion und Rückkoppelungen),

– die Sicherung erzielter Ergebnisse.
Offen sind aus meiner Sicht einige Aspekte, die in den herangezogenen Quellen nicht
thematisiert werden. Dazu zählt erstens die Frage, wie mit Emotionen umzugehen ist.
Die starke diskursethische Fokussierung auf das rationale Argument erscheint mir in
Anbetracht der in der Regel konflikthaften Materie der Ethik und der Notwendigkeit,
in Konflikten Emotionen auszuagieren, um überhaupt zur rationalen Argumentation
gelangen zu können, als unzureichend. Zu klären wäre also, an welcher Stelle und in
welcher Form Emotionen ihren Stellenwert erlangen können. Zweitens halte ich eine
theoretisch wie empirisch unterfütterte Reflexion der Potenziale und Grenzen direkter
bzw. indirekter Kommunikation in medien- und kommunikationsethischen Fragen für
angezeigt und damit verbunden eine genauere Klärung der Frage, wie Delegations- und
Redelegationsverfahren strukturiert und nutzbringend etabliert werden können. Drit-
tens erschienen mir gemeinsame Beratungen über die Frage sinnvoll, für welche ethi-
schen Fragen und Anliegen welche ethischen Entscheidungsverfahren adäquat erschei-
nen (auf der Mikro-, Meso- und Makroebene). Eventuell würde sich dann ja zeigen, dass
sich bestimmte medienethische Konzepte für bestimmte Anliegen besonders eignen (et-
wa solche, die auf individuelle Klärung, solche, die auf Beteiligung möglichst vieler aus
sind, und diejenigen, für die eine Herstellung kollektiver Selbstbestimmung angezeigt
zu sein scheint).

Letztlich erscheint erst eine geeignete Kombination ethischer Ansätze dem umfas-
senden Reflexionsbedarf medien- und kommunikationsethischer Fragen adäquat, um
von der Mikroebene des Individuums über die Mesoebene der Organisation bis hin zur
Makroebene der Gesellschaft und ihren Institutionen (Politik, Medien) alle relevanten
Ebenen zu ethischer Verantwortungsübernahme zu veranlassen.

M&K 66. Jahrgang 4/2018

498

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur
Alexy, Robert (1978): Eine Theorie des praktischen Diskurses. In: Oelmüller, Willi (Hrsg.): Tran-

szendentalphilosophische Normbegründung. Paderborn: UTB, S. 122–158.
Arens, Edmund (1996): Die Bedeutung der Diskursethik für die Kommunikations- und Medien-

ethik. In: Funiok, Rüdiger (Hrsg.): Grundfragen der Kommunikationsethik. Konstanz: UVK
Medien/Ölschläger, S. 73–96.

Aristoteles (1995): Nikomachische Ethik. In: Aristoteles: Philosophische Schriften in sechs Bänden.
Bd. 3. Hamburg: Meixner.

Atteneder, Helena/Peil, Corinna/Maier-Rabler, Ursula/Steinmaurer, Thomas (2017): Digitale Re-
silienz und soziale Verantwortung. In: Medienjournal 1/2017, S. 48–55.

Baacke, Dieter (1997): Medienpädagogik. Tübingen: Niemeyer.
Berger, Wilhelm/Heintel, Peter (1998): Die Organisation der Philosophen. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.
Bieber, Christoph (2016): Öffentlichkeit. In: Heesen, Jessica (Hrsg.): Handbuch Medien- und In-

formationsethik. Stuttgart: Metzler, S. 67–73.
Butler, Martin/Hausmann, Albrecht/Kirchhofer, Anton (Hrsg.) (2016): Precarious Alliances: Cul-

tures of Participation in Print and Other Media. Bielefeld: Transcript Verlag.
Debatin, Bernhard (2010): New Media Ethics. In: Schicha, Christian/Brosda, Carsten (Hrsg.):

Handbuch Medienethik. Wiesbaden: Springer VS, S. 318–327.
DGPuK (2017): Selbstbestimmung in der digitalen Welt. Call for Papers zur 63. Jahrestagung der

DGPuK, 9.-11. Mai 2018, Mannheim. http://dgpuk2018.de/Tagungsinformationen/Call%20-
for%20Papers [15.10.2018].

Ellcessor, Elizabeth (2016): Restricted Access. Media, Disability, and the Politics of Participation.
New York: NYU Press.

Esau, Katharina/Friess, Dennis/Eilders, Christiane (2017): Design Matters! An Empirical Analysis
of Online Deliberation on Different News Platforms. In: Policy and Internet 9/3, S. 321–342.

Filipović, Alexander (2007): Neue Medienkompetenz und Beteiligungsgerechtigkeit. In: Commu-
nicatio Socialis 40/3, S. 233–245.

Friess, Dennis/Eilders, Christiane (2015): A systematic Review of Online Deliberation Research.
In: Policy and Internet 7/3, S. 319-339.

Habermas, Jürgen (1991): Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen (2009): Diskursethik. Studienausgabe in fünf Bänden. Bd. 3. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.
Haller, Michael (1996): Das allmähliche Verschwinden des journalistischen Subjekts. In: Wunden,

Wolfgang (Hrsg.): Wahrheit als Medienqualität. Frankfurt am Main: Gemeinschaftswerk der
Evangelischen Publizistik, S. 37–46.

Haller, Michael (2017): Die digitalen Medien: Rückkehr zur Individualmoral? In: Stapf, Ingrid/
Prinzing, Marlis/Filipović, Alexander (Hrsg.): Gesellschaft ohne Diskurs? Baden-Baden:
Nomos, S. 17–33.

Heesen, Jessica (2016) (Hrsg.): Handbuch Medien- und Informationsethik. Stuttgart: Metzler.
Hegel, Georg W. F. (1983): Philosophie des Rechts. In: Heinrich, Dieter (Hrsg.): Philosophie des

Rechts. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 43–291.
Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard (2003): Wir brauchen eine „Sozialethik der Bildung“!

In: Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard (Hrsg.): Bildung und Beteiligungsgerechtig-
keit. Sozialethische Sondierungen. Bielefeld: Bertelsmann, S. 9-22.

Heintel, Peter (1998): Abendländische Rationalität – Welche Ethik für die Wissenschaften? Un-
veröffentlichtes Manuskript, Klagenfurt 1998. In gekürzter Fassung veröffentlicht in: Heintel,
Peter (1999): Wissenschaftsethik als rationaler Prozess. In: Liessmann, Konrad Paul/Weinber-
ger, Gerhard (Hrsg.): Perspektiven Europa. Modelle für das 21. Jahrhundert. Wien: Sonderzahl,
S. 57–81.

Heintel, Peter (2006): Das „Klagenfurter prozessethische Beratungsmodell“. In: Heintel, Peter/
Krainer, Larissa/Ukowitz, Martina: Beratung und Ethik. Berlin: Ulrich Leutner, S. 196–243.

Heintel, Peter/Krainz, Ewald (2011): Projektmanagement. Wiesbaden: Gabler/Springer.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

499

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jenkins, Henry/Ito, Mizuko/Boyd, Danah (2016): Participatory Culture in a Networked Era.
Cambridge: Polity Press.

Kant, Immanuel (1974 [Erstveröffentlichung 1784]): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?
In: Bahr, Ehrhard (Hrsg.) (1974): Was ist Aufklärung? Stuttgart: Reclam, S. 9–17.

Karmasin, Matthias (1998): Medienökonomie als Theorie (massen-)medialer Kommunikation.
Kommunikationsökonomie und Stakeholder Theorie. Graz: Nausner & Nausner.

Karmasin, Matthias (2010): Medienunternehmung. In: Schicha, Christian/Brosda, Carsten (Hrsg.):
Handbuch Medienethik. Wiesbaden: VS Verlag, S. 217–231.

Kiepas, Andrzej (2006): Ethik, partizipative Technikbewertung in der Zivilgesellschaft. In: Fischer,
Michael/Badura, Heinrich (Hrsg.): Politische Ethik II. Bildung und Zivilisation. Bern: Peter
Lang, S. 199–207.

König, Oliver/Schattenhofer, Karl (2015): Einführung in die Gruppendynamik. Heidelberg: Carl-
Auer.

Krainer, Larissa (2001): Medien und Ethik. München: Kopaed.
Krainer, Larissa (2010): Prozessethik als Widerspruchsmanagement. Zwischen theoretischen Prä-

missen und praktischen Hindernissen. In: Krobath, Thomas/Heller, Andreas (Hrsg.): Ethik
organisieren. Handbuch der Organisationsethik. Freiburg: Lambertus, S. 584–603.

Krainer, Larissa (2015): Medienethik als Aufgabe inter- und transdisziplinärer Reflexionsleistung.
Ein Beitrag zur deutschsprachigen Fachgeschichte und Fachzukunft. In: Stapf, Ingrid/Prinzing,
Marlies/Rath, Matthias/Schicha, Christian (Hrsg.): Neuvermessung der Medienethik. Bilanz,
Themen und Herausforderungen seit 2000. Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 35–55.

Krainer, Larissa (2016): Produsers’ Dilemma. In: Medienjournal 2/2016, S. 6–19.
Krainer, Larissa (2018a): Instrumente der medienethischen Reflexion – Fallanalysen und konstruk-

tive Beispiele für die Arbeit auf der Metaebene. In: Prinzing, Marlis/Köberer, Nina/Schröder,
Michael (Hrsg.): Migration, Integration, Inklusion. Baden-Baden: Nomos, S. 163–176.

Krainer, Larissa (2018b): Gerechtigkeit. In: Communicatio Socialis 51/3, S. 319–324.
Krainer, Larissa/Heintel, Peter (2010): Prozessethik. Wiesbaden: VS Verlag.
Lenk, Hans (1987): Über Verantwortungsbegriffe und das Verantwortungsproblem in der Technik.

In: Lenk, Hans/Rapohl, Günther (Hrsg.): Technik und Ethik. Stuttgart: Reclam, S. 112–148.
Lesch, Walter (1996): Diskursethik als Basistheorie der Medienkommunikation? In: Funiok, Rü-

diger (Hrsg.): Grundfragen der Kommunikationsethik. Konstanz: UVK Medien/Ölschläger,
S. 97–105.

Litschka, Michael (2013): Medienethik als Wirtschaftsethik medialer Kommunikation. Zur ethi-
schen Rekonstruktion der Medienökonomie. München: kopaed.

Litschka, Michael/Karmasin, Matthias (2012): Ethical Implications of the Mediatization of Orga-
nizations. In: Journal of Information, Communication and Ethics in Society (Emerald), Vol. 10
(4), S. 222–239.

mpfs (2016): Medienpädagogischer Forschungsverbund Südwest: Jim Studie 2016. Jugend, Infor-
mation, (Multi-) Media. https://www.mpfs.de/studien/jim-studie/2016/ [15.10.2018].

Platon (1989): Theaitetos. In: Platon: Sämtliche Werke. Hamburg: Rohwolt, S. 103–181.
Post, James E./Preston, Lee E./Sachs, Sybille (2002): Redefining the Corporation. Stakeholder

Management and Organizational Wealth. Stanford, CA: Stanford University Press.
Prinzing, Marlis (2017): Digitaler Stammtisch versus Diskursethik? In: Stapf, Ingrid/Prinzing, Mar-

lis/Filipović, Alexander (Hrsg.): Gesellschaft ohne Diskurs? Baden-Baden: Nomos, S. 35–52.
Rath, Matthias/Krotz, Friedrich/Karmasin, Matthias (2018) (Hrsg.): Maschinenethik. Normative

Grenzen autonomer Systeme. Wiesbaden: Springer.
Rohracher, Harald/Ornetzeder, Michael (2003): Partizipative Technikgestaltung und nachhaltige

Entwicklung. Graz: IFZ.
Rother, Natascha (2015): Journalistische Ethik und Verantwortungszuschreibung im Falle medialer

Skandalisierung. In: Stapf, Ingrid/Prinzing, Marlies/Rath, Matthias/Schicha, Christian (Hrsg.):
Neuvermessung der Medienethik. Bilanz, Themen und Herausforderungen seit 2000. Wein-
heim/Basel: Beltz Juventa, S. 191–205.

Schattenhofer, Karl (2009): Selbststeuerung von Gruppen. In: Edding, Cornelia/Schattenhofer, Karl
(Hrsg.): Alles über Gruppen. Weinheim/Basel: Beltz. S. 437–466.

M&K 66. Jahrgang 4/2018

500

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmidt, Heinrich (Begründer)/Schischkoff, Georgi (Neubearbeitung) (1991): Philosophisches
Wörterbuch. Stuttgart: Kröner.

Schwarz, Gerhard (2001): Konfliktmanagement. Wiesbaden: Gabler.
Sen, Amartya (1987): On Ethics and Economics. New York/Oxford: Blackwell.
Simon, Fritz B. (2004): Gemeinsam sind wir blöd? Heidelberg: Carl-Auer.
Soßdorf, Anna (2016): Zwischen Like-Button und Parteibuch. Die Rolle des Internets in der poli-

tischen Partizipation Jugendlicher. Wiesbaden: Springer VS.
Stapf, Ingrid (2018): Wenn Roboter im Kinderzimmer mitreden und Mobiltelefone als Körperteile

erlebt werden. Überlegungen zu einer Kinder-Medien-Ethik in der mediatisierten Gesellschaft.
In: Rosenstock, Roland / Sura, Ines (Hrsg.): Mediatisierung und religiöse Kommunikation.
Herausforderungen für Theologie und Kirche. Hamburg: Kreuz, S. 281–316.

Stapf, Ingrid/Prinzing, Marlis/Filipović, Alexander (2017): Einleitung: Der Journalismus und die
Qualität des gesellschaftlichen Diskurses. In: Stapf, Ingrid/Prinzing, Marlis/Filipović,
Alexander (Hrsg.): Gesellschaft ohne Diskurs? Baden-Baden: Nomos, S. 11–14.

Krainer · Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

501

@@

Internet Research l 46

Personal Branding 
on Social Media

Predictors of Self-Presentation and 
Relationship Management of German Academics

Sanja Kapidzic

Portofreie Buch-Bestellungen unter 
www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter:

www.nomos-elibrary.de

Professionelle Selbstdarstellung 
in sozialen Medien

Diese Studie untersucht die Nutzung sozialer Medien durch WissenschaftlerInnen 
in Deutschland zum Zwecke der professionellen Selbstdarstellung und des Net-
workings. Gebündelt unter dem Begriff  Personal Branding wird der Frage nach-
gegangen, welche Determinanten die Nutzung sozialer Medien beeinfl ussen.

Personal Branding on Social Media
Predictors of Self-Presentation and Relationship 
Management of German Academics
Von Dr. Sanja Kapidzic, M.A.
2018, 309 S., brosch., 59,– €
ISBN 978-3-8487-4342-1
eISBN 978-3-8452-8566-5
(Internet Research, Bd. 46)
nomos-shop.de/30183

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485 - am 24.01.2026, 10:47:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

