Kollektive Autonomie als kommunikations- und
medienethische Selbstbestimmung

Larissa Krainer

Im theoretischen Beitrag wird der Begriff der kollektiven Autonomie im ersten Schritt
aus der Philosophie als Nachbardisziplin nachgezeichnet und nach den damit verbunde-
nen normativen Anspriichen gefragt. Zweitens werden Uberlegungen zur Organisation
kollektiver ethischer Entscheidungsprozesse vorgestellt. Drittens wird skizziert, welche
prozeduralen Konzeptionen innerbalb der Kommunikations- und Medienethik anfge-
griffen und weiterentwickelt werden (Diskursethik, Modell der gestuften Verantwor-
tung, Stakeholder-Ansatz, Prozessethik). Im vierten Teil erfolgt eine kritische Debatte
dieser Ansitze und es werden Grenzen benannt, die der Organisation von kollektiver
Auntonomie in pragmatischer Hinsicht gesetzt sind. Im fiinften Schritt wird verdeutlicht,
dass Partizipation fiir kollektive Autonomie unabdingbar, aber nicht hinreichend ist, und
gefragt, ob bzw. inwiefern die Vernetzung durch digitale Medien ein Potenzial fiir breite
Partizipation bietet und ob bzw. inwiefern digitale Medien ein dienliches Instrument fiir
die Herstellung kollektiver Autonomie sein konnten. Die Analyse fiibrt im Resiimee zn
der Aufforderung, im Rabhmen der Kommunikations- und Medienethik unterschiedliche
ethische Konzepte stirker miteinander zu kombinieren.

Schliisselworter: Medien- und Kommunikationsethik, Diskursethik, Prozessethik, kol-
lektive Autonomie

»Was ist kollektive Autonomie und welche normativen Anspriiche begleiten sie?* lautet
die Ausgangsfrage fiir die folgende theoretische Erorterung, die auf Ansitze und empi-
rische Ergebnisse aus unterschiedlichen Disziplinen Bezug nimmt (Philosophie, Medi-
en- und Kommunikationsethik, Politikwissenschaft, Gruppendynamik, Konfliktfor-
schung). Die interdisziplinire Betrachtung dient dabei dem Zweck, zwei grundlegende
Fragen zu verfolgen, nimlich welchen Stellenwert die Idee der kollektiven Autonomie
fir die Medien- und Kommunikationsethik hat oder haben kann und inwiefern digitale
Medien ein dienliches Instrument fiir ihre Herstellung sein konnen.

1. Was ist kollektive Autonomie und welche normativen Anspriiche begleiten sie?

Der Begriff der Autonomie setzt sich aus zwei Teilen zusammen, von: griech. ,auto®
(selbst) und ,nomos“ (Gesetz). Die wortliche Ubersetzung lautet Figengesetzlichkeit
(vgl. Schmidt/Schischkoff 1991: 55) bzw. Selbstgesetzgebung und ist mit Selbstbestim-
mung etwas breiter oder jedenfalls weniger auf das Gesetz hin orientiert gefasst. In wei-
terer Folge wird der deutsche Begriff der Selbstbestimmung verwendet (der Charakter
der Selbstgesetzgebung aber weiterhin mitgedacht). Mit dem Begriff der Autonomie
verbunden ist die Gegentiberstellung von Denken und Sein (im Sinne der bloflen Exis-
tenz) sowie der ethischen Selbstbestimmung aus eigener Vernunft und Kraft. Der Ge-
gensatz von Autonomie ist Heteronomie (Fremdbestimmung) (vgl. ebd.).

In der Geschichte der Philosophie haben Philosophinnen und Philosophen daran
gearbeitet, den Menschen (zunichst primir unabhingig von Géttern und Naturgewal-
ten) als autonomes Wesen zu bestimmen, das des Denkens und der Reflexion (ein Kern-
begriff der Ethik) befihigt ist. Er wird von Protagoras (vermutl. 490-411 v. Chr.) in

DOI: 10.5771/1615-634X-2018-4-485 485

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op


https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

dessen bertthmtem Homo-mensura-Satz zum ,Maf} aller Dinge, der seienden, dass sie
sind, der nichtseienden, dass sie nicht sind“ erhoben wie von Platon (427-347 v. Chr.)
in dessen Dialog Theaitetos zitiert (vgl. Platon 1989: 116). Das Ringen um die Befreiung
des Menschen aus Fremdbestimmung und Abhingigkeit nimmt seinen Ausgang also
bereits in der Antike. Ebenfalls in dieser Zeit beginnt die Auseinandersetzung mit Fragen
der Ethik, fiir die Aristoteles (384-322 v. Chr.) in seiner Nikomachischen Ethik ein
Verfahren der bewussten Mafisetzung vorschligt und die Idee verfolgt, dass jeweils ein
Ausgleich zwischen widerstreitenden Moglichkeiten bzw. Interessen geschaffen werden
soll, in dem ,,die Mitte“ gesucht wird und zwar nicht ,,die Mitte der Sache nach, sondern
die Mitte fur uns“ (vgl. Aristoteles 1995: 35). Dieser, auch als ,Mesoteslehre® (von ,me-
sotes“, gr. die Mitte) bekannte Ansatz geht davon aus, dass erstens in der Mafisetzung
jeweils zwischen Extrempositionen vermittelt werden muss und dass zweitens das, was
das Gute fur bestimmte Menschen ist, jeweils voneinander divergieren kann und dafiir
ein Abwagungs- oder Priifverfahren sinnvoll ist.

In der Neuzeit kann wohl nicht iber Autonomie nachgedacht werden, ohne dabei
an Immanuel Kant zu erinnern, der 1784 in seiner ,Beantwortung der Frage: Was ist
Aufklirung? Aufklirung zum ,Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten
Unmiindigkeit“ erklirt hat. Weiter heifit es dazu bei Kant: ,,Unmiindigkeit ist das Un-
vermogen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstver-
schuldet ist diese Unmundigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Ver-
standes, sondern der Entschliefung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines
anderen zu bedienen® (Kant 1974[1784]: 9). An spiterer Stelle prazisiert Kant dartiber
hinaus: ,Zu dieser Aufklirung aber wird nichts erfordert als Freibeit; und zwar die un-
schadlichste unter allem, das nur Freiheit heiflen mag, namlich die: von seiner Vernunft
in allen Sticken offentlichen Gebrauch zu machen® (ebd.: 11, Kursivsetzungen in den
Zitaten nach dem Autor).

In diesen vielzitierten Sitzen stecken viele relevante Punkte fiir die Frage nach der
Autonomie.

— Unmindig zu sein, bedeutet jedenfalls, nicht autonom zu sein.

— Selbst daran schuld zu sein, bedeutet hingegen das Gegenteil: Es bedeutet, frei und
autonom zu sein, das Gefingnis der Unmiindigkeit zu verlassen.

— Der Mensch ist aufgerufen, sich zu entscheiden und selbst zu bestimmen, ob er in
Unmiindigkeit verharren oder diese lieber aufgeben will. Es lockt die Freiheit, der
Preis ist Verantwortung.

— Schliellich wird der dffentliche Gebrauch der Vernunft gefordert und damit ein
kommunikatives Geschehen adressiert.

Manchmal bietet Unmiindigkeit aber auch eine angenechme Komfortzone, die Kant als

»Faulheit“ beschreibt und pointiert: ,Es ist so bequem, unmiindig zu sein“ (ebd.: 9).

Kant lasst allerdings weitgehend offen, wie sich sein Postulat praktisch verwirklichen

lasst. Wie macht man das — aus der Unmiindigkeit austreten und in die Welt der Miin-

digkeit, der Selbstbestimmung, der Autonomie eintreten? Und sind wir nicht iberhaupt
stets beides — miindig und unmiindig zugleich? Es entstehen viele Fragen, wenn man
dariiber nachdenkt, wie Philosophie praktisch werden kann. Kant hat primir gezeigt,
dass es dem Wesen des Menschen angemessen ist, diese Moglichkeit vorzusehen, dass
sie thm auch von jeher zukommtund dass er selbst verantwortlich ist, sich bewusst daftir
zu entscheiden. Im Kern seiner Betrachtungen steht das Individuum, Aufklirung ist bei

Kant ein individuelles Geschehen, eine grundlegende Idee, eingebettet in das Zeitalter

der Aufklarung mit seinen Bildungsbestrebungen. Die Idee ist, dass Bildung, Wissen,

486

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

Denken, das Schirfen des Verstandes und das Reflektieren den Menschen den Aufbruch
aus der Unmiindigkeit ermglichen.!

Vorstellungen einer kollektiven Autonomie werden beispielsweise in Hegels Begrlff
der Sittlichkeit (den er anders als Kant konfiguriert) bedeutsam, welchen er in seiner
Philosophie des Rechts (in Anlehnung an Aristoteles) politisch fasst und in dem es um
die Vermittlung von Allgemeinheit und (subjektiver) Besonderheit geht. Adressiert wer-
den fiir diese Vermittlung unterschiedliche Komplexititsgrade, wie Individuum, Familie,
buirgerliche Gesellschaft und Staat (zum Begriff der Sittlichkeit und der zu vermittelnden
Komplexititsgrade vgl. Hegel 1983: 122ff.). Deutlich wird daraus, dass neben der indi-
viduellen Verantwortung sowohl soziale (familidre, birgerliche) als auch politische
(staatliche) Verantwortung notig sind und diese einer inneren Vermittlung bedirfen:
»Schlechthin Privatperson kann der Mensch nicht sein. Erst indem er einen allgemeinen
Zweck hat, stellt er sich als ein Substantielles und Wesentliches dar“ formuliert Hegel
(ebd.: 206) und verweist auf den Bedarf der Korporation (exemplarisch ausgefithrt am
Beispiel des genossenschaftlichen Ackerbaus), die sich als Methode der Herstellung von
Gemeinwohl begreifen lasst. Nicht naher expliziert ist bei Hegel allerdings beispiels-
weise, wie wir wissen konnen, was die, die mit sozialer Verantwortung adressiert werden,
eigentlich wollen, oder wie feststellbar ist, was das Gemeinwohl im Sinne aller sein soll.

Explizit widmet sich Heintel (exemplarisch: 1998) der Bestimmung von kollektiver
Autonomie, wenn er am Beispiel des Wissenschaftssystems ausfiihrt, dass sowohl die
voranschreitende gesellschaftliche Komplexitit als auch die Ausdifferenzierung in der
Bearbeitung einzelner Themen- und Fragestellungen notgedrungen dazu fithren muss-
ten, dass der Autonomieanspruch an Individuen zugleich als ,unerfillbare Zumu-
tung“ zu bewerten sei: ,,Alles, was Systemgrenzen tiberschreitet, sinkt im individuellen
Bereich zu informellen Risonnements herab, findet nicht statt und wird abgewertet oder
anderen Systemen iiberlassen“. Den Ausweg sucht Heintel in Uberlegungen, wie Kol-
lektive etabliert und ermachtigt werden konnen, die sich fiir die Reflexion von ganz-
heitlichen Zusammenhingen zustindig fuhlen und zugleich die Frage beraten und ent-
scheiden, ob vorhandene Strukturen, Prozesse, Vorgehensweisen etc. so gewollt sind,
wie sie sind, oder modifiziert werden sollen. Solchen Reflexionskollektiven miisse ,, kol-
lektive Autonomie® zukommen (ebd.: 41), womit er nach der Aufklirung des Individu-
ums fur eine ,zweite Aufklirung®, namlich jener von Kollektiven, eintritt (ebd.: 50).
Kollektive Autonomie lisst sich insofern so charakterisieren, dass Kollektive zu selbst-
bewussten, reflektierten, sich selbst steuernden und ethische Fragen bewusst entschei-
denden Einheiten werden.

2. Vom Was zum Wie: Vorschlige zur Organisation kollektiver
Entscheidungsprozesse

Die Frage, wie wir eigentlich kollektiv kliren konnen, was wir kollektiv wollen, hat
schliefflich zunichst Jirgen Habermas beschiftigt, der daftr in seiner Diskursethik

1 Aufmerksam zu machen ist an dieser Stelle auf einen gravierenden Perspektiven- und wohl auch
gesellschaftlichen Paradigmenwechsel (der nicht zuletzt dem Wirken der Aufklirung zu ver-
danken ist): Wihrend Kant den Austritt aus der Unmiindigkeit der Entscheidungsfreiheit des
Individuums anheimstellt, gehen wir heute — jedenfalls in modernen Demokratien — davon aus,
dass es ein Verbot gibt, Menschen in Unmiindigkeit zu halten. Verfassungsrechtliche Grund-
freiheiten garantieren, ein weitgehend selbstbestimmtes Leben fithren und weitgehend frei von
Fremdbestimmung agieren zu konnen.

487

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

(1991)? ein kommunikatives Setting — nimlich den Diskurs — entwickelt hat, das den
folgenden Diskursregeln folgt, die er von Alexy (1978) aufgreift: (1) ,,Jedes sprach- und
handlungsfihige Subjekt darf an Diskursen teilnehmen®, (2a) ,,Jeder darf jede Behaup-
tung problematisieren, (2b) ,Jeder darf jede Behauptung in den Diskurs einfiihren®,
(2¢) ,Jeder darf seine Einstellungen, Wiinsche und Bediirfnisse auflern®, (3) ,,Kein Spre-
cher darf durch innerhalb oder auflerhalb des Diskurses herrschenden Zwang daran ge-
hindert werden, seine in (1) und (2) festgelegten Rechte wahrzunehmen“ (Habermas
2009: 89f.%). Gewihrleistet sind im praktischen Diskurs die Prinzipien der Partizipation
(Recht auf Zugang zum Diskurs), der Emanzipation (Verhinderung des Ausschlusses
vom Diskurs) sowie der Advokation (Stellvertretung derer, die nicht oder noch nichtam
Diskurs teilnehmen konnen) (vgl. Arens 1996: 92).

Aus medien- und kommunikationsethischer Perspektive sind diese Uberlegungen in

mehrerlei Hinsicht von Bedeutung:

— Erstens wird damit deutlich, dass der Prozess der kollektiven Autonomie oder
Selbstbestimmung unmittelbar auf Kommunikation (einem zentralen Gegenstand
unseres Fachs) angewiesen ist.

- Es verdeutlicht zweitens, dass es bestimmter Regeln bzw. eines Settings oder De-
signs bedarf, damit die Kommunikation tiber Werte und Normen bzw. die Klarung,
wie genau wir uns selbst bestimmen wollen, auch funktionieren kann.

— Dirittens legt die Diskursethik unmissverstindlich klar, dass Selbstbestimmung nicht
so gedacht werden kann, dass einige wenige tiber viele andere bestimmen (im Sinne
der Heteronomie bzw. Fremdbestimmung), sondern dass alle, die von einer Ent-
scheidung betroffen sind, auch Anspruch haben, am Prozess der Entscheidungsfin-
dung teilzunehmen — an ithm zu partizipieren (was in weiterer Konsequenz mit Bezug
auf das Thema des Heftes zur Frage fuhrt, welche Rolle digitale Medien dafiir ein-
nehmen konnen oder konnten).

Allerdings klart die Diskursethik wenig dariiber auf, wie man Diskurse der Entschei-
dungsfindung praktisch so organisieren kann, dass in ihnen tatsichlich alle (die es wollen)
ein demokratisches Mitspracherecht haben und Konflikte so lange ausgetragen werden,
bis Konsense erzielt werden konnen. Egal, ob man an Parlamente oder Vereinsver-
sammlungen denkt: Wiirden sich alle, die eine Meinung zu einer bestimmten Frage ha-
ben, zu Wort melden, um aktiv in den Diskurs zur Entscheidungsfindung einzutreten,
wire wohl erstens kein Ende absehbar und zweitens noch nicht notwendig gewiahrleistet,
dass nicht letztlich durch Abstimmungsverfahren Mehrheiten identifiziert wiirden, die
nicht notwendigerweise einen Konsens bedeuten, sondern viel eher eine Mehrheitsent-
scheidung darstellen.

Uber kollektive Autonomie nachzudenken, stellt insofern vor die zentrale Heraus-
forderung der Organisation kollektiver Entscheidungsprozesse. Diesem Problem widmet
sich der Ansatz der Prozessethik, wie er von Berger/Heintel (1998: 297) entwickelt wur-
de, in dem festgehalten ist, dass die Frage der Organisation zu bedenken sei, und ein
Vorschlag zur Neuorganisation von Organisationen durch ,,prozessorientierte Organi-
sationsformen von Kommunikation“ formuliert wird, was zugleich als ,eine Neuaus-
richtung der klassisch-hierarchischen Organisationsform® betrachtet wird. Die Pro-
zessethik greift ferner Aristoteles” Hinweis auf die Notwendigkeit der Balancierung von

2 Unterschiede in den Zugingen zu Diskursethik zwischen Karl-Otto Apel und Jiirgen Habermas
bleiben hier unberiicksichtigt, vertiefend dazu siehe Arens 1996: 74.
3 Die Nummerierung wurde hier sinngemifl modifiziert iibernommen, bei Habermas 3.1-3.3.

488

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

Widerspriichen auf, bietet ein Widerspruchsmodell (vgl. Heintel 2006 bzw. weiterge-
fithrt in Krainer/Heintel 2010: 159-205) sowie einen konkreten Verfahrensvorschlag
zum Prozessieren ethischer Entscheidungen (entwickelt von Krainer 2001: 301ff., mo-
dellhaft ausgefiihrt in Krainer/Heintel 2010: 207{f.) an, wofiir Erkenntnisse aus der Or-
ganisationsentwicklungsforschung, der Konfliktforschung und der gruppendynami-
schen Forschung berticksichtigt werden.

Die hier nur holzschnittartig skizzierten Ansitze fokussieren jeweils verschiedene
Aspekte, die allerdings miteinander verbunden sind. Zunichst gilt es, die Autonomie des
Individuums zu gewihrleisten und dem Menschen die Freiheit wie das Recht, wenn nicht
gar die Pflicht zuzuerkennen, aus Unmiindigkeit auszutreten, autonom, also selbstbe-
stimmt zu sein. Damit verbindet Kant zugleich die Aufgabe, von seiner Vernunft ,,6f-
fentlichen Gebrauch“ zu machen, was den Menschen zugleich als politisches Wesen be-
stimmt, das verpflichtetist, in den eigenen ethischen Entscheidungen die Anderen jeweils
mitzudenken (z. B. im Kategorischen Imperativ). Auf das Politische zielt Hegel noch
deutlicher ab, wenn er Menschen sowohl private (biirgerliche) wie offentliche (politi-
sche) Aufgaben zuschreibt. Habermas® Schriften (insbesondere der hier nicht naher ver-
folgte ,,Strukturwandel der Offentlichkeit*) verdeutlichen den Zusammenhang von po-
litischer und o6ffentlicher Kommunikation und prigen in weiterer Folge die deutsch-
sprachige Offentlichkeitsforschung, die ,im Dialog zwischen Politik- und Kommuni-
kationswissenschaft zu verorten ist“ (Bieber 2016: 68).

3. Prozeduralethische Konzepte innerhalb der Kommunikations- und Medienethik

Aus medien- und kommunikationsethischer Perspektive wird die Moglichkeit zur Teil-
habe an offentlichen Diskursen ebenfalls als wesentliches Merkmal von Demokratien
verstanden. So weist etwa Bieber mit Bezug auf Formulierungen von Kant auf ,,die For-
mel des ,6ffentlichen Vernunftgebrauchs* hin, ,als Primisse fiir eine durch Offentlich-
keit von und {iber sich selbst formulierte Gemeinschaft: Erstim offenen, auf Deliberation
angelegten Austausch gelingt die Realisierung von Normen demokratischer Politik“. In
weiterer Folge wird der Begriff der ,Mediendemokratie® geprigt (Bieber 2016: 671.).

Fir das Fach der Kommunikations- und Medienethik lasst sich auf Basis einer um-
fassenden Literaturanalyse zeigen, dass die Auseinandersetzung mit Fragen der Orga-
nisation ethischer Entscheidungsprozesse, die auf breite Partizipation unterschiedlicher
Gruppen Wert legt, spitestens 1996 ihren Ausgang nimmt (vgl. Krainer 2015: 40), was
zugleich als Beginn der Diskussion und Entwicklung prozeduralethischer Perspektiven
und Ansitze innerhalb der Medienethik zu begreifen ist.

Zunichst wurde die Diskursethik von Jirgen Habermas (1991) fiir die Medienethik
nutzbar gemacht. Arens (1996: 94) betont zur ,Bedeutung der Diskursethik fir die
Kommunikations- und Medienethik den Stellenwert der ,,Gerechtigkeit als Partizipa-
tion im Sinne der chancengleichen Teilhabe an Diskursen® (Prinzip der Partizipation)
und folgert, dass damit auch klar sei, dass niemand vom Diskurs ausgeschlossen werden
darf (Prinzip der Emanzipation) und ferner auf ,,gesellschaftliche Verhiltnisse hinzuar-
beiten ist, in denen das nicht linger der Fall ist“. Abschlieflend halt er fest: ,Die mas-
senmediale Kommunikation wire danach zu untersuchen und zu beurteilen, ob und
inwiefern sie partizipatorische Formen der Kommunikation anzielt, unterstiitzt und er-
moglicht, inwiefern sie dazu beitragt, Menschen eine chancengleiche Teilnahme an Dis-
kursen zu gewahrleisten, ob und inwiefern sie bestehende Verhiltnisse verzerrt bzw.
restringenter, vermachteter 6ffentlicher Kommunikation aufdeckt und auf deren Uber-
windung hinarbeitet, ob und inwiefern sie emanzipatorisch und advokatorisch fiir das
Recht aller und die Moglichkeit aller zur Kommunikation eintritt“ (ebd.: 96). Lesch

489

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

schreibt der Diskursethik nach Habermas ebenfalls ein hohes demokratiepolitisches Po-
tenzial zu (vgl. Lesch 1996: 101), weist allerdings auch auf (mindestens) einen gravie-
renden Aspekt hin, nimlich, dass die Diskursethik Verstindigung als ,, Telos der Kom-
munikation“ grundlegt und Kommunikationsbarrieren wenig beachte, weshalb er das
Potenzial der Diskursethik mehr in ihren Geltungsanspriichen als in den praktischen
(und oft zum Scheitern verurteilten) Diskursen erkennt.

In aktuellen Debatten wird auf die Diskursethik fiir die Interaktion zwischen Jour-
nalistInnen und den produzierenden (weil aktiv kommunizierenden) Userlnnen zu-
rickgegriffen. So formulieren etwa Stapf et al.: ,Wir benotigen einen Diskurs, einen
niveauvollen, also fair und mit Sachargumenten gefiihrten Streit um gemeinsame Belan-
ge, Werte und Normen des Zusammenlebens®, wobei sie es als Aufgabe der Medienethik
betrachten, die ,Frage nach der Qualitit des gesellschaftlichen Diskurses“ zu stellen
(Stapf/Prinzing/Filipovic 2017: 11). Prinzing leitet aus der demokratiepolitischen Funk-
tion des Teilsystems Journalismus und dessen ,,herausragender Verantwortung fiir einen
funktionierenden offentlichen Diskurs, in dem sich Biirgerinnen und Biirger aus der
Abwigung verniinftiger Argumente heraus eine Meinung bilden konnen®, einen ,, Auf-
trag zum Publikumsdialog® ab, fiir den allerdings Diskursregeln zu definieren seien,
wofiir sie die Medienethik fiir zustdndig halt (Prinzing 2017: 36). Fiir JournalistInnen
schlagt sie insbesondere die Ausbildung von Moderationskompetenzen vor, fiir nicht
journalistisch qualifizierte UserInnen die Entwicklung von Medienkompetenz im Sinne
einer ,,Veroffentlichungskompetenz® (vgl. ebd.: 46).

Wihrend in diskursethischen Uberlegungen zumeist demokratietheoretische Fragen
wie der gerechte Zugang zu Entscheidungsprozessen thematisiert werden, wird in der
Reflexion technischer wie 6konomischer Produktionsprozesse stirker die Frage thema-
tisiert, wie es gelingen kann, in komplexen Zusammenhingen kollektive Verantwortung
zu verankern, ohne dabei Individuen zu tiberfordern oder aber aus der Verantwortung
zu entlassen.

Im Bereich der Technikethik hat das zu Uberlegungen gefiihrt, wie ,,die Entwicklung
einer sozial anteilig mitzutragenden Verantwortung® (Lenk 1987: 135) gelingen kann,
woflir in weiterer Folge etwa Begriffe wie ,partizipative Technikgestaltung® (Rohra-
cher/Ornetzeder 2003) oder ,,partizipative Technikbewertung® (Kiepas 2006: 199) ge-
wihlt wurden. Damit wird explizit auf Partizipation in ethischen Entscheidungsfin-
dungsprozessen bzw. auf Korporation abgestellt. Bezugnahmen auf Technikethik erfol-
gen aktuell insbesondere im Bereich der Informationsethik (vgl. exemplarisch Heesen
2016) oder der Maschinenethik (vgl. exemplarisch Rath/Krotz/Karmasin 2018).

Aus einer stirker medienckonomischen Perspektive, in der Medien als korporative
Akteure begriffen werden, werden auf Basis der Erkenntnis, dass nicht ,jeder prinzipiell
fiir alles verantwortlich“ sein kann oder ,,dass bestimmte Gruppen oder Funktionstriger
fir bestimmte Vorginge in der Gesellschaft allein verantwortlich gemacht werden kon-
nen“, Modelle einer ,gestuften Verantwortung® vorgeschlagen, womit zum einen ge-
meint ist, dass ,,mit der Wahrnehmung bestimmter Funktionen® zugleich das Ausmaf}
bestimmt wird, in dem Verantwortung, die mit diesen Funktionen verbunden ist, wahr-
zunehmen ist und zum anderen, dass mehr Macht auch mehr Verantwortung bedingt
bzw. bedingen kann (vgl. Karmasin 2010:219). In der aktuellen medienethischen Debatte
wird dieses Modell der gestuften Verantwortung auch fiir die journalistische Ethik ver-
wendet (vgl. dazu weiterfithrend: Rother 2015).

Ferner wurde der Stakeholder-Ansatz, der urspriinglich aus den (anglo-amerikani-
schen) Wirtschaftswissenschaften stammt, in den medienethischen Diskurs eingebracht.
Der Ansatz wurde zunichst fiir bérsennotierte Unternehmen entwickelt, wobei er einen

490

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

Gegenpol zu Shareholder-Konzepten darstellt, die sowohl aus theoretischer wie nor-
mativer Perspektive kritisiert werden (vgl. Post/Preston/Sachs 2002: 111f.). Dies unter
anderem deshalb, weil er Shareholder nicht als die einzig relevanten Entscheidungstrager
anerkennt und Unternehmen neben dem Anspruch der Gewinnmaximierung auch Ver-
antwortung fiir ihre sonstigen Stakeholder (Kunden, Lieferanten, kommunale Offent-
lichkeit etc.) abverlangt. Stakeholder sind diverse Anspruchsgruppen, die direkte Inte-
ressen gegeniiber Unternehmen artikulieren oder durch das Handeln von Unternehmen
betroffen sind bzw. es potenziell sein konnten. Karmasin hat den Ansatz auf Medien-
unternehmen als wirtschaftliche Akteure iibertragen und hilt als Vorteile fest, dass damit
die Herstellung von , Transparenz®, ,Kommunikationsbeziehungen®, die , Einbezie-
hung von Betroffenen in Entscheidungen® sowie die ,, Internalisierung von Verantwor-
tung in Unternehmungen® ermoglicht wiirden (Karmasin 1998: 385).

Litschka (2013) greift ebenfalls einen wirtschaftswissenschaftlichen Ansatz auf, wenn
er sich auf Amartya Sen (1987) bezicht und dessen Uberlegungen fiir ein ethisches Me-
dienmanagement nutzbar macht. Im Weiteren verbindet er seine Uberlegungen mit jenen
aus dem Stakeholder-Ansatz und dem Ansatz der Prozessethik (vgl. auch Litschka/Kar-
masin 2012).

Der Ansatz der Prozessethik steht in einer philosophischen Tradition und bemiiht
sich im Sinne einer praktischen Philosophie um einen Vorschlag zur Organisation par-
tizipativer wie kollektiver ethischer Entscheidungsprozesse in Medienorganisationen,
wobei das Balancieren medienethischer Aporien durch Betroffene im Zentrum steht (vgl.
Krainer 2001). Der Ansatz wird aktuell sowohl fiir die journalistische Ethik (vgl. Krainer
2018a) als auch fir die Entwicklung einer Kinder-Medien-Ethik nutzbar gemacht (vgl.
Stapf 2018).

In den geschilderten Ansitzen lassen sich sowohl geteilte normative Grundanliegen
als auch theoretisch relevante Nuancierungen und Unterschiede finden.

Geteilte normative Anliegen:

— Einzentrales Anliegen istes, iber die Ebene des Individuums und seiner personlichen
Moralentscheidungen hinaus Verantwortung von Kollektiven zu definieren und zu
etablieren. Dies kann aus dem Motiv erfolgen, Individuen zu entlasten, wo sie struk-
turell Gberfordert erscheinen (insb. in komplexen Zusammenhingen), oder aus dem
Motiv (iiber die Ebene der individuellen Aufklirung oder der Aufklirung des Indi-
viduums hinaus), kollektive ethische Entscheidungsfindung (und damit kollektive
Aufklirung) zu erméglichen oder zu gestalten.

— Als Voraussetzung dafiir wird festgehalten, dass alle, die von einer (ethischen) Ent-
scheidung betroffen sind, an ihr partizipieren konnen.

— Fremdbestimmung wird demzufolge abgelehnt, zumal sie u. a. mit dem Gedanken
der Meinungsfreiheit unvereinbar erscheint. Demzufolge wird das Formulieren nor-
mativer Vorgaben, die aus der Perspektive der Wissenschaft fiir andere (z. B. Praxis-
akteurInnen) formuliert werden, weitgehend vermieden bzw. auf die Definition eines
Regelwerks reduziert (z. B. Diskursregeln).

— Das Ziel besteht jeweils darin, unterschiedliche Interessen wahrzunehmen und nach
Moglichkeit ausgewogen zu balancieren. Insofern besteht ein geteiltes Bewusstsein,
dass es um ein Widerspruchmanagement geht.

— Es besteht die Hoffnung, durch breitere Partizipation und dadurch Integration wi-
derstreitender Meinungen zu qualitativ besseren Entscheidungen zu gelangen, die
zudem hohere Aussicht auf kollektive Einsicht, Zustimmung und Haltbarkeit erlan-
gen.

491

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

Nuancierungen und Unterschiede:

— Differenzen in der Ausgriffsweite: Ansitze des Stakeholdermanagements wie der
Prozessethik widmen sich primir der Mesoebene von Medienorganisationen, wah-
rend die Diskursethik stirker als die anderen Ansitze potenziell auch die Makroebene
der Gesellschaft adressiert.

— Eine gravierende Differenz besteht darin, ob davon ausgegangen wird, dass Verant-
wortung verteilt wahrgenommen (geteilte, gestufte Verantwortung) oder kollektiv
entwickelt wird (Diskursethik, Prozessethik).

— Unterschiede zeigen sich auch in der Betonung von Konsensentscheidungen und in
Bezug auf die Frage, wer letztlich Entscheidungen trifft (die Betroffenen gemeinsam
oder Einzelne auf Basis breiter Meinungsbildung).

— Primir im Ansatz der Prozessethik tritt die Vorstellung einer reflektierten Selbst-
steuerung von Kollektiven auf, die in Analogie zur Selbststeuerung von Gruppen
innerhalb der Gruppendynamik (vgl. Schattenhofer 2009: 4371f.) gedacht und mit
dem Streben nach kollektiver Autonomie verbunden wird.

4. Kritische Debatte der geschilderten Ansitze

Zu den hier geschilderten Ansitzen, die fir die Medien- und Kommunikationsethik
nutzbar gemacht wurden, finden allerdings auch kritische Debatten statt, die teilweise
auf reale wie potenzielle Grenzen der Ansitze verweisen.

4.1 Partizipation zwischen Ideal und politischer Realverfassung

Auch wenn Kant Freiheit wie Recht auf Bildung und Aufklirung jedem Menschen zu-
erkennt und dies etwa auch in internationalen Menschenrechtskonventionen gewihr-
leistet wird, ist evident, dass dies bis heute bei Weitem nicht als politische Realverfassung
zu begreifen ist. Insofern wird etwa in Bildungsdebatten darauf verwiesen, dass — gleich-
sam als Voraussetzung fiir das Gelingen solcher Anliegen — zunichst Fragen der Betei-
ligungsgerechtigkeit zu beleuchten sind und dass die Moglichkeit zur Partizipation an
Bildungsprozessen als Bedingung fiir Selbstbestimmung zu werten sei (vgl. Heimbach-
Stein/Kruip 2003: 13). Damit im Zusammenhang stehend wird die Bedeutung der Me-
dien fiir Wissensvermittlung betont und in weiterer Folge auch auf den Zusammenhang
von Medienkompetenz und Beteiligungsgerechtigkeit verwiesen (exemplarisch: Filipo-
vi¢ 2007). Der gerechte Zugang zu Medien wird ferner sowohl innerhalb der Rechts-
wissenschaft (insb. mit Blick auf Grund- und Freiheitsrechte) als auch der Kommuni-
kationswissenschaft im Sinne einer Verteilungsgerechtigkeit diskutiert, wobei sowohl
der Zugang zu Medien(-technologien) als auch das Verfligen iiber Produktionsmittel
betrachtet wird (vgl. Krainer 2018b). Nach wie vor bleibt zudem der anhaltende Digital
Divide (in nationaler wie internationaler Perspektive) in Hinblick auf Beteiligungsge-
rechtigkeit kritisch zu beobachten (vgl. etwa Debatin 2010).

4.2 Bedarf an Wissen und Kompetenzen

Wahrend Kant noch stark auf Verstandesleistungen hofft und pocht, macht sich spater
die Auffassung breit, dass das Wissen alleine nicht hinreichend ist, und dass es, um das
Wissen umsetzen zu konnen, auch praktischer, lebensweltlicher oder sozialer Kompe-
tenzen bedarf. Im Kontext der Medien- und Kommunikationswissenschaften ist hier
etwa an Dieter Baacke zu erinnern, der Medienkompetenz fiir zentral hilt, um souverin
und aktiv an Informations- und Kommunikationsprozessen teilnehmen zu konnen

492

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

(Baacke 1997: 98f.). Aktuell wird zudem diskutiert, welche Kompetenzen Menschen
brauchen, um — insbesondere durch die Rasanz der Entwicklungen im digitalen Bereich
—mit den Phinomenen des beschleunigten Wandels umzugehen, wofiir zum Beispiel das
Konzept der Resilienz vorgeschlagen wird. Gemeint ist damit sowohl die Fahigkeit, eine
gewisse ,, Widerstandskraft bzw. Stress- und Katastrophenresistenz® zu entwickeln, als
auch die Fihigkeit, sich an Neuerungen anzupassen und sie mitgestalten zu konnen (vgl.
Atteneder/Peil/Maier-Rabler/Steinmaurer 2017: 50). Die Kritik an den geschilderten
Ansitzen bezieht sich einerseits auf deren primar rationale Ausrichtung im Sinne des
besseren Arguments und andererseits auf die mangelnde Thematisierung der Frage, wo
und wie Menschen z. B. Diskurs- oder Medienkompetenz erlangen kénnen, oder wie
sich Ungleichheiten (etwa in Bezug auf gegebene Bildungsverhaltnisse im Elternhaus
oder den eigenen Bildungsweg) auf den Erwerb solcher Kompetenzen und in weiterer
Folge auf die Moglichkeit gleichberechtigter Teilhabe an Diskursen auswirken.

4.3 Drohende Abschiebung von Verantwortung

Mit Blick auf die journalistische Ethik wird eine drohende Verschiebung der ethischen
Verantwortung vom Individuum auf die Ebene der Organisation (Redaktion, Medien-
unternehmen) insofern kritisch betrachtet, als damit ein ,,allmihliches Verschwinden des
journalistischen Subjekts“ (Haller 1996: 37) konstatiert wurde. Nachdem journalisti-
sches Handeln in zunehmendem Ausmaf zu einer ,,abhingigen Variable der redaktio-
nellen Organisation” (ebd.: 38) geworden sei, sich die Aussagenproduktion insgesamt
zu einer ,arbeitsteiligen Aussagenproduktion entwickelt habe, habe sich auch in der
Medienethik ein ,,Paradigmenwechsel von der journalistischen Individualethik zur Pro-
fessionsethik des Berufsstandes“ bzw. zugunsten der Organisationsethik vollzogen
(Haller 2017: 19). Haller pladiert — insbesondere mit Blick auf Moraldilemmata, die das
Management digitaler Plattformen fir JournalistInnen bereithalten —, fiir eine Rickbe-
sinnung auf ,,den im Kommunikationsprozess interagierenden Akteur als verantwort-
liches Subjekt®, von dem er sich eine (verantwortungsethische) ,,Haltung, die sich an der
Folgenhaftigkeit des Tuns® orientiert, erwartet (ebd.: 17). Diese Kritik ist insofern rele-
vant, als in Bezug auf die Klarung ethischer Verantwortung von jeher auch Neigungen
zur Verantwortungsabschiebung (z. B. zwischen JournalistInnen und RezipientInnen
oder Redaktion und Verlag) zu beobachten waren. Insofern wire hier dafiir zu plidieren,
die medienethischen Ansitze nicht als einander ausschlieflende zu betrachten, sondern
zu betonen, dass organisationsethische Ansitze den Bedarf an individualethischer Ver-
antwortungsiibernahme nicht iibersehen oder gar negieren sollten. Damit wire die Ent-
wicklung von der Individualethik zur Organisationsethik als wichtige, ergianzende und
der realen Entwicklung der Medienproduktion adiquate, aber nicht als eine sie ablosende
Perspektive zu betrachten.

4.4 (Pragmatische) Grenzen der Organisation von Diskursen und Prozessen

In Hinblick auf die Organisation von Diskursen und Prozessen zur kollektiven Ent-
scheidungsfindung in ethischen Fragen bleibt zudem einerseits unklar, wie eine poten-
zielle Integration aller Betroffenen rein pragmatisch bzw. organisatorisch gelingen kann,
zumal damit das Problem der Organisation von Massen aufgeworfen ist, und anderer-
seits, wie sich in pluralistischen Debatten Konsense erzielen lassen, nachdem sich aus
dem blofen Aufeinandertreffen unterschiedlicher Meinungen und Haltungen noch nicht
automatisch eine gemeinsame Entscheidung im Sinne eines tragfihigen Konsenses oder

493

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

Kompromisses ergeben muss. Erkenntnisse aus der Gruppendynamik und der Konflikt-
forschung (vgl. etwa Heintel/Krainz 2011) zeigen,

1. dass Konsensen in der Regel durchaus konflikthafte Auseinandersetzungen voraus-
gehen (missen),

2. dass diese Auseinandersetzungen Verhandlungen in direkter Kommunikation be-
diirfen (vgl. Schwarz 2001: 287-301) und

3. dass sie dariiber hinaus dem verbindlichen Festhalten von Beschliissen und Ent-
scheidungen bzw. deren regelmifliger Evaluation bedtrfen (was hier im Weiteren
vernachlissigt wird).

Nimmt man diese Erkenntnisse ernst, so sind damit zugleich zentrale Grenzen der ge-
schilderten Ansitze in pragmatischer bzw. organisatorischer Hinsicht benannt, wenn
postuliert wird, dass Konsensverhandlungen idealiter in Gruppenformationen erfolgen,
in denen maximal 20 Personen® in direkter Kommunikation miteinander verhandeln (vgl.
exemplarisch: Simon 2004: 278, Konig/Schattenhofer 2015: 15). Unter direkter Kom-
munikation wird dabei verstanden, ,dass jeder mit jedem direkt, ,face to face‘ interagie-
ren und kommunizieren kann und zwar nicht nur sequenziell, sondern gleichzeitig” (vgl.
Simon 2004: 278, Kursivsetzungen in den Zitaten nach dem Autor). Schlussfolgern lasst
sich jedenfalls, dass Konsensverhandlungen erstens in einer kleinen (sich selbststenern-
den) Gruppe, zweitens zeitgleich an einem gemeinsamen Ort und drittens in direkter
Kommunikation gelingen konnen. Das bedeutet aber, dass die Beteiligung aller an den
Prozessen der Entscheidungsfindung in der Regel nicht so gelingen kann, dass alle tat-
sichlich an einem Ort miteinander zu kommunizieren und zu verhandeln beginnen. Eine
andere gravierende Herausforderung ergibt sich aus der Frage, wie der Umgang mit jenen
erfolgen soll, die nicht, noch nicht oder nicht mehr der Sprache machtig sind oder als
entscheidungsfahig gelten.

Sowohl VertreterInnen des Stakeholder-Ansatzes als auch der Diskurs- oder der
Prozessethik innerhalb der Medienethik befassen sich mit diesen Herausforderungen
und stellen dazu Uberlegungen an. In den meisten Ansitzen erfolgt letztlich ein Riick-
griff auf repriasentative Verfahren. Das Verfahren der Prozessethik berticksichtigt dabei
im Kern eine zentrale Aussage im Call for Papers zur Jahrestagung der DGPuK 2018,
in dem es heiflt: ,,(...) kollektive Selbstbestimmung ist nur durch fortlaufende Kommu-
nikation (...) moglich, die sowohl Anliegen von unten nach oben als auch Entschei-
dungsgriinde von oben nach unten transparent macht“ (DGPuK 2017: 3). Vorgeschlagen
wird, (insbesondere fur die Mesoebene der Organisationen) einen ,mehrdimensionalen
Prozess“ zu etablieren, in dem Probleme, die nicht im ,individuellen Entscheidungsbe-
reich® (im Entscheidungsbereich des Individuums) liegen, an zustindige Stellen ,,dele-
giert werden konnen, die zugleich verpflichtet werden, Losungen zu entwickeln und
deren Uberpriifung an jene Stellen zu ,redelegieren®, von denen sie ausgegangen sind.
Eine Voraussetzung dafiir ist, dass alle Reprisentantlnnen auf den unterschiedlichen
Entscheidungsebenen mit der Etablierung des Verfahrens einverstanden sind. Damit
verbindet der Ansatz die individuelle Ebene ethischer Entscheidungsfindung (z. B. mo-
ralische Selbstreflexion) mit partizipativen Prozessen kollektiver ethischer Entschei-
dungsfindung. Konkret vorgeschlagen wird ferner die Behandlung leitender Reflexi-

4 Die Grenzen der Kleingruppengrofie werden von verschiedenen AutorInnen unterschiedlich
gezogen, Simon nennt etwa eine Maximalgrofie von 12 Personen.

5 Besonders gravierend ist diese Frage etwa, wenn es um demenzkranke Menschen geht oder um
medizinische Entscheidungen tiber Leben und Tod (vertiefend dazu vgl. etwa: Krainer 2010).
Dies Frage wird hier im Weiteren nicht im Detail verfolgt.

494

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

onsfragen auf allen Ebenen, die sowohl auf Inhalte als auch auf die Klirung der Ent-
scheidungsmacht abstellen (vgl. Krainer/Heintel 2010: 222-224).

Dieser Prozess von ,,Verantwortungsdelegation nach oben und ,,Uberpriifungsde-
legation nach unten stellt zwar einen Vorschlag zum Umgang mit dem Dilemma dar,
dass die Pramisse der Partizipation aller Betroffenen in der (teilweise notwendig gege-
benen) hierarchischen Realverfassung von Organisationen und Gesellschaften nicht um-
setzbar ist, kann er aber dennoch bestenfalls kompensieren. Ahnliches trifft natiirlich
auch auf Habermas’ ,,ideale Sprechsituation® (vgl. Habermas 2009: 89) zu, weshalb auch
in der Diskussion seiner Vorstellungen die Ideale an praktischen Diskursen kritisch ge-
pruft werden. Zugleich ist aber evident, dass gruppendynamische Konsensbildung fiir
Entscheidungen tber breite gesellschaftliche Fragen nicht addquat erscheint und auf
konkrete Themen von Gruppen beschrinkt bleibt.

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass Ansitze, die sich um kollektive Selbst-
reflexion mit dem Ziel der Konsensbildung bemtihen, primir auf die Mesoebene der
Organisation fokussiert bleiben und nur schwer auf die Makroebene gesamtgesellschaft-
licher Diskurse tGbertragbar sind. Umgekehrt ist festzuhalten, dass Konzepte, die auf
breite gesellschaftliche Beteiligung bzw. Partizipation aus sind, die Vorstellung von re-
flektierter kollektiver Selbststeuerung, wie sie im Anspruch der (kollektiven) Autonomie
formuliert ist, notwendigerweise vernachlissigen mussen.

5. Zum Potenzial digitaler Medien als Instrumente der Partizipation und zur
Herstellung kollektiver Autonomie

Damit abschlieffend zur letzten Frage: ,Bietet die Vernetzung durch digitale Medien ein
Potenzial fir breitere Partizipation und konnen diese Medien daher ein dienliches Ins-
trument fiir kollektive Autonomie darstellen?“ Mit Blick auf die vorgestellten Ansitze
und Untersuchungen lautet die Antwort hier: fir breite Partizipation eher schon, fiir die
Herstellung kollektiver Autonomie hingegen moglicher-, aber nicht notwendigerweise.

Dass Offentlichkeit durch den voranschreitenden Prozess der Digitalisierung eine
Transformation erfihrt, deutet bereits der Begriff der ,,Offentlichkeit 2.0 an, zumal
etwa das Internet ,zentrale Funktionsbedingungen massenmedialer Kommunikation®
verandert (vgl. Bieber 2016: 68). Ehemals vergleichsweise wenigen (politischen bzw.
journalistischen) KommunikateurInnen tritt inzwischen eine Vielzahl von 6ffentlich
Kommunizierenden gegentiber. Umstritten ist in der Debatte allerdings noch, ob es eher
zu einer wachsenden Zersplitterung der Offentlichkeit (Fragmentierungshypothese)
oder der ,Herstellung eines auf zentrale Inhalte orientierten Publikums® kommt (vgl.
ebd.).

Studien aus dem Bereich der Digitalisierungsforschung bzw. zur Partizipationskultur
(vgl. Jenkins/Ito/Boyd 2016; Butler/Hausmann/Kirchhofer 2016) untersuchen sowohl
das Potenzial von Partizipation als auch deren Schattenseiten (Herausforderungen und
Risiken). Diskutiert werden etwa generelle Aspekte der Teilhabe bzw. des Zugangs zu
Medien und Fragen der Auswirkungen durch dessen Beschrinkungen (vgl. Ellcessor
2016). Mit Blick auf Handlungsmotive von Online-Kommentierenden werden verschie-
dene Rollen und Typen identifiziert, wie ExpertInnen, Hilfsbereite, KritikerInnen, nach
Selbstbestitigung oder Orientierung Suchende etc. (fiir eine ausfiihrlichere Darstellung
der Untersuchungen vgl. Prinzing 2017: 37ff.). Zugleich moniert Prinzing, dass sich
JournalistInnen noch wenig dafir interessieren, ,was ihr Publikum denkt“, woraus
letztlich ein ,gestortes Verhaltnis zwischen Publikum und Medien® resultiere (vgl. ebd.:
38). Niher beleuchtet wird ferner die ,,Rolle des Internets in der politischen Partizipation
Jugendlicher” (Sofldorf 2016), wobei Kinder- und Jugendstudien zeigen, dass Partizi-

495

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

pationsmoglichkeiten, die soziale (digitale) Medien bereitstellen, sowohl erfreuen als
auch , digitalen Stress® ausldsen konnen (vgl. mpfs 2016: 521.). Verdeutlicht wird ferner,
dass das Dispositiv der Vernetzung zu permanenter Partizipation zwingt und Reflexion
damit zugleich tendenziell verhindert (vgl. Krainer 2016: 10).

Die beachtliche Vielzahl an Studien zur ,,online deliberation“ belegen einige der For-
derungen prozeduralethischer Konzepte. So verdeutlichen sie etwa den Bedarf der Or-
ganisation von Kommunikationsprozessen bzw. kommunikativen Entscheidungspro-
zessen. Esau/Friess/Eilders (2017) fassen unter dem Titel ,Design Matters!“ Ergebnisse
einer Analyse von empirischen Studien zusammen und halten fest, dass deliberative Dis-
kurse im Internet moglich sind, diese allerdings sorgfaltlg unter Berucks1cht1gung der
Funktionsweise der (jeweiligen) Plattformen organisiert werden mussen (ebd.: 337), und
Moderation (im Sinne der Prozessgestaltung, nicht der inhaltlichen Determination) die
Qualitit der Debatten befordern kann. Forderlich wirken sich ferner die Verfiigbarkeit
von Informationen sowie die klare Definition eines Themas (Gegenstand der Diskussi-
on) aus (ebd.: 326).

Kommunikationswissenschaftliche Studien zeigen, dass konsequentes Vorgehen
(Sperren) gegen Hassposter die Diskursqualitit befordert, was impliziert, dass Disku-
tantInnen private Daten der Redaktion bekanntgeben miissen. Der Zwang zu Klarnamen
(Abschaffung der Anonymisierung) erscheint hingegen weniger erfolgversprechend,
zumal anonym gefiihrte Diskurse zum einen kreativer und kontroverser verlaufen und
anonyme Communities ein stirkeres selbstregulierendes Potenzial in Hinblick auf ethi-
sche Standards zeigen wiirden (vgl. Prinzing 2017: 44). Bewihrt hitten sich ferner In-
centives, die von Medien in der Steuerung von Onlinediskursen bewusst gesetzt werden,
wie etwa das Hervorheben besonders gelungener Kommentare durch die New York
Times oder Icons, die ,trusted commenters auszeichnen und ithnen mehr Rechte in den
Foren zuerkennen (vgl. ebd.: 40f.). Ferner zeigen auch kommunikationswissenschaftli-
che Untersuchungsergebnisse, dass Moderation wie ernsthaftes journalistisches Enga-
gement die Diskurse qualitativ bereichern. Gezieltes Community-Building brauche
professionelles Community-Management, lautet hier die Formel, weshalb Medienhau-
sern mehr Investitionen in Professionalisierungsmafinahmen und JournalistInnen mehr
Ernsthaftigkeit abverlangt wird (vgl. ebd.: 40ff.).

Im Unterschied zu Erkenntnissen aus der Gruppendynamik legen die Forschungs-
ergebnisse fiir Onlinekommunikation nahe, dass asynchrone Diskussionsprozesse (z. B.
aufgrund der Moglichkeit, dann mitzuwirken, wenn es den eigenen Zeitbediirfnissen am
besten entspricht und sich hinreichend Zeit fiir Reflexionen zu geben) rational-kritische
Debatten befordern, wihrend synchrone Kommunikation (etwa in Chatrooms) eher
Small Talk forcieren wiirde (vgl. Friess/Eilders 2015: 325).

Positive Resultate aus der Teilhabe an Diskursen werden vor allem auf der individu-
ellen Ebene gesehen So konnten Wissensanreicherungen, eine Steigerung argumentati-
ver Breite, ein besseres Verstandnis fir alternative Sichtweisen und insgesamt eine Stei-
gerung von politischem Engagement sowie sozialem Vertrauen beobachtet werden (vgl.
ebd.: 332).

Unzweifelhaft kann also festgehalten werden, dass die (technische) Vernetzung durch
digitale Medien ein Potenzial fir breitere Partizipation bietet, insofern deutlich mehr
Menschen als davor an Kommunikationsprozessen teilnehmen konnen und Plattformen
diverse Moglichkeiten fiir interaktive Kommunikationsprozesse bereithalten, in denen
der Kommunikationsmodus ,many to many“ verwirklicht werden kann. Andererseits
vergrofiert sich der anhaltende Digital Divide, je linger eine Vielzahl von Menschen nicht
partizipieren kann, insofern er z. B. die Wissens- und Kompetenzkluft zwischen Betei-

496

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op


https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

ligten und Ausgeschlossenen verstirkt. Die Steigerung von Wissen auf Seiten der betei-
ligten AkteurInnen kann indes als Beitrag zur individuellen wie kollektiven Aufklirung
in Wissensfragen der Partizipierenden begriffen werden.

Mit Blick auf die hier verfolgte Frage nach der Herstellung kollektiver Autonomie
bleibt allerdings festzuhalten, dass sowohl Konzepte der Onlinedeliberation als auch
diskursethische Ansitze innerhalb der Medienethik diese nur bedingt fokussieren. In
Konzepten der deliberativen Demokratie geht es primar um die Qualitat offentlicher
Beratung unter Beteiligung moglichst vieler. Politische Entscheidungen zu treffen, bleibt
dabei allerdings (und notwendigerweise) weiterhin den gewahlten ReprisentantInnen
vorbehalten, ihre Qualitit kann durch 6ffentliche Konsultation (die ja auch genuiner
Bestandteil von Demokratien ist) verbessert werden und dafiir bietet Onlinedeliberation
—den geschilderten Studien zufolge — ein hohes Potenzial. Ahnliches gilt fiir die Analyse
von Onlinediskursen, die Medien etablieren, wobei von einer Einbindung des Publikums
in den Qualititsdiskurs eine Steigerung der Medienqualitit erwartet wird (vgl. Prinzing
2017: 38).

Weniger im Fokus steht in beiden Forschungsfeldern die Frage, wie die Partizipie-
renden zu selbstreflexiven, sich selbst steuernden Kollektiven werden konnen. Partizi-
pation im Sinne der Mirwirkung an politischen Diskussions- und/oder Entscheidungs-
prozessen ist etwas Anderes, als Selbstaufklirung, Selbststenerung oder Selbstregulie-
rung von Kollektiven zu intendieren. Prozesse der kollektiven Aufklirung und Auto-
nomie verfolgen die Idee, dass Kollektive selbst iiber (ethische) Belange entscheiden, die
sie betreffen. Zentral ist fir kollektive Selbstbestimmung die Zielsetzung, zu gemeinsam
getroffenen und geteilten Entscheidungen (im gliicklichsten Fall Konsensen) zu gelan-
gen, zumal in Vorstellungen der kollektiven Aufklirung bzw. Autonomie damit die
Herstellung eines kollektiven Willens verbunden ist. Kollektive Aufklarung strebt nach
gemeinsamer Willensbildung auf Basis diskursiver Erorterung.

Das wirft allerdings die Frage auf, welche Themen dafiir geeignet erscheinen, und
fuhrt zu der Vermutung, dass es sich dabei vorzugsweise um Fragestellungen handeln
kann, die tiberschaubare Kollektive (also nicht potenziell alle) betreffen. Das mag auch
der Grund dafiir sein, weshalb die vorgestellten medienethischen Ansitze primir die
Mesoebene der Organisationen betreffen. Fiir das Gelingen einer reflektierten Selbst-
steuerung und Entscheidungsfahigkeit von Kollektiven ist weiterhin anzunehmen, dass
die Kommunikation in tiberschaubaren Gruppengrofien die hochste Gelingenswahr-
scheinlichkeit bietet. Die empirischen Ergebnisse aus den unterschiedlichen Studien le-
gen aber immerhin nahe, dass dafiir sowohl online- als auch Face-to-Face-Kommuni-
kation zum Einsatz kommen konnen. Die Vernetzung durch digitale Medien zeigt sich
als enormes Potenzial fiir Partizipation. Festzuhalten bleibt dennoch: Partizipation ist
fir die Herstellung kollektiver Autonomie zweifelsohne unabdingbar, aber nicht hin-
reichend.

6. Resiimee

Das Konzept der individuellen Autonomie (hier von Kant abgeleitet) verlangt nach Ent-
scheidung, Selbstbestimmung und 6ffentlichem Vernunftgebrauch. Kollektive Autono-
mie ist (nach Heintel) durch kollektive (gemeinsame) Reflexion ethischer Fragestellun-
gen und kollektive Entscheidungen im Sinne der Bestimmung eines gemeinsamen Wil-
lens charakterisiert. In ethischen Fragen sind dabei zumeist widerspriichliche Positionen
in einen Ausgleich zu bringen (wie bei Aristoteles, der Diskursethik, im Stakeholder-
Ansatz und der Prozessethik vorgesehen). Die Fihigkeit von Kollektiven, eine gemein-
same (moglichst verbindliche) Willensbildung zu erreichen, lisst sich als kollektive

497

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

Selbstbestimmung charakterisieren. Dabei gilt als Kernforderung, dass alle, die von einer

Entscheidung betroffen sind, sich auch am Prozess der Entscheidungsfindung beteiligen

konnen missen (Recht auf Partizipation), um Fremdbestimmung (Heteronomie) in

ethischen Fragen zu vermeiden. Prozeduralethische Konzeptionen beschiftigen sich

(primir) mit der Frage, wie solche Erorterungs- und Entscheidungsverfahren gestaltet

werden kénnen, und gelangen zu dem Schluss, dass kollektive Selbstbestimmung un-

mittelbar auf Kommunikation (nach bestimmten Regeln) angewiesen ist und dass die

Einrichtung solcher Diskussions- und Entscheidungsfindungsprozesse der Organisati-

onund Steuerung bedarf. Die skizzierten Ansitze gehen dabei ausschliefllich oder primir

von der Gestaltung direkter Kommunikation (Face-to-Face) aus und wurden fir den

Diskurs der Kommunikations- und Medienethik fruchtbar gemacht.
Forschungsergebnisse aus politik- wie kommunikationswissenschaftlicher Perspek-

tive liefern wichtige Hinweise fir die konstruktive Gestaltung und Nutzung von On-

linediskursen fiir partizipative Erorterungsprozesse, die auch fiir kollektive medienethi-
sche Entscheidungsprozesse von Relevanz sind. Dazu zdhlen etwa:

— der Bedarf an Regeldefinitionen fir die Kommunikation (insb. im Umgang mit
Hasspostings), deren konsequente Kontrolle und Sanktionierung (im giinstigsten
Fall durch Selbstregulierung) zur Sicherung der Diskursqualitt,

- die Notwendigkeit der bewussten Organisation von Onlinediskussionen im Sinne
ihrer Steuerung (Moderation),

— die Fokussierung auf Themen, die fir die Erorterung geeignet und zu bewiltigen
erscheinen,

— die bewusste Gestaltung der zeitlichen Dimension (synchrone und asynchrone Dis-
kurszeiten, Zeit fir Reflexion und Rickkoppelungen),

— die Sicherung erzielter Ergebnisse.
Offen sind aus meiner Sicht einige Aspekte, die in den herangezogenen Quellen nicht
thematisiert werden. Dazu zahlt erstens die Frage, wie mit Emotionen umzugehen ist.
Die starke diskursethische Fokussierung auf das rationale Argument erscheint mir in
Anbetracht der in der Regel konflikthaften Materie der Ethik und der Notwendigkeit,
in Konflikten Emotionen auszuagieren, um tiberhaupt zur rationalen Argumentation
gelangen zu konnen, als unzureichend. Zu kliren wire also, an welcher Stelle und in
welcher Form Emotionen ihren Stellenwert erlangen konnen. Zweitens halte ich eine
theoretisch wie empirisch unterfiitterte Reflexion der Potenziale und Grenzen direkter
bzw. indirekter Kommunikation in medien- und kommunikationsethischen Fragen fiir
angezeigt und damit verbunden eine genauere Klirung der Frage, wie Delegations- und
Redelegationsverfahren strukturiert und nutzbringend etabliert werden konnen. Drit-
tens erschienen mir gemeinsame Beratungen tiber die Frage sinnvoll, fiir welche ethi-
schen Fragen und Anliegen welche ethischen Entscheidungsverfahren addquat erschei-
nen (auf der Mikro-, Meso- und Makroebene). Eventuell wiirde sich dann ja ze1gen, dass
sich bestimmte medienethische Konzepte fiir bestimmte Anliegen besonders eignen (et-
wa solche, die auf individuelle Klirung, solche, die auf Beteiligung moglichst vieler aus
sind, und diejenigen, fiir die eine Herstellung kollektiver Selbstbestimmung angezeigt
zu sein scheint).

Letztlich erscheint erst eine geeignete Kombination ethischer Ansitze dem umfas-
senden Reflexionsbedarf medien- und kommunikationsethischer Fragen adiquat, um
von der Mikroebene des Individuums tiber die Mesoebene der Organisation bis hin zur
Makroebene der Gesellschaft und ihren Institutionen (Politik, Medien) alle relevanten
Ebenen zu ethischer Verantwortungsiibernahme zu veranlassen.

498

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op


https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

Literatur

Alexy, Robert (1978): Eine Theorie des praktischen Diskurses. In: Oelmiiller, Willi (Hrsg.): Tran-
szendentalphilosophische Normbegriindung. Paderborn: UTB, S. 122-158.

Arens, Edmund (1996): Die Bedeutung der Diskursethik fiir die Kommunikations- und Medien-
ethik. In: Funiok, Ridiger (Hrsg.): Grundfragen der Kommunikationsethik. Konstanz: UVK
Medien/Olschliger, S. 73-96.

Aristoteles (1995): Nikomachische Ethik. In: Aristoteles: Philosophische Schriften in sechs Bianden.
Bd. 3. Hamburg: Meixner.

Atteneder, Helena/Peil, Corinna/Maier-Rabler, Ursula/Steinmaurer, Thomas (2017): Digitale Re-
silienz und soziale Verantwortung. In: Medienjournal 1/2017, S. 48-55.

Baacke, Dieter (1997): Medienpidagogik. Tiibingen: Niemeyer.

Berger, Wilhelm/Heintel, Peter (1998): Die Organisation der Philosophen. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Bieber, Christoph (2016): Offentlichkeit. In: Heesen, Jessica (Hrsg.): Handbuch Medien- und In-
formationsethik. Stuttgart: Metzler, S. 67-73.

Butler, Martin/Hausmann, Albrecht/Kirchhofer, Anton (Hrsg.) (2016): Precarious Alliances: Cul-
tures of Participation in Print and Other Media. Biclefeld: Transcript Verlag.

Debatin, Bernhard (2010): New Media Ethics. In: Schicha, Christian/Brosda, Carsten (Hrsg.):
Handbuch Medienethik. Wiesbaden: Springer VS, S. 318-327.

DGPuK (2017): Selbstbestimmung in der digitalen Welt. Call for Papers zur 63. Jahrestagung der
DGPuK, 9.-11. Mai 2018, Mannheim. http://dgpuk2018.de/Tagungsinformationen/Call%20-
for%20Papers [15.10.2018].

Ellcessor, Elizabeth (2016): Restricted Access. Media, Disability, and the Politics of Participation.
New York: NYU Press.

Esau, Katharina/Friess, Dennis/Eilders, Christiane (2017): Design Matters! An Empirical Analysis
of Online Deliberation on Different News Platforms. In: Policy and Internet 9/3, S. 321-342.

Filipovi¢, Alexander (2007): Neue Medienkompetenz und Beteiligungsgerechtigkeit. In: Commu-
nicatio Socialis 40/3, S. 233-245.

Friess, Dennis/Eilders, Christiane (2015): A systematic Review of Online Deliberation Research.
In: Policy and Internet 7/3, S. 319-339.

Habermas, Jirgen (1991): Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (2009): Diskursethik. Studienausgabe in fiinf Binden. Bd. 3. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Haller, Michael (1996): Das allmihliche Verschwinden des journalistischen Subjekts. In: Wunden,
Wolfgang (Hrsg.): Wahrheit als Medienqualitit. Frankfurt am Main: Gemeinschaftswerk der
Evangelischen Publizistik, S. 37—46.

Haller, Michael (2017): Die digitalen Medien: Riickkehr zur Individualmoral? In: Stapf, Ingrid/
Prinzing, Marlis/Filipovi¢, Alexander (Hrsg.): Gesellschaft ohne Diskurs? Baden-Baden:
Nomos, S. 17-33.

Heesen, Jessica (2016) (Hrsg.): Handbuch Medien- und Informationsethik. Stuttgart: Metzler.

Hegel, Georg W. F. (1983): Philosophie des Rechts. In: Heinrich, Dieter (Hrsg.): Philosophie des
Rechts. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 43-291.

Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard (2003): Wir brauchen eine ,,Sozialethik der Bildung*!
In: Heimbach-Steins, Marianne/Kruip, Gerhard (Hrsg.): Bildung und Beteiligungsgerechtig-
keit. Sozialethische Sondierungen. Bielefeld: Bertelsmann, S. 9-22.

Heintel, Peter (1998): Abendlindische Rationalitit — Welche Ethik fiir die Wissenschaften? Un-
veroffentlichtes Manuskript, Klagenfurt 1998. In gekiirzter Fassung verdffentlicht in: Heintel,
Peter (1999): Wissenschaftsethik als rationaler Prozess. In: Liessmann, Konrad Paul/Weinber-
ger, Gerhard (Hrsg.): Perspektiven Europa. Modelle fiir das 21. Jahrhundert. Wien: Sonderzahl,
S.57-81.

Heintel, Peter (2006): Das ,Klagenfurter prozessethische Beratungsmodell“. In: Heintel, Peter/
Krainer, Larissa/Ukowitz, Martina: Beratung und Ethik. Berlin: Ulrich Leutner, S. 196-243.

Heintel, Peter/Krainz, Ewald (2011): Projektmanagement. Wiesbaden: Gabler/Springer.

499

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M&K 66. Jahrgang 4/2018

Jenkins, Henry/Ito, Mizuko/Boyd, Danah (2016): Participatory Culture in a Networked Era.
Cambridge: Polity Press.

Kant, Immanuel (1974 [Erstveroffentlichung 1784]): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?
In: Bahr, Ehrhard (Hrsg.) (1974): Was ist Aufklirung? Stuttgart: Reclam, S. 9-17.

Karmasin, Matthias (1998): Medienokonomie als Theorie (massen-)medialer Kommunikation.
Kommunikationsokonomie und Stakeholder Theorie. Graz: Nausner & Nausner.

Karmasin, Matthias (2010): Medienunternehmung. In: Schicha, Christian/Brosda, Carsten (Hrsg.):
Handbuch Medienethik. Wiesbaden: VS Verlag, S. 217-231.

Kiepas, Andrzej (2006): Ethik, partizipative Technikbewertung in der Zivilgesellschaft. In: Fischer,
Michael/Badura, Heinrich (Hrsg.): Politische Ethik II. Bildung und Zivilisation. Bern: Peter
Lang, S. 199-207.

Konig, Oliver/Schattenhofer, Karl (2015): Einfihrung in die Gruppendynamik. Heidelberg: Carl-
Auer.

Krainer, Larissa (2001): Medien und Ethik. Miinchen: Kopaed.

Krainer, Larissa (2010): Prozessethik als Widerspruchsmanagement. Zwischen theoretischen Pri-
missen und praktischen Hindernissen. In: Krobath, Thomas/Heller, Andreas (Hrsg.): Ethik
organisieren. Handbuch der Organisationsethik. Freiburg: Lambertus, S. 584-603.

Krainer, Larissa (2015): Medienethik als Aufgabe inter- und transdisziplinirer Reflexionsleistung.
Ein Beitrag zur deutschsprachigen Fachgeschichte und Fachzukunft. In: Stapf, Ingrid/Prinzing,
Marlies/Rath, Matthias/Schicha, Christian (Hrsg.): Neuvermessung der Medienethik. Bilanz,
Themen und Herausforderungen seit 2000. Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 35-55.

Krainer, Larissa (2016): Produsers’ Dilemma. In: Medienjournal 2/2016, S. 6-19.

Krainer, Larissa (2018a): Instrumente der medienethischen Reflexion — Fallanalysen und konstruk-
tive Beispiele fiir die Arbeit auf der Metaebene. In: Prinzing, Marlis/Koberer, Nina/Schroder,
Michael (Hrsg.): Migration, Integration, Inklusion. Baden-Baden: Nomos, S. 163-176.

Krainer, Larissa (2018b): Gerechtigkeit. In: Communicatio Socialis 51/3, S. 319-324.

Krainer, Larissa/Heintel, Peter (2010): Prozessethik. Wiesbaden: VS Verlag.

Lenk, Hans (1987): Uber Verantwortungsbegriffe und das Verantwortungsproblem in der Technik.
In: Lenk, Hans/Rapohl, Giinther (Hrsg.): Technik und Ethik. Stuttgart: Reclam, S. 112-148.

Lesch, Walter (1996): Diskursethik als Basistheorie der Medienkommunikation? In: Funiok, Rii-
diger (Hrsg.): Grundfragen der Kommunikationsethik. Konstanz: UVK Medien/Olschliger,
S.97-105.

Litschka, Michael (2013): Medienethik als Wirtschaftsethik medialer Kommunikation. Zur ethi-
schen Rekonstruktion der Medienokonomie. Miinchen: kopaed.

Litschka, Michael/Karmasin, Matthias (2012): Ethical Implications of the Mediatization of Orga-
nizations. In: Journal of Information, Communication and Ethics in Society (Emerald), Vol. 10
(4), S.222-239.

mpfs (2016): Medienpadagogischer Forschungsverbund Stidwest: Jim Studie 2016. Jugend, Infor-
mation, (Multi-) Media. https://www.mpfs.de/studien/jim-studie/2016/ [15.10.2018].

Platon (1989): Theaitetos. In: Platon: Simtliche Werke. Hamburg: Rohwolt, S. 103-181.

Post, James E./Preston, Lee E./Sachs, Sybille (2002): Redefining the Corporation. Stakeholder
Management and Organizational Wealth. Stanford, CA: Stanford University Press.

Prinzing, Marlis (2017): Digitaler Stammtisch versus Diskursethik? In: Stapf, Ingrid/Prinzing, Mar-
lis/Filipovi¢, Alexander (Hrsg.): Gesellschaft ohne Diskurs? Baden-Baden: Nomos, S. 35-52.

Rath, Matthias/Krotz, Friedrich/Karmasin, Matthias (2018) (Hrsg.): Maschinenethik. Normative
Grenzen autonomer Systeme. Wiesbaden: Springer.

Rohracher, Harald/Ornetzeder, Michael (2003): Partizipative Technikgestaltung und nachhaltige
Entwicklung. Graz: IFZ.

Rother, Natascha (2015): Journalistische Ethik und Verantwortungszuschreibung im Falle medialer
Skandalisierung. In: Stapf, Ingrid/Prinzing, Marlies/Rath, Matthias/Schicha, Christian (Hrsg.):
Neuvermessung der Medienethik. Bilanz, Themen und Herausforderungen seit 2000. Wein-
heim/Basel: Beltz Juventa, S. 191-205.

Schattenhofer, Karl (2009): Selbststeuerung von Gruppen. In: Edding, Cornelia/Schattenhofer, Karl
(Hrsg.): Alles tiber Gruppen. Weinheim/Basel: Beltz. S. 437-466.

500

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op


https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krainer - Kollektive Autonomie als kommunikations- und medienethische Selbstbestimmung

Schmidt, Heinrich (Begriinder)/Schischkoff, Georgi (Neubearbeitung) (1991): Philosophisches
Worterbuch. Stuttgart: Kroner.

Schwarz, Gerhard (2001): Konfliktmanagement. Wiesbaden: Gabler.

Sen, Amartya (1987): On Ethics and Economics. New York/Oxford: Blackwell.

Simon, Fritz B. (2004): Gemeinsam sind wir bléd? Heidelberg: Carl-Auer.

Sof3dorf, Anna (2016): Zwischen Like-Button und Parteibuch. Die Rolle des Internets in der poli-
tischen Partizipation Jugendlicher. Wiesbaden: Springer VS.

Stapf, Ingrid (2018): Wenn Roboter im Kinderzimmer mitreden und Mobiltelefone als Korperteile
erlebt werden. Uberlegungen zu einer Kinder-Medien-Ethik in der mediatisierten Gesellschaft.
In: Rosenstock, Roland / Sura, Ines (Hrsg.): Mediatisierung und religiose Kommunikation.
Herausforderungen fiir Theologie und Kirche. Hamburg: Kreuz, S.281-316.

Stapf, Ingrid/Prinzing, Marlis/Filipovi¢, Alexander (2017): Einleitung: Der Journalismus und die
Qualitit des gesellschaftlichen Diskurses. In: Stapf, Ingrid/Prinzing, Marlis/Filipovic,
Alexander (Hrsg.): Gesellschaft ohne Diskurs? Baden-Baden: Nomos, S. 11-14.

Professionelle Selbstdarstellung
in sozialen Medien

Personal Branding on Social Media =&

Predictors of Self-Presentation and Relationship
Management of German Academics

y Von Dr. Sanja Kapidzic, M.A.
Personal Branding

By-ocialiiel 2018, 309 S, brosch., 59— €
ISBN 978-3-8487-4342-1
elSBN 978-3-8452-8566-5

(Internet Research, Bd. 46)
ol i nomos-shop.de/30183

Diese Studie untersucht die Nutzung sozialer Medien durch Wissenschaftlerinnen
in Deutschland zum Zwecke der professionellen Selbstdarstellung und des Net-
workings. Geblindelt unter dem Begriff Personal Branding wird der Frage nach-
gegangen, welche Determinanten die Nutzung sozialer Medien beeinflussen.

S Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfiigbar unter:

S elibrary www.nomos-elibrary.de

Portofreie Buch-Bestellungen unter

www.nomos-shop.de N omos

Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer Edition Reinhard Fischer

501

24.01.2028, 10:47:3¢ - Op



https://doi.org/10.5771/1615-634X-2018-4-485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

