Kapitel 1: Die Welt und der Mensch

2. Die Welt der Ahnlichkeiten

Vier unterschiedliche Ahnlichkeiten werden von der Archiologie freilegt. Sie
sind die wesentlichen Formen, durch die die Welt aus Raum und Zeit in sich zu-
sammenhéingt.

Zunichst gibt es die convenientia. Es handelt sich dabei um die ,Ahnlichkeit*
zwischen der Ahnlichkeit von Dingen und der Nachbarschaft der Orte, in denen
sie sich befinden: um eine eigentiimliche Verflechtung von Ort und Ahnlichkeit.
Jede raumliche Nachbarschaft von Dingen &hnelt einer Wesensnachbarschaft,
d.h. Ahnlichkeit zwischen ihnen. Da aber jede Ahnlichkeit, um sichtbar zu wer-
den, untrennbar verkniipft ist mit einer gewissen Zeichenhaftigkeit bzw. Sprach-
lichkeit', besagt die convenientia eine Art sprachlicher Verfasstheit selbst des
,physikalischen‘ Raumes — im scharfen Kontrast zur galileisch-cartesianischen
Geometrisierung des Raumes, die darauf folgen sollte. ,,Die Welt, das ist die uni-
versale ,Konvenienz‘ der Dinge. Es gibt ebenso viele Fische im Wasser wie Tiere
oder durch die Natur oder die Menschen hervorgebrachte Objekte auf dem Lande
(gibt es nicht Fische, die Episcopus heiflen, und andere, die den Namen Catena
oder Priapus tragen?) [...].“* Aus der Tatsache der Namensgleichheit der Fische
einerseits und der Tiere, Artefakte usw. andererseits, d.h. aus einer Eigenschaft
der Sprache — die nichts Willkiirliches sein kann, da sie ja eine Gabe Gottes und
ein Ding in der Welt ist — erfolgt die Zahlengleichheit der Wasserwesen und der
Landwesen. Die Konvenienz zwischen Land und Wasser ist auf evidente Weise
mit Sprachfakten verschrénkt.

Das erklirt u.a., warum die Wissenschaft dieser Zeit die Welt als ein Buch le-
sen kann und muss. ,,In der weiten Syntax der Welt gleichen sich die verschiede-
nen Wesen einander an, die Pflanze kommuniziert mit dem Tier, das Land mit
dem Meer, der Mensch mit allem, was ihn umgibt. Die Ahnlichkeit erlegt Nach-
barschaften auf, die ihrerseits Ahnlichkeiten versichern.> Denn die Nachbar-
schaft von Dingen ist kein Zufall, sondern ergibt sich aus einer voraufgehenden

1 Siehe den zweiten Teil dieses Kapitels.
2 OD: 47-48/MC: 33-34 (m).
3 OD: 47/MC: 33 (m). (Hervorh. v. Verf.).

14.02.2028, 14:32:0


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | TEIL |: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

(dunklen) Verwandtschaft, d.h. Ahnlichkeit, zwischen ihnen. Von dieser Nach-
barschaft, die einer primiren Ahnlichkeit entspringt, erfolgen ihrerseits neue
Ahnlichkeiten: Die dhnlichen und benachbarten Dinge assimilieren sich und tau-
schen ihre Eigenschaften aus.

Auf der Grundlage dieser eigentiimlich zirkuldren Beziehung zwischen der
Ahnlichkeit von Dingen und ihrer Nachbarschaft verbindet sich das ,Behiltnis
der Welt zu einer Verkettung ihrer Teilrdume: des Landes mit dem Meer, der
Erde (aus Land und Meer) mit dem Himmel, der Welt (aus Erde und Himmel)
mit Gott. Der Schopfer und der gewaltige Bereich des von ihm Erschaffenen sind
in der Form der convenientia aneinander gekettet. Jeder Punkt dieses Welt-
Raumes wird als ,Scharnier’ oder ,Gelenk’, und folglich als Verweis auf eine
Ahnlichkeit angesehen. Und der zirkulire Bezug zwischen der Ahnlichkeit und
der Nachbarschaft an jedem solchen Punkt dhnelt einem einzelnen Ring jener
universellen Kette zwischen Gott und der Welt, bzw. der Welt mit sich selbst. ,,In
jedem Beriihrungspunkt beginnt und endet ein Ring, der dem vorangehenden und
dem folgenden dhnelt. Von Kreis zu Kreis verfolgen sich die Ahnlichkeiten, hal-
ten die Extreme in Distanz (Gott und die Materie) und riicken sie so aneinander,
dass der Wille des Allméchtigen bis in die verschlafensten Ecken dringt.*

Dann gibt es die aemulatio. Gemal dieser Form dhneln sich auch Dinge, die
nicht einander benachbart sind: Sie verhalten sich zueinander wie Spiegel und
Reflex. Die aemulatio regelt den Zusammenhang der Welt so, als wire die Kette
der convenientia auseinandergebrochen. Die nunmehr von einander getrennten
Ringe — jeder Raumpunkt wird weiterhin als Gelenk angesehen und folglich auch
als Ring, d.h. als Zirkel aus Nachbarschaft und Ahnlichkeit — spiegeln sich
gegenseitig von einer Entfernung aus. Es ist, als wire bei jedem Einzelfall von
aemulatio die Welt auf eigentimliche Weise in sich zusammengefaltet, womit
die sich spiegelnden Dinge einander unmittelbar und nur schwer unterscheidbar
gegeniiberstiinden, also doch wieder ,.eine Art Konvenienz*® miteinander unter-
hielten. Zwischen der convenientia und der aemulatio besteht iiberhaupt eine
eigentiimliche Spannung. Die convenientia versucht, durch die Nachbarschaften
hindurch und trotz ihrer die Distanzen als verkettete Distanzen einzurichten und
aufrechtzuerhalten. Zwischen Nichtbenachbartem besteht, unter Absehung von
der Verkettung, ein Bruch, d.h.: Nichtdhnlichkeit. Sogar die Nachbarschaft selbst
beinhaltet Abstand, organisiert ihn geradezu, was besonders augenfillig ist in der
convenientia zwischen der Transzendenz Gottes und der Welt seiner Geschopfe.
Doch verstrickt sich die convenientia, gerade indem sie sich um Distanz und
Bruch bemiiht, in eine eigentimliche Doppelung zwischen raumlicher Nachbar-
schaft (Ort) und Wesensnachbarschaft (Ahnlichkeit).

4 OD: 48/MC: 34 (m).
5 ,.Die zweite Form der Ahnlichkeit ist die aemulatio, eine Art Konvenienz [...]* OD:
48.

14.02.2026, 14:32:0;


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 1: DIE WELT UND DER MENSCH | 41

Dieses Verhiltnis kehrt sich in der aemulatio um, die dazu neigt, den Bruch
zu beseitigen: ,,.Durch ihre Verdoppelung im Spiegel schafft die Welt die ihr
eigene Distanz ab.“® Doch gelingt das nicht ganz — und der Bruch kehrt auf einer
anderen Ebene wieder. Gerade als Doppelung der Welt mit sich selbst fiihrt die
aemulatio den subtilen Bruch eines umkadmpften Rangunterschiedes ein. Denn
nicht immer fiihrt die ,,natiirliche Zwillingshaftigkeit™ der Dinge zu einer volli-
gen Ununterscheidbarkeit der Gestalten, ,,,die sich vollkommen dhneln (ressem-
blent), ohne dass es jemandem moglich wire, zu sagen, wer dem anderen seine
Ahnlichkeit (similitude) gegeben hat*,,”. Oft wird nimlich das gegenseitige Spie-
gelungsverhidltnis im Sinne eines Rangunterschiedes entschieden: zwischen
einem passiven Spiegel und einem Gegeniiber, das den stirkeren EinfluB3 ausiibt.
Die Griser der Erde spiegeln zwar den bestirnten Himmel wider. Doch ist es
fraglos giiltig, dass die Gestirne Matrix und Préfiguration der Griser sind.
Manchmal aber dhneln die sich spiegelnden Gestalten ,,,zwei gereizten Sol-
daten®,%: Sie gewinnen abwechselnd die Oberhand. Dann umhiillen die sich spie-
gelnden Ringe abwechselnd einander. Die Doppelung der aemulatio vermag also
keineswegs den Bruch der Distanzen zu vertilgen: ,,[...] sie durchlduft in aller
Stille (en silence) die Rdume der Welt, jedoch wird die von ihr iiberstiegene Dis-
tanz nicht durch ihre subtile Metapher annulliert. Sie bleibt der Sichtbarkeit ge-
6ffnet. Und in diesem Duell bemichtigen sich gegenseitig die beiden herausge-
forderten Gestalten. Das Ahnliche umhiillt das Ahnliche, das jenes seinerseits
umzingelt, und vielleicht wird es erneut umbhiillt durch eine Doppelung, die das
Vermogen hat, bis ins Unendliche sich zu verfolgen. Die Ringe der Emulation
bilden keine Kette wie die Elemente der Konvenienz, sondern eher konzentri-
sche, reflexive und rivalisierende Kreise.“’Die dritte Form der Ahnlichkeit ist die
Analogie. Diese Form legt die beiden ersten iibereinander und kombiniert damit
die Doppelung im Bruch (convenientia) und den Bruch in der Doppelung (aemu-
latio). Es handelt sich um die Ahnlichkeit nicht von Dingen, sondern von Teil-
verkettungen und Gelenken, d.h.: um ein Verhiltnis der Proportionalitit, um die

6 OD: 49/MC: 34 (m).

7 OD: 49/MC: 35 (m). Spétestens in diesem Paracelsus-Zitat wird deutlich, dass sogar

das Schwanken zwischen ,similitude‘ und ,ressemblance‘ nichts ,Eigenes‘ der

archéologischen Rede ist, sondern Paracelsus selbst in den Mund gelegt werden
kann (zumindest in der Ubertragung von de Givry): So sehr geht die Archiologie in
dem von ihr aufgenommenen Diskurs auf. Siehe Anm. 2 dieses Kapitels.

OD: 50/MC: 35 (m).

9 OD: 50/MC: 36 (m). (Hervorh. v. Verf.). Die aemulatio durchléduft in aller Stille die
Réume der Welt weil sie — auf dieser Stufe der archidologischen Beschreibung — die
Welt wie sie ist kennzeichnet und nicht wie sie von den Menschen gesehen bzw. ge-
lesen werden kann. In diesem Stadium der Beschreibung ist die aemulatio, zusam-
men mit den anderen Formen der Ahnlichkeit, ,vorsprachlicher* Natur. Daher ihre
eigentiimliche ,Stummheit’. Doch, nachdem die vier Ahnlichkeiten auch in ihrer
Zeichennatur betrachtet worden sind (Kapitel 2 dieser Arbeit), kommt ihnen eine
andere Stille zu. Jetzt geht es um die Lautlosigkeit von eingeritzten Verweisungen
oder Signaturen: um die charakteristische Stille der Schrift.

[e e}

14.02.2028, 14:32:0


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | TEIL |: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

gegenseitige Spiegelung konvenienter Verhdltnisse zwischen den Dingen. Die
Analogie veranstaltet also einerseits die Doppelung (Spiegelung) des durch die
convenientia definierten Bruchs (der zugleich unterscheidenden und verbinden-
den Nachbarschaftsverhdltnisse). Andererseits aber treibt sie einen Keil in jedes
der einzelnen Glieder der aemulatio. Nicht Dinge spiegeln sich hier, sondern
Verhiltnisse, die durch alle Verwandtschaft hindurch den Unterschied festhalten.
Es liegt hier also eine Art gespaltener Doppelung, ein Bruch der Doppelung, vor.
Doppelung des Bruchs und Bruch der Doppelung in einem: Das ist die Analogie.

Die Kraft der Analogie liegt in ihrer Umkehrbarkeit und folglich Mehrdeu-
tigkeit. Das Verhéltnis der Pflanze mit der Erde spiegelt dasjenige zwischen dem
Tier und der Erde wider. Doch kann das Gewichs einmal als ein Tier angesehen
werden, das ,,seinen Kopf nach unten hélt, den Mund (oder die Wurzeln) in die
Erde eingegraben*'’, und ein anderes Mal als ein ,,aufrechtes Tier [...], dessen
Erndhrungsprinzipien von unten nach oben dem Wipfel entgegensteigen, stets
einen Stengel entlang, der sich wie ein Korper erstreckt und in einem Kopf endet,
— StrauB, Bliiten, Blitter [...]“''. Keineswegs bestreiten diese zwei Deutungen
einander. Die Analogie wird damit nicht zerstort, sondern nur umgedreht. Die
zwei sich spiegelnden Konvenienzen konnen einander direkt oder kreuzweise
proportional sein: Entscheidend fiir das Wissen ist das Vorliegen tiberhaupt einer
Proportionalitit.

Convenientia, aemulatio und Analogie sind Formen festgestellter oder fest-
stellbarer Tatsachen. Sie bediirfen jedoch einer Erklarung. Wie kommt es dazu,
dass Dinge, die sich dhneln, gerade in Nachbarschaft zueinander riicken und dann
auch noch sich gegenseitig assimilieren (convenientia)? Wie kann man erkldren,
dass weit entlegene Dinge wie Sterne und Gréser {iberhaupt etwas miteinander zu
tun haben, geschweige denn einander widerspiegeln (aemulatio)? Wie ist es
moglich, dass Dinge, die einander sogar undhnlich sind, in Verhéltnisse eingelas-
sen sind, die sich gegenseitig widerspiegeln (Analogie)? Die Erkliarung dafiir
liegt in einer verborgenen, allen Einschrinkungen der Nachbarschaft, der stati-
schen Distanzen oder gar der wesenhaften Unihnlichkeit enthobenen Anzie-
hungskraft zwischen den Dingen: der Kraft der Sympathie. Die Sympathie steht
iiber den drei anderen Formen, wirkt durch sie hindurch, erklirt sie und fiihrt,
neben der Nachbarschaft, der Spiegelung und der Proportionalitét, die Phdnome-
ne der Bewegung durch den Raum und der Wandelbarkeit der Wesen ein. ,,Sie
durchlduft in einem Augenblick die weitesten Rdume: vom Planeten zum Men-
schen, den diese beherrscht, fillt die Sympathie von fern wie der Blitz; sie kann
im Gegenteil von einer einzigen Berithrung geboren werden [...] Sie ist das Prin-
zip der Mobilitét [...] treibt die Wurzeln ins Wasser und lasst die groBe gelbe
Bliite der Sonnenblume mit dem Bogen der Sonne sich drehen. Mehr noch: In-
dem sie die Dinge in einer &ueren und sichtbaren Bewegung zueinander zieht,

10 OD: 51/MC: 36 (m).
11 Ibid. (m).

14.02.2028, 14:32:0


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 1: DIE WELT UND DER MENSCH | 43

ruft sie insgeheim eine innere Bewegung hervor — eine Verlegung der Eigen-
schaften, die einander in ihrem Platz ablosen: das Feuer, da leicht und heil3, er-
hebt sich in die Luft, [...] verschwindet in einem leichten Dampf, im blauen
Rauch, in einer Wolke: es ist zur Luft geworden.«'

In ihrer Freiheit manifestiert sich die Sympathie als ein Spie/ der Anndherung
und Assimilierung der Dinge. Doch: Wiirde sie schrankenlos walten, so miissten
alle Dinge auf einander zu rasen, dass am Ende die Welt auf einen einzigen
Punkt zusammenschrumpfte. Dass das nicht der Fall ist, dass die Dinge weiterhin
in Abstand bleiben und sich unterscheiden, macht eine zweite Kraft erforderlich:
eine Kraft des Hasses, die die Dinge auseinandertreibt. Diese Kraft ist die der
Antipathie, die ebenso firei ist wie die Sympathie und deren Spie/ die Dinge ,,ver-
streut, aber ebenso zum Kampf zieht, sie morderisch werden lédsst und sie ihrer-
seits dem Tode aussetzt, [...] [wodurch] die Dinge und die Tiere und alle Gestal-
ten der Welt das bleiben, was sie sind.“"

Die Sympathie und die Antipathie sind zusammen genommen die vierte Form
der Ahnlichkeit. Sie sind Zwillingskrifte, deren stindiger Ausgleich die Bewe-
gung und Verwandlung, aber auch die Identitit und Wiederholbarkeit der Dinge,
kurz: den Raum und die Zeit ermoglichen. Und in ihrem Spiel lassen sie in einer
zweiten Fassung — der freien, sich gegenseitig in Schach haltenden Bewegungen
— erneut die Nachbarschft, die Spiegelung, die Proportionalitdt entstehen. Des-
halb kénnte man sagen, dass die bisher besprochenen drei Ahnlichkeitsformen im
Wechselspiel dieser Zwillingskrifte aufgehoben, wenn auch nicht hoher gehoben
sind. Die vierte Form der Ahnlichkeit erklirt also die drei anderen, indem sie (a)
zundchst mit thnen bricht , d.h. ihre Einschrinkungen miachtet; (b) dann aber
ihnen vorausgeht und sie verdoppelt, insofern sie das raumzeitliche Ganze
schafft, in dem die drei anderen Ahnlichkeiten erneut auftauchen kénnen. Im
Modus der Bewegung verbindet sie Distanz und Nachbarschaft miteinander, in-
dem sie das eine in das andere tibergehen l4sst und die Bahnen der Wesenstiber-
tragung damit sichtbar macht.

In einem Wort: Die vier Formen der Ahnlichkeit sind in eine Serie unter-
schiedlicher Verschrankungen von Bruch und Doppelung eingelassen, von der
jedes Glied das vorangehende in die Ferne riickt, um es dann ein zweites Mal und
auf einer anderen Ebene hervorzurufen. Es handelt sich um ein Spiel, das sich
schrittweise verkompliziert.

3. Der Mensch

Und der Mensch? Wie bezieht sich der Mensch auf diese Welt der Ahnlichkei-
ten? Zunéchst: Er ist in eine Umgebung eingebettet, deren Merkmale er teilweise

12 OD: 53-54/MC: 38-39 (m).
13 OD: 55/MC: 39 (m).

14.02.2028, 14:32:0


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | TEIL |: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

iibernimmt (convenientia): auf seinem Gesicht wichst ,.eine Art Griser“'*. Und
seine Seele, durch die Siinde dick und schwer und der Materie dhnlich geworden,
nistet sich in die Hohlung des Korpers ein."” Aber es finden sich in ihm auch
Dinge wieder, die nicht zu seiner unmittelbaren Umgebung gehoren (aemulatio):
,Von fern ist das Gesicht Nacheiferer (1'émule) des Himmels, und ebenso wie der
Intellekt des Menschen unvollkommen die Weisheit Gottes reflektiert, reflektie-
ren die beiden Augen mit ihrer begrenzten Klarheit (clarté bornée) das grofe
Leuchten, das am Himmel Sonne und Mond verbreiten.«'® Das Firmament trigt
er nach Paracelsus aber auch in seinem Innern und, mit wachsender Weisheit,
kann dieser innere Kosmos des Menschen der Ordnung der Welt sogar den Rang
streitig machen'”.

Drittens verhalten sich seine Teile zueinander wie diejenigen des Himmels
(Analogie) — ,,[...] sein Puls schldgt in seinen Adern, so wie die Sterne geméaf
ihren eigenen Wegen kreisen [...]“'* — oder auch der Erde — ,,Sein Fleisch ist eine
Scholle, seine Knochen sind Felsen, seine Adern groBe Fliisse [...]*"" — oder
auch wie diejenigen der Tiere, der Pflanzen, der Metalle, der Stalaktiten, der
Gewitter usw. Der Mensch ist ,,mit Analogien iibersittigt“*’, er ist ,,der groBe
Herd der Proportionen, das Zentrum, auf das die Beziehungen sich stiitzen und
von dem sie erneut reflektiert werden.“*' Sein Korper ist ,,immer die mogliche
Hilfte eines universalen Atlas“*.

SchlieBlich ist er auch in Beziehungen der Anziehung (Sympathie) und der
AbstoBung (Antipathie) eingelassen. Zwischen seinen Augen und dem Eisenhut
besteht Sympathie: Daher kann man im Letzteren ein Heilmittel fiir die Augen
sehen”. Aber es kann auch sein, dass die Sympathie eines fernen Planeten wie
ein Blitz auf den Menschen fillt**. Kurz: Der Mensch ist genauso wie alle ande-
ren Dinge entlang den Faden der vier Ahnlichkeiten in die Textur der Welt ein-
gewoben.

Und doch geniefit er gegeniiber den anderen Dingen einen deutlichen Vor-
rang. Er ist zwar ein Ding in der Welt. Aber: Als ein Weisheitsspiegel, der die
sich darin spiegelnde Welt sogar tibertreffen kann, und als die mogliche Hélfte
eines universalen Atlas bietet er der Welt auch ein Gegeniiber. Unter allen mog-
lichen Dingen der Welt bildet er so etwas wie einen Extrempunkt oder eine Gren-
ze: Als ein winziger Spiegel, in dem sich jedoch das Weltganze verdoppeln kann,

14 OD: 47.

15 1Ibid.

16 OD: 49/MC: 34 (m).
17 OD: 50.

18 OD: 52/MC: 37 (m).
19 Ibid.

20 OD:51.

21 OD: 53.

22 OD: 52.

23 OD: 58.

24 OD: 53.

14.02.2028, 14:32:0


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 1: DIE WELT UND DER MENSCH | 45

ist er in die Welt als ihre /etzfe Tiefe hineinversenkt. Kurz: Der Mensch befindet
sich in der Welt in der Weise eines Mikrokosmos. Damit sind wir allerdings
schon bei der Lésung von Problemen angelangt, die das Wissen des sechzehnten
Jahrhunderts bedriingen wiirden, blicbe man bei den vier Ahnlichkeiten stehen.
Denn es wiirden sich nacheinander und auf zwingende Weise zwei epistemische
Verlegenheiten melden, sollte das Spiel des Bruchs und der Doppelung nach der
Einfiihrung der vier Grundformen der Ahnlichkeit abgebrochen werden.

14.02:2026, 14:32:0; Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

