
Bildung, Werteerziehung, Integration?

Die Aufgabe von Religionsunterricht in der religiös-

weltanschaulich diversen Migrationsgesellschaft –

Eine Diskussion

Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

Dokumentation eines Podiumsgesprächs in Oldenburg am 22. Februar 2018. Es diskutierten

Katja Boehme, Professorin für Katholische Theologie/Religionspädagogik an der Pädagogi-

schenHochschuleHeidelberg,PaulMecheril, zumZeitpunkt der Veranstaltung Professor für

Migration und Bildung an der Universität Oldenburg sowie Direktor des dortigen Center for

Migration, Education and Cultural Studies, seit 2019 an der Universität Bielefeld, und Bü-

lent Uçar, Professor für islamische Religionspädagogik an derUniversitätOsnabrück.Mode-

riert wurde das Gespräch von Britta Konz, Professorin für evangelische Religionspädagogik

an der TechnischenUniversitätDortmund, und JoachimWillems, Professor für evangelische

Religionspädagogik an der Universität Oldenburg. Aus dem Publikum meldete sich außer-

demHenrik Simojoki, zur Zeit desGesprächs Professor für evangelischeReligionspädagogik

an der Universität Bamberg, jetzt an der Humboldt-Universität zu Berlin.

Der vorliegende Text ist eine behutsam redigierte und von den Beteiligten autorisierte

Fassung des Transkripts der Podiumsdiskussion.

 

Boehme: Ich möchte mit einer These beginnen: Eigentlich geht es beim interre-

ligiösen Lernen immer schon um Begegnung. Das gilt seit den 1970er Jahren,

als ein Weltreligionen-Unterricht im Religionsunterricht etabliert wurde. Weil es

wegen der sog. Gastarbeiter, zunächst aus Spanien, Italien und Portugal, dann

aber auch aus der Türkei, gesellschaftlich notwendig wurde, war gegenseitiges

Verstehen und Verständnis das Ziel dieses Weltreligionen-Unterrichts. Karl-Ernst

Nipkow zufolge soll es in den 1980er Jahren einen Paradigmenwechsel vom

Weltreligionen-Unterricht zum interreligiösen Lernen gegeben haben, in dem

es weniger um Beheimatung (und aus der Perspektive der Beheimatung) um

andere Religionen ging, sondern darum, dass auf Verständigung hin interreligiös

gelernt werden sollte. Seit den 1980er Jahren spricht Nipkow sogar selbst von

interreligiösem Begegnungslernen, wie auch andere große Pioniere der interre-

ligiösen Religionspädagogik, vor allem aus der Evangelischen Theologie, wie ich

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

neidlos zugeben muss: Nipkow muss zuerst genannt werden, dann aber auch

Johannes Lähnemann, Udo Tworuschka, Folkert Rickers, aber auch von katholi-

scher Seite Hans Georg Ziebertz oder Stephan Leimgruber. Mit anderen Worten:

Interreligiöses Begegnungslernen hat es eigentlich immer schon gegeben. Das

Comenius-Institut, damals noch unter Mitwirkung von Karl-Ernst Nipkow, hatte

schon 1969 ein Konzept für ein Begegnungslernen vorgeschlagen, mit welchem

sogar die Nichtreligiösen mit in den Blick genommen wurden.

Interreligiöses Begegnungslernen ist immer noch aktuell, so meine nächste

These, denn jetzt leben über 18 Millionen Menschen mit Migrationshintergrund

in Deutschland, und es kommen noch weitere Menschen aus nicht-christlichen

Ländern zu uns. Deshalb gehört es unbedingt zum schulischen Bildungsauftrag,

dass interreligiöses Lernen eine gemeinsameAufgabe der Fächer der religiösen und

philosophischen Bildung seinmuss. In dieser Situation können nichtmehr die ein-

zelnen Fächer jeweils für sich sagen: Unter interreligiösem Lernen verstehen wir

dieses oder jenes, sondern es muss zu einem Lernen im Verbund kommen, weil

es eine gemeinsame Aufgabe dieser Fächer ist, dazu einen Beitrag in der Schule

zu leisten. Mecklenburg-Vorpommern hatte bereits 1998 eine entsprechende Fä-

chergruppe in seinem Schulgesetz verankert, und zwar unter dem Anspruch von

»Identität und Verständigung«, wie es die gleichnamige evangelische Denkschrift

zumReligionsunterricht von 1994 vorsah.Die Fächergruppe findet sich auch in Ver-

waltungsvorschriften Schleswig-Holsteins und in Sachsen-Anhalt. In den anderen

Bundesländern sind wir also eigentlich der Zeit hinterher, wenn man so will. Das

müsste uns zu denken geben. Schon 1998 haben die Berliner Kirchen, also die Evan-

gelische Landeskirche Berlin-Brandenburg, wie sie damals noch hieß, und die Erz-

diözese Berlin, vorgeschlagen, dass das Modell der Fächergruppe den katholischen

und evangelischen Religionsunterricht umfassen sollte, aber auch den Ethikunter-

richt, den Religionsunterricht der jüdischen Gemeinde, den islamischen Religions-

unterricht und sogar den Weltanschauungsunterricht der Humanistischen Union.

Alle sollten auf einer Ebene, auf gleicher Augenhöhe, in der Schule zugestanden

bekommen, ihr Fach unter der Maßgabe zu unterrichten, zweimal im Schuljahr

miteinander zu kooperieren. Zu diesem Zweck sollte ein Thema ausgewählt wer-

den, das in allen Fächern der Fächergruppe getrennt unterrichtet werden solle.

Dann sollten die Schüler – darin zeigt sich das Modell als sehr schülerorientiert –

miteinander über dieses spezifischeThema, das sie vorher in einer Unterrichtsein-

heit jeweils in ihrem Fach durchgenommen und aus ihrer Perspektive kennenge-

lernt haben, miteinander ins Gespräch gebracht werden. Dieser Austausch sollte

in einer weiteren Phase zudem reflektiert werden. Dieses Modell, das die Kirchen

damals vorgestellt haben, ist aber leider durch die ungeschickte politische Positio-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 405

nierung der Kirchen in der »Pro Reli«-Initiative1 untergegangen. Stattdessen gibt

es in Berlin nun einen für alle verpflichtenden Ethikunterricht in ausschließlich

staatlicher Verantwortung. Aber kann der Staat sich anmaßen, einen Unterricht zu

übernehmen, der weltanschauliche Fragen bzw. auch religiöse Fragen beinhaltet?

Meiner Meinung nach sollten wir uns als Fächer des bekenntnisorientierten Reli-

gionsunterrichts und seiner Alternativfächer stark machen und sagen, dass dies

eigentlich die Aufgabe ist, die wir in der Schule zu leisten haben, ist, indem wir

miteinander, aus der Differenzkompetenz der verschiedenen Religionen undWelt-

anschauungen heraus, einen Unterricht im Dialog anbieten und die Konfessionali-

tät als Dialogprinzip ernst nehmen, wie es der katholische KirchenrechtlerThomas

Meckel ausgedrückt hat. Schülerinnen und Schülern sollte auf diese Weise ein di-

daktisch angeleitetes Begegnungsmodell in der Schule ermöglicht werden, bei dem

sie critical incidents, um Joachim Willems aufzunehmen, also kritische Überschnei-

dungssituationen in der Begegnung erleben, und zwar diese in einem didaktisch

geschützten Raum, in welchem sie diese bearbeiten und reflektieren können.

Ein solches Modell kann man eins zu eins auch in die Lehrerausbildung über-

tragen.Wir realisieren dieses Modell schon seit 2011 in unserem Institut für Philo-

sophie und Theologie an der Pädagogischen Hochschule Heidelberg in Kooperati-

on mit weiteren Hochschulen: der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg,

dem Studiengang Islamische Theologie der Pädagogischen Hochschule Karlsruhe

und beim letzten Durchgang auch mit dem Zentrum für Islamische Theologie der

Universität Tübingen. Die Studierenden, die die entsprechenden Veranstaltungen

absolviert haben, können somit ein Zertifikat erwerben.

Im letzten Semester hatten sich beispielsweise die Studierenden aus den ge-

nannten Studiengängen in unterschiedlichen Seminaren mit der Gottesfrage be-

schäftigt. Zunächst erarbeiteten die Studierenden das Thema in den Seminarver-

anstaltungen ihrer eigenen Studiengänge. Anlässlich eines gemeinsamen Studi-

entags präsentierten die Studierenden sich dann in gemischten Kleingruppen ge-

genseitig das, was sie in den Seminaren erarbeitet hatten, und reflektierten ihren

Austausch in der gemischten Gruppe. Diese Reflexionen wiederum wurden an-

schließend noch einmal in der jeweiligen Seminargruppe reflektiert.

An Fotos von der Veranstaltung kann man ersehen, welche Kulturwelten wir

nicht nur unter Studierenden, sondern auch unter Lehrern und Schülern zusam-

men zu bringen haben. Dies kann der Religionsunterricht leisten.

1 In Reaktion auf die Einführung eines für alle Schülerinnen und Schüler verpflichtenden

Schulfachs Ethik durchdendamaligenBerliner Senat im Jahr 2006, versuchte einmaßgeblich

durch die evangelische und die katholische Kirche getragenes Bündnis, die Einführung von

Religionsunterricht als ordentliches Schulfach im Sinne von Artikel 7 Absatz 3 Grundgesetz

zu erreichen. Durch ein erfolgreiches Volksbegehren 2009 wurde im selben Jahr ein Volks-

entscheid erzwungen, in dem allerdings weder eineMehrheit noch das notwendige Quorum

an Ja-Stimmen erreicht wurden. (Willems 2012, 56-61).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

 

Mecheril: Ich fange mit einer Präventivbemerkung an: Ich bin jemand, der eine

bestimmte Perspektive auf Migrationsgesellschaft und auf Migrationsgesellschaft

und Bildung hat. Diese Perspektive ist, so meine Erfahrung, in manchen Räumen

und Kontexten ungewöhnlich und provozierend. Und in anderen Kontexten ge-

wöhnlich, langweilig und so weiter. Ich kenne aber nun hier den heutigen Kontext

nicht genau. Und da ich darum nicht weiß, und weil ich ängstlich bin, mache ich

eine präventive Bemerkung. Ich kann ja nicht genau wissen, wie wir gemeinsam

ins Gespräch kommen und wie das Publikum sich beteiligt und wie Joachim das

ganze moderieren wird, und es kann ja sein, dass eine Art Schmackes reinkommt.

Könnte ja sein. Es ist ja auch genug Schmackes im Themenfeld – Religion, Staat,

Migration, Nationalstaat, Globalität. Wie wir alle wissen, sind im Mittelmeer letz-

tes Jahr so viele Menschen ertrunken wie noch nie und so weiter – es ist genug

Schmackes drin. Und es kann sein, dass ich dieses, was ich jetzt als Schmackes be-

zeichnet haben, dass das in meinen Körper fährt und etwas mit mir passiert. Ich

imitiere jetzt religiöses Sprechen, fällt mir gerade auf. Und dann kann ich Dinge

sagen, die im Eifer des Sprechens gesagt werden. Ich meine es nicht persönlich!

Ich beschäftige mich zunächst mit diskursiven Verhältnissen und erst einmal nicht

mit der Verantwortung einzelner Akteure.

In dem Rahmen bin ich der Ansicht, dass es mehr Plausibilität auf der Seite

derer gibt, die interkulturelle Pädagogik, interethnische Pädagogik, interreligiöse

Pädagogik argwöhnisch betrachten. Ein Argument dafür wäre: Dort ist eine Set-

zung gemacht, die wirklichkeitskonstitutiv ist. Die Setzung der Differenz im ›inter‹

– das Interreligiöse –produziert gewissermaßenWirklichkeit. Vielleicht habenwir

Gelegenheit, über die Produktion sozialerWirklichkeit als religiöseWirklichkeit zu

Anfang des 21. Jahrhunderts ins Gespräch zu kommen. Das ist eine schwierige Ge-

schichte, weil es nicht nur eine, um mit Birgit Rommelspacher zu sprechen, wis-

senschaftliche Dominanzkultur gibt, sondern weil mittlerweile ein Markt entstan-

den ist, auf demmanmit ›inter-xy‹ Kapital kumulieren kann. An der Universität, in

der Kommunalpolitik und so weiter. Das können wir uns vielleicht anschauen. Ich

bin sogar jemand, der der Ansicht ist, und jetzt wird es in unserem Gesprächsrah-

men vielleicht sogar noch ein wenig dramatischer, dass es mehr Argumente gegen

konfessionellen Religionsunterricht gibt als dafür. In der Zeitschrift »Pädagogik«

habe ich eineDiskussion umdie Frage des konfessionellen Religionsunterrichts ge-

lesen. Ich fand insbesondere ein Argument des KollegenMichael Schmidt-Salomon

interessant. Er schreibt als jemand, der gegen konfessionellen Religionsunterricht

ist, dass die religiöse Rückbindung der Norm eine politische Einsicht untergräbt,

die für plurale Gesellschaften maßgeblich ist. Denn Werte, die für alle gelten sol-

len, müssen auch für alle einsichtig sein, weshalb sie eben nicht auf religiösen

Überzeugungen fußen dürfen (Schmidt-Salomon u.a. 2012, 64). Das finde ich ein

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 407

sehr plausibles und bedenkenswertes Argument, über das wir vielleicht sprechen

werden.

Letzter Punkt: Sehen Sie es mir bitte nach, wenn ich kritische Anmerkungen

zu etwas mache, mit dem Sie womöglich libidinös verbandelt sind. Ich bin mit

meiner Disziplin auch libidinös verbandelt. Und das geht mit Ressourcen und Re-

striktionen einher. Es ist so, dass ich mich mit Religion aus einer bestimmten kul-

turwissenschaftlichen Perspektive beschäftige. Ich interessiere mich in erster Linie

nicht für Gehalte, für Glaubensgehalte, für Gottesbezüge und habe dazu letztlich

auch wenig zu sagen. Ich beschäftige mich vielmehr aus einer bestimmten Per-

spektive heraus mit der diskursiven und kontextspezifischen Relevanzsetzung von

Religion. Und in diesem Zusammenhang finde ich es interessant, Religion, ins-

besondere in der migrationsgesellschaftlichen Gegenwart Europas, als potentielles

Sprachversteck für ›race‹, für Rassekonstruktionen, zu untersuchen. Dabei werden

die Macht und das Herrschaftspotential der diskursiven oder semantischen oder

sozial praktischen Kategorie »Religion« deutlich. Als Bildungswissenschaftler bin

ich daran interessiert zu untersuchen, wie diese Kategorie in bestimmten Kontex-

ten eingesetzt wird, um bestimmte hegemoniale Ordnungen wiederherzustellen,

zu bestärken. Und darüber können wir vielleicht ein bisschen sprechen.

 

Uçar: Wenn ich an Oldenburg denke, denke ich immer an zivilisierte Diskurse.

Ich hatte damals, vor acht oder neun Jahren, einen öffentlich ausgetragenen, sehr

freundlichen, aber schon ziemlich konträren Austausch mit Herrn Heumann.2 Der

besteht weiterhin in der Sache, aber menschlich sind wir uns sehr sympathisch.

Und wenn ich jetzt höre, was Herr Mecheril sagt – also, damit haben Sie jetzt ein

Fass aufgemacht, das können wir jetzt die ganze Nacht durch diskutieren. Sie ha-

ben ja quasi mit Ihren Anmerkungen unsere Existenz in Frage gestellt. Und das ist

natürlich sehr reizend. Da müssen wir uns, glaube ich, austauschen, und da gibt

es sicherlich auch Anmerkungen, vonmeiner Seite auf jeden Fall. Aber ich vermute

auch, dass Frau Boehme dazu das eine oder andere sagen wird.

Alles das, was Sie gesagt haben, Frau Boehme – ich kann mich dem gerne an-

schließen, das ist aus meiner Sicht völlig plausibel, nachvollziehbar und verständ-

lich. Aber ich weiß nicht, ob man in Zeiten von Säkularisierung, Pluralisierung

und Religiosität in der Gesellschaft, mittel- und langfristig mit diesem Ansatz, die

Gesellschaft als Ganze davon überzeugen kann, das bisherige Modell des Religi-

onsunterrichts fortzuführen. Ich bin, das ist kein Geheimnis, ein eindeutiger Be-

fürworter des Religionsunterrichts, wie er gemäß den Vorgaben erst derWeimarer

Verfassung, dann des Grundgesetzes seit fast einem Jahrhundert in Deutschland

2 Jürgen Heumann war von 1993 bis 2011 Professor für Religionspädagogik an der Carl von Os-

sietzky Universität Oldenburg.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

praktiziert wird. Und da haben wir an dieser Stelle auch eine Differenz mit Herrn

Heumann.

Aber gleichzeitig bin ich mir nicht sicher, ob wir unter den gesellschaftlichen

Rahmenbedingungen, die momentan bestehen und die letzten Dekaden dauerhaft

anhalten, den Religionsunterricht, so wie er besteht, in der Tat auch weiterfüh-

ren können. Ich bin im Ruhrgebiet aufgewachsen, ich war zuständig für den is-

lamischen Religionsunterricht in Nordrhein-Westfalen. Ich kenne die demografi-

schenDaten zu den deutschenGroßstädten.Nehmen Sie nurHamburg: Die beiden

großen Kirchen, die katholische und die evangelische Kirche zusammen, kommen

nicht einmal auf vierzig Prozent Schüleranteil in der Großstadt Hamburg. In Ber-

lin, in Köln, in der gesamten Rhein-Ruhr-Schiene, Frankfurt, überall ist das nicht

anders. Aufgrund dieser Entwicklung wird das gegenwärtige Modell von Religi-

onsunterricht, das wir in Deutschland insgesamt in großer Mehrheit haben, zwar

nicht kurzfristig, vermutlich auch nicht mittelfristig, aber sicherlich langfristig

prinzipiell in Frage stehen. Unabhängig von prinzipiell religionskritischen Men-

schen wie Herrn Schmidt-Salomon, den Sie vorhin zitiert haben, wird man auch

rationale Begründungsschwierigkeiten haben.

Momentan aber haben wir ein bestimmtes Modell des Religionsunterrichts,

und ich sehe, um ehrlich zu sein, in den nächsten zehn bis zwanzig Jahren kei-

ne politische Mehrheit in diesem Land, um dieses System prinzipiell in Frage zu

stellen. Danach mag dies, wie gesagt, anders ausschauen, schlicht aufgrund der

gesellschaftlichen Entwicklungen. Dann aber muss man sich die Frage stellen, was

die Aufgabe des Religionsunterrichts ist, den wir momentan in Deutschland ha-

ben, auch in Niedersachsen. Hier bewegen wir uns in einem gewissen normativen

Rahmen, der die heutige Diskussion auch einengt. Vor diesem Hintergrund hat

der Religionsunterricht natürlich einen Beitrag zum allgemeinen schulischen Bil-

dungsauftrag zu leisten, das ist völlig unbestritten. Natürlich muss der Religions-

unterricht seine Unterstützung im Bereich der Generierung von Werten anbieten,

das sehe ich selbstverständlich anders als Herr Schmidt-Salomon. Woher ich mei-

ne Werte letztlich generiere, ob ich sie aus der allgemeinen Philosophie, einer Ra-

tio, einer bestimmten religiösen Denomination beziehe, ist aus meiner Sicht allein

meine Sache und nicht die Sache des Staates oder von irgendwem sonst. Da haben

wir zum Beispiel einen Differenzpunkt. Religion muss hier einen Beitrag leisten

für den gesellschaftlichen Frieden, für die Toleranzfähigkeit, für die Befriedung der

Gesellschaft und auch zur Integration. All das ist, glaube ich, völlig unbestritten,

und ich bin auch der festen Überzeugung, dass ein guter Religionsunterricht das

auch leistet, egal ob der nun evangelisch, katholisch, jüdisch, muslimisch, syrisch-

orthodox, griechisch-orthodox, armenisch-apostolisch, niederländisch-lutherisch

ist – wir haben so viele Religionsunterrichtsformate.

Aber wenn man andererseits anschaut, von welchen Grundüberlegungen die

Mütter und Väter des Grundgesetzes damals ausgegangen sind, als sie diesen Re-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 409

ligionsunterricht installiert haben, dann könnte man diese Ansätze letztlich auch

kritisieren. So könnte man fragen, ob Religion hier degradiert und funktionali-

siert, zu einem Vehikel allgemeiner, menschlicher Kultur gemacht wird. Wo ist

hier der Glaube? Ich glaube, dass Religionsunterricht in erster Linie die Aufga-

be hat, kritisch über den Glauben zu reflektieren. Und ich glaube, dass das keine

antiquierte, altmodische oder anachronistische Grundhaltung ist. Gerade in Zei-

ten von Polarisierung und Radikalisierung wird ein Religionsunterricht, der basale

Grundkenntnisse aus der jeweiligen religiösen Tradition heraus vermittelt, auch

glaubwürdig Radikalisierung verhindern, zumindest besser eindämmen als einer,

der aus der Distanz versucht, Jugendliche zu erreichen. Das ist meine feste Über-

zeugung. Religionen können wie Gift wirken. Wohl dosiert können sie durchaus

heilend sein, wie Medizin. Aber wenn man die Dosierung nicht entsprechend hat,

können sie auch tödliche Wirkung haben. Und gerade ich, als Vertreter der islami-

schen Religionspädagogik, weiß,wovon ich rede.Wir haben bei uns am Institut für

islamische Theologie momentan verschiedene Forschungsprojekte laufen über Ex-

tremismusforschung, über Deradikalisierung, über Radikalisierung. Da sehen wir,

wie Religion in der Tat auch durch bestimmte Menschen, nicht nur in der Ferne, in

Afghanistan, Syrien, im Irak oder sonst wo, sondern auch hier in Deutschland, ein-

deutigmissbraucht und pervertiert wird.Hier ist Religionsunterricht ein wichtiges

Gegenmittel. Wie gesagt, ich betone nochmals, für mich ist das kein Primärziel –

das wäre eine nicht zulässige Funktionalisierung des Religionsunterrichts. Aber

das ist ein nützlicher und wichtiger Nebeneffekt des Religionsunterrichts, den wir

hier nicht klein reden sollten.

 

Konz: Vielen Dank für die Eingangsstatements. Wenn Sie jetzt noch einmal genau-

er auf den konfessionellen Religionsunterricht eingehen könnten: Wie müsste der

Ihrer Ansicht nach gestaltet werden? Und in die Zukunft gedacht: Was müsste es

für eine neue, andere Form von Religionsunterricht geben, oder sollte es keinen

Religionsunterricht mehr geben?

 

Boehme: Also, um es noch einmal deutlich zu machen: Ich glaube, dass der kon-

fessionelle Religionsunterricht als der Unterricht, der nur differenziert und nur

trennt, wie er das jetzt tut, keine Zukunft hat. Dabei bietet der Religionsunterricht

eine ganz große Chance. Schon seit Beginn der Domschulen und Ordensschulen,

dann auch über die Reformation, ermöglicht er eine Binnenperspektive einzuneh-

men, aus der heraus eine eigene Position zur Frage von Religion gefunden werden

kann. Und nicht nur das. Die Binnenperspektive ermöglicht zudem auch einen

Perspektivenwechsel, nämlich andere Perspektiven und andereWeltanschauungen

und Religionen aus der Außenperspektive kennenzulernen und dafür ein Verständ-

nis zu entwickeln, wie in diesen Religionen eine Binnenperspektive aussieht. Das

wird möglich, weil die Schülerinnen und Schüler selber eine Binnenperspektive

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

erfahren haben. Ich halte deswegen den konfessionellen Religionsunterricht oder

zumindest Differenzierungsphasen auf jeden Fall für notwendig. Das zeigt auch

das Beispiel des Hamburger Religionsunterrichts, der ja seit 2012 nicht nur von der

evangelischen Kirche, sondern auch von den muslimischen Verbänden, der alevi-

tischen Gemeinde und auch von der jüdischen Gemeinde mitvertreten wird. Aus

diesen Religionsgemeinschaften können Religionslehrkräfte das Fach ›Religion für

alle‹ unterrichten.Dabeimerken sie, dass Differenzierungsphasen notwendig sind.

Die Unterrichtsmaterialien zeigen deutlich, dass der kleinste gemeinsame Nenner

nicht ausreicht, um die Differenzierung innerhalb einer Klasse deutlich machen

zu können. Es sei denn, man einigt sich einfach nur darauf, gemeinsam Mandalas

auszumalen oder ähnliches. Der Hamburger Religionsunterricht basiert ebenfalls

auf einem Begegnungsmodell, weil es darauf ankommt, für eine Begegnung so-

wohl das Eigene als auch das Andere erfahren zu können.

 

Mecheril: Ich könnte auf zwei Ebenen darüber nachdenken und sprechen. Die über-

geordnete Ebene wäre die Ebene, auf der wir uns fragen können: Was ist ein ange-

messener Bildungsauftrag für den schulischen Kontext? Mit welchemMaß können

wir über Sinn und Unsinn von Religionsunterricht, konfessionell oder nicht, nach-

denken? DasMaß, das ich einbringen würde, ergibt sich zumBeispiel aus einer Re-

flexion auf das, was Allgemeinbildung generell und was Allgemeinbildung speziell

heute in der Migrationsgesellschaft ist. Bei Wolfgang Klafki, wie viele von Ihnen

wissen, gibt es diese Idee der epochaltypischen Schlüsselprobleme. Nach Klafki

bedeutet Allgemeinbildung unter anderem, am Allgemeinen gebildet zu sein, also

an dem, was in einer bestimmten Epoche und für mutmaßlich alle von Relevanz

ist. Und da fallen mir eine ganze Reihe von Dingen ein, die aus meiner Perspekti-

ve für alle von Bedeutung sein sollten. Beispielsweise der immense Grad globaler

Ungleichheit, der diese Gegenwart in einer Art und Weise prägt, wie wir sie bis-

her noch nicht kennengelernt haben. Man kann auch über die Ökologie sprechen,

über die Frage nach neuen Formen transgenerationaler Gerechtigkeit. Es gibt ei-

ne ganze Reihe von Kandidaten für epochaltypische Schlüsselprobleme. Wenn wir

tatsächlich eine Schule wollen, die eine allgemeinbildende Schule wäre, dann wäre

meines Erachtens in diesem Sinne das jeweilige Curriculum zu revidieren.

Darin spielt meines Erachtens, und das haben die Podiumskolleg_innen ja

deutlich gemacht, unter gegenwärtigen Bedingungen auch das Religiöse eine Rol-

le. Einerseits ist das Religiöse eine Kategorie der Differenzierung von Menschen,

und nicht nur der Differenzierung von Menschen, sondern auch eine Kategorie

der Legitimierung von Ungleichheit. Selbstverständlich nicht nur, aber auch.

Darüber müssen wir diskutieren. Kollege Uçar sagt zu Recht, dass die Aufgabe von

Religionsunterricht dann nicht mehr konfessionsgebunden, sondern allgemein

gehalten ist. Die Aufgabe des Religionsunterrichts besteht darin, kritisch über den

Glauben zu reflektieren, und zwar, so habe ich Sie verstanden: ohne den Glauben

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 411

damit infrage zu stellen. Ich würde sagen, ja, diese kritische Reflexion ist deshalb

notwendig, weil dem religiösen Glauben konstitutiv Herrschaftsdimensionen

innewohnen. Das ist dann meines Erachtens auch kein Missbrauch der Religion,

sondern eine bestimmte Art, Religion zu gebrauchen, ihr Potenzial auszuschöpfen.

 

Uçar: Ich glaube, man muss zwei verschiedene Ebenen unterscheiden. Zum ei-

nen kurzfristig, realistisch, lebensnah, wie sich der Religionsunterricht entwickeln

könnte, und zum anderen langfristig. Kurzfristig undmittelfristig glaube ich, dass

der Weg, den Frau Boehme vorgestellt hat, in der Tat ein gangbarer Weg ist. Im

Gegenteil ist er nicht nur ein gangbarer Weg, sondern aus meiner Sicht auch nor-

mativ eine Option, die so in diesem Format auch umgesetzt werden sollte. Ein Re-

ligionsunterricht, der de facto nur an die eigene Lerngruppe gerichtet ist und den

Austausch, die Verständigung und den Dialog mit anderen Lerngruppen prinzipi-

ell ausschließt, ist, glaube ich, nicht vertretbar. Also da, würde ich sagen, besteht

in der Religionspädagogik, egal ob katholisch, evangelisch, muslimisch/islamisch

oder jüdisch, weitgehender Konsens. Das ist eine Option, und in der Praxis wird

es in der Regel ja auch genau so umgesetzt, dort wo es demografisch umsetzbar

ist. Denn wenn Sie in einem Dorf sind, das nur katholisch geprägt ist und in dem

es keine andere Lerngruppe gibt, haben Sie eben auch diese Möglichkeiten nicht.

Aber in den meisten Großstädten – ich habe selber vor Jahren in Bonn und Duis-

burg gearbeitet –habenwir immer schon, vor fünfzehn, sechzehn, siebzehn Jahren

bereits, Lerngruppen zusammengeführt, interreligiös kooperiert und gemeinsam

unterrichtet, im Tandem, in bestimmten Lernphasen. Diesen Ansatz muss man

kurz- und mittelfristig ausbauen. Das muss aber auch über empirische Grund-

lagenforschung vernünftig eruiert werden, und didaktisch muss das gut, valide,

plausibel nachvollziehbar gemacht werden. Das ist der erste Schritt für die nächs-

ten Jahre, und dazu wird auch viel Forschung betrieben. Die Hamburger zum Bei-

spiel haben hierzu verschiedene Forschungsarbeiten publiziert.

Wie man das langfristig umsetzt, darüber kann man streiten. Das ist eine Fra-

ge, die auch auf politischer Ebene, von der Bildungspolitik,mitentschieden werden

muss. Das werden wir am heutigen Abend meines Erachtens nicht lösen können,

und da will ich mich persönlich auch nicht positionieren müssen, weil ich hierzu

noch keine durchdachte Position anbieten kann. Ich weiß nur, dass das gegenwär-

tige Modell langfristig in diesem Format nicht weitergeführt werden wird. Aber

das Hamburger Modell ist auch nicht die Lösung aller Probleme.

Sie haben vorhin in der ersten Runde einen schönen Satz formuliert, den habe

ich mir sofort notiert, obwohl ich das nicht teile – ich teile es teilweise, partiell

nicht, teilweise finde ich es absolut nachvollziehbar und verständlich. Sie haben so

sinngemäß gesagt: Religion ist eine Umschreibung für ›race‹, und ich glaube, dass

Sie damit schon prinzipiell recht haben. Wenn ich anekdotenhaft etwas berichten

darf: Wenn ich in meine eigene Jugendzeit in den 1980ern zurückblicke, da exis-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

tierte so etwas wie ein ›Türkenproblem‹ in Deutschland; in den 1970ern gab es im

Ruhrgebiet ein Problem mit Italienern; davor gab es ein Problem mit Polen, ›Po-

lacken‹ hießen die, ›Itaker‹ – das waren die Zuschreibungen der damaligen Zeit.

Wir hatten in Deutschland ein Problem mit Ausländerfeindlichkeit, in den 1970er,

1980er, bis Anfang der 1990er Jahre. Anfang der 1990er Jahre hat sich etwas ge-

wandelt in dieser Gesellschaft: Man redet kaum noch, weder in wissenschaftlichen

Kreisen noch in unseren Medien noch in der Politik, von Ausländerfeindlichkeit.

Ich höre das Wort gar nicht mehr. Das Thema ist aber immer wieder ›Islam‹. Ganz

ehrlich, ich tuemir das alles gar nichtmehr an. Ich gucke diese ganzen abendlichen

Talkshows gar nicht mehr, weil ich finde, dass das eine allgemeine Volksverblödung

ist, was da jeden Abend produziert wird. Immer wieder sind es dieselbenThemen.

Das Thema heißt aber nicht mehr Integration, Migration schon ab und an, nicht

mehr Ausländerfeindlichkeit, sondern vor allem Islam. In dem Sinne gebe ich Ih-

nen recht: Religion ist hier eine Umschreibung für ›race‹, sie dient der Abgrenzung.

Aber gleichsam ist es auch eine Realität, dass über das Mittel der Religion eine not-

wendige und erforderliche Unterscheidung stattfindet. Ich glaube nicht, dass man

alle Differenzen einfach nivellieren kann, um Gleichheit herbeizuführen, sondern

es gibt nun mal auch Unterschiede zwischen verschiedenen religiösen Denomina-

tionen. Und das muss man auch, wenn ich das sagen darf, ohne Ihnen zu nahe

zu treten, mit einem realistischen Blick auf die Gegenwart so wahrnehmen und

annehmen. Das finde ich wichtig.

Und eine letzte Anmerkung zum Hamburger Modell. Das ist auch eine Frage

von Ressourcen. In Hamburg gibt es de facto einen Religionsunterricht für alle –

de jure war er bis 2012 in der Trägerschaft der evangelischen Kirche. Aber schauen

wir uns die Realität an. Wenn wir uns das Curriculum und die Lehrerschaft vor

Augen führen, ist der Anteil außerhalb des Christlichen sehr begrenzt. Betrachten

Sie einfach einmal das Lehrpersonal, das dort dieses Fach tatsächlich unterrichtet:

Es gibt kaum Muslime, die entsprechend eingestellt worden sind. Da muss man

auch ganz offen und ehrlich sein und diese Fragen und Ängste von Minderheiten

wahrnehmen. Die Mehrheiten, in Norddeutschland die evangelische Kirche, im

Süden die katholische Kirche, setzen sich bei der Verteilung von Ressourcen durch.

Sie dominieren die Entwicklung von Lehrplänen, Schulbüchern und so weiter. Da

haben Minderheiten auch Ängste, und die sind auch nicht ganz unbegründet.

 

Mecheril: Ich würde gerne anschließen und Ihrem Manöver partiell zustimmen.

Erster Punkt: Es ist wirklich beeindruckend zu sehen, dass zum Beispiel in der Ju-

gendforschung im 21. Jahrhundert eine Gruppe komplett verschwunden ist, über

die in den 1980ern, auch in den 1990ern noch in den großen Studien zur Jugend-

forschung im deutschsprachigen Raum sehr intensiv gesprochen und auch medi-

al debattiert wurde, auch bildungspolitisch. Die sind weg. Ich vermute, die sind

emigriert, sie sind auf jeden Fall nicht mehr da. Es ist die Gruppe der türkischen

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 413

Jugendlichen – sie sind abgereist. Dafür ist aber eine neue Gruppe eingewandert,

die Gruppe der muslimischen Jugendlichen.

In einer wissenschaftstheoretischen und zugleich pädagogischen Perspektive

betrachtet, ist das nicht nur ein Spiegel der Verhältnisse, sondern es produziert

auch Verhältnisse. Wir Erziehungswissenschaftler_innen in der Lehramtsausbil-

dung, in der pädagogischen Ausbildung, sagen unseren Studierenden immer: Ihr

seid an der Universität, damit ihr nicht einfach wie an der Fachschule nur das Han-

deln, das Tun lernt, sondern in ein reflexives Verhältnis zu eurem Tun geht. Über-

legt beispielsweise, welche Deutungsangebote ihr durch eure Ausbildung, durch

euren professionellen Habitus euren Schülerinnen und Schülernmacht, die von ih-

nen aufgegriffen werden und zu Selbstdeutungskategorien werden. In den 1990er

Jahren haben die Jungs die Scheibe eingeschmissen – langsam wird es auch ein

bisschen spät, deswegen wird es nun auch ein bisschen kabarettmäßig – und wenn

der Sozialpädagoge sie gefragt hat: »Warum hast du das gemacht?«, dann haben

sie gesagt: »Ey Alter, ich hab Kulturkonflikt.« Das ist heute nichtmehr die Selbstbe-

schreibung, weil das Vokabular der Sozialpädagog_innen und auch der Lehrer_in-

nen ein anderes geworden ist. Es ist nun, was Migrationsfragen angeht, unter an-

derem von der Kategorie der Religion durchsetzt, die in einer spezifischen Weise

benutzt wird, nämlich dann, wenn, sozusagen, die Tür aufgeht und ein als Mus-

lim adressierbarer Junge hereinkommt, der dann zu einem ein Muslim wird. Pro-

blematisch finde ich, wenn jemand so adressiert wird, dass er gewissermaßen in

bestimmten Kategorien eingesperrt wird. Mit diesem Einsperren in Kategorien

müsste sich ein reflexiv-kritischer Umgang mit Religion beschäftigen.

Wir wissen ja alle, dass es Konversion gibt. Wenn wir Thomas Luckmann oder

Hubert Knoblauch gelesen haben, dann wissen wir, dass es Synkretisierung, Hy-

bridisierung und so weiter gibt. Man muss nicht gleich vom privaten Gott reden,

wie Ulrich Beck das gemacht hat, aber man kann sehen, dass Subjekte unter den

Bedingungen von Individualisierung auf unterschiedliche, institutionalisierte, re-

ligiöse Deutungsangebote zurückgreifen und diese kreativ gewissermaßen zu et-

was konstellieren, das biografisch Sinn macht. Und dieser biografische Sinn wan-

delt sich. Das wäre ein interessanter Religionsunterricht, der nicht festschreibt:

Muslim, Christ, katholisch und so weiter, sondern der die Spielräume für religiöse

Praktiken, Selbstverständnisse und Glaubensformen thematisiert, die in der Mo-

derne (in der flüchtigenModerne, ummit Zygmunt Baumann zu sprechen) da sind

und die ambivalent und hochproblematisch sind in einer bestimmten Art undWei-

se.

Zweiter Punkt: Ja, es ist pädagogisch wichtig, das aufzugreifen, was da ist. Es

ist wichtig, die Differenz vonMann und Frau und vielleicht auch noch anderen Ge-

schlechtern aufzugreifen – auch eine ganz heiß geführte Debatte. Volkhard Krech

und Riem Spielhaus zeigen, dass die Migrationsforschung die Kategorie Religion

nicht nur entdeckt hat, sondern produziert und damit auch den Anderen produ-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

ziert.Man könnte da von einem Beitrag zu ›religiösemOthering‹ sprechen: Jemand

wird in religiösen Kategorien als Anderer imaginiert und produziert. Dabei kom-

men bestimmte Dinge zusammen, insbesondere kulturalistische Diskurse, aber

auch ein ganz massiver Sicherheits- und Bedrohungsdiskurs. Und das müsste im

Rahmen eines reflexiven Religionsunterrichtes thematisiert werden. Das ist mei-

nes Erachtens auch konstitutiv für das institutionalisierte Religiöse, nämlich das,

was den Glauben bedroht. Bedrohung ist also nicht nur ein sicherheitspolitisches

Moment und konstitutiv für den Nationalstaat, konstitutiv für partikulare politi-

sche Organisationen und Einheiten, sondern die Produktion von Bedrohung durch

Andere ist, meines Erachtens, konstitutiv für institutionalisierte Religion. Und das

meine ich nicht …

 

Boehme: Also, da möchte ich jetzt widersprechen. Dass Minderheiten Ängste ha-

ben, das ist natürlich verständlich, und Sie sprechen von Bedrohungsdiskurs und

sogar davon, dass Religion oder Differenzen, dass Diskurse Bedrohung erst pro-

duzieren. Gerade deswegen meine ich, dass es erst recht notwendig ist, die ver-

schiedenen Denominationen und Religionen miteinander in Begegnung zu brin-

gen, gerade auch mit ihren Differenzen, die möglicherweise, bewusst oder unbe-

wusst, in Machtkontexten erstellt werden. Ich glaube übrigens nicht, dass Reli-

gionen oder die Differenzen von Religionen aus den Diskursen der Abgrenzung

entstanden sind, sondern aus anderen Motiven. Aber unabhängig davon bin ich

davon überzeugt, dass es jetzt unsere Aufgabe ist, diese verschiedenen Gruppie-

rungen zusammen zu bringen, und zwar nicht nur so, dass wir die Denominatio-

nen als einen trialogischen Diskurs zwischen dem Judentum, Christentum und

dem Islam zusammenbringen. Wir müssen auch deutlich sagen, dass es Men-

schen sind, die einander begegnen müssen, und wir müssen ermöglichen, dass

sich Schüler begegnen, damit sie, religionspädagogisch gesprochen, die Kompe-

tenz der Vorurteilsfreiheit erreichen. Mit anderen Worten, wir müssen Schüler

davon befreien, von den Anderen als in Kategorien zu sprechen. Wir müssen es

in unserer Gesellschaft schon vom Kindergarten an schaffen, Kinder und Jugend-

liche miteinander ins Gespräch zu bringen und sie die Erfahrung machen lassen,

dass die anderen nicht anders sind als sie selber, auch wenn sie vielleicht eine an-

dere religiöse Orientierung oder andere Geschlechtsorientierung oder was auch

immer für eine Orientierung haben. Und zu diesem Ziel kann, meines Erachtens,

der Religionsunterricht beitragen und aus der Binnenperspektive heraus zeigen,

dass es Gemeinsamkeiten gibt. Damit kann er einen Beitrag zur Schulkultur und

zur Schulentwicklung leisten. Gerade indem aus den Differenzen, die aus den Reli-

gionen erwachsen, die Gemeinsamkeiten und die gemeinsame Verantwortung für

die Gesellschaft zu zeigen ist, nimmt der Religionsunterricht exemplarisch auch

andere Differenzdiskurse und Vorurteilsdiskurse auf und kann sie auf diese Weise

lösen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 415

 

Mecheril: Auf jeden Fall. Ich stimme Ihnen nahezu ganz zu, mit kleinen Ausnah-

men. Das ist eine schöne Aufgabe von Pädagogik, Kinder und Jugendliche in ein

Miteinander zu bringen. Wobei, manchmal brauchen wir vielleicht auch gar keine

Pädagogik dafür – also keine professionelle. Ich habe den Eindruck, dass machen

die Kinder schon von selbst ganz gut. Zuweilen wird von uns Erwachsenen ja das

Bild gezeichnet, dass es muslimische Kinder gibt und christliche und buddhisti-

sche und hinduistische, und dass sie so wenig miteinander zu tun haben, dass sie

unbedingt Professionelle brauchen, die Räume der Begegnung schaffen. Meines

Erachtens findet diese Begegnung beständig statt. Ich habe nichts gegen Profes-

sionalität einzuwenden, nur nicht in festliegenden Kategorien.Wenn ich schon im

Kindergarten anfange, Kinder als muslimisch oder christlich zu adressieren, dann

produziere ich genau diese Identitäten. Lassen wir doch zunächst die Kinder die

Kategorien relevant setzen, die für sie relevant sind. Also: Machen wir eine Begeg-

nung unter Bedingungen von Differenz, bei der nicht festliegt, welche Differenz

relevant ist, sondern schauen wir, hören wir. Das ist mein Einwand: Die Institutio-

nalisierung von Differenzen und Kategorien ist problematisch, weil sie Differenz

als bestimmte Differenz festlegt und nicht offen hält. Mitte der 1990er Jahre gab es

eine Debatte zwischen Frank-Olaf Radtke und Georg Auernheimer. Es ging hier-

bei nicht um Interreligiosität, sondern Interkulturalität. Hamburger hat sich vehe-

ment gegen Auernheimers Versuch ausgesprochen, interkulturelle Erziehung so zu

institutionalisieren, dass als feststehend konzipierte natio-ethno-kulturelle Grup-

pen im Sinne einer Anerkennungs- und Begegnungspädagogik adressiert werden.

Stattdessen hat er argumentiert, dass da, wo von den Akteuren im schulischen

Kontext kulturelle, ethnische Differenzen relevant gesetzt werden, wir Professio-

nalität brauchen. Im Umgang damit brauchen wir Achtsamkeit, da brauchen wir

Wissen, da brauchen wir Sensibilität von Lehrer_innen. Aber erst dann, nicht in-

stitutionalisiert!

 

Uçar: Herr Mecheril, wenn ich Sie richtig verstehe, leugnen Sie ja nicht, dass es in

der Realität Unterscheidungsmerkmale und Differenzen zwischen den Menschen

gibt, sondern sagen Sie, diese dürfen nicht vorgegeben werden, sie dürfen nicht

gesetzt werden, sondernmüssen gemacht werden, durch die Akteure selbst, in die-

sem Fall eben durch Schüler oder Jugendliche, und dann muss hierauf eben auch

professionell, institutionell reagiert werden. Ich glaube, wenn ich das sagen darf

und Sie mir nicht böse sind: Es gibt auch so etwas wie eine Realität, ich meine, wir

leben in einer Gesellschaft, in der es kulturell gewachsene Traditionen gibt, in der

eine natürliche, durch die Erziehung der Eltern, der Gesellschaft vonstattengehen-

de Differenzierung zum Tragen kommt. Es ist ja nicht so, dass man den Kindern

immer nur sagt, du bist katholisch, du bist evangelisch – das ist auch, wie soll ich

das sagen, ein Automatismus in der Gesellschaft, in der wir leben.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

 Mecheril: Den gilt es doch aufzuklären und nicht zu affirmieren!

 

Uçar: Ja, es ist nur die Frage, ob das erstens normativ gewollt sein sollte, zweitens,

ob das realistisch umsetzbar ist.Wir sind ja keine geistigen Eunuchen, wir leben in

einer Gesellschaft, die eine Geschichte, eine Kultur, eine Tradition hat. All das wirkt

letztlich über die Erziehung der Eltern und der Gesellschaft auf die nachfolgenden

Generationen. Ich glaube, besser wäre es, das zur Kenntnis zu nehmen und darauf

zu reagieren, statt sich etwas utopisch zu wünschen, was letztlich nicht umsetzbar

ist. Natürlich haben Sie recht: Diese Gruppen sind alle nicht homogen. Katholisch

ist in Norddeutschland ganz anders als in Freiburg, in der Schweiz ist katholisch

ganz anders als bei mir im Rheinland. Die Osnabrücker Katholiken sind ja schon

eine ganz andere Gruppe als die bayerischen etwa. Es gibt natürlich diese Unter-

schiede.Wir sind alle letztlich hybrid.Wir entwickeln uns ja auch. Ich kannmir gut

vorstellen, dass Herr Heumann vor fünfzig Jahren ein ganz anderer Mensch gewe-

sen ist, als er es heute ist, und das ist etwas ganz normales. Ich glaube, statt Unter-

schiede wegreden und neu schaffen zu wollen, müssen wir in allererster Priorität

versuchen, so etwas wie Respekt gegenüber Differenzkategorien und Unterschie-

den herbeizuführen und unser Erziehungssystem und Bildungssystem darauf zu

fokussieren. Egal, ob sich jemand als katholisch, evangelisch, männlich, weiblich,

homosexuell, heterosexuell, friesisch, bayerisch oder was auch immer definiert.

Die Erziehung zum Respekt ist, so glaube ich, an dieser Stelle viel wichtiger, als

der Wunsch, diese Kategorien wegzuretuschieren und dann neu schaffen zu wol-

len, aufgrund von Wünschen, die man selbst hegt.

 

Boehme: Ich kann Ihnen nur beipflichten,Herr Uçar. Ichwürde auch sagen, dass wir

unbedingt lernen müssen, Differenzen zu akzeptieren. Ich glaube, dass wir ohne

Differenzen auch nicht leben können und erkenntnistheoretisch gesehen, nichts

erkennen würden. Differenzen sind nicht von vorne herein schlecht. Wir müssen

sie gleichzeitig wertschätzen lernen und anerkennen lernen, und das ist, glaube

ich, gerade auch auf dem Gebiet der Religion besonders gut möglich. Deswegen

bin ich kein großer Freund der sogenannten Kontakthypothese, die Sie gerade ent-

worfen haben, Herr Mecheril. Als würde man sich sogleich durch die Begegnung

ausreichend kennen lernen, und dann ist Friede, Freude, Eierkuchen. Sondern wir

brauchen auch eine didaktische Anleitung. Die Erfahrung zeigt, dass die didakti-

sche Sensibilität besonders groß sein muss, gerade wenn es um Begegnung geht.

Schon Kleinigkeiten können zu Ungleichheiten führen, die möglicherweise als dis-

kriminierend empfundenwerden, zumBeispiel,wenn eine der Gruppierungenwe-

niger Zeit eingeräumt wird als einer anderen. Dass es Differenzen gibt und dass

es dadurch auch zu Asymmetrien kommt, die in solchen Begegnungen nicht auf-

zuheben sind, das sollten wir eben auch lernen. Wir können zum Beispiel nie die

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 417

gleiche Anzahl an jüdischen Studierenden oder jüdischen Schülern mit anderen

Schülern, katholischen Schülern oder wie auch immer, zusammenbringen. Auch

da gibt es Asymmetrien. Aber das bildet unsere Gesellschaft ab. Gerade hier haben

wir die Möglichkeit, Schülern zu verdeutlichen, dass in diesem Mikrokosmos der

Schule, der die Gesellschaft abbildet, zu lernen ist, Anderssein und Unterschiede

anzuerkennen.

 

Konz: Ich möchte noch eine andere Perspektive ergänzen. Sicherlich besteht die

Gefahr von religiösem Othering, bei dem die eine Gruppe andere Menschen zu ei-

ner anderen Gruppe zurechnet und sie damit zu ›Anderen‹ macht, um ein ›Wir‹ zu

konstruieren. Wenn wir aber aufgrund dieser Gefahr von religiösem Othering den

Religionsunterricht abschaffen würden, würden wir dann nicht wiederum denje-

nigen zuarbeiten, die diese Wir-Kategorie zur Ausgrenzung nutzen? Und wo blei-

ben umgekehrt dann die Erfahrungen, dass Religion ein Freiheitsraum sein kann,

dass Religion eben auch Widerstandspotential auslöst, um Dominanzverhältnisse

gerade zu hinterfragen?

 

Mecheril: Gegen einen Religionsunterricht, der in dem Sinne reflexiv und vielleicht

sogar dekonstruktiv angelegt ist, habe ich erst einmal wenig einzuwenden.Obman

ihn als Fach institutionalisieren muss, weiß ich nicht. Mir scheint es sinnvoller zu

sein, ein Fach zu institutionalisieren, in dem es um Identität und Differenz über-

haupt geht. Aber darüber kann man streiten. Dieser Unterricht kann von mir aus

auch Religionsunterricht heißen – wir hängen ja an solchen Symbolisierungen.

Nur würde dann in diesem Unterricht nicht in erster Linie Begegnung zwischen

als unterschiedlich Adressierten stattfinden, sondern eine Reflexion auf die Dif-

ferenzadressierung, nicht nur in der gegenwärtigen Situation, sondern auch im

historischen Kontext, als Geschichtslernen und auch als interkulturelles Lernen.

Das würde dazu beitragen, dass man auch ein Stück weit weggeht von einer Tole-

ranzpädagogik oder einer Anerkennungspädagogik, die letztlich getragen ist von

der Idee, dass die Veränderung auf der Ebene der Individuen stattfindet, auf der

Ebene der Veränderung von Vorurteilen, von Stereotypen, Schemata. Wir erleben

ja massiv eine Konjunktur einer Art von selbstgefälligem Partikularismus, der sich

zum Beispiel in dem Phänomen der AfD und in dem Phänomen der Zunahme von

Rassismus in Europa seit demkurzen Sommer der Barmherzigkeit 2015 zeigt.Oder

auch als Radikalisierungstendenzen in bestimmten Bereichen, die sich selbst mus-

limisch adressieren oder diemuslimisch adressiert werden und sich alsmuslimisch

verstehen. Diese Probleme sind nicht veränderbar durch eine Vorurteilspädagogik

oder eine Begegnungspädagogik, die über die Begegnung zu einer Veränderung

kognitiver oder verkörperter Schemata beitragen will. Wir benötigen meines Er-

achtens viel ausgeprägter die Ermöglichung einer Art Diskurskompetenz.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

 Boehme: Ja, natürlich gehört die dazu! Der Diskurs, die Reflexion, das Überlegen

sind in diesemModell ganz wesentlich. Und damit wird auch die Kontakthypothe-

se nochmals zurückgewiesen, weil das Konzept ohne angeleitete Reflexion über-

haupt nichts bringt. Ich gebe Ihnen recht, dass Diskus unbedingt dabei sein muss.

Ich finde auch Ihre Idee ganz gut, ein Fach mit dem Namen »Identität und Ver-

ständigung« einzurichten.

 

Mecheril: Differenz. Identität und Differenz. Verständigung – nein.

 

Boehme: Dann habe ich Sie leider missverstanden. Das hätte ich gut gefunden.

 

Willems:Das ist schön, dass die katholische Kollegin die evangelischen Denkschrif-

ten aufnimmt. Ich habe den Eindruck, dass die Diskussion in den letzten Gängen

ein bisschen zu einer Frontenbildung, vielleicht auch Gruppenbildung führt, wo

sich auf diesem Podium Identitäten bilden, die sich auch in Abgrenzung vonein-

ander konstruieren. Ich bin mir gerade nicht so sicher, ob das nötig ist. Nicht nur,

weil ich harmoniebedürftig bin, sondern auch von der Sache her. Diese Rede von

Religion als Sprachversteck von ›race‹ finde ich erst einmal sehr plausibel, und ich

glaube, man findet haufenweise empirische Beispiele dafür. In der Presse vermut-

lich deutlich mehr als im Religionsunterricht. Das wäre der eine Punkt, aber mir

fallen auch eine Menge Religionsbücher ein, bei denen man das durchaus auch

zeigen könnte. Zu dem anderen Punkt, den Paul Mecheril gebracht hatte, also der

Frage, wie wir, als wen wir eigentlich Schülerinnen und Schüler adressieren – da

habe ich mich gefragt: Steckt da nicht etwas drin, was ich als Religionspädagoge

auch durchaus aufnehmen kann? Und andererseits: Läuft diese Kritik nicht zum

Teil ins Leere, weil sie ein Konzept von Religionsunterricht voraussetzt, das so in

dieser Form eigentlich gar nicht vertreten wird? In der Denkschrift ›Identität und

Verständigung‹, da steht ja nicht drin: Evangelische Schülerinnen und Schüler neh-

men am evangelischen Religionsunterricht teil und werden auch als evangelische

Schülerinnen und Schüler adressiert, und sie werden, wenn sie es noch nicht sind,

in ihre, eigentlich ihnen eigene, Religion eingeführt. Dann hättest du, Paul, völlig

recht. Aber das Konzept beinhaltet ja, dass es offen ist fürMenschen, die sich unter-

schiedlich definieren. Die Schülerinnen und Schüler sollen nicht zu evangelischen

gemacht werden. Das ist also gerade keine Form von Beheimatungspädagogik.

 

Simojoki: Herr Mecheril, Sie hatten vorhin gesagt, dass Sie sich durchaus vorstel-

len können, auch Irritationen auszulösen. Bei mir persönlich war das gar nicht

so. Was Sie über den Religionsunterricht gesagt haben, fand ich in gewisser Wei-

se wirklich anregend. Wirklich Irritationen ausgelöst hat bei mir eher die Art und

Weise, wie Sie den Zusammenhang von Religion und Migration explizieren. Mei-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 419

ner Wahrnehmung nach ist Religion für Sie im Kontext von Migration etwas, was

sich im Modus von Außenzuschreibungen manifestiert. Sie sagen, dass hier Diffe-

renzen produziert werden. Das leuchtet mir sehr ein. Jetzt hätte ich das aber gerne

ergänzt durch das Prinzip der Selbstdeutung durch die religiösen Akteure, die oft,

das zeigt ja auch die Religionsforschung, mit hoher Zentralität religiös sind. Dann

reicht eine Deutung nicht mehr, die diese Selbstdeutung nicht ernst nimmt. Da

ist genau Religion das Medium jener biografischer Narrationen, die Sie in Ihrer

Identitätstheorie zu Recht stark machen. Bräuchte es also nicht gewissermaßen

eine Ergänzung, einen kritischen Blick auf unangemessene Außenzuschreibun-

gen, aber gleichzeitig so etwas wie eine verstehende Hermeneutik im Blick auf die

Religiosität dieser Menschen? Sonst könnte das Missverständnis entstehen, dass

Sie die nicht ernst nehmen. Ich glaube Ihnen, dass Sie das tun, aber der Eindruck

wird sich nur dann verflüchtigen, wenn tatsächlich die Ebene der Selbstdeutung

mit in Ihre Analyse hineinkommt.

 

Mecheril: Unbedingt. Selbstverständlich. Und zwar unter der Voraussetzung,

dass die Auseinandersetzung mit religiösen Selbstdeutungen im Rahmen einer

Forschung stattfindet, die ich etwas umständlich als Migrationsgesellschafts-

forschung bezeichnen möchte. Nicht als Migrationsforschung, weil dann das

Missverständnis entsteht, dass Migrationsforschung Migrant_innenforschung

sei. Eine solche Auseinandersetzung mit Selbstdeutungen sollte fragen: Aufgrund

welcher migrationsgesellschaftlichen Positionierung finden unterschiedliche re-

ligiöse Selbstdeutungen statt? Von Leuten mit und ohne, von Leuten, die seit

mehreren dreihundert Jahren in Paris, in Osnabrück leben und so weiter. Es geht

also auch darum, die religiöse Selbstdeutung von Menschen migrationsgesell-

schaftlich aufzuklären, die sich nicht als Migrant_innen oder als Personen mit

Migrationshintergrund wahrnehmen oder die so gedeutet werden. Unter dieser

Bedingung, in der Migrationsgesellschaftlichkeit als eine allgemeine Dimension

der Vergesellschaftung verstanden wird, bin ich dabei.

 

Uçar: Herr Simojoki, wenn ich Sie richtig verstehe, ist Ihr Einwand gegenüber

Herrn Mecheril der, dass Sie sagen, die Zuschreibung von besonderer Religiosität

bei Migranten ist nicht nur eine Außenzuschreibung, die durch bestimmte Akteure

innerhalb der Mehrheitsgesellschaft passiert, sondern ist es ja auch so faktisch die

Lage, das geben ja auch die empirischen Daten her. Es ist die Selbstwahrnehmung,

und das muss man zur Kenntnis nehmen. Haben Sie das so formuliert, habe ich

Sie da richtig verstanden?

 

Simojoki: Mir geht es darum, dass Religion ein Medium der Selbstdeutung ist und

sie Narrationen stark bestimmt. Religion kann von Identitätsbildung nicht ge-

trennt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

 

Uçar: Das lasse ich außen vor, dazu kann ich keinen Kommentar abgeben, weil das

meine Kompetenz übersteigt. Aber wichtig ist, dass dies ein wechselseitiger Pro-

zess ist. Es lässt sich auch empirisch nachweisen – Kai Hafez hat dazu verschiede-

ne Studien veröffentlicht –, dass es in den Medien in Deutschland seit den 1980er

Jahren eine ganz starke, klare Fokussierung auf das Muslim-Sein und den Islam

gibt. Ausländerfeindlichkeit, ethnische Zugehörigkeit, das ist mittlerweile sekun-

där, wenn nicht tertiär. Aber es ist hinreichend belegt, dass die Islamberichterstat-

tung in den deutschen Medien seit den 1990er Jahren höchst einseitig ist. Am Ende

ist doch die Frage: Was ist hier entscheidend? Ist es die Fremdzuschreibung durch

die Öffentlichkeit, durch die Medien, durch hegemoniale Macht in der Mehrheits-

gesellschaft? Der Fokus auf den Islam? Oder ist es tatsächlich die Selbstwahrneh-

mung der Muslime als Muslime selbst? Ich vermute, dass dies ein wechselseitiger

Prozess ist. Wenn Sie jemandem dauernd nur sagen: »Du Muslim, du Muslim, du

Muslim«, dann wird dieser das irgendwann auch internalisieren und sich selbst

nur noch als Muslim deklarieren. Hier muss man ganz fein differenzieren und se-

hen, dass kulturelle, ökonomische, politische und soziale Probleme voneinander

zu unterscheiden sind. Das ist die Aufgabe der Wissenschaft, der Forschung. Die

muss viel stärker in die Öffentlichkeit gehen.

Hamburger Soziologen haben für das Bundesinnenministerin eine Untersu-

chung gemacht, im Auftrag der deutschen Islamkonferenz. Hierbei wurden Mus-

lime ganz allgemein gefragt: Empfindest du dich als religiös? Neunzig Prozent al-

ler befragten Muslime in Deutschland sagten: Ja, ich empfinde mich als religiös.

Vierzig Prozent sagten, sie empfänden sich als sehr religiös, die anderen fünfzig

Prozent als weniger religiös. Die Nichtreligiösen liegen bei zehn Prozent. Wenn

Sie das aber mit konkreten Fragen weiter vertiefen, dann kommen Sie auf Quoten,

die bei zehn, zwanzig, dreißig Prozent liegen. Das erinnert mich an eine persönli-

che Begegnung in Thessaloniki. Ich war dort im Jahre 2008 zu einer großen Sum-

mer School eingeladen und wurde am Bahnhof oder Flughafen von einer Lehrerin

abgeholt, die mich mit ihrem Wagen zur Universität gefahren hat. Damals gab

es eine Studie über Religiosität in Europa, und das Ergebnis war, dass die Polen,

Rumänen und Griechen in ganz Europa am stärksten religiös seien, die Tsche-

chen wiederum das areligiöseste Volk Europas. Unterwegs im Auto habe ich die

Lehrerin nach diesen Daten gefragt, die ich in der Zeitung gelesen habe: Ist Grie-

chenland tatsächlich total religiös? Ihre Antwort war sehr differenziert. Sie sagte,

wenn Sie hier in Griechenland die Leute fragen: »Bist du ein gläubiger orthodoxer

Christ?«, dann werden Ihnen fast hundert Prozent sagen: »Ja.« Aber wenn Sie dann

mit einem orthodox-christlichen Fokus die Fragen spezifizieren, dann werden die

Antworten bei unter fünfzig Prozent liegen. Ich habe gefragt: Wie ist das zu erklä-

ren? Welcher Erklärungsansatz bietet sich da an? Die Antwort kann ich heute auch

auf Migranten in Deutschland beziehen. Sie sagte: Die Abgrenzung vom orthodo-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 421

xen Glauben in Griechenland bedeutet zugleich, sich von der griechischen Nation

und von der griechischen Kultur zu distanzieren. Das empfinden viele Menschen

als Verrat, weil Kultur, Nation und Religion in diesen Gesellschaften so ineinander

aufgegangen sind, dass die Menschen automatisch solche Antworten geben. Daher

muss man auch bei solchen Studien feiner differenzieren und hinter die Fassade

blicken.Man darf sich nicht mit einfachen Antworten begnügen, selbst wenn diese

empirisch sauber erarbeitet worden sind.

 

Willems: Ich würde gerne am Ende noch einmal eine Schlussrunde machen, mit

einem kurzen Statement zu der Frage: Gibt es etwas, das Sie von den anderen auf

dem Podiummitnehmen als Anregung? Vielleicht ein Argument, das Sie überzeugt

hat, oder etwas, was Sie von den anderen gelernt haben?

 

Uçar: Ich habe bei der heutigen Diskussion große Überschneidungen mit Frau

Boehme gesehen, was mich nicht überrascht. Vieles, was Sie vertreten haben, ist

eigentlich auch meine Überzeugung. Das will ich an dieser Stelle nicht verheimli-

chen. Mit Herrn Mecheril gab es einige Differenzen, aber insgesamt fand ich seine

Positionen sehr sympathisch, weil sie nicht einfach in einem, wenn ich es so sa-

gen darf, platten, plumpen religionskritischen Modus daherkamen. Was ich mit-

nehme, ist, dass die inhaltliche Begründung des Religionsunterrichts gegenüber

Menschen, die den Religionsunterricht grundsätzlich in Frage stellen, plausibler

dargestellt werden muss. Ich fand die Diskussion sehr angenehm, sehr zivilisiert,

sehr erfreulich. Denn ich kenne auch andere Diskussionen, von ziemlich rechten

Kreisen, die den islamischen Religionsunterricht in Frage stellen, jedoch nichts ge-

gen katholischen und evangelischen Religionsunterricht haben, denn der gehört ja

zum festen Kulturbestand dieses Landes. Ich will mich jetzt politisch nicht outen,

es gibt ja bestimmte Parteien, die das so betrachten. Aber es gibt eben auch Leute,

die grundsätzlich Religion als Teufelszeug sehen. Vor diesemHintergrund fand ich

das wirklich sehr zivilisiert, es hat sich für mich in jedem Fall gelohnt.

 

Boehme: Ich glaube, dass Sie, Herr Mecheril, mich noch mal darauf aufmerksam

gemacht haben, wie wichtig die Reflexion der je eigenen Deutungen ist. Es wä-

re eben auch eine Unterkompetenz von Dialogkompetenz, nicht nur den üblichen

Perspektivwechsel zu beherrschen, der ja schon schwer genug ist, sondern auch

eine Differenzkompetenz zu sich selbst zu gewinnen, die auch Selbstkritik ein-

schließt.

Und von Herrn Uçar nehme ich gerne nochmal mit, wie wichtig der Religions-

unterricht als Beitrag zum gesellschaftlichen Frieden und, wie Sie sagten, auch zur

Integration ist. Das ist eine ganz zentrale Funktion des Religionsunterrichts, unter

der Bedingung, dass er mit dem Ethik- oder Philosophieunterricht kooperiert und

sich fächerkooperierend öffnet.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 Katja Boehme, Paul Mecheril, Bülent Uçar, Britta Konz, Joachim Willems

 

Mecheril: Es fällt mir jetzt schwer auf diese Frage einzugehen, weil ich eigentlich

viel mehr Lust hätte, nochmal die kontroversen Diskussionen zu schärfen und in

der Sache zu streiten. Ich würde Ihnen zustimmen, Herr Uçar, ich kenne die Er-

fahrungen auch, dass das anders sein kann. Sie erinnern mich daran, dass ich

einmal in Baden-Württemberg vorgetragen habe, das ist schon ein paar Jahre her,

und da habe ich über die Integrationsdefizite von Christen gesprochen. Das war

sozusagen der performative Versuch, ironisch, wie ich dachte, vorzuführen, wel-

che Othering-Prozesse mit Religionskategorien, dann aber in Bezug auf Muslime,

stattfinden. Ich habe damals auf die Stellung der Frau im Katholizismus und diese

Dinge, und auf Kapitalismus und Protestantismus hingewiesen. Da ist tatsächlich

eine Beschwerde bei der Landesregierung gelandet mit der Aufforderung, mich

nicht mehr mit Landesmitteln einzuladen – ja, man muss aufpassen, was man

sagt. Und das war heute ganz anders.

 

Konz:Wissen Sie noch nicht!

 

Mecheril:Was ich auf einer inhaltlichen Ebene sehr bedenkenswert finde, und die-

ses Bedenken nehme ich gewissermaßen mit über die Beiträge der Kolleg_innen,

das ist die Frage, wie ein angemessener Umgang mit Differenzen aussehen kann.

Das Spannungsverhältnis ist, glaube ich, deutlich geworden. Es ist schwierig und

problematisch, Differenz auch institutionell festzuschreiben. Und genauso ist es

schwierig, Differenzen, die da sind, die vielleicht auch da sein sollen, aus bestimm-

ten Perspektiven zu negieren und nicht zuzulassen. Denn dann können sie auch

nicht weiterentwickelt und kultiviert werden. Dieses letztlich unmögliche Verhält-

nis, über das haben wir, glaube ich, heute gesprochen, und da habe ich viele An-

regungen bekommen. Im Übrigen ist dieses unmögliche Verhältnis eine Unmög-

lichkeit, die konstitutiv für das Pädagogische ist. Die pädagogische Praxis ist eine

unmögliche Praxis. Sigmund Freud hat darüber geschrieben, es gibt hierzu ein

schönes Buch von Nora Sternfeld. Diese Unmöglichkeit haben wir heute, glaube

ich, kultiviert und besprochen. Wir sind zwar nicht zu einem Punkt gekommen,

aber das ist ja auch das Wesen der Unmöglichkeit, dass man nicht vorschnell zu

den Endpunkten kommt.

Literatur

Schmidt-Salomon,Michael & Riegel, Ulrich; Heymann,HansWerner (Moderation)

(2012):Werte für dieWelt vonmorgen.Brauchenwir dafür Religionsunterricht?

Pädagogik 7-8 (2012), 62-65.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung, Werteerziehung, Integration? 423

Willems, Joachim (2012): Interreligiöses Lernen im Berliner Religions-,

Weltanschauungs- und Ethikunterricht. Theo-Web. Zeitschrift für Religi-

onspädagogik 11 (2012), H.2, 51-80.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023 - am 14.02.2026, 06:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

