Bildung, Werteerziehung, Integration?

Die Aufgabe von Religionsunterricht in der religios-
weltanschaulich diversen Migrationsgesellschaft -
Eine Diskussion

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

Dokumentation eines Podiumsgesprichs in Oldenburg am 22. Februar 2018. Es diskutierten
Katja Boehme, Professorin fiir Katholische Theologie/Religionspdadagogik an der Pidagogi-
schen Hochschule Heidelberg, Paul Mecheril, zum Zeitpunkt der Veranstaltung Professor fiir
Migration und Bildung an der Universitit Oldenburg sowie Direktor des dortigen Center for
Migration, Education and Cultural Studies, seit 2019 an der Universitit Bielefeld, und Bii-
lent Ugar, Professor fiirislamische Religionspidagogik an der Universitit Osnabriick. Mode-
riert wurde das Gespréich von Britta Konz, Professorin fiir evangelische Religionspdadagogik
an der Technischen Universitit Dortmund, und Joachim Willems, Professor fiir evangelische
Religionspidagogik an der Universitit Oldenburg. Aus dem Publikum meldete sich aufSer-
dem Henrik Simojoki, zur Zeit des Gespriichs Professor fiir evangelische Religionspdadagogik
an der Universitit Bambery, jetzt an der Humboldt-Universitit zu Berlin.

Der vorliegende Text ist eine behutsam redigierte und von den Beteiligten autorisierte
Fassung des Transkripts der Podiumsdiskussion.

Boehme: Ich mochte mit einer These beginnen: Eigentlich geht es beim interre-
ligiésen Lernen immer schon um Begegnung. Das gilt seit den 1970er Jahren,
als ein Weltreligionen-Unterricht im Religionsunterricht etabliert wurde. Weil es
wegen der sog. Gastarbeiter, zunichst aus Spanien, Italien und Portugal, dann
aber auch aus der Tiirkei, gesellschaftlich notwendig wurde, war gegenseitiges
Verstehen und Verstindnis das Ziel dieses Weltreligionen-Unterrichts. Karl-Ernst
Nipkow zufolge soll es in den 1980cer Jahren einen Paradigmenwechsel vom
Weltreligionen-Unterricht zum interreligiosen Lernen gegeben haben, in dem
es weniger um Beheimatung (und aus der Perspektive der Beheimatung) um
andere Religionen ging, sondern darum, dass auf Verstindigung hin interreligios
gelernt werden sollte. Seit den 1980er Jahren spricht Nipkow sogar selbst von
interreligidsem Begegnungslernen, wie auch andere grofRe Pioniere der interre-
ligiosen Religionspiddagogik, vor allem aus der Evangelischen Theologie, wie ich

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

neidlos zugeben muss: Nipkow muss zuerst genannt werden, dann aber auch
Johannes Lihnemann, Udo Tworuschka, Folkert Rickers, aber auch von katholi-
scher Seite Hans Georg Ziebertz oder Stephan Leimgruber. Mit anderen Worten:
Interreligioses Begegnungslernen hat es eigentlich immer schon gegeben. Das
Comenius-Institut, damals noch unter Mitwirkung von Karl-Ernst Nipkow, hatte
schon 1969 ein Konzept fir ein Begegnungslernen vorgeschlagen, mit welchem
sogar die Nichtreligiésen mit in den Blick genommen wurden.

Interreligioses Begegnungslernen ist immer noch aktuell, so meine nichste
These, denn jetzt leben tiber 18 Millionen Menschen mit Migrationshintergrund
in Deutschland, und es kommen noch weitere Menschen aus nicht-christlichen
Lindern zu uns. Deshalb gehort es unbedingt zum schulischen Bildungsauftrag,
dass interreligiéses Lernen eine gemeinsame Aufgabe der Ficher der religiésen und
philosophischen Bildung sein muss. In dieser Situation kénnen nicht mehr die ein-
zelnen Ficher jeweils fiir sich sagen: Unter interreligiosem Lernen verstehen wir
dieses oder jenes, sondern es muss zu einem Lernen im Verbund kommen, weil
es eine gemeinsame Aufgabe dieser Ficher ist, dazu einen Beitrag in der Schule
zu leisten. Mecklenburg-Vorpommern hatte bereits 1998 eine entsprechende Fi-
chergruppe in seinem Schulgesetz verankert, und zwar unter dem Anspruch von
»Ildentitit und Verstindigung«, wie es die gleichnamige evangelische Denkschrift
zum Religionsunterricht von 1994 vorsah. Die Fichergruppe findet sich auch in Ver-
waltungsvorschriften Schleswig-Holsteins und in Sachsen-Anhalt. In den anderen
Bundeslindern sind wir also eigentlich der Zeit hinterher, wenn man so will. Das
miisste uns zu denken geben. Schon 1998 haben die Berliner Kirchen, also die Evan-
gelische Landeskirche Berlin-Brandenburg, wie sie damals noch hie}, und die Erz-
di6zese Berlin, vorgeschlagen, dass das Modell der Fichergruppe den katholischen
und evangelischen Religionsunterricht umfassen sollte, aber auch den Ethikunter-
richt, den Religionsunterricht der jiidischen Gemeinde, den islamischen Religions-
unterricht und sogar den Weltanschauungsunterricht der Humanistischen Union.
Alle sollten auf einer Ebene, auf gleicher Augenhohe, in der Schule zugestanden
bekommen, ihr Fach unter der Maf3gabe zu unterrichten, zweimal im Schuljahr
miteinander zu kooperieren. Zu diesem Zweck sollte ein Thema ausgewihlt wer-
den, das in allen Fichern der Fichergruppe getrennt unterrichtet werden solle.
Dann sollten die Schiiler — darin zeigt sich das Modell als sehr schiilerorientiert —
miteinander iiber dieses spezifische Thema, das sie vorher in einer Unterrichtsein-
heit jeweils in ihrem Fach durchgenommen und aus ihrer Perspektive kennenge-
lernt haben, miteinander ins Gesprach gebracht werden. Dieser Austausch sollte
in einer weiteren Phase zudem reflektiert werden. Dieses Modell, das die Kirchen
damals vorgestellt haben, ist aber leider durch die ungeschickte politische Positio-

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

nierung der Kirchen in der »Pro Reli«-Initiative' untergegangen. Stattdessen gibt
es in Berlin nun einen fir alle verpflichtenden Ethikunterricht in ausschlieflich
staatlicher Verantwortung. Aber kann der Staat sich anmafen, einen Unterricht zu
tibernehmen, der weltanschauliche Fragen bzw. auch religiése Fragen beinhaltet?
Meiner Meinung nach sollten wir uns als Ficher des bekenntnisorientierten Reli-
gionsunterrichts und seiner Alternativficher stark machen und sagen, dass dies
eigentlich die Aufgabe ist, die wir in der Schule zu leisten haben, ist, indem wir
miteinander, aus der Differenzkompetenz der verschiedenen Religionen und Welt-
anschauungen heraus, einen Unterricht im Dialog anbieten und die Konfessionali-
tit als Dialogprinzip ernst nehmen, wie es der katholische Kirchenrechtler Thomas
Meckel ausgedriickt hat. Schiilerinnen und Schiilern sollte auf diese Weise ein di-
daktisch angeleitetes Begegnungsmodell in der Schule erméglicht werden, bei dem
sie critical incidents, um Joachim Willems aufzunehmen, also kritische Uberschnei-
dungssituationen in der Begegnung erleben, und zwar diese in einem didaktisch
geschiitzten Raum, in welchem sie diese bearbeiten und reflektieren konnen.

Ein solches Modell kann man eins zu eins auch in die Lehrerausbildung tiber-
tragen. Wir realisieren dieses Modell schon seit 2011 in unserem Institut fiir Philo-
sophie und Theologie an der Pidagogischen Hochschule Heidelberg in Kooperati-
on mit weiteren Hochschulen: der Hochschule fiir Jidische Studien in Heidelberg,
dem Studiengang Islamische Theologie der Pidagogischen Hochschule Karlsruhe
und beim letzten Durchgang auch mit dem Zentrum fiir Islamische Theologie der
Universitit Titbingen. Die Studierenden, die die entsprechenden Veranstaltungen
absolviert haben, kénnen somit ein Zertifikat erwerben.

Im letzten Semester hatten sich beispielsweise die Studierenden aus den ge-
nannten Studiengingen in unterschiedlichen Seminaren mit der Gottesfrage be-
schiftigt. Zunichst erarbeiteten die Studierenden das Thema in den Seminarver-
anstaltungen ihrer eigenen Studienginge. Anlisslich eines gemeinsamen Studi-
entags prisentierten die Studierenden sich dann in gemischten Kleingruppen ge-
genseitig das, was sie in den Seminaren erarbeitet hatten, und reflektierten ihren
Austausch in der gemischten Gruppe. Diese Reflexionen wiederum wurden an-
schlieRend noch einmal in der jeweiligen Seminargruppe reflektiert.

An Fotos von der Veranstaltung kann man ersehen, welche Kulturwelten wir
nicht nur unter Studierenden, sondern auch unter Lehrern und Schiilern zusam-
men zu bringen haben. Dies kann der Religionsunterricht leisten.

1 In Reaktion auf die Einfiihrung eines fiir alle Schilerinnen und Schiiler verpflichtenden
Schulfachs Ethik durch den damaligen Berliner SenatimJahr 2006, versuchte ein mafigeblich
durch die evangelische und die katholische Kirche getragenes Biindnis, die Einfithrung von
Religionsunterricht als ordentliches Schulfach im Sinne von Artikel 7 Absatz 3 Grundgesetz
zu erreichen. Durch ein erfolgreiches Volksbegehren 2009 wurde im selben Jahr ein Volks-
entscheid erzwungen, in dem allerdings weder eine Mehrheit noch das notwendige Quorum
an Ja-Stimmen erreicht wurden. (Willems 2012, 56-61).

14.02.2026, 08:07:52. - Open A

405


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

Mecheril: Ich fange mit einer Priventivbemerkung an: Ich bin jemand, der eine
bestimmte Perspektive auf Migrationsgesellschaft und auf Migrationsgesellschaft
und Bildung hat. Diese Perspektive ist, so meine Erfahrung, in manchen Riumen
und Kontexten ungewdhnlich und provozierend. Und in anderen Kontexten ge-
wohnlich, langweilig und so weiter. Ich kenne aber nun hier den heutigen Kontext
nicht genau. Und da ich darum nicht weif}, und weil ich dngstlich bin, mache ich
eine praventive Bemerkung. Ich kann ja nicht genau wissen, wie wir gemeinsam
ins Gesprach kommen und wie das Publikum sich beteiligt und wie Joachim das
ganze moderieren wird, und es kann ja sein, dass eine Art Schmackes reinkommt.
Konnte ja sein. Es ist ja auch genug Schmackes im Themenfeld - Religion, Staat,
Migration, Nationalstaat, Globalitit. Wie wir alle wissen, sind im Mittelmeer letz-
tes Jahr so viele Menschen ertrunken wie noch nie und so weiter — es ist genug
Schmackes drin. Und es kann sein, dass ich dieses, was ich jetzt als Schmackes be-
zeichnet haben, dass das in meinen Korper fihrt und etwas mit mir passiert. Ich
imitiere jetzt religioses Sprechen, fillt mir gerade auf. Und dann kann ich Dinge
sagen, die im Eifer des Sprechens gesagt werden. Ich meine es nicht personlich!
Ich beschiftige mich zunichst mit diskursiven Verhiltnissen und erst einmal nicht
mit der Verantwortung einzelner Akteure.

In dem Rahmen bin ich der Ansicht, dass es mehr Plausibilitit auf der Seite
derer gibt, die interkulturelle Pidagogik, interethnische Pidagogik, interreligiose
Pidagogik argwohnisch betrachten. Ein Argument dafirr wire: Dort ist eine Set-
zung gemacht, die wirklichkeitskonstitutiv ist. Die Setzung der Differenz im »inter«
— das Interreligiése — produziert gewissermaflen Wirklichkeit. Vielleicht haben wir
Gelegenheit, iiber die Produktion sozialer Wirklichkeit als religiose Wirklichkeit zu
Anfang des 21. Jahrhunderts ins Gesprich zu kommen. Das ist eine schwierige Ge-
schichte, weil es nicht nur eine, um mit Birgit Rommelspacher zu sprechen, wis-
senschaftliche Dominanzkultur gibt, sondern weil mittlerweile ein Markt entstan-
den ist, auf dem man mit»>inter-xy< Kapital kumulieren kann. An der Universitit, in
der Kommunalpolitik und so weiter. Das kénnen wir uns vielleicht anschauen. Ich
bin sogar jemand, der der Ansicht ist, und jetzt wird es in unserem Gesprachsrah-
men vielleicht sogar noch ein wenig dramatischer, dass es mehr Argumente gegen
konfessionellen Religionsunterricht gibt als dafiir. In der Zeitschrift »Pidagogik«
habe ich eine Diskussion um die Frage des konfessionellen Religionsunterrichts ge-
lesen. Ich fand insbesondere ein Argument des Kollegen Michael Schmidt-Salomon
interessant. Er schreibt als jemand, der gegen konfessionellen Religionsunterricht
ist, dass die religiése Riickbindung der Norm eine politische Einsicht untergribt,
die fur plurale Gesellschaften mafigeblich ist. Denn Werte, die fiir alle gelten sol-
len, miissen auch fur alle einsichtig sein, weshalb sie eben nicht auf religiésen
Uberzeugungen fuflen diirfen (Schmidt-Salomon u.a. 2012, 64). Das finde ich ein

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

sehr plausibles und bedenkenswertes Argument, iiber das wir vielleicht sprechen
werden.

Letzter Punkt: Sehen Sie es mir bitte nach, wenn ich kritische Anmerkungen
zu etwas mache, mit dem Sie womdglich libidinds verbandelt sind. Ich bin mit
meiner Disziplin auch libidings verbandelt. Und das geht mit Ressourcen und Re-
striktionen einher. Es ist so, dass ich mich mit Religion aus einer bestimmten kul-
turwissenschaftlichen Perspektive beschiftige. Ich interessiere mich in erster Linie
nicht fiir Gehalte, fiir Glaubensgehalte, fiir Gottesbeziige und habe dazu letztlich
auch wenig zu sagen. Ich beschiftige mich vielmehr aus einer bestimmten Per-
spektive heraus mit der diskursiven und kontextspezifischen Relevanzsetzung von
Religion. Und in diesem Zusammenhang finde ich es interessant, Religion, ins-
besondere in der migrationsgesellschaftlichen Gegenwart Europas, als potentielles
Sprachversteck fiir sraces, fiir Rassekonstruktionen, zu untersuchen. Dabei werden
die Macht und das Herrschaftspotential der diskursiven oder semantischen oder
sozial praktischen Kategorie »Religion« deutlich. Als Bildungswissenschaftler bin
ich daran interessiert zu untersuchen, wie diese Kategorie in bestimmten Kontex-
ten eingesetzt wird, um bestimmte hegemoniale Ordnungen wiederherzustellen,
zu bestirken. Und dariiber konnen wir vielleicht ein bisschen sprechen.

Ugar: Wenn ich an Oldenburg denke, denke ich immer an zivilisierte Diskurse.
Ich hatte damals, vor acht oder neun Jahren, einen 6ffentlich ausgetragenen, sehr
freundlichen, aber schon ziemlich kontriren Austausch mit Herrn Heumann.? Der
besteht weiterhin in der Sache, aber menschlich sind wir uns sehr sympathisch.
Und wenn ich jetzt hore, was Herr Mecheril sagt — also, damit haben Sie jetzt ein
Fass aufgemacht, das kdnnen wir jetzt die ganze Nacht durch diskutieren. Sie ha-
ben ja quasi mit Thren Anmerkungen unsere Existenz in Frage gestellt. Und das ist
natiirlich sehr reizend. Da miissen wir uns, glaube ich, austauschen, und da gibt
es sicherlich auch Anmerkungen, von meiner Seite aufjeden Fall. Aber ich vermute
auch, dass Frau Boehme dazu das eine oder andere sagen wird.

Alles das, was Sie gesagt haben, Frau Boehme - ich kann mich dem gerne an-
schlieRen, das ist aus meiner Sicht vollig plausibel, nachvollziehbar und verstind-
lich. Aber ich weif3 nicht, ob man in Zeiten von Sikularisierung, Pluralisierung
und Religiositit in der Gesellschaft, mittel- und langfristig mit diesem Ansatz, die
Gesellschaft als Ganze davon iiberzeugen kann, das bisherige Modell des Religi-
onsunterrichts fortzufithren. Ich bin, das ist kein Geheimnis, ein eindeutiger Be-
fiirworter des Religionsunterrichts, wie er gemif3 den Vorgaben erst der Weimarer
Verfassung, dann des Grundgesetzes seit fast einem Jahrhundert in Deutschland

2 Jurgen Heumann war von 1993 bis 2011 Professor fiir Religionspaddagogik an der Carl von Os-
sietzky Universitit Oldenburg.

14.02.2026, 08:07:52. - Open A

407


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

praktiziert wird. Und da haben wir an dieser Stelle auch eine Differenz mit Herrn
Heumann.

Aber gleichzeitig bin ich mir nicht sicher, ob wir unter den gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen, die momentan bestehen und die letzten Dekaden dauerhaft
anhalten, den Religionsunterricht, so wie er besteht, in der Tat auch weiterfith-
ren konnen. Ich bin im Ruhrgebiet aufgewachsen, ich war zustindig fir den is-
lamischen Religionsunterricht in Nordrhein-Westfalen. Ich kenne die demografi-
schen Daten zu den deutschen Grof3stidten. Nehmen Sie nur Hamburg: Die beiden
grofien Kirchen, die katholische und die evangelische Kirche zusammen, kommen
nicht einmal auf vierzig Prozent Schiileranteil in der Grofdstadt Hamburg. In Ber-
lin, in Koln, in der gesamten Rhein-Ruhr-Schiene, Frankfurt, iiberall ist das nicht
anders. Aufgrund dieser Entwicklung wird das gegenwirtige Modell von Religi-
onsunterricht, das wir in Deutschland insgesamt in grofier Mehrheit haben, zwar
nicht kurzfristig, vermutlich auch nicht mittelfristig, aber sicherlich langfristig
prinzipiell in Frage stehen. Unabhingig von prinzipiell religionskritischen Men-
schen wie Herrn Schmidt-Salomon, den Sie vorhin zitiert haben, wird man auch
rationale Begriindungsschwierigkeiten haben.

Momentan aber haben wir ein bestimmtes Modell des Religionsunterrichts,
und ich sehe, um ehrlich zu sein, in den nichsten zehn bis zwanzig Jahren kei-
ne politische Mehrheit in diesem Land, um dieses System prinzipiell in Frage zu
stellen. Danach mag dies, wie gesagt, anders ausschauen, schlicht aufgrund der
gesellschaftlichen Entwicklungen. Dann aber muss man sich die Frage stellen, was
die Aufgabe des Religionsunterrichts ist, den wir momentan in Deutschland ha-
ben, auch in Niedersachsen. Hier bewegen wir uns in einem gewissen normativen
Rahmen, der die heutige Diskussion auch einengt. Vor diesem Hintergrund hat
der Religionsunterricht natiirlich einen Beitrag zum allgemeinen schulischen Bil-
dungsauftrag zu leisten, das ist vollig unbestritten. Natiirlich muss der Religions-
unterricht seine Unterstiitzung im Bereich der Generierung von Werten anbieten,
das sehe ich selbstverstindlich anders als Herr Schmidt-Salomon. Woher ich mei-
ne Werte letztlich generiere, ob ich sie aus der allgemeinen Philosophie, einer Ra-
tio, einer bestimmten religiosen Denomination beziehe, ist aus meiner Sicht allein
meine Sache und nicht die Sache des Staates oder von irgendwem sonst. Da haben
wir zum Beispiel einen Differenzpunkt. Religion muss hier einen Beitrag leisten
fiir den gesellschaftlichen Frieden, fiir die Toleranzfihigkeit, firr die Befriedung der
Gesellschaft und auch zur Integration. All das ist, glaube ich, véllig unbestritten,
und ich bin auch der festen Uberzeugung, dass ein guter Religionsunterricht das
auch leistet, egal ob der nun evangelisch, katholisch, jiidisch, muslimisch, syrisch-
orthodox, griechisch-orthodox, armenisch-apostolisch, niederlindisch-lutherisch
ist — wir haben so viele Religionsunterrichtsformate.

Aber wenn man andererseits anschaut, von welchen Grundiiberlegungen die
Miitter und Viter des Grundgesetzes damals ausgegangen sind, als sie diesen Re-

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

ligionsunterricht installiert haben, dann kénnte man diese Ansitze letztlich auch
kritisieren. So konnte man fragen, ob Religion hier degradiert und funktionali-
siert, zu einem Vehikel allgemeiner, menschlicher Kultur gemacht wird. Wo ist
hier der Glaube? Ich glaube, dass Religionsunterricht in erster Linie die Aufga-
be hat, kritisch tiber den Glauben zu reflektieren. Und ich glaube, dass das keine
antiquierte, altmodische oder anachronistische Grundhaltung ist. Gerade in Zei-
ten von Polarisierung und Radikalisierung wird ein Religionsunterricht, der basale
Grundkenntnisse aus der jeweiligen religiosen Tradition heraus vermittelt, auch
glaubwiirdig Radikalisierung verhindern, zumindest besser eindimmen als einer,
der aus der Distanz versucht, Jugendliche zu erreichen. Das ist meine feste Uber-
zeugung. Religionen kénnen wie Gift wirken. Wohl dosiert konnen sie durchaus
heilend sein, wie Medizin. Aber wenn man die Dosierung nicht entsprechend hat,
konnen sie auch tédliche Wirkung haben. Und gerade ich, als Vertreter der islami-
schen Religionspidagogik, weif3, wovon ich rede. Wir haben bei uns am Institut fir
islamische Theologie momentan verschiedene Forschungsprojekte laufen tiber Ex-
tremismusforschung, iiber Deradikalisierung, iiber Radikalisierung. Da sehen wir,
wie Religion in der Tat auch durch bestimmte Menschen, nicht nur in der Ferne, in
Afghanistan, Syrien, im Irak oder sonst wo, sondern auch hier in Deutschland, ein-
deutig missbraucht und pervertiert wird. Hier ist Religionsunterricht ein wichtiges
Gegenmittel. Wie gesagt, ich betone nochmals, fiir mich ist das kein Primirziel —
das wire eine nicht zulissige Funktionalisierung des Religionsunterrichts. Aber
das ist ein niitzlicher und wichtiger Nebeneffekt des Religionsunterrichts, den wir
hier nicht klein reden sollten.

Konz: Vielen Dank fiir die Eingangsstatements. Wenn Sie jetzt noch einmal genau-
er auf den konfessionellen Religionsunterricht eingehen konnten: Wie miisste der
Threr Ansicht nach gestaltet werden? Und in die Zukunft gedacht: Was miisste es
fiir eine neue, andere Form von Religionsunterricht geben, oder sollte es keinen
Religionsunterricht mehr geben?

Boehme: Also, um es noch einmal deutlich zu machen: Ich glaube, dass der kon-
fessionelle Religionsunterricht als der Unterricht, der nur differenziert und nur
trennt, wie er das jetzt tut, keine Zukunft hat. Dabei bietet der Religionsunterricht
eine ganz grofle Chance. Schon seit Beginn der Domschulen und Ordensschulen,
dann auch iiber die Reformation, ermdoglicht er eine Binnenperspektive einzuneh-
men, aus der heraus eine eigene Position zur Frage von Religion gefunden werden
kann. Und nicht nur das. Die Binnenperspektive erméglicht zudem auch einen
Perspektivenwechsel, nimlich andere Perspektiven und andere Weltanschauungen
und Religionen aus der Aufienperspektive kennenzulernen und dafiir ein Verstind-
nis zu entwickeln, wie in diesen Religionen eine Binnenperspektive aussieht. Das
wird moglich, weil die Schiilerinnen und Schiiler selber eine Binnenperspektive

14.02.2026, 08:07:52. - Open A

409


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

erfahren haben. Ich halte deswegen den konfessionellen Religionsunterricht oder
zumindest Differenzierungsphasen auf jeden Fall fir notwendig. Das zeigt auch
das Beispiel des Hamburger Religionsunterrichts, der ja seit 2012 nicht nur von der
evangelischen Kirche, sondern auch von den muslimischen Verbinden, der alevi-
tischen Gemeinde und auch von der jidischen Gemeinde mitvertreten wird. Aus
diesen Religionsgemeinschaften kénnen Religionslehrkrifte das Fach sReligion fir
allecunterrichten. Dabei merken sie, dass Differenzierungsphasen notwendig sind.
Die Unterrichtsmaterialien zeigen deutlich, dass der kleinste gemeinsame Nenner
nicht ausreicht, um die Differenzierung innerhalb einer Klasse deutlich machen
zu konnen. Es sei denn, man einigt sich einfach nur darauf, gemeinsam Mandalas
auszumalen oder dhnliches. Der Hamburger Religionsunterricht basiert ebenfalls
auf einem Begegnungsmodell, weil es darauf ankommt, fir eine Begegnung so-
wohl das Eigene als auch das Andere erfahren zu kénnen.

Mecheril: Ich konnte auf zwei Ebenen dariiber nachdenken und sprechen. Die iiber-
geordnete Ebene wire die Ebene, auf der wir uns fragen kénnen: Was ist ein ange-
messener Bildungsauftrag fiir den schulischen Kontext? Mit welchem Maf3 kénnen
wir iiber Sinn und Unsinn von Religionsunterricht, konfessionell oder nicht, nach-
denken? Das Maf, das ich einbringen wiirde, ergibt sich zum Beispiel aus einer Re-
flexion auf das, was Allgemeinbildung generell und was Allgemeinbildung speziell
heute in der Migrationsgesellschaft ist. Bei Wolfgang Klafki, wie viele von Ihnen
wissen, gibt es diese Idee der epochaltypischen Schliisselprobleme. Nach Klafki
bedeutet Allgemeinbildung unter anderem, am Allgemeinen gebildet zu sein, also
an dem, was in einer bestimmten Epoche und fiir mutmaflich alle von Relevanz
ist. Und da fallen mir eine ganze Reihe von Dingen ein, die aus meiner Perspekti-
ve fur alle von Bedeutung sein sollten. Beispielsweise der immense Grad globaler
Ungleichheit, der diese Gegenwart in einer Art und Weise pragt, wie wir sie bis-
her noch nicht kennengelernt haben. Man kann auch iiber die Okologie sprechen,
iber die Frage nach neuen Formen transgenerationaler Gerechtigkeit. Es gibt ei-
ne ganze Reihe von Kandidaten fir epochaltypische Schliisselprobleme. Wenn wir
tatsichlich eine Schule wollen, die eine allgemeinbildende Schule wire, dann wire
meines Erachtens in diesem Sinne das jeweilige Curriculum zu revidieren.

Darin spielt meines Erachtens, und das haben die Podiumskolleg_innen ja
deutlich gemacht, unter gegenwirtigen Bedingungen auch das Religigse eine Rol-
le. Einerseits ist das Religiose eine Kategorie der Differenzierung von Menschen,
und nicht nur der Differenzierung von Menschen, sondern auch eine Kategorie
der Legitimierung von Ungleichheit. Selbstverstindlich nicht nur, aber auch.
Dariiber miissen wir diskutieren. Kollege Ugar sagt zu Recht, dass die Aufgabe von
Religionsunterricht dann nicht mehr konfessionsgebunden, sondern allgemein
gehalten ist. Die Aufgabe des Religionsunterrichts besteht darin, kritisch itber den
Glauben zu reflektieren, und zwar, so habe ich Sie verstanden: ohne den Glauben

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

damit infrage zu stellen. Ich wiirde sagen, ja, diese kritische Reflexion ist deshalb
notwendig, weil dem religiésen Glauben konstitutiv Herrschaftsdimensionen
innewohnen. Das ist dann meines Erachtens auch kein Missbrauch der Religion,
sondern eine bestimmte Art, Religion zu gebrauchen, ihr Potenzial auszuschépfen.

Ugar: Ich glaube, man muss zwei verschiedene Ebenen unterscheiden. Zum ei-
nen kurzfristig, realistisch, lebensnah, wie sich der Religionsunterricht entwickeln
konnte, und zum anderen langfristig. Kurzfristig und mittelfristig glaube ich, dass
der Weg, den Frau Boehme vorgestellt hat, in der Tat ein gangbarer Weg ist. Im
Gegenteil ist er nicht nur ein gangbarer Weg, sondern aus meiner Sicht auch nor-
mativ eine Option, die so in diesem Format auch umgesetzt werden sollte. Ein Re-
ligionsunterricht, der de facto nur an die eigene Lerngruppe gerichtet ist und den
Austausch, die Verstindigung und den Dialog mit anderen Lerngruppen prinzipi-
ell ausschliefdt, ist, glaube ich, nicht vertretbar. Also da, wiirde ich sagen, besteht
in der Religionspiddagogik, egal ob katholisch, evangelisch, muslimisch/islamisch
oder jidisch, weitgehender Konsens. Das ist eine Option, und in der Praxis wird
es in der Regel ja auch genau so umgesetzt, dort wo es demografisch umsetzbar
ist. Denn wenn Sie in einem Dorf sind, das nur katholisch gepragt ist und in dem
es keine andere Lerngruppe gibt, haben Sie eben auch diese Moglichkeiten nicht.
Aber in den meisten Grof3stidten — ich habe selber vor Jahren in Bonn und Duis-
burg gearbeitet — haben wir immer schon, vor fiinfzehn, sechzehn, siebzehn Jahren
bereits, Lerngruppen zusammengefiihrt, interreligis kooperiert und gemeinsam
unterrichtet, im Tandem, in bestimmten Lernphasen. Diesen Ansatz muss man
kurz- und mittelfristig ausbauen. Das muss aber auch iiber empirische Grund-
lagenforschung verniinftig eruiert werden, und didaktisch muss das gut, valide,
plausibel nachvollziehbar gemacht werden. Das ist der erste Schritt fiir die nichs-
ten Jahre, und dazu wird auch viel Forschung betrieben. Die Hamburger zum Bei-
spiel haben hierzu verschiedene Forschungsarbeiten publiziert.

Wie man das langfristig umsetzt, daritber kann man streiten. Das ist eine Fra-
ge, die auch auf politischer Ebene, von der Bildungspolitik, mitentschieden werden
muss. Das werden wir am heutigen Abend meines Erachtens nicht l6sen konnen,
und da will ich mich persénlich auch nicht positionieren miissen, weil ich hierzu
noch keine durchdachte Position anbieten kann. Ich weifd nur, dass das gegenwir-
tige Modell langfristig in diesem Format nicht weitergefiithrt werden wird. Aber
das Hamburger Modell ist auch nicht die Losung aller Probleme.

Sie haben vorhin in der ersten Runde einen schénen Satz formuliert, den habe
ich mir sofort notiert, obwohl ich das nicht teile — ich teile es teilweise, partiell
nicht, teilweise finde ich es absolut nachvollziehbar und verstindlich. Sie haben so
sinngemif gesagt: Religion ist eine Umschreibung fiir >race¢, und ich glaube, dass
Sie damit schon prinzipiell recht haben. Wenn ich anekdotenhaft etwas berichten
darf: Wenn ich in meine eigene Jugendzeit in den 1980ern zuriickblicke, da exis-

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

tierte so etwas wie ein »>Tiirkenproblemc« in Deutschland; in den 1970ern gab es im
Ruhrgebiet ein Problem mit Italienern; davor gab es ein Problem mit Polen, >Po-
lacken< hiefRen die, >Itaker< — das waren die Zuschreibungen der damaligen Zeit.
Wir hatten in Deutschland ein Problem mit Auslinderfeindlichkeit, in den 1970er,
1980er, bis Anfang der 1990er Jahre. Anfang der 1990er Jahre hat sich etwas ge-
wandelt in dieser Gesellschaft: Man redet kaum noch, weder in wissenschaftlichen
Kreisen noch in unseren Medien noch in der Politik, von Auslinderfeindlichkeit.
Ich hore das Wort gar nicht mehr. Das Thema ist aber immer wieder >Islam«. Ganz
ehrlich, ich tue mir das alles gar nicht mehr an. Ich gucke diese ganzen abendlichen
Talkshows gar nicht mehr, weil ich finde, dass das eine allgemeine Volksverblodung
ist, was da jeden Abend produziert wird. Immer wieder sind es dieselben Themen.
Das Thema heifdt aber nicht mehr Integration, Migration schon ab und an, nicht
mehr Auslinderfeindlichkeit, sondern vor allem Islam. In dem Sinne gebe ich Th-
nen recht: Religion ist hier eine Umschreibung fiir >races, sie dient der Abgrenzung.
Aber gleichsam ist es auch eine Realitit, dass tiber das Mittel der Religion eine not-
wendige und erforderliche Unterscheidung stattfindet. Ich glaube nicht, dass man
alle Differenzen einfach nivellieren kann, um Gleichheit herbeizufiihren, sondern
es gibt nun mal auch Unterschiede zwischen verschiedenen religiosen Denomina-
tionen. Und das muss man auch, wenn ich das sagen darf, ohne Thnen zu nahe
zu treten, mit einem realistischen Blick auf die Gegenwart so wahrnehmen und
annehmen. Das finde ich wichtig.

Und eine letzte Anmerkung zum Hamburger Modell. Das ist auch eine Frage
von Ressourcen. In Hamburg gibt es de facto einen Religionsunterricht fiir alle —
de jure war er bis 2012 in der Trigerschaft der evangelischen Kirche. Aber schauen
wir uns die Realitit an. Wenn wir uns das Curriculum und die Lehrerschaft vor
Augen fithren, ist der Anteil auflerhalb des Christlichen sehr begrenzt. Betrachten
Sie einfach einmal das Lehrpersonal, das dort dieses Fach tatsichlich unterrichtet:
Es gibt kaum Muslime, die entsprechend eingestellt worden sind. Da muss man
auch ganz offen und ehrlich sein und diese Fragen und Angste von Minderheiten
wahrnehmen. Die Mehrheiten, in Norddeutschland die evangelische Kirche, im
Siiden die katholische Kirche, setzen sich bei der Verteilung von Ressourcen durch.
Sie dominieren die Entwicklung von Lehrplinen, Schulbiichern und so weiter. Da
haben Minderheiten auch Angste, und die sind auch nicht ganz unbegriindet.

Mecheril: Ich wiirde gerne anschliefRen und IThrem Manéver partiell zustimmen.
Erster Punkt: Es ist wirklich beeindruckend zu sehen, dass zum Beispiel in der Ju-
gendforschung im 21. Jahrhundert eine Gruppe komplett verschwunden ist, iiber
die in den 1980ern, auch in den 1990ern noch in den grofien Studien zur Jugend-
forschung im deutschsprachigen Raum sehr intensiv gesprochen und auch medi-
al debattiert wurde, auch bildungspolitisch. Die sind weg. Ich vermute, die sind
emigriert, sie sind auf jeden Fall nicht mehr da. Es ist die Gruppe der tirkischen

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

Jugendlichen - sie sind abgereist. Dafiir ist aber eine neue Gruppe eingewandert,
die Gruppe der muslimischen Jugendlichen.

In einer wissenschaftstheoretischen und zugleich padagogischen Perspektive
betrachtet, ist das nicht nur ein Spiegel der Verhiltnisse, sondern es produziert
auch Verhiltnisse. Wir Erziehungswissenschaftler_innen in der Lehramtsausbil-
dung, in der pidagogischen Ausbildung, sagen unseren Studierenden immer: Thr
seid an der Universitit, damit ihr nicht einfach wie an der Fachschule nur das Han-
deln, das Tun lernt, sondern in ein reflexives Verhiltnis zu eurem Tun geht. Uber-
legt beispielsweise, welche Deutungsangebote ihr durch eure Ausbildung, durch
euren professionellen Habitus euren Schiilerinnen und Schiilern macht, die von ih-
nen aufgegriffen werden und zu Selbstdeutungskategorien werden. In den 1990er
Jahren haben die Jungs die Scheibe eingeschmissen — langsam wird es auch ein
bisschen spit, deswegen wird es nun auch ein bisschen kabarettmiflig — und wenn
der Sozialpidagoge sie gefragt hat: »Warum hast du das gemacht?«, dann haben
sie gesagt: »Ey Alter, ich hab Kulturkonflikt.« Das ist heute nicht mehr die Selbstbe-
schreibung, weil das Vokabular der Sozialpidagog_innen und auch der Lehrer_in-
nen ein anderes geworden ist. Es ist nun, was Migrationsfragen angeht, unter an-
derem von der Kategorie der Religion durchsetzt, die in einer spezifischen Weise
benutzt wird, nimlich dann, wenn, sozusagen, die Tiir aufgeht und ein als Mus-
lim adressierbarer Junge hereinkommt, der dann zu einem ein Muslim wird. Pro-
blematisch finde ich, wenn jemand so adressiert wird, dass er gewissermafien in
bestimmten Kategorien eingesperrt wird. Mit diesem Einsperren in Kategorien
miisste sich ein reflexiv-kritischer Umgang mit Religion beschiftigen.

Wir wissen ja alle, dass es Konversion gibt. Wenn wir Thomas Luckmann oder
Hubert Knoblauch gelesen haben, dann wissen wir, dass es Synkretisierung, Hy-
bridisierung und so weiter gibt. Man muss nicht gleich vom privaten Gott reden,
wie Ulrich Beck das gemacht hat, aber man kann sehen, dass Subjekte unter den
Bedingungen von Individualisierung auf unterschiedliche, institutionalisierte, re-
ligiose Deutungsangebote zuriickgreifen und diese kreativ gewissermafien zu et-
was konstellieren, das biografisch Sinn macht. Und dieser biografische Sinn wan-
delt sich. Das wire ein interessanter Religionsunterricht, der nicht festschreibt:
Muslim, Christ, katholisch und so weiter, sondern der die Spielraume fiir religiose
Praktiken, Selbstverstindnisse und Glaubensformen thematisiert, die in der Mo-
derne (in der fliichtigen Moderne, um mit Zygmunt Baumann zu sprechen) da sind
und die ambivalent und hochproblematisch sind in einer bestimmten Art und Wei-
se.

Zweiter Punkt: Ja, es ist pidagogisch wichtig, das aufzugreifen, was da ist. Es
ist wichtig, die Differenz von Mann und Frau und vielleicht auch noch anderen Ge-
schlechtern aufzugreifen — auch eine ganz heif gefithrte Debatte. Volkhard Krech
und Riem Spielhaus zeigen, dass die Migrationsforschung die Kategorie Religion
nicht nur entdeckt hat, sondern produziert und damit auch den Anderen produ-

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

ziert. Man konnte da von einem Beitrag zu sreligiosem Othering« sprechen: Jemand
wird in religiésen Kategorien als Anderer imaginiert und produziert. Dabei kom-
men bestimmte Dinge zusammen, insbesondere kulturalistische Diskurse, aber
auch ein ganz massiver Sicherheits- und Bedrohungsdiskurs. Und das miisste im
Rahmen eines reflexiven Religionsunterrichtes thematisiert werden. Das ist mei-
nes Erachtens auch konstitutiv fir das institutionalisierte Religise, nimlich das,
was den Glauben bedroht. Bedrohung ist also nicht nur ein sicherheitspolitisches
Moment und konstitutiv fitr den Nationalstaat, konstitutiv fiir partikulare politi-
sche Organisationen und Einheiten, sondern die Produktion von Bedrohung durch
Andere ist, meines Erachtens, konstitutiv fiir institutionalisierte Religion. Und das
meine ich nicht ...

Boehme: Also, da médchte ich jetzt widersprechen. Dass Minderheiten Angste ha-
ben, das ist natiirlich verstindlich, und Sie sprechen von Bedrohungsdiskurs und
sogar davon, dass Religion oder Differenzen, dass Diskurse Bedrohung erst pro-
duzieren. Gerade deswegen meine ich, dass es erst recht notwendig ist, die ver-
schiedenen Denominationen und Religionen miteinander in Begegnung zu brin-
gen, gerade auch mit ihren Differenzen, die moglicherweise, bewusst oder unbe-
wusst, in Machtkontexten erstellt werden. Ich glaube iibrigens nicht, dass Reli-
gionen oder die Differenzen von Religionen aus den Diskursen der Abgrenzung
entstanden sind, sondern aus anderen Motiven. Aber unabhingig davon bin ich
davon tiberzeugt, dass es jetzt unsere Aufgabe ist, diese verschiedenen Gruppie-
rungen zusammen zu bringen, und zwar nicht nur so, dass wir die Denominatio-
nen als einen trialogischen Diskurs zwischen dem Judentum, Christentum und
dem Islam zusammenbringen. Wir miissen auch deutlich sagen, dass es Men-
schen sind, die einander begegnen missen, und wir miissen ermdoglichen, dass
sich Schiiler begegnen, damit sie, religionspiddagogisch gesprochen, die Kompe-
tenz der Vorurteilsfreiheit erreichen. Mit anderen Worten, wir miissen Schiiler
davon befreien, von den Anderen als in Kategorien zu sprechen. Wir miissen es
in unserer Gesellschaft schon vom Kindergarten an schaffen, Kinder und Jugend-
liche miteinander ins Gesprich zu bringen und sie die Erfahrung machen lassen,
dass die anderen nicht anders sind als sie selber, auch wenn sie vielleicht eine an-
dere religiose Orientierung oder andere Geschlechtsorientierung oder was auch
immer fiir eine Orientierung haben. Und zu diesem Ziel kann, meines Erachtens,
der Religionsunterricht beitragen und aus der Binnenperspektive heraus zeigen,
dass es Gemeinsambkeiten gibt. Damit kann er einen Beitrag zur Schulkultur und
zur Schulentwicklung leisten. Gerade indem aus den Differenzen, die aus den Reli-
gionen erwachsen, die Gemeinsamkeiten und die gemeinsame Verantwortung fir
die Gesellschaft zu zeigen ist, nimmt der Religionsunterricht exemplarisch auch
andere Differenzdiskurse und Vorurteilsdiskurse auf und kann sie auf diese Weise
16sen.

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

Mecheril: Auf jeden Fall. Ich stimme Ihnen nahezu ganz zu, mit kleinen Ausnah-
men. Das ist eine schone Aufgabe von Pidagogik, Kinder und Jugendliche in ein
Miteinander zu bringen. Wobei, manchmal brauchen wir vielleicht auch gar keine
Pidagogik dafiir — also keine professionelle. Ich habe den Eindruck, dass machen
die Kinder schon von selbst ganz gut. Zuweilen wird von uns Erwachsenen ja das
Bild gezeichnet, dass es muslimische Kinder gibt und christliche und buddhisti-
sche und hinduistische, und dass sie so wenig miteinander zu tun haben, dass sie
unbedingt Professionelle brauchen, die Riume der Begegnung schaffen. Meines
Erachtens findet diese Begegnung bestindig statt. Ich habe nichts gegen Profes-
sionalitit einzuwenden, nur nicht in festliegenden Kategorien. Wenn ich schon im
Kindergarten anfange, Kinder als muslimisch oder christlich zu adressieren, dann
produziere ich genau diese Identititen. Lassen wir doch zunichst die Kinder die
Kategorien relevant setzen, die fiir sie relevant sind. Also: Machen wir eine Begeg-
nung unter Bedingungen von Differenz, bei der nicht festliegt, welche Differenz
relevant ist, sondern schauen wir, héren wir. Das ist mein Einwand: Die Institutio-
nalisierung von Differenzen und Kategorien ist problematisch, weil sie Differenz
als bestimmte Differenz festlegt und nicht offen hilt. Mitte der 1990er Jahre gab es
eine Debatte zwischen Frank-Olaf Radtke und Georg Auernheimer. Es ging hier-
bei nicht um Interreligiositit, sondern Interkulturalitit. Hamburger hat sich vehe-
ment gegen Auernheimers Versuch ausgesprochen, interkulturelle Erziehung so zu
institutionalisieren, dass als feststehend konzipierte natio-ethno-kulturelle Grup-
pen im Sinne einer Anerkennungs- und Begegnungspidagogik adressiert werden.
Stattdessen hat er argumentiert, dass da, wo von den Akteuren im schulischen
Kontext kulturelle, ethnische Differenzen relevant gesetzt werden, wir Professio-
nalitit brauchen. Im Umgang damit brauchen wir Achtsamkeit, da brauchen wir
Wissen, da brauchen wir Sensibilitit von Lehrer_innen. Aber erst dann, nicht in-
stitutionalisiert!

Ugar: Herr Mecheril, wenn ich Sie richtig verstehe, leugnen Sie ja nicht, dass es in
der Realitit Unterscheidungsmerkmale und Differenzen zwischen den Menschen
gibt, sondern sagen Sie, diese diirfen nicht vorgegeben werden, sie diirfen nicht
gesetzt werden, sondern milssen gemacht werden, durch die Akteure selbst, in die-
sem Fall eben durch Schiiler oder Jugendliche, und dann muss hierauf eben auch
professionell, institutionell reagiert werden. Ich glaube, wenn ich das sagen darf
und Sie mir nicht bése sind: Es gibt auch so etwas wie eine Realitit, ich meine, wir
leben in einer Gesellschaft, in der es kulturell gewachsene Traditionen gibt, in der
eine natiirliche, durch die Erziehung der Eltern, der Gesellschaft vonstattengehen-
de Differenzierung zum Tragen kommt. Es ist ja nicht so, dass man den Kindern
immer nur sagt, du bist katholisch, du bist evangelisch — das ist auch, wie soll ich
das sagen, ein Automatismus in der Gesellschaft, in der wir leben.

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

Mecheril: Den gilt es doch aufzukliren und nicht zu affirmieren!

Ugar: Ja, es ist nur die Frage, ob das erstens normativ gewollt sein sollte, zweitens,
ob das realistisch umsetzbar ist. Wir sind ja keine geistigen Eunuchen, wir leben in
einer Gesellschaft, die eine Geschichte, eine Kultur, eine Tradition hat. All das wirkt
letztlich iiber die Erziehung der Eltern und der Gesellschaft auf die nachfolgenden
Generationen. Ich glaube, besser wire es, das zur Kenntnis zu nehmen und darauf
zu reagieren, statt sich etwas utopisch zu wiitnschen, was letztlich nicht umsetzbar
ist. Natiirlich haben Sie recht: Diese Gruppen sind alle nicht homogen. Katholisch
ist in Norddeutschland ganz anders als in Freiburg, in der Schweiz ist katholisch
ganz anders als bei mir im Rheinland. Die Osnabriicker Katholiken sind ja schon
eine ganz andere Gruppe als die bayerischen etwa. Es gibt natiirlich diese Unter-
schiede. Wir sind alle letztlich hybrid. Wir entwickeln uns ja auch. Ich kann mir gut
vorstellen, dass Herr Heumann vor fiinfzig Jahren ein ganz anderer Mensch gewe-
sen ist, als er es heute ist, und das ist etwas ganz normales. Ich glaube, statt Unter-
schiede wegreden und neu schaffen zu wollen, miissen wir in allererster Prioritit
versuchen, so etwas wie Respekt gegeniiber Differenzkategorien und Unterschie-
den herbeizufiithren und unser Erziehungssystem und Bildungssystem darauf zu
fokussieren. Egal, ob sich jemand als katholisch, evangelisch, minnlich, weiblich,
homosexuell, heterosexuell, friesisch, bayerisch oder was auch immer definiert.
Die Erziehung zum Respekt ist, so glaube ich, an dieser Stelle viel wichtiger, als
der Wunsch, diese Kategorien wegzuretuschieren und dann neu schaffen zu wol-
len, aufgrund von Wiinschen, die man selbst hegt.

Boehme: Ich kann Thnen nur beipflichten, Herr Ugar. Ich wiirde auch sagen, dass wir
unbedingt lernen miissen, Differenzen zu akzeptieren. Ich glaube, dass wir ohne
Differenzen auch nicht leben kénnen und erkenntnistheoretisch gesehen, nichts
erkennen wiirden. Differenzen sind nicht von vorne herein schlecht. Wir miissen
sie gleichzeitig wertschitzen lernen und anerkennen lernen, und das ist, glaube
ich, gerade auch auf dem Gebiet der Religion besonders gut moglich. Deswegen
bin ich kein grofer Freund der sogenannten Kontakthypothese, die Sie gerade ent-
worfen haben, Herr Mecheril. Als wiirde man sich sogleich durch die Begegnung
ausreichend kennen lernen, und dann ist Friede, Freude, Eierkuchen. Sondern wir
brauchen auch eine didaktische Anleitung. Die Erfahrung zeigt, dass die didakti-
sche Sensibilitit besonders grof3 sein muss, gerade wenn es um Begegnung geht.
Schon Kleinigkeiten kénnen zu Ungleichheiten fithren, die méglicherweise als dis-
kriminierend empfunden werden, zum Beispiel, wenn eine der Gruppierungen we-
niger Zeit eingeriumt wird als einer anderen. Dass es Differenzen gibt und dass
es dadurch auch zu Asymmetrien kommt, die in solchen Begegnungen nicht auf-
zuheben sind, das sollten wir eben auch lernen. Wir kénnen zum Beispiel nie die

14.02.2026, 08:07:52. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

gleiche Anzahl an jiidischen Studierenden oder jidischen Schillern mit anderen
Schiilern, katholischen Schiilern oder wie auch immer, zusammenbringen. Auch
da gibt es Asymmetrien. Aber das bildet unsere Gesellschaft ab. Gerade hier haben
wir die Méglichkeit, Schiillern zu verdeutlichen, dass in diesem Mikrokosmos der
Schule, der die Gesellschaft abbildet, zu lernen ist, Anderssein und Unterschiede
anzuerkennen.

Konz: Ich mochte noch eine andere Perspektive erginzen. Sicherlich besteht die
Gefahr von religiosem Othering, bei dem die eine Gruppe andere Menschen zu ei-
ner anderen Gruppe zurechnet und sie damit zu >Anderen< macht, um ein >Wir< zu
konstruieren. Wenn wir aber aufgrund dieser Gefahr von religiosem Othering den
Religionsunterricht abschaffen wiirden, wiirden wir dann nicht wiederum denje-
nigen zuarbeiten, die diese Wir-Kategorie zur Ausgrenzung nutzen? Und wo blei-
ben umgekehrt dann die Erfahrungen, dass Religion ein Freiheitsraum sein kann,
dass Religion eben auch Widerstandspotential auslst, um Dominanzverhiltnisse
gerade zu hinterfragen?

Mecheril: Gegen einen Religionsunterricht, der in dem Sinne reflexiv und vielleicht
sogar dekonstruktiv angelegt ist, habe ich erst einmal wenig einzuwenden. Ob man
ihn als Fach institutionalisieren muss, weif$ ich nicht. Mir scheint es sinnvoller zu
sein, ein Fach zu institutionalisieren, in dem es um Identitit und Differenz iiber-
haupt geht. Aber dariiber kann man streiten. Dieser Unterricht kann von mir aus
auch Religionsunterricht heiflen — wir hingen ja an solchen Symbolisierungen.
Nur wiirde dann in diesem Unterricht nicht in erster Linie Begegnung zwischen
als unterschiedlich Adressierten stattfinden, sondern eine Reflexion auf die Dif-
ferenzadressierung, nicht nur in der gegenwirtigen Situation, sondern auch im
historischen Kontext, als Geschichtslernen und auch als interkulturelles Lernen.
Das wiirde dazu beitragen, dass man auch ein Stiick weit weggeht von einer Tole-
ranzpidagogik oder einer Anerkennungspidagogik, die letztlich getragen ist von
der Idee, dass die Verinderung auf der Ebene der Individuen stattfindet, auf der
Ebene der Verinderung von Vorurteilen, von Stereotypen, Schemata. Wir erleben
ja massiv eine Konjunktur einer Art von selbstgefilligem Partikularismus, der sich
zum Beispiel in dem Phinomen der AfD und in dem Phinomen der Zunahme von
Rassismus in Europa seit dem kurzen Sommer der Barmherzigkeit 2015 zeigt. Oder
auch als Radikalisierungstendenzen in bestimmten Bereichen, die sich selbst mus-
limisch adressieren oder die muslimisch adressiert werden und sich als muslimisch
verstehen. Diese Probleme sind nicht verinderbar durch eine Vorurteilspidagogik
oder eine Begegnungspidagogik, die iiber die Begegnung zu einer Verinderung
kognitiver oder verkérperter Schemata beitragen will. Wir bendtigen meines Er-
achtens viel ausgeprigter die Erméglichung einer Art Diskurskompetenz.

14.02.2026, 08:07:52. - Open A

417


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

418

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

Boehme: Ja, natiirlich gehért die dazu! Der Diskurs, die Reflexion, das Uberlegen
sind in diesem Modell ganz wesentlich. Und damit wird auch die Kontakthypothe-
se nochmals zuriickgewiesen, weil das Konzept ohne angeleitete Reflexion iiber-
haupt nichts bringt. Ich gebe Thnen recht, dass Diskus unbedingt dabei sein muss.
Ich finde auch Ihre Idee ganz gut, ein Fach mit dem Namen »Identitit und Ver-
stindigung« einzurichten.

Mecheril: Differenz. Identitit und Differenz. Verstindigung — nein.
Boehme: Dann habe ich Sie leider missverstanden. Das hitte ich gut gefunden.

Willems: Das ist schon, dass die katholische Kollegin die evangelischen Denkschrif-
ten aufnimmt. Ich habe den Eindruck, dass die Diskussion in den letzten Gingen
ein bisschen zu einer Frontenbildung, vielleicht auch Gruppenbildung fihrt, wo
sich auf diesem Podium Identititen bilden, die sich auch in Abgrenzung vonein-
ander konstruieren. Ich bin mir gerade nicht so sicher, ob das notig ist. Nicht nur,
weil ich harmoniebediirftig bin, sondern auch von der Sache her. Diese Rede von
Religion als Sprachversteck von >race« finde ich erst einmal sehr plausibel, und ich
glaube, man findet haufenweise empirische Beispiele dafiir. In der Presse vermut-
lich deutlich mehr als im Religionsunterricht. Das wire der eine Punkt, aber mir
fallen auch eine Menge Religionsbiicher ein, bei denen man das durchaus auch
zeigen konnte. Zu dem anderen Punkt, den Paul Mecheril gebracht hatte, also der
Frage, wie wir, als wen wir eigentlich Schiilerinnen und Schiiler adressieren - da
habe ich mich gefragt: Steckt da nicht etwas drin, was ich als Religionspidagoge
auch durchaus aufnehmen kann? Und andererseits: Liuft diese Kritik nicht zum
Teil ins Leere, weil sie ein Konzept von Religionsunterricht voraussetzt, das so in
dieser Form eigentlich gar nicht vertreten wird? In der Denkschrift >Identitit und
Verstindigungs, da steht ja nicht drin: Evangelische Schiilerinnen und Schiiler neh-
men am evangelischen Religionsunterricht teil und werden auch als evangelische
Schiilerinnen und Schiiler adressiert, und sie werden, wenn sie es noch nicht sind,
in ihre, eigentlich ihnen eigene, Religion eingefithrt. Dann hittest du, Paul, vollig
recht. Aber das Konzept beinhaltet ja, dass es offen ist fitr Menschen, die sich unter-
schiedlich definieren. Die Schiilerinnen und Schiiler sollen nicht zu evangelischen
gemacht werden. Das ist also gerade keine Form von Beheimatungspidagogik.

Simojoki: Herr Mecheril, Sie hatten vorhin gesagt, dass Sie sich durchaus vorstel-
len konnen, auch Irritationen auszulésen. Bei mir personlich war das gar nicht
s0. Was Sie iiber den Religionsunterricht gesagt haben, fand ich in gewisser Wei-
se wirklich anregend. Wirklich Irritationen ausgeldst hat bei mir eher die Art und
Weise, wie Sie den Zusammenhang von Religion und Migration explizieren. Mei-

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

ner Wahrnehmung nach ist Religion fiir Sie im Kontext von Migration etwas, was
sich im Modus von Auflenzuschreibungen manifestiert. Sie sagen, dass hier Diffe-
renzen produziert werden. Das leuchtet mir sehr ein. Jetzt hitte ich das aber gerne
erginzt durch das Prinzip der Selbstdeutung durch die religiésen Akteure, die oft,
das zeigt ja auch die Religionsforschung, mit hoher Zentralitit religi6s sind. Dann
reicht eine Deutung nicht mehr, die diese Selbstdeutung nicht ernst nimmt. Da
ist genau Religion das Medium jener biografischer Narrationen, die Sie in IThrer
Identititstheorie zu Recht stark machen. Briuchte es also nicht gewissermaflen
eine Erginzung, einen kritischen Blick auf unangemessene Auf’enzuschreibun-
gen, aber gleichzeitig so etwas wie eine verstehende Hermeneutik im Blick auf die
Religiositit dieser Menschen? Sonst konnte das Missverstindnis entstehen, dass
Sie die nicht ernst nehmen. Ich glaube Ihnen, dass Sie das tun, aber der Eindruck
wird sich nur dann verfliichtigen, wenn tatsichlich die Ebene der Selbstdeutung
mit in Ihre Analyse hineinkommt.

Mecheril: Unbedingt. Selbstverstindlich. Und zwar unter der Voraussetzung,
dass die Auseinandersetzung mit religiosen Selbstdeutungen im Rahmen einer
Forschung stattfindet, die ich etwas umstindlich als Migrationsgesellschafts-
forschung bezeichnen machte. Nicht als Migrationsforschung, weil dann das
Missverstindnis entsteht, dass Migrationsforschung Migrant_innenforschung
sei. Eine solche Auseinandersetzung mit Selbstdeutungen sollte fragen: Aufgrund
welcher migrationsgesellschaftlichen Positionierung finden unterschiedliche re-
ligiose Selbstdeutungen statt? Von Leuten mit und ohne, von Leuten, die seit
mehreren dreihundert Jahren in Paris, in Osnabriick leben und so weiter. Es geht
also auch darum, die religiése Selbstdeutung von Menschen migrationsgesell-
schaftlich aufzukliren, die sich nicht als Migrant_innen oder als Personen mit
Migrationshintergrund wahrnehmen oder die so gedeutet werden. Unter dieser
Bedingung, in der Migrationsgesellschaftlichkeit als eine allgemeine Dimension
der Vergesellschaftung verstanden wird, bin ich dabei.

Ugar: Herr Simojoki, wenn ich Sie richtig verstehe, ist Ihr Einwand gegeniiber
Herrn Mecheril der, dass Sie sagen, die Zuschreibung von besonderer Religiositit
bei Migranten ist nicht nur eine Aufenzuschreibung, die durch bestimmte Akteure
innerhalb der Mehrheitsgesellschaft passiert, sondern ist es ja auch so faktisch die
Lage, das geben ja auch die empirischen Daten her. Es ist die Selbstwahrnehmung,
und das muss man zur Kenntnis nehmen. Haben Sie das so formuliert, habe ich
Sie da richtig verstanden?

Simojoki: Mir geht es darum, dass Religion ein Medium der Selbstdeutung ist und
sie Narrationen stark bestimmt. Religion kann von Identititsbildung nicht ge-
trennt werden.

14.02.2026, 08:07:52. - Open A

49


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

Ugar: Das lasse ich aufen vor, dazu kann ich keinen Kommentar abgeben, weil das
meine Kompetenz iibersteigt. Aber wichtig ist, dass dies ein wechselseitiger Pro-
zess ist. Es lasst sich auch empirisch nachweisen — Kai Hafez hat dazu verschiede-
ne Studien verdffentlicht —, dass es in den Medien in Deutschland seit den 1980er
Jahren eine ganz starke, klare Fokussierung auf das Muslim-Sein und den Islam
gibt. Auslinderfeindlichkeit, ethnische Zugehdorigkeit, das ist mittlerweile sekun-
dir, wenn nicht tertidr. Aber es ist hinreichend belegt, dass die Islamberichterstat-
tung in den deutschen Medien seit den 1990er Jahren hochst einseitig ist. Am Ende
ist doch die Frage: Was ist hier entscheidend? Ist es die Fremdzuschreibung durch
die Offentlichkeit, durch die Medien, durch hegemoniale Macht in der Mehrheits-
gesellschaft? Der Fokus auf den Islam? Oder ist es tatsichlich die Selbstwahrneh-
mung der Muslime als Muslime selbst? Ich vermute, dass dies ein wechselseitiger
Prozess ist. Wenn Sie jemandem dauernd nur sagen: »Du Muslim, du Muslim, du
Muslim«, dann wird dieser das irgendwann auch internalisieren und sich selbst
nur noch als Muslim deklarieren. Hier muss man ganz fein differenzieren und se-
hen, dass kulturelle, 6konomische, politische und soziale Probleme voneinander
zu unterscheiden sind. Das ist die Aufgabe der Wissenschaft, der Forschung. Die
muss viel stirker in die Offentlichkeit gehen.

Hamburger Soziologen haben fiir das Bundesinnenministerin eine Untersu-
chung gemacht, im Auftrag der deutschen Islamkonferenz. Hierbei wurden Mus-
lime ganz allgemein gefragt: Empfindest du dich als religiés? Neunzig Prozent al-
ler befragten Muslime in Deutschland sagten: Ja, ich empfinde mich als religios.
Vierzig Prozent sagten, sie empfinden sich als sehr religios, die anderen funfzig
Prozent als weniger religiés. Die Nichtreligiésen liegen bei zehn Prozent. Wenn
Sie das aber mit konkreten Fragen weiter vertiefen, dann kommen Sie auf Quoten,
die bei zehn, zwanzig, dreifdig Prozent liegen. Das erinnert mich an eine personli-
che Begegnung in Thessaloniki. Ich war dort im Jahre 2008 zu einer grofien Sum-
mer School eingeladen und wurde am Bahnhof oder Flughafen von einer Lehrerin
abgeholt, die mich mit threm Wagen zur Universitit gefahren hat. Damals gab
es eine Studie tiber Religiositit in Europa, und das Ergebnis war, dass die Polen,
Ruminen und Griechen in ganz Europa am stirksten religios seien, die Tsche-
chen wiederum das areligioseste Volk Europas. Unterwegs im Auto habe ich die
Lehrerin nach diesen Daten gefragt, die ich in der Zeitung gelesen habe: Ist Grie-
chenland tatsichlich total religios? Thre Antwort war sehr differenziert. Sie sagte,
wenn Sie hier in Griechenland die Leute fragen: »Bist du ein gliubiger orthodoxer
Christ?«, dann werden Ihnen fast hundert Prozent sagen: »Ja.« Aber wenn Sie dann
mit einem orthodox-christlichen Fokus die Fragen spezifizieren, dann werden die
Antworten bei unter fiinfzig Prozent liegen. Ich habe gefragt: Wie ist das zu erkld-
ren? Welcher Erklirungsansatz bietet sich da an? Die Antwort kann ich heute auch
auf Migranten in Deutschland beziehen. Sie sagte: Die Abgrenzung vom orthodo-

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration?

xen Glauben in Griechenland bedeutet zugleich, sich von der griechischen Nation
und von der griechischen Kultur zu distanzieren. Das empfinden viele Menschen
als Verrat, weil Kultur, Nation und Religion in diesen Gesellschaften so ineinander
aufgegangen sind, dass die Menschen automatisch solche Antworten geben. Daher
muss man auch bei solchen Studien feiner differenzieren und hinter die Fassade
blicken. Man darf sich nicht mit einfachen Antworten begniigen, selbst wenn diese
empirisch sauber erarbeitet worden sind.

Willems: Ich wiirde gerne am Ende noch einmal eine Schlussrunde machen, mit
einem kurzen Statement zu der Frage: Gibt es etwas, das Sie von den anderen auf
dem Podium mitnehmen als Anregung? Vielleicht ein Argument, das Sie iiberzeugt
hat, oder etwas, was Sie von den anderen gelernt haben?

Ugar: Ich habe bei der heutigen Diskussion grofle Uberschneidungen mit Frau
Boehme gesehen, was mich nicht iiberrascht. Vieles, was Sie vertreten haben, ist
eigentlich auch meine Uberzeugung. Das will ich an dieser Stelle nicht verheimli-
chen. Mit Herrn Mecheril gab es einige Differenzen, aber insgesamt fand ich seine
Positionen sehr sympathisch, weil sie nicht einfach in einem, wenn ich es so sa-
gen darf, platten, plumpen religionskritischen Modus daherkamen. Was ich mit-
nehme, ist, dass die inhaltliche Begriindung des Religionsunterrichts gegeniiber
Menschen, die den Religionsunterricht grundsitzlich in Frage stellen, plausibler
dargestellt werden muss. Ich fand die Diskussion sehr angenehm, sehr zivilisiert,
sehr erfreulich. Denn ich kenne auch andere Diskussionen, von ziemlich rechten
Kreisen, die den islamischen Religionsunterricht in Frage stellen, jedoch nichts ge-
gen katholischen und evangelischen Religionsunterricht haben, denn der gehért ja
zum festen Kulturbestand dieses Landes. Ich will mich jetzt politisch nicht outen,
es gibt ja bestimmte Parteien, die das so betrachten. Aber es gibt eben auch Leute,
die grundsitzlich Religion als Teufelszeug sehen. Vor diesem Hintergrund fand ich
das wirklich sehr zivilisiert, es hat sich fiir mich in jedem Fall gelohnt.

Boehme: Ich glaube, dass Sie, Herr Mecheril, mich noch mal darauf aufmerksam
gemacht haben, wie wichtig die Reflexion der je eigenen Deutungen ist. Es wi-
re eben auch eine Unterkompetenz von Dialogkompetenz, nicht nur den tiblichen
Perspektivwechsel zu beherrschen, der ja schon schwer genug ist, sondern auch
eine Differenzkompetenz zu sich selbst zu gewinnen, die auch Selbstkritik ein-
schlieft.

Und von Herrn Ugar nehme ich gerne nochmal mit, wie wichtig der Religions-
unterricht als Beitrag zum gesellschaftlichen Frieden und, wie Sie sagten, auch zur
Integration ist. Das ist eine ganz zentrale Funktion des Religionsunterrichts, unter
der Bedingung, dass er mit dem Ethik- oder Philosophieunterricht kooperiert und
sich ficherkooperierend offnet.

14.02.2026, 08:07:52. - Open A

421


https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Katja Boehme, Paul Mecheril, Biilent Ugar, Britta Konz, Joachim Willems

Mecheril: Es fillt mir jetzt schwer auf diese Frage einzugehen, weil ich eigentlich
viel mehr Lust hitte, nochmal die kontroversen Diskussionen zu schirfen und in
der Sache zu streiten. Ich wiirde Ihnen zustimmen, Herr Ugar, ich kenne die Er-
fahrungen auch, dass das anders sein kann. Sie erinnern mich daran, dass ich
einmal in Baden-Wiirttemberg vorgetragen habe, das ist schon ein paar Jahre her,
und da habe ich iber die Integrationsdefizite von Christen gesprochen. Das war
sozusagen der performative Versuch, ironisch, wie ich dachte, vorzufithren, wel-
che Othering-Prozesse mit Religionskategorien, dann aber in Bezug auf Muslime,
stattfinden. Ich habe damals auf die Stellung der Frau im Katholizismus und diese
Dinge, und auf Kapitalismus und Protestantismus hingewiesen. Da ist tatsichlich
eine Beschwerde bei der Landesregierung gelandet mit der Aufforderung, mich
nicht mehr mit Landesmitteln einzuladen - ja, man muss aufpassen, was man
sagt. Und das war heute ganz anders.

Konz: Wissen Sie noch nicht!

Mecheril: Was ich auf einer inhaltlichen Ebene sehr bedenkenswert finde, und die-
ses Bedenken nehme ich gewissermafien mit tiber die Beitrige der Kolleg_innen,
das ist die Frage, wie ein angemessener Umgang mit Differenzen aussehen kann.
Das Spannungsverhiltnis ist, glaube ich, deutlich geworden. Es ist schwierig und
problematisch, Differenz auch institutionell festzuschreiben. Und genauso ist es
schwierig, Differenzen, die da sind, die vielleicht auch da sein sollen, aus bestimm-
ten Perspektiven zu negieren und nicht zuzulassen. Denn dann kénnen sie auch
nicht weiterentwickelt und kultiviert werden. Dieses letztlich unmagliche Verhalt-
nis, itber das haben wir, glaube ich, heute gesprochen, und da habe ich viele An-
regungen bekommen. Im Ubrigen ist dieses unmégliche Verhiltnis eine Unmég-
lichkeit, die konstitutiv fitr das Pidagogische ist. Die pidagogische Praxis ist eine
unmogliche Praxis. Sigmund Freud hat dariiber geschrieben, es gibt hierzu ein
schones Buch von Nora Sternfeld. Diese Unmoglichkeit haben wir heute, glaube
ich, kultiviert und besprochen. Wir sind zwar nicht zu einem Punkt gekommen,
aber das ist ja auch das Wesen der Unméglichkeit, dass man nicht vorschnell zu
den Endpunkten kommt.

Literatur

Schmidt-Salomon, Michael & Riegel, Ulrich; Heymann, Hans Werner (Moderation)
(2012): Werte fiir die Welt von morgen. Brauchen wir dafir Religionsunterricht?
Pidagogik 7-8 (2012), 62-65.

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildung, Werteerziehung, Integration? 423

Willems, Joachim (2012): Interreligioses Lernen im Berliner Religions-,
Weltanschauungs- und Ethikunterricht. Theo-Web. Zeitschrift fur Religi-
onspidagogik 11 (2012), H.2, 51-80.

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 08:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839453551-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

