
Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?
Postkoloniale Theorie und die völkerstrafrechtsabolitionistische
Herausforderung

von Andreas Werkmeister

I. Einleitung

„Mit dem Völkerstrafrecht ist von Europa aus ein universales Zwangsre‐
gime errichtet worden, das selektiv zulasten von Akteuren aus dem Globa‐
len Süden exekutiert wird!“, so lautet ein zentraler Punkt der postkolonialen
Kritik am Völkerstrafrecht. Im vorliegenden Beitrag wird der strafrechts‐
theoretischen Reichweite dieser spezifischen Selektivitätskritik nachgegan‐
gen und zwar insbesondere in Bezug auf eine potentielle abolitionistische
Konsequenz: Stützt die postkoloniale Theorie gar die Forderung nach „Ab‐
schaffen des Völkerstrafrechts“?

Angelpunkt der Betrachtung ist dabei, die postkoloniale Selektivitätskri‐
tik zu einigen älteren kritischen Konzepten aus der Strafrechtswissenschaft
(einschließlich der Kriminologie) selbst in Beziehung zu setzen (II.). Es
wird analysiert, inwieweit die postkoloniale Theorie dieser Kritik spezifisch
neues hinzufügt (III.), und inwieweit sich aus den Verbindungslinien zu
diesen „klassischen“ kritischen Konzepten auch eine partielle Gegenkritik
ergibt, die jedenfalls einer abolitionistischen Konsequenz die Spitze nimmt
(IV.). Darauf aufbauend werden abschließend denkbare Ansatzpunkte für
die Verschränkung von Völkerstrafrecht und postkolonialer Theorie be‐
nannt, die nicht mehr das „Ob“, sondern das „Wie“ des Völkerstrafrechts
betreffen (V.). Insoweit soll der These nachgegangen werden, ob die post‐
koloniale Theorie dem Völkerstrafrecht das „schlechte Gewissen“1 zurück‐
geben kann, auf dem man auch im nationalen Strafrecht in kritischer

1 Prägend G. Radbruch, Einführung in die Rechtswissenschaft, 7./8. Aufl., Leipzig 1929,
S. 105 (= Radbruch Gesamtausgabe Bd. I, Heidelberg 1987, S. 304). Zuvor schon all‐
gemeiner: „Denn ein guter Jurist kann nur der werden, der mit einem schlechten
Gewissen Jurist ist“, G. Radbruch, Vorwort zu einer geplanten Ausgabe des Vortrages
von J. H. Kirchmann, 1952, S. 19 (23) = Radbruch, Gesamtausgabe Bd. IV, Heidelberg
2002, S. 223 (227).

181

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Absicht beharrt, und insofern als Stachel angesehen werden, der die weitere
Emanzipation des Völkerstrafrechts antreibt.

II. Rückblick: Selektives nationales Strafrecht; Völkerstrafrecht als Befreiung?

1. Ubiquität der Selektivität und sozial ungleiche Selektivität

Zu beginnen ist also damit, dass der Vorwurf der sozial ungleichen Selekti‐
vität des Strafrechts nicht vollkommen neu ist. Dass das Strafrecht an sich
selektiv ist bzw. sein muss, ist zunächst eher ein Gemeinplatz. So wurde
Sack in den 1960er und 1970er Jahren berühmt für die These, dass sogar
80 bis 90% der Gesellschaftsmitglieder irgendwann in ihrem Leben einmal
etwas tun, das von den Strafgesetzen pönalisiert wird.2 Popitz hat daran an‐
knüpfend mit seiner These von der „Präventivwirkung des Nichtwissens“3

gewisse Aufmerksamkeit erregt. Eine Gesellschaft, die jeden (strafbewehr‐
ten) Normbruch aufdecken und sanktionieren möchte, müsste sich restlos
blamieren, und würde die Geltungskraft der Normen durch das Aufhellen
des Dunkelfelds sogar beschädigen.4 Jeder wüsste auf einmal, dass eine
enorme Vielzahl an Normbrüchen gerade nicht sanktioniert wird.

Doch diese allgemeine Selektivitätsdiskussion ist hier nicht das Kernthe‐
ma. Aufschlussreicher im Hinblick auf die Verbindungslinien zur postkolo‐
nialen Theorie sind weitergehende Thesen, die darauf verweisen, dass das
Strafrecht nicht nur selektiv ist, sondern auf eine sozial ungleiche Weise
selektiert. Im strafrechtskritischen Schrifttum war dies eine zentrale These
insbesondere der sogenannten kritischen Kriminologie,5 die gegenwärtig

2 F. Sack, Neue Perspektiven in der Kriminologie, in: ders./R. König (Hrsg.), Kriminal‐
soziologie, Wiesbaden 1968, S. 431 (463). Hierzu z.B. H. Jäger, Veränderung des Straf‐
rechts durch Kriminologie, in: K. Lüderssen/F. Sack (Hrsg.), Seminar: Abweichendes
Verhalten IV, Kriminalpolitik und Strafrecht, Frankfurt a.M. 1980, S. 9, (18).

3 H. Popitz, Über die Präventivwirkung des Nichtwissens, Tübingen 1968, hier zitiert
aus: D. Klimke/A. Legnaro (Hrsg.), Kriminologische Grundlagentexte, 2016, S. 33 (34).
Hierzu exemplarisch: L. Kuhlen, Normative Konsequenzen selektiver Strafverfolgung?,
in: K. Lüderssen/F. Sack, Abweichendes Verhalten (Fn. 2), S. 26 (28 ff.).

4 „Kein System sozialer Normen könnte einer perfekten Verhaltenstransparenz ausge‐
setzt werden, ohne sich zu Tode zu blamieren“ (Popitz [Fn. 3], S. 39).

5 Zu Begriff und Entstehung exemplarisch F. Sack, Kritische Kriminologie, in: G. Kai‐
ser/H.-J. Kerner/F. Sack/H. Schellhoss, Kleines Kriminologisches Wörterbuch, 2. Aufl.,
Heidelberg 1985, S. 277 ff.

Andreas Werkmeister

182

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Renaissance erlebt.6 Zugrunde lag hier in verschiedenen Facetten die
„Behauptung einer [...] selektiven Sanktionierung zulasten der Unterschich‐
ten“7. Es sei also nicht so, dass in sozial unterprivilegierten Milieus mehr
Straftaten begangen werden, sondern, dass diese Milieus eher vom Strafjus‐
tizsystem selektiert werden: „It was not that the poor stole more, but rather
that when they did, the police were more likely to arrest them, the prosecu‐
tors to press charges, and the judges to convict and sentence them.“8 Damit
verbindet sich zugleich die Sorge, „daß der Versuch der Gesellschaft, die so‐
zialen Probleme der Devianz durch staatliche Maßnahmen zu entschärfen,
diese Probleme verstärken und perpetuieren könnte“.9

2. Labeling Approach

Diesen Befund der sozial ungleichen Selektivität hat der sogenannte Labe‐
ling Approach geradezu zum Ausgangspunkt kriminologischer Theoriebil‐
dung genommen.10 Dem Labeling Approach zufolge existiert Kriminalität
nicht positivistisch „einfach so“, sondern sie wird „interaktionistisch herge‐
stellt“, nämlich durch entsprechende Etikettierungsprozesse: Abweichendes
Verhalten ist „das, was andere als abweichend definieren“,11 abweichendes
Verhalten ist „total relativ“.12 In Bezug auf die interaktionistische Herstel‐
lung von Kriminalität wird der eklatante Unterschied hervorgehoben, der
zwischen dem „Möglichkeitsraum“ der Strafverfolgung und der tatsäch‐
lich stattfindenden Strafverfolgung besteht.13 Die insoweit maßgeblichen
Etikettierungsprozesse insbesondere in Bezug auf die Normanwendungs-

6 Aus neuerer Sicht etwa M. Schwartz/H. Brownstein, Critical Criminology, in: A.
Piquero (Hrsg.), The Handbook of Criminological Theory, 2016, 301 ff.

7 So zusammengefasst von Jäger (Fn. 2), S. 18, wobei der Begriff der „Unterschicht“
wegen seiner als abwertend empfundenen Konnotationen nicht unproblematisch ist.

8 D. Greenberg (Hrsg.), Crime and Captialism, Philadelphia 1993, S. 3.
9 E. Lemert, Der Begriff der sekundären Devianz, in: K. Lüderssen/F. Sack (Hrsg.), Se‐

minar: Abweichendes Verhalten I, Die selektiven Normen der Gesellschaft, Frankfurt
a.M. 195, S. 433 (449).

10 S. dazu Sack (Fn. 2), S. 464: „Wir haben davon auszugehen, daß dieser Selektionspro‐
zess nach bestimmten Regelmäßigkeiten abläuft, daß sich soziologische Gesetzmä‐
ßigkeiten nachweisen lassen, die hier im Spiel sind“.

11 Sack (Fn. 2), S. 470.
12 Dazu bereits U. Eisenberg, Kriminologie, 1. Aufl., Köln 1979, S. 57; ebenso U.

Eisenberg/R. Kölbel, Kriminologie, 8. Aufl., Tübingen 2024, S. 90.
13 Sack, Selektivität, Selektion, Selektionsmechanismen, in: Wörterbuch (Fn. 5), S. 387

(390).

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

183

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber auch schon die Normsetzungsebene seien als „politischer“ Prozess
zu begreifen; sie erfolgten nach den Kriterien der Herrschenden, der Mäch‐
tigen.14 Man kann das so zuspitzen, dass die Strafverfolgung gegenüber
den „Mächtigen“ unterbleibt, wohingegen die „sozial Ohnmächtigen“ als
kriminell etikettiert werden, so dass auf diese Weise der status quo gewahrt
bleibt, wobei diese Prozesse nicht ohne weiteres als bewusst oder willkür‐
lich, sondern als strukturell bzw. systemisch begriffen werden;15 die „Art
der Selektion“ verlaufe so, „daß sozio-ökonomisch untere Gruppen der Ge‐
sellschaft systematisch überrepräsentiert als Straftäter registriert würden“.16
Ins Zentrum der Betrachtung rückt sodann – im Anschluss an Lemert –
die durch die Instanzen der Sozialkontrolle bewirkte Sekundärabweichung,
d.h. diejenigen Probleme für Menschen, „die durch die gesellschaftliche
Reaktion auf ihr abweichendes Verhalten geschaffen werden“, während die
Primärabweichung im Sinne des eigentlichen Tatgeschehens dahinter zu‐
rücktritt.17

3. (Neo-)Marxistische Theorien

Eine ähnliche Stoßrichtung verfolgen (neo-)marxistische Theorien. Sie stel‐
len nun spezifischer als der Labeling Approach die politischen Kriterien
der Selektion ins Zentrum.18 Ausgangspunkt ist, dass der sich im Straf‐
recht (vermeintlich) abbildende gesellschaftliche Wertekonsens zugunsten
eines Konfliktmodells in Frage gestellt wird.19 Geprägt sei die Gesellschaft
durch einen spezifisch ökonomischen Wertekonflikt,20 vermittelt durch die

14 Prägend H. Becker, Außenseiter, 3. Aufl., Wiesbaden 2019 (zuerst: 1963), S. 103 ff.;
zusammenfassend Sack, Kritische Kriminologie (Fn. 5), S. 282.

15 Diese Zuspitzung findet sich bei G. Kaiser, Kriminologie, 3. Aufl., Heidelberg 1996,
§ 32 Rn. 9, der dem Labeling Approach kritisch gegenübersteht.

16 So Eisenberg, Kriminologie (Fn. 12), S. 57
17 Lemert, Sekundäre Devianz (Fn. 9), 433 ff.
18 Deutlich bei Greenberg, Capitalism (Fn. 8), S. 58 ff.; zur Notwendigkeit einer „politi‐

cal economy of crime“ I. Taylor/P. Walton/J. Young, The new Criminology, New York
2013 (zuerst: 1973), S. 288; dazu auch die Diagnose in der kritischen Darstellung bei
Kaiser, Kriminologie (Fn. 15), § 32 Rn. 27.

19 Taylor/Walton/ Young, Criminology (Fn. 18), S. 252 ff.
20 S. nur M. Colvin/J. Pauly, A Critique of Criminology: Toward an Integrated Struc‐

tural-Marxist Theory of Delinquency Productionm, American Journal of Sociology
1983, 513 (525): „In a Marxist paradigm, the fundamental structural relations are
those that are entered into at the point of material production“.

Andreas Werkmeister

184

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trennung zwischen Arbeitskraft und Produktionsmitteln (klassisch-mar‐
xistisch)21 bzw. zwischen Eigentum und Kontrolle (neomarxistisch)22.

Auch Kriminalität wird als Folge dieses Konflikts begriffen, und das
Strafrecht, das diese Kriminalität ahndet, führe tendenziell dazu, den
Konflikt fortzuschreiben und zu bestärken.23 Die Vertreter*innen dieser
Strömung argumentieren bezüglich dieses Zusammenhangs überwiegend
strukturalistisch24 und betonen, dass das Recht, inklusive des Strafrechts,
die ungleichen Machtverhältnisse reproduziere – „delinquency as a latent
outcome of the social reproduction process in capitalism“.25

Ein wichtiges Ziel der (neo-)marxistischen Strömung der 1970er
und 1980er Jahre setzte interessanterweise am Verbrechensbegriff an. Sie
wollte sich von einem staatszentrierten, d.h. auf staatliche Gesetze bezie‐
hungsweise Schadensdefinitionen fixierten Verbrechensbegriff lösen, und
stattdessen auf eine Verletzung universeller Werte, namentlich der Men‐
schenrechte abstellen.26 „Actions that clearly ought to be labeled ‚criminal‘,
because they bring the greatest harm to the greatest number, are in fact
accomplished officially by agencies of the government. The overwhelming
number of murders in this century has been committed by governments in
wartime.“27

21 Dazu S. Harring, Policing a Class Society, in: Greenberg (Fn. 8), S. 546 ff.
22 S. Taylor/Walton/ Young, Criminology (Fn. 18), S. 263 („separation of ownership and

control“).
23 H. Schwendinger/J. Schwendinger, Social Class and the Definition of Crime, Crime

and Social Justice 1977, 4 (8): „Legal definitions are ideological instrumentalities
which shape and develop the language and objectives of science in such a way as to
strengthen class domination.“

24 „Structural Marxism conceptualizes classes in social structural rather than interper‐
sonal terms: classes are integral, not external, to social structure; they are defined
by the social relations of production, specifically by relations to the means of prod‐
uct“ (Colvin/Pauly, Critique [Fn. 20], 526). Überblick auch zu instrumentellen Kon‐
zepten bei Sack, Kritische Kriminologie (Fn. 5), S. 283; Kaiser, Kriminologie (Fn. 15),
§ 32 Rn. 27.

25 Colvin/Pauly, Critique (Fn. 20), 542; vgl. auch zur Diskussion in Deutschland und
Ansätzen, die annehmen, dass mit den registrierten Straftaten soziale Ungleichheit
legitimiert werde U. Eisenberg, Kriminologie, 6. Aufl., Tübingen 2006, § 10 Rn. 23
(sowie zur differenzierten Einordnung in ein Mehrebenen-Modell § 14 Rn. 2).

26 Schwendinger/Schwendinger, Social Class (Fn. 23), 8.
27 Greenberg, Capitalsim (Fn. 8), S. 6 zitiert eine Arbeitsgruppe des sog. „American

Friends Service Committee“.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

185

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Völkerstrafrecht als Befreiung von der sozial ungleichen Selektivität?

Bleibt man einen Moment bei dieser Perspektive und blickt aus ihr auf
das Völkerstrafrecht, so scheint es, als würde dieses gerade eine wichtige
Forderung der damaligen Kritik erfüllen, immerhin soweit es um Krieg
und Massentötung durch staatliche Akteure geht. Denn diese staatlichen
Verbrechen kriminalisiert ja gerade das Völkerstrafrecht im Ausgangspunkt.
Grundlage ist dabei zudem ein übernationaler, menschenrechtsorientierter
Verbrechensbegriff, anhand dessen als kriminell etikettiert werden kann,
was innerstaatlich als „legale Form der Politik“ erscheint.28 Insofern ist
das Völkerstrafrecht, jedenfalls seiner Idee nach, die Befreiung von der
zumindest doppelt selektiven Natur des nationalen Strafrechts,29 nämlich
der selektiven Exekution zulasten der sozial unterprivilegierten Milieus,
und der selektiven Begrenzung auf Taten, die vom Nationalstaat als solche
definiert werden, unter Ausschluss derjenigen Taten, die der Staat selbst
begeht.

III. Selektives Völkerstrafrecht und postkoloniale Theorie

1. Postkoloniale Theorie und „neue“ Selektivität

Doch an dieser Stelle betritt die postkoloniale Theorie die Bühne, der das
Völkerstrafrecht ja gerade nicht primär als „machtkritisches Instrument“30

erscheint. Ihr Ziel ist es, „Kolonialismus und Imperialismus als ein europäi‐
sches wie außereuropäisches Gesamtphänomen“ zu erfassen.31 Insoweit legt
sie, soweit sie auf das Völkerstrafrecht bezogen wird, den Fokus darauf, dass
auch dieses von einer „neuen“ Macht gestützt und ausgeformt wird, der
– westlich geprägten – internationalen Gemeinschaft, die neue, wiederum

28 In der deutschsprachigen Kriminologie war hier der Ansatz von H. Jäger, Makrokri‐
minalität, Frankfurt a.M. 1989, S. 24 ff., der sich u.a. gegen die Sichtweise wandte,
„daß Politik und Verbrechen weitgehend separierte Bereiche sozialer Wirklichkeit [...]
sind“, wichtig. S.a. F. Neubacher, Kriminologische Grundlagen einer internationalen
Strafgerichtsbarkeit, Baden-Baden 2005, S. 42 ff.

29 Vgl. dazu auch C. Möller, Völkerstrafrecht und Internationaler Strafgerichtshof,
Münster 2003, S. 415 ff.

30 So aber (im Ergebnis mit Recht) G. Werle/F. Jeßberger Völkerstrafrecht, 5. Aufl.,
Tübingen 2020, S. 71 (Rn. 156).

31 so M. Castro Varela/N. Dhawan, Postkoloniale Theorie, 3. Aufl., Stuttgart 2020, S. 24.

Andreas Werkmeister

186

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungleiche Selektionsprozesse reproduziere.32 Zwar übe die internationale
Gemeinschaft ihre Strafgewalt weniger zulasten der innerhalb einer natio‐
nalen Gesellschaft „sozial unterprivilegierten Milieus“ aus, aber sie greife
(gar im Rahmen einer „Zivilisierungsmission“) auf die im globalen Maß‐
stab vermeintlich „ohnmächtigen“ Akteure aus dem Globalen Süden zu,
während das Verhalten von Akteuren aus dem Globalen Norden tendenziell
ausgeblendet beziehungsweise nicht als kriminell etikettiert wird.33 Mit Spi‐
vak: „Indeed, in the present state of the world, or perhaps always and every‐
where, simply harnessing responsibility for accountability in the South, [...],
we reproduce and consolidate what can only be called ‘feudalism’ [...]“.34

2. Einige Kritikpunkte, insbesondere das Schweigen des Völkerstrafrechts
zu den Kolonialverbrechen

Die postkoloniale Kritik richtete sich vor diesem Hintergrund konkreter
etwa auf die Praxis des Internationalen Strafgerichtshofs (im Folgenden:
IStGH) – insbesondere die Praxis in dessen Anfangsjahren: obwohl dem
Völkerstrafrecht ein universeller Geltungsanspruch zugesprochen wird, sei
es vom IStGH vor allem gegen Akteur*innen aus dem „globalen Süden“,
aus ehemals kolonisierten Staaten exekutiert worden, wobei die Aktualität35

dieses Kritikpunkts hier nicht näher untersucht werden kann. In den Fo‐
kus gerückt wird aber daneben etwa ein Schweigen des Völkerstrafrechts
im Zusammenhang mit Kolonialverbrechen. Von den Vertreter*innen der
postkolonialen Theorie wird dabei der Vorwurf erhoben, dass nicht schon

32 Zusammenfassend C. Schwöbel-Patel, Marketing Global Justice, Cambridge 2021,
S. 269: „Recent literature on international law, neoliberalism, and empire has high‐
lighted the profoundly de-politicising and de-historicising effects of universalising
projects that emerged from Western notions of superiority and were forced onto the
non-Western world“.

33 Vgl. dazu etwa W. Kaleck, Mit zweierlei Maß: Der Westen und das Völkerstrafrecht,
Berlin 2012, S. 14 ff., S. 32 ff. insbesondere mit Verweis auf die ungeahndeten Koloni‐
alverbrechen des Westens, sowie S. 115 ff. mit Verweis auf Doppelstandards. S. auch
A. Angie/B.S. Chimni, Third World Approaches to International Law and Individual
Responsibility in Internal Conflict, Chines Journal of International Law 2003, 77,
(84 ff.); s.a. A. Anghie, Imperialism, Sovereignty, and the Making of International Law,
Cambridge 2007, S. 3 ff.

34 G. Spivak, Wrighting Wrongs, South Atlantic Quaterly 2004, 523 (542).
35 Es fragt sich, ob und inwieweit er durch die Ermittlungen des IStGH im Zusammen‐

hang mit dem Angriffskrieg Russlands auf die Ukraine und dem Konflikt in Gaza an
Zugkraft verliert.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

187

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Kolonialverbrechen zum Anlass für die (Neu-)Begründung des Völker‐
strafrechts genommen wurden: „For TWAIL36, it is also noteworthy that
the many atrocities committed by colonial powers against colonized peo‐
ples were generally not the subject of concern for international law, and
it was only when European peoples were subject to the tragedy of the
Holocaust that a concern for atrocities committed within a state emerged“.37

Auch jenseits dieser – freilich diskussionsbedürftigen – historischen Zu‐
spitzung wird darauf hingewiesen, dass Kolonialverbrechen bis heute völ‐
kerstrafrechtlich nicht aufgearbeitet sind (geschweige denn koloniale Kon‐
fliktursachen von Völkerstraftaten).38 Diese Nicht-Verfolgung wird in der
postkolonialen Theorie auf eine (nicht notwendig absichtsvolle, aber doch)
strukturelle Benachteiligung von „colonized peoples“ beziehungsweise um‐
gekehrt eine entsprechende Bevorzugung von Akteur*innen aus ehemali‐
gen Kolonialmächten verstanden und kritisiert.39 Lenkt man den Fokus
wiederum auf die Bezüge zu älteren Formen der Strafrechtskritik, ist inter‐
essant, dass der Vorwurf der strafrechtlichen Ausblendung der Kolonialver‐
brechen auch in älteren Strafrechtskritiken eine gewisse Rolle spielte. So
liest man beispielsweise bereits in dem neomarxistischen Werk von Green‐
berg „Crime and Captialism“ ein Stück postkolonialer Rechtskritik, wenn
es dort in Bezug auf eigentlich strafwürdige Eigentumsverletzungen heißt:
„The largest forceful acquisitions of property in the United States have been
the theft of lands guaranteed by treaty to Indian tribes, thefts sponsored by
the government“.40

3. Kulturelle Machtverhältnisse

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage: Was ist das spezifisch „Neue“
an postkolonialer Strafrechtskritik? Betrachtet man die theoretische Basis
so ist auch auf dieser Ebene eine gewisse Nähe zum (Neo-)Marxismus
zweifelsohne festzuhalten; die Auseinandersetzung mit Marx bildet biswei‐
len durchaus den theoretischen Hintergrund für postkoloniale Theoriebil‐

36 Third World Approaches to International Law.
37 Angie/Chimni, Apporaches (Fn. 33), 88.
38 Dazu Kaleck/Theurer, Das Recht der Mächtigen. Die kolonialen Wurzeln des Völker‐

rechts, Blätter für internationale Politik 2018, 105 (108 ff.).
39 S. nochmals ebd.
40 Ebd.

Andreas Werkmeister

188

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung.41 Freilich wird auch Marx selbst aus postkolonialer Sicht bisweilen
dafür kritisiert, dass er „ein eurozentrisches Modell politischer Emanzi‐
pation“ (westliches Proletariat, westliche Industriegesellschaft) entwickelt
habe, „welches die Erfahrungen kolonisierter Subjekte in nicht-westlichen
Gesellschaften durchgängig ignoriert“.42 Der Kernfokus der postkolonia‐
len Theorie ist, wie auch diese Kritik zeigt, insgesamt weniger stark ein
ökonomischer, als vielmehr ein kultureller. Der Kernvorwurf lautet, dass
Europa den Globalen Süden nicht nur erobert, sondern „die traditionellen
Kulturen den Imperativen der Emanzipation unterworfen“ hat,43 und dies
selbst dann noch, als die Kolonien politisch befreit worden waren. Entspre‐
chend hatte etwa Said, dessen Schrift „Orientalism“ als Gründungsdoku‐
ment postkolonialer Theorie gilt, die Differenz44 zwischen Okzident und
Orient (Westen und Nicht-Westen) zum Ausgangspunkt genommen und
den Fokus auf die (imperiale) Vereinnahmung einer anderen Kultur her‐
ausgearbeitet.45 Eingebunden wird die postkoloniale Theorie zum Teil auch
allgemeiner in den sogenannten „cultural turn“ der Sozialwissenschaften.46

In diesem Zusammenhang hatte bspw. Huntington einen übergreifenden
Clash of Civilizations ins Zentrum gerückt: „The great divisions among
humankind and the dominating source of conflict will be cultural“.47 So
gesehen wird in der postkolonialen Theorie also wiederum ein Konflikt
zum Ausgangspunkt genommen, aber dieser Konflikt ist nicht primär ein
ökonomischer, sondern ein kultureller.

41 S. bspw. G. Spivak, Kritik der postkolonialen Vernunft, Stuttgart 2014 (engl. Original
1999), S. 83, die sich als „Marxistin“ bezeichnet. Ausf. Castro Varela/Dhawan, Postko‐
loniale Theorie (Fn. 31), S. 176.

42 S. nur Castro Varela/Dhawan, Postkoloniale Theorie (Fn. 31), S. 177 m.w.N.
43 Umschreibung von C. Menke, Theorie der Befreiung, Berlin 2022, S. 10.
44 „Die koloniale Welt ist eine in Abteile getrennte Welt“, wie F. Fanon, Die Verdammten

dieser Erde, 19. Aufl., Frankfurt a.M. 2021 (zuerst: 1981), S. 31, das formuliert hat
45 E. Said, Orientalism, New York 1978, S. 2: „Orientalism expresses and represents

that part culturally and even ideologically as a mode of discourse with supporting
institutions, vocabulary, scholarship, imagery, doctrines, even colonial bureaucracies
and colonial styles“. Dazu: Castro Varela/Dhawan, Postkoloniale Theorie (Fn. 31),
S. 104 ff.

46 V. Chibber, Postkoloniale Theorie und das Gespenst des Kapitals, 2. Aufl., Berlin 2021,
S. 17 ff.

47 Zuerst S. Huntington, The Clash of Civilizations?, Foreign Affairs 1993, 22.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

189

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Völkerstrafrecht als gescheiterte Befreiung

Ziehen wir – unter Bezugnahme auf Menkes „Theorie der Befreiung“ –
ein vorläufiges Zwischenfazit:48 „Wir leben in einer Zeit gescheiterter Be‐
freiungen“. Jede aufklärerische Befreiungsbewegung verkehre sich, so Men‐
ke, in ihr Gegenteil, nämlich in ein Rechtfertigungsinstrument für neue
Zwänge.49 Damit dürfte in etwa auch der Status des Völkerstrafrechts be‐
schrieben sein. Denn auch das Völkerstrafrecht dürfte genau in einer sol‐
chen Dialektik der gescheiterten Befreiung verhaftet sein. Einerseits ist das
Völkerstrafrecht Befreiung; nämlich Befreiung von der (ökonomischen) Se‐
lektivität des nationalen Strafrechts. Doch zugleich ist das Völkerstrafrecht
gescheiterte Befreiung, in dem es neue globale (kulturelle) Machtungleich‐
gewichte reproduziert.

IV. Die abolitionistische Herausforderung

1. Ausgangspunkt

Was heißt das nun für das Völkerstrafrecht? Hier soll nun im Folgen‐
den nicht der Frage nachgegangen werden, welche einzelnen Punkte der
postkolonialen Kritik berechtigt oder nichtberechtigt sind. Vielmehr soll
die Analyse auf die theoretische Spitze einer solchen Strafrechtskritik be‐
schränkt werden: Folgt aus der postkolonialen Kritik ein neuer Völker‐
strafrechtsabolitionismus? Mit anderen Worten: Macht das Scheitern der
Befreiung von der Selektivität des nationalen Strafrechts den völkerstraf‐
rechtlichen Befreiungsversuch bereits insgesamt illegitim?

2. Gegenkritik I: Kultureller Essentialismus? – Zugleich: Universalismus
und Postkolonialismus

Ein erster Weg, um sich der postkolonialen Kritik und mithin einem denk‐
baren postkolonialen Völkerstrafrechtsabolitionismus zu erwehren, wäre es,
die postkoloniale Theorie selbst zu einem bestimmten Grad zurückzuwei‐
sen; ob die gegen die postkoloniale Theorie vorgebrachten Einwände wirk‐

48 Menke, Befreiung (Fn. 43), S. 9.
49 Ebd.

Andreas Werkmeister

190

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich durchschlagend sind, ist aber durchaus unklar. Viel diskutiert worden
sind etwa die Bedenken von Chibber, der die postkolonialen Theorie als
solche ablehnt, weil er in ihr einen kulturellen Essentialismus erkennt.50

Chibber argumentiert selbst aus marxistischer Sicht und meint, die postko‐
loniale Theorie verbaue, durch ihre Hervorhebung kultureller Differenz
sowie der Betonung „von unüberbrückbaren Unterschieden zwischen dem
Osten und dem Westen“51 den Zugang zu den „zwei Universalismen“ der
Moderne: Neben dem universellen Trieb des Kapitals, uns gegeneinander
auszuspielen, sei dies auch der gegenläufige Antrieb unserer gemeinsamen
Menschlichkeit, die uns, so Chibber „über Kulturen, Sprachen und Religio‐
nen hinweg“52 verbinde.53

Eine Vorstellung gemeinsamer Menschlichkeit, die es zu bewahren gilt
und zu der vorzudringen ist, ist nun gerade der Idee des Völkerstrafrechts
durchaus immanent: Es geht dem Völkerstrafrecht schon ausweislich etwa
der Präambel des IStGH-Statuts darum, diejenigen Taten zu bestrafen und
zukünftig zu verhindern, die das „zerbrechliche Mosaik“ bedrohen, das
dadurch geformt ist, dass „alle Völker durch gemeinsame Bande verbunden
sind und ihre Kulturen ein gemeinsames Erbe bilden“ (IStGH-Statut, Prä‐
ambel Abs. 1). Jedenfalls ist klar, dass ein mit einem universellen Geltungs‐
anspruch versehenes Völkerstrafrecht als theoretische Grundlage durchaus
auch einen zumindest minimalen Universalismus – einen, der auf eklatante
Verletzungen der Menschenrechte beziehungsweise der Menschenwürde
beschränkt ist – benötigt. Es geht um Güter nicht nur von Kollektiven,
sondern auch von Individuen, die ohne Bezug auf bestimmte soziale In‐
stitutionen oder kulturelle Praktiken aus der conditio humana begründet
werden können.54 Integriert man in den Begriff des Völkerstrafrechts auch

50 Chibber, Postkoloniale Theorie (Fn. 46), S. 39 ff. Vgl. für eine ausführlichen Diskussi‐
on der Einwände von Chibber den Band R. Warren (Hrsg.), The Debate on Postcolo‐
nial Theory and the Specter of Capital, London 2017. S. dazu auch D. Chakrabarty,
Europa als Provinz, Frankfurt a.M./New York 2010, S. 115 ff.

51 Chibber, Postkoloniale Theorie (Fn. 46), S. 10.
52 Chibber, Postkoloniale Theorie (Fn. 46), S. 11.
53 Eine vergleichbare universalistische Kritik hat zuletzt O. Boehm, Radikaler Univer‐

salismus, Berlin 2023, S. 12 ff. aktualisiert, in dem er sich dagegen wendet, einen
„abstrakten“ – bei ihm gemeint: kantischen, d.h. am abstrakten Begriff des Menschen
an sich orientierten – Universalismus durch „Identität“ zu ersetzen, wovon dann auch
eine postkoloniale Identität erfasst wäre.

54 S. S. Green, Hard Times, Hard Time: Retributive Justice for Unjustly Disadvantaged
Offenders, University of Chigago Legal Forum 2010, 43 (63 f.) unter Bezug auf Rawls
Kategorie der „natural duties“.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

191

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Wirtschaftsvölkerstrafrecht55 so könnte man auch eine Verbindung zum
zweiten von Chibber genannten Universalismus, dem „universellen Trieb
des Kapitals“ zeichnen, denn ein – von den Menschenrechten und der
Menschenwürde her gedachtes – Wirtschaftsvölkerstrafrecht hat ja gerade
die Aufgabe, diesen „universellen Trieb des Kapitals, uns gegeneinander
auszuspielen“ in seinen schlimmsten Auswirkungen zurückzuweisen; bisher
existiert für das Wirtschaftsvölkerstrafrecht freilich nur ein konzeptionelles
Grundgerüst, weniger eine etablierte Praxis.

Trotz all dem ist nicht gesagt, dass der Einwand des „kulturellen Essen‐
tialismus“ gegen die postkoloniale Theorie voll durchgreift. Es erscheint
jedenfalls nicht zwingend, dass man sich durch einen postkolonialen Blick
zwingend den Weg zur gemeinsamen Menschlichkeit (bzw. erst recht –
auch zum universellen Trieb des Kapitals), zum Universalismus verstellt.
Kann man es nicht auch so sehen, dass die Einbeziehung und Auseinan‐
dersetzung mit der postkolonialen Perspektive echte Gemeinsamkeit erst
ermöglicht? Als Grundlage des Völkerstrafrechts würde man dann eine in
kultureller Hinsicht aufgeklärte Gemeinsamkeit begreifen und nicht eine,
die von der internationalen Gemeinschaft nur erklärt beziehungsweise be‐
hauptet wird. Eine gewisse Offenheit in diesem Sinne lässt sich auch in
den postkolonialen Theoriekonzepten nachweisen. Said etwa, der zunächst
von einem schroffen Gegensatz von Orient und Okzident ausgegangen
ist, geht in späteren Schriften davon aus, dass eine Annäherung an eine
„gemeinsame Kultur“ von Westen und Nicht-Westen immerhin möglich
ist, wenn ein reflexiver Prozess in Bezug auf Kolonialismus und Imperialis‐
mus stattfindet.56 Wie diese Diskussion im Einzelnen aufzulösen ist, kann
hier nicht weiter vertieft werden. Die Diskussion hat aber bereits gezeigt,
dass eine Verbindung von postkolonialer Perspektive und gemeinsamer
Menschlichkeit zumindest möglich erscheint. Damit wird zugleich deutlich,
dass auch eine Verbindung von postkolonialer Perspektive und Völkerstraf‐
recht möglich ist und eine abolitionistische Konsequenz jedenfalls alles
andere als zwingend ist.

55 In Deutschland: F. Jeßberger JZ 2009, 924 (930 ff.); ausführlich sodann der Band von
F. Jeßberger/W. Kaleck/T. Singelnstein (Hrsg.), Wirtschaftsvölkerstrafrecht, Baden-
Baden 2015; in der Folge monographisch u.a. bearbeitet von K. Ambos, Wirtschafts‐
völkerstrafrecht, Berlin 2018; s.a. W. Naucke, Der Begriff der politischen Wirtschafts‐
straftat, Münster 2012.

56 E. Said, Culture and Imperalism, New York 1993, S. 336 ff.

Andreas Werkmeister

192

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Gegenkritik II: Täter*in und Opfer

Ein weiteres Argument in diese Richtung könnte sich ergeben, wenn man
noch einmal auf die Verbindungslinien der postkolonialen Strafrechtskritik
zur älteren Strafrechtskritik zurückkommt. Sind vielleicht Gegenargumen‐
te gegen abolitionistische Konsequenzen aus der älteren Diskussion über‐
tragbar? Ansetzen könnte man bei der Unterscheidung zwischen Makro-
und Mikroebene.57 Denn die postkoloniale Theorie ist, wie der Labeling
Approach und die neomarxistische Strafrechts- und Kriminalitätstheorie
vor ihr, eine primär gesellschaftsbezogene Theorie auf Makroebene. Solche
Theorieansätze fokussieren auf den Zusammenhang von Sozialstruktur und
Kriminalität, sei es in Gestalt der Macht zum Labeling, dem „Klassengegen‐
satz“ oder eben in Gestalt der postkolonialen Machtverhältnisse. Daneben
tritt die Mikroebene, das „eigentliche“ Tatverhalten, nämlich das Verhältnis
zwischen Täter*in und Opfer, in den Hintergrund, beziehungsweise ist
nur mittelbar relevant.58 Ein Argument wurde aus dieser tendenziellen
Hintanstellung der Mikroebene abgeleitet, in dem man auf die Opferper‐
spektive fokussierte: So lautete ein gängiger Einwand gegen das Ziehen
abolitionistischer Konsequenzen aus kritischen Konzeptionen wie etwa
dem Labeling Approach oder dem Neomarxismus, dass man damit Gefahr
läuft, die tatbegehende Person gewissermaßen zu „idealisieren“ beziehungs‐
weise diese zumindest allzu pauschal zu exkulpieren, das heißt sie zur
Machtkritiker*in beziehungsweise Klassenkämpfer*in zu machen, und da‐
rüber das Opfer zu vergessen, das nicht selten als ebenso „ohnmächtig“
verstanden werden kann.59 In ähnlicher Stoßrichtung wird auch formuliert,
dass „Ungerechtigkeit auf der Makroebene“ jedenfalls kein Recht begründe,
„auf der Mikroebene Straftaten zu begehen“.60 Man kann bezweifeln, ob
sich die postkoloniale Theorie, soweit man sie als direkte Aufforderung
zum Abolitionismus verstehen würde, von diesem Vorwurf ganz befreien
könnte. Denn natürlich lassen sich krasse Gewaltakte von Machthabenden
in ehemals kolonialisierten Staaten nicht ohne weiteres auf einen Befrei‐
ungskampf gegen den imperialen Norden beziehungsweise eine Gegenwehr
gegen koloniale Strukturen reduzieren, insbesondere wenn sie sich nicht

57 Vgl. auch C. Roxin/L .Greco, Strafrecht Allgemeiner Teil I, 5. Aufl., München 2020,
§ 19 Rn. 72.

58 Eisenberg, Kriminologie (Fn. 12), S. 58 zum Labeling Approach.
59 Etwa Kaiser, Kriminologie (Fn. 15), § 32 Rn. 28; s.a. im Kontext der Diskussion

„Schuld in einer ungerechten Welt“ Roxin/Greco, Strafrecht AT (Fn. 57), § 19 Rn. 72.
60 Roxin/Greco, Strafrecht AT (Fn. 57), § 19 Rn. 72.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

193

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen den ehemaligen „Kolonialherren“ richten, sondern zulasten von an‐
deren Personen in ehemals kolonialisierten Staaten gehen. Gerade den
individuellen Opfern gegenüber wäre eine abolitionistische Rücknahme des
Völkerstrafrechts wegen einer auf der Makroebene vorhandenen, die Opfer
also letzten Endes meist genauso betreffenden, sozial-kulturellen Problem‐
lage schwer zu begründen, insbesondere wenn diese Opfer es sind, die
„ihren“ Fall doch vor Gericht bringen wollen (dazu sogleich noch bei V.).

Damit ist nicht gesagt, dass der Staat – beziehungsweise im Völkerstraf‐
recht analog die internationale Gemeinschaft – nicht unter bestimmten
Bedingungen (den sogenannten Vorbedingungen legitimen Strafrechts61)
doch den „moralischen Stand“ verlieren kann, überhaupt ein justiziables
Recht zu strafen zu erheben.62 Aber aus der Opferperspektive bestehen
insoweit bei Taten, die elementare individuelle Güter der Opfer schützen,
besonders hohe Anforderungen. In diesem Sinne meint bspw. Green zuge‐
spitzt: „...that the moral underpinnings of offenses such as murder and rape
do not depend on background considerations of social justice“.63 Insofern
könnte man fragen, inwieweit die Legitimität jedenfalls solcher Güter des
Völkerstrafrechts, die die individuellen Opfer in Bezug nehmen, direkt auf
den Hintergrundprämissen zur postkolonialen Gerechtigkeit beruhen.

In der Quintessenz kann also jedenfalls bezweifelt werden, dass die „kul‐
turellen Differenzen“ und postkolonialen Defizite des Völkerstrafrechts gra‐
vierend genug sind, um damit eine abolitionistische Forderung gegenüber
den Opfern von Völkerstraftaten zu begründen. Ergänzend sei bemerkt,
dass abolitionistische Forderungen in der aktuellen strafrechtskritischen
Diskussion über die Selektivität nicht dominierend sind. Im Fokus stehen
insoweit bspw. Erwägungen über Schuld-, Strafausschließungs- beziehungs‐
weise Strafmilderungsgründe.64 Zaffaroni65 stellt etwa die Überlegung an,
dass in einem selektiven Strafrecht die Schuld derjenigen Person, die per
se eine höhere „Strafanfälligkeit“ aufweise, generell geringer sei, da sie

61 S. etwa A. Duff, Punishment, Communication and Community, Oxford 2001, S. 181 ff.
62 Bei einem Bruch des Gesellschaftsvertrags mit neomarxistischer Argumentation die

Bindung an das Recht verneinend J. Murphy, Marxism and Retribution, Philosophy
& Public Affairs 1973, 217 (231 ff.).

63 Green, Hard Times (Fn. 54), 63.
64 Diese Diskussion wird zusammengefasst bei Roxin/Greco, Strafrecht AT (Fn. 57), § 19

Rn. 64.
65 E. Zaffaroni/A. Alagia/A. Slokar, Manual de Derecho Penal Parte General, 2. Aufl.,

Buenos Aires 2007, § 43 I 1 ff.; s. dazu krit. Roxin/Greco, Strafrecht AT (Fn. 57), § 19
Rn. 69.

Andreas Werkmeister

194

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr machen müsse, um Strafe zu vermeiden. Ob dies im Völkerstrafrecht
trägt und für postkoloniale Theorie anschlussfähig sein kann, ist dann eine
weitere, hier nicht mehr zu untersuchende Frage; nur ist eben festzuhalten,
dass damit dann keine generelle Forderung mehr nach dem „Abschaffen
des Völkerstrafrechts“ verbunden ist. In der Tat scheint auch die Stoßrich‐
tung der postkolonialen Theorie im Schwerpunkt eher auf dem „Wie“ des
Völkerstrafrechts, als dem des hier diskutierten „Ob“ zu liegen.66

V. Ausblick: Ansatzpunkte für eine Verschränkung von Völkerstrafrecht und
postkolonialer Theorie

Folgt man dem und spricht der postkolonialen Kritik also keine delegiti‐
mierende Kraft zu, so kann das Völkerstrafrecht doch nicht dabei stehen
bleiben, den Postkolonialismus-Vorwurf pauschal zurückzuweisen. Will
sagen: auch als „Befreiungsversuch“, als Emanzipation, als Machtkritik be‐
gleitet das Völkerstrafrecht immer ein schlechtes Gewissen. Die postkolo‐
niale Kritik sollte dem Völkerstrafrecht insoweit das „schlechte Gewissen“
zurückgeben, auf dem man aus kritischer Sicht im nationalen Strafrecht
stets beharrt hat. Das schlechte Gewissen begründet sich schon dadurch,
dass mit dem Strafrecht, das untrennbar mit dem Übel der Strafe verbun‐
den ist, fundamentale Eingriffe einhergehen, allen voran für die bestrafte
Person. Bereits aus diesem Eingriff in individuelle Rechte speist sich ja das
„schlechte Gewissen“ des liberalen Strafrechtsdenkens.67 Dass ein „soziales“
schlechtes Gewissen stets hinzukommen musste und muss, war aber bspw.
selbst von Radbruch bei seinem berühmten Ausspruch über das schlechte
Gewissen bereits mitgemeint: „Wie sollte er [der Strafjurist] sich sein gutes
Gewissen wohl wahren können in einer klassenmäßig geschichteten Gesell‐
schaft, in der noch das gerechteste Strafrecht immer nur ein relativ gerech‐
tes Strafrecht sein kann [...]“.68 Strafe ist erst recht in einer ungleichen Welt
niemals nur gut. Begreift man das soziale Problem mit der postkolonialen
Theorie global, verschärft es sich in gewisser Weise noch.

Tendenziell unvereinbar mit einem solchen „defensiven“, von einem
schlechten Gewissen getragenem Strafrechtsverständnis erscheint ein im

66 Auch Schwöbel-Patel, Marketing (Fn. 32), S. 242 ff., zielt letztlich auf eine „Occupying
Global Justice“.

67 Vgl. z.B. L. Greco, Strafjurist mit gutem Gewissen, GA 2020, 258 ff.
68 Radbruch, Einführung (Fn. 1), S. 105 (= S. 304).

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

195

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Völkerstrafrecht bisweilen noch anklingender überlegener moralischer Ge‐
rechtigkeitsanspruch beziehungsweise gar ein Zivilisierungsimpetus. Eine
Haltung, die darauf ausgerichtet ist, die von der Völkerstraftat „betroffene
Gesellschaft“ umzuerziehen oder zu rekultivieren,69 erscheint genauso pro‐
blematisch, wie die direkte Bezugnahme auf starke moralisierende Abwer‐
tungen. Allgemein, aber auch im postkolonialen Kontext, verböte es sich
etwa, ein Urteil so zu kommunizieren, wie es vom Internationalen Strafge‐
richtshof für das ehemalige Jugoslawien (IStGHJ) in einem Fall gemacht
wurde. „In July 1995, General Krstic, you agreed to evil. This is why the
Trial Chamber convicts you today and sentences you to 46 years in prison.
“70 Solche Formulierungen suggerieren eine moralische Überlegenheit, die
auf zweifelhafte Erwägungen „absoluter Strafgerechtigkeit“ gründen. Vor
einem solchen Anspruch absoluter Gerechtigkeit sollte man sich im Völ‐
kerstrafrecht, wie im nationalen Strafrecht überwiegend anerkannt, hüten;
daran müsste eine jede Rechtsordnung scheitern und dies erst recht, wenn
man sie eingebettet in eine ungleiche – auch postkoloniale – Welt denkt.71

Der postkoloniale „Stachel“ sollte Antrieb sein, das Völkerstrafrecht als
„defensives“ Konzept weiterzuentwickeln72 und einen erneuten, postkoloni‐
al aufgeklärten Befreiungsversuch zu unternehmen. Wie könnte ein solcher
Befreiungsversuch aussehen? Diesbezüglich können hier abschließend nur
noch zwei denkbare Ansatzpunkte für eine Verschränkung von Völkerstraf‐
recht und postkolonialer Theorie benannt werden.

Einen ersten Ansatzpunkt könnte die Feststellung liefern, dass das Straf‐
recht – auch und gerade das Völkerstrafrecht – nie die prima ratio sein,
sondern immer nur subsidiären Charakter haben kann. Das war übrigens
auch schon Radbruchs Folgerung unter anderem aus dem von ihm ange‐
mahnten schlechten Gewissen des Strafjuristen und der von ihm sogar
überwiegend anerkannten sozialen Bedingtheit von kriminellem Verhal‐
ten:73 „Wenn ganz überwiegend die Klassenlage den Sturz in das Verbre‐

69 Dazu teilw. krit. Möller, Völkerstrafrecht (Fn. 29), S. 610.
70 ICTY Press Release Nr. 609 vom 2. August 2001 (online abrufbar unter: www.icty.org

/sid/7964; letzter Zugriff am 28.8.2024).
71 S. dazu nur Roxin/Greco, Strafrecht AT (Fn. 57), § 3 Rn. 8 m.w.N.
72 Ebenso Werle/Jeßberger, Völkerstrafrecht (Fn. 30), S. 71 f. (Rn. 156 f.).
73 Radbruch, Einführung (Fn. 1), S. 105 f., S. 304, s.a. den interessanten Verweis auf Ana‐

tole France: „Das Gesetz in seiner majestätischen Gleichheit verbietet dem Reichen
wie dem Armen, unter den Brücken zu schlafen, auf den Straßen zu betteln und Brot
zu stehlen, in der auf für das Strafrecht das bittere Wort gilt: Ihr lasst den Armen
schuldig werden; dann übergebt ihr ihn der Pein!“

Andreas Werkmeister

196

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.icty.org/sid/7964
http://www.icty.org/sid/7964
https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.icty.org/sid/7964
http://www.icty.org/sid/7964


chen und den Zugriff der Strafe veranlaßt, dann folgt, daß nicht Strafrecht,
sondern, nach Franz v. Liszts Wort, Sozialpolitik die beste Kriminalpolitik
ist – und es also des Strafrechts fragwürdige Aufgabe ist, gegen den Ver‐
brecher nachzuholen, was die Sozialpolitik für ihn zu tun versäumt hat“.
Entsprechend müsste man als vorrangig eine „internationale Sozialpolitik“
anmahnen; diese müsste freilich auch in einem anspruchsvollen Sinne
emanzipativ sein.74 Wenn das nationale Strafrecht nur eingebettet in eine
bestimmte Praxis der sozialen Kontrolle, die auch informelle Praktiken ein‐
schließt, gerechtfertigt erscheint,75 so scheint dies auf das Völkerstrafrecht
in ähnlicher Weise zuzutreffen: Es ist einzubetten in eine nach und nach
zu entfaltende, auf interkulturellen Diskurs angelegte Kultur der Menschen‐
rechte,76 die eine Kultur der gemeinsamen Universalisierung sein könnte.77

Das verweist dann nicht auf eine staatlich geprägte „internationale Ge‐
meinschaft“, sondern eine Weltbürgergesellschaft,78 zu der wir alle gehören
und die wir alle wollen und begründen müssen, innerhalb derer wir die
Menschenrechte zwar in ihrem grundsätzlichen Geltungsanspruch, nicht
aber in ihrem Gehalt als „vorgegeben“ betrachten, sondern sie insoweit
durchaus aus dem entsprechenden Diskurs und der gemeinsamen Heraus‐
forderung79 der menschenrechtlichen Krise ausbuchstabieren. Der Gefahr
der „Vermachtung“ auch dieses Diskurses muss man sich freilich ebenso
bewusst bleiben.80 In der postkolonialen Theorie wird, was auch in diesen
Zusammenhang passt, etwa eine „koloniale Repräsentation“ eingefordert,
welche auf „die Umkehrung kolonialer Diskurse“ gerichtet ist.81 Umgekehrt
ist auch der eigene Standpunkt reflexiv zu benennen, mit anderen Worten
erscheint es erforderlich, sich eben – in meinem Fall – als „westlicher“

74 Grdl. K. Günther, Falscher Friede durch repressives Völkerstrafrecht, in: W. Beulke/K.
Lüderssen/A. Popp/P. Wittig (Hrsg.), Haffke-Symposium, Berlin 2009, S. 79 (88 ff.).

75 Dazu grundlegend W. Hassemer, Einführung in die Grundlagen des Strafrechts,
2. Aufl., München 1990, S. 327.

76 Ausführlich Günther, Falscher Friede (Fn. 74), S. 79 ff.
77 Hierzu C. Menke/A. Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 3. Aufl., Hamburg

2012, S. 74 ff.
78 J. Habermas, Die Utopie der Menschenwürde, DZPhil 2010, 343 (347): „Die Gewähr‐

leistung dieser Menschenrechte erzeugt erst den Status von Bürgern, die als Subjekte
gleicher Rechte einen Anspruch darauf haben, in ihrer menschlichen Würde respek‐
tiert zu werden“. Auch Günther, Falscher Friede (Fn. 74), S. 100.

79 Ähnlich J. Habermas, Zur Legitimation durch Menschenrechte, in: C. Hubig (Hrsg.),
Cognitio Humana, Berlin 2018, S. 188 (192).

80 Zu Recht Menke/Pollmann, Menschenrechte (Fn. 77), S. 87 ff.
81 S. dazu Castro Varela/Dhawan, Postkoloniale Theorie (Fn. 31), S. 259.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

197

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teilnehmer an dem beschriebenen interkulturellen Diskurs über die Men‐
schenrechte zu erkennen zu geben.82

Ein zweiter – damit zusammenhängender – Ansatzpunkt könnte sich
aus einer prozeduralen Perspektive ergeben. Setzt man das Völkerstrafrecht
nämlich auf eine emanzipative Kultur der Menschenrechte „auf “, könnten
insbesondere die Prozessrollen – Ankläger*in, Verteidiger*in, Richter*in,
Opfervertreter*in – ein Scharnier bieten, mit dem man emanzipative Ele‐
mente auch in das Völkerstrafrecht selbst „einspeisen“ kann. Grundlage
für eine „strafrechtliche“ postkoloniale Repräsentation wie für einen dis‐
kursiven Bezug aufeinander wäre so gesehen gerade die auf wechselseitige
Rechtssubjektivität gegründete Übernahme einer aktiven Rolle im Prozess.
Der hier betonten Opferperspektive könnte man insoweit wiederum eine
besondere Bedeutung zuweisen. Natürlich soll das nicht bedeuten, die Be‐
seitigung der Selektivität einfach auf bequeme Weise zu „privatisieren“, es
also etwa einfach in die Hände der Opfer(vertreter*innen) zu legen, die
Relevanz ihres Falles selbst zu erstreiten. Aber ein etwaig vorhandener ent‐
sprechender Wille, den eigenen Fall vor ein internationales Strafgericht zu
bringen, muss durchaus respektiert und gegebenenfalls unterstützt werden.
Insofern wäre das Völkerstrafrecht in einem – gerade auch von den Opfern
mitgestalteten – emanzipativ-prozeduralen Rahmen weiter zu denken, in
dem es sich auch verpflichtet, das Versprechen von Rechtsgleichheit in
Entwicklungsschritten zunehmend zu verwirklichen.83

VI. Fazit

Es hat sich gezeigt, dass die postkoloniale Theorie im Punkt der Selektivität
nichts vollkommen Neues hervorhebt, sich vielmehr einfügt in ältere kriti‐
sche Konzepte, die die sozial ungleiche Selektivität markiert haben. Auch in
Anbetracht der kulturbezogenen Besonderheiten der postkolonialen Theo‐
rie sollte die Reichweite dieses Konzepts aus strafrechtstheoretischer Sicht
insoweit beschränkt bleiben, als ihr – wie schon den älteren Vorläufern
– keine abolitionistische Kraft zukommt: Es sollte weniger um das „Ob“
als vielmehr um das „Wie“ des Völkerstrafrechts gehen. Insoweit könnte
aber eine erneute postkolonial inspirierte Befreiung des Völkerstrafrechts

82 So auch offensiv Habermas, Legitimation (Fn. 79), 188, 192.
83 Dazu auch Ansätze bei A .Werkmeister, Wenn das Strafrecht endlich richten darf – das

Völkerstrafrecht, AnwBl 2016, 459, (461 ff.).

Andreas Werkmeister

198

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versucht werden – welche neue Herrschaft wiederum auf diese Befreiung
folgen würde, bliebe abzuwarten.

Ungleiche Welt, ungleiches Weltstrafrecht?

199

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952473-181 - am 18.01.2026, 09:40:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Einleitung
	II. Rückblick: Selektives nationales Strafrecht; Völkerstrafrecht als Befreiung?
	1. Ubiquität der Selektivität und sozial ungleiche Selektivität
	2. Labeling Approach
	3. (Neo-)Marxistische Theorien
	4. Völkerstrafrecht als Befreiung von der sozial ungleichen Selektivität?

	III. Selektives Völkerstrafrecht und postkoloniale Theorie
	1. Postkoloniale Theorie und „neue“ Selektivität
	2. Einige Kritikpunkte, insbesondere das Schweigen des Völkerstrafrechts zu den Kolonialverbrechen
	3. Kulturelle Machtverhältnisse
	4. Völkerstrafrecht als gescheiterte Befreiung

	IV. Die abolitionistische Herausforderung
	1. Ausgangspunkt
	2. Gegenkritik I: Kultureller Essentialismus? – Zugleich: Universalismus und Postkolonialismus
	3. Gegenkritik II: Täter*in und Opfer

	V. Ausblick: Ansatzpunkte für eine Verschränkung von Völkerstrafrecht und postkolonialer Theorie
	VI. Fazit

