
Im Duett mit den Toten 

Postmortale Präsenz und ihr Bezug zu Religion 

Anna-Katharina Höpflinger 

1. Tod und Religion 

Religion und Tod scheinen eng miteinander gekoppelt zu sein. Der »Sinn des Todes 
[ist] ein Problem, an dem sich die Religion zu bewähren hat. […] Es dürfte keine Re
ligion geben, die vermeiden kann, etwas zu diesem Problem zu sagen«, erläutert der 
Soziologe Niklas Luhmann in seinem Buch Die Religion der Gesellschaft.1 Er schreibt 
damit Religion ein zentrales Interesse am Tod und der Frage nach dessen Sinn zu. 
Mit ihm einig geht der Religionswissenschaftler Fritz Stolz, auch wenn er den Fo
kus auf transzendente Gegenwelten legt: »Wenn es einen klassischen Gegenstand der 
Religionswissenschaft gibt, dann das Paradies; denn mit wirklichen Paradiesen ist 
– so der alltägliche Sprachgebrauch – nur die Religion befasst«.2 Fritz Stolz spielt 
damit auch auf Postmortalitätsvorstellungen an, die den Verstorbenen ein Leben in 
einer »Jenseitswelt« zusprechen. 

Religion, so diese beiden ausgewählten Zitate, scheint also ein besonderer Be
zug zum Tod und zu Postmortalitätsvorstellungen attestiert zu werden. Man könnte 
aber auch von der anderen Richtung her argumentieren: Will man sich einer Religi
on annähern, ist ihre Bestimmung ausgehend von Tod und Postmortalitätsvorstel
lungen aufschlussreich. Dies bringt die Religionswissenschaftlerin Alexandra Grie
ser prägnant auf den Punkt, wenn sie schreibt: »›Glauben Sie an ein Leben nach dem 
Tod?‹ – Meinungsforscher und Wissenschaftler stellen diese Frage vielfach, um Aus
kunft zu erhalten über den Zustand von Religion in der Gesellschaft«.3 Die Verbrei
tung von Postmortalitätsvorstellungen lässt, so diese Argumentation, auf die Be
deutung religiöser Weltbilder in einer Gesellschaft schließen. Bei allen drei ange

1 Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, hier S. 48. 
2 Stolz, Fritz: »Paradiese und Gegenwelten«, in: Ders., Religion und Rekonstruktion. Ausge

wählte Aufsätze herausgegeben von Daria Pezzoli-Olgiati et al., Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht 2004, S. 28–44, hier S. 28. 

3 Grieser, Alexandra: Transformationen von Unsterblichkeit. Zum Wandel religiöser Plausibi
litätsmuster in der Moderne, Frankfurt a.M.: Peter Lang 2008, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz 

führten Positionen fällt auf, dass Religion breit verstanden wird. Der Begriff wird 
in den zitierten Argumentationen zwar nicht völlig deckungsgleich bestimmt, aber 
doch en gros für Vorstellungen benutzt, die das sinnlich Wahrnehmbare transzen
dieren und diese Transzendenz kommunizierbar machen. Dazu gehören auch To
deskonzepte: Wie Thomas Macho argumentiert, können wir zwar das Sterben, also 
die körperlichen Prozesse, die am Ende des Lebens durchlaufen werden, mit unse
ren Sinnen wahrnehmen, aber es bleibt eine Beobachtung von außen:4 »Der Tod ist 
nur von außen bekannt, er gestattet keine ›hermeneutische‹ Annäherung und kei
ne ›teilnehmende Beobachtung‹«.5 Insofern kann (aus einer nicht-religiösen) Sicht 
auch niemand selbst über sich sagen, er oder sie sei tot, wie der Soziologe Alois Hahn 
feststellt: »›Ende‹ kann keine autologische Bestimmung eines Systems sein«.6 Man 
kann weder den eigenen noch einen fremden Tod widerspruchsfrei mental erfas
sen. Oder erneut in den Worten von Thomas Macho: »Jede Vorstellung des Todes – 
gleichgültig, ob sie den Tod eines anderen Menschen oder den eigenen Tod in der 
Zukunft betrifft – scheitert an dem logisch elementaren Problem, dass kein Sys
tem sein eigenes Ende widerspruchsfrei konzipieren kann.«7 In diese Lücke tritt 
nun Religion. Religion transzendiert diese Barriere des Wahrnehmbaren symbo
lisch. Denn der Tod ist zwar nicht widerspruchsfrei mental konzipierbar, aber er 
ist symbolisch aushandelbar.8 Ich folge dabei Clifford Geertz Definition, der Sym
bole als sinnlich fassbare und medial vermittelte Vergegenwärtigungen von Vorstel
lungen beschreibt.9 Religion beschäftigt sich mit dem Unverfügbaren und Unkon
trollierbaren und überführt es symbolisch in die Kontrolle, jedoch ohne die Unver
fügbarkeit (in unserem Fall des Todes) zu lösen.10 Transzendenz wird in Religion 
also mit dem Wahrnehmbaren gekoppelt und gleichzeitig transzendent belassen. 
In diesem Prozess entsteht umfassende Orientierung, etwa in Bezug auf sog. »exis
tentielle« Fragen wie der nach dem Tod und danach, ob nach dem Sterben noch et
was komme. Diese enge Verknüpfung von Religion, Tod und Postmortalitätsvorstel

4 Vgl. Macho, Thomas: »Tod und Trauer im kulturwissenschaftlichen Vergleich«, in: Jan Ass
mann (Hg.), Der Tod als Thema der Kulturtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S. 91–120, 
hier S. 91. 

5 Ebd., S. 91. 
6 Hahn, Alois: »Unendliches Ende. Höllenvorstellungen in soziologischer Perspektive«, in: Karl

heinz Stierle (Hg.), Das Ende. Figuren einer Denkform, München: Fink 1996, S. 155–182, hier 
S. 155. 

7 Th. Macho: Tod und Trauer, S. 91. 
8 Ebd., S. 98. 
9 Vgl. Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 49. 
10 Ich folge hier der Religionsdefinition von Fritz Stolz, die sich meines Erachtens besonders gut 

für eine Untersuchung von Todesrepräsentationen und Postmortalitätsvorstellungen eignet. 
Vgl. Stolz, Fritz: Grundzüge der Religionswissenschaft, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
2001, hier S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 197 

lungen möchte ich in dem vorliegenden Beitrag als These voraussetzen. Ich verste
he Postmortalitätsideen also per definitionem als »religiös«, da sie den Alltag trans- 
zendieren und ihn in einen Bezug zum Unverfügbaren stellen. Mit welchen Symbo
len dies repräsentiert wird, ist allerdings zeit- und kulturspezifisch ausgeprägt. Ich 
möchte im Folgenden der symbolischen Ausformung der Präsenz der Verstorbenen 
nachgehen und danach fragen, welche Symbole zur Repräsentation von postmorta
ler Präsenz zu finden sind. Da Symbolisierungen komplexen Prozessen unterliegen, 
werde ich mich auf den europäischen Raum der Gegenwart fokussieren und exem
plarisch in die Tiefe gehen. Anhand von drei unterschiedlichen Fallbeispielen wird 
nach der Komplexität der symbolischen Repräsentation von Postmortalitätsvorstel
lungen gefragt. Ausgewählt wurden drei Beispiele, die eine postmortal-transzen
dente Präsenz mit körperlichen »Überresten« der Verstorbenen verbinden.11 Metho
disch nähere ich mich den drei Fallstudien anhand eines kulturwissenschaftlichen 
Blickwinkels an, der auf die medialen und materiellen Vergegenwärtigungen von 
Vorstellungen und die damit verbundenen Bedeutungsprozesse fokussiert. 

2. Gebete vor den Knochen der Vorfahren 

Für das erste Fallbeispiel reisen wir in die Schweiz und zwar ins römisch-katholisch 
geprägte Wallis. Seit 2013 verfolge ich mit dem Fotografen Yves Müller ein Projekt 
über römisch-katholische Beinhaus-Kapellen, in dessen Rahmen wir auch mehr
fach die Walliser Gemeinde Naters besucht haben.12 Das dortige Beinhaus wurde 
1513/14 erbaut und ist zweigeschossig. Während das obere Stockwerk mit einem Al
tar der Anna Selbdritt heute als Aufbahrungskapelle dient, beherbergt das untere 
Geschoss rund 31.000 Schädel. Ein Bogenfenster aus Tuffstein lässt die Vorbeige
henden von der Straße aus auf diese Gebeine und die davor angeordnete imposan
te Kreuzigungsgruppe blicken. Bei jedem Besuch in Naters konnten wir Personen 
beobachten, die in Interaktion mit diesem Beinhaus traten. Tourist*innen blicken 
zum Beispiel überrascht durch das große vergitterte Fenster auf die Gebeine der lo
kalen Bevölkerung. Andere Personen kamen heran, knieten vor dem Gitter nieder 
und beteten. Oder entzündeten eine Grabkerze und stellten sie auf den Fenstersims 
(Abb. 1). 

11 Vgl. zu der Verbindung von Körperlichkeit, Tod und Gedenken: Benkel, Thorsten/Meitzler, 
Matthias: Körper | Kultur | Konflikt. Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden: Rombach 
Wissenschaft 2022. 

12 Vgl. Höpflinger, Anna-Katharina/Müller, Yves: Ossarium. Beinhäuser der Schweiz, Zürich: Pa
no 2016, zu Naters S. 95–96. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

Abb. 1: Kerzen vor dem Beinhausfenster in Naters. Hinter dem Gitter und einer Kreuzigungs
gruppe sind die Gebeine der Verstorbenen kunstvoll aufgeschichtet.

Foto: Yves Müller, visiuns.com.

Beinhäuser sind römisch-katholische Kapellen, in die im Sinne einer Zweit
bestattung die aus den Gräbern ausgehobenen Gebeine hineingelegt wurden.13
Sie entstanden vielleicht im 10. oder 11. Jahrhundert, vermutlich aufgrund von
Platzmangel auf den Friedhöfen, die in den Siedlungsräumen um die Kirchen
angelegt waren. Bei einer Räumung und Neubelegung eines Grabes begann man
die gefundenen Knochen in kleinen Kapellen zu sammeln. Diese Kapellen wurden
im Laufe der Zeit Heiligen geweiht und mit den Arme Seelen-Ritualen verbunden.
Dahinter stand die Idee, dass die meisten Menschen nach ihrem Tod eine Zeit im
Fegefeuer verbringen müssten und dort gereinigt würden. Diese Fegefeuerzeit der

13 Vgl. als Einführung zu Beinhäusern: Koudounaris, Paul: The Empire of Death. A Cultural His
tory of Ossuaries and Charnel Houses, London: Thames and Hudson 2011; Lang, Jean-Michel:

Ossuaires de Lorraine. Un aspect oublié du culte des morts, Metz Cedex: Editions Serpenoise
1998; Odermatt-Bürgi, Regula: Beinhäuser. Geschichte – Architektur – Funktion, unter beson
derer Berücksichtigung der Innerschweizer Beinhäuser, unveröffentlichte Lizentiatsarbeit,
Universität Zürich 1976; Sörries, Reiner: Die Karner in Kärnten. Ein Beitrag zur Architektur
und Bedeutung des mittelalterlichen Kirchhofes, Kassel: Arbeitsgemeinschaft Friedhof und
Denkmal 1996; Westerhoff, Wolfgang: Karner in Österreich und Südtirol, St. Pölten/Wien:

Verlag Niederösterr. Pressehaus 1989; Zilkens, Stephan: Karner-Kapellen in Deutschland. Un
tersuchungen zur Baugeschichte und Ikonographie doppelgeschossiger Beinhaus-Kapellen,
Köln: Kunsthistorisches Institut der Universität Köln 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 199

Armen Seelen könne jedoch durch Fürbittengebete und Spenden der Lebenden
verkürzt oder erleichtert werden. In dieser Vorstellung harrten die Verstorbenen
gleichzeitig im Fegefeuer und im Beinhaus. Im Beinhaus für sie zu beten, konnte
ihnen also im Fegefeuer helfen. Gebete für die Verstorbenen wurden deshalb eng
mit diesen Totenkapellen verknüpft (Abb. 2).

Abb. 2: Zwei Frauen beten im Beinhaus von Stans, Schweiz, vor den Schädeln der Verstorbe
nen. Zu sehen sind auch eine der heute noch erhaltenen Totenleuchten (rechts), ein Weihwas
serbecken (links) und ein Kruzifix darüber. Kupferstich, 19. Jahrhundert. Privatbesitz.

Während Beinhäuser in evangelischen Gebieten im Zuge der Reformation ge
schlossen und die Knochen wieder in der Erde bestattet wurden, haben sich eine
Reihe dieser Kapellen in römisch-katholischen Gebieten bis heute erhalten. Auch
wenn sich die Idee eines Fegefeuers gewandelt hat, findet man, wie wir oben in Na
ters gesehen haben, im Rahmen dieser Kapellen immer noch Gebete und andere Ri
tuale für die Verstorbenen.14 Hier treffen wir demnach auf eine diachron vermittel

14 Neue Gebeine kommen in der Regel heute nicht mehr hinzu, auch wenn dies – regional un
terschiedlich – nicht gänzlich ausgeschlossen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

te, »alte« Form des Gedenkens der Verstorbenen. Diese Praxis wird im Kontext einer
traditionellen Religion durchgeführt; sie ist in ein religiöses Weltbild und überlie
ferte religiöse Handlungen eingebettet. Dabei sind die Räume der Lebenden und
der Toten zwar örtlich klar getrennt, aber durch das Gebet werden die Verstorbe
nen sozioreligiös mit der Gemeinschaft der Lebenden verbunden, es findet ein ritu
eller Kommunikationsaustausch statt. Wichtig ist dabei das Materielle: So zeugen
die Knochen im Beinhaus von der gleichzeitigen Anwesenheit und Abwesenheit der
Verstorbenen; das Anzünden der Grabkerzen ist eine symbolische Handlung, die ei
ne Lichtmetaphorik bedient, aber auch, distanziert ausgedrückt, ein materielles Ge
schenk an die Verstorbenen bildet. Die Handlung selbst ist multimodal: Körperliche
Gesten wie das Niederknien oder Falten der Hände, Worte, die gesprochen werden,
die Kerze, die angezündet wird, bilden eine Einheit.

Abb. 3: Kulturell Interessierte besuchen das Beinhaus von Hallstatt, Österreich.

Foto: Yves Müller, visiuns.com.

Dieses erste Beispiel zeigt, dass diachron überlieferte Vorstellungen und Prakti
ken auch heute noch Bestand haben. Aufschlussreich am Beinhaus-Beispiel in Na
ters ist allerdings, dass die Praxis zwar »traditionell« (im Sinne von über Genera
tionen hinweg überliefert) ist, die damit verknüpften Postmortalitätsvorstellungen
sich aber gewandelt haben, ohne die eigentliche rituelle Handlung zentral zu ver
ändern. Auch wenn die römisch-katholische Kirche die Idee eines Fegefeuers nicht

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 201 

gänzlich gekippt hat, spielt es im Kontext der konkreten Bestattungs- und Erinne
rungskultur kaum mehr eine prägnante Rolle. Dennoch haben sich traditionell-reli
giöse Formen der Kommunikation mit Verstorbenen erhalten. Diese wurden in den 
letzten Jahren verstärkt medial repräsentiert, etwa durch Bilder und Filme von Bein
häusern auf den sozialen Medien, und zum Teil auch touristisch erschlossen (Abb. 
3).15 

3. Im interreligiösen Sarg 

Im Gegensatz zum diachron über lange Zeit vermittelten Fürbittengebet für die 
Verstorbenen im Beinhaus, die durch ihre Knochen repräsentiert werden, lenkt 
das zweite Fallbeispiel den Blick auf neue Fragen hinsichtlich des Umgangs mit 
Gebeinen. Im Jahr 2022 berichteten mehrere online News-Plattformen über ein 
scheinbar spezielles Ereignis in Schleiden, Nordrhein-Westfalen, und machten 
es der deutschsprachigen Welt bekannt:16 die feierliche Bestattung eines anato
mischen Schulskeletts in einem Gymnasium. Ich rekonstruiere die Abläufe hier 
gemäß dem Bericht von Stephan Everling auf der Webseite des Evangelischen 
Kirchenkreises Aachen vom 12. Mai 2022.17 Dort sind auch zahlreiche Fotos der 
Bestattung zu finden. Unter der Überschrift Menschliches Schulskelett in Schleiden be
erdigt berichtet der Autor über die Ereignisse am Städtischen Johannes-Sturmius- 
Gymnasium in Schleiden. Mit beachtlichem Medieninteresse sei im Mai 2022 »Ahn- 
Bian« auf dem örtlichen Evangelischen Friedhof bestattet worden. Ahn-Bian, viet
namesisch für »geheimnisvoller Friede«, ist der Name, den die Schüler*innen des 
evangelischen Religionskurses ihrem Schulskelett gegeben haben. Dieses wurde, so 
sei durch einen Eintrag im Stadtarchiv belegt, von der Schule 1952 für damals 600 
DM gekauft und habe anschließend im Biologieunterricht zur Veranschaulichung 
des menschlichen Knochenbaus gedient. Doch schon vor mehreren Jahren sei es 

15 Wichtig für die touristische und mediale Popularisierung von Beinhäusern ist das prominen

te Buch von Paul Koudounaris zu diesem Thema aus dem Jahr 2011: P. Koudounaris: The Em

pire of Death. 
16 Vgl. u.a.: Everling, Stephan: »Menschliches Schulskelett in Schleiden beerdigt«, in: Evan

gelischer Kirchenkreis Aachen (12.05.2022), https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelle 
s/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt vom 18. 
01.2024. Berichtet haben auch große Medien wie: Der Spiegel online: o.A.: »Nordrhein- 
Westfalen: Schüler beerdigen unbekanntes Schulskelett«, in: Spiegel Panorama online 
(11.05.2022), https://www.spiegel.de/panorama/bildung/nrw-schueler-beerdigen-unbekan 
ntes-schulskelett-a-eae4b31a-d462-4353-b4d1-74fb5b8ea5d1 vom 18.01.2024; 20min in der 
Schweiz: o.A.: »Jugendliche beerdigen Schulskelett namens ›geheimnisvoller Frieden‹«, in: 
20min online (11.05.2022), https://www.20min.ch/story/jugendliche-beerdigen-schulskelet 
t-namens-geheimnisvoller-frieden-407859021349 vom 18.01.2024. 

17 Vgl. S. Everling: Menschliches Schulskelett in Schleiden beerdigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelles/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt%20vom%2018.01.2024
https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelles/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt%20vom%2018.01.2024
https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelles/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt%20vom%2018.01.2024
https://www.spiegel.de/panorama/bildung/nrw-schueler-beerdigen-unbekanntes-schulskelett-a-eae4b31a-d462-4353-b4d1-74fb5b8ea5d1
https://www.spiegel.de/panorama/bildung/nrw-schueler-beerdigen-unbekanntes-schulskelett-a-eae4b31a-d462-4353-b4d1-74fb5b8ea5d1
https://www.20min.ch/story/jugendliche-beerdigen-schulskelett-namens-geheimnisvoller-frieden-407859021349
https://www.20min.ch/story/jugendliche-beerdigen-schulskelett-namens-geheimnisvoller-frieden-407859021349
https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelles/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt%20vom%2018.01.2024
https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelles/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt%20vom%2018.01.2024
https://www.kirchenkreis-aachen.de/aktuelles/aktuelle-meldung-kirchenkreis/menschliches-schulskelett-in-schleiden-beerdigt%20vom%2018.01.2024
https://www.spiegel.de/panorama/bildung/nrw-schueler-beerdigen-unbekanntes-schulskelett-a-eae4b31a-d462-4353-b4d1-74fb5b8ea5d1
https://www.spiegel.de/panorama/bildung/nrw-schueler-beerdigen-unbekanntes-schulskelett-a-eae4b31a-d462-4353-b4d1-74fb5b8ea5d1
https://www.20min.ch/story/jugendliche-beerdigen-schulskelett-namens-geheimnisvoller-frieden-407859021349
https://www.20min.ch/story/jugendliche-beerdigen-schulskelett-namens-geheimnisvoller-frieden-407859021349


202 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

durch ein Modell aus Kunststoff ersetzt worden. Angeregt durch einen ähnlichen
Fall in Stolberg sei eine Bestattung des Schulskeletts auch in Schleiden erwogen
worden. Schließlich hätten die Schüler*innen des Religionskurses diese Idee aufge
nommen. Man habe über die Herkunft der Frau, deren Skelett man vor sich hatte,
recherchiert, doch nichts gefunden und deshalb bei der Sarglegung einen Zahn
zurückbehalten, um später ihre DNA analysieren zu können.

Das Skelett wurde in einem von einem Bestattungsunternehmen gespendeten
Kindersarg, der zuvor von Schülerinnen mit religiösen Symbolen geschmückt wur
de, in einem interreligiösen Ritual auf dem Evangelischen Friedhof der Stadt beer
digt. Dabei trugen vier Schüler den Sarg; ca. 150 weitere Schüler*innen und Leh
rer*innen folgten in einem Leichenzug bis zum Friedhof. Es habe Musik, Redebei
träge der Schüler*innen und Ansprachen des evangelischen und des römisch-ka
tholischen Religionslehrers gegeben. Der Schlusssatz des Artikels lautet: »Zum Ab
schluss und als letzten Gruß an ihr einstiges Schulskelett, das nun wieder als Mensch
behandelt worden war, warfen die Schüler noch etwas Erde auf den Sarg.«18

Dieser Fall ist auf verschiedenen Ebenen aufschlussreich. Ich möchte jedoch aus
Platzgründen nur zwei davon betonen: Erstens geht es um die Frage nach einem
angemessenen normativen Umgang mit menschlichen Knochen. Diese Frage wird
zeit- und kulturspezifisch unterschiedlich beantwortet, wie das erste Fallbeispiel
des Beinhauses gezeigt hat. In Schleiden wird diese Frage im Religionsunterricht
thematisiert und am Ende auch religiös anhand eines Rituals gelöst. Das Schulske
lett wird mit einem Namen versehen, der, um ein Konzept von Martin Riesebrodt
zu verwenden, »heilsversprechend« ist und im Sinne eines Wunsches (»geheimnis
voller Friede«) auf etwas Transzendentes, vielleicht sogar eine Postmortalitätswelt,
verweist.19

Zweitens ist das Ritual, das zur Bestattung gewählt wurde, interreligiös. Die
Schüler*innen bemalten, wie die Bilder der Berichterstattung zeigen, den Sarg mit
zwölf verschiedenen Symbolen religiöser Traditionen: Zu sehen sind ein David
stern (»Judentum«), ein Kreuz (»Christentum«), ein Yin-Yang Symbol (»Taoismus«),
ein Halbmond mit Stern (»Islam«), ein Speichenrad (»indigene« Religionen), ein
Khanda (»Sikhismus«), ein Torii Tor (»Shinto«), das »buddhistisches« Dharma- 
chakra, eine angehobene Hand für den »Jainismus«, der Stern der »Bahai«, das
chinesische Zeichen für Wasser (»Konfuzianismus«) und ein Om-Symbol (»Hindu
ismus«). Die einzelnen Symbole sind alle ungefähr gleich groß und suggerieren so
eine Gleichheit der einzelnen Religionen, aber sie sind in unterschiedlichen Farben
gestaltet. Gewählt wurden Farben, die im Imaginären (stereotyp) mit der jeweiligen
Religion verbunden sind, z.B. grün für »Islam«. Diese symbolisch-interreligiöse

18 Ebd.

19 Vgl. Riesebrodt, Martin: Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen, München:

Beck 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 203 

Bedeutung zieht sich auch durch das weitere Ritual. So sei während des Beiset
zungsrituals etwa die Bedeutung des Todes in verschiedenen Religionen erläutert 
worden. 

Ich will diese Berichterstattung wie folgt zusammenfassen: Ein anatomisches 
Schulskelett irritiert. Die Lösung für dieses Moment der Irritation ist der diachron 
überlieferte Umgang mit »ehrbaren«20 sterblichen Überresten, nämlich eine Be
erdigung auf dem Friedhof. Diese geschieht nicht einfach »säkular« (was immer 
man darunter verstehen mag), sondern in einem religiösen Kontext. Dabei wird 
aber nicht einer religiösen Tradition gefolgt, sondern ein neues interreligiöses 
Ritual geformt, in dem durch unterschiedliche Symbole und Handlungen ein Be
zug zu verschiedenen religiösen Traditionen hergestellt wird. In dessen Vollzug 
kristallisiert sich eine aufschlussreiche Beziehung zu dem Skelett heraus: Die In
itiant*innen dieses Rituals möchten dem Willen des Skeletts gerecht werden. Da 
es unklar ist, wer die Frau, deren Knochen in der Schule standen, zu Lebzeiten 
war, wird dem Skelett eine Auswahl an religiösen Symbolen angeboten. Hinter 
den religiösen Symbolen und dem interreligiösen Ritual steht also die Idee einer 
Wahlfreiheit und auch Wahlmöglichkeit. Nur von wem? Wie die Berichterstattung 
zeigt, sind damit nicht die Knochen gemeint, sondern deren Besitzerin. Da diese 
tot ist, bewegen wir uns hier also auf der Ebene von Postmortalitätsvorstellungen. 
Das Schulskelett wird in diesen Vorstellungen re-personifiziert; es erhält einen 
heilsversprechenden Namen, eine interreligiöse Bestattung und damit auch eine 
postmortale (neue) Identität. Sie werde, so die Berichterstattung, damit wieder zum 
»Menschen«. Zu einer menschlichen Identität – und zwar auch postmortal – gehö
ren also, so die Idee, neben einer rituellen Bestattung auch ein Name und Religion. 
Während der Name aber von den Schüler*innen eindeutig gewählt wird, überlässt 
man der postmortalen Personalität die Wahl der Religion.21 Aber dieses Beispiel 
zeigt auch, dass es klar normierte Ideen gibt, was mit sterblichen Überresten zu 
geschehen habe: Sie gehören auf einen Friedhof und zwar idealerweise im Zuge 
eines religiösen Rituals. Erst damit werde ein Skelett (wieder) zu einem Menschen. 

20 Historisch betrachtet wurden in Mitteleuropa nicht alle Menschen auf den Friedhöfen beer
digt. Nicht bestattet wurden solche, die aus der sozialen und religiösen Gemeinschaft her
ausfielen oder noch nicht integriert waren, sei es normativ oder religiös, also z.B. Verbre
cher*innen, Menschen, die Suizid begangen hatten, ungetaufte Kinder etc. 

21 Die Idee, dass Verstorbene selbst bestimmen möchten, was mit ihnen passiert, ist nicht neu. 
Wir finden sie beispielsweise in zahlreichen Geistergeschichten. Eine besonders aufschluss
reiche berichtet Arnold Büchli aus Domat/Ems: Ein im Wald gefundener Schädel wird ins 
Beinhaus gebracht und bedankt sich schließlich durch ein Klopfen beim Bauern, der diese 
Tat vollbracht hat. Denn der Verstorbene will in dieser Kapelle und nicht im Wald weilen, 
auch weil damit eine Erlösungsidee verbunden ist. Vgl. Büchli, Arnold: Mythologische Lan
deskunde von Graubünden. Ein Bergvolk erzählt, Teil 2: Das Gebiet des Rheins vom Badus bis 
zum Calanda, Aarau: Sauerländer 1966, S. 903–904. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

Es wird, zumindest in der Berichterstattung, nicht die Möglichkeit eröffnet, dass
die Besitzerin der Knochen zu Lebzeiten eine Gegnerin von Religion oder Ritualen
hätte sein können oder dass sie die Knochen für die Anatomie gespendet haben
könnte und die interreligiöse Bestattung somit gegen ihren Willen geschehen wäre.
Der als ideal vorgestellte Platz für Verstorbene ist in Schleiden der Friedhof, womit
in diesem Beispiel, wie schon beim Beinhaus, eine Trennung des sozioreligiösen
Raums in Bereiche der Toten und Bereiche der Lebenden vorgenommen wird.

4. Künstliche Intelligenz als »Wiederauferstehungsstrategie«

Das dritte Beispiel führt uns in die Populärkultur, in der Sterben und Tod fast allge
genwärtig sind. In Romanen, Serien, Filmen beispielsweise wird der Tod auf viel
fältige Art behandelt und sehr unterschiedlich mit Transzendenz verbunden. Ich
möchte als dritten Fall das – so die Vermarktung – neueste Lied der Beatles mit dem
Titel Now and Then, das im November 2023 veröffentlicht wurde, genauer untersu
chen.22 Doch wie ist es möglich, dass die Beatles 2023 ein neues Lied publizieren,
auf dem alle vier Mitglieder spielen, obwohl John Lennon 1980 erschossen wurde
und George Harrison 2001 an Krebs starb?

1969 erschien mit Abbey Road das letzte gemeinsam im Studio aufgenommene
Album der Band; am 10. April 1970 wurde die offizielle Trennung der Beatles be
kannt gegeben.23 Als John Lennon im Dezember 1980 erschossen wurde, schien eine
Reunion der Beatles definitiv ausgeschlossen zu sein. Doch 15 Jahre später, 1995, ver
öffentlichten die restlichen drei Bandmitglieder die Beatles-Anthology, auf der auch
zwei neue Lieder mit John Lennons Mitwirkung zu hören waren, nämlich Free as a
Bird und Real Love.24 Diese Lieder stammten von einer Kassette, die John Lennon
in den 1970ern in seiner Wohnung im Dakota-Gebäude in New York aufgenommen
und seine Frau Yoko Ono 1994 den anderen ehemaligen Beatles gegeben hatte. Bei
dieser Veröffentlichung von zwei neuen Liedern in den 1990ern wurde Johns Stimme

22 Über das Lied wurde breit berichtet, auch in deutschsprachigen Medien. Vgl. u.a.: o.A.: »Now
and Then. Letzter Song der Beatles«, in: ZDF heute online (02.11.2023), https://www.zdf.d
e/nachrichten/panorama/beatles-now-and-then-ki-song-100.html vom 18.02.2024; Siniaw
ski, Adalbert/Beger, Lars-Hendrick: »Revolution der Popmusik oder Wiederauferstehung von
Toten (pro und contra)«, in: Deutschlandfunk Kultur (02.11.2023), https://www.deutschlandf
unkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html vom 18.02.2024.

23 Vgl. zur Geschichte der Beatles: Trynka, Paul/Diedrich, Markus: Die Beatles. Ihre Geschichte
– ihre Musik, Starnberg: Dorling Kindersley 2004.

24 Beide wurden auch als Single veröffentlicht. Vgl. zur Geschichte von Now and Then: https://w
ww.beatlesbible.com/songs/now-and-then/ vom 17.02.2024; zu Paul McCartneys Kreativität
und Innovation: McIntyre, Phillip/Thompson, Paul: Paul McCartney and His Creative Practice.
The Beatles and Beyond, Cham: Palgrave Macmillan 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/beatles-now-and-then-ki-song-100.html
https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/beatles-now-and-then-ki-song-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://www.beatlesbible.com/songs/now-and-then/
https://www.beatlesbible.com/songs/now-and-then/
https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/beatles-now-and-then-ki-song-100.html
https://www.zdf.de/nachrichten/panorama/beatles-now-and-then-ki-song-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://www.beatlesbible.com/songs/now-and-then/
https://www.beatlesbible.com/songs/now-and-then/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 205 

von der Demo-Kassette kombiniert mit den Musikinstrumenten und dem Hinter
grundgesang, den die anderen drei Mitglieder 1995 aufnahmen. Ein drittes Lied, das 
sich auch auf dem Tape befand, widersetzte sich den damaligen technischen Mög
lichkeiten. Die Musiker und Tonexpert*innen versuchten auch daraus einen neuen 
Song zu generieren, scheiterten aber. Unter anderem war Johns Stimme zu leise im 
Vergleich zum ihn begleitenden Klavier. Doch 2023 waren die technischen Möglich
keiten ausgereifter. Dank neuster Technik und künstlicher Intelligenz konnte die 
Stimme aus dem Kontext gelöst und perfektioniert werden. Mit diesen Tonspuren, 
Teilen der Gitarrenriffs, die George Harrison 1995 beigesteuert hatte, und der 2023 
eingespielten Musik von Paul McCartney und Ringo Starr wurde ein neues Lied ge
schaffen. 

Die Lyrics, die (zum großen Teil) aus der Feder von John Lennon stammen, the
matisieren eine verflossene Liebe mit Zeilen wie: »[…] Now and then/I miss you/oh, 
now and then/I want you to be there for me/always to return to me«. Und: »I know 
it’s true/it’s all because of you/and if you go away/I know you’ll never stay«. Durch 
den neuen Entstehungskontext werden diese Verse gleichzeitig zu einer Hommage 
an die verstorbenen Mitglieder der Band, die eben auch »weggegangen« sind und 
vermisst werden. 

Zu diesem Lied wurde auch ein Videoclip gedreht, Regisseur ist Peter Jackson, 
der vor allem durch seine Herr der Ringe- und Hobbit-Trilogien berühmt geworden 
ist. Das Musikvideo wurde am 3.November 2023 auf dem YouTube Kanal der Beat
les veröffentlicht und im Februar 2024 bereits über 45 Millionen Mal aufgerufen.25 
Dieser Clip zeigt im ersten Teil die Produktion des Liedes, wobei Filmmaterial der 
Musikaufnahmen von 1995 mit solchem von 2023 kombiniert werden. Von den be
reits verstorbenen Mitgliedern, aber zum Teil auch von den Lebenden werden via 
einer CGI-Collage Aufnahmen in den Clip hineingeschnitten. Wir können somit die 
ganze Band versammelt sehen (Abb. 4). So spielt der verstorbene George Harrison 
als junger Mann neben den noch lebenden Ringo Starr und Paul McCartney aus dem 
Jahr 2023 und dem verstorbenen (jungen) John Lennon. Zum Teil wird die Anwesen
heit der Lebenden und der Toten auch »verdoppelt«. So spielt etwa der junge George 
neben seinen älteren, unterdessen verstorbenen Ich aus dem Jahr 1995 (Abb. 5). 

25 Vgl. The Beatles: Now and Then (03.11.2023), https://www.youtube.com/watch?v=Opxhh9O 
h3rg vom 20.02.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=Opxhh9Oh3rg
https://www.youtube.com/watch?v=Opxhh9Oh3rg
https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Opxhh9Oh3rg
https://www.youtube.com/watch?v=Opxhh9Oh3rg


206 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

Abb. 4: Die vier Beatles, George Harrison, Ringo Starr, Paul McCartney und John Lennon,
nebeneinander im Video zum neuen Lied Now and Then, YouTube, hochgeladen von The
Beatles am 03.11.2023, Screenshot, 01:47.

Abb. 5: George Harrison spielt mit George Harrison, Now and Then, YouTube, hochgeladen
von The Beatles am 03.11.2023, Screenshot, 01:55.

Der zweite Teil des Videoclips nimmt die Zuschauenden schließlich anhand von
Footage-Material der Band, u.a. aus dem Besitz des Musikers Pete Best, im Sinne ei
ner Zeitreise zurück durch die Geschichte der Band bis in die Kindheit der Mitglie
der.26 Am Ende wird eine Verabschiedungsszene der Beatles bei einem Konzert ein

26 Vgl. Woods, Mark: »Review: Now and Then music video«, in: Zap (03.11.2023), https://zapthe
beatles.com/2023/11/03/review-now-and-then-music-video/ vom 20.02.2024.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zapthebeatles.com/2023/11/03/review-now-and-then-music-video/
https://zapthebeatles.com/2023/11/03/review-now-and-then-music-video/
https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zapthebeatles.com/2023/11/03/review-now-and-then-music-video/
https://zapthebeatles.com/2023/11/03/review-now-and-then-music-video/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 207 

geblendet. Die vier verlassen das Bild anhand eines Fadeout-Effekts; zurück bleibt 
nur die leere Bühne. 

Dieses Lied, seine Produktion, seine Lyrics und das Musikvideo bilden zusam
mengenommen ein multimodales Gedenken an die beiden verstorbenen Beatles.27 
Dabei werden die Verstorbenen dank neuster Technik sowohl visuell als auch audi
tiv »zum Leben erweckt«. John und George in einem neuen Song zu hören und zu 
sehen, kann bei Rezipierenden starke Emotionen auslösen. Die Kommentare un
ter dem YouTube-Video spiegeln dies. So schreibt etwa eine Person, die sich joao
macedo1217 nennt: »When the music says ›I miss you‹ and then shows George and 
John [weinende Emoticons]«. Kazukihiratani beschreibt das transzendente (da den 
Alltag überschreitende) Zusammenspiel der toten Musiker mit den Lebenden und 
die damit zusammenspielenden Emotionen von sich als rezipierender Person wie 
folgt: »The most heartbreaking thing about this song is hearing young John singing 
with old Paul. When I heard them together, it broke me. What a beautiful tribute 
to John and George [Herz-Emoticon]«. tuiteruyo360 bezeichnet dieses Lied als ein 
»Wunder«, verwendet hier also einen Begriff, der traditionell für etwas Transzen
dentes steht: »The Beatles’ dream reunion was a miracle […].« Als letzten Kommen
tar möchte ich einen anführen, der dieses Lied mit der persönlichen Erinnerung 
an eine verstorbene Person in Verbindung bringt. JustinElevated schreibt: »My dad 
just passed away and we had his funeral today. He adored the Beatles. How cool that 
my father and I got to experience a brand new Beatles song together. It’s a beau
tiful song. I love you, Dad.« JustinElevated konnotiert das Lied, in dem verstorbene 
Personen mitspielen, mit der Bestattung seines ebenfalls dahingeschiedenen Vaters 
und nutzt den Kommentar, um nicht nur die Emotionen, die diese Lieder auslösen, 
auszudrücken, sondern auch eine direkte Liebesbotschaft an seinen verstorbenen 
Vater zu schicken. Er tritt also durch diesen Kommentar sowohl mit der Band als 
auch mit seinem verstorbenen Verwandten in Kontakt. 

Das Lied löst jedoch nicht nur positive Gefühle aus; es kann bei Rezipierenden 
auch Fragen aufwerfen. Diese bringt der Journalist Adalbert Siniawski in einem on
line-Beitrag für Deutschlandfunk Kultur prägnant zur Sprache. Er fragt, ob John Len
non überhaupt einer Reunion der Beatles zugestimmt hätte und ist skeptisch ge
genüber der Verwendung von KI, um Musiker wiederzubeleben: »Durch den Einsatz 
von KI-Technik konnte er [Paul McCartney, Anm. AKH] 2022 auf seiner US-Tour den 
alten Titel ›I’ve Got a Feeling‹ sogar im Duett mit seinem 1980 verstorbenen Partner 
auf der Bühne singen. So machen Paul McCartney und seine Co-Produzenten John 

27 Vgl. zu Gedenken, Kultur und Materialität in der Gegenwart: Benkel, Thorsten/Dimbath, Oli
ver/Meitzler, Matthias (Hg.), Sterblichkeit und Erinnerung, Baden-Baden: Rombach Wissen

schaft 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

Lennon zum Zombie. […] Gruselig.«28 Siniawski benutzt hier das Wort Zombie, ei
ne Bezeichnung für lebende Tote. Und genau darum geht es: John Lennon und Ge
orge Harrison erhalten mit diesem Lied eine postmortale Präsenz; sie werden er
neut sozial und körperlich (z.B. durch die Stimme) in den Raum der Lebenden inte
griert. Der erste Teil des Clips nimmt dabei das traditionelle Motiv des Totentanzes
auf, deutet es aber um. Während im Totentanz die Toten die Lebenden in den Tanz
»zwingen«, sind es hier die Lebenden, die die Verstorbenen integrieren.

Now and Then ist ein Beispiel, um aufzuzeigen, wie aktuelle Techniken, wie in
diesem Fall u.a. KI, einen neuen Umgang mit Verstorbenen ermöglichen.29 John
Lennon und George Harrison werden im Clip auf mehreren Ebenen »wiederaufer
weckt« im Sinne, dass sie in Interaktion mit den Rezipierenden treten: körperlich
durch ihre Stimme und ihr Gitarrenspiel, visuell durch Bilder von ihnen, die in den
Clip integriert werden, und symbolisch, indem das Lied als der »neuste« Beatles-
Song vermarktet und das gemeinsame Spielen der Toten mit den Lebenden zu ei
nem Versprechen für eine (utopische) Freundschaft, die über den Tod hinaus ver
weist, wird. Hier kommt nun auch Religion in einem breiten Sinn ins Spiel: Das
Beatles-Lied und der Videoclip dazu sind eine aktuelle Form der Postmortalitätsin
szenierung, in der die Toten agieren und mit den Lebenden in Kontakt treten. Diese
Kontaktaufnahme geschieht über die Musik, die sich an ein globales Publikum rich
tet und auf die die Rezipierenden reagieren können. Der Clip erschafft dazu eine Art
utopische »Jenseitswelt«, in der die diachrone Linie der Zeit audiovisuell außer Kraft
gesetzt und eine Gleichzeitigkeit in einem idealisierten Raum geschaffen wird. In
diesem transzendenten Jenseitsraum herrschen Einigkeit, Friede und ein Zusam
menfinden, was auch die Geschichte der Beatles in ein neues utopisch-idealisiertes
Licht taucht und ihre Trennung von 1970 »korrigiert«. Der ganze Clip ist geprägt
von dieser Idee des Zusammenfindens, das zu Lebzeiten der Mitglieder nicht mög
lich war und jetzt erst im Tod geschieht. Die leere Bühne am Ende des Clips nimmt
in diesem Sinne eine dreifache Bedeutung ein: Erstens verweist sie auf den Tod und
die Vergänglichkeit, zweitens auf eine Idee von Einigkeit, denn die Beatles verlas
sen die Bühne gemeinsam, und drittens von Ewigkeit, da das Lied erneut angeklickt
werden kann und, solange es existiert, die noch lebenden und die toten Beatles ge
meinsam für das Publikum spielen. Der Clip inszeniert in diesem Sinn durchaus
eine »Paradies«-Vorstellung.

28 https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-1

00.html vom 20.02.2024.
29 Vgl. zu Digitalisierung und KI beim Totengedenken und postmortaler Präsenz u.a.: Seibel,

Constanze: »Tod im Leben – Leben im Tod. Paradoxien des gesellschaftlichen Miteinanders«,

in: Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.), Zwischen Leben und Tod. Sozialwissenschaftli
che Grenzgänge, Wiesbaden: Springer 2019, S. 161–184; Stöttner, Carina: »Digitales Jenseits?
Virtuelle Identität im postmortalen Stadium«, in: Benkel/Meitzler, Zwischen Leben und Tod
(2019), S. 185–209; den Beitrag von Matthias Meitzler in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beatles-letzter-song-john-lennon-ki-kommentar-100.html


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 209 

5. Transzendente postmortale Präsenz 

Bei allen drei hier betrachteten Beispielen handelt es sich um europäische Fälle 
aus den letzten Jahren und doch sind sie sehr unterschiedlich. Traditionell-religiö
se Formen von Postmortalitätsvorstellungen und --repräsentationen sind neben 
neuen zu finden, wobei verschiedene Arten der sozialen und religiösen Interaktio
nen mit Verstorbenen auftauchen. Das Anzünden einer Kerze für die Toten einer 
Gemeinde, das Anmalen eines Sarges mit ausgewählten religiösen Symbolen für 
ein Schulskelett oder das Hören eines Liedes, bei dem bereits Verstorbene mit 
noch lebenden Bandmitglieder zusammenspielen und eine neue Art des Totentan
zes formen, sind unterschiedliche Arten des sozialen Umgangs mit Tod. Sie alle 
überschreiten den normalen Alltag und operieren mit Transzendenzvorstellungen. 

Ich habe diese drei Beispiele ausgewählt, weil mit ihnen unterschiedliche Mo
mente der Verbindung zwischen Tod, Postmortalitätsvorstellungen und Religion 
betont werden können: Beim Beinhaus habe ich den Fokus auf die Formung einer 
Tradition, die die Zeit überdauert, gelegt. Beim Schulskelett geht es um Werte und 
Normen im Umgang mit einem anatomischen Modell und der Frage, was einen 
Menschen postmortal zu einem Menschen mache. Und im Beatles-Lied sehen wir 
die Bedeutung der Mediatisierung für die Repräsentation postmortaler Präsenz. 

Ich möchte zum Schluss aus allen möglichen damit verbundenen Beobachtun
gen lediglich zwei rekapitulieren, die auf die Verbindung von Tod und der Symboli
sierung von Transzendenz zielen: 

Erstens wird in allen drei Fällen prominent die Idee einer postmortalen Wei
terexistenz vertreten. Das Anzünden der Kerzen für die Verstorbenen im Beinhaus 
ist verbunden mit römisch-katholischen Jenseitsvorstellungen. Die interreligiösen 
Symbole auf dem Sarg sollen es dem Schulskelett ermöglichen, seine für es pas
sende Religion auszuwählen, und John Lennon und George Harrison erhalten ei
ne postmortale Präsenz durch das Lied und den Videoclip, wobei ein idealisiertes 
freundschaftliches Zusammenwirken von Lebenden und Toten ausgedrückt wird. 
Aufschlussreich ist hierbei die Bedeutung des Körpers als Symbol für das postmor
tale Leben: Während es bei den ersten beiden Beispielen um den Umgang mit Kno
chen und den Bezug zu den Verstorbenen über diese Materialität geht, ist es im 
dritten Beispiel die Stimme und das Gitarrenspiel sowie altes Bildmaterial, die als 
»sterbliche Überreste« noch da sind und die Verstorbenen repräsentieren. Dabei 
sind, funktional betrachtet, diese unterschiedlichen Teile des Körpers in den Bei
spielen gar nicht so verschieden: Der Beatlesclip wird, wie das Beinhaus und das 
Grab, zum Erinnerungsort, an dem die »sterblichen Überreste« (z.B. die Stimme) 
gelagert werden. Die Kommentare unter dem Clip fungieren wie das Kerzenanzün
den vor dem Beinhausfenster als Gedenken an die Toten und in einem gewissen Sinn 
auch als Fürbitte für sie. Das postmortale Dasein ist also in allen Beispielen verbun

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Kulturen der Trauer und die Herstellung postmortaler Präsenz

den mit materiellen und medialen Teilen des Körpers. Es sind diese Teile, die die
Präsenz der Toten symbolisch repräsentieren.

Zweitens wird die Verbindung mit dem Transzendenten in allen drei Beispielen
durch rituelle Handlungen vergegenwärtigt. Das Anzünden einer Kerze an einem
bestimmten Ort ist eine solche, die interreligiöse Bestattung ebenfalls, aber auch
das gemeinsame Musizieren, das ebenso einen aus dem Alltag herausgehobenen,
»liminalen« Handlungsraum öffnet. Es sind diese Handlungen, die die Kommuni
kation mit den Verstorbenen anleiten. Für diese Handlungen scheinen gewachse
ne religiöse Traditionen nach wie vor die symbolische Matrize anzubieten. Religiö
se Traditionen haben über Jahrhunderte hinweg die »Sprache« entwickelt, um mit
dem Unverfügbaren umzugehen und dieses in die Immanenz zu überführen. Auch
in der Gegenwart sind religiöse Symbole und Rituale zentral, um mit Tod und Ver
storbenen umzugehen. Im Beinhaus-Beispiel ist es der Kontext einer gewachsenen
religiösen Gemeinschaft und diachron überlieferter religiöser Symbole wie das Kru
zifix oder das Licht, die die Repräsentation der Kommunikation mit den Toten ver
dichten. Auch bei der Bestattung des Schulskeletts in Schleiden fällt auf, wie zentral
die Einbettung in gewachsene religiöse Traditionen für den ganzen Ablauf ist. Es ist
kein Zufall, dass die Idee der Beerdigung im Religionsunterricht aufkam, dass der
Sarg mit verschiedenen religiösen Symbolen und nicht zum Beispiel den Logos von
Sportvereinen bemalt wurde und dass die Knochen in einem interreligiösen Ritu
al auf einem Evangelischen Friedhof beigesetzt wurden. Doch auch der Videoclip
zum neusten Beatles-Song basiert auf Vorstellungen, die durch religiöse Traditio
nen popularisiert wurden: Im Video wird eine Paradies-Vorstellung geschaffen, in
der die diachrone Zeitlinie außer Kraft gesetzt und die Grenze zwischen Lebenden
und Toten transzendiert wird. Diese neue Paradies-Vorstellung basiert auf religiö
sen Normen im Umgang mit dem Tod: Sowohl die Idee einer sich geordnet abspie
lenden Harmonie zwischen Lebenden und Verstorbenen (»über Verstorbene solle
man nur Gutes reden«) als auch die sanfte und zum Teil in sich gekehrte, ernst-fei
erliche Stimmung,30 die der Clip schafft,31 passen in ein Totengedenken, das dia
chron vor allem anhand christlicher Traditionen in Europa überliefert ist und sich
im Zuge der Trauerkultur des 19. Jahrhunderts popularisiert.32 Der Clip ist – beson
ders im zweiten Teil – ein zwar chronologisch gedrehter, aber durchaus klassischer
Lebenslauf, wie er traditionell gerne bei Bestattungen vorgelesen wird, nur hier ist

30 Für uns in Europa ist diese Art von Stimmung eng mit dem Totengedenken gekoppelt. Dass
aber auch ganz andere Stimmungen möglich sind, zeigen Blicke auf aussereuropäische Tra
ditionen. Vgl. Koudounaris, Paul: Memento Mori. The Dead Among us, London: Thames and
Hudson 2015.

31 Im Clip brechen nur die jungen Beatles, vor allem John Lennon, diese feierliche Stimmung

durch ein lustiges Winken und Schunkeln. Die Toten dürfen hier mehr als die Lebenden.
32 Vgl. Höfner, Natascha: Schwermut und Schönheit. Als die Menschen Trauer trugen, Düssel

dorf: Fachverlag des deutschen Bestattungsgewerbes 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna-Katharina Höpflinger: Im Duett mit den Toten 211 

es die Biographie der Musikgruppe. Dabei kommen Auferstehungsmetaphern zum 
Tragen: Die Band ist im Jahr 1970 »gestorben« und in den Jahren 1995/2023 »wieder
auferstanden«. 

Die drei besprochenen Beispiele spiegeln gegenwärtige Postmortalitätsvorstel
lungen. Auch wenn sich diese Vorstellungen verschieden ausformen und sie unter
schiedlich symbolisiert werden, zeigen alle Beispiele, wie solche Postmortalitäts
ideen mitten im Alltag das Leben und Handeln transzendieren und wie damit durch 
eine Kommunikation mit den Verstorbenen ästhetische, emotionale und normative 
Orientierung geformt wird, zum Beispiel in Bezug auf die Frage nach einer religiö
sen Erlösung (Beinhaus), nach dem Menschsein (Schulskelett) oder nach transzen
denter Gemeinschaftsstiftung, die über den Tod hinausgeht (Lied). Dabei nimmt die 
sozioreligiöse Präsenz der Verstorbenen eine prominente Position in dieser Sinn
stiftung ein. Die Toten sind nicht nur Teil des sozioreligiösen Handelns, sondern 
greifen durch die Materialität und Medialität sowie die damit verbundenen Vorstel
lungen in dieses auch aktiv ein. Sie sind nicht nur Teil des Lebens, sondern formen 
es für die Lebenden auch um. Oder mit den Worten eines weiteren YouTube Kom
mentar unter dem Beatles-Lied von willh5847: »[…] Here’s 4 guys that were key in 
defining modern music, but only two of them are with us still. Yet here’s the 4 of 
them coming together to make something new. […]«. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431290-011 - am 14.02.2026, 06:41:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

