DiE KONVENTION UBER DIE BESEITIGUNG JEDER FORM
VON DISKRIMINIERUNG DER FRAU UND DER POLITISCHE
CHARAKTER »RELIGIOSER« VORBEHALTE

ANN ELIZABETH MAYER

Viele Regierungen der islamischen Staaten, die zu den Unterzeichnern der
Konvention tiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau
(Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Wo-
men [CEDAW))" gehoren, machen bedeutsame Vorbehalte gegen die Um-
setzung verschiedener Bestimmungen geltend.” Diese Vorbehalte sind be-
merkenswert, da sie einer Ablehnung zentraler Bestimmungen der Konven-
tion gleichkommen, etwa des Artikels 16, der die Beseitigung jeglicher For-
men von Diskriminierung gegen Frauen in allen Fragen von Ehe und fami-
lidren Beziehungen fordert.? Islamische Staaten verweisen zur Begriindung
fur die von ihnen erhobenen Vorbehalte hiufig auf das islamische Recht.
Wenn einzelne Muslime individuell die Konvention als threm Glauben wi-
dersprechend ablehnten, wire ein solcher Einwand mit Fug und Recht religi-
6s motiviert zu nennen. Kénnen die von Nationalstaaten gegen die Konven-
tion vorgetragenen Vorbehalte {iberhaupt religiéser Art sein? Kann das Be-

1 Konvention iiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau, ange-
nommen am 18. Dezember 1979; Resolution der Generalversammlung 34/180, UN
GAOR, 34. Sitzung., Beilage Nr. 46, 193, UN-Dokument A/34/46, 1249 UNTS 13
(im Folgenden CEDAW oder einfach die Konvention).

2 Ein »Vorbehalt« ist »eine wie auch immer formulierte oder bezeichnete, von ei-
nem Staat bei der Unterzeichnung, Ratifizierung, Annahme oder Genehmigung
eines Vertrags oder bei dem Beitritt zu einem Vertrag abgegebene einseitige Erkli-
rung, durch die der Staat bezweckt, die Rechtswirkung einzelner Vertragsbestim-
mungen in der Anwendung auf diesen Staat auszuschlielen oder zu dndern«. Wie-
ner Konvention {iber das Recht der Vertrige, angenommen am 23. Mai 1969, Art. 2
(d), 1155 UNTS 331, UN-Dokument A/CONF. 39/27 (1969). Je nach Ausgestaltung
bestimmter Vertrage konnen Staaten bei der Unterzeichnung Vorbehalte geltend
machen, die die Rechtswirkung des Vertrags einschrinken, vorausgesetzt, der Vor-
behalt widerspricht nicht Ziel und Zweck des Vertrags. Weiterfithrend zum Thema
der Vorbehalte gegen die CEDAW: Ann Elizabeth Mayer (1996, 2003).

3 Zu Beispielen fiir solche von Einzelstaaten gemachten Vorbehalte vgl.: UN-Doc.
CEDAW/SP/1998/2, 6.Februar 1998, 20-21, 24, 28; Multilaterale Vertrige, die beim
Generalsekretdr hinterlegt sind: Stand vom 31. Dezember 1997, UN-Doc.ST/LEG/
SER.E/16, S. 173, 174, 175,. UN Sales No. E.98.V.S. (im Folgenden Multilaterale Ver-
trige) (vor allem die Vorbehalte von Agypten, dem Irak und Libyen). Der Text der
Vorbehalte und Einwinde ist im Internet zu finden unter hitp://untreaty.un.org/
ENGLISH /bible/englishinternetbible /part1/chapterIV ftreatyg /asp. (besucht 10. Janu-
ar 2003). Vgl. auch Mayer (1999).

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | ANN EL1ZABETH MAYER

treiben einer Politik der Diskriminierung, das hinter diesen Einwinden steht,
iiberhaupt als Ausdruck religiéser Freiheit betrachtet werden? Im Folgenden
werde ich erldutern, warum die Antworten auf diese Fragen verneinend aus-
fallen miissen.

Regierungen haben keine Religion, sondern betreiben Politik, verfolgen
politische Strategien. Freilich kénnen sie religiése Faktoren und Glaubensin-
halte ins Kalkiil ziehen, wenn sie auf Tatbestinde des islamischen Rechts po-
chen, die der Umsetzung der CEDAW im Wege stehen. Man denke nur an
strategische Allianzen mit Gruppen oder Institutionen, welche die Ansicht
vertreten, der Islam verlange die Unterordnung der Frau, an die Sorge, dass
Reformen hinsichtlich einer Erweiterung von Frauenrechten fundamentalis-
tische Reaktionen auslosen konnten, an den Versuch, die demonstrative
Treue zum islamischen Recht zur Legitimierung der eigenen Herrschaft zu
benutzen oder an den Wunsch, sich des Wohlwollens reicher Geberlinder zu
versichern, die eine reaktionire Auffassung des Islams vertreten, Saudi-
Arabiens etwa. Die Regierungen islamischer Staaten spekulieren vielleicht
aber auch darauf, dass das Festhalten an der traditionellen islamischen Moral
als Fundament nationaler Identitit dienen kann. Doch solche Interessen sind
bestenfalls religios-politisch.

Die von den verschiedenen islamischen Lindern gegen die Konvention
vorgetragenen Vorbehalte sind linderspezifische Folgen jeweiliger nationaler
Politik, wohingegen der einzelne Muslim glaubt, dass seine Religion univer-
sell und deren Werte zeitlos seien. Die in den verschiedenen Lindern in Kraft
befindlichen Versionen islamischen Rechts unterscheiden sich dramatisch
im Hinblick auf ihre Auswirkungen auf die Situation von Frauen und werden
stindig revidiert oder teils ganz aufgehoben. Genauso vielfiltig ist die Palette
der Vorbehalte, die islamische Staaten im Namen des islamischen Rechts ge-
gen CEDAW vorbringen, und auch sie sind einem Wandel unterworfen. Ein-
zelne Staaten, die unter Berufung auf eine angeblich vom islamischen Recht
geforderte Behandlung der Frauen Einwinde gegen die Konvention geltend
gemacht haben, modifizieren diese oder lassen sie sogar ganz fallen — je nach
sich verindernden politischen Umstinden und Konstellationen.

Die unter Berufung auf den Islam vorgetragenen Vorbehalte gegen die
Konvention miissen als Resultat asymmetrischer politischer Prozesse be-
trachtet werden, die Minnern ein Machtmonopol garantieren und Reformbe-
strebungen gerade aus dem Teil der Bevolkerung negieren, den die Nichtbe-
achtung der Konvention am hirtesten trifft. Nur sehr selten dringen Frauen
in islamischen Lindern bis in die Zentren der Macht vor, und duflerst selten
haben Frauen dort den Einfluss erlangt, der es ihnen erlauben wiirde, eine
entscheidende Rolle in der Ausgestaltung frauenpolitischer Ziele in der na-
tionalen Politik zu spielen. Es ist nicht tiberraschend, dass Frauenrechtlerin-
nen in islamischen Staaten mit ihren Auffassungen kein Gehor bei den Re-
gierungen finden, haben sie doch die von ihren Lindern gegen die Konven-

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 105

tion geltend gemachten Vorbehalte kritisiert und ihrer Skepsis gegeniiber
den islamischen Verbrimungen dieser Vorbehalte Ausdruck verliehen.

Die Berufung auf das islamische Recht zur Legitimierung unterschiedli-
cher Abweichungen von der Konvention setzt voraus, dass die Biirger islami-
scher Staaten durch das islamische Recht richtig regiert werden, eine politi-
sche Ansicht, die islamische Fundamentalisten mit Eifer verfechten, viele
Muslime aber in Frage stellen. Auflenstehende sollen den Eindruck gewin-
nen, dass die islamischen Staaten von religiésen Werten gepragt sind, sie er-
kennen indes nicht, dass sich die Bevolkerung dieser Linder oft an den isla-
mischen Gesetzen reibt. Anders als Verfechter des sikularen Staates in offe-
neren Gesellschaften kénnen sich die Beftirworter einer Trennung von Reli-
gion und Staat in islamischen Lindern meistens nicht gegen riickschrittliche
Gesetze aussprechen, ohne ihre personliche Sicherheit zu gefihrden. Sie
nutzen aber schnell jede sich bietende Chance, um sich zu duflern. Als die
Kimpfe gegen den Fundamentalismus in Algerien, Marokko und Tunesien
Raum fiir die Artikulation sikular orientierter Ansichten boten, erklirte eine
Gruppe nordafrikanischer Feministinnen ihre Ablehnung des religidsen
Rechts und forderte die Einhaltung der Konvention (vgl. Daoud 1995).

Der Auffassung, Gesetze, die Frauen diskriminieren, beruhten auf géttli-
cher Autoritit, widersprechen Feministinnen mit dem Hinweis auf die be-
stiirzende Vielfalt frauenrelevanter nationaler Rechtsvorschriften, die sich auf
islamische Prinzipien berufen und die schon aufgrund ihrer schieren Unver-
einbarkeit unméglich durchgingig giiltige Darlegungen der islamischen Leh-
re sein konnen. Eine wichtige Gruppierung, die fiir die Rechte der Frauen
eintritt, nennt sich daher auch Women Living Under Muslim Laws (Frauen, die
unter Gesetzen der Muslime leben) und demonstriert bereits mit ihrem Na-
men, dass Musliminnen unter widerspriichlichen, in den verschiedenen is-
lamischen Lindern unterschiedlich ausgelegten Gesetzen leben und nicht un-
ter einem islamischen Recht als solchem (vgl. Kazi 1997: 141, 142f.).

Islamische Linder und die Konvention iiber die Beseitigung
der Diskriminierung von Frauen

Am Beispiel Marokkos lisst sich zeigen, wie islamische Vorbehalte gegen die
CEDAW in die politischen Strategien einzelner Regierungen eingebettet sind.*
Marokko erklirte seine Einwidnde im nach hinein namlich als Prophylaxe ge-
gen den Fundamentalismus. In seiner Rede vor dem Komitee fiir die Beseiti-
gung der Diskriminierung von Frauen zog der Vertreter des Landes alle Re-
gister und behauptete, der Islam reprisentiere »einen Lebensstil und eine
ganze Zivilisation, er sei nicht nur »integraler Bestandteil marokkanischer

4 Vgl. Multilaterale Vertrige, 176 (vgl. Fn. 3).

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | ANN EL1ZABETH MAYER

Kultur und Tradition«, sondern ein »Bollwerk gegen Fundamentalismus und
Terrorismus«. Ein wichtiges Anliegen seines Landes, so der Vertreter Marok-
kos, sei der Kampf gegen den religiésen Fundamentalismus, der Intoleranz
predige.’ Der Islam wurde also als Teil des marokkanischen Erbes und Ga-
rant fiir eine stabile Identitit prisentiert, der das Land vor dem Vordringen
von Fundamentalismus und Terrorismus bewahre. Dass man letzteres in
Marokko fiirchtet, ist verstindlich, fithrte doch das Aufkommen des Funda-
mentalismus im benachbarten Algerien in den neunziger Jahren zu entsetz-
lichen Gewaltausbriichen. Wiirde die Legitimitit des marokkanischen Konigs
als traditionellem islamischem Herrscher durch radikale Reformen in Zwei-
fel gezogen, kéonnte dies eine instabile Situation heraufbeschworen, die ehr-
geizige Fundamentalisten fiir ihre eigenen Zwecke zu nutzen wiissten. En-
gagierte FrauenrechtlerInnen, die dieser Logik folgen, halten die Vorsicht des
Regimes vielleicht ebenfalls fiir begriindet, miissen sie doch befiirchten,
energische Reformen kénnten den Fundamentalisten nur einen Vorwand zur
Mobilisierung von Anhingern liefern und der Sache der Frauen schaden.
Unbeeindruckt von der marokkanischen Argumentation entgegnete das Ko-
mitee, dass sich religiéser Fundamentalismus nicht auf islamische Linder
beschrinke, sondern auch in christlichen Lindern anzutreffen sei.® Marok-
ko musste also erfahren, dass die innere Logik der Vorbehalte eines Staates
kritisch unter die Lupe genommen wurde, sobald er auf den Deckmantel re-
ligioser Verschleierung verzichtete.

1999 kam nach dem Tode von Konig Hassan II. dessen Sohn Moham-
med VI. an die Macht. Er lief} die Bereitschaft zu einer Reformierung des
konservativen marokkanischen Familienrechts erkennen. Zu den Vorschli-
gen, die er im Jahre 2000 machte, geh6rten auch die Anhebung des Heirats-
alters fiir Midchen auf achtzehn Jahre und ein Verbot der Vielehe. Sein Re-
formvorhaben provozierte jedoch Massendemonstrationen in Casablanca, bei
denen islamische Fundamentalisten eine herausragende Rolle spielten.” Es
kam zwar in geringerem Umfang auch zu Demonstrationen der Reformbe-
furworter, doch der Reformprozess geriet ins Stocken. Angesichts der gravie-
renden ckonomischen und sozialen Probleme des Landes scheint der neue
Konig seine Reformen zur Verbesserung der Frauenrechte aufschieben zu
wollen, da diese doch heftige Reaktionen zu einem Zeitpunkt auslésen wiir-

5 Vgl. UN Committee on Elimination of Discrimination Against Women Concludes
Considerations of Morocco’s Report. M2 Presswire, 22. Januar 1971, verfiigbar in
LEXIS, World Library, Allwld File.

6 Ebd.

7 Vgl.: Importante manifestation islamiste au Maroc contre les droits de la femme.
Agence France Press, 12. Mirz 2000, verfiigbar in LEXIS, World Library, Allwld
File.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 107

den, an dem es aus vielen anderen Griinden in der marokkanischen Bevélke-
rung gart.

Die kuwaitische Monarchie, nicht so machtvoll wie die Marokkanische,
muss sich ebenfalls mit einem sich ausbreitenden islamischen Fundamenta-
lismus auseinandersetzen, der das Land bereits in den achtziger Jahren er-
fasste, nach dem Golfkrieg zu Beginn der neunziger Jahre jedoch noch an
Einfluss gewann. Der Widerstand gegen die Einfithrung des Wahlrechts fir
Frauen schien bereits abgeflaut zu sein, entziindete sich jedoch wihrend des
anwachsenden Fundamentalismus der 19g9oer Jahre wieder neu. Ein aus-
schlieRlich minnlich besetztes Parlamentskomitee lehnte 1998 einen Geset-
zesentwurf einstimmig ab, der den langjihrigen Kampf der kuwaitischen
Frauen um ihr Wahlrecht mit Erfolg gekront hitte®. Der Ablehnung ging,
wie verlautet, ein Entscheid der Fatwa-Abteilung des Ministeriums fiir isla-
mische Angelegenheiten voraus.® Nachdem Kuwait 1994 einen Vorbehalt
gegen die CEDAW erkldrt hatte, namlich seine Weigerung, Frauen das Wahl-
recht zu gewdhren, freilich ohne sich in seiner Begriindung auf die Geltung
islamischer Gesetze zu berufen, machte sich ein Ministerium des Landes
spater aber doch die Position zu eigen, dass das islamische Recht Frauen vom
Wabhlrecht ausschliefit. Als das kuwaitische Regierungsoberhaupt Scheich Ja-
bir al-Ahmad al-Sabah das Thema wieder auf die Agenda setzte und am 16.
Mai 1999 fiir ein Frauenwahlrecht plidierte, entfachte er einen Sturm des
Widerspruchs. Einige islamische Autorititen unterstiitzten seine Initiative,
die Fundamentalisten des Landes aber geifelten seinen Vorstof als Verlet-
zung des islamischen Rechts. Als das rein minnlich besetzte Parlament er-
neut zusammentrat, wurde der Vorschlag kontrovers debattiert und am 3o0.
November 1999 endgiiltig abgelehnt.™

Die kuwaitischen Fundamentalisten wollten allerdings nicht nur die Ein-
fihrung des Frauenwahlrechts verhindern, sondern strebten weitere ein-
schneidende Einschrankungen von Freiheitsrechten der Frauen an — dies al-
les im Namen des Islams. Ein Plan zur vollkommenen Geschlechtertrennung
an Universititen und Hochschulen, 1996 von der Nationalversammlung an-
genommen, wurde in einer ersten Stufe im Jahre 2002 vollendet, so dass
minnliche und weibliche Studierende nun auf dem gesamten Universititsge-
linde strikt getrennt sind. An der Universitit von Kuwait etwa teilt eine
Mauer die Cafeteria samt Starbucks-Café und McDonald’s, und in der Biblio-
thek sind einige Etagen jetzt Frauen, andere Minnern zugewiesen. Langfris-

8 Vgl.: Kuwait Women’s Efforts for Political Rights Thwarted. Xinhua News Agen-
cy, 2. Mirz 1998, verfiigbar tiber LEXIS, World Library, Allwld File.
9 Ebd.
10 Mona Eltahawy, Kuwait rejects political rights for women. The Guardian, 1. Dez.
1999, verfiigbar in LEXIS, World Library, Allwld File.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | ANN EL1ZABETH MAYER

tig ist geplant, fiir Frauen einen vollkommen separaten Campus zu errichten.
Die Beflirworter segregierter Bildungseinrichtungen behaupteten, dies sei
zum Erhalt der islamischen Moral unumginglich, denn diese sei bedroht,
wenn sich die Geschlechter auf dem Campus begegnen kénnten. Das hat zur
Folge, dass die Universitit von Kuwait, bei ihrer Griindung im Jahre 1966
eine getrenntgeschlechtliche Bildungseinrichtung, nach einer in den 1970er
Jahren einsetzenden Phase, in der Frauen und Minner zusammen studieren
durften, auf die Entwicklungsstufe ihrer Anfinge zuriickfillt (vgl. Castillo
2003: A44). Andere soziale Krifte spielten hierbei ebenfalls eine Rolle. Ali
Al-Tarrah, der Dekan der Fakultit fiir Sozialwissenschaft, bezeichnete die
Pressionen, mit denen seinen Studenten eine konservative Vision islamischer
Moral aufoktroyiert werden sollten, als »Implantierung von Stammeswerten
mittels des Islam«. Seit den 1970er Jahren hat dieser Teil der Bevslkerung
aufgrund der proportional ungleich héheren Geburtenrate bei den aus
Saudi-Arabien und anderen Golf-Anrainer-Staaten nach Kuwait eingewander-
ten Beduinen stark zugenommen. Der Konservatismus der immer einfluss-
reicher werdenden Beduinen steht im krassen Widerspruch zu den Werten
der in Kuwait ansissigen stidtischen Bevélkerung, deren politischer Einfluss
schwindet (vgl. ebd.: A4s).

Die Anfinge der Geschlechtertrennung auf dem Campus der Universitit
von Kuwait und der Plan, Frauen beim Studium vollkommen zu separieren,
ist auf Kritik gestoflen. Sheikha Muneerah Al-Sabahn, Vorsitzende des Rats
fiir Privatuniversititen beim Ministerium fiir Hochschulbildung, sprach sich
gegen diese Pline aus: »Das ist vollkommen ungesund. Das Vorhaben for-
dert die Vorenthaltung von Wissen, [...] [dies ist] nur eine Methode, mit der
Minner ihre Herrschaft iber Frauen durchsetzen wollen« (ebd.: A46). Ma-
soumah Al-Mubarak, Professorin fiir Internationale Beziehungen an der
Universitit von Kuwait, bezeichnete Forderungen nach noch strikteren MaR-
nahmen zur Ausgrenzung von Frauen als Teil des »hiibschen Spiels, wie
man Frauen diskriminiert« (ebd.: A4s).

Wie das Beispiel Kuwait zeigt, sind sogar innerhalb dieses kleinen Lan-
des die Muslime in der Frage tief gespalten, welche Frauenrechte dem »Is-
lam« entsprechen. Die sie direkt beriihrenden Gesetze beruhen nicht auf all-
gemein anerkannten religiosen Lehren, sondern verindern sich je nach poli-
tischen Trends und herrschenden Machtverhiltnissen mal in diese, mal in
jene Richtung. Auch wenn dieses System der Geschlechterapartheid mit ei-
nem islamischen Etikett versehen wird, sollte es nicht als Ausdruck von Reli-
gionsfreiheit gesehen werden und deswegen vor Kritik geschiitzt sein. Wer
die Lage kuwaitischer Frauen als Aspekt freier Religionsausiibung betrachtet,
uibersieht die unverkennbaren Parallelen mit der siidafrikanischen Apartheid,
in der Schwarze in einem von Weiflen geschaffenen und von der Hollin-

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 109

disch-Reformierten Kirche gebilligten System ihrer Rechte beraubt und ghet-
toisiert wurden.”

Das Beispiel Pakistans demonstriert, dass Vorbehalte gegen die Konven-
tion einzig und allein durch politisches Eigeninteresse motiviert sind. Die
engagierten pakistanischen Feministinnen forderten eine vorbehaltslose Un-
terzeichnung der Konvention durch ihr Land, stiefen jedoch auf starken Wi-
derstand aus dem Ministerium fiir Religiése Angelegenheiten (vgl. Pakis-
tan-Women 1995). Ein Regierungskomitee empfahl die Ratifizierung der
Konvention mit einem vorliufigen Vorbehalt gegen Artikel 2(f), in dem die
Beitrittsstaaten aufgefordert werden, die MaRnahmen zu ergreifen, die ge-
eignet sind, frauendiskriminierende Gesetze, Regelungen, Briuche und Ge-
wohnheiten zu 4ndern oder ganz abzuschaffen.” Die Frauenrechtlerinnen
kritisierten den geplanten Beitrittsvorbehalt, durch den der Geist der Konven-
tion insgesamt verneint werde (Pakistan-Women 1995: 12). Nach hitzigen
Debatten beschloss Pakistan schliefflich im Mirz 1996, die Konvention mit
einem weitreichenden Vorbehalt zu ratifizieren. Benazir Bhutto, die damalige
Premierministerin des Landes, ging offenbar davon aus, dass ihre instabile
Regierung durch einen bedingungslosen Beitritt zur Konvention mit einer
starken fundamentalistischen Opposition zu rechnen hitte. Pakistan berief
sich auf die tiblichen islamischen Erfordernisse, denen Rechnung getragen
werden miisse; der Wortlaut des Vorbehalts enthilt aber keinen expliziten
Bezug auf das islamische Recht, sondern lediglich die vage Feststellung, der
Beitritt zur Konvention erfolge »abhingig von Bestimmungen der Verfas-
sung der Islamischen Republik Pakistan«.” Die pakistanische Verfassung
enthilt diverse Bestimmungen, die den Supremat des islamischen Rechts ga-
rantieren, so dass der Vorbehalt der »Verfassungsmifigkeit« der Konvention
dieselbe Wirkung entfaltet wie Vorbehalte, die unter Berufung auf bestimmte
einzelne islamische Gesetze geltend gemacht wurden. Warum also wurde der
Umstand, dass das islamische Recht Vorrang vor der CEDAW haben sollte,
hier nur indirekt angesprochen? Mit grofler Wahrscheinlichkeit deshalb, weil
Pakistan stark daran interessiert war, sein Image in der Welt aufzubessern,
und die Kritik fiirchtete, die andere Linder mit ihren islamisch verbrimten
Vorbehalten auf sich gezogen hatten. Die Regierung Pakistans zogerte daher,
der internationalen Gemeinschaft zu sagen, was die pakistanische politische
Klasse ihren Wihlern daheim regelmiRig sagt: dass das Festhalten am isla-
mischen Recht politisches Ziel bleibt. Stattdessen bediente man sich eines
vage formulierten »verfassungsmifligen« Vorbehalts, dem bereits die Verei-

11 Zum Thema der religios verbrimten Geschlechterapartheid und der stidafrikani-
schen Apartheid vgl.: Howland, Courtney W. (1997).

12 Vgl.: CEDAW, Art. 2(f), 1249 UNTS, (vgl. Fn. 1).

13 Vgl.: Multilaterale Vertrige, S. 177 (vgl. Fn. 3).

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | ANN ELIZABETH MAYER

nigten Staaten von Amerika zu Ehren verholfen hatten — zumindest in den
Augen mancher Zeitgenossen —, als sie mit demselben Vorbehalt Menschen-
rechtsiibereinkommen beitraten.™

Algerien ist ein weiteres Beispiel dafiir, dass politische Interessen die
Haltung zur Konvention bestimmen. Im Jahre 1984 verabschiedete Algerien
ein reaktiondres Familienrecht, das Regelungen enthilt, die auf der mittelal-
terlichen islamischen Rechtssprechung beruhen, obwohl die algerischen
Frauen gegen diese und andere diskriminierende Vorschriften protestierten.
Algerien trat der CEDAW im Mai 1996 zwar schliefllich bei, machte aber
Vorbehalte gegen zentrale Bestimmungen geltend, ohne sich allerdings auf
den Islam zu berufen.” Diese Regierung berief sich vielmehr auf ihre eigene
Familiengesetzgebung, so als handele es sich dabei lediglich um positives
Recht.® Die von einem radikalen Fundamentalismus bedrohte algerische
Regierung setzt alles daran, westliche Unterstiitzung zu erhalten, indem sie
sich als Bollwerk gegen den Fundamentalismus profiliert. Vor der Welt6ffent-
lichkeit mochte sie also verbergen, dass sie das islamische Recht als Vorwand
benutzt, um die Rechte von Frauen zu beschneiden, selbst wenn sie diskri-
minierende Vorschriften ihrer Familiengesetzgebung auf der innenpoliti-
schen Bithne mit dem Islam rechtfertigt. Wenn andere Staaten ihre Vorbe-
halte gegen die CEDAW mit dem Verweis auf géttliche Autoritit rechtferti-
gen, um dhnliche diskriminierende Gesetze zu beminteln, ist deren Politik
nicht minder das Ergebnis politischer Entscheidungen.

Die Beispiele Pakistans und Algeriens belegen, dass politische Gesichts-
punkte den Ausschlag dafiir geben, wie weit Regierungen ihre Vorbehalte
gegen die CEDAW unter Berufung auf den Islam formulieren — was wohl
kaum der Fall wire, wenn die Vorbehalte wirklich religiés motiviert wiren.
Ahnliche Interessen geben auch den Ausschlag, nimmt ein Staat seine Vor-
behalte einmal zuriick, so geschehen zweimal etwa zur gleichen Zeit — im
Juli 1997 und im Februar 1998 —, als Bangladesh seine Vorbehalte ganz und
Malaysia die seinen teilweise zuriicknahm.” Beide Staaten waren nicht ur-

14 Vgl. zum Beispiel den Vorbehalt der USA zum Internationalen Abkommen fiir
biirgerliche und politische Rechte, angenommen am 16. Dezember 1966, Resolu-
tion der Generalversammlung der Vereinten Nationen 2200 (XXI), UN GAOR, 2r1.
Sitzung, Supp. Nr. 16, S. 52, UN-Dokument A/6316, 999 UNTS 171, 6 ILM 368
(1967), Multilaterale Vertrige, 121, 131 (vgl. Fn. 3). Vgl. zu weiteren Vorbehalten der
US-Regierung gegeniiber CEDAW, Mayer 2003.

15 Vgl. Multilaterale Vertrdge, 171-172 (vgl. Fn. 3).

16 Ebd.: 171.

17 Vgl. Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women
(Konvention iiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau), (be-
sucht am 1. Dezember 1998): http://untreaty.un.org/ENGLISH /bible /englishinternet
bible/parti/chapterIV /treaty9/asp

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 111

plétzlich vom Islam zu einem anderen Glauben tibergetreten, sondern ihre
Regierungen hielten es, wie Pakistan und Algerien, schlicht fiir inopportun,
mit offiziellen Verteidigungen des islamischen Rechts, zum Nachteil der
CEDAW, aktenkundig zu sein.

Westliche Fehlurteile iiber die Vorbehalte islamischer Staaten

Leider hat die in den Vereinigten Staaten publizierte Literatur die Fehlein-
schitzung befordert, die von islamischen Staaten gegen die CEDAW geltend
gemachten Vorbehalte seien direkter Ausdruck des religiésen Glaubens von
Muslimen (vgl. Mayer 2003). Auch in anderen westlichen Lindern, in denen
ein klares Verstindnis des Verhiltnisses von Staat und Religion im Mittleren
Osten fehlt, gibt es Tendenzen, Vorbehalte gegen die Konvention als Aus-
druck von Religionsfreiheit zu verharmlosen.

Die Biirger der Vereinigten Staaten sind ein gesellschaftliches System
gewohnt, das eine Staatsreligion nicht kennt und das den Staat durch den
ersten Verfassungszusatz verpflichtet, sich jeder Einmischung in die freie Re-
ligionsausiibung zu enthalten. Fiir sie sind Religion und Staat strikt vonein-
ander getrennt und der Staat ist verpflichtet, jeglichen religiésen Glauben zu
respektieren. Aus der Tatsache, dass ihre Regierung nach der Verfassung zur
Achtung der Religionsfreiheit verpflichtet ist, ziehen Amerikaner den unbe-
griindeten Schluss, dass ein islamischer Staat des Mittleren Ostens, der Vor-
behalte gegen die CEDAW geltend macht, ebenfalls um den Schutz der Reli-
gionsfreiheit seiner BiirgerInnen bemiiht ist, und sie verkennen dabei, dass
das betreffende Land lediglich an der jeweils gerade politisch opportunen of-
fiziellen Version von islamischen Erfordernissen festhilt, die mit dem tat-
sichlichen Glauben eines Teils oder der Mehrheit der muslimischen Bevol-
kerung unter Umstinden nur wenig zu tun hat.

In Unkenntnis der Realititen des Mittleren Ostens tibersehen Amerika-
ner hiufig wichtige Tatbestinde: dass der Islam in fast allen Lindern dieser
Region Staatsreligion ist (mit der Tiirkei als bemerkenswerter Ausnahme);
dass als >wahr< behauptetes islamisches Recht auf Individuen und Gruppen
angewendet wird, ganz gleich, ob es deren eigenen religiésen Uberzeugun-
gen entspricht oder nicht; dass ein Abweichen vom offiziell propagierten Is-
lam als politische Opposition und zuweilen sogar als Landesverrat geichtet
wird — hiufig mit tédlichen Folgen. Das heiflt, BiirgerInnen westlicher Staa-
ten ist nicht bewusst, welche tiefe Kluft zwischen der von der Regierung ei-
nes islamischen Staates propagierten Version des Islams und dem von den
betroffenen Muslimen tatsichlich praktizierten Glauben besteht. In ihrer
Vorstellung muss eine sidkulare Konvention wie die CEDAW zwangslaufig im
Widerspruch zur islamischen Religion stehen, wohingegen Muslime in Wirk-
lichkeit oftmals keine religios begriindeten Einwinde dagegen haben. Sie

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | ANN EL1ZABETH MAYER

diskutieren derzeit vielmehr tiber die Frage, ob sich ein diskriminierendes
Recht und eine frauenfeindliche Politik auf islamische Gebote berufen kon-
nen und ob das islamische Recht tiberall dort, wo die Interessen von Frauen
beriihrt werden, die mafigebliche Instanz sein sollte.

Im Verlauf der Debatte tiber die von islamischen Staaten gegen die Kon-
vention geltend gemachten Vorbehalte hat Theodor Meron, der bedeutende
Volkerrechtsexperte, sich in einer Weise gedufert, als wiren diese Vorbehalte
zwingend begriindet durch eine einheitliche, tiber der Politik stehende isla-
mische Religion. Die betreffenden Staaten verliehen lediglich diesem Glau-
ben der Muslime Ausdruck. »In Anbetracht der starken Kraft, die die Religi-
on in vielen Gesellschaften darstellt« (Meron 1986: 155), so Meron, lehnen
manche Staaten die aus der CEDAW erwachsenden Verpflichtungen ab,
wenn sie unvereinbar sind mit religiésen Vorschriften, die dem Ziel der
Gleichberechtigung der Geschlechter entgegenstehen oder seine Erlangung
verhindern. Da die Gleichberechtigung der Geschlechter, laut Meron, mit der
»Kraft dieser Religion« kollidiert, behauptet er weiter: »Das Ziel der Ge-
schlechtergleichheit rechtfertigt daher womdglich einen Eingriff in die Reli-
gionsfreiheit« (ebd.). Seiner Meinung nach erheben sich die islamischen
Linder also und verteidigen die Religionsfreiheit der Muslime, wenn sie die
Umsetzung der Konvention mit ihrer Forderung nach Beseitigung diskrimi-
nierender Rechtsvorschriften ablehnen. Dass es Muslime beleidigen kann,
wenn sie gezwungen werden, unter den Bedingungen einer diskriminieren-
den, von reaktiondren Staaten aufoktroyierten Auslegung islamischen Rechts
zu leben, dieser Gedanke scheint Meron nicht zu erreichen. Er meint viel-
mehr, durch die »Anwendung des religiosen Rechts ergeben sich die Befol-
gung religiéser Vorschriften und der praktische Glaubensvollzug womdaglich
von selbst« (ebd.: 156). In einer absurden Verdrehung der Tatsachen wird
also staatlicherseits erzwungenes Festhalten an diskriminierenden Gesetzen,
die bestenfalls die religiosen Anschauungen eines Teils der Bevolkerung wi-
derspiegeln, zum Glaubensvollzug, der die Religionsfreiheit aller Gliubigen
implizieren soll, als >Freiheit« stilisiert, die durch die Konvention zunichte
gemacht wiirde!

Meron ist sicherlich nicht der einzige, der die Haltung islamischer Lin-
der zur CEDAW fehldeutet und falsch bewertet, und es mag seinem Einfluss
geschuldet sein, wenn auch andere mit Berufung auf freie Religionsaus-
tibung Vorbehalte vortragen, die den staatlicherseits oktroyierten Versionen
religioser Orthodoxie entsprechen. Obwohl sie in ihrer diesbeziiglichen Ar-
gumentation gar nicht auf die Religionsfreiheit eingehen, vertreten Henry
Steiner und Philip Alston, beide ausgewiesene Volkerrechtsexperten, die Auf-
fassung, es lasse sich belegen, dass Vorbehalte gegen die UN-Konvention
durch das Grundrecht der Religionsfreiheit gedeckt seien (vgl. Steiner/Alston
1996: 959). Nach Sichtung der von verschiedenen islamischen Staaten gel-
tend gemachten Vorbehalte gegen die Konvention fragen sie: »Wie soll man

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UUBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 113

sich dazu stellen, wenn ein Staat seine Vorbehalte gegen die CEDAW mit
dem Argument begriindet, das Prinzip der Religionsfreiheit sei eine Grund-
forderung der Menschenrechtsbewegung, der er durch seinen Vorbehalt
Rechnung trigt?« (Ebd.)

Berechtigter wire die Frage: Wessen Religion und wessen praktischer
Glaubensvollzug stehen auf dem Spiel, wenn Regierungen an der herk6mm-
lichen Diskriminierung von Frauen festhalten? Wessen Religionsfreiheit wi-
re durch die Umsetzung der CEDAW-Forderungen bedroht: die Religions-
freiheit des Nationalstaats, der seinen Biirgern vermeintlich >wahre« islami-
sche Gesetze aufzwingt, oder die individuelle Religionsfreiheit? Zur Erhel-
lung dieser Frage kann ein Blick auf den CEDAW-Vorbehalt Agyptens die-
nen, mit dem die Fortexistenz diskriminierender Gesetze mit »starken reli-
giosen Uberzeugungen«'® begriindet und ein Zusammenhang zwischen
diesen Gesetzen und dem Glauben der Agypter unterstellt wird. In Wirklich-
keit herrscht in der dgyptischen Gesellschaft aber kein Konsens {iber den Sta-
tus von Frauen im islamischen Recht (vgl. Karam 1997: 26-28).

Der von Agypten im Jahre 1981 bei der Ratifizierung der Konvention ge-
gen Artikel 16 geltend gemachte Vorbehalt verdient genauere Betrachtung.
Artikel 16 regelt die Gleichheit von Minnern und Frauen in allen Angelegen-
heiten von Ehe und Familie, wihrend der Ehe und bei ihrer Auflgsung. Der
Text der dgyptischen Vorbehaltserklirung war linger als allgemein tiblich
(Ich habe in Klammern Buchstaben angefiigt, damit bestimmte Passagen
leichter identifiziert werden kénnen; diese werde ich im Folgenden untersu-
chen). Agypten machte geltend, an Vorschriften der islamischen Scharia ge-
bunden zu sein, nach denen a) Frauen dieselben Rechte zugestanden werden
wie ihren Minnern, um einen gerechten Ausgleich zwischen ihnen herzu-
stellen. Dies geschehe b) aus Respekt vor den starken religiosen Uberzeu-
gungen, auf denen eheliche Beziehungen in Agypten griinden und nicht in
Frage gestellt werden kénnen, und c) in Anbetracht dessen, dass die Gleich-
heit von Rechten und Pflichten der Ehepartner eine der wichtigsten Grundla-
gen dieser Beziehungen ist und die Komplementaritit der Geschlechter, Ga-
rant fiir ihre echte Gleichheit, gewihrleistet. Sie ergebe sich d) daraus, dass
gemiR den Vorschriften der islamischen Scharia der Ehemann seiner Frau
ein Brautgeld zahle, aus seinen eigenen Mitteln vollstindig fiir ihren Unter-
halt aufkomme und e) im Falle einer Scheidung eine weitere Zahlung an sie
leiste, wohingegen f) die Frau weiterhin die volle Verfiigungsgewalt tiber ihr
Eigentum besitze und g) nicht verpflichtet sei, Teile davon fiir ihren Unter-
halt aufzuwenden. Eine Frau habe gemif der Scharia daher nur dann ein
Recht auf Scheidung, wenn ein Richter ihr es mit seinem Spruch zubilligt,

18 Vgl. UN-Dok. CEDAW/SP/1992/2, S.12; Multilaterale Vertrige, S. 173 (vgl. Fn.
3)-

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | ANN EL1zABETH MAYER

wohingegen eine solche Einschrinkung im Falle des Ehemannes nicht nie-
dergelegt ist (vgl. Rehof 1993: 257).

Einige Details der Heuchelei und der wirren Logik dieser Erklirung ver-
dienen unsere besondere Aufmerksambkeit. Agypten begriindete seine Perso-
nenstandsgesetzgebung zwar mit »starken religivsen Uberzeugungens, die
sakrosankt sind und nicht in Frage gestellt werden diirfen; ein Unterschied
zwischen dem gottlichen Gesetz und den igyptischen Gesetzen springt je-
doch ins Auge. Letztere unterliegen schlieflich beliebiger Verinderbarkeit je
nach Wunsch der dgyptischen Regierung, unterscheiden sich in ihrer Ausge-
staltung inzwischen erheblich von der zu Beginn des 20. Jahrhunderts und
wurden beispielsweise 19779 vollkommen verdndert, just zu dem Zeitpunkt,
als der Text der Konvention zur Beseitigung der Diskriminierung von Frauen
fertiggestellt wurde. In der Folge wurden sie mehrfach modifiziert, 1985 so-
gar zweimal erheblich, bis im Jahre 2000 ein neues Gesetz die Scheidung fiir
Frauen erleichterte, wenn sie auf finanzielle Anspriiche gegeniiber ihrem
Ehemann verzichten.

Anders als die dgyptische Regierung in ihrem Vorbehalt behauptet, ver-
stofen die scharia-konformen Regelungen im 4gyptischen Familienrecht
jedoch eklatant gegen das Prinzip der Gleichberechtigung von Mann und
Frau. Sie perpetuieren im Gegenteil das System der traditionellen patriarcha-
lischen Familie, in der der Ehemann das Familienoberhaupt und der Ernih-
rer, die Ehefrau indes von ihm abhingig ist und sich seinem Willen unter-
ordnen muss. Wie in anderen patriarchalischen Systemen neigt sich die
Waage des »Gleichgewichts« stark zugunsten des Ehemannes. Der Abschnitt
a) unterstellt, es verstehe sich von selbst, dass die unterschiedliche Behand-
lung von Mann und Frau im 4gyptischen Personenstandsrecht »gerecht« sei.
Thre Gleichbehandlung durch die fraglichen Gesetze wurde allerdings heftig
angezweifelt. Wie der dgyptischen Regierung nur zu bekannt ist, halten etwa
die Feministinnen des Landes sie keineswegs fiir gerecht, sondern haben sie
kritisiert und ihre Reformierung gefordert. Seit Jahren wird in der Offent-
lichkeit dartiber diskutiert, ob und wie das dgyptische Personenstandsrecht
geindert werden soll (Najjar 1988). Die unter c) vorgetragene Behauptung,
die Gesetze garantierten »echte Gleichheit«, muss stark bezweifelt werden,
da die Wirklichkeit davon weit entfernt ist. Dem kann nur zustimmen, wer
von der Vorstellung ausgeht, die Rolle der Abhingigen und der Hausfrau
entspreche dem >Weib« sozusagen naturgemif, die des Familienoberhaupts
und Ernihrers hingegen dem Mann, so dass die vom igyptischen Recht vor-
geschriebene diskriminierende Behandlung Frauen so gleich macht, wie sie
es sein sollten. Dies hiefe, Vorstellungen hinzunehmen, die sich im direkten
Widerspruch zu Artikel 5 der CEDAW befinden, der ebenfalls zur Beseiti-
gung von Gepflogenheiten und Vorurteilen auffordert, die auf dem Gedan-
ken der Minder- oder der Hoherwertigkeit eines Geschlechts oder auf stereo-
typen Minner- und Frauenrollen beruhen.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 1715

Der Text unter b) spricht von der Scharia, als ob alle Muslime nur ein
einziges definitives Familienrecht hitten, das selbstverstindlich fiir alle Mus-
lime bindend sei und nicht in Zweifel gezogen werden diirfe. Dies ist aber
nicht der Fall. Seit den Anfingen des Islams sind sowohl die Aussagen des
Korans wie die der prophetischen Uberlieferung zu den Rechten der Frau in
der Familie durch islamische Juristen hochst unterschiedlich ausgelegt wor-
den, wobei die sunnitischen und die schiitischen Interpretationen besonders
stark voneinander abweichen. So vielfiltig die Lesarten schon in der Vergan-
genheit waren, sind sie es heute umso mehr. Viele Muslime finden inzwi-
schen die mittelalterlichen Auslegungen der Gesetze unzureichend und leh-
nen sie als nicht mehr bindend ab. In den vergangenen Jahrzehnten hat eine
expandierende feministische Literatur neue Interpretationen und neue Ein-
sichten hervorgebracht, die tiber den liberalen Reformismus seit Ende des
neunzehnten Jahrhunderts weit hinausgehen. Gleichzeitig deuten freilich is-
lamistische Ideologen die Quellen so um, dass sie ihrer Auffassung entspre-
chen, wie islamische Regeln im modernen Leben praktiziert werden sollen.
Die Anzahl unterschiedlichster Interpretationen zum Status der Frau, wie er
durch die islamischen Quellen begriindet sei, ist Legion.

Das spiegelt sich in gewissem Mafle auch in der Vielfalt der Rechtsvor-
schriften wider, die in den islamischen Staaten heute das Personenstands-
recht regeln. Dieses beruht teilweise noch auf juristischen Deutungen aus
dem Mittelalter oder aber auf abgewandelten und modernisierten Regeln der
Scharia. In der Tiirkei ist man sogar so weit gegangen, das islamische Recht
insgesamt abzuschaffen. Das Personenstandsrecht Agyptens nimmt eine
Zwischenstellung ein und geht in bescheidenem Mafe iber die vormoderne
Scharia-Auslegung hinaus. Agyptens Feministinnen wie Konservative haben
die Reformen im Personenstandsrecht ihres Landes kritisiert, wenngleich
von unterschiedlichen Standpunkten. Es gibt keinen nationalen Konsens da-
ritber, ob das igyptische Familienrecht in seiner reformierten Form voll-
kommen den Prinzipien der Scharia entspricht oder nicht. Die Tatsache, dass
die Regierung eine Reihe von Vorschriften modifiziert hat, zeigt ja, dass sie
die Scharia in Wirklichkeit nicht fiir unantastbar hilt. Auf anderen Gebieten
erkennt Agypten ja auch eine bindende Kraft der Scharia nicht an. Gilte in
Agypten das Gesetz der Scharia als sakrosankt, weil glaubensgebunden, wiir-
de ein Beobachter doch erwarten, dass es konsequent angewendet werden
miisste. In Wirklichkeit aber hat Agypten — mit Ausnahme des Personen-
standsrechts — das islamische Recht lingst zugunsten eines am franzosi-
schen Modell orientierten Rechts aufgegeben. Dies ist denn auch einer der
Punkte, die Islamisten in ihrer Kritik an der Legitimitit der Regierung anfiih-
ren. Unter diesen Umstinden war es unglaubwiirdig, wenn offizielle Spre-
cher Agyptens versuchten, den Eindruck zu vermitteln, ihr Land fiihle sich
unabinderlich an islamische Normen gebunden. Die Abschnitte d) und e)
zeichnen ein verzerrtes Bild von dem Ausgleich, wie er in einer der Scharia

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | ANN EL1ZABETH MAYER

entsprechenden Ehe herbeigefiithrt wird. In Wahrheit ndmlich korrelieren die
finanziellen Verpflichtungen des Ehemannes seiner Frau gegeniiber genau
mit seinem Vorrang und seinem Rechtsanspruch auf sexuelle Unterordnung
und Gehorsam. Das heifét, das Brautgeld und die Unterhaltsverpflichtungen
des Mannes sind die Basis fiir die Ungleichheit der Ehepartner und die un-
tergeordnete Stellung der Frau. In Abschnitt f) findet sich keinerlei Hinweis
darauf, dass dgyptische Frauen unter den derzeitigen 6konomischen Verhilt-
nissen und im Widerspruch zu der Behauptung, sie brauchten ihre eigenen
finanziellen Mittel nicht zum Auskommen der Familie einzusetzen, eben
doch nicht umhinkénnen, einer Erwerbsarbeit nachzugehen, um mit ihrem
Verdienst zum Familieneinkommen beizutragen, was aber nicht zu einer
Anpassung an die Rechte des Ehemannes fithrt. Sogar dort, wo die Frau
durch ihre Erwerbstitigkeit die Familie allein ernihrt, behilt der Mann weiter
seine rechtliche Vorrangstellung. Dies ist ein Beleg dafiir, dass echte Gleich-
heit und Komplementaritit von Rechten und Pflichten beider Ehepartner
eben nicht existieren. Agypten war mit seinem Vorbehalt gegen die Konven-
tion also daran interessiert, den diskriminierenden Charakter seiner Gesetze
zu verschleiern. Was im Falle einer Ehescheidung geschieht, wird ebenfalls
nicht korrekt wiedergegeben. Anders als unter e) dargestellt, muss der Ehe-
mann nach dem jetzigen Stand nicht in jedem Fall seine Frau bei der Schei-
dung auszahlen; in manchen Fillen schuldet er keine Zahlung, in anderen
zahlt sogar die Frau.

Die Ausfiihrungen unter g) erwecken den Eindruck, der Mann, der theo-
retisch verpflichtet ist, ein Brautgeld zu zahlen und seine Frau und seine
Familie zu unterhalten, habe gerade deswegen ein uneingeschranktes Recht
auf Scheidung, wohingegen es selbstverstindlich wire, dass die Frau, theore-
tisch von ihm abhingig, ihr Scheidungsbegehren vor einem Richter begriin-
den miisse. Man konnte diese Aussage leicht auch umkehren und sagen,
dass die Frau, die in der Regel finanziell schwichere Partei, die hiufig bei der
Scheidung nur eine diirftige Summe erhilt, viel eher existenziellen Hirten
ausgesetzt ist und mit hoher Wahrscheinlichkeit mit einem sinkenden Le-
bensstandard auskommen muss. Im Interesse der Gleichberechtigung soll-
ten dem Mann daher dieselben Beschrinkungen fiir die Beendigung einer
Ehe auferlegt werden wie der Frau.

Die listige Begriindung der dgyptischen Vorbehalte gegen die Konvention
lief im Grunde also darauf hinaus, dass die Scharia Minner und Frauen zwar
nicht gleich behandle, die von der Konvention geforderte Geschlechtergleich-
heit in Agypten aber trotzdem verwirklicht sei, wenngleich auf andere Weise.
Dazu mussten freilich einige Aspekte der dgyptischen Rechtsordnung falsch
dargestellt und die Gebiete umgangen werden, auf denen das dgyptische
Recht zu offensichtlich gegen den Grundsatz der Gleichheit von Mann und
Frau verstofit. Polygamie und Erbrecht (nach dessen Regelungen eine Frau
die Hilfte dessen bekommt, was einem gleichgestellten minnlichen Erben

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 117

als Erbteil zufillt) blieben unerwihnt. Diese Tduschung und dieses Ver-
schweigen belegen, dass Agypten seinen Verweis auf die Scharia als Rechtfer-
tigung dafiir, Frauen die Gleichberechtigung zu verweigern, selbst nicht fiir
ausreichend hilt. Wire es anders, hitte Agypten die Aspekte der Scharia,
durch die Frauen diskriminiert werden, nicht falsch darzustellen brauchen,
sondern hitte einfach darlegen koénnen, dass es géttliche Gebote befolge und
es daher irrelevant sei, ob seine Gesetze mit der Konvention vereinbar seien
oder nicht. Dies hitte freilich bedeutet, einzugestehen, dass die dgyptische
Rechtsordnung im Widerspruch zur internationalen Rechtsnorm der Gleich-
heit steht, doch dazu war das Land nicht bereit. Die Berufung auf die Scharia
war daher nur der Versuch, Beobachter zu verwirren und die internationale
Kritik zum Verstummen zu bringen.

Insgesamt gesehen sind die Regelungen des igyptischen Personen-
standsrechts also das Ergebnis einer staatlichen Politik der Ubernahme und
Instrumentalisierung des Islams und der Entwertung des feministischen Wi-
derspruchs (vgl. Najjar 1988: 324, 327). Sie demonstrieren das Bemiihen des
Regimes, seine Verwurzelung im Islam und seine auf ténernen Fiilen ste-
hende Legitimitit dadurch zu stiitzen, dass es strategische Allianzen mit Al-
Azhar und anderen Siulen eines konservativen Islam eingeht (vgl. ebd.:
326). Die von Frauenrechtlerinnen heftig kritisierten igyptischen Gesetze
finden aber auch nicht die Zustimmung durch islamische Fundamentalisten
(vgl. ebd.: 323). Anders als Meron glaubt, wird das frauenrelevante Personen-
standsgesetz den »starken religiosen Uberzeugungen« der Agypter an beiden
Enden des religidsen Spektrums nicht gerecht, und iiber die Uberzeugungen
nicht-gldubiger Agypter geht es sowieso riicksichtslos hinweg.

Meron mag ja glauben, dass die dgyptische Spielart des Islams als Staats-
religion mit echter Religion gleichgesetzt werden kann. Er verweist zwar hiu-
fig auf die UN-Deklaration tiber die Abschaffung aller Formen von Intoleranz
und Diskriminierung aufgrund von Religion oder Glauben aus dem Jahre
1981", ibersieht anscheinend aber, dass sie nicht einfach eine »Religion« —
etwa eine Staatsreligion — unter ihren Schutz stellt, sondern den frei gewahl-
ten Glauben des Einzelnen. Implizit entwertet er also die Glaubensvorstel-
lungen Einzelner, egal ob nun Dissident oder Feministin, so als kénne ihnen
der hohe Rang einer »Religion« nicht zuerkannt werden. Kritiklos folgt er der
Propaganda der dgyptischen Regierung, die ihre Version des Islams als maf-
geblich ausgibt, und es interessiert ihn nicht, dass er damit leichtfertig den
Glauben aller Muslime missachtet, die die Grundsitze der CEDAW unter-
stittzen und auf die Verwurzelung der diskriminierenden Gesetze ihres eige-

19 Angenommen am 25. November 1981, Resolution der Generalversammlung der
Vereinten Nationen 36/55, UN GAOR, 36. Sitzung, Beilage Nr. 51 S. 171, UN-Dok.
A/36/51 (1981), 25 ILM 205 (1982).

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | ANN EL1zABETH MAYER

nen Landes im patriarchalischen System — und eben nicht im Islam - hin-
weisen.

Wie Meron iibertragt auch Donna Sullivan, Juraprofessorin an der New
York University, die den amerikanischen Juristen geldufigen Vorstellungen
und Denkweisen auf andere Linder und gelangt so zu einem falschen Urteil
iiber den eigentlichen Hintergrund der von islamischen Staaten gegen die
Konvention vorgebrachten Vorbehalte, den sie in der Religionsfreiheit aus-
macht. Sie schreibt: »Die umfassendsten Bedenken, die Staaten gegen die
internationalen Normen zur Anerkennung von Frauenrechten und ihrer
Durchsetzung vorgetragen wurden, wurden mit der Verteidigung der Religi-
onsfreiheit begriindet« (Sullivan 1992: 795). Sullivans eigene Beispiele un-
termauern aber weder diese Aussage noch ihre Behauptung:

»Wenn Staaten ein religiéses Recht in Kraft setzen und auch die Glaubigen sich selbst
damit begniigen [oder/und selbst daran glauben], dass viele Praktiken, durch die Rech-
te von Frauen verletzt werden, durch Religions- und Glaubensfreiheit legitimiert wi-
ren, dann steht dieses religiése Recht als solches unter dem Schutz des internationalen
Rechts.« (Ebd.)

Wie bereits festgestellt, hat keiner der islamischen Staaten seine Vorbehalte
gegen einzelne Punkte der Konvention mit einer Verteidigung der Religions-
freiheit begriindet. Es wire ja auch seltsam, wenn Staaten des Mittleren
Ostens sich darauf beriefen, da sie de facto keine Religionsfreiheit garantie-
ren und manche von ihnen diese sogar auf 6ffentlichen Foren verurteilt ha-
ben. Im Jahre 1990 stimmten alle islamischen Staaten der Kairoer Erkldrung
der Menschenrechte im Islam® zu, die insofern bemerkenswert ist, da sie kei-
ne wie immer geartete Aussage zur Religionsfreiheit trifft. Doch selbst da, wo
islamische Staaten in ihrer Verfassung Religionsfreiheit garantieren, kann es
vorkommen, dass diese Freiheit in der Praxis unbeachtet bleibt oder nicht
existiert.*” In manchen der Staaten, die besonders allergisch gegen die
CEDAW sind — Staaten, deren Politik vom politischen Islam geprigt ist wie

20 Vgl.: Kairoer Erklirung der Menschenrechte im Islam, 9. Juni 1993; UN-Dok. A/
CONF. 157/PC/62/Add. 18,2. Die Weltkonferenz {iber Menschenrechte, Vorberei-
tungskomitee, 4. Sitzung, Provisorische Tagesordnung, Punkt 5, nachgedruckt in
Mayer 1999: 203ff.

21 Zum Thema Verletzung der Religionsfreiheit durch islamische Staaten des Mitt-
leren Ostens vgl.: Mayer 1999: 149-174; Amnesty International, Afghanistan: Grave
Abuses in the Name of Religion (New York, NY: Amnesty International 1996);
Amnesty International, Iran: Victims of Human Right’s Violations 4-6 (New York,
NY: Amnesty International, 1993); Amnesty International, Saudi Arabia: Religious
Intolerance: The Arrest, Detention and Torture of Christian Worshippers and Shi’a
Muslims (New York, NY: Amnesty International USA, 1993).

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 119

etwa Iran oder Sudan — wird auch die Religionsfreiheit am eklatantesten ver-
letzt. Es grenzt ans Absurde, sich vorzustellen, dass ausgerechnet sie ihren
Widerstand gegen die Konvention mit der Sorge um die Religionsfreiheit be-
griinden.

Meron und Sullivan erwecken in ihren Schriften den Eindruck, es liefle
sich mit Verweis auf das internationale Recht behaupten, im Konfliktfall habe
die Frage der Religionsfreiheit Vorrang vor den Freiheits- und Gleichheits-
rechten von Frauen. Wie Courtney Howland jedoch richtig dargelegt hat, ist
die Behauptung, dass die Rechte von Frauen im Interesse einer Religion ein-
geschrinkt werden durfen, durch das internationale Menschenrecht nicht
gedeckt (vgl. Howland 1997). Aus ihrem falschen Ansatz, Frauenrechte wiir-
den in islamischen Staaten zum Schutze der Religionsfreiheit eingeschrinkt,
ziehen Meron und Sullivan offenbar den Schluss, die schlimmen Auswir-
kungen dieser Praxis auf Frauen lieRen sich in Grenzen halten. Eigentlich, so
sagen sie, gebiihrt deren Freiheitsrechten generell der Vorrang vor religisen
Interessen, und religios begriindete Vorbehalte gegen die Konvention seien
nur dann zu akzeptieren, wenn authentische oder sehr wichtige Aspekte der
Religion angesprochen sind. Sie wigen also die Interessen von Frauen gegen
die Anspriiche der Religion ab, und Meron versteigt sich zu der Aussage,
Auflenstehende seien sehr wohl in der Lage, sich ein Urteil tiber eine Religi-
on zu bilden und zu erkennen, was deren »echte Lehren« sind (Meron 1986:
159f). Das ist in Wahrheit aber hochst problematisch. Durch den Blick von
auflen gewinnt die internationale Gemeinschaft keine Basis, auf der sie da-
ritber befinden kénnte, ob ein marginalisierter oder exotisch anmutender
Glaube nicht ebenso echter Lehre entsprechen kann wie einer, der sich einer
groReren Anhingerschaft erfreut und scheinbar fester in der religiésen Uber-
lieferung griindet. »Echt« ist ein Glaubensinhalt schliefSlich nur, wenn er
wahr ist oder aufrichtig befolgt wird. Religiose »Lehren« sind das, was die
Gliubigen lernen und glauben sollen. Nach welchen objektiven Kriterien be-
findet die internationale Gemeinschaft denn dariiber, welche islamischen
Glaubensinhalte wahr sind, oder was Muslimen lernen und glauben sollten?
Wie sollte die internationale Gemeinschaft beispielsweise dariiber befinden,
ob das diskriminierende dgyptische Scheidungsrecht, das zwar tief in der is-
lamischen Tradition verwurzelt ist, aber von vielen Muslimen in Frage ge-
stellt und kritisiert wird, ein »echter« Glaubensinhalt des Islasm ist?

Sullivan hat sich, angelehnt an Meron, dhnlicher Kriterien bedient. Sie
riumt ein, dass man bestimmte Vorbehalte gegen die CEDAW zu Recht als
»Scheinbehauptungen« abtun kann, die mit »Tduschungsabsicht« gemacht
wurden (Sullivan 1992: 813). Man solle die Relevanz eines religiésen Geset-
zes oder einer religiosen Praxis fiir das Recht auf Religionsfreiheit dadurch
klaren, dass man sich ansieht, »welche Bedeutung dieser Praxis von der be-
treffenden Religion oder dem Glauben selbst beigemessen wird« (ebd.: 822).
Dies setzt jedoch voraus, Auflenstehende kénnten eine einheitliche, allge-

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ANN EL1ZABETH MAYER

mein anerkannte Version der betreffenden Religion definieren und eine un-
strittige Rangordnung der verschiedenen Religionen und ihrer religicsen
Praxis aufstellen. Das ist eine generell zweifelhafte Annahme und sicher
nicht anwendbar fiir den Islam, eine Religion mit einem besonders diffusen
und komplexen Erbe aus Gesetzen und Vorschriften. Howland bemerkt tref-
fend, man konne nicht die relative Bedeutung eines religiosen Gesetzes er-
messen, wenn der Geltungsbereich von Frauenrechten ermittelt werden soll;
dies lasse das internationale Recht nicht zu und sei auch »in der Praxis nicht
durchfiihrbar« (Howland 1997: 345, Fn. 317).

Resiimee

Die Erfahrung zeigt, warum es keinen Leitfaden zur Beurteilung der Bedeu-
tung oder Echtheit religiéser Begriindungen geben kann, die fiir Vorbehalte
gegen die CEDAW angefiihrt werden. Islamische Staaten sind bereit zu be-
haupten, die Frauen diskriminierenden und fiir sie nachteiligen Vorschriften
seien durch den Islam gedeckt, auch wenn sich solche Behauptungen kaum
belegen lassen. Eine dgyptische Diplomatin hat mit spiirbarem Zorn die weit
hergeholten Argumente geschildert, mit denen man 1987 Vorschriften zu
verteidigen suchte, die gegen die Konvention verstieRen (vgl. Tallawy 1997:
128). Sie schildert beispielsweise, wie der Vertreter eines islamischen Staates
aus Asien vor dem CEDAW-Komitee erklirte, die Praxis, einer Frau zur Stra-
fe das Gesicht mit Siure zu veritzen, sei durch den islamischen Glauben ge-
deckt, und wie der Vertreter eines islamischen Staates aus Afrika mit dersel-
ben Behauptung die Regel begriindete, dass die Witwe eines Gestorbenen
mitsamt seiner beweglichen Habe als Erbe an den Bruder falle (vgl. ebd.:
135f.). Allerdings waren die Delegierten der betreffenden Linder auf Befragen
um die Antwort verlegen, welche islamische Vorschrift eine solche Praxis ver-
langt (vgl. ebd.: 136). Das CEDAW-Komitee wollte die Streitigkeiten um die
Berufung auf das islamische Recht offenbar ein fiir allemal beilegen, denn es
forderte im Anschluss an die Sitzung die Erstellung einer Studie tiber den
Status von Frauen unter islamischen Recht.* Dieser Vorschlag zeigt bereits,
dass es sogar unter den Menschenrechtlern bei den Vereinten Nationen Ver-
stindnis dafiir gibt, dass religicse Prinzipien — solange es sich dabei zweifels-
frei um »echte Bestandteile der Lehre« handelt — fiir die Ausgestaltung von
Frauenrechten herangezogen werden sollen.

Ginge es tatsdchlich um Religion, hitten die islamischen Staaten eine
Studie iiber die Rechte von Frauen in den Lehren des Islams eigentlich begrii-

22 Vgl. Mervat Tallawy: Report on the Seventh Session of the Committee on the Eli-

mination of Discrimination Against Women, Sixth Session, UN GAOR, 42. Sit-
zung, Beilage 38, UN-Dok. A/42/39, 8o.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 121

fen missen. Stattdessen sprachen sich die Vertreter dieser Staaten aber ge-
gen das Projekt aus (vgl. Byrnes 1988). Dieselben Linder, die glauben ma-
chen wollen, es sollte fiir die islamischen Staaten Ausnahmen bei der Befol-
gung der Frauenrechtskonvention geben, sperren sich gegen eine Untersu-
chung relevanter islamischer Lehren durch die internationale Gemeinschaft.
Ohne jede Méglichkeit, zwischen echten und Scheinargumenten zu unter-
scheiden, soll jede Berufung auf den Islam fiir bare Miinze genommen wer-
den miissen. Wenn alle sonst unakzeptablen Abweichungen von den Forde-
rungen der CEDAW automatisch religios gerechtfertigt werden kénnten, lie-
Ren sich Frauenrechte theoretisch grenzenlos aushshlen.

Die von islamischen Staaten gegen die Konvention vorgetragenen Vorbe-
halte bieten einen wichtigen Fundus an Material fiir Forscher, die religiose
Vorbehalte untersuchen wollen. Nach kritischer Analyse sollten auch die Ver-
fechter der religivsen Toleranz und Religionsfreiheit verstehen, dass islami-
sche Vorbehalte gegen die CEDAW nicht eine besondere Behandlung verdie-
nen. Artikulieren Regierungen religiés begriindete Einwinde, so heifdt das
schlicht, dass die betreffenden Staaten die Frauenrechtskonvention nicht an-
wenden wollen und sich durch die Berufung auf ihre Religion besondere
Nachsicht erhoffen (vgl. Mayer 2003).

Dieser Beitrag basiert auf einer Ubersetzung
aus dem Englischen von Silvia Morawetz

Literatur

Afkhami, Mahnaz/Friedl, Erika (Hg.) (1997): Muslim Women and the Politics
of Participation: Implementing the Beijing Platform, Syracuse: Syracuse Uni-
versity Press.

Byrnes, Andrew (1988): Report on the Seventh Session of the Committee on the
Elimination of Discrimination Against Women and the Fourth Meeting of State
Parties on the Convention on the Elimination of all Forms of Discrimination
Against Women. 6-7 International Women’s Rights Action Watch: 7.
CEDAW-IWRAW report.

Castillo, Daniel Del (2003): Kuwaiti Universities Return to Separating Men
and Women: Some Female Academics Fear the Segregation is a First Step
to Removing Them from Public Life, in: Chronicle of Higher Education, 3.
Januar 2003, A44-46.

Daoud, Zakya (1995): En marge de la Conférence mondial des femmes de
Pékin: la stratégie des féministes maghrebines, in: Monde Arabe Maghreb
Machrek, 105-119.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. B -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ANN ELIZABETH MAYER

Howland, Courtney W. (1997): The Challenge of Religious Fundamentalism
to the Liberty and Equality Rights of Women: An Analysis under the Uni-
ted Nations Charter, in: Columbia Journal of Transnational Law 35, 271-377.

Karam, Azza M. (1997): Women, Islamism, and State: Dynamics of Power
and Contemporary Feminism in Egypt, in: Mahnaz Afkhami/Erika Friedl
(Hg.), Muslim Women and the Politics of Participation: Implementing the Bei-
Jjing Platform, Syracuse: Syracuse University Press, 18-28.

Kazi, Seema (1997), Muslim Law and Women Living under Muslim Laws, in:
Mahnaz Afkhami/Erika Friedl (Hg.), Muslim Women and the Politics of
Participation: Implementing the Beijing Platform Syracuse: Syracuse Univer-
sity Press, 141-146.

Mayer, Ann E. (2003): »Islam, Menschenrechte und Geschlecht: Tradition
und Politik«, in: Ute Gerhard/Mechthild Rumpf/Ulla Wischermann
(Hg.), Streitpunkte in islamischen Kontexten, Feministische Studien 21. Jg.,
H.2/2003 (im Druck).

Mayer, Ann Elizabeth (1996): »Reflections on the Proposed United States Re-
servation to CEDAW: Should the Constitution be an Obstacle to Human
Rights?«, in: Hastings Constitutional Law Quarterly 23, 717-741.

Mayer, Ann Elizabeth (1999°): Islam and Human Rights: Tradition and Politics,
Boulder, Colorado: Westview Press.

Meron, Theodor (1986): Human Rights Law-Making in the United Nations: A
Critique of Instruments and Process, Oxford: Clarendon Press.

Najjar, Fawzi (1988): »Egypt’s Laws of Personal Status«, in: Arab Studies
Quartetly (10), 319-44.

Pakistan — Women: Activists Pressure Government to Ratify CEDAW, in: In-
terpress Service, 21. June 1995 (verfiigbar tiber LEXIS, World Library, All-
wld File).

Rehof, Lars Adam (1993): Guide to the Travaux Preparatoires of the United Na-
tions Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination against
Women, Boston: Martinus Nijhoff

Steiner, Henry/Alston, Philip (1996): International Human Rights in Context:
Law, Politics, Morals, Oxford: Oxford University Press.

Sullivan, Donna J. (1992): Gender, Equality and Religious Freedom: Toward a
Framework for Conflict Resolution, in: New York University Journal of In-
ternational Law and Politics 24, 795-857.

Tallawy, Mervat (1997): International Organizations, National Machinery, Is-
lam, and Foreign Policy, in: Mahnaz Afkhami/Erika Friedl (Hg.), Muslim
Women and the Politics of Participation: Implementing the Beijing Platform
141, Syracuse: Syracuse University Press, 128-140.

https://dol.org/10.14361/9783839401538-004 - am 13.02.2026, 21:57:27. Bic - -]



https://doi.org/10.14361/9783839401538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

