
1. Imagination und Medialität

1.1 Ambivalenz der Imagination

Der Begriff der Imagination findet innerhalb seiner Geschichte eine

breite Verwendung. David Hume etwa spricht von der Imagination, um

die »Sympathie«1 zwischen zwei Subjekten zu erklären, für Jean-Jacques

Rousseau ist Imagination verantwortlich für die Fähigkeit »Mitleid«2

anderen gegenüber zu empfinden und in den Medizindiskursen der

Neuzeit dominiert die Imagination als eine in der Gebärmutter lokali-

sierte Kraft, aus der neues körperliches Leben entspringen kann.3 Mit

einer kreativen bildlichen Kraft, unter der wir die Imagination heute

verstehen, haben diese unterschiedlichen Bedeutungen nicht viel zu

tun. Dennoch lässt sich ein gemeinsamer Nenner feststellen. Um die

1 Vgl. David Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 2, Hamburg

2013 [1739], S. 345–348.

2 Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Versuch über den Ursprung der Sprachen, S. 186,

zit. n. Martin Doll, Oliver Kohns: »Außer-sich-Sein: Die imaginäre Dimension

der Politik. Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Die imaginäre Dimension der Politik,

München 2014, S. 10.

3 Vgl. Jochen Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Karlheinz Barck

u.a. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, Band 2, Stuttgart, Weimar 2010, S. 95.

Zur Rolle der Einbildungskraft in den Medizindiskursen der Neuzeit vgl. Da-

niela Watzke: »Anatomische Struktur der Imagination und ihr Funktionswech-

sel im medizinischen Denken der Neuzeit«, in: Thomas Dewender, Thomas

Welt (Hg.): Imagination, Fiktion, Kreation. Das kulturschaffende Vermögen der

Phantasie, München 2003, S. 229–242 und Esther Fischer-Homberger: Krank-

heit Frau. Zur Geschichte der Einbildungen, München 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Imagination, Phantasie oder Einbildungskraft geht es in der Philoso-

phie meistens dann, wenn Getrenntes miteinander vermittelt werden

soll:

Die Einbildungskraft und ihre Synonyme bezeichneten jene Fähigkeit,

die zwischen der Sinnlichkeit und dem Geistigen, zwischen der Mate-

rialität und der Immaterialität vermittelte.4

Schon Aristoteles positioniert die phantasia in seiner Abhandlung De

anima zwischen den Kapiteln zum Wahrnehmen und Denken. Die

lateinische Rezeption deutet die Kapitelreihenfolge im Rahmen der

Vermögenslehre zu einem Dreiergespann an Vermögen um. Fortan

gehört die Imagination dem menschlichen Erkenntnisapparat an und

wird als ein zwischen Wahrnehmen und Denken platziertes Vermögen

verstanden.5 Die Imagination befindet sich in derMitte, »an der Grenze

zwischen Intellekt und Sinneswahrnehmung«6 und ist dementspre-

chend »das Medium […], das beide verbindet«7, wie es exemplarisch

bereits bei Gianfrancesco Pico della Mirandola heißt, der im Jahr 1501

dem nur am Rande behandelten Vermögen ein eigenes Werk widmet.

Als »Medium« aber ist die Imagination nicht eindeutig bestimmbar,

vielmehr befindet sie sich im »Zwischenreich der unkörperlichen und

der körperlichen Natur«8. Weder gehört sie zur passiven sinnlichen

Wahrnehmung noch zum aktiven Verstand, sondern hat »etwas von

den Charakteristika beider«.9 Sie partizipiert sowohl an der Wahrneh-

mung als auch am Denken, ohne beide miteinander ausgleichen zu

4 Jochen Schulte-Sasse: »Phantasie«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische

Grundbegriffe, Band 4, Stuttgart, Weimar 2010, S. 781.

5 Nach Emmanuel Alloa entspricht diese Auslegung jedoch nicht dem aristote-

lischen Verständnis der phantasia. Vgl. Emmanuel Alloa: Das durchscheinende

Bild. Konturen einer medialen Phänomenologie, Zürich 2011, S. 117.

6 Gianfrancesco Pico della Mirandola: Über die Vorstellung. De imaginatione,

München 1984 [1501], S. 55.

7 Ebd., S. 59.

8 Ebd.

9 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 23

können. Denn die Imagination ist –wie Immanuel Kant sie bezeichnen

wird – ein »Drittes«, das sich der Opposition von Wahrnehmung und

Denken widersetzt. Als Medium hält sich die Imagination demWortur-

sprung des Mediums nach »in medio, d.h. in der Mitte«,10 einer sich der

dichotomen Zuordnung und eindeutigen begrifflichen Bestimmung

verweigernden Position. Die Imagination, so Wolfgang Iser, entziehe

sich »weitgehend der Bestimmung«, ihr komme vielmehr der »Charak-

ter des Ereignisses« zu, der je nach Zusammenhang anderes bedeutet.11

Die Bedeutungsvielfalt gilt auch für den Begriff des Imaginären, der

so Unterschiedliches meint wie eine bestimmte Bewusstseinstätigkeit

(Sartre), die Beziehung zum eigenen Spiegelbild (Lacan) oder die Be-

dingung für unterschiedliche Gesellschaftsformen (Castoriadis). Die

Vielfältigkeit des Begriffs spiegelt sich auch in den unterschiedlichen

Terminologien wider, die für Imagination stehen: Einbildungskraft,

Imagination, Imaginäres, Phantasie und Vorstellung meinen alle das-

selbe Vermögen, doch stehen sie je nach Begriffsbestimmung und

Wurzel mal dem Bild (imago), dem Erscheinen (phainein), dem Ein-

prägen (einbilden) oder dem mentalen Hervorgehen (Vorstellen) näher.

Mitunter führt die Schwierigkeit der Begriffsbestimmung zum Ver-

dacht, bei der Imagination handle es sich nur um ein »hypothetisches

Vermögen«, das »keiner rationalen Analyse zugänglich ist«.12 Nicht nur

die Frage nach ihrer Bedeutung undBestimmung bleibt unklar, sondern

10 Dieter Mersch: »Philosophien des Medialen. ›Zwischen‹ Materialität, Technik

und Relation«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch der Medienphi-

losophie, Darmstadt 2018, S. 20.

11 Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer An-

thropologie, Frankfurt a.M. 1993, S. 292.

12 Harun Maye: »Von der Imagination zum Imaginären? Ein Kommentar zur Be-

griffsgeschichte und Theorie des Imaginären bei Wolfgang Iser und Karl Lud-

wig Pfeiffer«, in: Doll/Kohns (Hg.): Die imaginäre Dimension der Politik, a.a.O.,

S. 121. Maye greift auf Paul de Mans Hypothese zurück, dass die verschiede-

nenAbhandlungen über die Einbildungskraft »keine Beschreibungenmentaler

Funktionen, sondern Beschreibungen topologischer Transformationen« seien.

Sie werden »nicht von den Gesetzen des Geistes regiert, sondern von den Ge-

setzen figurativer Sprache.« Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

auch die Frage nach ihrermedialen Funktion: Oft bleibt unentschieden,

ob die Imagination »das Medium für das Erscheinen des anderen ist

oder ob sie des anderen bedarf, um erscheinen zu können.«13

Die Frage danach, was die Imagination ist, die Frage nach ihrer

Bestimmung und Definition gerät so an ihre Grenzen. Als »Mitte« und

»Medium« verweigert sich die Imagination einer eindeutigen Bestim-

mung. Nicht nur bedeutet Imagination Vielfältiges, sondern sie selbst

ist auch eine Figur der Vielfalt, indem sie als Medium eine Form des

Übergangs, des Dazwischens, der Latenz und Potenzialität ist. Ihre

Kontingenz, ihr unklarer ontologischer Status und ihr Herausfallen aus

der Dichotomie begrifflicher Zuordnungen sind das, was die philoso-

phische Diskussion in Unruhe hält.

Ambivalenz der Imagination

In den Vermögenslehren der Neuzeit kommt der Imagination ent-

sprechend ihrer Mittelstellung zwischen Wahrnehmung und Denken

eine doppelte Funktion zu. Einerseits wird die Imagination als ei-

ne Verlängerung der Wahrnehmung verstanden. Ihre Aufgabe ist es,

Wahrnehmungen zu reproduzieren und sie an den Verstand zu vermit-

teln. In dieser Funktion erfindet sie zwar nichts, aber sie hat die Kraft

Wahrgenommenes innerlich erneut zur Erscheinung zu bringen. Zen-

tral ist hier ihre Fähigkeit, sinnliche Eindrücke »auch bei geschlossenen

Augen«14 aufzurufen. Weil die Imagination auch ohne Anwesenheit

des Sinnlichen, »ohne äußeren Anstoß«, wie Pico della Mirandola es

beschreibt, Bilder produzieren kann, ist sie gleichzeitig in der Lage,

Bilder herzustellen, die »etwas, das von der Natur nicht geschaffen wer-

den kann, zum Inhalt haben.«15 Ihr wird also andererseits ein kreativer

Anteil zugesprochen, der über das Wahrnehmen hinaus geht und vor

allem darin besteht, dass sie dasWahrnehmungsmaterial beliebig »ver-

13 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 309.

14 Aristoteles: De anima, Reinbek bei Hamburg 1968, III 3, 428a.

15 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 25

knüpft und trennt«.16 Auch bei Augustinus heißt es, die Imagination

könne beim Reproduzieren der Sinneseindrücke »durch Hinzufügung

undHinwegnahme einzelner Bestandteile etwas schaffen, was in seiner

Gesamtheit sie durch keinen Sinn wahrgenommen hat«.17 Das kreative

Potenzial der Imagination besteht dann hauptsächlich darin, neue Bil-

der durch die Zergliederung und Kombination von Sinneseindrücken

hervorzubringen, wie etwa Bilder von »geflügelten Rossen, feurigen

Drachen und ungeheuren Riesen«, wie es bei David Hume heißt.18 Die

reproduktive Funktion der Imagination, ihre Fähigkeit, etwas losgelöst

von einem sinnlichen Eindruck erscheinen zu lassen, geht damit einher

mit der Möglichkeit, etwas noch nie Gesehenes zu produzieren und

lässt sich somit nicht ohne einen kreativen Eigenanteil der Imagination

denken. Mit Christian Wolff, der die Fähigkeit, durch Teilung und Zu-

sammensetzung neue Bilder hervorzubringen, als Vermögen zu dichten

(facultas fingendi)19 bezeichnet, und spätestens mit Immanuel Kant, der

die produktive Seite der Imagination zu einem entscheidenden Faktor

innerhalb seiner Erkenntnislehre macht und der sonst lediglich unter

ästhetischen Vorzeichen gerühmten Kraft erstmals einen notwendigen

Platz innerhalb des Denkens verleiht, gilt die Imagination nicht mehr

als die Verlängerung der Wahrnehmung, sondern als der Inbegriff

subjektiver Kreativität.20

Dochwie sehr auchdie kreative Seite der Imagination imLaufe ihrer

Geschichte gerühmt, herausgearbeitet und für notwendig erklärt wird,

ihre Produktivität bleibt stets mit dem Risiko verbunden, »Fehler« zu

16 Ebd.

17 Augustinus: »Epistulae, 7. Brief an Nebridius, III 6«, in: Des heiligen Kirchen-

vaters Aurelius Augustinus ausgewählte Briefe, Bibliothek der Kirchenväter, 1.

Reihe, Band 29, Kempten, München 1917, S. 13.

18 David Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 1, Hamburg 2013

[1739], S. 20.

19 K. Homann: »Einbildung/Einbildungskraft«, in: Joachim Ritter (Hg.): Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie, Band 2, Basel 1972, S. 347.

20 Vgl. Josef Früchtl: »Einführung«, in: Günter Abel (Hg.): Kreativität. XX. Deut-

scher Kongreß für Philosophie. 26.–30. September 2005 an der Technischen

Universität Berlin, Kolloquienbeiträge, Band 3, Hamburg 2006, S. 1165.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

machen und »Monstren« zu gebären. Zwar sei die Imagination, so Pico

dellaMirandola, »notwendig«21 unddie »Seele […] unfähig, irgend etwas

zu meinen, zu wissen oder zu erkennen, wenn ihr nicht die Phantasie

die dazu notwendigen Abbilder vermitteln würde«22, jedoch berge sie

gleichzeitig die Gefahr für »Fehler« sowie »monströse Meinungen«23

und sei verantwortlich für jegliche körperlichen Schäden wie Krankhei-

ten, Körperverletzungen und sogar Mord.24 Kurz: Von der Imagination

gehe »alles Gute wie auch alles Böse« aus.25 Diese sich bei Pico della

Mirandola explizit äußernde ambivalente Sicht auf die Imagination

zieht sich durch ihre gesamte Geschichte. Die Herausstellung der für

die Wissensentstehung notwendigen kreativen Seite der Imagination

erfolgt nicht ohne gleichzeitige Ausgrenzung dieser Kreativität, indem

vor ihren Monstrositäten und Fehlern gewarnt wird. Ähnlich wie die

»Theorie des Poetischen und Fiktionalen«, die sich paradoxerweise erst

von einem »Veto hinsichtlich des Fiktionalen« aus hat ausbilden kön-

nen,26 schließt auch die Aufwertung der Imagination zur produktiven

Bilderquelle ihre gleichzeitige Abwertung zu einer Gefahrenquelle ein.

Als kreative Kraft gewinnt die Imagination nur dann oder umso stärker

an Legitimation, wenn und je mehr sie vorab geformt und gezähmt

wird.27 Es gilt, so heißt es exemplarisch bei Johann Gottfried Herder,

»die Phantasie zu erwecken und in Schranken zu halten«.28

Die aus einer dichotomen Zuordnung herausfallende Imagination

spiegelt sich somit in einer ambivalenten Diskussion der Imagination

21 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 65.

22 Ebd., S. 57.

23 Ebd., S. 69.

24 Ebd., S. 67.

25 Ebd., S. 65.

26 Luiz Costa Lima:Die Kontrolle des Imaginären. Vernunft und Imagination in der

Moderne, Frankfurt a.M. 1990, S. 32.

27 Vgl. Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Barck u.a. (Hg.): Ästhe-

tische Grundbegriffe, Band 2, a.a.O., S. 109.

28 Johann Gottfried Herder: Kalligone, Band 22, S. 119f., zit. n. Schulte-Sasse: »Ein-

bildungskraft/Imagination«, in: Barck u.a. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe,

Band 2, a.a.O., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 27

wider. Umgekehrt erweist sich die Duplizität ihrer Geschichte als eine

solcheder Imagination selbst.Es ist vor allem ihreNähe zurStofflichkeit

der sinnlichen Wahrnehmung, weswegen die Phantasie aus dem Den-

ken ausgeschlossen bleibt. Denn anders als der Verstand sei die Imagi-

nation nicht in der Lage, Allgemeines und das heißt »von der Materie

gereinigtes aufzunehmen und zu gestalten«.29 Herausgestellt und für

die Verzerrungen verantwortlich gemacht wird so eine der Imagination

anhaftende stoffliche Seite. Das schlägt sich auch in ihren Metaphern

nieder: Mal wird die Imagination als »Kleid« bezeichnet, das die Seele

abzulegen habe, damit die Imagination nicht mit der Seele verwachse

und zur »Haut« werde, wie es bei dem Gelehrten Hugo von St. Viktor

heißt,30 ein anderesMal ist dieRede vondem»Schleier derVorstellung«,

der dieWahrheit verdecke31 und dessen Produktionenwie »bemalte und

verzerrende Linsen« seien, die dem Verstand fehlerhafte Sinneseindrü-

cke lieferten.32 Mit letzterer Analogie wird nicht nur ein stofflicher Teil

der Imagination betont, sondern auch ein Medienproblem angedeutet,

das sich in der Duplizität von Transparenz undOpazität ausbuchstabie-

ren lässt: Als durchsichtige Linse tritt die Imagination restlos in der Ver-

mittlung zurück, als opake Linse stört sie dieErkenntnis. In ihrerOpazi-

tät schöpft sie neue, aber auch potenziell falsche Bilder; in ihrer Durch-

sichtigkeit ist sie vermittelnd tätig, entbehrt dabei aber jeglicher Krea-

tivität und des Potenzials, Neues zu produzieren. Im Begriff der Imagi-

nation offenbart sich somit eine Dialektik, die auch demMedienbegriff

zukommt: Das Mediale ermöglicht die Vermittlung,macht etwas wahr-

nehmbar,bleibt in seinerVermittlungsfunktion aber selbst unsichtbar.33

29 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 57.

30 Hugo von St. Viktor, zit. n. M. R. Pagnoni-Sturlese: »Phantasia«, in: Joachim Rit-

ter, Karlfried Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 7,

Basel 1989, S. 528.

31 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 105.

32 Ebd., S. 71.

33 Sybille Krämer: »Medien, Boten, Spuren. Wenig mehr als ein Literaturbericht«,

in: StefanMünker, Alexander Roesler (Hg.):Was ist einMedium?, Frankfurt a.M.

2008, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Die ambivalente, zwischen Opazität und Transparenz, Materialität

und Immaterialität changierende Funktion der Imagination spiegelt

sich auch in der seit dem 18. Jahrhundert aufkommenden unterschied-

lichen Verwendung der drei Begriffe Imagination, Phantasie und

Einbildungskraft wider. Während Imagination und Einbildungskraft

eine geregelte, aktiv formende Kraft meinen, ist die Phantasie negativ

konnotiert undwird als regellose, ungeformte und passive Produktivität

oder als ausschweifende, zerstreute Imagination (fancy) verstanden und

aus dem Denken ausgeschlossen.34 Bewertet werden hier nicht mehr

nur die Bilder der Imagination, sondern auch ihre kreative Leistung,

ihre Fähigkeit, sich in der Welt zu verkörpern. Als mediale Kraft steht

die Imagination immer schon in einer Beziehung zur ›Wirklichkeit‹ und

kann auf sie einwirken und sich in ihr mediatisieren. Nicht nur die von

der Imagination produzierten und als wahr oder falsch eingeordneten

Bilder werden zum Problem, sondern auch ihre vermittelnde Funktion,

ihre Kraft mit der Realität zu verwachsen. Eine Überwachung erfährt

die Imagination hier dann auch nicht mehr durch den Verstand, son-

dern es sind äußere Medien, welche die Einbildungskraft binden und

kontrollieren sollen.35

Sei es die Vernunft in den Vermögenslehren der Neuzeit oder for-

mierende,äußereMedien im18. Jahrhundert–die insMonströse abglei-

tende Produktivität der Imaginationmuss gezähmt werden und nur in-

nerhalb dieser Zähmung wird imaginative Kreativität legitimiert. »Mag

daher die Vorstellung auch notwendig sein, so ist sie doch ein recht gro-

bes Instrument und unfähig, richtig zu urteilen,wenn ihr nicht die Füh-

rung eines höheren Vermögens zu Hilfe kommt«, resümiert Pico del-

la Mirandola.36 Die Imagination selbst bleibt unfähig, richtige Urteile

zu treffen, »als sie selbst«, so Wolfgang Iser, schlägt die Imagination in

34 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Barck u.a. (Hg.): Ästheti-

sche Grundbegriffe, Band 2, a.a.O., S. 105f.

35 Ebd., S. 107. So sollte beispielsweise bei Friedrich Schiller der »Bezug auf eine

textliche Ordnung […], ein sentimentales Zerfließen« der Subjekte verhindern.

Ebd.

36 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 29

»Zerstörung« um.37 Immer wieder kippt die Zwischenstellung der Ima-

gination, ihre Bezeichnung als »Drittes« und »Medium« in die Dichoto-

mie vonWahrnehmung und Vernunft, Stofflichkeit und Geist,Materia-

lität und Form um. Ihre Geschichte ist geprägt von diesemHin undHer

und erzählt weniger von der Imagination selbst als vielmehr den Ver-

suchen, »sie Zwecken dienstbar zu machen, damit sie nicht außer Kon-

trolle gerate.«38Mit Dietmar Kamper gesprochen, ist die Geschichte der

Einbildungskraft die »Geistesgeschichte einer langen Verdrängung«.39

Imagination und Medium

Die Spaltung der Imagination in einen stofflichen und einen geistigen

Teil berührt ein altes philosophisches Problem. Sie lässt sich auf Pla-

tons Trennung zwischen der sinnlichen Welt der Erscheinungen (hora-

ton) und der denkbaren Welt der Ideen (noēton) zurückführen.40 Nach

Platon kann das sinnlich Wahrnehmbare nicht zum Wissen (epistēmē)

führen, es ist lediglich Abbild (eikon) der Ideen. Diese abbildhafte Re-

lation wird zum Maßstab des Sinnlichen, das je nach Abweichung vom

»Urbild« einen niedrigeren Platz innerhalb der Hierarchie einnimmt. Je

nach Abbildcharakter birgt es mal mehr, mal weniger Nähe zur Wahr-

heit und wird als Täuschung und Verzerrung diskreditiert und von Pla-

ton unter anderem mit dem Namen phantasma belegt. Das phantasma

zählt Platon zu den Bildern (eikones), die Teil der Welt des Sichtbaren

sind und unter anderem »die Erscheinungen (phantasmata) im Wasser

und […] auf allen dichten, glatten und glänzenden Flächen« umfassen.41

37 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 296.

38 Ebd.

39 Dietmar Kamper: Zur Geschichte der Einbildungskraft, Reinbek bei Hamburg

1990, S. 86.

40 Vgl. Platon: Politeia. Der Staat, in: Werke in 8 Bänden, Band 4, Darmstadt 1990,

508c. Zur phantasia bei Platon vgl. Thomas G. Rosenmeyer: »Phantasia und Ein-

bildungskraft. Zur Vorgeschichte eines Leitbegriffs der europäischenÄsthetik«,

in: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft, Band 18, Jahrgang

1986, Amsterdam 1986, S. 197–248.

41 Ebd., 509e–510a.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Die phantasia ist in der Antike noch nicht an ein Subjekt gebunden, son-

dernmeint eher ein Zur-Erscheinung-Kommen von etwasAnwesendem

wie Spiegelungen imWasser.DochWasser wiederum ist bereits ein ver-

zerrendes Medium und kann, wie auch Farben oder die Entfernung ei-

nes wahrgenommenen Objekts, das Wahrgenommene anders erschei-

nen lassen. So erscheine uns etwas verschieden groß, je nachdemwir es

von nahemoderweitem sehen oder »als krummundgerade, je nachdem

wir es im Wasser sehen oder außerhalb«.42 Phantasmata sind dann die

durch die Perspektive des Betrachters oder das Medium ihrer Erschei-

nung verzerrten Bilder, was sich exemplarisch in Platons Unterschei-

dung von mimetike eikastike und mimetike phantastike ausdrückt: Erstere

ist die Abbilder (eikon) erzeugendeKunst der »Ebenbilder«,43 letztere die

Kunstder »Trugbilder« (phantasma),44 dasiediePerspektivedesBetrach-

ters bei der Produktion ihrer Bilder mit einbezieht.

PlatonsTrennungeinerWelt der Ideen (noēton) von einerWelt derEr-

scheinungen (horaton) impliziert die Annahme, Ideen seien gegeben und

würden lediglich nachträglich innerhalb dermateriellen phänomenalen

Welt realisiert werden. Eine Trennung von Sinnlichem und Denken hat

somit Auswirkungen auf die Imagination und ihr Verhältnis zumMedi-

um, denn Medien gehören hier »der Seite der Ausführung, der Aktua-

lisierung«45 an, sie sind »›nur‹ ein Realisierungsphänomen« und tragen

zur Konstitution des Gegenstandes nichts bei.46 Ähnliches zeigt sich bei

Aristoteles, der in seiner Wahrnehmungslehre annimmt, dass wir die

42 Ebd., 602c.

43 Platon: Sophistes, in: Werke in 8 Bänden, Band 6, Darmstadt 1970, 264c.

44 Ebd. Für Gernot Böhme ist die von Friedrich Schleiermacher für phantastike tech-

ne vorgeschlageneÜbersetzungder »trugbildnerischenKunst« zu eindeutig ge-

genüber dem ambivalenten griechischen Ausdruck. An dem durch die phan-

tastike techne erzeugten Phantasma erkenne man nicht sofort, ob es wahr ist

oder nicht. »Gerade darin besteht ja die Möglichkeit, durch Phantasmata zu

täuschen.« Vgl. Gernot Böhme: Theorie des Bildes, München 1999, S. 20.

45 Sybille Krämer: »Über den Zusammenhang zwischenMedien, Sprache und Kul-

turtechniken«, in: Werner Kallmeyer (Hg.): Sprache und neue Medien, Berlin,

New York 2000, S. 33.

46 Ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 31

Sehbilder als »reine Formen« wahrnehmen, sie also ihrer Stofflichkeit

entkleiden.47 Die in diesen Lehren vollzogene Abspaltung der Stofflich-

keit vom Bildbegriff und die Diskreditierung der phantasmata als durch

Perspektive und Materialität verzerrte Bilder liegen nach Hans Belting

dembis heute anhaltendenDualismus von innerenund äußerenBildern

zugrunde undwerden in der Teilung von Imagination undMediumwei-

tergeführt.48

Die Spaltung in innere und äußere Bilder oder auch in Imagination

und Medium spiegelt sich auch in der Begriffsentwicklung der Ima-

gination wider. Im philosophischen Diskurs existieren drei Begriffe

für Imagination: Phantasie, Imagination und Einbildungskraft. Einbil-

dungskraft ist die deutscheÜbersetzung der lateinischen imaginatio, die

wiederum die lateinische Übersetzung der griechischen phantasia ist.49

Alle drei Begriffe meinen dasselbe Vermögen, doch unterscheiden sie

sich vor allem hinsichtlich ihrer Beziehung zum Bild. Das Wort phan-

tasia stammt von dem Begriff phaino ab, der auf phos, das griechische

Wort für »Licht«, zurückgeht und »erscheinen«, »sichtbar machen, ans

Licht bringen, ans Licht kommen« oder allgemeiner »zeigen, kundtun«

bedeutet.50 Zurückzuführen sind diese Begriffe auf den altindischen

Stamm bha-ti für »leuchten, scheinen«.51 Der Begriff phantasia verweist

also zunächst nicht auf ein Bild oder gar ein Vermögen, sondern be-

zeichnet den Moment eines Aufscheinens, des Ans-Licht-Kommens,

auch weiter gefasst im Sinne einer Idee, die aufscheint oder hervortritt.

Bei Pico della Mirandola heißt es, die phantasia sei ein »›Zustand des

Lichts‹, nämlich der ›Zustand der ins Licht gerückten Dinge‹.«52 Phan-

tasia ist dann nicht als subjektive Fähigkeit, sondern als Aktualisierung

47 Aristoteles: De anima, a.a.O., II 12, 424a.

48 Vgl. Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft,

München 2001, S. 21f.

49 Homann: »Einbildung/Einbildungskraft«, in: Ritter (Hg.): Historisches Wörter-

buch der Philosophie, Band 2, a.a.O., S. 346.

50 Hjalmar Frisk: Griechisches Etymologisches Wörterbuch, Band 2, Heidelberg

1960, S. 982f.

51 Ebd., S. 991.

52 Suidas, zit. n. Pico della Mirandola, Über die Vorstellung, a.a.O., S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

im Sinnlichen zu verstehen. Die lateinische Übersetzung von phantasia

in imaginatio verschiebt die Bedeutung der Erscheinung und Sichtbar-

machung auf das Bild (imago). Das Wort Bild meint einerseits einen

»dem Auge darbietende[n] Anblick«, andererseits eine »›nur in der Vor-

stellung wahrgenommene Erscheinung‹ (Anonym o.J., o.S.)«.53 Es kann

sowohl für ein inneres als auch ein äußeres Bild stehen, und auch imago

ist doppeldeutig und kann einerseits »Bild, Abbild«, andererseits auch

»Traum-, Schattenbild, Schein« sowie »Vorstellung« und »Einbildung«

meinen.54 Imaginatio betont nicht mehr das Sichtbarmachen oder das

»In-Erscheinung-Bringen«, sondern die Kraft, Bilder in sich hinein-

zunehmen, wie es in dem Begriff Einbildungskraft virulent wird. Dabei

implizieren beide Begriffe eine beidseitige Bewegung: Sie können als

Prägungs- und Formungskraft des Materiellen sowie als Ein-Prägung,

Formung und Prägung des Subjekts und seiner Einbildungskraft durch

äußere Bilder verstanden werden. Beiden ist das Moment des Bildens

im Sinne einer Formung und Gestaltung inhärent. Bei dem Begriff

Einbildungskraft tritt noch der Begriff Kraft zur Einbildung hinzu. Die

Einbildung geht so von der Substanz zur Kraft, einer stofflosen Energie,

über. Der materiale Anteil der Imagination wird in den begrifflichen

Verschiebungen immer weiter reduziert bis er schließlich nicht mehr

Teil der Begriffsdefinition ist.55 Durch die Begriffsverschiebungen wird

das Bildliche einerseits zunehmend mit dem Hineinbilden, dem Inne-

ren und der Form assoziiert, andererseits werden das In-Erscheinung-

Treten und Sichtbarmachen vom Bildlichen abgespalten. Die Aufteilung

der Imagination in einerseits Phantasie und andererseits Imagination

und Einbildungskraft impliziert somit die Trennung des Bildlichen in

eine (äußere) Erscheinung und ein (inneres) Bild.

53 Dieter Mersch, Oliver Ruf: »Bildbegriffe und ihre Etymologien«, in: Dieter

Mersch, Stephan Günzel (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart,

Weimar 2014, S. 3.

54 A. Walde: Lateinisches Etymologisches Wörterbuch, Band 1, Heidelberg 1938,

S. 680.

55 Ähnlich geschieht es beimBegriff »Medium«. Vgl. StefanHoffmann: Geschichte

des Medienbegriffs, Hamburg 2002, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 33

Die Doppeldeutigkeit des Begriffs Bild suggeriert jedoch, dass sich

das innere Bild von einem äußeren Bild und materiellen Träger nicht

unbedingt trennen lässt. Nach Belting ist kein Bild körperlos, sondern

benötigt ein »Trägermedium«.56 Auch für Tom Mitchell können inne-

re Bilder (images) nur in einem materiellen Träger (pictures) erscheinen.

Das Verhältnis beider denkt Mitchell als Verkörperung, bei der Gemäl-

de und Statuen, aber auch Texte, Erzählungen und Erinnerungen Ver-

körperungen von images werden können.57 Zwar wird mit den Begrif-

fen »Trägermedium« und »Verkörperung« die Verschränkung von ima-

ginären und materiellen Bildern betont, jedoch versteht Mitchell diese

Verschränkung als einen Prozess, bei dem das Imaginäre und Mediale

voneinander unabhängig bleiben. So bilden images und pictures zwei En-

titäten, die sich nicht bedingen, sondern zueinander hinzugefügt wer-

den können.Das image bleibt von seinemmateriellen Träger abgelöst, es

kann »vom konkreten Bild (picture) abgehoben, in ein anderes Medium

transferiert, ja sogar in eine sprachliche Ekphrasis übersetzt werden«.58

Damit aber zerfällt die Phantasie erneut in dieDichotomie vonSinnlich-

keit und Denken und bleibt in ihrer ambivalenten und gleichzeitig me-

dialen Funktion unergründet. Ihr medialer Ursprung hält erst mit dem

Begriff des Imaginären Einzug in die Forschung.

1.2 Medialität des Imaginären

Seitens der Philosophie, Psychologie und Phänomenologie vollzieht sich

mitdemBegriff des Imaginären im20. Jahrhundert einPerspektivwech-

sel:Das Imaginärewirdnichtmehr als ein inneres subjektivesVermögen

verstanden, sondern als Effekt kultureller und symbolischer Strukturen.

Nicht ein Subjekt und eine in ihm verortete Kraft bringen das Imaginä-

re hervor, sondern es entsteht aus bestimmten medialen Bedingungen.

56 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 13.

57 William J.T. Mitchell: Bildtheorie, Frankfurt a.M. 2008, S. 285.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002 - am 14.02.2026, 16:00:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

