
Ideologie und Post-Marxismus1

ERNESTO LACLAU

Ich wurde gebeten, den theoretischen Ansatz, den ich im Lauf der vergangenen
zwanzig Jahre in verschiedenen Publikationen entwickelt habe, im Überblick
darzustellen. Wenn ich nun im Folgenden den Versuch hierzu unternehme, so tue
ich das mit dem Ziel, die Hauptkategorien der Diskurstheorie, wie sie von mir
und einer Reihe anderer Wissenschaftler konzipiert wurde, möglichst systema-
tisch miteinander zu artikulieren. Der Ertrag dieses Essays liegt also eher in der
globalen Architektur dieser Artikulation als in den Einzelthesen, aus denen sich
diese Architektur zusammensetzt.

Den Ausgangspunkt unserer Überlegungen bildete eine Ambiguität im mar-
xistischen Geschichtsverständnis, die zwar oft dargelegt worden war, mit der
man sich aber nach unserer Auffassung nicht so systematisch auseinandergesetzt
hatte, wie sie es verdient gehabt hätte, und zwar die folgende: Geschichte war für
Marx zuallererst ein vollkommen objektiver Prozess, der beherrscht wird vom
Widerspruch zwischen sukzessiven Systemen von Produktionsverhältnissen, die
die Gesellschaft organisieren, und der Entwicklung der Produktivkräfte. Den In-
begriff dieser objektivistischen Sichtweise bildet das ‚Vorwort‘ der Kritik der
Politischen Ökonomie, wo gesellschaftliche Antagonismen eine eindeutig zweit-
rangige Rolle spielen – als verzerrte Spiegelung einer zugrunde liegenden Not-
wendigkeitslogik. Andererseits aber behauptete der Marxismus, die Geschichte
der Menschheit sei eine Geschichte der Klassenkämpfe gewesen, um eine be-
rühmte Formulierung aus dem Manifest zu zitieren. Ich kam mehr und mehr zu
der Überzeugung, dass es unmöglich ist, diese beiden Sichtweisen miteinander
zu vereinbaren, und dass die so genannte ‚Krise des Marxismus‘ zu einem Groß-
teil aus dieser Unmöglichkeit resultierte. Die objektivistische Sichtweise war ab

                                             

1 Dieser Beitrag ist im Original erschienen als: Ernesto Laclau (2006): „Ideology and
post-Marxism“, Journal of Political Ideologies 11/2: 103-114. Der Herausgeber dankt
Ernesto Laclau für die Überlassung des Textes und dem Verlag Taylor & Francis für
die Genehmigung des Wiederabdrucks in deutscher Übersetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


26 | ERNESTO LACLAU

den 1970er Jahren vollends diskreditiert. Die Arbeitswerttheorie, auf die sie
gründete, erwies sich als von allerlei theoretischen Ungereimtheiten geplagt; die
zentrale Voraussage, dass sich die Gesellschaftsstruktur immer weiter vereinfa-
chen würde, wurde uneingeschränkt widerlegt; und die Komplexität gesell-
schaftlicher wie politischer Identitäten in der globalisierten Welt ließ Zweifel an
einer engen, ‚klassenbasierten‘ Perspektive aufkommen.

Was ist aber mit der zweiten Sichtweise, die der rigiden Vorstellung gesell-
schaftlicher Beziehungen die Zentralität gesellschaftlicher Antagonismen – in
Marx’ Begriffen: den ‚Klassenkampf‘ – entgegenstellte? Obwohl die „Klassen“-
Begrenztheit dieser Sichtweise sicher in Frage gestellt werden konnte, hatte doch
die Bedeutung des antagonistischen Moments keineswegs an Relevanz verloren.
Man musste, soviel war sicher, ein neues Bewusstsein dafür gewinnen, was die
antagonistische Relation ausmacht; insbesondere war diese Relation auf eine
Weise zu denken, die sie nicht just an jenen Orten fixierte, welche ihr durch die
objektivistische Konzeption zugewiesen worden waren. Das war der Ausgangs-
punkt unseres Post-Marxismus.

Wie also ist die antagonistische Relation zu verstehen? Für die objektivisti-
sche Konzeption war dies eine völlig zweitrangige Frage, weil sich die Logik der
Geschichte zwar durch die Antagonismen hindurch entfaltete, von ihnen aber
nicht konstituiert wurde. Wenn Antagonismen jedoch als erst-konstitutiv für das
soziale Gewebe begriffen werden, dann wird die Bestimmung ihres ontologi-
schen Status zur zentralen theoretischen Aufgabe. In Hegemonie und radikale
Demokratie (Laclau/Mouffe 1991[1985]) begannen wir mit dem Verweis auf die
Unterscheidung Kants zwischen Realrepugnanz und Widerspruch, waren jedoch
der Ansicht, dass beide nicht in der Lage sind, gesellschaftliche Antagonismen zu
erfassen. Widersprüche bestehen, wie Kant ausführte, allein zwischen Begriffen.
Deshalb konnte auch eine idealistische Philosophie wie die Hegels, die das
Wirkliche auf Begriffe reduziert, Antagonismen als Widersprüche begreifen.
Aber dies ist, wie die italienische Della-Volpe-Schule aufgezeigt hat, nicht kom-
patibel mit einer materialistischen Philosophie wie dem Marxismus, der von ei-
ner nicht-geistigen Verfassung des Wirklichen ausgeht. Obwohl wir mit den
Della-Volpianern in dieser Hinsicht übereinstimmten, konnten wir ihrer zweiten
These, wonach gesellschaftliche Antagonismen als Realrepugnanzen zu verste-
hen seien, nicht folgen, und zwar aus dem einfachen Grund, dass Realrepugnan-
zen nicht im Geringsten antagonistisch sind. Es ist nichts antagonistisch am Zu-
sammenstoß zweier Steine. Wenn nun jedoch weder Widerspruch noch Realre-
pugnanz das erfassen können, was Antagonismen ausmacht, wie sollten wir
letztere dann denken?

Hier nahm unser Ansatz eine radikale Wende. Während Widerspruch und
Realrepugnanz objektive Relationen sind – zwischen begrifflichen Objekten im er-
sten Fall, zwischen realen Objekten im zweiten –, sind Antagonismen unseres Er-
achtens keine objektiven Relationen, sondern ein Art der Relation, in der sich die
Grenzen jeder Objektivitätskonstituierung anzeigen. Weshalb ist das so? Aus ih-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 27

rem je eigenen Blickwinkel ist für beide antagonistischen Kräfte ihr jeweiliger
Gegner keine objektive Präsenz. Letzterer stellt somit auch nicht die eigene Iden-
tität (die der antagonistischen Kraft) als volle Identität her, sondern ganz im Ge-
genteil: Er repräsentiert das, was das Erlangen einer solchen Fülle unmöglich
macht. Sofern wir die Perspektive der beiden antagonistischen Kräfte beibehalten,
bedeutet dies auch, dass das Moment des Aufeinanderpralls – das alles andere als
objektiv ist – anzeigt, dass Gesellschaften niemals einen Zustand völliger Objekti-
vität erreichen können. Nur vom Standpunkt eines selbst objektiven Beobachters
ließen sich Antagonismen als objektiv begreifen; dieser würde in ihnen den Aus-
druck einer tiefer liegenden Objektivität sehen, die dem Bewusstsein der beiden
konfligierenden Kräfte entgeht. Die hegelsche ‚List der Vernunft‘ übernimmt diese
Aufgabe. Doch genau dieser Versuchung müssen wir widerstehen, wenn wir Ant-
agonismen als konstitutiv, und nicht als abgeleitet betrachten wollen.

Das Verständnis des Antagonismus als Grenze der Objektivität ist jedoch nur
ein Ausgangspunkt. In Verbindung mit dem Begriff der ‚Grenze‘ stellt sich so-
fort eine Reihe von Fragen. Auf einige möchte ich nun hinweisen. Beginnen wir
damit, wie man sich die Grenze genau vorzustellen hat. Wenn das, was sich jen-
seits der Grenze befindet, derselben Art ist wie das, was sich diesseits befindet,
hätten wir es nur mit einer Scheingrenze zu tun, die nichts anderes als eine inter-
ne Differenzierung innerhalb eines durchgehenden Raums der Repräsentation
wäre. Eine tatsächliche Grenze sollte diesen Raum daher unterbrechen, sie sollte
ihm gegenüber radikal heterogen sein. Wir haben daher den Begriff der ‚Hetero-
genität‘ eingeführt, der jedoch nicht selbsterklärend ist. Um zu verstehen, was
dieser Begriff tatsächlich impliziert, muss man sich ihm über eine Reihe von
Schritten annähern. Wir könnten mit einer transzendentalen Frage beginnen: Wie
muss eine Entität verfasst sein, damit ihre Grenzen wirklich heterogen sind, da-
mit sie also gleichbedeutend sind mit einer radikalen Unterbrechung des Raums
der Repräsentation? Es gibt eine Bedingung für eine solche Unterbrechung: Der
Spalt, der mit ihr einhergeht, darf keiner zwischen regionalen Feldern der Reprä-
sentation sein – deren Ausdifferenzierung vollständig repräsentierbar bliebe.
Vielmehr musste es sich um ein Aporie handeln, die im Innern des Repräsentati-
onsprinzips als solchem angelegt ist. Diese Bedingung schließt bereits eine Reihe
möglicher Kandidaten für das Paradigma des grundlegenden ontologischen Ter-
rains aus. Alle Vorstellungen der Grenze, die diese auf positive Differenzen
gründen, sind natürlich mit der Idee einer radikalen Grenze nicht kompatibel (po-
sitive Differenzen setzen einen gemeinsamen Grund voraus, auf dem sie sich
konstituieren, können also nicht erfassen, was eine radikale Grenze ist). Aber aus
demselben Grund sollten auch dialektische Widersprüche ausgeschlossen wer-
den: Da die Voraussetzung jedes dialektischen Widerspruchs (A – nicht A) darin
besteht, dass man in ‚A‘ alles hat, was für den Übergang in ‚nicht A‘ erforderlich
ist, muss die Dialektik einen einzigen, durchgehenden Raum der Repräsentation
postulieren, in dem dieser Übergang stattfinden kann. Heterogenität in dem radi-
kalen Sinn, von dem wir ausgehen, ist weder mit Dialektik (basierend auf Wider-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


28 | ERNESTO LACLAU

spruch) noch mit einfachem Gegensatz (basierend auf Kontrarität) kompatibel.
Damit erreichen wir erneut unsere obige Schlussfolgerung: Weder Widerspruch
noch Realrepugnanz lassen sich mit dem Begriff der Grenze verbinden, wie ihn
der auf radikaler Heterogenität basierende Antagonismus erforderlich macht. Be-
nötigt wird ein ontologisches Terrain, auf dem das Scheitern, das in der Reprä-
sentierbarkeit angelegt ist (das im Antagonismus gegenwärtige Moment des Auf-
einanderpralls, das sich, wie ausgeführt, einer unmittelbaren Repräsentation ent-
zieht), selbst repräsentierbar wird, wenn auch nur als Spur des Nicht-Repräsen-
tierbaren im Repräsentierbaren (wie im Fall von Kants Noumenon: ein Gegen-
stand, der sich durch die Unmöglichkeit einer adäquaten Darstellung anzeigt).

Die transzendentalen Bedingungen des Terrains, in das die Vorstellung des
Antagonismus – verstanden als Grenze der Objektivität – eingeschrieben werden
kann, sollen nun genauer aufgeführt werden: Die erste und wichtigste Bedingung
ist, dass das, was innerhalb eines solchen Terrains einschreibbar ist, über das
Feld der objektiven Relationen hinausgehen muss (sonst wären wir auf die aus-
schließliche Alternative von Realrepugnanz und dialektischem Widerspruch fest-
gelegt). Zweitens sollte in das Terrain nicht nur das eingeschrieben werden kön-
nen, was repräsentierbar ist, sondern auch die ultimative, in ihrem Innern ange-
legte Unmöglichkeit der Repräsentierbarkeit selbst (sonst hätten wir das Feld der
Objektivität nicht transzendiert). Drittens können die ‚Entitäten‘, die um die
Grenze der Objektivität herum konstruiert werden, nicht begrifflich fassbar sein
(nochmals: wenn sie es wären, wären sie positive Objekte). Viertens: Welche Art
von Vorrang auch immer eine Entität gegenüber anderen genießt, es kann keiner
sein, der schon in der Hierarchie eines genau angebbaren Differenzuniversums
angelegt wäre (weil ein solches notwendigerweise objektive Relationen voraus-
setzt und nicht die nicht-relationalen Relationen, die wir suchen). Die erste Be-
dingung wird mit Hilfe des Begriffs des Diskurses erfüllt; die zweite durch jenen
des leeren Signifikanten; die dritte dadurch, dass der Name als Basis des Dings
konzipiert wird; die vierte durch die Konzeptionen der Unebenheit und des radi-
kalen Investments, die sich am deutlichsten in der lacanschen Begrifflichkeit des
Objekts klein a und in der Logik der Hegemonie – die beide letztlich identisch
sind – wiederfinden. Nun will ich die um diese vier Bedingungen angelegte Ar-
gumentation zusammenfassen.

Wie ist eine nicht-relationale Relation zu verstehen? Als eine, die nicht in das
Feld der Objektivität eingeschrieben werden kann, eben genau deshalb, weil es
ihre Funktion ist, dieses Feld zu untergraben; oder, was dasselbe ist, als eine, die
die Gegebenheit von Entitäten destabilisiert. Das Aufeinanderprallen zweier ge-
sellschaftlicher Kräfte würde, blieben wir im Bereich ihrer physischen Materia-
lität, völlig in das Feld des ontisch Gegebenen gehören. Das heißt, dass die Ne-
gation der Fülle des Seins, die aus dem Antagonismus resultiert, zwar in diesem
Feld zum Ausdruck kommt, aber in etwas besteht, das darüber hinausgeht. Die
Gegenwart des antagonistischen Anderen hindert mich daran, ganz ich selbst zu
sein. Notwendig ist also ein ontologisches Terrain, innerhalb dessen diese aus

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 29

dem Antagonismus resultierende Distanz zu mir selbst eingeschrieben werden
kann. Dieses Terrain haben wir Diskurs genannt und dabei mehrfach klar ge-
macht, dass Diskurs nicht auf Sprache und Schrift begrenzt ist, sondern alle Si-
gnifikationssysteme umfasst. In diesem Sinne ist er gleichbedeutend mit dem ge-
sellschaftlichen Leben. Die wittgensteinsche Konzeption des Sprachspiels, die
sowohl die Worte als auch die mit ihnen verbundenen Handlungen umfasst, äh-
nelt dem, was wir unter ‚Diskurs‘ verstehen. Unser Projekt unterscheidet sich je-
doch von dem Wittgensteins insofern, als wir versuchen, die ontologischen Im-
plikationen linguistischer Kategorien – wie z.B. ‚Signifikant/Signifikat‘ oder ‚Pa-
radigma/Syntagma‘ – zu erkunden, die damit aufhören, bloß regionale Kategori-
en einer eng verstandenen Linguistik zu sein. In mancher Hinsicht könnte man
sagen, dass für die Suche nach dem Terrain, auf dem die aus antagonistischen
Relationen resultierende Subversion von Identität repräsentiert werden kann, die
Rhetorik das privilegierte Untersuchungsfeld sein müsste; denn die Rhetorik be-
steht eben genau darin, in Folge der tropologischen Bewegung Distanz zur wört-
lichen Bedeutung herzustellen. Die Rhetorik ist unzweifelhaft von großer Be-
deutung, doch wir sollten dieser Feststellung die wichtige Ergänzung hinzufügen,
dass Rhetorizität keine literarische Ausschmückung darstellt, die der Sprache äu-
ßerlich wäre; vielmehr ist sie im Innern des linguistischen Prozesses verankert. In
einem maßgeblichen Beitrag hat etwa Roman Jakobson Metapher und Metony-
mie mit dem paradigmatischen bzw. dem syntagmatischen Pol der Sprache asso-
ziiert (auf Grundlage der Beziehungen der Substitution und der Kombination).
Diese Sichtweise ist entscheidend für unseren Versuch, das diskursive Terrain als
das ontologisch vorrangige darzustellen.

Dieser erste Schritt in Richtung einer diskursiv-rhetorischen Ontologie ist
notwendig, aber noch nicht ausreichend. Wenn wir beim jetzt Erreichten ver-
harrten, hätten wir einfach eine dialektische oder eine positivistische Ontologie
durch eine semiotische ersetzt, aber dieser Wechsel hätte uns hinsichtlich der Er-
klärung antagonistischer Relationen noch nicht weit vorangebracht. Nach Saus-
sure ist Sprache ein System von Differenzen, und letztere sind im Zusammen-
hang genauso objektiv wie die Relationen des Widerspruchs und der Realrepug-
nanz, die wir bereits verworfen hatten. Für unseren Zweck müssen wir noch et-
was ergänzen. Folgt man Cicero, so müssen wir auf figürliche Sprache deshalb
zurückgreifen, weil es in der Welt mehr zu benennende Objekte gibt, als wir
Worte zur Verfügung haben. Natürlich ist das aus seiner Perspektive ein empiri-
scher Mangel. Aber wenn man zeigen könnte, dass es schon in der Struktur der
Signifikation etwas in der Art einer konstitutiven Unmöglichkeit gäbe, wenn die
essentielle Bedingung von Signifikation die Gegenwart von etwas wäre, das nicht
signifiziert werden kann, dann wären wir der Lösung unseres Rätsels einen
Schritt näher gekommen (der antagonistische Aufeinanderprall, der nicht unmit-
telbar als objektives Moment repräsentiert werden kann, könnte vielleicht auf an-
dere Weise signifiziert werden, wenn es in der Sprache andere Modi der Signifi-
kation als die direkte, objektive Repräsentation gäbe).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


30 | ERNESTO LACLAU

Das Arsenal der Rhetorik kennt einen Modus der Signifikation, der die Kom-
plementarität von wörtlich und figürlich beseitigt. Es handelt sich dabei um die
Katachrese (ein figürlicher Ausdruck, dem kein wörtlicher entspricht). Mittel-
barkeit ist für die katachrestische Signifikation konstitutiv. Aus Gründen, auf die
ich hier nicht näher eingehen kann, kann man annehmen, dass es sich bei der
Katachrese nicht um eine spezifische Trope handelt, sondern dass sie in allen
Tropen vorhanden ist und die Rhetorizität als solche auszeichnet. Wörtlich wären
dann einfach jene Ausdrücke, die die Spuren der eigenen Rhetorizität verbergen;
folglich wäre Rhetorizität für Sprache konstitutiv.

Das ist so, weil sich – aus Gründen, die ich an anderer Stelle ausgeführt habe2

– kein Signifikationssystem anders als durch katachrestische Verschiebungen
schließen lässt. Das vollständige Argument findet sich in jenem Aufsatz und ich
werde es hier nicht wiederholen, sondern nur die logischen Schritte aufzählen. Es
sind die folgenden: (1) Da Sprache – und allgemeiner, jedes Signifikationssystem
– wesentlich differentiell funktioniert, bildet ihre Schließung die Bedingung da-
für, dass überhaupt Signifikation möglich ist. (2) Jede Schließung erfordert je-
doch die Einrichtung von Grenzen, und keine Grenze kann gezogen werden, oh-
ne zugleich das, was sich jenseits befindet, zu setzen. (3) Weil aber das System
ein System aller Differenzen ist, kann das, was sich jenseits der Grenze befindet,
nur von der Art eines Exkludierten sein. (4) Exklusion operiert allerdings auf wi-
dersprüchliche Weise: Sie macht auf der einen Seite das System der Differenzen
als Totalität erst möglich; doch auf der anderen Seite sind die Differenzen nicht
mehr einfach nur Differenzen, sondern gegenüber dem ausgeschlossenen Ele-
ment miteinander äquivalent. Weil sich diese Spannung logisch nicht vermeiden
lässt, ist die Totalität ein Gegenstand, der zugleich unmöglich und notwendig ist.
Unmöglich: insofern die Spannung zwischen Äquivalenz und Differenz unüber-
windbar ist, gibt es kein Objekt, das dieser Totalität unmittelbar entspricht. Not-
wendig: ohne ein solches Objekt gäbe es überhaupt keine Signifikation. (5) Fol-
gerung: Das unmögliche Objekt muss repräsentiert werden, jedoch wäre diese
Repräsentation wesentlich verzerrt und figürlich. Hier betritt die Katachrese die
Bühne. Als Mittel der verzerrten Kommunikation stehen nur die partikularen Dif-
ferenzen zur Verfügung. Daher muss eine dieser Differenzen die unmögliche
Totalität verkörpern – ohne dabei allerdings aufzuhören, ein Partikulum zu sein.
Aus einem bestimmten Blickwinkel betrachtet, haben wir es hierbei mit der Pro-
duktion eines leeren Signifikanten zu tun: Dieser signifiziert eine Totalität, die
tatsächlich unmöglich ist. Von einem anderen Blickwinkel aus handelt es sich
um eine hegemoniale Operation (bzw. die Konstruktion eines Herrensignifikan-
ten im lacanschen Sinne): eine bestimmte Partikularität transformiert ihren eige-
nen Körper in die Repräsentation einer inkommensurablen Totalität.

                                             

2 Vgl. hierzu meinen Aufsatz „Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?“
(Laclau 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 31

Wir verfügen jetzt über alle Elemente, die für eine Definition der antagonisti-
schen Relation erforderlich sind. Das Moment des antagonistischen Aufeinan-
derpralls kann nicht direkt repräsentiert werden, aber es kann dennoch signifiziert
– bzw., wenn man so will, positiviert – werden durch die Produktion eines leeren
Signifikanten (oder vielmehr von zwei leeren Signifikanten: einen auf jeder Seite
der antagonistischen Grenze). Das zur eigenen Identität gehörende Lager lässt
sich aufgrund der Präsenz der antagonistischen Kraft nicht um die eigene onti-
sche Partikularität schließen; und so muss es sich einerseits durch eine Äquiva-
lenzkette zwischen den eingeschlossenen Inhalten signifizieren und andererseits
durch die Produktion eines leeren Signifikanten, der kein Signifikat hat, weil er
die unmögliche Fülle der Gemeinschaft repräsentiert. Und auch das, was jede der
beiden Kräfte, die sich im Konflikt befinden, auf der anderen Seite der antagonis-
tischen Grenze wahrnimmt, ist nicht ein rein ontischer Inhalt; denn dieser Inhalt
dient ebenfalls nur der Repräsentation von etwas, das es nicht ist: der Anti-
Gemeinschaft. Dass die ontischen Repräsentationsmittel somit lückenhaft funk-
tionieren, birgt eine Vielzahl politischer Konsequenzen, von denen die wichtigste
die essentielle Instabilität der Äquivalenzkette ist: Kein leerer Signifikant kann
völlig kontrollieren, welche Verbindungen Teil der Kette sind. Wir können nun
klar erkennen, wie die Grenze der Objektivität, die der antagonistische Aufein-
anderprall darstellt, signifiziert werden kann. Jede solche Repräsentation wird
mit einer ständigen katachrestischen Bewegung einhergehen. Obwohl es keine
direkte, objektive Repräsentation des Aufeinanderpralls gibt, zeigt er sich doch in
der Subversion des Feldes der Objektivität. Wir sind nicht weit von der lacan-
schen Vorstellung der Subversion des Symbolischen durch das Reale entfernt.

Es gibt noch zwei weitere transzendentale Bedingungen, die die antagonisti-
sche Beziehung erfüllen muss, um theoretisch Sinn zu ergeben. Die erste berührt
die Frage nach dem theoretischen Status des leeren Signifikanten. Die Antwort
auf diese Frage wäre normalerweise recht einfach: Wir haben es mit einem Be-
griff zu tun. Würde hier nach der Stellung des Konzepts „leerer Signifikant“ in-
nerhalb einer Theoriestruktur gefragt, gäbe es keinen Zweifel, dass wir (gleich
welche konkrete Stellung es letztlich auch wäre) eine Entität begrifflicher Natur
meinen würden. Aber es geht nicht um diese Frage, sondern um die Beziehung
eines leeren Signifikanten zu den Objekten, die unter seiner Bezeichnung grup-
piert werden. Wir wissen, dass jede begriffliche Gruppierung als Unterordnung
verstanden werden müsste. Der Begriff drückt etwas aus, was in jedem Fall sei-
ner Verwendung ohne Änderung reproduziert wird. Ein Begriff kann nur ein all-
gemeiner sein, und seine Konkretisierungen müssen notwendigerweise etwas re-
produzieren, was sie alle gemeinsam haben, einen harten positiven Kern jenseits
ihrer partikularen Variationen. Aber was geschieht, wenn dieser gemeinsame
Kern fehlt, wenn die Basis einer Äquivalenzbeziehung nicht in einer positiven
Eigenschaft besteht, die verschiedenen individuellen gesellschaftlichen Forde-
rungen zugrunde liegt, sondern in ihrer gemeinsamen Opposition zu etwas, durch
das sie alle negiert werden? Hier erreichen wir den Kern der antagonistischen

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


32 | ERNESTO LACLAU

Beziehung: Die Komponenten jedes antagonistischen Pols werden nicht durch
ein geteiltes positives Merkmal geeint (in einem solchen Fall hätten wir es mit
einer rein objektiven Einheit zu tun), sondern weil sie alle in Opposition zu einer
Kraft stehen, mit der sie sich konfrontiert sehen. Somit kann der leere Signifikant
– der Ausdruck, der das Ensemble dieser Komponenten zusammenführt – kein
Begriff sein, weil die Relation zwischen ihm und den anderen Elementen, die
durch ihn in neuer Weise angeordnet werden, keine Unterordnung begrifflicher
Art ist. Wie wir wissen, ist es für die begriffliche Unterordnung (wofür Kants be-
stimmendes Urteil in typischer Weise steht) wesentlich, dass die Regel den Fäl-
len ihrer Anwendung vorausgehen muss. Doch die Unterordnung einer Vielzahl
von äquivalenziellen Verknüpfungen unter einen leeren Signifikanten kann we-
gen der Heterogenität dieser Verknüpfungen, deren einziges gemeinsames
Merkmal negativer Art ist, kein begrifflicher Vorgang sein. Wenn aber die Ver-
bindung eines leeren Signifikanten zu den durch ihn vertretenen Elementen nicht
begrifflicher Art ist, welcher Art ist sie dann?

Von der Art eines Namens. Hier muss ich kurz erläutern, worin ich den Un-
terschied zwischen einer nominalen und einer begrifflichen Ordnung sehe. Die
entscheidende Frage ist: Wie verweisen Namen auf Objekte? In meinem Buch
On Populist Reason (Laclau 2005) habe ich diese Frage aufgenommen und ar-
gumentiert, dass die beiden wichtigsten Ansätze – Deskriptivismus und Anti-De-
skriptivismus – dort unterschiedliche Wege einschlagen, wo es um den zentralen
Punkt geht, ob das Verweisen mit begrifflicher Vermittlung einhergeht. Die klas-
sische deskriptivistische Position – in ihren unterschiedlichen Formulierungen
von John Stuart Mill bis Bertrand Russell – geht davon aus, dass jede Objektrefe-
renz begrifflicher Vermittlung bedarf. Jeder Name wird mit einem Set deskripti-
ver Merkmale assoziiert, so dass ich diesen Namen anwende, wenn ich in der
Welt ein Objekt finde, welches diese Merkmale aufweist. Wir befinden uns also
völlig im Bereich der kantischen bestimmenden Urteilskraft: Ohne die deskripti-
ven Merkmale, die als Regel für die Zuschreibung eines Namens zu einem Ob-
jekt fungieren, wäre diese Zuschreibung gänzlich willkürlich. Die zweite Sicht-
weise ist der anti-deskriptivistische Ansatz, der mit den Arbeiten von Saul Krip-
ke und seinen Schülern verbunden wird: Hier gibt es keine begriffliche Vermitt-
lung; das Benennen ist eine Taufe ohne das Fundament einer allgemeinen Regel.
Man muss es nicht eigens sagen, dass unsere Ansicht, die sich eindeutig von der
Vorstellung einer begrifflichen Unterordnung entfernt, klar im anti-deskripti-
vistischen Lager zu verorten ist – allerdings mit einem Vorbehalt: Wenn auch die
Taufe beinhaltet, dass einem Objekt ohne jede begriffliche Vermittlung ein Name
zugeschrieben wird, so bleibt doch weiterhin das Problem, ob die Einheit des
Objekts gegeben ist, so dass mit dem Namen nur etwas abgenickt wird, was
schon vor dem Prozess des Benennens erreicht war; oder ob es sich stattdessen so
verhält, dass die Einheit des Objekts aus dem Akt des Benennens folgt. Alles,
was wir über ‚leere Signifikanten‘ gesagt haben, deutet schon darauf hin, dass
unseres Erachtens allein die zweite Variante zutreffend ist. Um es in lacanscher

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 33

Diktion zu sagen: Die Einheit des Objekts ist nur der retroaktive Effekt des Be-
nennens. Die Erklärung hierfür ist einfach: Wenn die verschiedenen Komponen-
ten, die ein Objekt näher bestimmen, bereits vor dem Akt des Benennens we-
sentliche Merkmale gemeinsam hätten, dann wäre der Akt des Benennens nur der
begrifflichen Vermittlung nachgeordnet. Aber wenn diese Merkmale heterogen
und folglich radikal kontingent sind, kann die Einheit des Objekts nirgends an-
ders herrühren als vom Akt des Benennens. Das erklärt unsere These, dass der
Name das Ding begründet. Und es zeigt auch, weshalb die Art der Einheit, die
ein leerer Signifikant im diskursiven Terrain herstellt, nicht mit begrifflicher
Unterordnung erklärt werden kann.

Noch ein weiteres Strukturelement unseres Ansatzes muss hervorgehoben
werden. Bislang haben wir gezeigt, wie das Reale symbolische Muster unter-
gräbt, wie die Grenze der Objektivität dieses Muster beeinflusst, so dass es in-
nerlich verzerrt wird. Entscheidend für diese Verzerrung ist die Produktion leerer
Signifikanten. Diese verfügen – und das ist eine ihrer Schlüsseleigenschaften –
über einen Strahlungseffekt, der über alle strukturell determinierbaren Orte hin-
ausreicht. Das bedeutet, dass das, was man in die leeren Signifikanten investiert,
nicht strukturell vorgegeben sein kann, denn sonst wäre dieses Investment voll-
ends objektiv und der disruptive Effekt der leeren Signifikanten wäre verloren.
Aus diesem Grund sprechen wir von radikalem Investment. Es ist ‚radikal‘, weil
es zur Gänze von außen kommt, und es ist ein ‚Investment‘ – fast im finanziellen
Sinn –, weil man ein Strukturelement mit einem Wert versieht, der nicht aus sei-
nem Platz in der Struktur hervorgeht. Daher liegen auch alle Versuche, ein
Strukturelement gegenüber anderen zu privilegieren – etwa im Fall der berühm-
ten „Bestimmung in letzter Instanz“ durch die Ökonomie –, völlig falsch. Eine
solche Bestimmung könnte nur ein objektiver Effekt sein und sie könnte die Be-
grenzung der Objektivität, die aus der antagonistischen Präsenz resultiert, nicht
erklären.

Doch welcher Art ist dann ein Investment, das wirklich radikal ist? Nach un-
serer Auffassung kann es nur affektiver Art sein. Diese Behauptung erfordert je-
doch eine vorsorgliche Warnung. Es wäre falsch anzunehmen, Signifikation sei
der Seite der Objektivität zugeordnet, wohingegen das affektive Investment eine
Größe wäre, die dem Signifikationsprozess völlig fremd ist. Dies wäre, wie ich
an anderer Stelle gezeigt habe (Laclau 2004), eine fehlerhafte Unterteilung. Denn
erstens ist Signifkation auf Affekt angewiesen, insofern als der paradigmatische
Pol der Sprache – den Saussure in aufschlussreicher Weise ‚assoziativ‘ nannte –
Substitutionen erforderlich macht, die nur vermittels individueller Erfahrung
möglich sind; und zweitens ist Affekt keine Größe, die vollkommen außerhalb
der Signifikation konstituiert wird, sondern existiert nur im Zuge der differenti-
ellen Kathexis einer Signifkantenkette. Hier habe ich versucht, die Logik der He-
gemonie mit der des Objekts klein a der lacanschen Theorie zu verknüpfen, und
zwar insbesondere mit der Lesart der lacanschen Theorie, wie sie in den Arbeiten
von Joan Copjec vorgenommen wird (Copjec 2002). Nach Lacan dient die Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


34 | ERNESTO LACLAU

limierung dazu, ein Objekt zur Würde des Dings zu erheben (des freudschen
Dings natürlich). Das bedeutet, dass ein bestimmtes partielles Objekt aufhört, ei-
ne Partialität innerhalb einer Totalität zu sein – damit wäre sie auf ein bloßes
Moment einer globalen Struktur reduziert –, und stattdessen zur Partialität wird,
die die Totalität ist. Das ist allerdings genau die Rolle, die wir dem ‚leeren Signi-
fikanten‘ bei der Konstituierung hegemonialer Formierungen zugeschrieben ha-
ben. Somit sind die Logik des Objekts klein a und die der Hegemonie nicht ein-
fach homolog: Sie sind identisch, denn beide zeigen, wie strukturelle Effekte
möglich sind, ohne dass sie jedoch strukturell determiniert sind. Die Konsequen-
zen dieser letzten Behauptung vollends zu verstehen, ist von hoher Bedeutung.
Eine hundertprozentige Übereinstimmung von struktureller Determination und
strukturellen Effekten könnte es nur geben, wenn die Struktur eine causa sui wä-
re; sie müsste dafür, mit anderen Worten, eine Art spinozaische Eternität sein.
Und genau das wird von all jenen Theorien vorausgesetzt, die die Produktions-
weise zum fundamentum inconcussum des Sozialen gemacht haben. Sobald wir
aber diese Selbstdeterminination durch die Präsenz eines heterogenen Anderen
unterlaufen – wie im Fall des Antagonismus – wird der Zusammenhang zwischen
strukturellen Effekten und struktureller Determinination tendenziell aufgebro-
chen; damit ist zugleich gesagt, dass letztere ein Machtsystem darstellt, das wie
jede Macht gegenüber etwas ihm bzw. ihr Äußerlichen zum Einsatz kommt. Mit
anderen Worten: Sobald man nicht länger von der Selbstdetermination ausgeht,
hat jede strukturelle Konfiguration Existenzbedingungen, die nicht schon an sich
gegeben sind. Im Falle von Produktionsweisen bedeutet das, dass sie, da sie als
Existenzbedingungen nicht das Resultat einer wie auch immer gearteten Deter-
mination in letzter Instanz sind, Teil eines artikulierten Ganzen sind, das sie mit-
konstituieren. Aus diesem Grund muss das Konzept der ‚Produktionsweise‘ durch
das der ‚hegemonialen Formierung‘ ersetzt werden.

***

An diesem Punkt können wir uns wieder der Frage nach dem Übergang vom
Marxismus zum Post-Marxismus zuwenden. Der Ausgangspunkt war, dass die
zwei Annahmen, die das Feld des klassischen Marxismus aufspannen, letztlich
inkompatibel sind: einerseits die Annahme, dass die Geschichte zusammenge-
halten würde durch den Widerspruch zwischen der Entwicklung der Produktiv-
kräfte und den verschiedenen Systemen von Produktionsverhältnissen – ein Ge-
schehen, in dessen Zentrum Gesetze historischer Notwendigkeit stehen; und an-
dererseits die Idee der entscheidenden Bedeutung des Klassenkampfs, die wenig-
stens potenziell die Möglichkeit kontingenter Ergebnisse eröffnete. Wenn die
widersprüchliche Natur dieser beiden Annahmen lange Zeit verborgen geblieben
ist, so geschah das aufgrund der Art, in der sie im marxistischen Diskurs artiku-
liert wurden. Die objektivistische Komponente war dominant und begrenzte die
volle Ausdehnung jener Logik, die implizit im Begriff des gesellschaftlichen

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 35

Antagonismus angelegt war. Man muss nur an die Rolle denken, die die Katego-
rie der ‚historischen Notwendigkeit‘ im Marxismus der Zweiten Internationale
spielte, um zu erkennen, welche Begrenzung sie der politischen Kreativität und
Vorstellungskraft auferlegte. Sobald jedoch der Glaube an die historische Not-
wendigkeit geschwächt war, brachen die Dämme, die die marxistischen Dogmen
darstellten, an allen Stellen. Man muss jedoch darauf hinweisen, dass es sich da-
bei nicht um einen Kollaps handelte, sondern vielmehr ein geordnetes Über-
schwappen: Sobald es nicht mehr durch die Annahme einer objektiv begründeten
Grenze eingeengt war, entwickelte sich ganz einfach das Potenzial, das in der
zentralen Stellung des Klassenkampfs als Motor des historischen Wandels ange-
legt war. Die Bewegung vom Marxismus zum Post-Marxismus ist zu einem gro-
ßen Teil die Geschichte dieses Übergangs.

Es ist vielleicht paradox, dass das erste Opfer dieses Übergangs eben jener
zentrale Begriff war, der ihn möglich gemacht hatte: der ‚Klassenkampf‘. Wes-
halb? Der Grund liegt in der Heterogenität, die wir im Innern der Konzeption des
gesellschaftlichen Antagonismus ausgemacht hatten. Wenn sich Antagonismus
auf dialektische Weise erklären ließe (A – nicht A), gäbe es kein Problem: So-
wohl der Aufeinanderprall als auch die Akteure des Aufeinanderpralls würden im
selben Moment determiniert. Aber es wurde bereits erklärt, weshalb das Konzept
des dialektischen Übergangs nicht in der Lage ist zu erklären, was bei einer anta-
gonistischen Konfrontation geschieht. Wenn man jedoch die Heterogenität, die
wir im Herzen der antagonistischen Relation vorgefunden haben, annimmt, wenn
die beiden Pole dieser Relation nicht demselben Raum der Repräsentation ange-
hören, dann gibt es auch keine Möglichkeit mehr, die Wurzeln von Kämpfen in
einer partikularen sozialen Kategorie wie der der Klasse zu verorten.

Wir wollen die wirklichen Dimensionen einer heterogenen Relation betrach-
ten. Wie ich an anderer Stelle ausgeführt habe, scheidet die Möglichkeit, das
Moment der radikalen Heterogenität in einem dialektischen Übergang zu finden,
aus. Sehen wir uns beispielsweise die Vorstellung an, die kapitalistischen Pro-
duktionsverhältnisse seien inhärent antagonistisch. Im Rahmen einer dialekti-
schen Konzeption, die Antagonismus auf Widerspruch reduziert, bestünde die er-
ste Aufgabe darin, ein homogenes Terrain zu finden, auf welchem sich der Wi-
derspruch entwickeln kann. Um das zu tun, muss man aber sowohl den Kapitalis-
ten als auch den Arbeiter darauf reduzieren, eine ökonomische Kategorie zu sein:
Käufer bzw. Verkäufer von Arbeitskraft. Dann ließe sich folgern, dass die Bezie-
hung zwischen beiden intrinsisch antagonistisch ist, weil der Kapitalist dem Ar-
beiter Mehrwert entzieht. Aber diese Folgerung ist unzulässig. Die Beziehung
wird nur zu einer antagonistischen, wenn der Arbeiter der Abschöpfung des
Mehrwerts Widerstand entgegensetzt – aber man kann die Kategorie ‚Verkäufer
von Arbeitskraft‘ solange analysieren, wie man will, und wird dennoch nicht in
der Lage sein, von ihr die Kategorie ‚Widerstand‘ logisch abzuleiten. Dieselbe
Reduktion des Kapitalisten und des Arbeiters auf ökonomische Kategorien, die
für die Konstruktion eines homogenen Raums der dialektischen Vermittlung er-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


36 | ERNESTO LACLAU

forderlich ist, verunmöglicht es also zugleich, das spezifisch antagonistische
Moment der Relation zwischen beiden zu denken. Warum aber kann ein Antago-
nismus zwischen Arbeitern und Kapitalisten bestehen? Wegen der Art und Wei-
se, in der der Arbeiter außerhalb der Produktionsverhältnisse konstituiert wird
(die Tatsache, dass er oder sie unterhalb eines bestimmten Lohnniveaus kein an-
ständiges Leben leben kann etc.). Aber wenn das der Fall ist, dann ist der Kon-
flikt nicht in den Produktionsverhältnissen angelegt, sondern zwischen den Pro-
duktionsverhältnissen und der Art und Weise, in der gesellschaftliche Akteure
außerhalb dieser Verhältnisse konstituiert werden. Die Schlussfolgerung ist klar:
Die zwei Räume der Repräsentation (jener des Arbeiters und jener des Kapitalis-
ten) sind radikal heterogen, wodurch das Terrain, auf dem eine dialektische Ver-
mittlung möglich gewesen wäre, zerstört ist.

Hieraus folgen unmittelbare Konsequenzen. Sobald wir geschlossen haben,
dass Antagonismen heterogene Räume symbolischer Repräsentation vorausset-
zen, die nicht dialektisch vermittelt sind, gibt es keinen Grund mehr dafür anzu-
nehmen, dass die privilegierten Punkte einer antagonistischen Konfrontation in
den Produktionsverhältnissen zu finden sind. Die kapitalistische Entwicklung
kreiert viele andere Orte des Konflikts: ökologische Krisen, Ungleichgewichte
zwischen den verschiedenen ökonomischen Sektoren, imperialistische Ausbeu-
tung etc. Folglich gibt es aber viele Subjekte des ‚anti-kapitalistischen Kampfes‘,
sie können nicht auf eine so einfache Kategorie wie die der ‚Klasse‘ reduziert
werden. Es wird eine Pluralität der Kämpfe geben. Die Zahl der Kämpfe in unse-
rer Gesellschaft nimmt zu, je mehr wir in die globalisierte Ära eintreten, aber es
handelt sich dabei immer weniger um ‚Klassen‘-Kämpfe. Man könnte natürlich –
wie Marx im 19. Jahrhundert – argumentieren, dass es in kapitalistischen Gesell-
schaften eine Tendenz zur Vereinfachung der sozialen Struktur gebe, mit der
Folge, dass wir uns einer Situation annähern, in der es zu einem letzten Show-
down der Geschichte käme, einer einfachen Konfrontation zwischen Arbeitern
und Kapitalisten. Selbst ein kurzer Blick auf die Gegenwartsgesellschaften ge-
nügt jedoch, um diesen Einwand ohne viel Aufhebens beiseite zu wischen.

Unsere Analyse hat zur Konsequenz, vom Primat der Politik bei der Struktu-
rierung sozialer Räume auszugehen. Es stellt sich nicht länger die Frage nach ir-
gendwelchen infrastrukturellen Logiken, die hinter unserem Rücken die Zukunft
unserer Gesellschaften determinieren. Zwar ist richtig, dass das Politische – die
Welt kontingenter Artikulationen – durch das Soziale – das Feld sedimentierter
sozialer Praktiken – begrenzt wird, aber die sozialen Automatismen des Letzteren
legen die Strukturierung unserer Gesellschaften immer weniger fest. Auch in die-
sem Bereich sind die Effekte der Globalisierung deutlich sichtbar.

Eine zweite Konsequenz besteht darin, dass politische Akteure in gewissem
Umfang immer populare3 Akteure sein werden. Als ‚Volk‘ verstehen wir einen

                                             

3 Anmerkung des Übersetzers: Das englische Wort „popular“ wird im Allgemeinen als
„populär“ ins Deutsche übertragen. Das verfehlt mit Blick auf die Laclau’sche Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 37

kollektiven Akteur, der infolge einer äquivalenziellen Re-Aggregierung einer
Vielzahl von Forderungen um einen Knotenpunkt oder leeren Signifikanten ent-
steht. Die Konstituierung popularer Akteure wird auf zwei Arten begrenzt. Die
erste Begrenzung steht in Verbindung zur Sektoralisierung gesellschaftlicher
Forderungen. Aus der Heterogenität, die in Bezug auf gesellschaftliche Antago-
nismen besteht, können – außer in Perioden organischer Krisen – niemals unbe-
grenzte Äquivalenzketten entstehen. Eine Forderung kann sich daher stets nur in
begrenzter Weise ‚populistisch‘ einschreiben, wobei die Grenzen konjunkturel-
lem Wandel unterliegen. Es gibt also eine Spannung zwischen der Fähigkeit ei-
ner Gruppe, in andere Sektoren hegemonial hinein zu agieren, und ihrer objekti-
ven Verortung innerhalb eines Systems von Beziehungen, das der hegemonialen
Öffnung Grenzen auferlegt. Beispielsweise kann eine Gewerkschaft als Sammel-
punkt für eine Reihe von gesellschaftlichen Forderungen fungieren, aber die Tat-
sache, dass sie innerhalb eines genau gegebenen Rahmens die Interessen von Ar-
beitnehmern verteidigen muss, kann ihre hegemonialen Ambitionen einschränken.
Die ganze gramscianische Dialektik zwischen ‚korporativer‘ und ‚hegemonialer‘
Klasse stellt diese Spannung am besten dar. (Wenn wir nun von strukturellen Be-
grenzungen sprechen, die aus einem bestimmten Rahmen resultieren, kehren wir
damit nicht zur ‚objektivistischen‘ Infrastruktur zurück, die wir oben kritisiert
hatten. Wir behaupten nicht, dass diese strukturellen Begrenzungen das Funda-
ment der Geschichte seien und dass ihre Widersprüche den Verlauf der Ge-
schichte erklären könnten, sondern dass jeder gesellschaftliche Zustand daraus
resultiert, dass ein symbolischer Rahmen und ein heterogenes Anderes, welches
diesen Rahmen in Frage stellt, zusammenwirken.)

Bislang haben wir uns mit den Möglichkeiten und Hindernissen einer gegen
das System gerichteten Mobilisierung befasst. Die zweite Konsequenz unserer
Ausführungen berührt nun die Gegenbewegung, die Reaktion derjenigen, die an
der Macht sind, gegen die antagonistische Mobilisierung. Ganz allgemein kann
diese Politik in einer Formel zusammengefasst werden: die Demobilisierung des
Underdogs. Die antipolitische Handlungsweise par excellence besteht in der Be-
werkstelligung eines Zustandes, in welchem alle Interessen korporativ inkludiert
werden, was die Formierung eines ‚Volkes‘ verhindert. Die saint-simonsche For-
mulierung „von der Regierung von Personen zur Verwaltung von Sachen“ bringt
diese Tendenz schön zum Ausdruck. In meinem Buch über den Populismus habe
ich ausgeführt, dass die Regierung von Mexiko unter der Herrschaft der PRI hin-
sichtlich der Aufnahme einzelner Forderungen relativ flexibel war. Was aber
nicht toleriert wurde, war das, was el paquete (das Paket) genannt wurde – das

                                                                                                                               

rie aber den Kern der Sache, da „populär“ eher eine Nähe zu „bekannt“, „volksnah“
oder „volkstümlich“ hat, während das englische „popular“ in diesem Zusammenhang
eher so etwas wie „volksbezogen“ meint. Die Übersetzung „popular“ wähle ich in
Anlehnung an die deutsche Übersetzung von Gramscis „popolare“, das als unmittel-
barer Kontext von Laclaus „popular“ gelten kann. Eine ausführliche Begründung für
diese Übersetzung im Gramsci-Text gibt Bochmann (1991: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


38 | ERNESTO LACLAU

heißt ein umfassendes Set von als äquivalent artikulierten Forderungen, das eine
größere politische Wende impliziert hätte. Es gibt allerdings auch einen Populis-
mus von der Position der Macht aus, und zwar dann, wenn für ein größeres Un-
terfangen, das drastische Änderungen im Institutionensystem mit sich bringt, eine
populare Mobilisierung notwendig ist.

Wir können uns nun ein letztes Mal der Geschichte des Marxismus zuwen-
den, um zu begreifen, wie das ‚institutionalistische‘ und das ‚populistische‘ Mo-
ment miteinander kombiniert und so zwiespältige politische Effekte produziert
wurden. Zunächst war der Marxismus der Inbegriff der Weigerung, populistische
Neuordnungen welcher Art auch immer zu unterstützen. Die revolutionäre Per-
spektive konnte dennoch aufrechterhalten werden, weil man, indem man sich auf
die Verteidigung der Interessen der Arbeiter konzentrierte und den Rest den ‚Ge-
setzen der historischen Notwendigkeit‘ überließ, letztlich die große Masse der
Bevölkerung repräsentieren würde, sobald der Prozess der Proletarisierung weit
genug fortgeschritten wäre. Die Kombination des illusorischen Charakters dieser
prophezeienden Politik und der tatsächlichen Politik, die dadurch ermöglicht
wurde – die Verteidigung der Standesinteressen der Arbeiter –, hatte eine läh-
mende Wirkung. Die Position der Gewerkschaften war weit davon entfernt, eine
Art ‚freies Territorium‘ zu sein. Vielmehr war sie Teil des institutionellen Sys-
tems in den jeweiligen Ländern, mit der Konsequenz, dass dann, als diese be-
droht waren (wie 1914), die ‚nationale‘ Solidarität wichtiger wurde als die Ideo-
logie der ‚Klasse‘. Mit der Spaltung der Arbeiterbewegung und dem Entstehen
der Komintern zeigte sich die Schwäche eines reinen ‚Klassismus‘ noch deutli-
cher: Die Zickzack-Oszillation zwischen ultralinkem Abenteurertum und oppor-
tunistischer Anpassung an den Status quo wurde zum Kennzeichen kommunisti-
scher Politik. Die ‚Bolschewisierung‘ der kommunistischen Parteien in den 1920er
Jahren besiegelte die Festlegung auf eine im Wesentlichen anti-hegemoniale Ori-
entierung. Nur in den wenigen Fällen, in denen die stalinistische Kontrolle nach-
ließ und einige kommunistische Bewegungen in der Lage waren, sich in Knoten-
punkte eines größeren nationalen und popularen kollektiven Willens zu verwan-
deln, gab es ein anderes Ergebnis als eine desaströse Niederlage. Maos Langer
Marsch und Titos Partisanenkrieg waren vielleicht die beiden wichtigsten Siege-
serfahrungen; beide beruhten auf der Konstruktion breiter popularer Identitäten
und machten die Beschränkungen einer reinen ‚Klassenkampfstrategie‘ deutlich.
Gramscis Theoretisierung, die ihr Zentrum in den Begriffen der ‚Hegemonie‘
und des ‚kollektiven Willens‘ hatte, war der Hauptausdruck einer Alternativstra-
tegie, die allerdings nur wenige Anhänger fand.

***

Ein letzter Punkt ist noch offen. Was ist mit der ‚Ideologie‘, die im Titel dieses
Beitrags auftaucht? Im Terrain des Marxismus gab es zwei Konzeptionen der
Ideologie, und beide sollten meines Erachtens verworfen werden. Die erste Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


IDEOLOGIE UND POST-MARXISMUS | 39

zeption war die des ‚falschen Bewusstseins‘; die zweite die der Ideologie als
notwendige Dimension jeder gesellschaftlichen Formation. Die erste Option ist
verknüpft mit der Möglichkeit eines ‚wahren‘ Bewusstseins einer mit sich ver-
söhnten Menschheit – und in manchen Versionen ist Ideologie das Gegenteil von
Wissenschaft. Der Essentialismus dieser Sichtweise ist heute völlig diskreditiert.
Die zweite Option hingegen besitzt deshalb keine Attraktivität für gegenwärtige
Theorieentwürfe, weil sie zu sehr in Verbindung zu der Vorstellung einer natura-
listischen Infrastruktur steht, die sich im Denken der Menschen in der Form ver-
zerrter Ideen widerspiegelt. Ich zögere jedoch, den Begriff der Ideologie gänzlich
aufzugeben. Ich denke, er kann beibehalten werden, aber nur, wenn man seiner
Bedeutung einen bestimmten Dreh gibt. Wie wir oben gesehen haben, hat jede
prekäre Stabilisierung von Bedeutung etwas wesentlich Katachrestisches. Jede
‚Schließung‘ ist notwendig tropologisch. Das bedeutet, dass diejenigen diskursi-
ven Formen, die innerhalb eines bestimmten Kontexts den Horizont der insge-
samt möglichen Repräsentation konstruieren, die also die Grenzen des ‚Sagba-
ren‘ etablieren, notwendig figurativ sein werden. Sie sind, in den Worten Hans
Blumenbergs, ‚absolute Metaphern‘, ein gigantisches als ob. Diese Operation des
Schließens würde ich weiterhin ideologisch nennen, was in meinem Vokabular,
wie nun klar sein sollte, in keiner Weise eine pejorative Konnotation hat.

Übersetzung: Martin Nonhoff

Literaturverzeichnis

Bochmann, Klaus (1991): „Editorische Vorbemerkung“. In: Antonio Gramsci: Gefäng-
nishefte. Band 1. Hamburg: Argument, 15-20.

Copjec, Joan (2002): Imagine there’s no woman. Cambridge, Mass.: MIT Press.

Laclau, Ernesto (2002): „Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun?“. In: ders.:
Emanzipation und Differenz. Wien: Turia + Kant, 65-78.

— (2004): „Glimpsing the Future“. In: Simon Critchley und Oliver Marchart (Hrsg.):
Laclau. A Critical Reader. London, New York: Routledge, 279-328.

— (2005): On Populist Reason. London, New York: Verso.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe (1991[1985]): Hegemonie und radikale Demokra-
tie. Zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404942-002 - am 14.02.2026, 16:42:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

