
Topologien des Körpers im Werk 
von Deleuze und Michel Foucault 
Eine Einführung

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

R äume des Denkens: Gilles Deleuze und Michel Foucault

Gilles Deleuze und Michel Foucault befassten sich beide mit Machtdispositiven, 
der Auflösung von abstrakten Universalien und der Rolle von Körpern im Spiel 
von Subjektivierungen.1 Bemerkenswerterweise schlugen sie immer wieder 

1 | Zu inhaltlichen Bezügen zwischen Deleuze und Foucault siehe folgende Sekundär-

literatur: Balke, Friedrich: »Gilles Deleuze«, in: Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel 

Foucault. Handbuch, Stuttgart 2008, S.  190-192; Braidotti, Rosi: »Fils de la meme 

épistémè: Foucault et Deleuze«, in: Les Cahiers du GRIF, Nr.  34, 1986, S.  133-138; 

Grace Wendy: »›Faux Amis‹: Foucault and Deleuze on Sexuality and Desire«, in: Critical 

Inquiry 36, Nr. 1, Herbst 2009, S. 52-79; Grace, Wendy: »Foucault and Deleuze: Making 

a Dif ference with Nietzsche«, in: Foucault Studies, Nr. 17, April 2014, S. 99-116; Krause, 

Ralf und Rölli, Marc: »Die Subjektivierung der Macht. Zu Begehren und Lust bei Gilles 

Deleuze und Michel Foucault«, in: Kadi, Ulrike und Unter thurner, Gerhard (Hg.): Sinn 

macht Unbewusstes. Unbewusstes macht Sinn, Würzburg 2005, S. 192-229; Macherey, 

Pierre: »Foucault avec Deleuze. Le retour éternel du vrai«, in: Revue de synthèse, Nr. 2, 

April-Juni 1987, S. 277-285; Revel, Judith: »Foucault, lecteur de Deleuze: De l’écart à 

la dif férence«, in: Critique, Nr. 591-592, August-September 1996, S.  727-735; sowie 

die Beiträge in: Foucault and Deleuze, Foucault Studies, Sonderheft, April 2014, Nr. 

17 (Sammelband zur Konferenz: »Between Deleuze and Foucault«, Purdue University, 

2012). Jüngst erschienen ist: Morar, Nicolae; Nail, Thomas und Smith, Daniel W. (Hg.): 

Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016. 

�Weiterhin sind folgende Passagen in den Biografien aufschlussreich: Eribon, Didier: Mi-

chel Foucault. Eine Biographie, übers. von Hans-Horst Henschen, Frankfur t a.M. 1991, 

insb. der dritte Teil »Politischer Aktivist und Professor am Collège de France«, S. 285-

481, vor allem S.  360ff., S.  407-416, S.  438ff.; Macey, David: The Lives of Michel 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin12

neue Achsen für ihr Denken vor – insbesondere in Hinblick auf ihre Subjektent-
würfe außerhalb eines Identitätsbegriffs, wie der französische Philosoph Pierre 
Klossowski 1972 betonte.2 Und als Michel Foucault 1984 verstarb, hob Deleuze 
während einer Ansprache vor dem Krankenhaus Salpêtrière in Paris besonders 
dessen denkerische Wandlungsfähigkeit hervor.3 Zu diesem Zeitpunkt war 
bereits seit sieben Jahren der intellektuelle Weg der beiden Philosophen in der 
Öffentlichkeit kein gemeinsamer mehr gewesen. Punktueller Anlass hierfür 
war die Auslieferung des deutschen RAF-Anwalts Klaus Croissant im Novem-
ber 1977 durch französische Behörden an die BRD.4 Zwar protestierten Deleuze 
und Foucault beide gegen diese, hatten aber eine unterschiedliche Auffassung 
der Ausrichtung der Proteste.5 Ihr intensiver Austausch der 1960er und 1970er 

Foucault, London 1993, S. 152ff.; Marks, John: »Foucault«, in: ders.: Deleuze. Vitalism 

and Multiplicity, London 1998, S. 108-122; Dosse, François: Intersecting Lives. Gilles 

Deleuze and Félix Guattari, übers. von Deborah Glassman, New York 2011, insbesonde-

re das Kapitel »Deleuze and Foucault. A Philosophical Friendship«, S. 306-330.

2 | Hierzu Foucault: »Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich 

solle der gleiche bleiben.« Foucault, Michel: Archäologie des Wissens [L’Archéologie 

du savoir, 1969], übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1981, S.  30; Klossowski, 

Pierre: »Digression à partir d’un portrait apocryphe«, in: L’Arc, Nr. 49, 1972, S. 11; für 

den Verweis auf Klossowski in diesem Zusammenhang vgl. auch das Kapitel von Marks: 

Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 108.

3 | Deleuze zitier te hier eine längere Passage aus Foucaults Der Gebrauch der Lüste, 

a.a.O., S. 15f. Vgl. auch Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 536f.

4 | Hierzu und zu den folgenden Ausführungen vgl. z.B. Eribon: Foucault, a.a.O., 

S. 371ff; Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 109f.

5 | Foucault unterzeichnete eine Petition, die Deutschland als »Polizeidiktatur« be-

zeichnete, nicht. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S.  372f. Ebenfalls dazu: Defer t, 

Daniel: »Zeittafel«, übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel: Schriften in vier 

Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Mitarbeit von Jacques 

Lagrange, Bd. 1: 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, S. 15-105, hier S. 20f., S. 23, S. 30. 

Siehe weiterhin Foucaults Berichte: Foucault, Michel: »Wird Klaus Croissant ausge-

liefer t?« [»Va-t-on extrader Klaus Croissant?«, 1977]«, übers. von Michael Bischoff, 

in: ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François 

Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd.  3: 1976-1979, Frankfur t a.M. 2003, 

Nr. 210, S.  468-474, hier S.  469 und S.  472. Zu Foucaults Er fahrungen mit der Poli-

zei in Deutschland während seines Berlinaufenthalts siehe weiterhin Felsch, Philipp: 

»Foucault und die Terroristen«, in: ders.: Der lange Sommer der Theorie. Geschichte ei-

ner Revolte 1960-1990, München 2015, S. 135-148, hier S. 145-146; Foucault, Michel: 

»Wir fühlten uns als schmutzige Spezie« [»Nous nous sommes sentis comme une sale 

espèce«, 1977], übers. von Jürgen Schröder, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 3, 

a.a.O., Nr. 217, S. 534-538.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Topologien des Körpers im Werk von Deleuze und Michel Foucault 13

Jahre verebbte und sie sahen sich nicht mehr.6 Gleichzeitig blieb Foucault dabei, 
Deleuze sei der »einzige philosophische Geist in Frankreich«.7 Deleuze äußerte 
später, Foucault hätte in den letzten Jahren nur mit seinen engsten Weggefähr-
ten zusammen sein wollen.8 Tatsächlich gehörte er zu den wenigen, die Foucault 
im Juni 1984 noch einmal sehen wollte, auch wenn es dazu nicht mehr kam.9

Nach ihrem ersten Zusammentreffen 1962 war ein engerer inhaltlicher 
Kontakt über die Aufgabe entstanden, die französische Neuedition der Nietz-
sche Gesamtausgabe zu übernehmen.  Sowohl Deleuze als auch Foucault 10

hatten sich zu diesem Zeitpunkt nachhaltig mit dessen Schriften befasst. Die 
Wirkung Nietzsches auf beide ist bekannt und überaus deutlich in ihrem Den-
ken von Körpern und Körperlichkeiten wie auch in ihrer Auseinandersetzung 
mit Pierre Klossowskis Werk.11 Gerade die Bedeutung des Körpers in Nietz-
sches Werk stieß im 20. Jahrhundert Umbrüche in der französischen Philo-
sophie und Ästhetik an.12 Deleuze hatte Nietzsche und die Philosophie (1962)13 

6 | Ebenso wird häufig die unterschiedliche Haltung gegenüber der Gruppe der Neuen 

Philosophen, denen Foucault kurzzeitig angehörte, für das Auseinanderdrif ten von De-

leuze und Foucault angeführt. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 372-373; Marks: 

Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 110.

7 | Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 375.

8 | Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 110; Deleuze, Gilles: »Die 

Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen« (Gespräch mit Robert Maggiori) [»Fendre les 

choses, fendre les mots«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen. Gespräche und Interviews 

1972-1990 [Pourparlers, 1972-1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t a.M. 1993, 

S. 121-135, hier S. 121.

9 | Vgl. u.a. Eribon, Michel Foucault, a.a.O., S.  375. Für weitere Einschätzungen vgl. 

auch Dosse: »Deleuze and Foucault«, a.a.O., S.  306-330; Macey, David: The Lives of 

Michel Foucault, London 1993, passim; Marks: »Foucault«, a.a.O.

10 | Vgl. Dosse: »Deleuze and Foucault«, a.a.O., S. 307.

11 | Vgl.: Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers« [»Pierre 

Klossowski ou les Corps Langages«, 1965], übers. von Sigrid v. Massenbach, in: Spra-

chen des Körpers, Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 39-52; 

Foucault, Michel: »Die Prosa Aktaions« [»La Prose d’Actéon«, 1964], übers. von Sigrid 

v. Massenbach, in: Sprachen des Körpers, a.a.O., S. 25-38. Zu Deleuze, Foucault und 

Nietzsche vgl. weiterhin Grace: »Foucault and Deleuze. Making a Dif ference with Nietz-

sche«, a.a.O., S. 99-116.

12 | Vgl. z.B. Hamacher, Werner: Nietzsche aus Frankreich. Essays von Georges 

Bataille, Maurice Blanchot, Jacques Derrida, Michel Foucault, Pierre Klossowski, Berlin 

2003.

13 | Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie [Nietzsche et la philosophie, 

1962], übers. von Bernd Schwibs, Hamburg 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin14

veröffentlicht sowie 1965 ein weiteres Buch zu Nietzsche.14 Foucaults Ausei-
nandersetzung war noch nicht derartig sichtbar, ist aber deutlich belegt an-
hand der handschriftlichen Notizen seiner Nietzsche Lektüre in den frühen 
1950er Jahren.15 Deleuze wie Foucault nehmen 1964 an dem in Royaumont 
veranstalteten Kolloquium über Nietzsche teil.16 Für Foucault bietet sich da-
mit die Gelegenheit zur Veröffentlichung eines ersten Textes über Nietzsche: 
»Freud, Nietzsche, Marx«.17 Das kurze sachliche Vorwort wiederum, das sie zu 
der Neuauflage der Nietzsche Edition schrieben, wie auch ein Gespräch anläss-
lich der Publikation der Ausgabe verraten nichts über den enormen Einfluss 
des deutschen Denkers auf ihr eigenes Werk und noch weniger über mögliche 
Kreuzungspunkte ihres Denkens.18 

14 | Deleuze, Gilles: Nietzsche. Ein Lesebuch von Gilles Deleuze [Nietzsche, sa vie, 

son œuvre: avec un exposé de sa philosophie, 1965], übers. von Ronald Voullié, Berlin 

1979.

15 | Die Notizen sind in den Archiven der Bibliothèque national de France einsehbar. 

Für Belege der frühen Nietzsche- und Heidegger-Lektüre vgl. zudem Defer t: »Zeittafel«, 

a.a.O., S. 20ff. Tatsächlich hatte Foucault bereits 1954 einen bisher nicht publizier ten 

Text zu Nietzsche geschrieben, auf der Rückseite des Typoskripts zu Maladie mentale et 

personnalité: »Es gibt drei verwandte Er fahrungen: Traum, Rausch und Wahnsinn«. Vgl. 

ebd., S. 26.

16 | Dosse, »Deleuze and Foucault«, a.a.O., S.  307. An dem von Dosse ebenfalls er-

wähnten Kolloquium in Cerisy Nietzsche aujourd’hui nahm Deleuze teil. Siehe auch die 

von Deleuze herausgegebenen Konferenzbeiträge zu Royaumont: Deleuze, Gilles (Hg.): 

Nietzsche. Cahiers de Royaumont, Paris 1966 (mit den Beiträgen von Deleuze und 

Foucault).

17 | Foucault, Michel: »Freud, Nietzsche, Marx« [1964], übers. von Michael Bischoff, 

in: Foucault: Schriften in vier Bänden, Bd. 1, a.a.O., S. 727-743; ders.: »Nietzsche, die 

Genealogie, die Historie« [»Nietzsche, la génealogie, l’histoire« 1971], übers. Michael 

Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, Bd. 2: 1970-1976, hg. von 

Daniel Defer t, Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfur t a.M. 2002, 

Nr. 84, S. 166-191.

18 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Allgemeine Einführung« [»Introduction 

générale«, F. Nietzsche, Œuvres philosophiques completes, 1967], übers. von Michael 

Bischoff, in: Foucault: Schriften in vier Bänden, Bd.  1, a.a.O., S.  723-726; Foucault, 

Michel: »Michel Focuault und Gilles Deleuze möchten Nietzsche sein wahres Gesicht 

zurückgeben (Gespräch mit C. Jannoud)« [»Michel Foucault et Gilles Deleuze veulent 

rendre à Nietzsche son vrai visage«, 1966], übers. von Michael Bischoff, in: ebd., Nr. 

41, S. 708-711.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    15

Ab Ende der 1960er Jahre ging kaum eine Schrift des einen unbemerkt 
an dem anderen vorbei.19 Die Rezensionen in Critique und im Nouvel Obser-
vateur zeigen die intellektuelle Bewunderung, die beide füreinander hegten – 
z.B. Foucault: »er [der Anti-Ödipus] stachelt uns an, weiterzugehen.«20 Bereits 
1963 hatte Deleuze über Foucaults Raymond Roussel (1963) geschrieben und in 
»Raymond Roussel oder der horror vacui« Foucaults »poetische[r] und philo-
sophische[r] Kraft« beschrieben, die er als »wichtige Etappe« in Hinblick auf 
Foucaults Werk zwischen »Sprache, Blick, Tod und Wahnsinn« bezeichnet.21 
1966 folgte über Die Ordnung der Dinge der Artikel »Der Mensch, eine zwei-
felhafte Existenz« und markiert Deleuzes Anerkennung von Foucaults »Meis-
terschaft, von einem so neuartigen Ton, daß der Leser in dieser Reflexion über 
die Geschichte das Herannahen einer neuen Denkweise spürt« noch stärker:22 
»Auf die Frage: Was gibt es Neues in der Philosophie? liefern Foucaults Bücher 
die beste, die lebendigste, auch die überzeugendste Antwort«.23 

Foucault ›antwortet‹ 1969, nach der Arbeit an der Nietzsche-Edition, im 
Nouvel Observateur mit »Ariadne hat sich erhängt« auf Differenz und Wiederho-
lung (1968) als »das einzigartigste, das andersartigste« Buch: »Das Denken ist 
kein offener Blick mehr auf klare und in ihrer Identität eindeutig fixierte For-
men; es ist Gebärde, Sprung, Tanz, äußerster Abstand, gespannte Dunkelheit. 
Das ist das Ende der Philosophie (jener der Vorstellung).«24 Und: »Nun können 

19 | Siehe hierzu ausführlich Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S.  368f.; weiterhin: 

Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S.  108-122; das Vorwort von 

François Ewald, das der deutschen Veröffentlichung von Gilles Deleuzes Notizen voran-

gestellt ist: Deleuze, Gilles: »Begehren und Lust [1977]«, in: Balke, Friedrich und Vogl, 

Joseph (Hg.): Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie, übers. von Joseph Vogl, Mün-

chen 1995, S.  230-240; Krause und Rölli: »Die Subjektivierung der Macht…«, a.a.O.; 

Balke: »Gilles Deleuze«, a.a.O.; Braidotti: »Fils de la meme épistémè«, a.a.O.

20 | Foucault, Michel: »Vorwort zu Capitalism and Schizophrenia 1: Anti-Ödipus 

[1977]«, übers. von Hans Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd.  3, 

a.a.O., Nr. 189, S. 176-180, hier S. 178.

21 | Deleuze, Gilles: »Raymond Roussel oder der horror vacui« [»Raymond Roussel ou 

l’horreur du vide«, 1963], in: ders.: Die einsame Insel. Texte und Gespräche von 1953 

bis 1974 [L’île déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 2002], hg. von 

David Lapoujade, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 107-110 (deut-

sche Übersetzung dieses Textes von Henning Schmidgen, 1966).

22 | Deleuze, Gilles: »Der Mensch, eine zweifelhafte Existenz« [»L’homme, une exis

tence douteuse«, 1966], in: ders.: Die einsame Insel, a.a.O., S. 133-138, hier S. 133.

23 | Ebd., S. 138.

24 | Foucault, Michel: »Ariadne hat sich erhängt« [»Ariane s’est pendue«, 1969], übers. 

von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 1, a.a.O., S. 975-979, hier 

S. 978.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin16

wir Unterschied und Wiederholung denken.«25 In »Theatrum Philosophicum«, 
im November 1970 in Critique publiziert, spricht Foucault schließlich von ei-
nem »Deleuzianischen Zeitalter[s]«.26 Deleuze wird diese Formulierung spä-
ter mit den Worten aufnehmen, damit sei vermutlich gemeint gewesen, er sei 
der »naivste« der Philosophen einer ganzen Generation gewesen, die sich mit 
Themen wie Vielheit, Differenz, Wiederholung befasst hatte: »Vielleicht wollte 
Foucault das sagen: Ich war nicht der beste, aber der naivste, so etwas wie eine 
art brut, wenn man so sagen kann; nicht der tiefste, aber der unschuldigste 
(am wenigsten schuldig, ›Philosophie zu betreiben‹).«27 Und es ist tatsächlich 
diese Art Brut des Denkens als ein Denken der freien Differenz ohne Subjekt 
und Objekt, die nicht nur in Form der Rezension von Deleuzes Büchern ihren 
Platz in Foucaults Werk einnimmt. Stattdessen kann diese Besprechung von 
Differenz und Wiederholung wie Die Logik des Sinns (1969) zugleich als ein ganz 
entscheidender Wendepunkt in Foucaults eigenem Oeuvre markiert werden.28

»Ein neuer Archivar«, Deleuzes Besprechung von Die Archäologie des Wis-
sens (1970),29 hebt die »Positivität« und »Topologie der Aussagen« bei Foucault 
hervor, als eine »Diagonale […], auf der sich der Archivar-Archäologe zu be-
wegen hat«.30 Er attestiert Foucault eine »neue Pragmatik« und eine durch 
die Bindung von Aussagen an Milieus entworfene »Theorie einer politischen 
Philosophie«.31 1972 wird das Gespräch zwischen Deleuze und Foucault über 
den »neuen« Intellektuellen stattfinden, der sich über lokales Engagement aus-
zeichnet – wie es beide im Rahmen der von Foucault mitbegründeten Groupe 
d’information sur les prisons zu dieser Zeit ausüben.32 Im gleichen Jahr bezieht 
Deleuze sich gemeinsam mit Félix Guattari in Anti-Ödipus auf Foucault: Sie 

25 | Ebd.

26 | Foucault, Michel: »Theatrum Philosophicum« [1970], übers. von Michael Bischoff, 

in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 2, a.a.O., Nr. 80, S. 93-122.

27 | Deleuze, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., S. 129.

28 | Revel, Judith: »Foucault, Lecteur de Deleuze«, a.a.O., S. 727. Deleuze selber sieht 

Foucaults Raymond Roussel als eine Publikation an, in der Foucault die von ihm in Dif-

ferenz und Wiederholung vorgeschlagenen Themen bereits bedacht hätte. Vgl. Deleuze, 

Gilles, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., hier S.  130. Foucault, 

Michel: Raymond Roussel [1963], übers. von Renate Hörisch-Helligrath, Frankfur t a.M. 

1989. 

29 | Deleuze, Gilles: »Ein neuer Archivar« [»Un nouvel archiviste«, 1970], in: ders.: 

Foucault [1986], übers. von Herman Kocyba, Frankfur t a.M. 2013, S. 9-36.

30 | Ebd., S. 12 und S. 36.

31 | Ebd., S. 20.

32 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Die Intellektuellen und die Macht« [»Les In-

tellectuels et le pouvoir«, 1972], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault: Schriften 

in vier Bänden, Bd. 2, a.a.O., Nr. 106, S. 382-393, hier S. 383.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    17

heben Formen der Produktion gegenüber der Repression als einzige Vorstel-
lung der Macht über ein Subjekt hervor33 und beziehen sich auf Foucaults 
Analyse der Familie als kleinsten gemeinsamen Nenner der Macht in der 
Moderne.34 Und anlässlich der Veröffentlichung des Anti-Ödipus äußern sie: 
»Wir haben nicht dieselbe Methode, aber wir haben den Eindruck, daß wir an 
allen möglichen Punkten, die uns wesentlich scheinen, auf Wege treffen, die 
er [Foucault] zuerst gebahnt hat.«35 Mit der Besprechung von Überwachen und 
Strafen (1975), »Ein neuer Kartograph«, formuliert Deleuze Anschlusspunkte 
an eigene Begriffe, wie den des Diagramms oder der abstrakten Maschine, 
markiert aber auch den Wandel in Foucaults Werk zur Machttheorie:36 »Die 
Geschichte der Formen, das Archiv, wird durch ein Werden der Kräfte, ein 
Diagramm verdoppelt«.37 Dass diese Machtform als Diagramm für Deleuze 
»Darstellung von Kräfteverhältnissen«38 ist, wird er in einigen Interviews 
1986 wie auch in den drei Texten, die 1986 zusammengefasst als zweiter Teil 

33 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie 

1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrenie 1], übers. von Bernd Schwibs, Frankfur t 

a.M. 1977, S. 36.

34 | Ebd., S. 62-63; Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des 

Wahnsinns im klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie à l’âge clas-

sique, 1961], übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1973, S. 512f.

35 | Gilles Deleuze und Félix Guattari, »Gespräch über Anti-Ödipus« (mit Catherine 

Backès-Clément), frz. veröffentlicht in: L’Arc, Nr. 49, 1972; dt. in: dies., Unterhandlun-

gen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 1990], übers. von Gustav Roßler, Frankfur t 

a.M. 2014, S. 25-40, hier S. 38.

36 | Zu diesen Einschnitten bei Foucault und ihrer Rezeption durch Deleuze vgl. Mache-

rey: »Foucault avec Deleuze«, a.a.O., hier S. 278. Macherey betont, dass der zweite Teil 

des Buches »Topologie: Anders Denken« auch die Betrachtungen der früheren Rezen

sionen Deleuzes zu Archäologie des Wissens und Überwachen und Strafen neu situier t. 

Zur Macht als Maschinerie und Diagramm bei Foucault vgl. Foucault: Überwachen und 

Strafen, a.a.O., z.B. S.  229 und S.  264; Deleuze: »Kein Schrif tsteller. Ein neuer Kar-

tograph« [»Écrivain non: un nouveau cartographe«, 1975], in: ders.: Foucault, a.a.O., 

S. 37-66, hier S. 58. Zum Diagramm bei Deleuze in Bezug auf Bacon und bei Foucault, 

vgl. Ruf, Simon: Fluchtlinien der Kunst. Ästhetik, Macht, Leben bei Gilles Deleuze, Würz-

burg 2003, S. 118-148.

37 | Deleuze, Gilles: »Kein Schrif tsteller. Ein neuer Kartograph«, a.a.O., hier S. 65. Aus-

führlicher zu dem Übergang von Archäologie des Wissens zu Überwachen und Strafen, 

ebd., S. 49.

38 | Ebd., S. 55.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin18

»Topologie – Anders denken« in dem Band Foucault veröffentlicht wurden, auf-
nehmen.39

Tatsächlich wird das 1977 begonnene Schweigen neben der Unstimmig-
keit über die Auslieferung Klaus Croissants auch darauf zurückgeführt, dass 
Deleuze und Foucault inhaltlich unterschiedliche Wege gingen.40 Deleuze at-
testierte Foucault zudem eine ›Krise‹ nach dem Erscheinen von Der Wille zum 
Wissen (1976), denn dieser habe sich in seine eigene Machttheorie verstrickt.41 
Er wird dies später auch als den Grund für das publizistische Schweigen 
Foucaults ab 1976 auffassen.42 Foucaults 1977 veröffentlichter Text »Das Leben 
der infamen Menschen« wiederum versteht Deleuze sowohl als Ausdruck von 
Foucaults Krise als auch als »Meisterwerk«.43 Die »infamen Leben«, die un-
bedeutenden Existenzen, kommen für einen Moment in Berührung mit der 
Macht und somit im Diskurs zur Erscheinung. Anders als berühmte Legen-
den führen sie in der Dramatik dieses kurzen Textfragments ihr Leben als 
geradezu körperlich-existenzielle Momente oder Intensitäten auf.44 Foucaults 

39 | Vgl. Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., S. 130ff.; De-

leuze: »Das Leben als Kunstwerk« (Gespräch mit Didier Eribon) [»La vie comme œuvre 

d’ar t«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.O., S. 136-146, hier S. 141ff. Die Kapitel 

von Deleuze in dem Teil »Topologie: ›Anders denken‹« lauten: »Die Schichten oder histo-

rischen Formationen: Das Sichtbare und das Sagbare (Wissen)«, S. 69-98; »Die Stra-

tegien oder das Nicht-Geschichtete: Das Denken des Außen (Macht)«, S. 99-130; »Die 

Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierung)«, S. 131-172.

40 | Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 370.

41 | Vgl. hierzu z.B. Deleuze: »Das Leben als Kunstwerk«, a.a.O., S. 142.

42 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., S. 134.

43 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults« (Gespräch mit Claire Parnet, 1986) [»Un portrait 

de Foucault«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.O., S. 147-171, hier S. 156; ders.: 

»Die Dinge aufbrechen. die Worte aufbrechen«, a.a.O., S.  130. Foucaults »Das Leben 

der infamen Menschen« war eigentlich als Einleitung vorgesehen für die Reihe Les vies 

parallèles bei Gallimard  – ursprünglich als Anthologie zu Foucaults im Kontext von 

Wahnsinn und Gesellschaft begonnen Recherchen in den Archiven des Hôpital général 

sowie der Bastille. 1978 erschien in dieser Reihe Foucaults Buch zu Herculine Barbin 

[Herculine Barbin dite Alexina B.]. Vgl. Foucault: »Das Leben der infamen Menschen« 

[»La vie des hommes infames«, 1977], übers. von Hans-Dieter Gondek, in Foucault: 

Schriften in vier Bänden, Bd. 3, a.a.O., Nr. 198, S.  309-332. Zusammen mit Arlette 

Farge veröffentlichte Foucault 1982 außerdem Familiäre Konflikte. Die »Lettres de 

cachet« [Le Désordre des familles, présentation de Lettres de cachet des Archives de 

la Bastille, 1982], übers. von Chris E. Paschold und Albert Gier, Frankfur t a.M. 1989.

44 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults«, a.a.O., S.  156; vgl. auch Gehring, Petra: »Kör-

per«, in: dies.: Michel Foucault. Die Philosophie im Archiv, Frankfur t a.M. 2004, S. 81. 

Maria Muhle hebt das exzessive Moment und die Gegenmacht des Infamen hervor in 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    19

Beschreibung dieser Fragmente, mit der die unbedeutenden Leben übermit-
telt werden, lassen auch an Deleuzes Intensitäten, Ereignisse und an die Aus-
führungen zur »minoritären Literatur« denken, die er zusammen mit Félix 
Guattari in dem 1975 erschienenen Kafka. Für eine kleine Literatur dargelegt 
hatte.45 Deren »Deterritorialisierung der Sprache« ist als Schaffen eines Zu-
sammenhangs zwischen dem Individuellen und Politischen im Schreiben 
als einer Potenzialität verstanden worden.46 Auch Foucaults »literarischer 
Effekt«,47 der die infamen Leben blitzartig sichtbar und geltend macht, bewirkt 
diesen Brückenschlag. Und die Kontingenz der infamen Leben, von Deleuze 
als eine »erstaunliche Theorie«48 Foucaults bezeichnet, ist zudem in Nähe zu 
Mannigfaltigkeit und Kontingenz des Lebens in Deleuzes Denken der leibni-
zianischen Falte gebracht worden.49 Aus Deleuzes Sicht fehlte Foucault 1977 
gerade »etwas ›Mögliches‹«, das »jenseits der Macht liegt«,50 »weil die Linie 
aufhört oder es ihm nicht gelingt, sie zu ›überschreiten‹, weil er über keine 
Fluchtlinie verfügt«.51 Foucault spräche in »Die infamen Leben« die Grenzen 
seines eigenen Machtdenkens an.52 Verknüpft mit der Frage nach Möglichkeiten 

ihrer Erör terung des Plebs als Nicht-Klassifizierbarem: Vgl. Muhle, Maria: »›Il y a de 

la plèbe‹ Das Infame zwischen Disziplinen und Biopolitik«, in: Rölli, Marc und Nigro, 

Roberto (Hg.): Vierzig Jahre Überwachen und Strafen. Zur Aktualität der Foucault’schen 

Machtanalyse, Bielefeld 2017, S. 95-109.

45 | Sie zeichnet sich dadurch aus, dass sie »sich einer großen Sprache bedient«, um 

sie zu deterritorialisieren – d.h., der Gebrauch der Sprache selber verändert diese, wo-

bei das Individuelle und das Politische miteinander verbunden werden. Deleuze und 

Guattari: Kafka: Für eine kleine Literatur [Kafka. Pour une littérature mineure, 1975], 

übers. von Burkhart Kroeber, Frankfur t a.M. 1976, S. 24 u. S. 27; Christian Jäger, Mino-

ritäre Literatur: Das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel prager- und sudetendeut-

scher Werke, Wiesbaden 2005, S. 17. 

46 | Vgl. Jäger: Minoritäre Literatur, a.a.O., S. 17.

47 | So schreibt John Marks in Bezug auf Foucaults infame Leben: »Foucault creates a 

literary effect.« Vgl. Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., hier S. 120.

48 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults«, a.a.O., S. 155.

49 | Hierzu Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 120f. John Marks 

beschreibt, dass Deleuze Foucaults Text als Vorankündigung des Konzepts der Falte 

nimmt und dass es die Subjektivierungen der Griechen sein werden, die Foucaults Werk 

für Deleuze in die Nähe seines eigenen Werks rücken. Ebd., S.  120 u. S.  111. Siehe 

auch das Kapitel »Die Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierungen)«, in: 

Deleuze: Foucault, a.a.O., hier insb. S. 131.

50 | Deleuze: »Ein Porträt Foucaults«, a.a.O., S. 158.

51 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., hier S. 134.

52 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerk«, a.a.O., hier S.  142; Deleuze: »Ein Por trät 

Foucaults«, a.a.O., S.  158. Diese Stelle ist bei Deleuze etwas verändert übersetzt 

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin20

aus dieser Sackgasse des Machtdenkens zu gelangen, versteht Deleuze sein 
Konzept des Begehrens, welches er Foucaults Vorschlägen zu den Lüsten 
in dessen Geschichte der Sexualität gegenüberstellt. In den Notizen, die er 
Foucault 1977 unter dem Titel »Begehren und Lust« über François Ewald zu-
kommen ließ,53 erläutert er ihre unterschiedlichen Verständnisse der Konzepte 
von Begehren und Lust im Verhältnis zu ihren Machtkonzeptionen.54 Während 
für Foucault Begehren als Mangel und insofern machtkonform gedacht wird, 
stellt es für Deleuze die Immanenz des Lebens selber dar. Daraus ergeben sich 
grundlegend unterschiedliche Einschätzungen hinsichtlich der Frage mögli-
cher oder notwendiger Widerstände als auch hinsichtlich der Lösungen für 
die von Deleuze bei Foucault gestellte Frage nach dem »Möglichen«, wie über 
die Macht hinauszudenken wäre.55 In gewissem Sinne umgekehrt zu Foucault 
gehen Deleuzes Fluchtlinien, Deterritorialisierungen und Wunschgefüge den 
Machtgefügen voraus.56 Und da in diesem heterogenen Feld alles ständig De-
territorialisierungen ausgesetzt ist, stellt sich für Deleuze das Problem des Wi-
derstands nicht in gleicher Weise wie für Foucault.57 Die aus Sicht Deleuzes 
für Foucaults Werk notwendige »dritte Dimension« sieht er schließlich in den 
Subjektivierungen, die Foucault ab Ende der 1970er bis in die 1980er Jahre 
erarbeiten wird: »Genau das haben für Foucault die Griechen erfunden. Nicht 
mehr wie beim Wissen geht es um bestimmte Formen, auch nicht um zwin-
gende Regeln, wie bei der Macht: es handelt sich um fakultative Regeln, […] die 
zugleich ethisch und ästhetisch sind und Existenzweisen oder Lebensstile bil-
den […].«58 In Hinblick auf die These einer zunehmenden Divergenz zentraler 

und findet sich in Foucaults Text »Das Leben der infamen Menschen«, a.a.O., S.  315-

316. Tatsächlich kann diese Frage bei Foucault auch rhetorisch gelesen werden, denn 

Foucault erör ter t, dass diese Leben nur im Zusammenstoß mit der Macht bestehen.

53 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.O., S. 230.

54 | Ebd.; sowie Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.O., S. 118.

55 | Ebd., S.  120. Vgl. die ausführlichen Problematisierungen hierzu bei Krause und 

Rölli: »Die Subjektivierung der Macht…«, a.a.O., insbes. S.  203-206; Grace: »›Faux 

Amis‹«, a.a.O., S. 52-75; Morar, Nicolae und Gracieuse, Marjorie: »Against the Incompa-

tibility Thesis: A Rather Dif ferent Reading of the Desire-Pleasure Problem«, in: 

�Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.O., S. 232-246.

56 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.O., S. 236.

57 | Demgegenüber gehört Lust für Deleuze gerade auf die Seite der Stratifikationen 

und unterbricht den Prozess des immanenten Begehrens. Vgl. Deleuze: »Begehren 

und Lust«, a.a.O., S. 236f; hierzu auch Smith, W. Daniel: »Two Concepts of Resistance: 

Foucault and Deleuze«, in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, 

a.a.O., S. 264-282.

58 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerk«, a.a.O., hier S.  142 (Herv. i.O.). Zur Proble-

matisierung einer deleuzschen Lesart Foucaults siehe Gros, Frédéric: »A Metaphysical 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    21

Aspekte des Denkens von Deleuze und Foucault in den 1970er Jahren ist präg-
nant, dass Foucault Aspekte, die sein Spätwerk prägen werden, auch in Deleu-
zes und Guattaris Anti-Ödipus hervorhob. Dies verdeutlicht sein anerkennen-
des Vorwort im Januar 1977 in der amerikanischen Ausgabe von Anti-Ödipus. 
Foucault kürt den Band nicht nur als »Einführung in das nicht-faschistische Le-
ben«, sondern versteht zudem Deleuzes und Guattaris politische Aktion als 
eine notwendigerweise »nomadenhafte« und »produktive«, deren Ziel »Entin-
dividualisierung« sein müsse.59 Damit bringt Foucault Anti-Ödipus zum einen 
in Verbindung mit Grundthesen in Überwachen und Strafen (1975), denn die 
Architektur des Panopticons übt Macht aus, indem sie individualisiert.60 Zum 
anderen sind es zwei ganz entscheidende Aspekte seines Denkens der Zeit 
um 1976,61 die Foucault in dem Vorwort anführt: Einmal schreibt er von der 
Einschreibung der Macht in das Fleisch des Körpers durch christliche Mora-
listen und erkennt zweitens Anti-Ödipus als »Ethik« und »Buch eines Lebens-
stils« an, das wie eine »ars erotica« zu lesen sei.62 Mit diesen für sein Spätwerk 
grundlegenden Aspekten befasste sich Foucault seit 1975. Ausgehend von der 
Pastoralmacht und dem Übergehen der christlichen Wahrheitssuche in das 
Fleisch des Beichtenden beschrieb er zur gleichen Zeit eine Art Gegenüber-
stellung von sciencia sexualis und ars erotica und stellt mit der Arbeit an der 
»Geschichte des Begehrenssubjekts«63 vor, dass für die »antike Erotik etwas 
ungetrennt [ist], das schon das christliche Mittelalter moralisch und physisch 

Fiction«, aus dem Franz. übers. von Samantha Bankston, in: Morar, Nail und Smith: Bet-

ween Deleuze und Foucault, a.a.O., S. 128-136 und Sauvagnargues, Anne: »Becoming 

and History: Deleuze’s Reading of Foucault«, aus dem Franz. übers. von Alex Feldman, 

in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.O., S. 174-199.

59 | Foucault bezieht sich hier auch auf Franz von Sales (Philoteia. Oder Einleitung Zum 

Andächtigen Leben, Hildesheim 1699). Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism 

and Schizophrenia [1977]«, a.a.O., hier S. 178-179 (Hervorh. i. O.).

60 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1977, S. 181ff. Zur Lesart eines, über die Funktionalität der Sichtbarkeit hinausgehen-

den, panoptischen Wirkmechanismus siehe den aktuellen Beitrag von Gehring, Petra: 

»Das invertier te Auge, Panopticon und Panoptismus«, in: Rölli und Nigro: Vierzig Jahre 

Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 21-41.

61 | Eribon: Michel Foucault, a.a.O., S. 371. Tatsächlich befassten sich Foucaults Vor-

lesungen bereits seit 1975 (z.B. am 25. Februar 1975) mit »der christlichen Qualifizie-

rung des Leibes als Fleisch«. Vgl. Defer t: »Zeittafel«, a.a.O., S. 71.

62 | Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia«, a.a.O., 

S. 178f.

63 | Foucault: Der Gebrauch der Lüste, a.a.O., S. 12.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin22

trennt. Körperselbst und Selbst gehören zusammen«.64 Die Lebensstile in der 
griechischen Antike las Foucault dabei z.B. als kollektive Formen gegenüber 
den individualisierten Formen der Moderne.65 

Deleuze hat in dem 1990 erschienenen Text »Postskriptum über die Kon-
trollgesellschaften«66 die Funktionalität der Disziplinarmacht mit ihren regu-
lierenden Milieus nochmals erläutert, um den Wandel zur Kontrollgesellschaft 
zu markieren. Ihm zu Folge bildeten sich seit den 1970er Jahren verstreute und 
endlos wirkende Machtmechanismen, die den Einzelnen vom Individuum in 
ein ›Dividuum‹ verwandelten. Der Frage, inwiefern sich Individualisierung so-
wie dezentrale Machteinschreibungen der Kontrollgesellschaften auflösen las-
sen, begegnet Deleuze explizit in seinem letzten, 1995 publizierten Text »Die 
Immanenz: ein Leben …«.67 Für Deleuze sind es die Singulariäten, an denen 
sich eine Diesheit erkennen lässt, die sich vom individuellen, persönlichen 
Leben gelöst haben. Exemplarisch steht hier der Augenblick zwischen Leben 
und Tod, in dem sich unabhängig von Subjektivität und Objektivität ein zeit-
loses Ereignis aktualisiert und als Immanenz und ein Leben hervortritt.68 In 
den Überlegungen zum organlosen Körper als Immanenzebene hat Deleuze 
gemeinsam mit Guattari den Körper selbst als möglichen Ort von Singularität 
und Ereignis erörtert. Dabei wird eine Quasi-Kausalität vorausgesetzt, bei der 
sich die a priori Kondition und das sich nährende Ziel des eigenen Widerstan-
des gegenseitig bedingen.69 Basierend auf demselben Prinzip erklärt sich die 
Konsolidierung von Milieus, wobei sich Mitte und Umwelt in ihrer Festigung 
und Konstitution bedingen.70 Die Subjektformationen sind niemals losgelöst 

64 | Gehring, Petra: »Körper«, a.a.O., hier S. 103. Siehe hierzu auch den folgenden Ab-

schnitt »Körper im Werk von Michel Foucault« in dieser Einführung.

65 | Zur Bedeutung des Kollektivs bei Foucault, insbesondere im Spätwerk, vgl. 

Gehring, Petra: »Spiel der Identitäten. Über Michel Foucaults ›L’usage des plaisirs‹«, in: 

Renn, Joachim und Straub, Jürgen (Hg.): Transitorische Identität. Der Prozesscharakter 

des modernen Selbst, Frankfur t a.M. 2002, S. 374-391.

66 | Deleuze, Gilles: »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften« [»Post-scriptum 

sur les sociétés de contrôle«, 1990] in: ders.: Unterhandlungen, a.a.O., S. 254-262.

67 | Deleuze, Gilles: »Die Immanenz: ein Leben …« [»L’Immanence: une vie«, 1995], 

übers. von Joseph Vogl, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles Deleuze. Flucht

linien der Philosophie, München 1996, S. 29-33.

68 | Ebd., S. 31.

69 | Vgl. Kylie Message, »Body without Organs«, in: Parr, Adrian: A Deleuze Dictionary, 

Edinburgh 2005 (Neuauflage 2007), S. 37-39, hier S. 38 und S. 39.

70 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980] übers. von Gabriele 

Ricke und Ronald Voullié, Berlin 2010, S.  427ff. Zur Quasi-Kausalität des Milieus sie-

he Simondon, Gilbert: Die Existenzweise technischer Objekte [Du mode d’existence 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    23

von ihrer Umwelt, sondern notwendig immer eingebunden in (soziale) Sys-
teme und unterschiedlichste Schichten anderer Milieus. In diesem Rahmen 
eines Eingebettetseins und unter Anerkennung der Frage des sozialen Milieus 
setzt Foucault in seinem Spätwerk an, Subjektformungen zu beschreiben, die 
er in der Antike vorfindet und die immer im Kontext der »fakultativen Regeln« 
ihrer Umgebung bestehen.71 Das Konzept eines Milieus als Anerkennung ei-
ner beweglichen und produktiven Anordnung der Umwelt findet sich somit im 
Werk beider Denker.

Aufgrund der aktuellen Aufarbeitung des an die Bibliothèque national 
de France übergegangenen Nachlasses von Michel Foucault wie auch einer 
mittlerweile ganzen Reihe zur Verfügung stehender Dokumente von Gilles 
Deleuze hat die zeitgenössische Deleuze- und Foucaultforschung in jüngster 
Zeit neue Züge angenommen.72 Dies findet Ausdruck in der fortwährenden 
Herausgabe bisher unpublizierter Vorlesungen Michel Foucaults in Frank-
reich und Deutschland, jüngst erschienenen Monografien und Sammelbän-
den wie Vierzig Jahre Überwachen und Strafen Zur Aktualität der Foucault’schen 
Machtanalyse herausgegeben von Marc Rölli und Roberto Nigro (2017) oder 
dem Band Between Foucault and Deleuze (2016), der von Nicolae Morar, Thomas 
Nail und Daniel W. Smith herausgegeben wurde und zudem das internationale 
Interesse anzeigt, Foucault und Deleuze erstmalig in umfassender Form in 
ihren Bezügen zueinander zu lesen.73 

Die vorliegende Monografie widmet sich der spezifischen Fragestellung 
nach den Übereinstimmungen und Widersprüchlickeiten in Deleuzes und 
Foucaults Denken im Bezug zum Körper und Körperlichkeiten. Gerade vor 
dem Hintergrund ihrer biografischen und inhaltlichen Wegkreuzungen war 
die Frage, in welchem Zusammenhang die Machtdispositive zum Körper ste-
hen, für Deleuze wie für Foucault zentral.74 Die tatsächliche Materialität wie 
auch die literarische, ästhetische und politische Wirksamkeit von Körpern und 

des objets techniques, 1958], hg. von Claus Pias und Joseph Vogl, übers. von Michael 

Cuntz, Zürich 2012, S. 51.

71 | Dieses neue Subjekt fasst Machery als ein Innen des gefalteten Außen auf. Vgl. 

Macherey: »Foucault avec Deleuze…«, a.a.O., hier S. 282.

72 | So hat die Bibliothèque national de France 2011 Deleuzes Vorlesungen von 1985-

86 über Michel Foucault online veröffentlicht unter: gallica.bnf.fr.

73 | Rölli und Nigro: Vierzig Jahre Überwachen und Strafen. Zur Aktualität der 

Foucault’schen Machtanalyse, Bielefeld 2017; Morar, Nicolae; und Nail, Thomas und 

Smith, Daniel W. (Hg.): Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016. Weiterhin 

erschienen jüngst zu Focuault: Revel, Judith: Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie 

politique, présentisme et histoire, Paris 2015  und Scott, David (Hg.): Understanding 

Foucault, understanding Modernism, New York, 2017. 

74 | Vgl. Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.O., S. 238.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin24

Formen der Körperlichkeit bilden in ihrem Denken eine besondere Schnitt-
stelle im Bezug zur Macht und Ästhetik, zu Minoritäten und infamen Leben, 
zur Kompossibilität wie auch zu der Frage von Begehren und Lust. Da bei-
de Autoren topologischen Ansätzen nachgingen, bilden die Begriffe »Innen«, 
»Außen« und »Anders« geeignete Anknüpfungspunkte, sich ihrem Denken 
zu nähern.75 In ihren Schriften sind Körper gleichzeitig Schaltflächen, Analy-
seobjekte und kontingente Möglichkeiten, die zwischen historischen Ansprü-
chen und spekulativen Entwürfen oszillieren. 

Andere Körper im Werk von Michel Foucault

Michel Foucaults Werk ist durchdrungen von Spielarten des Innen und Au-
ßen, ohne dass diese als metaphysische Instanzen wirkmächtig werden – sei es 
als abgegrenztes Außen der Dinge oder naturalisierte Innerlichkeit eines Sub-
jekts.76 Bereits Foucaults frühe Ausführungen der 1960er Jahre zur Literatur 
handeln von derart nicht feststellbaren sprachlich-literarischen Zusammen-
hängen des Innen und Außen.77 Bei George Bataille z.B. findet Foucault das 
Außen als Erfahrung einer sprachlich an sich nicht fassbaren Überschreitung. 
An ihre Grenzen geführt, wird Sprache zunehmend selber thematisiert. Sich 
derart spiegelnd, beherbergt sie im Inneren ein ständiges Doppel. Das Außen 
ist somit konstruiert in der literarischen Sprache. Gerade dadurch findet in die-
ser wiederum nicht – wie zu vermuten sein könnte – ein Vorgang der Verinner-
lichung, sondern ein »Übergang ins ›Außen‹« statt wie Foucault insbesondere 
mit Blick auf Maurice Blanchot konstatiert.78 Dieser frühen literaturontologi-
schen Auseinandersetzung folgt Foucaults Markierung eines Innenraums der 
Sprache, der 1969 mit Die Archäologie des Wissens das Innen des diskursiven 
Archivs bezeichnen wird.79 Die Tatsache der Sprache als a priori wird insofern 

75 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.O., hier S. 126.

76 | Gehring, Petra: Innen des Außen  – Außen des Innen. Foucault, Derrida, Lyotard, 

München 1994, insbesondere S. 7 und S. 10.

77 | Insbesondere: Foucault, Michel: »Vorrede zur Überschreitung« (1963); »Die Spra-

che, unendlich« (1963); »Das Denken des Außen« (1966); vgl. auch Gehring: Innen des 

Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 43ff.

78 | Foucault: »Das Denken des Außen« [»La pensée du dehors«, 1966], in: ders.: Von 

der Subversion des Wissens, hg. und übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1987, 

S.  46-68, S.  47. In Bezug auf diesen Text betont Petra Gehring die Bedeutung des 

Schreibprozesses als weitere literarische Wendung des Außen bei Foucault. Gehring: 

Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 27f.

79 | Foucault, Michel: Die Archäologie des Wissens, a.a.O. Zum Innen und Außen der 

Sprache und Literatur: Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., hier insbe-

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    25

als Äußerlichkeit aufgefasst, in der sich die Aussagen ohne die Innerlichkeit 
eines begründenden Subjekt-Bewusstseins »ausbreiten«.80 Jede Handhabung 
von Sprache findet nur in diesem Innen des Diskurses statt, der zugleich »ein 
Raum der Äußerlichkeit, in dem sich ein Netz von unterschiedlichen Plätzen 
entfaltet« ist, denn die Diskurse bleiben sich aufgrund ihrer Pluralität in die-
sem abgesteckten Innen äußerlich.81 

An anderen Stellen markieren Begriffe des Außen und Innen bei Foucault 
Übergänge und Einfaltungen, wie beispielsweise bei der Beschreibung des Nar-
renschiffs in Wahnsinn und Gesellschaft (1961): Die Ausgeschlossenen, Kranken 
oder Irren werden außerhalb der Stadt gleichzeitig »eingeschlossen«.82 Auch 
die Markierungen von Grenzen – wie in den Instanzen der unterschiedlichen 
körperlichen Bestrafungen in Überwachen und Strafen, den Konstruktionen 
des Wahnsinns als einem ›Anderen‹ der Vernunft in Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) oder des Kranken und Anormalen in den Vorlesungen Die Macht 
der Psychiatrie (1973-74) oder Die Anormalen (1974-75) – handeln von dem sich 
ständig diskursiv erneuernden Bezug zwischen Innen und Außen als Stadien 
des Offenen und Geschlossenen, in diesem Fall als historisch sich ändernde 
(Konstruktionen von) Normativitäten.83 Schlussendlich folgen Foucaults Vor-
schläge zu Formen der Macht als verinnerlichten Äußerlichkeiten und Formen 
des Wissens als veräußerlichten Innerlichkeiten (die Innerlichkeit des Subjekts 
wird mit Die Archäologie des Wissens dem Außen der Sprache übergeben) ei-
ner Topologie, einem ständigen Verhältnis, gedacht als Außen des Innen oder 
Innen des Außen.84 Foucaults Beschreibungen von Architekturen – wie dem 
Panopticon in Überwachen und Strafen  – nehmen die körperlich-räumliche 

sondere S. 20-62; ferner Klawitter, Arne: »Schrif ten zur Literatur«, in: Kammler, Clemens 

u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008, S.  105-117; sowie Klawitter, 

Arne: »Foucaults Ontologie der Literatur«, in: Ar tières, Bert, Potte-Bonneville und Revel: 

Michel Foucault. Die große Fremde. Zu Wahnsinn und Literatur, a.a.O, S. 187-206.

80 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S.  81. Die Inner- und Äußerlichkeiten, die das Werk 

Foucaults durchziehen, sind von Gilles Deleuze in seinem Band zu Foucault hervorge-

hoben worden, wobei er zwischen Äußerlichkeit als »Form« (wie in Die Archäologie des 

Wissens) und einem Außen als »Kraft« unterscheidet. Letztere besteht in Beziehungen 

und im Werden. Ebd., S. 120.

81 | Foucault: Die Archäologie des Wissens, a.a.O., hier S. 82 und S. 108.

82 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 29.

83 | Foucault: Überwachen und Strafen, a.a.O.; Foucault, Michel: Die Macht der Psy

chiatrie [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France, 1973-74], hg. von 

Jacques Lagrange, übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frank-

fur t a.M. 2005; Foucault, Michel: Die Anormalen [Les Anormaux. Cours au Collège de 

France, 1974-75], übers. von Michaela Ott, Frankfur t a.M. 2003.

84 | Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., passim.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin26

Dimension dieses Verhältnisses auf. Betont wird weniger das Einsperren an 
sich, sondern eine davon abgeleitete, gewissermaßen »äußerliche Funktion«, 
wie das Parzellieren, welches die räumlichen Trennungen der Einzelnen auf 
horizontaler Ebene bewirkt und diese somit zugleich individualisiert.85 Ver-
kehrungen von Innen und Außen bestimmen weiterhin Foucaults bekannte 
bildhafte Evokationen der Macht dieser Architektur, die »in das Körperinnere« 
übergeht und den Körper wie von innen »auskleidet«86 oder der »Seele als Ge-
fängnis des Körpers«.87 Demgegenüber sind die Heterotopien als Gegenräume 
offene Orte, die »uns jedoch immer nur draußen« lassen.88 Darüberhinaus 
ist auf die gegensätzlichen Innen- und Außenseiten im Werk Foucaults sel-
ber hingewiesen worden, in welchem die großen historischen Untersuchun-
gen der 1960er Jahre das Einschließen der Anderen zeigen, während die Be-
stimmungen des »Außen« zur gleichen Zeit in den »peripherischen« Texten 
Foucaults – unter anderem zur Literatur – auftauchen.89 Anhand des Aufein-
anderbeziehens dieser ›Räumlichkeiten‹ kennzeichnet Foucault auch hier das 
jeweilige Sein des Innen und Außen als Anderes des Anderen – zu verstehen 
nicht als ein »manifest Anderes, sondern ein Außen des Innen«.90

Dem Körper kommt im gesamten Werk Foucaults eine besondere Rolle als 
Vermittler dieser Bestimmungen von innen und außen zu. Mit dem noch stark 
phänomenologisch geprägten Radiovortrag »Der utopische Körper« (1966) ist 
er als Ort des (gewissermaßen innen gelagerten) Ichs bezeichnet.91 Die Ein-
schreibungen der Identitäten und daraus resultierende Andersheiten in Die 

85 | Deleuze: Foucault, a.a.O., hier S. 85. Zur Funktion des Panoptismus über die Kon-

trollfunktion des Blicks hinaus siehe auch Gehring: »Das invertier te Auge, Panopticon 

und Panoptismus«, a.a.O., S. 21-41.

86 | Siebenpfeif fer, Hanna: »Körper«, in: Kammler u.a. (Hg.): Michel Foucault Hand-

buch, a.a.O., S. 266-277, hier S. 268.

87 | Foucault: Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 42.

88 | Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 6. Dez. 1966], in: ders.: 

Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge, hg. von Daniel Defer t, 

übers. von Michael Bischoff, Frankfur t a.M. 2005, S. 7-22, hier S. 18.

89 | Hierzu Revel, Judith: »La pensée ver ticale: une éthique de la problématisation«, 

in: Gros, Frédéric (Hg.): Foucault. Le courage de la vérité, Paris 2012, S.  63-86, hier 

insb. S.  70f. Erwähnenswert ist die zeitgleiche Publikation von Die Geburt der Klinik 

und Raymond Roussel 1963. Letztere hatte Foucault nach Beenden von Die Geburt der 

Klinik begonnen. Hierzu detaillier t Didier Éribon: »Die Öffnung der Leichname«, in: ders.: 

Michel Foucault, a.a.O., S. 225-240.

90 | Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., hier S. 11 und S. 29. 

91 | Foucault, Michel: »Der utopische Körper« [»Le corps utopique«, 21.  Dez. 1966]«, 

in: Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge, a.a.O., S.  23-36. Zur 

Phänomenologie in Michel Foucaults Werk siehe insbesondere Judith Revels kürzlich 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    27

Geburt der Klinik (1963) und den weiteren historischen Studien der 1970er Jah-
re markieren Körper als wie von außen »machtdurchformte Phänomene«,92 
als durch Diskurse gemachte Sichtbarkeiten im Feld des Sichtbaren, der gege-
benen Episteme. Und natürlich hat Foucault sein gesamtes Werk 1976 in dem 
ersten Band von Sexualität und Wahrheit auch verstanden als ein Denken und 
eine »›Geschichte des Körpers‹ und der Art und Weise, in der man das Mate-
riellste und Lebendigste an ihnen eingesetzt und besetzt hat«.93 Die Themen 
Wissen, Macht und Subjekt sind vor allen Dingen über Körper und Räume 
sowie die zwischen ihnen bestehenden Bezüge artikulier- und erfahrbar. Und 
so hat Foucault in deutlicher Analogie zu den obigen Aufzählungen der In-
nen- und Äußerlichkeiten nicht nur leibliche Körper beschrieben  – kranke, 
gemarterte, bestrafte Körper, hysterische und wahnsinnige Körper, anormale 

erschienenes Buch Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et 

histoire, Paris 2015.

92 | Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O, hier S. 77.

93 | Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen [Histoire de 

la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, 

Frankfur t a.M. 1977, S. 146; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, 

Paris 2014. Auch andere Autoren haben auf die Rolle des Körpers in Foucaults Den-

ken hingewiesen: Gehring, Petra: »Körper«, a.a.O.; Bert, Jean-François: »La contribution 

foucauldienne à une historicisation du corps«, in: Corps: comment écrire le corps, 2006, 

Nr. 1, S. 53-61; Bert, Jean-François: »Rationalisation et histoire des corps dans le par-

cours de Michel Foucault«, in: Cicchini, Marco und Porret, Michel (Hg.): Les Sphères du 

pénal avec Michel Foucault, Lausanne 2007, S. 29-43; Potte-Bonneville, Mathieu: »Les 

corps de Michel Foucault«, Cahiers philosophiques 3, Nr. 130, 2012, S. 72-94; Sarasin, 

Philipp: »Epilog: Foucaults Körper. Die hygienische Sorge um sich und der phantasma-

tische Kern moderner Subjektivität«, in: ders.: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte 

des Körpers 1765-1914, Frankfur t a.M. 2001, S. 452-465; Schneider, Ulrich Johannes: 

»Michel Foucault – Der Körper und die Körper«, in: Alloa, Emmanuel und Bedorf, Thomas 

(u.a.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts, Tübingen 2012, S. 260-

272. Siehe ebenso Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscription«, in: 

The Journal of Philosophy 86, Nr.  11, Nov. 1989, S.  601-607; Butler: »Noch einmal: 

Körper und Macht« [1999], in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. 

Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfur ter Foucault Konferenz 2001, Frankfur t a.M. 

2003, S. 52-67; Butler: »Revisiting Bodies and Pleasures«, in: Theory, Culture & Society 

16, Nr. 2, 1999, S. 11-20 sowie ihre Kapitel: »Subjektivation, Widerstand. Bedeutungs-

verschiebung. Zwischen Freud und Foucault«, in: Butler, Judith: Psyche der Macht. Das 

Subjekt der Unterwerfung [1997], übers. von Rainer Ansén, Frankfur t a.M. 2013, S. 81-

100 und: »Foucault, Herculine und die Politik der sexuellen Diskontinuität«, in: Butler, 

Judith: Das Unbehagen der Geschlechter [1990], übers. von Kathrina Menke, Frankfur t 

a.M. 2014, S. 142-165.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin28

Körper, Körper der Diätik und der Selbsttechnologien, Körper, in die die Beich-
te als Wahrheitssuche eindringt, einzelne Körper und Volkskörper –, sondern 
auch das Gefängnis als Architekturkörper oder die Beschreibungen der Stadt
entwürfe des 18. Jahrhunderts als »Milieu«, »Zirkulationen« und »Kreisläufe« 
notiert.94

Bei Foucault lässt sich somit eine Vielheit der Körper ausmachen aber 
keine grundlegende Philosophie des Körpers.95 Gerade in deren Abwesenheit 
besteht die produktive Ambivalenz in Foucaults Werk zwischen Historizität 
und Philosophie.96 Zum einen wird am Körper immer nur das historisch über-
haupt mögliche Subjekt bezeichnet.97 Körper sind immer nur die von ihnen in 
einer Episteme möglichen Bilder, wie Foucault mit seinen Betrachtungen in 
Die Geburt der Klinik hervorgehoben hat.98 Sind Körper solche wahnsinnigen, 
hysterischen oder kranken, weil sie in einem Raster des jeweils vorhandenen 
wissenschaftlichen Blicks signifiziert werden, wird so zugleich die Identität 
eines Subjekts geschaffen, das sich als Subjekt eines bestimmten – äußeren, 
identitären – Körpers, als einer bestimmten »Wahrheit«, wie Foucault es später 
ausdrücken würde, versteht.99 ›Entäußert‹, seine Identität nach außen gekehrt, 
ist er zugleich verinnerlicht den historischen Bestimmungen übergeben. 

94 | Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouverne-

mentalität 1 [Securité, Territoire, Population. Cours au Collège de France, 1977-78], 

hg. von Michael Sennelar t, übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, 

Frankfur t a.M. 2014, S. 13-51, passim.

95 | Zur Frage der »Vielheit« bei Foucault siehe auch Gehring: Innen des Außen – Außen 

des Innen, a.a.O., S. 39.

96 | Ebd., S. 16f. Gehring betont das produktive Schweigen Foucaults. Ebd., S. 56

97 | Gehring: »Körper«, a.a.O., hier S. 88. Zum Bezug von Subjekt und Körper in der Mo-

derne einschlägig Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 

1765-1914, Frankfur t a.M. 2001  – hier insbesondere »Einleitung: Körper und Subjek-

te in der Moderne« (S.  11-31)  – und zu Foucaults Körpern »Epilog: Foucaults Körper«, 

a.a.O., S. 452-465.

98 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks [La 

Naissance de la Clinique, 1963], übers. von Walter Seitter, Berlin 1988. 

99 | Die Vorlesungen Die Regierung der Lebenden (1979-1980) markieren eine Ver-

schiebung in Foucaults Denken von Fragen der Sexualität, des Fleisches der Beichte 

und vom Macht-Wissen hin zum Selbstbezug und der Regierung durch die Wahrheit. Vgl. 

Senellar t, Michael: »Situierung der Vorlesungen«, in: Foucault, Michel: Die Regierung 

der Lebenden [Du gouvernement des vivants. Cours au Collège de France, 1978-1979], 

hg. von Michel Senellar t, unter der Leitung von François Ewald und Alessandro Fontana, 

übers. von Andrea Hemminger, Berlin 2014, S. 431-472, besonders S. 453-459.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    29

Und doch sind Körper bei Foucault andererseits nicht einfach »passive Or-
te«.100 Tatsächlich lässt sich in dieser historischen Vielfalt des Körpers oder 
Körperhaften auch eine Andersheit im Sinne einer historischen Potenzialität 
bei Foucault entdecken. Sie beruht auf dessen Bestimmung von Geschichte 
als Genealogie im nietzscheanischen Sinne.101 Der Aufsatz »Nietzsche, die 
Genealogie, die Historie« (1971) war Foucaults ausführlichster Beleg seiner 
Nietzsche-Lektüren.102 Er übernahm deren Bestimmungen von »Herkunft« 
und »Entstehung« statt einem einmaligen Ursprungskonzept herkömmlicher 
Geschichtsschreibung der (metaphysischen) Historiker. Die Genealogie bricht 
die angenommene metaphysische Transparenz, getarnt als historische Konti-
nuität, in bisher nicht wahrgenommene Diskontinuitäten auf: Denn »Wissen 
bedeutet selbst auf historischer Ebene nicht ›wieder finden‹« sondern »zer-
schneiden«.103 Nietzsches Engführung von Leib und Geschichte ermöglicht 
das dazu notwendige ›körperhafte‹ Denken von Geschichte. Denn die Genea-
logie (»als Analyse der Herkunft«) spielt die Rolle des Bruchs, in dem sie das 
Vielfache und Disparate der Körper einsetzt. So wendet der Genealoge die 
»Schimäre des Ursprungs« ab.104 Diesem Verständnis nach wird Geschichte 
»in dem Maße ›wirklich‹ sein, wie sie das Diskontinuierliche in unser Sein 
einführt. […] Sie wird unseren Leib vervielfachen und ihm selbst entgegen-
setzen«.105 Zudem sind Foucaults Überlegungen nicht nur in diesem Text in 
überaus bemerkenswerter Weise von körperlichen (medizinischen, diagnosti-
schen) Bildern geprägt. Die Anspielungen auf einen Körper des Diskurses, die 
Materialität der Aussage,106 den »Körper, in dem sie [die Aussage] sich gibt«,107 

100 | Hierzu: Gehring: »Körper«, a.a.O., hier S. 100 (Hervorh. i. O.). Petra Gehring sieht 

dies besonders durch den zweiten und dritten Band von Sexualität und Wahrheit so-

wie weitere Texte dieser Zeit, aber auch das frühere Werk bestätigt: »Körper erscheinen 

nicht nur als Anderswo, also als das, was im Diskurs nicht aufgehen kann. Sondern sie 

erscheinen als möglicherweise ›subversiv‹, als Umsturzgefahr  – in Aussageordnungen 

wie in anderen Ordnungen.«

101 | Sforzini: Michel Foucault. Une pensée du corps, a.a.O., passim.

102 | Zu Foucaults Nietzsche-Lektüren siehe Fußnoten 15-18.

103 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 179 u. S. 180.

104 | Ebd., S. 171.

105 | Ebd., S. 180.

106 | z.B. Foucault: Die Archäologie des Wissens, a.a.O., hier S.  189, S.  198-200. 

Zur Materialität der Aussage ebd., S.  123f., S.  145ff und S.  147; sowie zum »Diskurs 

ohne Körper«, ebd., S.  38f. Hier kann auch auf Gilles Deleuzes Analyse zu Foucaults 

Die Archäologie des Wissens verwiesen werden, in der dieser von den Schichten und 

Stratifikationen gesprochen hatte. Vgl. Deleuze: »Die Schichten oder die historischen 

Formationen«, a.a.O., S. 69ff.

107 | Foucault: Die Archäologie des Wissens, a.a.O., S. 188.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin30

sein Selbstverständnis als »Anatom« oder »Diagnostiker«, den »Füllfederhal-
ter als Skalpell« – hat Foucault prägnant zusammengefasst: »Vielleicht ist das 
Blatt Papier für mich der Körper der anderen.«108 Auch der Genealoge dringt 
schlussendlich wie ein Pathologe in die historischen Schichten eines »Leib des 
Werdens«109 und legt hier bisher Unsichtbares frei. In dieser Neujustierung 
von Tiefen und Oberflächen ist Geschichte somit eine Inskriptionsfläche, auf 
der »die Ereignisse sich einprägen« als »Äußerlichkeit[en] des Zufalls« ohne 
die vorgeschriebene Deutung eines einmaligen Ursprungs: »[…] der wahre 
historische Sinn erkennt, das wir ohne sicheres Bezugssystem inmitten zahl-
loser verlorener Ereignisse leben.«110 Diese Einprägungen der Ereignisse lassen 
insofern auch an den organlosen Körper von Gilles Deleuze und Félix Guattari 
denken.

Die pathologische Innenschau in Die Geburt der Klinik und ihre Begegnung 
mit dem unsichtbaren Sichtbaren sprach bereits von einem Blick, der in die Tie-
fe der Körper dringt und über die neuen, sichtbar gewordenen Bilder die Ge-
samtheit des medizinischen Blicks verändert.111 In allen Fällen ist Foucaults 
»Vertikalität des Denkens«112 geprägt von einer Neujustierung des Verhältnis-
ses von Innen und Außen und Nietzsches früher Einfluss ist hier spürbar. Ist 
der Blick des metaphysischen Historikers als ein Blick von außen und oben be-
schrieben worden, aus einer Distanz – dem unangreifbaren Jenseits einer »Tat-
sachenhistorie« – blickend,113 so beschreibt Foucault, wie der Genealoge sein 
»Lot tief in die Geschichte« senkt, um dann – gewissermaßen von unten – in 
sie hineinzublicken.114 Dieser hinuntertauchende Blick erlangt eine Innenan-
sicht mitten im »barbarischen Gewimmel« und ist dennoch der Äußerlichkeit 

108 | Vgl. Foucault, Michel: »Gespräch zwischen Michel Foucault und Claude Bonnefoy«, 

in: ders.: Das giftige Herz der Dinge. Gespräch mit Claude Bonnefoy [Le beau danger. 

Entretien avec Claude Bonnefey 1968/2011], übers. von Franziska Humphreys-Schott-

mann, Berlin 2012, S. 27-77, insbes. S. 33ff und S. 40ff.

109 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 171.

110 | Ebd., S. 181.

111 | Zur grundlegenden Bedeutung von Innen und Außen in Die Geburt der Klinik, vgl. 

Gehring: Innen des Außen. Außen des Innen, a.a.O., hier S. 45.

112 | Vgl. z.B. Revel: »La pensée ver ticale«, a.a.O., S. 66f.; siehe auch die luziden Dar-

stellungen von Klammer, Markus: »›Profondeur‹, ›Fond‹, ›Sol‹. Foucaults Zeitalter der 

Geschichte«, in: ders.: Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psycho-

analyse Freuds, Wien 2013, S. 178-184. Entsprechend schlägt auch Petra Gehring vor, 

das mit Rückgrif f auf Nietzsche etablier te »Gegengedächtnis« Foucaults als »eine Ar t 

ver tikale Dimension« zu verstehen. Gehring: »Körper«, a.a.O., S. 105.

113 | Zu diesem Blick von außen vgl. Gehring: Innen des Außen  – Außen des Innen, 

a.a.O., S. 49.

114 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 181-82.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    31

verpflichtet: »Die wirkliche Historie sieht sich die Dinge aus nächster Nähe an, 
doch dann reißt sie sich von ihnen los, um sie aus der Distanz zu betrachten 
(ähnlich dem Blick des Arztes, der eindringt, um eine Diagnose zu stellen 
[…]).«115 Und mit dieser Verkehrung des Blickens auf die konkreten Körper statt 
des klassisch-historischen Blicks der Idealität ändert sich auch die Auffassung 
von Wahrheiten. Das Spiel der vielfältigen Oberflächen von Äußerlichkeiten 
und Ereignissen im Inneren des Körpers der Geschichte steht einem gegebe-
nen Innen einer antiken Wahrheit der metaphysischen Feststellung diametral 
entgegen.116 So wird die im ehemals kranken Körper vorgefundene Tiefe hier 
zur historischen Tiefe der Ebenen, aus deren Schwellen jeweils andere dis-
kursive Körper – sichtbar gemacht – aufsteigen: »Der Körper hält in Foucaults 
Texten die Pluraldimension von dem, was man Identität nennt, offen – und vor 
allem, wo er im Plural vorkommt, kann er als Unruheherd zwischen den Dis-
kursen wirken.«117 Foucaults Bezeichnung des Körpers als »absolute[r] Raum 
der Heterotopie«118 greift genau auf diese Potenzialität eines »Gegengedächt-
nis«119 voraus. Dabei denkt Foucault das Denken von innen heraus anders, um 
sich – wie er es beschrieben hat – von dem zu lösen, was in der Gegenwart ge-
dacht wird – im Sinne der von Foucault diskutierten kantischen Aktualität.120 

Die Herausgeber des kürzlich veröffentlichten Bandes bisher nicht erschie-
nenener Texte Foucaults zur Literatur weisen in ihrem Vorwort diesbezüglich 
auf die Kompossibilität in dessen Werk hin: »Wie kann man im Inneren einer 
historisch-determinierten Grammatik der Welt deren Artikulationen untergra-
ben und umkehren […]? […] Die mögliche Überwindung und die historische 
Bestimmung dessen, was wir sind, dürfen beide nicht im Modus des Wider-
spruchs, sondern müssen in dem der Kompossibilität gedacht werden.«121 Diese 
prägt als leibnizsches Denkmodell der Kontingenz insbesondere Deleuzes Die 
Falte (1988). Sie kann auch mit der historischen Vielzahl der Körper Foucaults 

115 | Ebd.

116 | Hierzu auch Gehring: Innen des Außen. Außen des Innen, a.a.O., S. 74, Fn. 64.

117 | Gehring: »Körper«, a.a.O., hier S. 104.

118 | Foucault: »Die Heterotopien«, a.a.O., hier S. 25; Siebenpfeif fer: »Körper«, a.a.O., 

hier S. 266. 

119 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.O., hier S. 186.

120 | Hierzu Foucault, Michel: »Was ist Aufklärung« [»Qu’est-ce que les Lumières?« 

1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 4: 1980-

1988, hg. von Daniel Defer t, François Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfur t 

a.M. 2004, Nr. 339, S. 687-707.

121 | Ar tières, Philippe, Bert, Jean François, Potte-Bonneville, Mathieu und Revel, Ju-

dith: »Vorwort«, in: dies. (Hg.): Michel Foucault. Die große Fremde. Zu Wahnsinn und 

Literatur [La grande étrangère. A propos de littérature, 2013], übers. von Arne Klawitter 

und Jonas Hock, Berlin 2015, S. 7-17, hier S. 16.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin32

in thematische Nähe gestellt werden. Wie bereits angemerkt, hatte auch Deleu-
ze auf diese inhaltliche Nähe aufmerksam gemacht, als er Foucaults Text »Das 
Leben der infamen Menschen« als Meisterwerk – eine Falte der kleinen Le-
ben – und als Ankündigung eines Wendepunktes in Foucaults Machtdenken 
verstand. So ist es wohl kein Zufall, dass die Vermittlung von Außen und In-
nen, deren Umschaltfläche der Körper ist, in Foucaults Spätwerk ab den 1980er 
Jahren mit den »Technologien des Selbst« und der »Ästhetik der Existenz« ein-
mal mehr überaus markant von Foucault aufgegriffen wird, und zwar genau 
als Ermöglichung einer gewissen Kontingenz.122 Foucault bezieht sich unter 
anderem auf die Assimilation von Lehrsätzen in der klassischen griechischen 
Antike, welche zwischen Subjekt, Körper und Wahrheit einen Selbstbezug eta-
bliert, der einen anderen Akzent als die von Foucault ebenfalls betrachteten, 
durch die christliche Pastoralmacht etablierten Selbstverhältnisse setzt. Im 
Rahmen Letzerer versenken die Praktiken der Beichte eine Wahrheitssuche in 
das »Fleisch« des individuellen Körpers.123 Die frühen antiken Schriften hin-
gegen lassen den Körper in einem kollektiven Gefüge und Nebeneinander,124 
als Grundlage eines »rationalen Handlungsprinzips« und Repräsentant einer 
»anti-cartesianischen Subjektivität« verstehen.125 Nicht nur Gilles Deleuze hat 

122 | Dabei kommt Foucault auf die Bedeutung des Schreibens zurück, dem nun eine 

andere Bezüglichkeit von Innen und Außen zukommt. Vgl. Foucault, Michel, »Rückkehr 

der Moral«, [»Le retour de la morale« 1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: 

Schriften in vier Bänden, Bd.  4, a.a.O., Nr.  354, S.  859-873, hier S.  863; Foucault, 

Michel: »Über sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983], in: ders., Schriften in 

vier Bänden, Bd. 4, a.a.O., S.  503-521; hierzu auch Erdmann, Eva: »Die Literatur und 

das Schreiben. ›L’écriture de soi‹ bei Michel Foucault«, in: Erdmann, Eva, Forst, Rainer 

und Honneth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung, Frankfur t 

a.M. 1990, S. 260-279.

123 | Dieses Verständnis findet sich insbesondere in dem unveröffentlichten vier ten 

Band von Sexualität und Wahrheit, der Geschichte der Sexualität von Foucault unter 

dem Titel »Aveux de la chair« geplant, sowie in Abschnitten des teilweise zerstör ten, ur-

sprünglich als zweiten Band geplanten »Le corps et le chair«. Diese Themen finden sich 

z.B. in Foucault: »Sexualität und Einsamkeit« [»Sexualité et solitude«, 1981], übers. von 

Jürgen Schröder, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd. 4, a.a.O., S. 207-221.

124 | Zu dem somit relationalen Charakter vgl. Gehring: »Spiel der Identitäten? Über 

Michel Foucaults ›L’usage des plaisirs‹«, a.a.O., hier insbes. S. 378f.

125 | Sforzini: Michel Foucault. La pensée du corps, a.a.O., S. 76. Damit ist keine Auto-

nomie des Subjekts gemeint. Foucault hat seine Arbeit an den Technologien des Selbst 

auch als Teil der Technologien der Macht verstanden. Den frühen antiken Praktiken 

entnahm er allerdings Möglichkeiten des Selbstbezugs, die von dem späterer pasto-

raler Selbstverhältnisse – z.B. begründet durch die Beichte – und deren Codes abwich. 

Vgl. z.B. Foucault: »Rückkehr der Moral«, a.a.O., S. 859-873; Gehring: »Körper«, a.a.O., 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    33

in diesem Bezug zu sich eine Unabhängigkeit von dem konstitutiven Außen 
der Mächte und Regeln verstanden, mit diesem Verhältnis zu sich »sich zu-
gleich von der Macht als Kräfteverhältnis und vom Wissen als geschichteter 
Form, als ›Code‹ der Tugend ab[zu]lösen«.126 Es ist eine »Abkopplung«, »als ob 
die Beziehungen des Außen sich falteten, sich krümmten, um eine Doppelung 
zu bewirken und einen Bezug zu sich entstehen zu lassen, um ein Innen zu 
konstituieren, das sich in einer ihm eigentümlichen Dimension vertieft und 
entwickelt«.127 Wenn das Subjekt sich unter Berücksichtigung gegebener, äu-
ßerer Rahmenbedinungen und Vorgaben auf sich selbst bezieht, etabliert es 
sein Selbst als Selbstbezug wie in einer Faltung des Außen (dieser »Codes«128) 
in einem Innen. Genau diesen Zusammenhang von Körperlichkeit und Dis-
kurs markiert Foucault 1983 mit der Figur des Kynikers in seinen letzten Vor-
lesungen Der Mut zur Wahrheit:129 Dieser arme Philosoph lebt in einer Tonne, 
bellt wie ein Hund kurze Sätze und wird auch dadurch besonders sichtbar 
mitten in der Öffentlichkeit. Die Facetten seiner körperlichen Existenz kon
stituieren zugleich sein wahres Sprechen, seine Parrhesia wie auf einer Bühne. 

S. 88 u. S. 101; Gros, Frédéric: »Situierung der Vorlesungen«, in: Foucault, Michel: Die 

Hermeneutik des Subjekts [L’herméneutique du sujet. Cours au Collège de France, 

1981-82], hg. von François Ewald, Alessandro Fontana und Frédéric Gros, übers. von 

Ulrike Bokelmann, Frankfur t a.M. 2004, S.  616-668, hier S.  641; Menke, Christoph: 

»Zweierlei Übung. Zum Verhältnis von sozialer Disziplinierung und ästhetischer Exis-

tenz«, in: Honneth und Saar (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, 

a.a.O., S.  283-299; Saar, Martin: »Die Form des Lebens. Künste und Techniken des 

Selbst beim späten Foucault«, in: Foucault, Michel: Ästhetik der Existenz, Frankfur t a.M. 

2013, S. 321-343; sowie zusammenfassend zu Sforzini: Drews, Ann-Cathrin: »Rezensi-

on zu: Arianna Sforzini, Michel Foucault. La pensée du corps (Paris 2014)«, in: Revue 

Regards croisés. Deutsch-französische Zeitschrift zur Kunstgeschichte und Ästhetik, 

Nr. 4, 2015, S. 129-132. 

126 | Auf die Tendenz Deleuzes, aus seiner Perspektive auf Foucaults Schrif ten zu bli-

cken, haben u.a. Krause und Rölli hingewiesen, siehe dies.: »Die Subjektivierung der 

Macht…«, a.a.O., hier S. 193. Sie verweisen auf Waldenfels, Bernhard: »Michel Foucault: 

Ordnung in Diskursen«, in: Ewald, François und Waldenfels, Bernhard (Hg.): Spiele der 

Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfur t a.M. 1991, S. 227-297, hier S. 281. Siehe 

auch Fußnote 58 der vorliegenden Einleitung.

127 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 139. Deleuze bezieht sich auf Foucaults Sexualität 

und Wahrheit 2: Der Gebrauch der Lüste, a.a.O., S. 106f.

128 | Zum Code im Kontext von Norm und Ästhetik vgl. auch Gehring: »Spiel der Identi-

täten? Über Michel Foucaults ›L’usage des plaisirs‹«, a.a.O., S. 385.

129 | Foucault, Michel: Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der Anderen 

[Courage de la vérité. Cours au Collège de France, 1983-84], übers. von Jürgen Schrö-

der, Frankfur t a.M. 2010.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin34

Denn hier fallen Diskurs und Körperlichkeit, logos und bios in Momenten des 
kairos besonders markant zusammen.130 Seine Aussagen sind ein ständiger, 
skandalöser Spiegel der Umgebungen, eine immer »andere«131 Wahrheit als 
Umkehrung des Gegebenen. Inmitten des öffentlichen Raumes und im Milieu 
der gesetzten Werteordnung verkörpert der Kyniker ein ständiges Außen des 
Innen, ein nietzscheanisches Trugbild und die Option, ein immer Anderes als 
Differenz zum Innen zu denken. 

Körper, Affek te und Intensitäten  
im Werk von Gilles Deleuze 

Der Begriff des Körpers ist gerade in seiner Vielschichtigkeit auch für Deleu-
zes Philosophie wesentlich. In Logik des Sinns (1969) lokalisiert er die Genese 
von Sinn in den körperlichen Tiefen.132 In Das Bewegungs-Bild, Kino 1 (1983) 
benennt er die Kategorien des Kinos als Kategorien eines Körpers, der sich 
aus der Immanenzebene herausbildet133 und in Nietzsche und die Philosophie 
(1962) erläutert er die körperliche Komposition als die Zusammensetzung von 
Kräften.134 

In seinem 1981 publizierten Buch Francis Bacon, Logik der Sensation135 fin-
den sich Deleuzes Kernthesen zur Affektionsfähigkeit des Körpers wie auch 
in Bezug zu Deleuzes Ästhetik des Sinnlichen äußerst zugänglich erläutert. 
Dabei scheint es Deleuze wichtig, die Sinnlichkeit und Intensität im Bild an-
hand von Bacons Malerei erfahrbar zu machen. »An die Stelle von Figurati-
on und Narration« tritt dort das »Figurale«, welches sich durch die »Isolation 

130 | Hierzu Drews, Ann-Cathrin: Orte der Wahrheit. Zur Ästhetik des Subjekts bei Mi-

chel Foucault und Jacques Lacan (unveröff. Magisterarbeit, Hochschule für Gestaltung, 

Karlsruhe, 2011), insbesondere »Die Autarkie der Kyniker« sowie »Wahrheit und Alteri-

tät. Das kynische Subjekt«, S. 19-32.

131 | Foucault hebt diese immerwährende Andersheit der kynischen Wahrheit hervor, 

vgl. Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.O., S. 438.

132 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard 

Dieckmann, Frankfur t a.M. 1993. Siehe auch Guillaume, Laura und Hughes, Joe (Hg.): 

Deleuze and The Body, Edinburgh 2011, S. 1.

133 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1 [Cinéma I, L’image-mouvement, 

1983], übers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfur t a.M. 1989. Siehe 

auch Guillaume und Hughes (Hg.): Deleuze and The Body, a.a.O., S. 1.

134 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O.

135 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation, [Francis Bacon – Logique de 

la sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    35

der Figur« als sinnliche Form konstituiert.136 In Logik der Sensation gelingt es 
Deleuze, den Prozess der Individuation nachvollziehbar zu erläutern. Gleich-
zeitig verdeutlicht Deleuze sein Konzept der Kontur als Membran, welche im 
Unterschied zu einer linearen Grenze nicht einfach das Innen von einem Au-
ßen trennt, sondern durch eine Permeabilität charakterisiert ist und zwischen 
unterschiedlichen Bereichen selektiv vermittelt. Für Deleuze besteht das Le-
ben aus solchen Innen-Außen-Verschachtelungen, wobei die Inhalte des äu-
ßeren und inneren Raumes fortwährend topologischen Kontakt aufweisen.137 
Deleuze ist ein Philosoph der Faltungen und Konjunktionen. Es gibt keinen 
Ausschluss, sondern nur das »›und … und‹ als eine Formel die das ›ist … ist‹« 
ersetzt.138 

Da für Deleuze wie für Guattari kein Begriff außerhalb seiner Problem-
situation verstanden werden kann, sollte eine solche Bestimmung auch beim 
Begriff des Körpers geschehen.139 Beurteilt als ein philosophisches Problem, 
wirft der Körper nicht nur Fragen auf, sondern bietet gleichzeitig ein entspre-
chendes Lösungsmodell. Deleuzes und Guattaris Schriften zum organlosen 
Körper, zum Masochismus, zur Anorexia oder zum Alkoholismus können nur 
dann richtig eingeordnet werden, wenn wir anerkennen, dass Deleuze und 
Guattari diese Begriffe ethologisch denken und nicht der Frage nach deter-
ministischer Kausalität, sondern der nach Affekt und Wirkung nachgehen.140 
Deleuze argumentiert mit Spinoza, der nicht über den Körper philosophier-
te, sondern diesen als Modell und Wissen anbot.141 Dessen Parallelismus von 
Geist und Körper kennzeichnet den Versuch, sich die Frage zu stellen, was 
der Körper vermag, da mit der Erkenntnis über das Vermögen des Körpers 

136 | Krause, Ralf: »Menschen – Körper – Sensationen. Deleuze zur Malerei von Francis 

Bacon«, in: Balke, Friedrich und Rölli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie: 

Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen, Bielefeld, 2011.

137 | Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gilles 

Deleuze und Martin Heidegger«, in: Blümle, Claudia und Schäfer, Armin (Hg.): Struktur, 

Figur, Kontur. Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaften, Zürich 2007, S.  317-

338, hier S. 322. 

138 | Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Polemosophy«, in: 

Boundas, Constantin V. und Panagiotis, Sotiris (Hg.): Gilles Deleuze and Félix Guattari – 

Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Vol. 10, Nr. 3, Edinburgh 2016, S. 417-425, hier 

S. 419. Hier aus dem Englischen übers. von Katharina D. Martin. 

139 | Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 2000, S. 9-11, 

hier S. 21.

140 | Buchanan, Ian: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a 

Body Do?«, in: Body & Society, Nr. 3, 1997, S. 73-91, hier S. 74. 

141 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., hier S. 27.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin36

das unbewusste Vermögen des Geistes entdeckt werden kann.142 Dabei handelt 
es sich um eine Aufwertung des Körpers im Bezug zur Erkenntnis, während 
gleichzeitig das Bewusstseins in Bezug auf das Denken herabgesetzt wird.143 
Diese Umwertung geschieht jedoch ohne dabei dem einen oder dem ande-
ren einen Vorrang einzuräumen.144 Für Deleuze findet sich bei Spinoza die 
Vorstellung eines kontinuierlichen Lebens, bei dem der Geist nicht über oder 
im Körper angesiedelt ist, sondern bei dem Geist und Körper miteinander le-
ben.145 Man kann hier also nicht von einer strukturellen Organisation eines 
Innen oder Außen sprechen, sondern muss von einem Miteinander und einer 
nicht hierarchischen Anordnung von Denken und Körper ausgehen. Im Sinne 
Spinozas handelt es sich beim Körper um eine Verkettung und um eine kom-
plexe, aus Teilen zusammengesetzte Organisation, die jeweils different und 
durch das Vermögen der eigenen Bezugsverhältnisse bestimmt ist.146 Dabei 
sind die körperlichen Reaktionen und Wirkungen, also die Operation mit und 
an dem eigenen Körper, nicht deterministisch kausal gesteuert, sondern von 
Affekten bestimmt.147 Sigmund Freud sah die Instinkte als ursächlich und pri-
mär angesiedelt – eine Theorie, die im Sinne Spinozas als unzureichend zu 
deuten wäre, da sie den Aspekt der Beziehung negiert.148 Von diesem Punkt 
ausgehend entwickeln Deleuze und Guattari einen Begriff des Körpers, der 
sich nicht an einer ätiologischen Denkweise orientiert. Das Zentralstellen von 
Affekten, Kapazitäten und Beziehungen dient einem philosophischen Konst-
ruktivismus und hilft, die deleuzo-guattarischen Begriffe wie »Körper«, »Wer-
den« und »organloser Körper« zu erklären.149 Die Form des Körpers ist durch 
seine veränderlichen Beziehungen nicht definitiv, und somit tritt die mehr-
teilige Anordnung basierend auf Ausdruck und Beziehung in den Vorder-
grund.150 Körper sind agencements die sich durch ihren reziproken Charakter 
auszeichnen,151 wobei die Affekte als übertragende Verbindungen wirken. Mit 
dem Begriff affectus beschrieb Spinoza beides, die Übertragung von Passionen 
und Gefühlen, die außerhalb des Körpers entstehen, als auch die Wirkungen, 
die sich im Individuum selbst bilden.152 Ausgehend von Spinozas Begriff einer 

142 | Ebd., S. 29. 

143 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge, Frankfur t a.M. 1980, S. 68.

144 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 28, Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 68.

145 | Ebd., S. 69.

146 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 45; Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 69. 

147 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.O., hier S. 77.

148 | Ebd.

149 | Ebd., S. 81.

150 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 66.

151 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.O., S. 81.

152 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 64ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    37

einzigen Substanz entwickelt Deleuze eine Theorie des Ausdrucks. Letzterer 
ist laut Deleuze die Verwirklichung der Univozität des Seins als Differenz und 
Modulation neuartiger Unterscheidungen.153 In diesem Sinne ist der Körper 
als Ausdruck der Differenz zu verstehen. Ein Körper ist immer Teilhabe, ohne 
etwas zu besitzen, wobei die Affekte die Ausdehnung der Grenze des jeweili-
gen Körpers und dessen vermittelnde Elemente konstituieren.154 Daher stellt 
Deleuze unermüdlich die Frage danach, was der Körper vermag. Denn es lässt 
sich nur etwas über einen Körper aussagen, wenn bekannt ist, was er kann, 
was sein Vermögen ist und auf welche Weise er sich mit den Kräften anderer 
Körper verbindet.155 In diesem Kontext beziehen sich Deleuze und Guattari 
explizit auf Jacob von Uexküll, der die »Tierwelten definiert«, indem er »nach 
den aktiven und passiven Affekten, zu denen ein Tier fähig ist«, sucht.156 

»Nietzsche«, so lautet das erste Wort im ersten Kapitel in Deleuzes Pub
likation Spinoza, Praktische Philosophie.157 Deleuze zieht hier nicht nur den 
Vergleich zwischen dem Leben zweier Philosophen, sondern verbindet auch 
deren Begriffe von Kraft und Beziehung. Für Deleuze ist ein Körper, ob bio-
logisch, sozial, oder politisch, ein beliebiges und zufälliges Erzeugnis, be-
stimmt von unterschiedlichen Kräften, die in Beziehung zueinander treten.158 
Diese körperliche »Machteinheit«159 setzt sich zusammen aus Verhältnissen 
zwischen aktiven, beherrschenden und reaktiven, unterlegenen Kräften. Mit 
Nietzsche vollzieht Deleuze diese Distinktion, deutet aber aktiv und reaktiv 
als »Urqualitäten, die die Beziehung der Kraft zur Kraft zum Ausdruck brin-
gen«.160 Die Antwort auf die Frage, warum wir nicht wissen, was der Körper 
vermag oder zu was er fähig ist, liegt für Deleuze begründet in der Verborgen-
heit der aktiven Kräfte, die dem Bewusstsein entgleiten.161 Denn die »Affekte, 
die nur empfunden werden können«, sind »nicht mit sinnlichen Qualitäten 
bestimmter Objekte zu verwechseln, die auch wahrgenommen, erinnert oder 

153 | Rölli, Marc: Gilles Deleuze, a.a.O., S. 191-193.

154 | Massumi, Brian: »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique 31, 1995, S. 83-

109. Siehe auch Wołodźko, Agnieszka Anna: »Materiality of Affect: How Art can Reveal 

the more Subtle Realities of an Encounter«, in: Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick (Hg.): 

This Deleuzian Century. Art, Activism, Life, Leiden 2014, S. 196-184, hier S. 171.

155 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 27; Deleuze and Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 67; De-

leuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 349. 

156 | Ebd., S.  350. Vgl. Uexküll, Jacob von und Kriszat, Georg: Streifzüge durch die 

Umwelten von Tieren und Menschen, Bedeutungslehre, Frankfur t a.M. 1970, S. 6ff.

157 | Deleuze: Spinoza, a.a.O., S. 9.

158 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., S. 46.

159 | Ebd.

160 | Ebd., S. 46, S. 48; siehe auch Rölli: Gilles Deleuze, a.a.O., S. 175ff.

161 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., S. 47.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin38

begriffen werden können.«162 Die Affekte bestimmen die Beziehungen und 
spezifische Teilhabe der Körper, bringen deren Kapazitäten hervor und ent-
ziehen sich doch dem Bewusstsein. Es sind allein die Affektionen, d.h. die 
reaktiven Kräfte, also die äußeren Wirkungen, Passionen und Gefühle, die 
deutlich hervortreten.163 Dabei können diese Reaktionen als Elemente neuer 
Gefüge wiederum Affekte erzeugen. Zu diesem Problem der Quasi-Kausalität 
kehren Deleuze und Guattari wiederholt zurück.164 So ist das Erscheinen eines 
politischen Körpers, beziehungsweise einer Zentralmacht, ebenso von einer 
solchen quasi-kausalen Schwelle bedingt.165 

Die Postmoderne ist gezeichnet von Konzepten des ›Anders sein‹ und des 
›Anderen‹: Die Frau ist ein sexuell anderes Wesen als der Mann, der ethnisch 
Andere steht im Gegensatz zum weißen europäischen Subjekt, und das ›na-
türlich‹-biologische Leben kontrastiert zum techno-kulturellen Leben.166 In 
diesem Kontext sind es die von Deleuze beschriebenen Prozesse des Werdens, 
die ein Anders sein fördern und dabei klassische, dualistische Systeme unter-
laufen und Grenzbereiche verschieben. Dieser Überschreitung und Neuein-
schreibung geht immer ein temporäres Anders-Werden, eine Re-lokalisierung 
und Re-territorialisierung voraus. Der bereits diskutierte Begriff des Körpers 
bei Spinoza und seine Theorie der Affekte stehen in direktem Zusammenhang 
mit den Begriffen des Werdens und der Intensität, wie wir sie bei Deleuze 

162 | Rölli: Gilles Deleuze, a.a.O., S. 281.

163 | Ebd.

164 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 592ff.

165 | Ebd., S. 598. Deleuze und seine Theorie der Affekte fand nicht nur Beachtung in 

der Philosophie, sondern auch in den Kulturwissenschaften und den Genderstudies: 

DeLanda, Manuel: »Nonorganic Life«, in: Crary, Jonathan und Kwinter, Sanford (Hg.): 

Incorporations, New York 1992, S. 129-167; Massumi, Brian (Hg.): A Shock to Thought, 

Expressions after Deleuze and Guattari, London 2002; Braidotti, Rosi: Metamorphoses: 

Towards a Materialist Theory of Becoming, Cambridge 2002; Protevi, John: »Deleuze, 

Jonas, and Thompson: Toward a new Transcendental Aesthetic and a New Question of 

Panpsychism«, Montreal 2010, http://protevi.com/john/research.html (letzter Zugrif f: 

25.11.2014); Colebrook, Claire: »Leading Out, Leading On«, in: Semetsky, Ina (Hg.): No-

madic Education: Variations on a Theme by Deleuze and Guattari, Rotterdam 2008, 

S. 35-43; Angerer, Marie-Luise: Vom Begehren nach dem Affekt, Zürich 2007; Melissa 

Greg and Seigworth, Gregory J.: The Affect Theory Reader, Durham 2010; Bennett, Jane: 

Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham 2010; Braidotti, Rosi: Nomadic 

Theory: The Portable Rosi Braidotti, Columbia 2011; Dolphijn, Rick und van der Tuin, Iris 

(Hg.): New Materialism: Interviews & Cartographies, Michigan 2012; Radman, Andrej 

und Sohn, Heidi: Critical and Clinical Cartographies. Architecture, Robotics, Medicine, 

Philosophy, Edinburgh 2017.

166 | Braidotti, Rosi: Metamorphoses, a.a.O., S. 118f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    39

und Guattari finden. Jede Form des Werdens, sei es das Tier-, das Frau-, das 
Molekular- oder das Unsichtbar-Werden ist immer ein Anders- oder Inten-
siv-Werden, welches ohne kausale Ordnung ist und die individuelle und all-
gemeine Geschichte ersetzt.167 Das deleuzo-guattarische Werden ist demnach 
keine kausal bedingte Evolution, sondern basiert auf dem Erstellen von neuen, 
rhizomatischen Bündnissen.168 »Das Werden ist involutiv, die Involution ist 
schöpferisch.«169 Es produziert nur sich selbst und es ist weder Nachahmung 
noch Sein. Die Beziehung zwischen der Wespe und der Orchidee ist beispiel-
haft für wirkliches Werden als Kreislauf von Intensitäten, und indiziert dies 
durch Zunahme von Wertigkeit. Die Orchidee, welche das Abbild der Wespe 
nachahmt, de-territorialisiert sich zunächst, um sich dann mit Hilfe der We-
spe zu re-territorialisieren. Die Wespe nähert sich der Blüte, trägt die Pollen 
weiter und wird so zu einem Teil des Fortpflanzungsorgans der Orchidee.170 
Dieser unmerkliche Block des Werdens ist »ein zweifaches Einfangen« und 
»eine aparallele Entwicklung zweier Wesen, die absolut nichts miteinander zu 
tun haben.«171 Genau wie der Block des Werdens von Orchidee und Wespe, ist 
das Tier-Werden des Menschen real und unterscheidet sich von Konzepten, die 
sich mit dem Prinzip der Ähnlichkeit erklären.172 

Deleuze und Guattari unterscheiden drei Arten von Tieren bzw. drei Ar-
ten des Tier-Werdens: So gibt es die psychoanalytische Vorstellung von einem 
Tier-Werden, bei dem laut Deleuze und Guattari die ödipal und narzisstisch be-
setzten Haustiere den Menschen regredieren lassen. Des Weiteren gibt es Tie-
re mit Attributen und Eigenschaften, aus denen sich Serien, Strukturen und 
Archetypen bilden. Besondere Aufmerksamkeit allerdings schenken Deleuze 
und Guattari der Tiergruppe, der Meute oder dem Pack. Diese Tiere bilden 
immer schon eine Mannigfaltigkeit, sie sind Population, voller Affekte und im 
Werden begriffen.173 Auch wenn Deleuze und Guattari erklären, dass alle Tie-
re auf eine dieser drei Weisen betrachtet werden können, wird von ihnen das 

167 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 222.

168 | Ebd., S. 325f.

169 | Ebd.

170 | Ebd., S. 20.

171 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 10.

172 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S.  318, S.  325. Deleuze lässt 

sich in diesem Sinne als affirmativer Denker lesen. Er deutet den Körper und dessen 

Affekte als zugängliches Interaktionsfeld, welches Einfluss auf die Modulationen des 

Ausdrucks hat. Vgl. Villani, Arnaud: »›I Feel I am a Pure Metaphysician‹: The Consequen-

ces of Deleuze’s Affirmation«, in: Mackay, Robin: Collapse. Philosophical Research and 

Development, Vol. 3, Falmouth 2012, S. 45-62. 

173 | Ebd., S. 328.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin40

Tier-Werden als ein Viel-Werden zentral gestellt.174 Beachtung findet dabei vor 
allem die Stellung des einzelnen Tieres und dessen Zugang zum Rudel über 
ein peripheres Gebiet am Rand.175 Ob und wo eine Vielheit mit ihren Fasern an 
den Rändern eine Symbiose eingeht, ist nicht vorauszusagen.176 Ist dies aber 
der Fall, dann ist das Ich nur noch eine Schwelle und eine Tür für das Werden 
zwischen den Mannigfaltigkeiten. Das Subjekt ist dann ein »Randphänomen«, 
wobei das »Anomale« bzw. der »Outsider« ein Bündnis eingeht, dabei eine 
Grenze determiniert und dem Zusammenschluss eine vorübergehende Stabi-
lität verleiht.177 Mit anderen Worten ausgedrückt: Die innere Menge der Meu-
te geht mit dem Anomalen Affektbündnisse ein, die eine Transformation und 
ein Anders-Werden ermöglichen. Da aber jedes Individuum und jeder Körper 
selbst schon eine Vielheit ist, lassen sich die Bereiche des Innen und Außen 
nicht benennen. Die verschiedenen Typen von Rudeln, Meuten und individu-
ellen Bündnissen koexistieren, durchdringen und verändern sich, wobei sie in 
unterschiedlichen Konstellationen ausdruckstarke Gefüge bilden.178 

Abhängig von dem Verhältnis von Bewegung und Ruhe, mit dem sich 
ein Individuum verbündet, ist dieses jeweils Teil verschiedener, individuier-
ter Mannigfaltigkeiten.179 Die vollkommende Individualität ist nicht Subjekt 
oder Ding, sondern eine ›Diesheit‹ und bestimmt sich durch das Vermögen 
zu affizieren oder affiziert zu werden. Für den Prozess des Werdens ist nicht 
die Organisation des Körpers von primärer Bedeutung, sondern seine Affek-
te. Zwei Thesen stellen Deleuze und Guattari vor: Es gibt eine Organisation 
als planvolle Entwicklung und als ein geistiges Prinzip, welches im Unbe-
wussten liegt und eine Analogie-Ebene bildet.180 Dort entwickeln sich Formen 
und Subjekte in Abhängigkeit von einem zu erschließenden Organisations-
plan. Die zweite These gründet sich auf der Vorstellung von Plan als eine 
von sich selbst und den eigenen Gegebenheiten abhängige Konsistenz- und 
Kompositionsebene. Dort gibt es nur »Schnelligkeiten und Langsamkeiten 
zwischen formlosen Elementen und Affekte zwischen nicht-subjektivier-
ten Vermögen«.181 Dieser deleuzo-guattarische Plan ist die »Immanenz-, 

174 | Ebd., S. 44ff.

175 | Ebd., S. 47, S. 340f.

176 | Ebd., S. 341.

177 | Ebd., S. 334f.

178 | Ebd., S. 55. Zum Begrif f des Tiers und des Tier-Werdens bei Deleuze siehe auch: 

Gardner, Colin und MacCormack, Patricia (Hg.): Deleuze and the Animal Edinburgh, 

2017; sowie Buchanan, Brett: Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexküll, 

Heidegger, Merleau-Ponty, and Deleuze, New York 2008.

179 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 346.

180 | Ebd., S. 362.

181 | Ebd., S. 364.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    41

Konsistenz- oder Kompositionsebene« und bildet den organlosen Körper.182 Der 
oK ist aber nicht einfach ein »Begriff oder Konzept, er ist vielmehr Praktik, ein 
ganzer Komplex von Praktiken«.183 Immer dann, wenn man die Signifikanten 
und die Subjektivierung entfernt und die Autonomie des Affektes erreicht, 
bleibt nur noch der oK.184 Er ist so beschaffen, dass er nur von Intensitäten be-
setzt werden kann, Intensitäten, die zirkulieren, passieren und konstituieren. 

Antonin Artaud sagte mit seinen ausdrucksstarken Formulierungen der 
Organisation der Organe seinen Kampf an.185 Ziel des Angriffs ist das theolo-
gische System, also die planmäßige Vorgehensweise dessen, was den Organis-
mus und die »organische Organisation der Organe« erschafft.186 Ausgehend 
von Artauds Begriff des organlosen Körpers stellen Deleuze und Guattari vor 
allem Spinoza und seine Ethik ins Zentrum ihrer Überlegungen. Spinozas 
Substanzen sind als Potenzen und Null-Intensitäten die produktive Matrize. 
Die Wellen, Vibrationen, Schwellen und Intensitäten sind die Modi dessen, 
was passiert. Der oK ist Immanenz und immanente Grenze, er ist die Ebe-
ne, auf der sich die Intensitäten bewegen und wirken und auf der sich kein 
Ich befindet.187 Dieses Immanenzfeld entspringt weder einem äußeren Ich, 
noch ist es dem Ich immanent: »Es ist vielmehr so etwas wie das absolute 
Außen, das keine Formen von Ich mehr kennt, weil Inneres und Äußeres glei-
chermaßen Bestandteil der Immanenz sind, in der sie verschmolzen sind.«188 
Innerhalb dieser Ebenen sehen Deleuze und Guattari einen Mehrwert durch  
Re-territorialisierung aufgrund der Neuverkettung von Affekten. Das funktio
nale Verfahren der Interpretation soll durch die Praktik des Experimentie-
rens vertauscht werden, damit die Konjunktionen von Affekten die Welt des  
Subjekts ersetzen.189 Hier lässt sich eine ethische Dimension ablesen, die trotz 
ihres affirmativen Charakters die Gefahr von Grenzlosigkeit und Auflösung 
birgt und Deleuzes Denken eine »Dunkelheit« attestiert.190 Der oK, so schrei-
ben Deleuze und Guattari, das sind die Drogenabhängigen, die Masochisten, 

182 | Ebd., S. 367.

183 | Ebd., S. 206.

184 | Ebd., S. 208. Siehe auch Massumi: »The Autonomy of Affect«, a.a.O., passim.

185 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 206ff.

186 | Ebd., S. 218.

187 | Ebd., S. 211f., S. 215.

188 | Ebd.

189 | Ebd., S. 222.

190 | Diesen weniger offensichtlichen, negativen Aspekten in Deleuzes Denken widmet 

sich Andrew Culp. Vgl. Culp, Andrew: Dark Deleuze [Dark Deleuze, 2016], übers. von 

Achim Szepanski, Hamburg 2017.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin42

die Schizophrenen, die Liebenden – und all sie huldigen Spinoza.191 Deleuze 
und Guattari geht es um eine Gradwanderung und den richtigen Umgang mit 
den Schwellen und der peripheren Grenze. Dabei, so unterstreichen sie, ist es 
wichtig, ausreichend Organisation, Signifikanz und Interpretation zu bewah-
ren, damit man auf die »herrschende Realität antworten kann«.192 

Körper als Topologien des Innen, Aussen und Anders

Der bei Foucault und Deleuze markanten Frage nach dem Verhältnis von Re-
präsentation und Körperhaftigkeit als einem von ›Fixierung‹ und ›ästhetischer 
Wandlungsmöglichkeit‹ widmen sich die Beiträge im ersten Teil des Bandes 
»Körper und Bild«. 

Irene Breuer geht mit »Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und 
methexis bei Gilles Deleuze – Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Ge-
mälden von Francis Bacon« der grundlegenden Frage in Deleuzes Werk nach, 
wie der Widerstreit zwischen mimesis und methexis als Differenz sinnliche Er-
fahrung auszudrücken vermag. Diese Form deleuzianischer Intensität erläu-
tert Irene Breuer anhand von dessen Francis Bacon, Logik der Sensation (1981) 
zu der Malerei von Francis Bacon und im Hinblick auf das hier von Deleuze 
konstatierte ästhetische und figurale Werden bzw. Fleischwerden der körper-
lichen Figur. 

In »Aus dem Dunkel ins Licht. Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahn-
sinns« befasst sich Claudia Blümle mit dem Wandel der physischen Machtaus-
übung durch Zugriff auf die Körper der Wahnsinnigen von der Renaissance 
über die Klassik bis in die Moderne. Ausgehend von Foucaults Publikationen 
Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Überwachen und Strafen (1975) diskutiert 
sie seine Thesen in direktem Bezug zu den von Foucault angesprochenen Ge-
mälden Francisco di Goyas und Hieronymus Boschs. Darüber hinaus erläutert 
Claudia Blümle Théodore Géricaults Gemälde der Monomanen (1819-1824) als 
Beispiel des modernen medizinischen Blicks wie Foucault diesen in den Vorle-
sungen zur Psychiatrie ausführte. 

Jadwiga Kamola untersucht mit »Defekte Körper, intakte Bilder: Michel 
Foucaults Die Geburt der Klinik« das für Foucault konstitutive Verhältnis zwi-
schen Körper und Bild in seiner frühen Schrift zur Entstehung der Klinik 
um 1800. Ausgehend von den Begriffen Tableau, Relief und Porträt, zeigt sie 
die entscheidenden Korrelationen von Blick und Körpern für die Bilder der 

191 | Ebd., S.  212. Zum Thema Intoxikation und Tier-Werden siehe Genosko, Gary: 

»Drinking Animals: Sobriety, Intoxication and Interspecies Assemblages«, in: Gardner 

und MacCormack: Deleuze and the Animal, a.a.O., S. 295-309. 

192 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 220. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    43

klassischen und modernen Episteme auf und untersucht ihre grundlegende 
Komplementarität im Kontext der von Foucault für die Moderne konstatierten 
unsichtbaren Sichtbarkeit in dessen Die Geburt der Klinik (1963). Auch mit der 
Wende zur Moderne und der Versprachlichung des Wissens bleibt der struk-
turelle Stellenwert des Bildes gegeben. 

Mit »Kalt, warm, hybrid. Körperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes 
und Michel Foucaults zu den Gemälden Gérard Fromangers« diskutiert Ann-
Cathrin Drews Deleuzes Text »Das Kalte und das Warme« (1973) und Foucaults 
»Die photogene Malerei« (1975). Der französische Künstler Fromanger stand 
mit der Gruppe Figuration narrative in Verbindung und sein vor allem ma-
lerisches Werk der 1960er und 1970er Jahre ist im Kontext des zeitgleichen 
politischen Kunstgeschehens in Paris zu verorten. Fromangers besondere Auf-
fassung von Figuration ist weniger an Einzelfiguren gebunden sondern netzar-
tig. Diese formal-bildnerischen Verbindungen rücken Deleuze und Foucault in 
Nähe ihres Denkens zu Körpern und Subjektivierungen. 

Ob Foucaults Macht als stilles, lenkendes System auf spielerische Weise 
begegnet werden kann, geht Anna Schober mit »Das Fest der Bilder. Über-
tragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und postmoderner 
Kunst und Populärkultur« nach. Anhand der Verbildlichungen androgyner 
Körperrepräsentationen des Künstlerpaares Inez van Lamsweerde & Vinoodh 
Matadin sowie Arbeiten Thomas Hirschhorns diskutiert sie ein Drängen des 
Imaginären im Kontext der von Judith Butler angeregten Debatten zur Gen-
der und Queer Subkultur. Diesen foucaultschen ›Festspielen der Bilder‹ in der 
gegenwärtigen Kunst- und Kulturpraxis stellt Anna Schober zudem die Frage 
von radikaler Differenz in Deleuzes Werk als ebensolche ›Festspiele‹ mögli-
cher sinnlicher Erfahrung anbei.

Der Körper als grundlegende Schaltstelle in der Konstituierung des Anderen 
oder von normativen Andersheiten ist Thema der unter dem Titel »Fremdkör-
per« versammelten Beiträge. 

Kerstin Borchhardt stellt in »Liminal and Criminal. Monströse Hybriden in 
der abendländischen Kunst« mythische Fabelwesen als Projektionsflächen un-
terschiedlichster normativer Zuschreibungen vor. Dabei geht sie von Foucaults 
Vorlesungen »Die Anormalen« (1974-1975) am Collège de France aus, in wel-
chen dieser solche Mischwesen und Monster im Mittelalter als einen »›doppel-
ten Rechtsbruch‹« beschrieben hatte. Für Kerstin Borchhardt stellt sich davon 
ausgehend die Frage, inwieweit bereits antike Gesellschaften, die sich durch 
klare Rollenverteilung und gesellschaftliche Hierarchien ebenso auszeichne-
ten wie durch eine mythische und ambivalente Gedanken- und Bildwelt, eben-
falls juristische Wertungen von Zwitterwesen vornahmen. 

Derartigen Zuschreibungen begegnete Foucault 1966 mit einem anderen, 
»utopischen Körper«, den Kyla Bruff mit »Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze: 

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin44

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)« in Bezug auf Maurice Mer-
leau-Pontys Phänomenologie des ›gelebten Körper‹ (le corps vécu) diskutiert. 
Sie argumentiert, dass sich die Dichotomie des physischen und des gelebten 
Körpers mit Hilfe des Konzepts des ›utopischen Körpers‹ ebenso überwinden 
lässt wie mit Deleuzes und Guattaris ›organlosem Körper‹. Ausgehend von den 
Differenzen dieser Konzeptionen ist es Kyla Bruffs Anliegen aufzuzeigen, in-
wiefern der gesunde ›organloser Körper‹, der ›gelebte Körper‹ und der ›utopi-
sche Körper‹ jeweils neue Wege eröffnen, die Grenze möglicher Erfahrungen 
zu verschieben. 

Die produktive Ästhetik des organlosen Körpers wird auch von Jeanne 
Bindernagel mit »Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung: Gilles De-
leuzes Schreiben (von) der Hysterie« thematisiert. Ausgehend von George 
Didi-Hubermans Studien zur Hysterie als ein durch die Praxis der Fotogra-
fie produziertes Krankheitsbild, konzentriert sich ihre Analyse auf Aspekte 
der Modellbildung innerhalb von Deleuzes Werk. Sie zeichnet nach, wie der 
Begriff der Hysterie in Deleuzes Francis Bacon, Logik der Sensation ein Span-
nungsverhältnis von emphatischer und körperlicher Eindringlichkeit auf-
weist. In diesem ›hysterischen‹ Textkörper Deleuzes werden die Hysterie als 
Bild, die Intensität des Körpers sowie die Dramatik des Schreibens zu einem 
produktiven Gefüge. 

Dass gerade Deleuzes Vitalismus wie dessen Komplexisierung klassischer 
Dichotomien von Bios und Zoe es ermöglichen, ein Konzept des Körpers zu 
denken, welches nicht anhand von Binaritäten oder identitären Kategorien 
erfasst werden kann, ist Thema für Agnieszka Anna Wołodźko in »Between 
Bio(s) and Art – Intensities of Matter in Bioart«. Unter Bezugnahme auf die 
Schriften der Philosophin Rosi Braidotti führt sie künstlerische Beispiele zeit-
genössischen Bioart des Künstlerduos Oron Catts und Ionat Zurr an. Dabei 
zeigt die Autorin, dass es das körperliche Material selber ist, welches in diesen 
neuen Kunstformen derartige Unterschiede und Kategorien in Frage stellt. 

Das Wechselspiel von Identität, Normativität und Potenzialität wiederum 
macht es unausweichlich, die Thematik des Körpers bei Deleuze und Foucault 
im Kontext von »Körper, Politik und Widerstand« zu fokussieren. 

Pierre Buhlmanns Kapitel »Neuentdeckung des Körpers. Foucaults Moderne, 
zwischen Klinik und Politik« geht auf Foucaults intensive Auseinandersetzung 
mit dem Körper als Gegenstand des modernen Wissens ein. Mit Bezugnahme 
auf Die Geburt der Klinik (1963), Die Ordnung der Dinge (1966), Überwachen und 
Strafen (1975) sowie die späteren Vorlesungen zur Geschichte der Gouvernmen-
talität 1: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (1977-78) verdeutlicht er den Über-
gang von disziplinarischem Blick zur biopolitischen Norm. Wenn der Körper 
bei Foucault zunächst über Blick und Disziplinartechniken als moderner Kör-
per hervorgebracht wurde, ist es gleichzeitig diese spezifische Auffassung eines 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    45

individualisierten Körpers, der die Entfaltung und Applikation einer Biomacht 
erlaubt. 

Im Kontext der Machtzuschreibungen stellt sich die Frage nach Formen 
des Entweichens der Körper im Werk von Deleuze und Foucault. Jürgen Gunia 
geht mit »Selbstversuch und Übung. Die Spiritualität des Körpers bei Michel 
Foucault und Gilles Deleuze« auf Spiritualität als Ethik ein, deren Praxis Er-
fahrung und Übung vereint. Eine prozessuale und konstruktivistische Struk-
tur der Immanenz liest Jürgen Gunia im Kontext von Deleuzes Selbstversuch 
als expérimentation in Anlehnung an die stoische Philosophie und setzt sie mit 
Foucaults ›selbstkonstituierenden‹ Übungen der »Techniken des Selbst« als 
entraînment in Bezug. Subjektivierung und Desubjektivierung gehen dabei ein 
komplexes und widersprüchliches Wechselspiel ein. 

Sjoerd van Tuinens »Physiology versus Psychology: The Priest and the Bio-
politics of Ressentiment« geht Möglichkeiten einer Befreiung des Körpers ins-
besondere von einer subjektivierenden Psychologie nach. Nietzsches Figur des 
Priesters in Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift (1887) verortet Sjoerd 
van Tuinen mit Bezug auf Deleuzes und Guattaris Anti-Ödipus (1972) zunächst 
im Kontext einer ›priesterlichen‹ Psychologie und subjektregulierenden Orga-
nisation des Ressentiments. In der Diskussion der foucaultschen Texte folgt er 
Foucaults Auseinandersetzung mit der Pastoral- und Disziplinarmacht und 
weist anhand Foucaults Vorlesungen Sicherheit. Territorium. Bevölkerung (1977-
78) auf die Bedeutung dieser Debatte im Hinblick auf gegenwärtige biopoliti-
sche und psycho-politische Kontrollmechanismen hin. 

Katharina D. Martin thematisiert die Möglichkeiten der Deterritorialisie-
rung durch die von Deleuze und Guattari vorgeschlagene Multifunktionalität 
der Maske. In »Gesicht, Kopf, Körper: Eine politische Karte« widmet sie sich 
der in Tausend Plateaus (1980) herausgestellten Unterscheidung zwischen dem 
Gesicht als Code und Ort unterschiedlicher Semiotiken und der intensiven 
Kopf-Körper Einheit. Hinzu zieht sie Foucaults Text »Die Köpfe der Politik« 
(1976) und verweist auf dessen Unterscheidung zwischen der Körperlichkeit 
des Kopfes und Tiefe des Schädels und der politischen Konnotation des Ge-
sichtsausdrucks. Abschließend setzt Katharina D. Martin diese Thesen in 
Verbindung mit den Ereignissen ausgelöst durch die illegale Performance der 
Gruppe Pussy Riot. 

Für Christoph Dittrich ist Kritik und Klinik (1993), jener der Literatur ge-
widmete Band Gilles Deleuzes, Ausgangspunkt seines Textes »Lawrence, ein 
Etrusker. Tuberkulose und Vitalität«. Er geht dabei von Deleuzes Auffassung 
vom Schreibakt als eine vom Körperlichen untrennbare Problematik aus. Im 
Rahmen dieser verbindet sich das Vermögen des Körpers, dessen Gesundheit 
und Krankheit mit dem Schreiben und ermöglicht Werdensprozesse. Chris-
toph Dittrich schlägt Lawrences Werk als literarisches Korrelat zu Spinozas 
Affekttheorie und Deleuzes Vitalismus vor. Darüber hinaus stellt er Lawrences 

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Mar tin46

Affirmation der Lebendigkeit im Fleische und der Teilhabe des leibhaften Kos-
mos in den Bezug zu Nietzsches ›Willen zur Macht‹. 

Arianna Sforzinis »Widerstehende und kämpfende Körper auf den Bühnen 
Michel Foucaults« ist eine Erstübersetzung aus ihrer 2014 erschienenen Pub
likation Michel Foucault. Une pensée du corps. Ausgehend von Foucaults Vor-
schlag in Der Willen zum Wissen (1976), sich dem sexuellem Dispositiv mit den 
Körpern und Lüsten entgegenzustellen, untersucht Sforzini die von Foucault 
dargelegten Formen der Widerstände in »Der utopische Körper« (1966), der 
hysterischen Körper in Die Macht der Psychiatrie (1973-74), dem ›Pakt-Körper‹ 
der Hexen und ›Theater-Körper‹ der Besessenen in Die Anormalen (1974-95) 
und  – mit besonderer Bezugnahme auf die letzten Vorlesungen Foucaults 
1983-84 Der Mut zur Wahrheit – der Figur des Kynikers. 

Diese Erörterungen von Effekten theatraler und widerständiger Körperlichkei-
ten werden ergänzt durch den vierten und letzten Teil mit dem Schwerpunkt 
»Körper und unkörperliche Effekte«. 

Die topologische Verortung der unkörperlichen Effekte ist Ausgangspunkt 
für Angelika Seppi in »Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte – Der Kör-
per und das unkörperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze«. Ausge-
hend von Deleuzes Konzept der dynamischen Genese des Sinns entwickelt 
sie unter Bezugnahme auf Deleuzes Differenz und Wiederholung (1968), Die 
Logik des Sinns (1969) sowie Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus (1980) 
eine materialistische Theorie des Virtuellen und widmet sich dabei sowohl 
der Frage des Körpers als auch den unkörperlichen Ereignissen. Ihr Anliegen 
ist ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich außerhalb der 
herkömmlichen binären Logik von Materie und Geist oder Wirklichkeit und 
Idealität bewegt. 

Denken und Sein im Kontext des körperlichen Vermögens und die Über-
windung solcher Dichotomien stehen auch in Guillaume Colletts Text »Bo-
dies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault« im Fokus. Deleuzes 
Konzept der Immanenzebene in Die Logik des Sinns (1969) sowie Die Falte 
(1988) und Foucaults Verständnis des Sagbaren und Sichtbaren in Die Ord-
nung der Dinge (1966) sowie dessen Begriff der Aussage in Die Archäologie des 
Wissens (1969) sind weder nur linguistisch noch nur materiell zu lesen. Neben 
Bezugnahme auf Edmund Husserl, Martin Heidegger und Jean Hyppolite hebt 
Collett Nietzsches Einfluss hervor und geht auf die Bezüge zwischen Foucaults 
frühem Werk und Deleuzes ontologischen Konzepten ein. 

Marc Rölli befasst sich »Im Labyrinth der Zeit. Zum Konzept des Körpers 
nach Leibniz, Borges und Deleuze« mit den Verbindungen zwischen Deleuzes 
Verständnis des körperlichen Ausdrucks, Leibniz’ Substanzbegriff und der Pro-
blematik einer Kompossibilität. Ausgangspunkt sind Leibniz’ Theorie der Per-
zeption als Kontinuität sowie der wirklichen Welt als Ausdruck ontologischer 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


    47

Einheiten, die kontingente Wahrheiten vereinen. Bezugnehmend auf Deleuzes 
Ausführungen zum körperlichen Ausdruck und dessen zeitphilosophisch mo-
tivierter Revision des leibnizschen Systems erläutert Marc Rölli, inwiefern Zeit 
das Wirkliche und Mögliche in ein neues Verhältnis setzt, und der körperliche 
Ausdruck so einer möglichen Welt Realität verleiht.

Topologien des Körpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002 - am 14.02.2026, 15:58:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

