Topologien des Korpers im Werk
von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Eine Einfiihrung

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

RAuME DES DENKENS: GILLES DELEUZE UND MicHEL FoucAuLT

Gilles Deleuze und Michel Foucault befassten sich beide mit Machtdispositiven,
der Auflésung von abstrakten Universalien und der Rolle von Kérpern im Spiel
von Subjektivierungen.! Bemerkenswerterweise schlugen sie immer wieder

1 | Zu inhaltlichen Beziigen zwischen Deleuze und Foucault siehe folgende Sekundar-
literatur: Balke, Friedrich: »Gilles Deleuze«, in: Kammler, Clemens u.a. (Hg.): Michel
Foucault. Handbuch, Stuttgart 2008, S. 190-192; Braidotti, Rosi: »Fils de la meme
épistéme: Foucault et Deleuze, in: Les Cahiers du GRIF, Nr. 34, 1986, S. 133-138;
Grace Wendy: »Faux Amis« Foucault and Deleuze on Sexuality and Desire«, in: Critical
Inquiry 36, Nr. 1, Herbst 2009, S. 52-79; Grace, Wendy: »Foucault and Deleuze: Making
a Difference with Nietzsche«, in: Foucault Studies, Nr. 17, April 2014, S. 99-116; Krause,
Ralf und R6lli, Marc: »Die Subjektivierung der Macht. Zu Begehren und Lust bei Gilles
Deleuze und Michel Foucault«, in: Kadi, Ulrike und Unterthurner, Gerhard (Hg.): Sinn
macht Unbewusstes. Unbewusstes macht Sinn, Wiirzburg 2005, S. 192-229; Macherey,
Pierre: »Foucault avec Deleuze. Le retour éternel du vrai«, in: Revue de synthése, Nr. 2,
April-Juni 1987, S. 277-285; Revel, Judith: »Foucault, lecteur de Deleuze: De I'écart a
la différences, in: Critique, Nr. 591-592, August-September 1996, S. 727-735; sowie
die Beitrage in: Foucault and Deleuze, Foucault Studies, Sonderheft, April 2014, Nr.
17 (Sammelband zur Konferenz: »Between Deleuze and Foucault«, Purdue University,
2012). Jiingst erschienen ist: Morar, Nicolae; Nail, Thomas und Smith, Daniel W. (Hg.):
Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016.

Weiterhin sind folgende Passagen in den Biografien aufschlussreich: Eribon, Didier: Mi-
chel Foucault. Eine Biographie, iibers. von Hans-Horst Henschen, Frankfurt a.M. 1991,
insb. der dritte Teil »Politischer Aktivist und Professor am Collége de France«, S. 285-
481, vor allem S. 360ff., S. 407-416, S. 438ff.; Macey, David: The Lives of Michel

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

neue Achsen fiir ihr Denken vor — insbesondere in Hinblick auf ihre Subjektent-
wiirfe auferhalb eines Identititsbegriffs, wie der franzésische Philosoph Pierre
Klossowski 1972 betonte.? Und als Michel Foucault 1984 verstarb, hob Deleuze
wihrend einer Ansprache vor dem Krankenhaus Salpétriere in Paris besonders
dessen denkerische Wandlungsfihigkeit hervor.® Zu diesem Zeitpunkt war
bereits seit sieben Jahren der intellektuelle Weg der beiden Philosophen in der
Offentlichkeit kein gemeinsamer mehr gewesen. Punktueller Anlass hierfiir
war die Auslieferung des deutschen RAF-Anwalts Klaus Croissant im Novem-
ber 1977 durch franzdsische Behdrden an die BRD.* Zwar protestierten Deleuze
und Foucault beide gegen diese, hatten aber eine unterschiedliche Auffassung
der Ausrichtung der Proteste.’ Ihr intensiver Austausch der 1960er und 1970er

Foucault, London 1993, S. 152ff.; Marks, John: »Foucaults, in: ders.: Deleuze. Vitalism
and Multiplicity, London 1998, S. 108-122; Dosse, Frangois: Intersecting Lives. Gilles
Deleuze and Félix Guattari, iibers. von Deborah Glassman, New York 2011, insbesonde-
re das Kapitel »Deleuze and Foucault. A Philosophical Friendship«, S. 306-330.

2 | Hierzu Foucault: »Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich
solle der gleiche bleiben.« Foucault, Michel: Archdologie des Wissens [L’Archéologie
du savoir, 1969], iibers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1981, S. 30; Klossowski,
Pierre: »Digression a partir d’'un portrait apocryphes, in: LArc, Nr. 49, 1972, S. 11; fiir
den Verweis auf Klossowski in diesem Zusammenhang vgl. auch das Kapitel von Marks:
Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 108.

3 | Deleuze zitierte hier eine langere Passage aus Foucaults Der Gebrauch der Liiste,
a.a.0., S. 15f. Vgl. auch Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 536f.

4 | Hierzu und zu den folgenden Ausfiihrungen vgl. z.B. Eribon: Foucault, a.a.0.,
S. 371ff; Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 109f.

5 | Foucault unterzeichnete eine Petition, die Deutschland als »Polizeidiktatur« be-
zeichnete, nicht. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 372f. Ebenfalls dazu: Defert,
Daniel: »Zeittafel«, tibers. von Michael Bischoff, in: Foucault, Michel: Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques
Lagrange, Bd. 1: 1954-1969, Frankfurta.M. 2001, S. 15-105, hier S. 20f., S. 23, S. 30.
Siehe weiterhin Foucaults Berichte: Foucault, Michel: »Wird Klaus Croissant ausge-
liefert?« [»Va-t-on extrader Klaus Croissant?«, 1977]«, iibers. von Michael Bischoff,
in: ders.: Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und Frangois
Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Bd. 3: 1976-1979, Frankfurt a.M. 2003,
Nr. 210, S. 468-474, hier S. 469 und S. 472. Zu Foucaults Erfahrungen mit der Poli-
zei in Deutschland wéhrend seines Berlinaufenthalts siehe weiterhin Felsch, Philipp:
»Foucault und die Terroristens, in: ders.: Der lange Sommer der Theorie. Geschichte ei-
ner Revolte 1960-1990, Minchen 2015, S. 135-148, hier S. 145-146; Foucault, Michel:
»Wir flihlten uns als schmutzige Spezie« [»Nous nous sommes sentis comme une sale
espéce«, 1977], libers. von Jiirgen Schroder, in: ders.: Schriften in vier Bdnden, Bd. 3,
a.a.0.,Nr. 217, S. 534-538.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Jahre verebbte und sie sahen sich nicht mehr.® Gleichzeitig blieb Foucault dabei,
Deleuze sei der »einzige philosophische Geist in Frankreich«.” Deleuze duferte
spdter, Foucault hitte in den letzten Jahren nur mit seinen engsten Weggefahr-
ten zusammen sein wollen.® Tatsichlich gehérte er zu den wenigen, die Foucault
im Juni 1984 noch einmal sehen wollte, auch wenn es dazu nicht mehr kam.’
Nach ihrem ersten Zusammentreffen 1962 war ein engerer inhaltlicher
Kontakt iber die Aufgabe entstanden, die franzésische Neuedition der Nietz-
sche Gesamtausgabe zu iibernehmen.” Sowohl Deleuze als auch Foucault
hatten sich zu diesem Zeitpunkt nachhaltig mit dessen Schriften befasst. Die
Wirkung Nietzsches auf beide ist bekannt und tiberaus deutlich in ihrem Den-
ken von Korpern und Korperlichkeiten wie auch in ihrer Auseinandersetzung
mit Pierre Klossowskis Werk." Gerade die Bedeutung des Korpers in Nietz-
sches Werk stief} im 20. Jahrhundert Umbriiche in der franzgsischen Philo-
sophie und Asthetik an.’? Deleuze hatte Nietzsche und die Philosophie (1962)"

6 | Ebenso wird hufig die unterschiedliche Haltung gegeniiber der Gruppe der Neuen
Philosophen, denen Foucault kurzzeitig angehorte, fiir das Auseinanderdriften von De-
leuze und Foucault angefiihrt. Vgl. Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 372-373; Marks:
Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 110.

7 | Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 375.

8 | Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 110; Deleuze, Gilles: »Die
Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen« (Gesprach mit Robert Maggiori) [»Fendre les
choses, fendre les mots«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen. Gespréche und Interviews
1972-1990 [Pourparlers, 1972-1990], lbers. von Gustav Rofler, Frankfurt a.M. 1993,
S. 121-135, hier S. 121.

9 | Vgl. u.a. Eribon, Michel Foucault, a.a.0., S. 375. Fir weitere Einschatzungen vgl.
auch Dosse: »Deleuze and Foucault, a.a.0., S. 306-330; Macey, David: The Lives of
Michel Foucault, London 1993, passim; Marks: »Foucault«, a.a.0.

10 | Vgl. Dosse: »Deleuze and Foucaulte, a.a.0., S. 307.

11 | Vgl.: Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Kdrpers« [»Pierre
Klossowski ou les Corps Langages«, 1965], libers. von Sigrid v. Massenbach, in: Spra-
chen des Kdrpers, Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 39-52;
Foucault, Michel: »Die Prosa Aktaions« [»La Prose d’Actéon«, 1964], iibers. von Sigrid
v. Massenbach, in: Sprachen des Kérpers, a.a.0., S. 25-38. Zu Deleuze, Foucault und
Nietzsche vgl. weiterhin Grace: »Foucault and Deleuze. Making a Difference with Nietz-
sche«, a.a.0., S. 99-116.

12 | vgl. z.B. Hamacher, Werner: Nietzsche aus Frankreich. Essays von Georges
Bataille, Maurice Blanchot, Jacques Derrida, Michel Foucault, Pierre Klossowski, Berlin
2003.

13 | Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie [Nietzsche et la philosophie,
1962], iibers. von Bernd Schwibs, Hamburg 1991.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

13


transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

verdffentlicht sowie 1965 ein weiteres Buch zu Nietzsche." Foucaults Ausei-
nandersetzung war noch nicht derartig sichtbar, ist aber deutlich belegt an-
hand der handschriftlichen Notizen seiner Nietzsche Lektiire in den frithen
1950er Jahren." Deleuze wie Foucault nehmen 1964 an dem in Royaumont
veranstalteten Kolloquium iiber Nietzsche teil.’® Fiir Foucault bietet sich da-
mit die Gelegenheit zur Veréffentlichung eines ersten Textes iiber Nietzsche:
»Freud, Nietzsche, Marx«."” Das kurze sachliche Vorwort wiederum, das sie zu
der Neuauflage der Nietzsche Edition schrieben, wie auch ein Gesprich anliss-
lich der Publikation der Ausgabe verraten nichts tiber den enormen Einfluss
des deutschen Denkers auf ihr eigenes Werk und noch weniger iiber mogliche
Kreuzungspunkte ihres Denkens.'®

14 | Deleuze, Gilles: Nietzsche. Ein Lesebuch von Gilles Deleuze [Nietzsche, sa vie,
son ceuvre: avec un exposé de sa philosophie, 1965], ibers. von Ronald Voullié, Berlin
1979.

15 | Die Notizen sind in den Archiven der Bibliothéque national de France einsehbar.
Fiir Belege der friithen Nietzsche- und Heidegger-Lektiire vgl. zudem Defert: »Zeittafel«,
a.a.0., S. 20ff. Tatsachlich hatte Foucault bereits 1954 einen bisher nicht publizierten
Text zu Nietzsche geschrieben, auf der Riickseite des Typoskripts zu Maladie mentale et
personnalité: »Es gibt drei verwandte Erfahrungen: Traum, Rausch und Wahnsinn«, Vgl.
ebd., S. 26.

16 | Dosse, »Deleuze and Foucaults, a.a.0., S. 307. An dem von Dosse ebenfalls er-
wéhnten Kolloquium in Cerisy Nietzsche aujourd’hui nahm Deleuze teil. Siehe auch die
von Deleuze herausgegebenen Konferenzbeitrdge zu Royaumont: Deleuze, Gilles (Hg.):
Nietzsche. Cahiers de Royaumont, Paris 1966 (mit den Beitrdgen von Deleuze und
Foucault).

17 | Foucault, Michel: »Freud, Nietzsche, Marx« [1964], iibers. von Michael Bischoff,
in: Foucault: Schriften in vier Bdnden, Bd. 1, a.a.0., S. 727-743; ders.: »Nietzsche, die
Genealogie, die Historie« [»Nietzsche, la génealogie, I'histoire« 1971], libers. Michael
Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-19786, hg. von
Daniel Defert, Francois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfurt a.M. 2002,
Nr. 84,S. 166-191.

18 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Allgemeine Einfiihrung« [»Introduction
générale«, F. Nietzsche, CEuvres philosophiques completes, 1967], iibers. von Michael
Bischoff, in: Foucault: Schriften in vier Bdnden, Bd. 1, a.a.0., S. 723-726; Foucault,
Michel: »Michel Focuault und Gilles Deleuze mdchten Nietzsche sein wahres Gesicht
zuriickgeben (Gesprach mit C. Jannoud)« [»Michel Foucault et Gilles Deleuze veulent
rendre a Nietzsche son vrai visage«, 1966], iibers. von Michael Bischoff, in: ebd., Nr.
41,S.708-711.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Ab Ende der 1960er Jahre ging kaum eine Schrift des einen unbemerkt
an dem anderen vorbei.” Die Rezensionen in Critique und im Nouvel Obser-
vateur zeigen die intellektuelle Bewunderung, die beide fiireinander hegten —
z.B. Foucault: »er [der Anti-Odipus] stachelt uns an, weiterzugehen.«?° Bereits
1963 hatte Deleuze iber Foucaults Raymond Roussel (1963) geschrieben und in
»Raymond Roussel oder der horror vacui« Foucaults »poetische[r] und philo-
sophische[r] Kraft« beschrieben, die er als »wichtige Etappe« in Hinblick auf
Foucaults Werk zwischen »Sprache, Blick, Tod und Wahnsinn« bezeichnet.?!
1966 folgte iiber Die Ordnung der Dinge der Artikel »Der Mensch, eine zwei-
felhafte Existenz« und markiert Deleuzes Anerkennung von Foucaults »Meis-
terschaft, von einem so neuartigen Ton, daf der Leser in dieser Reflexion iiber
die Geschichte das Herannahen einer neuen Denkweise spiirt« noch stirker:?
»Auf die Frage: Was gibt es Neues in der Philosophie? liefern Foucaults Biicher
die beste, die lebendigste, auch die iiberzeugendste Antwort«.?

Foucault »antwortet< 1969, nach der Arbeit an der Nietzsche-Edition, im
Nouvel Observateur mit »Ariadne hat sich erhidngt« auf Differenz und Wiederho-
lung (1968) als »das einzigartigste, das andersartigste« Buch: »Das Denken ist
kein offener Blick mehr auf klare und in ihrer Identitit eindeutig fixierte For-
men; es ist Gebirde, Sprung, Tanz, duflerster Abstand, gespannte Dunkelheit.
Das ist das Ende der Philosophie (jener der Vorstellung).«** Und: »Nun kénnen

19 | Siehe hierzu ausfiihrlich Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 368f.; weiterhin:
Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 108-122; das Vorwort von
Frangois Ewald, das der deutschen Verdffentlichung von Gilles Deleuzes Notizen voran-
gestellt ist: Deleuze, Gilles: »Begehren und Lust [1977]«, in: Balke, Friedrich und Vogl,
Joseph (Hg.): Gilles Deleuze. Fluchtlinien der Philosophie, iibers. von Joseph Vogl, Miin-
chen 1995, S. 230-240; Krause und Ralli: »Die Subjektivierung der Macht...«, a.a.0.;
Balke: »Gilles Deleuze«, a.a.0.; Braidotti: »Fils de la meme épistémex, a.a.0.

20 | Foucault, Michel: »Vorwort zu Capitalism and Schizophrenia 1: Anti-Odipus
[1977]«, Gbers. von Hans Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Banden, Bd. 3,
a.a.0.,Nr. 189, S. 176-180, hier S. 178.

21 | Deleuze, Gilles: »Raymond Roussel oder der horror vacui« [»Raymond Roussel ou
I’horreur du vide«, 1963], in: ders.: Die einsame Insel. Texte und Gesprdache von 1953
bis 1974 [L'ile déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974,2002], hg. von
David Lapoujade, iibers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 107-110 (deut-
sche Ubersetzung dieses Textes von Henning Schmidgen, 1966).

22 | Deleuze, Gilles: »Der Mensch, eine zweifelhafte Existenz« [»Lhomme, une exis-
tence douteuse«, 1966], in: ders.: Die einsame Insel, a.a.0., S. 133-138, hier S. 133.
23 | Ebd., S. 138.

24 | Foucault, Michel: »Ariadne hat sich erhangt« [»Ariane s’est pendue«, 1969], iibers.
von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bdnden, Bd. 1, a.a.0., S. 975-979, hier
S.978.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

15


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

wir Unterschied und Wiederholung denken.«* In »Theatrum Philosophicum,
im November 19770 in Critique publiziert, spricht Foucault schlieflich von ei-
nem »Deleuzianischen Zeitalter[s]«.?® Deleuze wird diese Formulierung spi-
ter mit den Worten aufnehmen, damit sei vermutlich gemeint gewesen, er sei
der »naivste« der Philosophen einer ganzen Generation gewesen, die sich mit
Themen wie Vielheit, Differenz, Wiederholung befasst hatte: »Vielleicht wollte
Foucault das sagen: Ich war nicht der beste, aber der naivste, so etwas wie eine
art brut, wenn man so sagen kann; nicht der tiefste, aber der unschuldigste
(am wenigsten schuldig, >Philosophie zu betreiben<).«¥” Und es ist tatsichlich
diese Art Brut des Denkens als ein Denken der freien Differenz ohne Subjekt
und Objekt, die nicht nur in Form der Rezension von Deleuzes Biichern ihren
Platz in Foucaults Werk einnimmt. Stattdessen kann diese Besprechung von
Differenz und Wiederholung wie Die Logik des Sinns (1969) zugleich als ein ganz
entscheidender Wendepunkt in Foucaults eigenem Oeuvre markiert werden.?

»Ein neuer Archivar«, Deleuzes Besprechung von Die Archdologie des Wis-
sens (1970),%° hebt die »Positivitit« und »Topologie der Aussagen« bei Foucault
hervor, als eine »Diagonale [...], auf der sich der Archivar-Archiologe zu be-
wegen hat«.’® Er attestiert Foucault eine »neue Pragmatik« und eine durch
die Bindung von Aussagen an Milieus entworfene »Theorie einer politischen
Philosophie«.*! 1972 wird das Gesprich zwischen Deleuze und Foucault iiber
den »neuenc Intellektuellen stattfinden, der sich tiber lokales Engagement aus-
zeichnet — wie es beide im Rahmen der von Foucault mitbegriindeten Groupe
d’information sur les prisons zu dieser Zeit ausiiben.?? Im gleichen Jahr bezieht
Deleuze sich gemeinsam mit Félix Guattari in Anti-Odipus auf Foucault: Sie

25 | Ebd.

26 | Foucault, Michel: »Theatrum Philosophicum« [1970], libers. von Michael Bischoff,
in: ders.: Schriften in vier Bdnden, Bd. 2, a.a.0., Nr. 80, S. 93-122.

27 | Deleuze, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 129.

28 | Revel, Judith: »Foucault, Lecteur de Deleuze«, a.a.0., S. 727. Deleuze selber sieht
Foucaults Raymond Roussel als eine Publikation an, in der Foucault die von ihm in Dif-
ferenz und Wiederholung vorgeschlagenen Themen bereits bedacht hatte. Vgl. Deleuze,
Gilles, »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., hier S. 130. Foucault,
Michel: Raymond Roussel [1963], iibers. von Renate Hérisch-Helligrath, Frankfurt a.M.
1989.

29 | Deleuze, Gilles: »Ein neuer Archivar« [»Un nouvel archiviste«, 1970], in: ders.:
Foucault [1986], ibers. von Herman Kocyba, Frankfurt a.M. 2013, S. 9-36.

30 | Ebd., S. 12 und S. 36.

31 | Ebd,, S. 20.

32 | Deleuze, Gilles und Foucault, Michel: »Die Intellektuellen und die Macht« [»Les In-
tellectuels etle pouvoir«, 1972], ibers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault: Schriften
invier Bdnden, Bd. 2, a.a.0., Nr. 106, S. 382-393, hier S. 383.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

heben Formen der Produktion gegeniiber der Repression als einzige Vorstel-
lung der Macht iiber ein Subjekt hervor** und beziehen sich auf Foucaults
Analyse der Familie als kleinsten gemeinsamen Nenner der Macht in der
Moderne.** Und anlisslich der Versffentlichung des Anti-Odipus duRern sie:
»Wir haben nicht dieselbe Methode, aber wir haben den Eindruck, daf wir an
allen moglichen Punkten, die uns wesentlich scheinen, auf Wege treffen, die
er [Foucault] zuerst gebahnt hat.«* Mit der Besprechung von Uberwachen und
Strafen (1975), »Ein neuer Kartographs, formuliert Deleuze Anschlusspunkte
an eigene Begriffe, wie den des Diagramms oder der abstrakten Maschine,
markiert aber auch den Wandel in Foucaults Werk zur Machttheorie:* »Die
Geschichte der Formen, das Archiv, wird durch ein Werden der Krifte, ein
Diagramm verdoppelt«.”” Dass diese Machtform als Diagramm fiir Deleuze
»Darstellung von Krifteverhiltnissen«®® ist, wird er in einigen Interviews
1986 wie auch in den drei Texten, die 1986 zusammengefasst als zweiter Teil

33 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie
1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et schizophrenie 1], Gibers. von Bernd Schwibs, Frankfurt
a.M. 1977, S. 36.

34 | Ebd., S. 62-63; Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des
Wahnsinns im klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie a I'age clas-
sique, 1961], iibers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1973, S. 512f.

35 | Gilles Deleuze und Félix Guattari, »Gesprach {iber Anti-Odipus« (mit Catherine
Backés-Clément), frz. veroffentlicht in: L’Arc, Nr. 49, 1972; dt. in: dies., Unterhandlun-
gen 1972-1990 [Pourparlers 1972-1990, 1990], iibers. von Gustav Rofler, Frankfurt
a.M. 2014, S. 25-40, hier S. 38.

36 | Zudiesen Einschnitten bei Foucault und ihrer Rezeption durch Deleuze vgl. Mache-
rey: »Foucault avec Deleuze«, a.a.0., hier S. 278. Macherey betont, dass der zweite Teil
des Buches »Topologie: Anders Denken« auch die Betrachtungen der friiheren Rezen-
sionen Deleuzes zu Archédologie des Wissens und Uberwachen und Strafen neu situiert.
Zur Macht als Maschinerie und Diagramm bei Foucault vgl. Foucault: Uberwachen und
Strafen, a.a.0., z.B. S. 229 und S. 264; Deleuze: »Kein Schriftsteller. Ein neuer Kar-
tograph« [»Ecrivain non: un nouveau cartographe«, 1975], in: ders.: Foucault, a.a.0.,
S. 37-66, hier S. 58. Zum Diagramm bei Deleuze in Bezug auf Bacon und bei Foucault,
vgl. Ruf, Simon: Fluchtlinien der Kunst. Asthetik, Macht, Leben bei Gilles Deleuze, Wiirz-
burg 2003, S. 118-148.

37 | Deleuze, Gilles: »Kein Schriftsteller. Ein neuer Kartograph«, a.a.0., hier S. 65. Aus-
fihrlicher zu dem Ubergang von Archdologie des Wissens zu Uberwachen und Strafen,
ebd., S. 49.

38 | Ebd., S. 55.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

17


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

»Topologie — Anders denken« in dem Band Foucault ver6ffentlicht wurden, auf-
nehmen.*

Tatsichlich wird das 19777 begonnene Schweigen neben der Unstimmig-
keit tiber die Auslieferung Klaus Croissants auch darauf zurtickgefiihrt, dass
Deleuze und Foucault inhaltlich unterschiedliche Wege gingen.*® Deleuze at-
testierte Foucault zudem eine >Krise<nach dem Erscheinen von Der Wille zum
Wissen (1976), denn dieser habe sich in seine eigene Machttheorie verstrickt.
Er wird dies spiter auch als den Grund fiir das publizistische Schweigen
Foucaults ab 1976 auffassen.*” Foucaults 1977 versffentlichter Text »Das Leben
der infamen Menschen« wiederum versteht Deleuze sowohl als Ausdruck von
Foucaults Krise als auch als »Meisterwerk«.”® Die »infamen Leben«, die un-
bedeutenden Existenzen, kommen fiir einen Moment in Berithrung mit der
Macht und somit im Diskurs zur Erscheinung. Anders als berithmte Legen-
den fithren sie in der Dramatik dieses kurzen Textfragments ihr Leben als
geradezu korperlich-existenzielle Momente oder Intensititen auf.** Foucaults

39 | Vgl. Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 130ff,; De-
leuze: »Das Leben als Kunstwerk« (Gesprach mit Didier Eribon) [»La vie comme ceuvre
d’art«, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.0., S. 136-146, hier S. 141ff. Die Kapitel
von Deleuze in dem Teil »Topologie: »Anders denken« lauten: »Die Schichten oder histo-
rischen Formationen: Das Sichtbare und das Sagbare (Wissen)«, S. 69-98; »Die Stra-
tegien oder das Nicht-Geschichtete: Das Denken des Auen (Macht)«, S. 99-130; »Die
Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierung)«, S. 131-172.

40 | Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 370.

41 | Vgl. hierzu z.B. Deleuze: »Das Leben als Kunstwerke, a.a.0., S. 142.

42 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 134.

43 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults« (Gesprach mit Claire Parnet, 1986) [»Un portrait
de Foucault¢, 1986], in: ders.: Unterhandlungen, a.a.0., S. 147-171, hier S. 156; ders.:
»Die Dinge aufbrechen. die Worte aufbrechen«, a.a.0., S. 130. Foucaults »Das Leben
der infamen Menschen« war eigentlich als Einleitung vorgesehen fiir die Reihe Les vies
paralléles bei Gallimard - urspriinglich als Anthologie zu Foucaults im Kontext von
Wahnsinn und Gesellschaft begonnen Recherchen in den Archiven des Hopital général
sowie der Bastille. 1978 erschien in dieser Reihe Foucaults Buch zu Herculine Barbin
[Herculine Barbin dite Alexina B.]. Vgl. Foucault: »Das Leben der infamen Menschen«
[»La vie des hommes infames«, 1977], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in Foucault:
Schriften in vier Bdnden, Bd. 3, a.a.0., Nr. 198, S. 309-332. Zusammen mit Arlette
Farge verdffentlichte Foucault 1982 auferdem Familidre Konflikte. Die »Lettres de
cachet« [Le Désordre des familles, présentation de Lettres de cachet des Archives de
la Bastille, 1982], ibers. von Chris E. Paschold und Albert Gier, Frankfurt a.M. 1989.
44 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults«, a.a.0., S. 156; vgl. auch Gehring, Petra: »Koér-
per«, in: dies.: Michel Foucault. Die Philosophie im Archiv, Frankfurt a.M. 2004, S. 81.
Maria Muhle hebt das exzessive Moment und die Gegenmacht des Infamen hervor in

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Kdrpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Beschreibung dieser Fragmente, mit der die unbedeutenden Leben tibermit-
telt werden, lassen auch an Deleuzes Intensititen, Ereignisse und an die Aus-
fihrungen zur »minoritiren Literatur« denken, die er zusammen mit Félix
Guattari in dem 1975 erschienenen Kafka. Fiir eine kleine Literatur dargelegt
hatte.” Deren »Deterritorialisierung der Sprache« ist als Schaffen eines Zu-
sammenhangs zwischen dem Individuellen und Politischen im Schreiben
als einer Potenzialitit verstanden worden.*® Auch Foucaults »literarischer
Effekt«,” der die infamen Leben blitzartig sichtbar und geltend macht, bewirkt
diesen Briickenschlag. Und die Kontingenz der infamen Leben, von Deleuze
als eine »erstaunliche Theorie«*® Foucaults bezeichnet, ist zudem in Nihe zu
Mannigfaltigkeit und Kontingenz des Lebens in Deleuzes Denken der leibni-
zianischen Falte gebracht worden.” Aus Deleuzes Sicht fehlte Foucault 1977
gerade »etwas >Mogliches«, das »jenseits der Macht liegt«,*® »weil die Linie
aufhort oder es ihm nicht gelingt, sie zu >tiberschreitens, weil er iiber keine
Fluchtlinie verfiigt«.’! Foucault spriche in »Die infamen Leben« die Grenzen
seines eigenen Machtdenkens an.’? Verkniipft mit der Frage nach Méglichkeiten

ihrer Erorterung des Plebs als Nicht-Klassifizierbarem: Vgl. Muhle, Maria: »ll y a de
la plebe« Das Infame zwischen Disziplinen und Biopolitik«, in: Rdlli, Marc und Nigro,
Roberto (Hg.): Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen. Zur Aktualitat der Foucault’schen
Machtanalyse, Bielefeld 2017, S. 95-109.

45 | Sie zeichnet sich dadurch aus, dass sie »sich einer grofen Sprache bedient«, um
sie zu deterritorialisieren - d.h., der Gebrauch der Sprache selber verdndert diese, wo-
bei das Individuelle und das Politische miteinander verbunden werden. Deleuze und
Guattari: Kafka: Fiir eine kleine Literatur [Kafka. Pour une littérature mineure, 1975],
Ubers. von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 24 u. S. 27; Christian J&ger, Mino-
ritdre Literatur: Das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel prager- und sudetendeut-
scher Werke, Wiesbaden 2005, S. 17.

46 | Vgl. Jager: Minoritére Literatur, a.a.0., S. 17.

47 | So schreibt John Marks in Bezug auf Foucaults infame Leben: »Foucault creates a
literary effect.« Vgl. Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., hier S. 120.
48 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults«, a.a.0., S. 155.

49 | Hierzu Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 120f. John Marks
beschreibt, dass Deleuze Foucaults Text als Vorankiindigung des Konzepts der Falte
nimmt und dass es die Subjektivierungen der Griechen sein werden, die Foucaults Werk
fir Deleuze in die Nahe seines eigenen Werks riicken. Ebd., S. 120 u. S. 111. Siehe
auch das Kapitel »Die Faltungen oder das Innen des Denkens (Subjektivierungen)«, in:
Deleuze: Foucault, a.a.0., hierinsb. S. 131.

50 | Deleuze: »Ein Portrat Foucaults«, a.a.0., S. 158.

51 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechen«, a.a.0., hier S. 134.

52 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerke«, a.a.0., hier S. 142; Deleuze: »Ein Portrat
Foucaults«, a.a.0., S. 158. Diese Stelle ist bei Deleuze etwas verdndert libersetzt

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

19


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

aus dieser Sackgasse des Machtdenkens zu gelangen, versteht Deleuze sein
Konzept des Begehrens, welches er Foucaults Vorschligen zu den Liisten
in dessen Geschichte der Sexualitit gegentiberstellt. In den Notizen, die er
Foucault 1977 unter dem Titel »Begehren und Lust« iiber Francois Ewald zu-
kommen lieR,> erldutert er ihre unterschiedlichen Verstindnisse der Konzepte
von Begehren und Lust im Verhiltnis zu ihren Machtkonzeptionen.** Wihrend
fir Foucault Begehren als Mangel und insofern machtkonform gedacht wird,
stellt es fiir Deleuze die Immanenz des Lebens selber dar. Daraus ergeben sich
grundlegend unterschiedliche Einschitzungen hinsichtlich der Frage mogli-
cher oder notwendiger Widerstinde als auch hinsichtlich der Losungen fiir
die von Deleuze bei Foucault gestellte Frage nach dem »Moglichen«, wie tiber
die Macht hinauszudenken wire.> In gewissem Sinne umgekehrt zu Foucault
gehen Deleuzes Fluchtlinien, Deterritorialisierungen und Wunschgefiige den
Machtgefiigen voraus.’® Und da in diesem heterogenen Feld alles stéindig De-
territorialisierungen ausgesetzt ist, stellt sich fiir Deleuze das Problem des Wi-
derstands nicht in gleicher Weise wie fiir Foucault.”” Die aus Sicht Deleuzes
fiir Foucaults Werk notwendige »dritte Dimension« sieht er schlielich in den
Subjektivierungen, die Foucault ab Ende der 1970er bis in die 198oer Jahre
erarbeiten wird: »Genau das haben fiir Foucault die Griechen erfunden. Nicht
mehr wie beim Wissen geht es um bestimmte Formen, auch nicht um zwin-
gende Regeln, wie bei der Macht: es handelt sich um fakultative Regeln, [...] die
zugleich ethisch und dsthetisch sind und Existenzweisen oder Lebensstile bil-
den [...].«’® In Hinblick auf die These einer zunehmenden Divergenz zentraler

und findet sich in Foucaults Text »Das Leben der infamen Menschen«, a.a.0., S. 315-
316. Tatséchlich kann diese Frage bei Foucault auch rhetorisch gelesen werden, denn
Foucault erdrtert, dass diese Leben nurim Zusammenstofl mit der Macht bestehen.

53 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.0., S. 230.

54 | Ebd.; sowie Marks: Gilles Deleuze. Vitalism and Multiplicity, a.a.0., S. 118.

55 | Ebd., S. 120. Vgl. die ausfihrlichen Problematisierungen hierzu bei Krause und
Rolli: »Die Subjektivierung der Macht...«, a.a.0., insbes. S. 203-206; Grace: »Faux
Amis«, a.a.0., S. 52-75; Morar, Nicolae und Gracieuse, Marjorie: »Against the Incompa-
tibility Thesis: A Rather Different Reading of the Desire-Pleasure Problem, in:

Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.0., S. 232-246.

56 | Deleuze: »Begehren und Lust«, a.a.0., S. 236.

57 | Demgegeniiber gehdrt Lust fiir Deleuze gerade auf die Seite der Stratifikationen
und unterbricht den Prozess des immanenten Begehrens. Vgl. Deleuze: »Begehren
und Lust«, a.a.0., S. 236f; hierzu auch Smith, W. Daniel: »Two Concepts of Resistance:
Foucault and Deleuze«, in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault,
a.a.0.,S.264-282.

58 | Deleuze: »Das Leben als Kunstwerke, a.a.0., hier S. 142 (Herv. i.0.). Zur Proble-
matisierung einer deleuzschen Lesart Foucaults siehe Gros, Frédéric: »A Metaphysical

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Aspekte des Denkens von Deleuze und Foucault in den 1970er Jahren ist prag-
nant, dass Foucault Aspekte, die sein Spitwerk prigen werden, auch in Deleu-
zes und Guattaris Anti-Odipus hervorhob. Dies verdeutlicht sein anerkennen-
des Vorwort im Januar 1977 in der amerikanischen Ausgabe von Anti-Odipus.
Foucault kiirt den Band nicht nur als »Einfiihrung in das nicht-faschistische Le-
ben«, sondern versteht zudem Deleuzes und Guattaris politische Aktion als
eine notwendigerweise »nomadenhafte« und »produktive«, deren Ziel »Entin-
dividualisierung« sein miisse.® Damit bringt Foucault Anti-Odipus zum einen
in Verbindung mit Grundthesen in Uberwachen und Strafen (1975), denn die
Architektur des Panopticons iibt Macht aus, indem sie individualisiert.®® Zum
anderen sind es zwei ganz entscheidende Aspekte seines Denkens der Zeit
um 1976,% die Foucault in dem Vorwort anfiihrt: Einmal schreibt er von der
Einschreibung der Macht in das Fleisch des Kérpers durch christliche Mora-
listen und erkennt zweitens Anti-Odipus als »Ethik« und »Buch eines Lebens-
stils« an, das wie eine »ars erotica« zu lesen sei.*? Mit diesen fiir sein Spitwerk
grundlegenden Aspekten befasste sich Foucault seit 1975. Ausgehend von der
Pastoralmacht und dem Ubergehen der christlichen Wahrheitssuche in das
Fleisch des Beichtenden beschrieb er zur gleichen Zeit eine Art Gegeniiber-
stellung von sciencia sexualis und ars erotica und stellt mit der Arbeit an der
»Geschichte des Begehrenssubjekts«® vor, dass fiir die »antike Erotik etwas
ungetrennt [ist], das schon das christliche Mittelalter moralisch und physisch

Fiction«, aus dem Franz. ibers. von Samantha Bankston, in: Morar, Nail und Smith: Bet-
ween Deleuze und Foucault, a.a.0., S. 128-136 und Sauvagnargues, Anne: »Becoming
and History: Deleuze’s Reading of Foucault«, aus dem Franz. libers. von Alex Feldman,
in: Morar, Nail und Smith: Between Deleuze und Foucault, a.a.0., S. 174-199.

59 | Foucault beziehtsich hierauch auf Franzvon Sales (Philoteia. Oder Einleitung Zum
Andéchtigen Leben, Hildesheim 1699). Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism
and Schizophrenia [1977]«, a.a.0., hier S. 178-179 (Hervorh. i. 0.).

60 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses [Surveil-
ler et punir. La naissance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1977, S. 181ff. Zur Lesart eines, liber die Funktionalitat der Sichtbarkeit hinausgehen-
den, panoptischen Wirkmechanismus siehe den aktuellen Beitrag von Gehring, Petra:
»Das invertierte Auge, Panopticon und Panoptismuse, in: Rolli und Nigro: Vierzig Jahre
Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 21-41.

61 | Eribon: Michel Foucault, a.a.0., S. 371. Tatsachlich befassten sich Foucaults Vor-
lesungen bereits seit 1975 (z.B. am 25. Februar 1975) mit »der christlichen Qualifizie-
rung des Leibes als Fleisch«. Vgl. Defert: »Zeittafel«, a.a.0., S. 71.

62 | Foucault: »Vorwort zu Anti-Oedipus. Capitalism and Schizophrenia«, a.a.0.,
S. 178f.

63 | Foucault: Der Gebrauch der Liste, a.a.0., S. 12.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

21


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

trennt. Korperselbst und Selbst gehéren zusammen«.** Die Lebensstile in der
griechischen Antike las Foucault dabei z.B. als kollektive Formen gegeniiber
den individualisierten Formen der Moderne.®

Deleuze hat in dem 1990 erschienenen Text »Postskriptum iiber die Kon-
trollgesellschaften«®® die Funktionalitit der Disziplinarmacht mit ihren regu-
lierenden Milieus nochmals erliutert, um den Wandel zur Kontrollgesellschaft
zu markieren. Thm zu Folge bildeten sich seit den 19770er Jahren verstreute und
endlos wirkende Machtmechanismen, die den Einzelnen vom Individuum in
ein >Dividuum«verwandelten. Der Frage, inwiefern sich Individualisierung so-
wie dezentrale Machteinschreibungen der Kontrollgesellschaften auflésen las-
sen, begegnet Deleuze explizit in seinem letzten, 1995 publizierten Text »Die
Immanenz: ein Leben ...«.”” Fiir Deleuze sind es die Singulariiten, an denen
sich eine Diesheit erkennen lisst, die sich vom individuellen, persénlichen
Leben gelost haben. Exemplarisch steht hier der Augenblick zwischen Leben
und Tod, in dem sich unabhingig von Subjektivitit und Objektivitit ein zeit-
loses Ereignis aktualisiert und als Immanenz und ein Leben hervortritt.®® In
den Uberlegungen zum organlosen Kérper als Immanenzebene hat Deleuze
gemeinsam mit Guattari den Koérper selbst als moéglichen Ort von Singularitit
und Ereignis erdrtert. Dabei wird eine Quasi-Kausalitit vorausgesetzt, bei der
sich die a priori Kondition und das sich nihrende Ziel des eigenen Widerstan-
des gegenseitig bedingen.®® Basierend auf demselben Prinzip erklirt sich die
Konsolidierung von Milieus, wobei sich Mitte und Umwelt in ihrer Festigung
und Konstitution bedingen.”® Die Subjektformationen sind niemals losgeldst

64 | Gehring, Petra: »Kdrper«, a.a.0., hier S. 103. Siehe hierzu auch den folgenden Ab-
schnitt »Kérper im Werk von Michel Foucault« in dieser Einfiihrung.

65 | Zur Bedeutung des Kollektivs bei Foucault, insbesondere im Spéatwerk, vgl.
Gehring, Petra: »Spiel der Identitaten. Uber Michel Foucaults »L'usage des plaisirs«, in:
Renn, Joachim und Straub, Jiirgen (Hg.): Transitorische Identitét. Der Prozesscharakter
des modernen Selbst, Frankfurt a.M. 2002, S. 374-391.

66 | Deleuze, Gilles: »Postskriptum Uber die Kontrollgesellschaften« [»Post-scriptum
sur les sociétés de contrdle«, 1990] in: ders.: Unterhandlungen, a.a.0., S. 254-262.
67 | Deleuze, Gilles: »Die Immanenz: ein Leben ...« [»L'Immanence: une vie«, 1995],
libers. von Joseph Vogl, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles Deleuze. Flucht-
linien der Philosophie, Miinchen 1996, S. 29-33.

68 | Ebd., S. 31.

69 | Vgl. Kylie Message, »Body without Organsx«, in: Parr, Adrian: A Deleuze Dictionary,
Edinburgh 2005 (Neuauflage 2007), S. 37-39, hier S. 38 und S. 39.

70 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-
phrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980] {ibers. von Gabriele
Ricke und Ronald Voullié, Berlin 2010, S. 427ff. Zur Quasi-Kausalitat des Milieus sie-
he Simondon, Gilbert: Die Existenzweise technischer Objekte [Du mode d’existence

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

von ihrer Umwelt, sondern notwendig immer eingebunden in (soziale) Sys-
teme und unterschiedlichste Schichten anderer Milieus. In diesem Rahmen
eines Eingebettetseins und unter Anerkennung der Frage des sozialen Milieus
setzt Foucault in seinem Spitwerk an, Subjektformungen zu beschreiben, die
er in der Antike vorfindet und die immer im Kontext der »fakultativen Regeln«
ihrer Umgebung bestehen.”! Das Konzept eines Milieus als Anerkennung ei-
ner beweglichen und produktiven Anordnung der Umwelt findet sich somit im
Werk beider Denker.

Aufgrund der aktuellen Aufarbeitung des an die Bibliothéque national
de France tibergegangenen Nachlasses von Michel Foucault wie auch einer
mittlerweile ganzen Reihe zur Verfiigung stehender Dokumente von Gilles
Deleuze hat die zeitgenossische Deleuze- und Foucaultforschung in jiingster
Zeit neue Ziige angenommen.”? Dies findet Ausdruck in der fortwihrenden
Herausgabe bisher unpublizierter Vorlesungen Michel Foucaults in Frank-
reich und Deutschland, jiingst erschienenen Monografien und Sammelbin-
den wie Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen Zur Aktualitit der Foucault’schen
Machtanalyse herausgegeben von Marc R6lli und Roberto Nigro (2017) oder
dem Band Between Foucault and Deleuze (2016), der von Nicolae Morar, Thomas
Nail und Daniel W. Smith herausgegeben wurde und zudem das internationale
Interesse anzeigt, Foucault und Deleuze erstmalig in umfassender Form in
ihren Beziigen zueinander zu lesen.”?

Die vorliegende Monografie widmet sich der spezifischen Fragestellung
nach den Ubereinstimmungen und Widerspriichlickeiten in Deleuzes und
Foucaults Denken im Bezug zum Kérper und Korperlichkeiten. Gerade vor
dem Hintergrund ihrer biografischen und inhaltlichen Wegkreuzungen war
die Frage, in welchem Zusammenhang die Machtdispositive zum Korper ste-
hen, fiir Deleuze wie fiir Foucault zentral” Die tatsichliche Materialitit wie
auch die literarische, dsthetische und politische Wirksamkeit von Kérpern und

des objets techniques, 1958], hg. von Claus Pias und Joseph Vogl, iibers. von Michael
Cuntz, Ziirich 2012, S. 51.

71 | Dieses neue Subjekt fasst Machery als ein Innen des gefalteten Aufien auf. Vgl.
Macherey: »Foucault avec Deleuze...«, a.a.0., hier S. 282.

72 | So hat die Bibliothéque national de France 2011 Deleuzes Vorlesungen von 1985-
86 iiber Michel Foucault online verdffentlicht unter: gallica.bnf.fr.

73 | Rolli und Nigro: Vierzig Jahre Uberwachen und Strafen. Zur Aktualitdt der
Foucault’'schen Machtanalyse, Bielefeld 2017; Morar, Nicolae; und Nail, Thomas und
Smith, Daniel W. (Hg.): Between Deleuze und Foucault, Edinburgh 2016. Weiterhin
erschienen jiingst zu Focuault: Revel, Judith: Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie
politique, présentisme et histoire, Paris 2015 und Scott, David (Hg.): Understanding
Foucault, understanding Modernism, New York, 2017.

74 | Vgl. Deleuze: »Begehren und Luste, a.a.0., S. 238.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

23


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Formen der Korperlichkeit bilden in ihrem Denken eine besondere Schnitt-
stelle im Bezug zur Macht und Asthetik, zu Minorititen und infamen Leben,
zur Kompossibilitit wie auch zu der Frage von Begehren und Lust. Da bei-
de Autoren topologischen Ansitzen nachgingen, bilden die Begriffe »Innenc,
»Auflen« und »Anders« geeignete Ankniipfungspunkte, sich ihrem Denken
zu nihern.”> In ihren Schriften sind Kérper gleichzeitig Schaltflichen, Analy-
seobjekte und kontingente Moglichkeiten, die zwischen historischen Ansprii-
chen und spekulativen Entwiirfen oszillieren.

ANDERE KORPER IM WERK VON MiCHEL FoucAuLT

Michel Foucaults Werk ist durchdrungen von Spielarten des Innen und Au-
en, ohne dass diese als metaphysische Instanzen wirkmichtig werden — sei es
als abgegrenztes Auflen der Dinge oder naturalisierte Innerlichkeit eines Sub-
jekts.” Bereits Foucaults frithe Ausfithrungen der 196oer Jahre zur Literatur
handeln von derart nicht feststellbaren sprachlich-literarischen Zusammen-
hingen des Innen und Auflen.”” Bei George Bataille z.B. findet Foucault das
Aufen als Erfahrung einer sprachlich an sich nicht fassbaren Uberschreitung.
An ihre Grenzen gefiihrt, wird Sprache zunehmend selber thematisiert. Sich
derart spiegelnd, beherbergt sie im Inneren ein stindiges Doppel. Das Auflen
ist somit konstruiert in der literarischen Sprache. Gerade dadurch findet in die-
ser wiederum nicht — wie zu vermuten sein kénnte — ein Vorgang der Verinner-
lichung, sondern ein »Ubergang ins >Auflen«« statt wie Foucault insbesondere
mit Blick auf Maurice Blanchot konstatiert.”® Dieser friithen literaturontologi-
schen Auseinandersetzung folgt Foucaults Markierung eines Innenraums der
Sprache, der 1969 mit Die Archiologie des Wissens das Innen des diskursiven
Archivs bezeichnen wird.”® Die Tatsache der Sprache als a priori wird insofern

75 | Deleuze: »Die Dinge aufbrechen. Die Worte aufbrechene, a.a.0., hier S. 126.

76 | Gehring, Petra: Innen des AuBSen - AuBBen des Innen. Foucault, Derrida, Lyotard,
Miinchen 1994, insbesondere S. 7 und S. 10.

77 | Insbesondere: Foucault, Michel: »Vorrede zur Uberschreitung« (1963); »Die Spra-
che, unendlich« (1963); »Das Denken des AuBen« (1966); vgl. auch Gehring: Innen des
AuBen - AuBen des Innen, a.a.0., S. 43ff.

78 | Foucault: »Das Denken des Aufien« [»La pensée du dehors«, 1966], in: ders.: Von
der Subversion des Wissens, hg. und ibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1987,
S. 46-68, S. 47. In Bezug auf diesen Text betont Petra Gehring die Bedeutung des
Schreibprozesses als weitere literarische Wendung des Aufien bei Foucault. Gehring:
Innen des AuBBen - AuBen des Innen, a.a.0., S. 27f.

79 | Foucault, Michel: Die Archdologie des Wissens, a.a.0. Zum Innen und Aufien der
Sprache und Literatur: Gehring: Innen des AufSen - AuBBen des Innen, a.a.0., hier inshe-

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

als Auferlichkeit aufgefasst, in der sich die Aussagen ohne die Innerlichkeit
eines begriindenden Subjekt-Bewusstseins »ausbreiten«.®® Jede Handhabung
von Sprache findet nur in diesem Innen des Diskurses statt, der zugleich »ein
Raum der AuRerlichkeit, in dem sich ein Netz von unterschiedlichen Plitzen
entfaltet« ist, denn die Diskurse bleiben sich aufgrund ihrer Pluralitit in die-
sem abgesteckten Innen duferlich.®

An anderen Stellen markieren Begriffe des Aufen und Innen bei Foucault
Uberginge und Einfaltungen, wie beispielsweise bei der Beschreibung des Nar-
renschiffs in Wahnsinn und Gesellschaft (1961): Die Ausgeschlossenen, Kranken
oder Irren werden auRerhalb der Stadt gleichzeitig »eingeschlossen«.®? Auch
die Markierungen von Grenzen — wie in den Instanzen der unterschiedlichen
korperlichen Bestrafungen in Uberwachen und Strafen, den Konstruktionen
des Wahnsinns als einem >Anderen< der Vernunft in Wahnsinn und Gesell-
schaft (1961) oder des Kranken und Anormalen in den Vorlesungen Die Macht
der Psychiatrie (19773-74) oder Die Anormalen (1974-75) — handeln von dem sich
stindig diskursiv erneuernden Bezug zwischen Innen und Aufien als Stadien
des Offenen und Geschlossenen, in diesem Fall als historisch sich dndernde
(Konstruktionen von) Normativititen.®® Schlussendlich folgen Foucaults Vor-
schlige zu Formen der Macht als verinnerlichten Auflerlichkeiten und Formen
des Wissens als verduferlichten Innerlichkeiten (die Innerlichkeit des Subjekts
wird mit Die Archdologie des Wissens dem Auflen der Sprache iibergeben) ei-
ner Topologie, einem stindigen Verhiltnis, gedacht als Auflen des Innen oder
Innen des Aufen.?* Foucaults Beschreibungen von Architekturen — wie dem
Panopticon in Uberwachen und Strafen — nehmen die kérperlich-riumliche

sondere S. 20-62; ferner Klawitter, Arne: »Schriften zur Literatur«, in: Kammler, Clemens
u.a. (Hg.): Michel Foucault Handbuch, Stuttgart 2008, S. 105-117; sowie Klawitter,
Arne: »Foucaults Ontologie der Literatur«, in: Artiéres, Bert, Potte-Bonneville und Revel:
Michel Foucault. Die grofSe Fremde. Zu Wahnsinn und Literatur, a.a.0, S. 187-206.

80 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 81. Die Inner- und AuRerlichkeiten, die das Werk
Foucaults durchziehen, sind von Gilles Deleuze in seinem Band zu Foucault hervorge-
hoben worden, wobei er zwischen AuRerlichkeit als »Form« (wie in Die Archdologie des
Wissens) und einem Aufien als »Kraft« unterscheidet. Letztere besteht in Beziehungen
und im Werden. Ebd., S. 120.

81 | Foucault: Die Archédologie des Wissens, a.a.0., hier S. 82 und S. 108.

82 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 29.

83 | Foucault: Uberwachen und Strafen, a.a.0.; Foucault, Michel: Die Macht der Psy-
chiatrie [Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France, 1973-74], hg. von
Jacques Lagrange, libers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schroder, Frank-
furt a.M. 2005; Foucault, Michel: Die Anormalen [Les Anormaux. Cours au Collége de
France, 1974-75], ibers. von Michaela Ott, Frankfurt a.M. 2003.

84 | Gehring: Innen des AuBen - AuSen des Innen, a.a.0., passim.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

25


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Dimension dieses Verhiltnisses auf. Betont wird weniger das Einsperren an
sich, sondern eine davon abgeleitete, gewissermafen »iuflerliche Funktiong,
wie das Parzellieren, welches die rdaumlichen Trennungen der Einzelnen auf
horizontaler Ebene bewirkt und diese somit zugleich individualisiert.®® Ver-
kehrungen von Innen und Auflen bestimmen weiterhin Foucaults bekannte
bildhafte Evokationen der Macht dieser Architektur, die »in das Kérperinnere«
iibergeht und den Kérper wie von innen »auskleidet«® oder der »Seele als Ge-
fingnis des Korpers«.¥” Demgegeniiber sind die Heterotopien als Gegenriume
offene Orte, die »uns jedoch immer nur drauflen« lassen.® Dariiberhinaus
ist auf die gegensitzlichen Innen- und Auflenseiten im Werk Foucaults sel-
ber hingewiesen worden, in welchem die grofRen historischen Untersuchun-
gen der 196o0er Jahre das Einschlieffen der Anderen zeigen, wihrend die Be-
stimmungen des »Auflen« zur gleichen Zeit in den »peripherischen« Texten
Foucaults — unter anderem zur Literatur — auftauchen.®® Anhand des Aufein-
anderbeziehens dieser >Rdumlichkeiten< kennzeichnet Foucault auch hier das
jeweilige Sein des Innen und Auflen als Anderes des Anderen — zu verstehen
nicht als ein »manifest Anderes, sondern ein Aufen des Innen«.*

Dem Korper kommt im gesamten Werk Foucaults eine besondere Rolle als
Vermittler dieser Bestimmungen von innen und auflen zu. Mit dem noch stark
phinomenologisch geprigten Radiovortrag »Der utopische Kérper« (1960) ist
er als Ort des (gewissermaflen innen gelagerten) Ichs bezeichnet.” Die Ein-
schreibungen der Identititen und daraus resultierende Andersheiten in Die

85 | Deleuze: Foucault, a.a.0., hier S. 85. Zur Funktion des Panoptismus liber die Kon-
trollfunktion des Blicks hinaus siehe auch Gehring: »Das invertierte Auge, Panopticon
und Panoptismus«, a.a.0., S. 21-41.

86 | Siebenpfeiffer, Hanna: »Kdrper«, in: Kammler u.a. (Hg.): Michel Foucault Hand-
buch, a.a.0., S. 266-277, hier S. 268.

87 | Foucault: Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 42.

88 | Foucault, Michel: »Die Heterotopien« [»Les hétérotopies«, 6. Dez. 1966], in: ders.:
Die Heterotopien. Der utopische Kiorper. Zwei Radiovortrdge, hg. von Daniel Defert,
ibers. von Michael Bischoff, Frankfurt a.M. 2005, S. 7-22, hier S. 18.

89 | Hierzu Revel, Judith: »La pensée verticale: une éthique de la problématisatione,
in: Gros, Frédéric (Hg.): Foucault. Le courage de la vérité, Paris 2012, S. 63-86, hier
insb. S. 70f. Erwahnenswert ist die zeitgleiche Publikation von Die Geburt der Klinik
und Raymond Roussel 1963. Letztere hatte Foucault nach Beenden von Die Geburt der
Klinik begonnen. Hierzu detailliert Didier Eribon: »Die Offnung der Leichnamex, in: ders.:
Michel Foucault, a.a.0., S. 225-240.

90 | Gehring: Innen des Auen - AuBen des Innen, a.a.0., hier S. 11 und S. 29.

91 | Foucault, Michel: »Der utopische Kdrper« [»Le corps utopique«, 21. Dez. 1966]«,
in: Die Heterotopien. Der utopische Kérper. Zwei Radiovortrdge, a.a.0., S. 23-36. Zur
Ph&nomenologie in Michel Foucaults Werk siehe insbesondere Judith Revels kiirzlich

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Geburt der Klinik (1963) und den weiteren historischen Studien der 19770er Jah-
re markieren Kérper als wie von auflen »machtdurchformte Phinomene«,*
als durch Diskurse gemachte Sichtbarkeiten im Feld des Sichtbaren, der gege-
benen Episteme. Und natiirlich hat Foucault sein gesamtes Werk 19776 in dem
ersten Band von Sexualitdt und Wahrheit auch verstanden als ein Denken und
eine » Geschichte des Koérpers« und der Art und Weise, in der man das Mate-
riellste und Lebendigste an ihnen eingesetzt und besetzt hat«.”® Die Themen
Wissen, Macht und Subjekt sind vor allen Dingen iiber Koérper und Riume
sowie die zwischen ihnen bestehenden Beziige artikulier- und erfahrbar. Und
so hat Foucault in deutlicher Analogie zu den obigen Aufzihlungen der In-
nen- und Auferlichkeiten nicht nur leibliche Kérper beschrieben — kranke,
gemarterte, bestrafte Korper, hysterische und wahnsinnige Korper, anormale

erschienenes Buch Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme et
histoire, Paris 2015.

92 | Gehring: Innen des AuBen - AuBen des Innen, a.a.0, hier S. 77.

93 | Foucault, Michel: Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen [Histoire de
la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], iibers. von Ulrich Raulff und Walter Seitter,
Frankfurt a.M. 1977, S. 146; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps,
Paris 2014. Auch andere Autoren haben auf die Rolle des Korpers in Foucaults Den-
ken hingewiesen: Gehring, Petra: »Kdrper«, a.a.0.; Bert, Jean-Francois: »La contribution
foucauldienne a une historicisation du corps, in: Corps: comment écrire le corps, 2006,
Nr. 1, S. 53-61; Bert, Jean-Francgois: »Rationalisation et histoire des corps dans le par-
cours de Michel Foucaults, in: Cicchini, Marco und Porret, Michel (Hg.): Les Sphéres du
pénal avec Michel Foucault, Lausanne 2007, S. 29-43; Potte-Bonneville, Mathieu: »Les
corps de Michel Foucault«, Cahiers philosophiques 3, Nr. 130,2012, S. 72-94; Sarasin,
Philipp: »Epilog: Foucaults Korper. Die hygienische Sorge um sich und der phantasma-
tische Kern moderner Subjektivitate, in: ders.: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte
des Korpers 1765-1914, Frankfurta.M. 2001, S. 452-465; Schneider, Ulrich Johannes:
»Michel Foucault - Der Kdrper und die Kdrpere, in: Alloa, Emmanuel und Bedorf, Thomas
(u.a.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitét eines Konzepts, Tiibingen 2012, S. 260-
272. Siehe ebenso Butler, Judith: »Foucault and the Paradox of Bodily Inscriptions, in:
The Journal of Philosophy 86, Nr. 11, Nov. 1989, S. 601-607; Butler: »Noch einmal:
Korper und Macht« [1999], in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault.
Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurter Foucault Konferenz 2001, Frankfurt a.M.
2003, S. 52-67; Butler: »Revisiting Bodies and Pleasures, in: Theory, Culture & Society
16, Nr. 2, 1999, S. 11-20 sowie ihre Kapitel: »Subjektivation, Widerstand. Bedeutungs-
verschiebung. Zwischen Freud und Foucaulte, in: Butler, Judith: Psyche der Macht. Das
Subjekt der Unterwerfung [1997], Gibers. von Rainer Ansén, Frankfurt a.M. 2013, S. 81-
100 und: »Foucault, Herculine und die Politik der sexuellen Diskontinuitat«, in: Butler,
Judith: Das Unbehagen der Geschlechter [1990], iibers. von Kathrina Menke, Frankfurt
a.M. 2014, S. 142-165.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

27


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Korper, Korper der Diitik und der Selbsttechnologien, Kérper, in die die Beich-
te als Wahrheitssuche eindringt, einzelne Kérper und Volkskérper —, sondern
auch das Gefingnis als Architekturkérper oder die Beschreibungen der Stadt-
entwiirfe des 18. Jahrhunderts als »Milieu«, »Zirkulationen« und »Kreislidufe«
notiert.”*

Bei Foucault lisst sich somit eine Vielheit der Kérper ausmachen aber
keine grundlegende Philosophie des Kérpers.”> Gerade in deren Abwesenheit
besteht die produktive Ambivalenz in Foucaults Werk zwischen Historizitit
und Philosophie.”® Zum einen wird am Kérper immer nur das historisch iiber-
haupt mégliche Subjekt bezeichnet.” Kérper sind immer nur die von ihnen in
einer Episteme moglichen Bilder, wie Foucault mit seinen Betrachtungen in
Die Geburt der Klinik hervorgehoben hat.?® Sind Korper solche wahnsinnigen,
hysterischen oder kranken, weil sie in einem Raster des jeweils vorhandenen
wissenschaftlichen Blicks signifiziert werden, wird so zugleich die Identitit
eines Subjekts geschaffen, das sich als Subjekt eines bestimmten — dufleren,
identitdren — Korpers, als einer bestimmten »Wahrheit«, wie Foucault es spdter
ausdriicken wiirde, versteht.”? sEntiufRerts, seine Identitit nach auRen gekehrt,
ist er zugleich verinnerlicht den historischen Bestimmungen iibergeben.

94 | Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevilkerung. Geschichte der Gouverne-
mentalitdt 1 [Securité, Territoire, Population. Cours au College de France, 1977-78],
hg.von Michael Sennelart, Uibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen Schrdder,
Frankfurta.M. 2014, S. 13-51, passim.

95 | Zur Frage der »Vielheit« bei Foucault siehe auch Gehring: Innen des AuBen - AuBen
des Innen, a.a.0., S. 39.

96 | Ebd., S. 16f. Gehring betont das produktive Schweigen Foucaults. Ebd., S. 56

97 | Gehring: »Kdrper«, a.a.0., hier S. 88. Zum Bezug von Subjekt und Kérper in der Mo-
derne einschldgig Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kdrpers
1765-1914, Frankfurt a.M. 2001 - hier insbesondere »Einleitung: Kérper und Subjek-
te in der Moderne« (S. 11-31) - und zu Foucaults Korpern »Epilog: Foucaults Korpere,
a.a.0., S. 452-465.

98 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archédologie des &rztlichen Blicks [La
Naissance de la Clinique, 1963], libers. von Walter Seitter, Berlin 1988.

99 | Die Vorlesungen Die Regierung der Lebenden (1979-1980) markieren eine Ver-
schiebung in Foucaults Denken von Fragen der Sexualitat, des Fleisches der Beichte
und vom Macht-Wissen hin zum Selbstbezug und der Regierung durch die Wahrheit. Vgl.
Senellart, Michael: »Situierung der Vorlesungens, in: Foucault, Michel: Die Regierung
der Lebenden [Du gouvernement des vivants. Cours au Collége de France, 1978-1979],
hg. von Michel Senellart, unter der Leitung von Frangois Ewald und Alessandro Fontana,
ibers. von Andrea Hemminger, Berlin 2014, S. 431-472, besonders S. 453-459.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Und doch sind Koérper bei Foucault andererseits nicht einfach »passive Or-
te«.!% Tatsichlich lisst sich in dieser historischen Vielfalt des Kérpers oder
Kérperhaften auch eine Andersheit im Sinne einer historischen Potenzialitit
bei Foucault entdecken. Sie beruht auf dessen Bestimmung von Geschichte
als Genealogie im nietzscheanischen Sinne.'* Der Aufsatz »Nietzsche, die
Genealogie, die Historie« (1971) war Foucaults ausfiihrlichster Beleg seiner
Nietzsche-Lektiiren."? Er iibernahm deren Bestimmungen von »Herkunft«
und »Entstehung« statt einem einmaligen Ursprungskonzept herkémmlicher
Geschichtsschreibung der (metaphysischen) Historiker. Die Genealogie bricht
die angenommene metaphysische Transparenz, getarnt als historische Konti-
nuitit, in bisher nicht wahrgenommene Diskontinuititen auf: Denn »Wissen
bedeutet selbst auf historischer Ebene nicht >wieder finden« sondern »zer-
schneiden«.’® Nietzsches Engfithrung von Leib und Geschichte erméglicht
das dazu notwendige >korperhafte« Denken von Geschichte. Denn die Genea-
logie (»als Analyse der Herkunft«) spielt die Rolle des Bruchs, in dem sie das
Vielfache und Disparate der Korper einsetzt. So wendet der Genealoge die
»Schimire des Ursprungs« ab.'®* Diesem Verstindnis nach wird Geschichte
»in dem Mafle >wirklich« sein, wie sie das Diskontinuierliche in unser Sein
einfithrt. [...] Sie wird unseren Leib vervielfachen und ihm selbst entgegen-
setzen«.!> Zudem sind Foucaults Uberlegungen nicht nur in diesem Text in
tiberaus bemerkenswerter Weise von kérperlichen (medizinischen, diagnosti-
schen) Bildern geprigt. Die Anspielungen auf einen Kérper des Diskurses, die
Materialitit der Aussage,'® den »Kérper, in dem sie [die Aussage] sich gibt«,'’

100 | Hierzu: Gehring: »Kdrper«, a.a.0., hier S. 100 (Hervorh. i. 0.). Petra Gehring sieht
dies besonders durch den zweiten und dritten Band von Sexualitdt und Wahrheit so-
wie weitere Texte dieser Zeit, aber auch das friithere Werk bestéatigt: »Kdérper erscheinen
nicht nur als Anderswo, also als das, was im Diskurs nicht aufgehen kann. Sondern sie
erscheinen als moglicherweise »subversive, als Umsturzgefahr - in Aussageordnungen
wie in anderen Ordnungen.«

101 | Sforzini: Michel Foucault. Une pensée du corps, a.a.0., passim.

102 | Zu Foucaults Nietzsche-Lektiiren siehe FuRnoten 15-18.

103 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 179 u. S. 180.
104 | Ebd., S. 171.

105 | Ebd., S. 180.

106 | z.B. Foucault: Die Archdologie des Wissens, a.a.0., hier S. 189, S. 198-200.
Zur Materialitat der Aussage ebd., S. 123f., S. 145ff und S. 147; sowie zum »Diskurs
ohne Korper«, ebd., S. 38f. Hier kann auch auf Gilles Deleuzes Analyse zu Foucaults
Die Archdologie des Wissens verwiesen werden, in der dieser von den Schichten und
Stratifikationen gesprochen hatte. Vgl. Deleuze: »Die Schichten oder die historischen
Formationen«, a.a.0., S. 69ff.

107 | Foucault: Die Archéologie des Wissens, a.a.0., S. 188.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

29


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

sein Selbstverstindnis als »Anatom« oder »Diagnostiker«, den »Fiillfederhal-
ter als Skalpell« — hat Foucault prignant zusammengefasst: »Vielleicht ist das
Blatt Papier fiir mich der Kérper der anderen.«!® Auch der Genealoge dringt
schlussendlich wie ein Pathologe in die historischen Schichten eines »Leib des
Werdens«'” und legt hier bisher Unsichtbares frei. In dieser Neujustierung
von Tiefen und Oberflichen ist Geschichte somit eine Inskriptionsfliche, auf
der »die Ereignisse sich einprigen« als »AuRerlichkeitfen] des Zufalls« ohne
die vorgeschriebene Deutung eines einmaligen Ursprungs: »[...| der wahre
historische Sinn erkennt, das wir ohne sicheres Bezugssystem inmitten zahl-
loser verlorener Ereignisse leben.« Diese Einprigungen der Ereignisse lassen
insofern auch an den organlosen Kérper von Gilles Deleuze und Félix Guattari
denken.

Die pathologische Innenschau in Die Geburt der Klinik und ihre Begegnung
mit dem unsichtbaren Sichtbaren sprach bereits von einem Blick, der in die Tie-
fe der Kérper dringt und tiber die neuen, sichtbar gewordenen Bilder die Ge-
samtheit des medizinischen Blicks verdndert." In allen Fillen ist Foucaults
»Vertikalitit des Denkens«!'? geprigt von einer Neujustierung des Verhiltnis-
ses von Innen und Aufien und Nietzsches frither Einfluss ist hier spiirbar. Ist
der Blick des metaphysischen Historikers als ein Blick von auflen und oben be-
schrieben worden, aus einer Distanz — dem unangreifbaren Jenseits einer »Tat-
sachenhistorie« — blickend,"* so beschreibt Foucault, wie der Genealoge sein
»Lot tief in die Geschichte« senkt, um dann — gewissermaflen von unten — in
sie hineinzublicken." Dieser hinuntertauchende Blick erlangt eine Innenan-
sicht mitten im »barbarischen Gewimmel« und ist dennoch der Auflerlichkeit

108 | Vgl. Foucault, Michel: »Gesprach zwischen Michel Foucault und Claude Bonnefoyx,
in: ders.: Das giftige Herz der Dinge. Gesprédch mit Claude Bonnefoy [Le beau danger.
Entretien avec Claude Bonnefey 1968/2011], Gibers. von Franziska Humphreys-Schott-
mann, Berlin 2012, S. 27-77, insbes. S. 33ffund S. 40ff.

109 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 171.

110 | Ebd., S. 181.

111 | Zur grundlegenden Bedeutung von Innen und Aufen in Die Geburt der Klinik, vgl.
Gehring: Innen des AuBen. AuSen des Innen, a.a.0., hier S. 45.

112 | Vgl. z.B. Revel: »La pensée verticale«, a.a.0., S. 66f.; siehe auch die luziden Dar-
stellungen von Klammer, Markus: »Profondeur, »Fond¢, »Sol«. Foucaults Zeitalter der
Geschichtes, in: ders.: Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psycho-
analyse Freuds, Wien 2013, S. 178-184. Entsprechend schldgt auch Petra Gehring vor,
das mit Riickgriff auf Nietzsche etablierte »Gegengedachtnis« Foucaults als »eine Art
vertikale Dimension« zu verstehen. Gehring: »Kérper«, a.a.0., S. 105.

113 | Zu diesem Blick von auflen vgl. Gehring: Innen des AuBen - AuBen des Innen,
a.a.0., S. 49.

114 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 181-82.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

verpflichtet: »Die wirkliche Historie sieht sich die Dinge aus nichster Nihe an,
doch dann reifit sie sich von ihnen los, um sie aus der Distanz zu betrachten
(dhnlich dem Blick des Arztes, der eindringt, um eine Diagnose zu stellen
[...])-«!® Und mit dieser Verkehrung des Blickens auf die konkreten Kérper statt
des klassisch-historischen Blicks der Idealitit dndert sich auch die Auffassung
von Wahrheiten. Das Spiel der vielfiltigen Oberflichen von Auferlichkeiten
und Ereignissen im Inneren des Kérpers der Geschichte steht einem gegebe-
nen Innen einer antiken Wahrheit der metaphysischen Feststellung diametral
entgegen."® So wird die im ehemals kranken Kérper vorgefundene Tiefe hier
zur historischen Tiefe der Ebenen, aus deren Schwellen jeweils andere dis-
kursive Kérper — sichtbar gemacht — aufsteigen: »Der Kérper hilt in Foucaults
Texten die Pluraldimension von dem, was man Identitit nennt, offen — und vor
allem, wo er im Plural vorkommt, kann er als Unruheherd zwischen den Dis-
kursen wirken.«!V

der Heterotopie«
119

Foucaults Bezeichnung des Korpers als »absolute[r] Raum
greift genau auf diese Potenzialitit eines »Gegengedicht-
voraus. Dabei denkt Foucault das Denken von innen heraus anders, um
sich — wie er es beschrieben hat — von dem zu 16sen, was in der Gegenwart ge-
dacht wird — im Sinne der von Foucault diskutierten kantischen Aktualitit.'
Die Herausgeber des kiirzlich ver6ffentlichten Bandes bisher nicht erschie-
nenener Texte Foucaults zur Literatur weisen in ihrem Vorwort diesbeziiglich

118

nis«

auf die Kompossibilitit in dessen Werk hin: »Wie kann man im Inneren einer
historisch-determinierten Grammatik der Welt deren Artikulationen untergra-
ben und umkehren [...]? [...] Die mégliche Uberwindung und die historische
Bestimmung dessen, was wir sind, diirfen beide nicht im Modus des Wider-
spruchs, sondern miissen in dem der Kompossibilitit gedacht werden.«'* Diese
prigt als leibnizsches Denkmodell der Kontingenz insbesondere Deleuzes Die
Falte (1988). Sie kann auch mit der historischen Vielzahl der Kérper Foucaults

115 | Ebd.

116 | Hierzu auch Gehring: Innen des AuBen. AufSen des Innen, a.a.0., S. 74, Fn. 64.
117 | Gehring: »Korper«, a.a.0., hier S. 104.

118 | Foucault: »Die Heterotopien«, a.a.0., hier S. 25; Siebenpfeiffer: »Korpers, a.a.0.,
hier S. 266.

119 | Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, a.a.0., hier S. 186.

120 | Hierzu Foucault, Michel: »Was ist Aufklarung« [»Qu’est-ce que les Lumiéres?«
1984], libers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften in vier Banden, Bd. 4: 1980-
1988, hg. von Daniel Defert, Frangois Ewald, Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfurt
a.M. 2004, Nr. 339, S. 687-707.

121 | Artiéres, Philippe, Bert, Jean Frangois, Potte-Bonneville, Mathieu und Revel, Ju-
dith: »Vorworte, in: dies. (Hg.): Michel Foucault. Die groe Fremde. Zu Wahnsinn und
Literatur [La grande étrangére. A propos de littérature, 2013], libers. von Arne Klawitter
und Jonas Hock, Berlin 2015, S. 7-17, hier S. 16.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

31


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

in thematische Nihe gestellt werden. Wie bereits angemerkt, hatte auch Deleu-
ze auf diese inhaltliche Nihe aufmerksam gemacht, als er Foucaults Text »Das
Leben der infamen Menschen« als Meisterwerk — eine Falte der kleinen Le-
ben — und als Ankiindigung eines Wendepunktes in Foucaults Machtdenken
verstand. So ist es wohl kein Zufall, dass die Vermittlung von Auflen und In-
nen, deren Umschaltfliche der Koérper ist, in Foucaults Spitwerk ab den 1980cer
Jahren mit den »Technologien des Selbst« und der »Asthetik der Existenz« ein-
mal mehr {iberaus markant von Foucault aufgegriffen wird, und zwar genau
als Ermoglichung einer gewissen Kontingenz.'” Foucault bezieht sich unter
anderem auf die Assimilation von Lehrsitzen in der klassischen griechischen
Antike, welche zwischen Subjekt, Kérper und Wahrheit einen Selbstbezug eta-
bliert, der einen anderen Akzent als die von Foucault ebenfalls betrachteten,
durch die christliche Pastoralmacht etablierten Selbstverhiltnisse setzt. Im
Rahmen Letzerer versenken die Praktiken der Beichte eine Wahrheitssuche in
das »Fleisch« des individuellen Kérpers.'” Die frithen antiken Schriften hin-
gegen lassen den Kérper in einem kollektiven Gefiige und Nebeneinander,'?*
als Grundlage eines »rationalen Handlungsprinzips« und Reprisentant einer
»anti-cartesianischen Subjektivitit« verstehen.!?® Nicht nur Gilles Deleuze hat

122 | Dabei kommt Foucault auf die Bedeutung des Schreibens zuriick, dem nun eine
andere Beziiglichkeit von Innen und Auen zukommt. Vgl. Foucault, Michel, »Rickkehr
der Moral«, [»Le retour de la morale« 1984], iibers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.:
Schriften in vier Bdnden, Bd. 4, a.a.0., Nr. 354, S. 859-873, hier S. 863; Foucault,
Michel: »Uber sich selbst schreiben« [»L’écriture de soi«, 1983], in: ders., Schriften in
vier Bdanden, Bd. 4, a.a.0., S. 503-521; hierzu auch Erdmann, Eva: »Die Literatur und
das Schreiben. »L'écriture de soi« bei Michel Foucault«, in: Erdmann, Eva, Forst, Rainer
und Honneth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufkldrung, Frankfurt
a.M. 1990, S. 260-279.

123 | Dieses Verstandnis findet sich insbesondere in dem unveréffentlichten vierten
Band von Sexualitdt und Wahrheit, der Geschichte der Sexualitdt von Foucault unter
dem Titel »Aveux de la chair« geplant, sowie in Abschnitten des teilweise zerstorten, ur-
spriinglich als zweiten Band geplanten »Le corps et le chair«. Diese Themen finden sich
z.B. in Foucault: »Sexualitat und Einsamkeit« [»Sexualité et solitude«, 1981], iibers. von
Jirgen Schroder, in: ders.: Schriften in vier Banden, Bd. 4, a.a.0., S. 207-221.

124 | Zu dem somit relationalen Charakter vgl. Gehring: »Spiel der Identitaten? Uber
Michel Foucaults »L'usage des plaisirs«, a.a.0., hierinsbes. S. 378f.

125 | Sforzini: Michel Foucault. La pensée du corps, a.a.0., S. 76. Damit ist keine Auto-
nomie des Subjekts gemeint. Foucault hat seine Arbeit an den Technologien des Selbst
auch als Teil der Technologien der Macht verstanden. Den friihen antiken Praktiken
entnahm er allerdings Mdéglichkeiten des Selbstbezugs, die von dem spéterer pasto-
raler Selbstverhaltnisse - z.B. begriindet durch die Beichte - und deren Codes abwich.
Vgl. z.B. Foucault: »Riickkehr der Moral«, a.a.0., S. 859-873; Gehring: »Kérper«, a.a.0.,

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

in diesem Bezug zu sich eine Unabhingigkeit von dem konstitutiven Auflen
der Michte und Regeln verstanden, mit diesem Verhiltnis zu sich »sich zu-
gleich von der Macht als Krifteverhiltnis und vom Wissen als geschichteter
Form, als >Code« der Tugend ab[zu]lésen«.'?® Es ist eine »Abkopplungx, »als ob
die Beziehungen des Auflen sich falteten, sich kriitmmten, um eine Doppelung
zu bewirken und einen Bezug zu sich entstehen zu lassen, um ein Innen zu
konstituieren, das sich in einer ihm eigentiimlichen Dimension vertieft und
entwickelt«.!” Wenn das Subjekt sich unter Beriicksichtigung gegebener, iu-
Rerer Rahmenbedinungen und Vorgaben auf sich selbst bezieht, etabliert es
sein Selbst als Selbstbezug wie in einer Faltung des Aufen (dieser »Codes«'?¥)
in einem Innen. Genau diesen Zusammenhang von Kérperlichkeit und Dis-
kurs markiert Foucault 1983 mit der Figur des Kynikers in seinen letzten Vor-
lesungen Der Mut zur Wahrheit:'® Dieser arme Philosoph lebt in einer Tonne,
bellt wie ein Hund kurze Sitze und wird auch dadurch besonders sichtbar
mitten in der Offentlichkeit. Die Facetten seiner kérperlichen Existenz kon-
stituieren zugleich sein wahres Sprechen, seine Parrhesia wie auf einer Biithne.

S. 88 u. S. 101; Gros, Frédéric: »Situierung der Vorlesungens, in: Foucault, Michel: Die
Hermeneutik des Subjekts [L’herméneutique du sujet. Cours au Collége de France,
1981-82], hg. von Frangois Ewald, Alessandro Fontana und Frédéric Gros, iibers. von
Ulrike Bokelmann, Frankfurt a.M. 2004, S. 616-668, hier S. 641; Menke, Christoph:
»Zweierlei Ubung. Zum Verhéltnis von sozialer Disziplinierung und &sthetischer Exis-
tenze, in: Honneth und Saar (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption,
a.a.0., S. 283-299; Saar, Martin: »Die Form des Lebens. Kiinste und Techniken des
Selbst beim spaten Foucaulte, in: Foucault, Michel: Asthetik der Existenz, Frankfurt a.M.
2013, S. 321-343; sowie zusammenfassend zu Sforzini: Drews, Ann-Cathrin: »Rezensi-
on zu: Arianna Sforzini, Michel Foucault. La pensée du corps (Paris 2014)«, in: Revue
Regards croisés. Deutsch-franzésische Zeitschrift zur Kunstgeschichte und Asthetik,
Nr. 4,2015, S. 129-132.

126 | Auf die Tendenz Deleuzes, aus seiner Perspektive auf Foucaults Schriften zu bli-
cken, haben u.a. Krause und Ralli hingewiesen, siehe dies.: »Die Subjektivierung der
Macht...«, a.a.0., hierS. 193. Sie verweisen auf Waldenfels, Bernhard: »Michel Foucault:
Ordnung in Diskursen«, in: Ewald, Frangois und Waldenfels, Bernhard (Hg.): Spiele der
Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurta.M. 1991, S. 227-297, hier S. 281. Siehe
auch Fufinote 58 der vorliegenden Einleitung.

127 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 139. Deleuze bezieht sich auf Foucaults Sexualitat
und Wahrheit 2: Der Gebrauch der Liiste, a.a.0., S. 106f.

128 | Zum Code im Kontext von Norm und Asthetik vgl. auch Gehring: »Spiel der Identi-
taten? Uber Michel Foucaults »L’'usage des plaisirs«, a.a.0., S. 385.

129 | Foucault, Michel: Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der Anderen
[Courage de la vérité. Cours au Collége de France, 1983-84], iibers. von Jiirgen Schro-
der, Frankfurt a.M. 2010.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

33


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Denn hier fallen Diskurs und Kérperlichkeit, logos und bios in Momenten des
kairos besonders markant zusammen.”*® Seine Aussagen sind ein stindiger,
skandaléser Spiegel der Umgebungen, eine immer »andere«*! Wahrheit als
Umbkehrung des Gegebenen. Inmitten des 6ffentlichen Raumes und im Milieu
der gesetzten Werteordnung verkorpert der Kyniker ein stindiges Auflen des
Innen, ein nietzscheanisches Trugbild und die Option, ein immer Anderes als
Differenz zum Innen zu denken.

KORPER, AFFEKTE UND INTENSITATEN
IM WERK VON GILLES DELEUZE

Der Begrift des Korpers ist gerade in seiner Vielschichtigkeit auch fiir Deleu-
zes Philosophie wesentlich. In Logik des Sinns (1969) lokalisiert er die Genese
von Sinn in den kérperlichen Tiefen.*? In Das Bewegungs-Bild, Kino 1 (1983)
benennt er die Kategorien des Kinos als Kategorien eines Kérpers, der sich
aus der Immanenzebene herausbildet' und in Nietzsche und die Philosophie
(1962) erldutert er die kérperliche Komposition als die Zusammensetzung von
Kriften.B*

In seinem 1981 publizierten Buch Francis Bacon, Logik der Sensation'® fin-
den sich Deleuzes Kernthesen zur Affektionsfihigkeit des Kérpers wie auch
in Bezug zu Deleuzes Asthetik des Sinnlichen duferst zuginglich erliutert.
Dabei scheint es Deleuze wichtig, die Sinnlichkeit und Intensitit im Bild an-
hand von Bacons Malerei erfahrbar zu machen. »An die Stelle von Figurati-
on und Narration tritt dort das »Figurale«, welches sich durch die »Isolation

130 | Hierzu Drews, Ann-Cathrin: Orte der Wahrheit. Zur Asthetik des Subjekts bei Mi-
chel Foucault und Jacques Lacan (unverdff. Magisterarbeit, Hochschule fiir Gestaltung,
Karlsruhe, 2011), insbesondere »Die Autarkie der Kyniker« sowie »Wahrheit und Alteri-
tat. Das kynische Subjekt«, S. 19-32.

131 | Foucault hebt diese immerwahrende Andersheit der kynischen Wahrheit hervor,
vgl. Foucault: Mut zur Wahrheit, a.a.0., S. 438.

132 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], libers. von Bernhard
Dieckmann, Frankfurt a.M. 1993. Siehe auch Guillaume, Laura und Hughes, Joe (Hg.):
Deleuze and The Body, Edinburgh 2011, S. 1.

133 | Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1 [Cinéma [, L'image-mouvement,
1983], libers. von Ulrich Christians und Ulrike Bokelmann, Frankfurt a.M. 1989. Siehe
auch Guillaume und Hughes (Hg.): Deleuze and The Body, a.a.0., S. 1.

134 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.0.

135 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation, [Francis Bacon - Logique de
la sensation, 1981], libers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Kdrpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

der Figur« als sinnliche Form konstituiert.’*® In Logik der Sensation gelingt es
Deleuze, den Prozess der Individuation nachvollziehbar zu erliutern. Gleich-
zeitig verdeutlicht Deleuze sein Konzept der Kontur als Membran, welche im
Unterschied zu einer linearen Grenze nicht einfach das Innen von einem Au-
Len trennt, sondern durch eine Permeabilitit charakterisiert ist und zwischen
unterschiedlichen Bereichen selektiv vermittelt. Fiir Deleuze besteht das Le-
ben aus solchen Innen-Auflen-Verschachtelungen, wobei die Inhalte des du-
Reren und inneren Raumes fortwihrend topologischen Kontakt aufweisen.*’
Deleuze ist ein Philosoph der Faltungen und Konjunktionen. Es gibt keinen
Ausschluss, sondern nur das »und ... undc als eine Formel die das »ist ... ist«
ersetzt.”*®

Da fur Deleuze wie fir Guattari kein Begriff aulerhalb seiner Problem-
situation verstanden werden kann, sollte eine solche Bestimmung auch beim
Begriff des Korpers geschehen.'® Beurteilt als ein philosophisches Problem,
wirft der Korper nicht nur Fragen auf, sondern bietet gleichzeitig ein entspre-
chendes Losungsmodell. Deleuzes und Guattaris Schriften zum organlosen
Korper, zum Masochismus, zur Anorexia oder zum Alkoholismus kénnen nur
dann richtig eingeordnet werden, wenn wir anerkennen, dass Deleuze und
Guattari diese Begriffe ethologisch denken und nicht der Frage nach deter-
ministischer Kausalitit, sondern der nach Affekt und Wirkung nachgehen ™
Deleuze argumentiert mit Spinoza, der nicht iiber den Koérper philosophier-
te, sondern diesen als Modell und Wissen anbot.™
Geist und Korper kennzeichnet den Versuch, sich die Frage zu stellen, was
der Korper vermag, da mit der Erkenntnis {iber das Vermégen des Korpers

Dessen Parallelismus von

136 | Krause, Ralf: »Menschen - Kérper - Sensationen. Deleuze zur Malerei von Francis
Bacon, in: Balke, Friedrich und Rélli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie:
Gilles Deleuze - Aktuelle Diskussionen, Bielefeld, 2011.

137 | Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gilles
Deleuze und Martin Heideggers, in: Blimle, Claudia und Schéfer, Armin (Hg.): Struktur,
Figur, Kontur. Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaften, Zirich 2007, S. 317-
338, hier S. 322.

138 | Villani, Arnaud: »Deleuze and the Greeks: An Essay on Polemosophys, in:
Boundas, Constantin V. und Panagiotis, Sotiris (Hg.): Gilles Deleuze and Félix Guattari -
Refrains of Freedom, Deleuze Studies, Vol. 10, Nr. 3, Edinburgh 2016, S. 417-425, hier
S. 419. Hier aus dem Englischen {ibers. von Katharina D. Martin.

139 | Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], Ubers. von Bernd Schwibs und Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 2000, S. 9-11,
hier S. 21.

140 | Buchanan, lan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or, What Can a
Body Do?«, in: Body & Society, Nr. 3, 1997, S. 73-91, hier S. 74.

141 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., hier S. 27.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

35


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

das unbewusste Vermogen des Geistes entdeckt werden kann."? Dabei handelt
es sich um eine Aufwertung des Kérpers im Bezug zur Erkenntnis, wihrend
gleichzeitig das Bewusstseins in Bezug auf das Denken herabgesetzt wird.'
Diese Umwertung geschieht jedoch ohne dabei dem einen oder dem ande-
ren einen Vorrang einzurdumen."** Fiir Deleuze findet sich bei Spinoza die
Vorstellung eines kontinuierlichen Lebens, bei dem der Geist nicht iiber oder
im Korper angesiedelt ist, sondern bei dem Geist und Kérper miteinander le-
ben.* Man kann hier also nicht von einer strukturellen Organisation eines
Innen oder Auflen sprechen, sondern muss von einem Miteinander und einer
nicht hierarchischen Anordnung von Denken und Kérper ausgehen. Im Sinne
Spinozas handelt es sich beim Kérper um eine Verkettung und um eine kom-
plexe, aus Teilen zusammengesetzte Organisation, die jeweils different und
durch das Vermégen der eigenen Bezugsverhiltnisse bestimmt ist."® Dabei
sind die korperlichen Reaktionen und Wirkungen, also die Operation mit und
an dem eigenen Korper, nicht deterministisch kausal gesteuert, sondern von
Affekten bestimmt.'¥ Sigmund Freud sah die Instinkte als ursichlich und pri-
mir angesiedelt — eine Theorie, die im Sinne Spinozas als unzureichend zu
deuten wire, da sie den Aspekt der Beziehung negiert."® Von diesem Punkt
ausgehend entwickeln Deleuze und Guattari einen Begriff des Kérpers, der
sich nicht an einer itiologischen Denkweise orientiert. Das Zentralstellen von
Affekten, Kapazititen und Beziehungen dient einem philosophischen Konst-
ruktivismus und hilft, die deleuzo-guattarischen Begriffe wie »Korper«, »Wer-
den« und »organloser Kérper« zu erkliren. Die Form des Kérpers ist durch
seine verinderlichen Beziehungen nicht definitiv, und somit tritt die mehr-
teilige Anordnung basierend auf Ausdruck und Beziehung in den Vorder-
grund.’®® Kérper sind agencements die sich durch ihren reziproken Charakter
auszeichnen, wobei die Affekte als iibertragende Verbindungen wirken. Mit
dem Begriff affectus beschrieb Spinoza beides, die Ubertragung von Passionen
und Gefiihlen, die auflerhalb des Koérpers entstehen, als auch die Wirkungen,
die sich im Individuum selbst bilden.’>? Ausgehend von Spinozas Begriff einer

142 | Ebd., S. 29.

143 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt a.M. 1980, S. 68.

144 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 28, Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 68.
145 | Ebd., S. 69.

146 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 45; Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 69.
147 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.0., hier S. 77.
148 | Ebd.

149 | Ebd., S. 81.

150 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 66.

151 | Buchanan: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari«, a.a.0., S. 81.
152 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 64ff.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

einzigen Substanz entwickelt Deleuze eine Theorie des Ausdrucks. Letzterer
ist laut Deleuze die Verwirklichung der Univozitit des Seins als Differenz und
Modulation neuartiger Unterscheidungen.’® In diesem Sinne ist der Kérper
als Ausdruck der Differenz zu verstehen. Ein Kérper ist immer Teilhabe, ohne
etwas zu besitzen, wobei die Affekte die Ausdehnung der Grenze des jeweili-
gen Korpers und dessen vermittelnde Elemente konstituieren.’* Daher stellt
Deleuze unermiidlich die Frage danach, was der Koérper vermag. Denn es lisst
sich nur etwas iiber einen Koérper aussagen, wenn bekannt ist, was er kann,
was sein Vermogen ist und auf welche Weise er sich mit den Kriften anderer
Kérper verbindet.’ In diesem Kontext beziehen sich Deleuze und Guattari
explizit auf Jacob von Uexkiill, der die »Tierwelten definiert«, indem er »nach
den aktiven und passiven Affekten, zu denen ein Tier fihig ist«, sucht.!>®
»Nietzsche«, so lautet das erste Wort im ersten Kapitel in Deleuzes Pub-
likation Spinoza, Praktische Philosophie.™ Deleuze zieht hier nicht nur den
Vergleich zwischen dem Leben zweier Philosophen, sondern verbindet auch
deren Begriffe von Kraft und Beziehung. Fiir Deleuze ist ein Kérper, ob bio-
logisch, sozial, oder politisch, ein beliebiges und zufilliges Erzeugnis, be-
stimmt von unterschiedlichen Kriften, die in Beziehung zueinander treten.!s®
Diese korperliche »Machteinheit«!® setzt sich zusammen aus Verhiltnissen
zwischen aktiven, beherrschenden und reaktiven, unterlegenen Kriften. Mit
Nietzsche vollzieht Deleuze diese Distinktion, deutet aber aktiv und reaktiv
als »Urqualititen, die die Beziehung der Kraft zur Kraft zum Ausdruck brin-
gen«.'®® Die Antwort auf die Frage, warum wir nicht wissen, was der Korper
vermag oder zu was er fihig ist, liegt fiir Deleuze begriindet in der Verborgen-
heit der aktiven Krifte, die dem Bewusstsein entgleiten.’®! Denn die »Affekte,
die nur empfunden werden kénnen, sind »nicht mit sinnlichen Qualititen
bestimmter Objekte zu verwechseln, die auch wahrgenommen, erinnert oder

153 | Rolli, Marc: Gilles Deleuze, a.a.0., S. 191-193.

154 | Massumi, Brian: »The Autonomy of Affects, in: Cultural Critique 31, 1995, S. 83-
109. Siehe auch Wotodzko, Agnieszka Anna: »Materiality of Affect: How Art can Reveal
the more Subtle Realities of an Encounter, in: Braidotti, Rosi und Dolphijn, Rick (Hg.):
This Deleuzian Century. Art, Activism, Life, Leiden 2014, S. 196-184, hier S. 171.

155 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 27; Deleuze and Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 67; De-
leuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 349.

156 | Ebd., S. 350. Vgl. Uexkiill, Jacob von und Kriszat, Georg: Streifziige durch die
Umwelten von Tieren und Menschen, Bedeutungslehre, Frankfurt a.M. 1970, S. 6ff.
157 | Deleuze: Spinoza, a.a.0., S. 9.

158 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., S. 46.

159 | Ebd.

160 | Ebd., S. 46, S. 48; siehe auch Rélli: Gilles Deleuze, a.a.0., S. 175ff.

161 | Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., S. 47.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

37


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

begriffen werden kénnen.«'%?

Die Affekte bestimmen die Beziehungen und
spezifische Teilhabe der Koérper, bringen deren Kapazititen hervor und ent-
ziehen sich doch dem Bewusstsein. Es sind allein die Affektionen, d.h. die
reaktiven Krifte, also die dufleren Wirkungen, Passionen und Gefiihle, die
deutlich hervortreten.’* Dabei kénnen diese Reaktionen als Elemente neuer
Gefiige wiederum Affekte erzeugen. Zu diesem Problem der Quasi-Kausalitit
kehren Deleuze und Guattari wiederholt zuriick.’®* So ist das Erscheinen eines
politischen Kérpers, beziehungsweise einer Zentralmacht, ebenso von einer
solchen quasi-kausalen Schwelle bedingt.®>

Die Postmoderne ist gezeichnet von Konzepten des >Anders sein< und des
>Anderenc: Die Frau ist ein sexuell anderes Wesen als der Mann, der ethnisch
Andere steht im Gegensatz zum weiflen europiischen Subjekt, und das >na-
tiirlich«biologische Leben kontrastiert zum techno-kulturellen Leben.' In
diesem Kontext sind es die von Deleuze beschriebenen Prozesse des Werdens,
die ein Anders sein fordern und dabei klassische, dualistische Systeme unter-
laufen und Grenzbereiche verschieben. Dieser Uberschreitung und Neuein-
schreibung geht immer ein temporires Anders-Werden, eine Re-lokalisierung
und Re-territorialisierung voraus. Der bereits diskutierte Begriff des Korpers
bei Spinoza und seine Theorie der Affekte stehen in direktem Zusammenhang
mit den Begriffen des Werdens und der Intensitit, wie wir sie bei Deleuze

162 | Rolli: Gilles Deleuze, a.a.0., S. 281.

163 | Ebd.

164 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 592ff.

165 | Ebd., S. 598. Deleuze und seine Theorie der Affekte fand nicht nur Beachtung in
der Philosophie, sondern auch in den Kulturwissenschaften und den Genderstudies:
DelLanda, Manuel: »Nonorganic Life«, in: Crary, Jonathan und Kwinter, Sanford (Hg.):
Incorporations, New York 1992, S. 129-167; Massumi, Brian (Hg.): A Shock to Thought,
Expressions after Deleuze and Guattari, London 2002; Braidotti, Rosi: Metamorphoses:
Towards a Materialist Theory of Becoming, Cambridge 2002; Protevi, John: »Deleuze,
Jonas, and Thompson: Toward a new Transcendental Aesthetic and a New Question of
Panpsychisme«, Montreal 2010, http://protevi.com/john/research.html (letzter Zugriff:
25.11.2014); Colebrook, Claire: »Leading Out, Leading On«, in: Semetsky, Ina (Hg.): No-
madic Education: Variations on a Theme by Deleuze and Guattari, Rotterdam 2008,
S. 35-43; Angerer, Marie-Luise: Vom Begehren nach dem Affekt, Zirich 2007; Melissa
Greg and Seigworth, Gregory J.: The Affect Theory Reader, Durham 2010; Bennett, Jane:
Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham 2010; Braidotti, Rosi: Nomadic
Theory: The Portable Rosi Braidotti, Columbia 2011; Dolphijn, Rick und van der Tuin, Iris
(Hg.): New Materialism: Interviews & Cartographies, Michigan 2012; Radman, Andrej
und Sohn, Heidi: Critical and Clinical Cartographies. Architecture, Robotics, Medicine,
Philosophy, Edinburgh 2017.

166 | Braidotti, Rosi: Metamorphoses, a.a.0., S. 118f.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

und Guattari finden. Jede Form des Werdens, sei es das Tier-, das Frau-, das
Molekular- oder das Unsichtbar-Werden ist immer ein Anders- oder Inten-
siv-Werden, welches ohne kausale Ordnung ist und die individuelle und all-
gemeine Geschichte ersetzt.!¥” Das deleuzo-guattarische Werden ist demnach
keine kausal bedingte Evolution, sondern basiert auf dem Erstellen von neuen,
rhizomatischen Biindnissen.!®® »Das Werden ist involutiv, die Involution ist
schopferisch.«' Es produziert nur sich selbst und es ist weder Nachahmung
noch Sein. Die Beziehung zwischen der Wespe und der Orchidee ist beispiel-
haft fur wirkliches Werden als Kreislauf von Intensititen, und indiziert dies
durch Zunahme von Wertigkeit. Die Orchidee, welche das Abbild der Wespe
nachahmt, de-territorialisiert sich zunichst, um sich dann mit Hilfe der We-
spe zu re-territorialisieren. Die Wespe nihert sich der Bliite, trigt die Pollen
weiter und wird so zu einem Teil des Fortpflanzungsorgans der Orchidee.”°
Dieser unmerkliche Block des Werdens ist »ein zweifaches Einfangen« und
»eine aparallele Entwicklung zweier Wesen, die absolut nichts miteinander zu
tun haben.«”! Genau wie der Block des Werdens von Orchidee und Wespe, ist
das Tier-Werden des Menschen real und unterscheidet sich von Konzepten, die
sich mit dem Prinzip der Ahnlichkeit erkliren."”?

Deleuze und Guattari unterscheiden drei Arten von Tieren bzw. drei Ar-
ten des Tier-Werdens: So gibt es die psychoanalytische Vorstellung von einem
Tier-Werden, bei dem laut Deleuze und Guattari die 6dipal und narzisstisch be-
setzten Haustiere den Menschen regredieren lassen. Des Weiteren gibt es Tie-
re mit Attributen und Eigenschaften, aus denen sich Serien, Strukturen und
Archetypen bilden. Besondere Aufmerksambkeit allerdings schenken Deleuze
und Guattari der Tiergruppe, der Meute oder dem Pack. Diese Tiere bilden
immer schon eine Mannigfaltigkeit, sie sind Population, voller Affekte und im
Werden begriffen.””? Auch wenn Deleuze und Guattari erkliren, dass alle Tie-
re auf eine dieser drei Weisen betrachtet werden kénnen, wird von ihnen das

167 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 222.

168 | Ebd., S. 325f.

169 | Ebd.

170 | Ebd., S. 20.

171 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 10.

172 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 318, S. 325. Deleuze lasst
sich in diesem Sinne als affirmativer Denker lesen. Er deutet den Korper und dessen
Affekte als zugéngliches Interaktionsfeld, welches Einfluss auf die Modulationen des
Ausdrucks hat. Vgl. Villani, Arnaud: »| Feel | am a Pure Metaphysician< The Consequen-
ces of Deleuze’s Affirmation«, in: Mackay, Robin: Collapse. Philosophical Research and
Development, Vol. 3, Falmouth 2012, S. 45-62.

173 | Ebd., S. 328.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

39


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Tier-Werden als ein Viel-Werden zentral gestellt.”* Beachtung findet dabei vor

allem die Stellung des einzelnen Tieres und dessen Zugang zum Rudel iiber
ein peripheres Gebiet am Rand.”® Ob und wo eine Vielheit mit ihren Fasern an
den Rindern eine Symbiose eingeht, ist nicht vorauszusagen.”® Ist dies aber
der Fall, dann ist das Ich nur noch eine Schwelle und eine Tiir fiir das Werden
zwischen den Mannigfaltigkeiten. Das Subjekt ist dann ein »Randphdnomenc,
wobei das »Anomale« bzw. der »Outsider« ein Biindnis eingeht, dabei eine
Grenze determiniert und dem Zusammenschluss eine voriibergehende Stabi-
litdt verleiht.””” Mit anderen Worten ausgedriickt: Die innere Menge der Meus-
te geht mit dem Anomalen Affektbiindnisse ein, die eine Transformation und
ein Anders-Werden ermoglichen. Da aber jedes Individuum und jeder Korper
selbst schon eine Vielheit ist, lassen sich die Bereiche des Innen und Auflen
nicht benennen. Die verschiedenen Typen von Rudeln, Meuten und individu-
ellen Biindnissen koexistieren, durchdringen und verdndern sich, wobei sie in
unterschiedlichen Konstellationen ausdruckstarke Gefiige bilden.””®
Abhingig von dem Verhiltnis von Bewegung und Ruhe, mit dem sich
ein Individuum verbiindet, ist dieses jeweils Teil verschiedener, individuier-
ter Mannigfaltigkeiten."”® Die vollkommende Individualitit ist nicht Subjekt
oder Ding, sondern eine >Diesheit« und bestimmt sich durch das Vermégen
zu affizieren oder affiziert zu werden. Fiir den Prozess des Werdens ist nicht
die Organisation des Kérpers von primirer Bedeutung, sondern seine Affek-
te. Zwei Thesen stellen Deleuze und Guattari vor: Es gibt eine Organisation
als planvolle Entwicklung und als ein geistiges Prinzip, welches im Unbe-
wussten liegt und eine Analogie-Ebene bildet.”®® Dort entwickeln sich Formen
und Subjekte in Abhingigkeit von einem zu erschliefenden Organisations-
plan. Die zweite These griindet sich auf der Vorstellung von Plan als eine
von sich selbst und den eigenen Gegebenheiten abhingige Konsistenz- und
Kompositionsebene. Dort gibt es nur »Schnelligkeiten und Langsamkeiten
zwischen formlosen Elementen und Affekte zwischen nicht-subjektivier-
ten Vermogen«.'® Dieser deleuzo-guattarische Plan ist die »Immanenz-,

174 | Ebd., S. 44ff.

175 | Ebd., S. 47, S. 340f.

176 | Ebd., S. 341.

177 | Ebd., S. 334f.

178 | Ebd., S. 55. Zum Begriff des Tiers und des Tier-Werdens bei Deleuze siehe auch:
Gardner, Colin und MacCormack, Patricia (Hg.): Deleuze and the Animal Edinburgh,
2017; sowie Buchanan, Brett: Onto-Ethologies. The Animal Environments of Uexkdll,
Heidegger, Merleau-Ponty, and Deleuze, New York 2008.

179 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 346.

180 | Ebd., S. 362.

181 | Ebd., S. 364.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Konsistenz- oder Kompositionsebene« und bildet den organlosen Korper.'®2 Der
oK ist aber nicht einfach ein »Begriff oder Konzept, er ist vielmehr Praktik, ein
ganzer Komplex von Praktiken«.”®® Immer dann, wenn man die Signifikanten
und die Subjektivierung entfernt und die Autonomie des Affektes erreicht,
bleibt nur noch der oK."®* Er ist so beschaffen, dass er nur von Intensititen be-
setzt werden kann, Intensititen, die zirkulieren, passieren und konstituieren.

Antonin Artaud sagte mit seinen ausdrucksstarken Formulierungen der
Organisation der Organe seinen Kampf an.'®® Ziel des Angriffs ist das theolo-
gische System, also die planmiflige Vorgehensweise dessen, was den Organis-
mus und die »organische Organisation der Organe« erschafft.’®¢ Ausgehend
von Artauds Begriff des organlosen Korpers stellen Deleuze und Guattari vor
allem Spinoza und seine Ethik ins Zentrum ihrer Uberlegungen. Spinozas
Substanzen sind als Potenzen und Null-Intensititen die produktive Matrize.
Die Wellen, Vibrationen, Schwellen und Intensititen sind die Modi dessen,
was passiert. Der oK ist Immanenz und immanente Grenze, er ist die Ebe-
ne, auf der sich die Intensititen bewegen und wirken und auf der sich kein
Ich befindet.’” Dieses Immanenzfeld entspringt weder einem duferen Ich,
noch ist es dem Ich immanent: »Es ist vielmehr so etwas wie das absolute
Aufen, das keine Formen von Ich mehr kennt, weil Inneres und Auferes glei-
chermafen Bestandteil der Immanenz sind, in der sie verschmolzen sind.«'®
Innerhalb dieser Ebenen sehen Deleuze und Guattari einen Mehrwert durch
Re-territorialisierung aufgrund der Neuverkettung von Affekten. Das funktio-
nale Verfahren der Interpretation soll durch die Praktik des Experimentie-
rens vertauscht werden, damit die Konjunktionen von Affekten die Welt des
Subjekts ersetzen.'® Hier lisst sich eine ethische Dimension ablesen, die trotz
ihres affirmativen Charakters die Gefahr von Grenzlosigkeit und Auflosung
birgt und Deleuzes Denken eine »Dunkelheit« attestiert.””® Der oK, so schrei-
ben Deleuze und Guattari, das sind die Drogenabhingigen, die Masochisten,

182 | Ebd., S. 367.

183 | Ebd., S. 206.

184 | Ebd., S. 208. Siehe auch Massumi: »The Autonomy of Affect«, a.a.0., passim.
185 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 206ff.

186 | Ebd., S. 218.

187 | Ebd., S. 211f,, S. 215.

188 | Ebd.

189 | Ebd., S. 222.

190 | Diesen weniger offensichtlichen, negativen Aspekten in Deleuzes Denken widmet
sich Andrew Culp. Vgl. Culp, Andrew: Dark Deleuze [Dark Deleuze, 2016], ibers. von
Achim Szepanski, Hamburg 2017.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

41


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

die Schizophrenen, die Liebenden — und all sie huldigen Spinoza.”' Deleuze
und Guattari geht es um eine Gradwanderung und den richtigen Umgang mit
den Schwellen und der peripheren Grenze. Dabei, so unterstreichen sie, ist es
wichtig, ausreichend Organisation, Signifikanz und Interpretation zu bewah-

ren, damit man auf die »herrschende Realitit antworten kann«.'*?

KORPER ALS TOPOLOGIEN DES INNEN, AUSSEN UND ANDERS

Der bei Foucault und Deleuze markanten Frage nach dem Verhiltnis von Re-
prasentation und Korperhaftigkeit als einem von »>Fixierung< und »asthetischer
Wandlungsmoglichkeit« widmen sich die Beitrige im ersten Teil des Bandes
»Korper und Bild«.

Irene Breuer geht mit »Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und
methexis bei Gilles Deleuze — Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Ge-
milden von Francis Bacon« der grundlegenden Frage in Deleuzes Werk nach,
wie der Widerstreit zwischen mimesis und methexis als Differenz sinnliche Er-
fahrung auszudriicken vermag. Diese Form deleuzianischer Intensitit erldu-
tert Irene Breuer anhand von dessen Francis Bacon, Logik der Sensation (1981)
zu der Malerei von Francis Bacon und im Hinblick auf das hier von Deleuze
konstatierte dsthetische und figurale Werden bzw. Fleischwerden der korper-
lichen Figur.

In »Aus dem Dunkel ins Licht. Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahn-
sinns« befasst sich Claudia Blitmle mit dem Wandel der physischen Machtaus-
ibung durch Zugriff auf die Kérper der Wahnsinnigen von der Renaissance
iiber die Klassik bis in die Moderne. Ausgehend von Foucaults Publikationen
Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Uberwachen und Strafen (1975) diskutiert
sie seine Thesen in direktem Bezug zu den von Foucault angesprochenen Ge-
milden Francisco di Goyas und Hieronymus Boschs. Dartiber hinaus erldutert
Claudia Bliimle Théodore Géricaults Gemilde der Monomanen (1819-1824) als
Beispiel des modernen medizinischen Blicks wie Foucault diesen in den Vorle-
sungen zur Psychiatrie ausfiihrte.

Jadwiga Kamola untersucht mit »Defekte Korper, intakte Bilder: Michel
Foucaults Die Geburt der Klinik« das fiir Foucault konstitutive Verhiltnis zwi-
schen Korper und Bild in seiner frithen Schrift zur Entstehung der Klinik
um 1800. Ausgehend von den Begriffen Tableau, Relief und Portrit, zeigt sie
die entscheidenden Korrelationen von Blick und Kérpern fur die Bilder der

191 | Ebd., S. 212. Zum Thema Intoxikation und Tier-Werden siehe Genosko, Gary:
»Drinking Animals: Sobriety, Intoxication and Interspecies Assemblages«, in: Gardner
und MacCormack: Deleuze and the Animal, a.a.0., S. 295-309.
192 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 220.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

klassischen und modernen Episteme auf und untersucht ihre grundlegende
Komplementaritit im Kontext der von Foucault fiir die Moderne konstatierten
unsichtbaren Sichtbarkeit in dessen Die Geburt der Klinik (1963). Auch mit der
Wende zur Moderne und der Versprachlichung des Wissens bleibt der struk-
turelle Stellenwert des Bildes gegeben.

Mit »Kalt, warm, hybrid. Kérperkonzepte in den Texten Gilles Deleuzes
und Michel Foucaults zu den Gemilden Gérard Fromangers« diskutiert Ann-
Cathrin Drews Deleuzes Text »Das Kalte und das Warme« (1973) und Foucaults
»Die photogene Malerei« (1975). Der franzésische Kiinstler Fromanger stand
mit der Gruppe Figuration narrative in Verbindung und sein vor allem ma-
lerisches Werk der 1960er und 19770er Jahre ist im Kontext des zeitgleichen
politischen Kunstgeschehens in Paris zu verorten. Fromangers besondere Auf-
fassung von Figuration ist weniger an Einzelfiguren gebunden sondern netzar-
tig. Diese formal-bildnerischen Verbindungen riicken Deleuze und Foucault in
Nihe ihres Denkens zu Kérpern und Subjektivierungen.

Ob Foucaults Macht als stilles, lenkendes System auf spielerische Weise
begegnet werden kann, geht Anna Schober mit »Das Fest der Bilder. Uber-
tragungen zwischen den Schriften von Michel Foucault und postmoderner
Kunst und Populirkultur« nach. Anhand der Verbildlichungen androgyner
Korperreprisentationen des Kiinstlerpaares Inez van Lamsweerde & Vinoodh
Matadin sowie Arbeiten Thomas Hirschhorns diskutiert sie ein Dringen des
Imaginiren im Kontext der von Judith Butler angeregten Debatten zur Gen-
der und Queer Subkultur. Diesen foucaultschen >Festspielen der Bilder<in der
gegenwirtigen Kunst- und Kulturpraxis stellt Anna Schober zudem die Frage
von radikaler Differenz in Deleuzes Werk als ebensolche >Festspiele« mogli-
cher sinnlicher Erfahrung anbei.

Der Korper als grundlegende Schaltstelle in der Konstituierung des Anderen
oder von normativen Andersheiten ist Thema der unter dem Titel »Fremdkor-
per« versammelten Beitrige.

Kerstin Borchhardt stellt in »Liminal and Criminal. Monstrése Hybriden in
der abendlandischen Kunst« mythische Fabelwesen als Projektionsflichen un-
terschiedlichster normativer Zuschreibungen vor. Dabei geht sie von Foucaults
Vorlesungen »Die Anormalen« (1974-1975) am Collége de France aus, in wel-
chen dieser solche Mischwesen und Monster im Mittelalter als einen »>doppel-
ten Rechtsbruch« beschrieben hatte. Fiir Kerstin Borchhardt stellt sich davon
ausgehend die Frage, inwieweit bereits antike Gesellschaften, die sich durch
klare Rollenverteilung und gesellschaftliche Hierarchien ebenso auszeichne-
ten wie durch eine mythische und ambivalente Gedanken- und Bildwelt, eben-
falls juristische Wertungen von Zwitterwesen vornahmen.

Derartigen Zuschreibungen begegnete Foucault 1966 mit einem anderen,
»utopischen Korper«, den Kyla Bruff mit »Merleau-Ponty, Foucault, Deleuze:

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

43


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Thinking the Lived, Utopic Body (without Organs)« in Bezug auf Maurice Mer-
leau-Pontys Phinomenologie des >gelebten Kérper« (le corps vécu) diskutiert.
Sie argumentiert, dass sich die Dichotomie des physischen und des gelebten
Korpers mit Hilfe des Konzepts des >utopischen Kérpers< ebenso tiberwinden
lasst wie mit Deleuzes und Guattaris »organlosem Korper<. Ausgehend von den
Differenzen dieser Konzeptionen ist es Kyla Bruffs Anliegen aufzuzeigen, in-
wiefern der gesunde >organloser Korpers, der »gelebte Kérper< und der >utopi-
sche Korper< jeweils neue Wege eroffnen, die Grenze moglicher Erfahrungen
zu verschieben.

Die produktive Asthetik des organlosen Kérpers wird auch von Jeanne
Bindernagel mit »Zum Dilemma von Materialitit und Erfahrung: Gilles De-
leuzes Schreiben (von) der Hysterie« thematisiert. Ausgehend von George
Didi-Hubermans Studien zur Hysterie als ein durch die Praxis der Fotogra-
fie produziertes Krankheitsbild, konzentriert sich ihre Analyse auf Aspekte
der Modellbildung innerhalb von Deleuzes Werk. Sie zeichnet nach, wie der
Begriff der Hysterie in Deleuzes Francis Bacon, Logik der Sensation ein Span-
nungsverhiltnis von emphatischer und kérperlicher Eindringlichkeit auf-
weist. In diesem >hysterischen«< Textkorper Deleuzes werden die Hysterie als
Bild, die Intensitit des Kérpers sowie die Dramatik des Schreibens zu einem
produktiven Gefuge.

Dass gerade Deleuzes Vitalismus wie dessen Komplexisierung klassischer
Dichotomien von Bios und Zoe es ermdglichen, ein Konzept des Kérpers zu
denken, welches nicht anhand von Binarititen oder identitiren Kategorien
erfasst werden kann, ist Thema fiir Agnieszka Anna Wolodzko in »Between
Bio(s) and Art — Intensities of Matter in Bioart«. Unter Bezugnahme auf die
Schriften der Philosophin Rosi Braidotti fithrt sie kiinstlerische Beispiele zeit-
gendssischen Bioart des Kiinstlerduos Oron Catts und Ionat Zurr an. Dabei
zeigt die Autorin, dass es das kérperliche Material selber ist, welches in diesen
neuen Kunstformen derartige Unterschiede und Kategorien in Frage stellt.

Das Wechselspiel von Identitit, Normativitit und Potenzialitit wiederum
macht es unausweichlich, die Thematik des Korpers bei Deleuze und Foucault
im Kontext von »Kérper, Politik und Widerstand« zu fokussieren.

Pierre Buhlmanns Kapitel »Neuentdeckung des Korpers. Foucaults Moderne,
zwischen Klinik und Politik« geht auf Foucaults intensive Auseinandersetzung
mit dem Korper als Gegenstand des modernen Wissens ein. Mit Bezugnahme
auf Die Geburt der Klinik (1963), Die Ordnung der Dinge (1966), Uberwachen und
Strafen (1975) sowie die spiteren Vorlesungen zur Geschichte der Gouvernmen-
talitdt 1: Sicherheit, Territorium, Bevolkerung (1977-78) verdeutlicht er den Uber-
gang von disziplinarischem Blick zur biopolitischen Norm. Wenn der Koérper
bei Foucault zundchst {iber Blick und Disziplinartechniken als moderner Kor-
per hervorgebracht wurde, ist es gleichzeitig diese spezifische Auffassung eines

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

individualisierten Korpers, der die Entfaltung und Applikation einer Biomacht
erlaubt.

Im Kontext der Machtzuschreibungen stellt sich die Frage nach Formen
des Entweichens der Kérper im Werk von Deleuze und Foucault. Jiirgen Gunia
geht mit »Selbstversuch und Ubung. Die Spiritualitit des Korpers bei Michel
Foucault und Gilles Deleuze« auf Spiritualitit als Ethik ein, deren Praxis Er-
fahrung und Ubung vereint. Fine prozessuale und konstruktivistische Struk-
tur der Immanenz liest Jiirgen Gunia im Kontext von Deleuzes Selbstversuch
als expérimentation in Anlehnung an die stoische Philosophie und setzt sie mit
Foucaults >selbstkonstituierenden< Ubungen der »Techniken des Selbst« als
entrainment in Bezug. Subjektivierung und Desubjektivierung gehen dabei ein
komplexes und widerspriichliches Wechselspiel ein.

Sjoerd van Tuinens »Physiology versus Psychology: The Priest and the Bio-
politics of Ressentiment« geht Moglichkeiten einer Befreiung des Kérpers ins-
besondere von einer subjektivierenden Psychologie nach. Nietzsches Figur des
Priesters in Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift (1887) verortet Sjoerd
van Tuinen mit Bezug auf Deleuzes und Guattaris Anti-Odipus (1972) zunéchst
im Kontext einer >priesterlichen< Psychologie und subjektregulierenden Orga-
nisation des Ressentiments. In der Diskussion der foucaultschen Texte folgt er
Foucaults Auseinandersetzung mit der Pastoral- und Disziplinarmacht und
weist anhand Foucaults Vorlesungen Sicherheit. Territorium. Bevélkerung (1977-
78) auf die Bedeutung dieser Debatte im Hinblick auf gegenwirtige biopoliti-
sche und psycho-politische Kontrollmechanismen hin.

Katharina D. Martin thematisiert die Moglichkeiten der Deterritorialisie-
rung durch die von Deleuze und Guattari vorgeschlagene Multifunktionalitit
der Maske. In »Gesicht, Kopf, Korper: Eine politische Karte« widmet sie sich
der in Tausend Plateaus (1980) herausgestellten Unterscheidung zwischen dem
Gesicht als Code und Ort unterschiedlicher Semiotiken und der intensiven
Kopf-Kérper Einheit. Hinzu zieht sie Foucaults Text »Die Képfe der Politik«
(1976) und verweist auf dessen Unterscheidung zwischen der Korperlichkeit
des Kopfes und Tiefe des Schidels und der politischen Konnotation des Ge-
sichtsausdrucks. Abschliefend setzt Katharina D. Martin diese Thesen in
Verbindung mit den Ereignissen ausgelost durch die illegale Performance der
Gruppe Pussy Riot.

Fiir Christoph Dittrich ist Kritik und Klinik (1993), jener der Literatur ge-
widmete Band Gilles Deleuzes, Ausgangspunkt seines Textes »Lawrence, ein
Etrusker. Tuberkulose und Vitalitit«. Er geht dabei von Deleuzes Auffassung
vom Schreibakt als eine vom Korperlichen untrennbare Problematik aus. Im
Rahmen dieser verbindet sich das Vermogen des Korpers, dessen Gesundheit
und Krankheit mit dem Schreiben und erméglicht Werdensprozesse. Chris-
toph Dittrich schligt Lawrences Werk als literarisches Korrelat zu Spinozas
Affekttheorie und Deleuzes Vitalismus vor. Dartiber hinaus stellt er Lawrences

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

45


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Ann-Cathrin Drews und Katharina D. Martin

Affirmation der Lebendigkeit im Fleische und der Teilhabe des leibhaften Kos-
mos in den Bezug zu Nietzsches >Willen zur Macht.

Arianna Sforzinis »Widerstehende und kimpfende Kérper auf den Bithnen
Michel Foucaults« ist eine Erstiibersetzung aus ihrer 2014 erschienenen Pub-
likation Michel Foucault. Une pensée du corps. Ausgehend von Foucaults Vor-
schlag in Der Willen zum Wissen (19776), sich dem sexuellem Dispositiv mit den
Korpern und Liisten entgegenzustellen, untersucht Sforzini die von Foucault
dargelegten Formen der Widerstinde in »Der utopische Kérper« (1966), der
hysterischen Kérper in Die Macht der Psychiatrie (1973-74), dem >Pakt-Korper«
der Hexen und >Theater-Korper« der Besessenen in Die Anormalen (1974-95)
und — mit besonderer Bezugnahme auf die letzten Vorlesungen Foucaults
1983-84 Der Mut zur Wahrheit — der Figur des Kynikers.

Diese Erérterungen von Effekten theatraler und widerstindiger Korperlichkei-
ten werden erginzt durch den vierten und letzten Teil mit dem Schwerpunkt
»Korper und unkorperliche Effekte«.

Die topologische Verortung der unkérperlichen Effekte ist Ausgangspunkt
fiir Angelika Seppi in »Liarmender Unsinn und Oberflicheneffekte — Der Kor-
per und das unkérperliche Ereignis im Denken von Gilles Deleuze«. Ausge-
hend von Deleuzes Konzept der dynamischen Genese des Sinns entwickelt
sie unter Bezugnahme auf Deleuzes Differenz und Wiederholung (1968), Die
Logik des Sinns (1969) sowie Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus (1980)
eine materialistische Theorie des Virtuellen und widmet sich dabei sowohl
der Frage des Korpers als auch den unkorperlichen Ereignissen. Thr Anliegen
ist ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich auflerhalb der
herkémmlichen bindren Logik von Materie und Geist oder Wirklichkeit und
Idealitit bewegt.

Denken und Sein im Kontext des kérperlichen Vermégens und die Uber-
windung solcher Dichotomien stehen auch in Guillaume Colletts Text »Bo-
dies-Language: Immanence in Gilles Deleuze’s Foucault« im Fokus. Deleuzes
Konzept der Immanenzebene in Die Logik des Sinns (1969) sowie Die Falte
(1988) und Foucaults Verstindnis des Sagbaren und Sichtbaren in Die Ord-
nung der Dinge (1966) sowie dessen Begriff der Aussage in Die Archdologie des
Wissens (1969) sind weder nur linguistisch noch nur materiell zu lesen. Neben
Bezugnahme auf Edmund Husser], Martin Heidegger und Jean Hyppolite hebt
Collett Nietzsches Einfluss hervor und geht auf die Beziige zwischen Foucaults
frithem Werk und Deleuzes ontologischen Konzepten ein.

Marc Rélli befasst sich »Im Labyrinth der Zeit. Zum Konzept des Korpers
nach Leibniz, Borges und Deleuze« mit den Verbindungen zwischen Deleuzes
Verstindnis des kérperlichen Ausdrucks, Leibniz’ Substanzbegriff und der Pro-
blematik einer Kompossibilitit. Ausgangspunkt sind Leibniz’ Theorie der Per-
zeption als Kontinuitit sowie der wirklichen Welt als Ausdruck ontologischer

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Topologien des Korpers im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault

Einheiten, die kontingente Wahrheiten vereinen. Bezugnehmend auf Deleuzes
Ausfithrungen zum kérperlichen Ausdruck und dessen zeitphilosophisch mo-
tivierter Revision des leibnizschen Systems erldutert Marc Rolli, inwiefern Zeit
das Wirkliche und Mégliche in ein neues Verhiltnis setzt, und der kérperliche
Ausdruck so einer moglichen Welt Realitit verleiht.

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

47


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 15:58:39. https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

