Tabea Esch

Das Kirchenpapier der FDP — Ausdruck oder Ende
eines »gelduterten Liberalismus«?!

Am 1. Oktober 1974 verabschiedete der 25. FDP-Bundesparteitag in Ham-
burg das sogenannte Kirchenpapier der FDP »Freie Kirche im freien Staat«.?
Es bestand aus einer Prdambel und 13 Thesen, die eine Neuregelung des Ver-
hiltnisses von Staat und Kirche im Sinne einer » Trennung« beider voneinan-
der implizierten:* Abschaffung des Status einer Kérperschaft des 6ffentlichen
Rechts fiir die Kirchen (2), Ersetzung der Kirchensteuer durch ein kirchenei-
genes Beitragssystem (5), Aufthebung der bestehenden Staatskirchenvertrige
und Konkordate (8), Abschaffung der Vorrangstellung freier Triger im
Bereich der karitativ-sozialen Arbeit (9), Einfithrung der religiés und weltan-
schaulich neutralen Gemeinschaftsschule mit Religionskunde als Wahloption
neben dem konfessionell erteilten Religionsunterricht (10) — mit diesen fiinf
Thesen sind diejenigen aufgefiihrt, die im Verlaufe des gut eineinhalbjéhrigen
Entstehungsprozesses des Kirchenpapiers wohl am kontroversesten diskutiert
wurden. Eine weitere, sehr umstrittene These zum Umgang mit den Theologi-
schen Universititsfakultiten war im Zuge der abschlieSenden Beratungen des
Papiers im Bundesvorstand zwei Wochen vor dem Bundesparteitag gestri-
chen worden.

Die Reaktionen, die der FDP wahrend des Diskussionsprozesses und insbe-
sondere nach Beschluss des Papiers aus Kirche, Politik und Gesellschaft ent-
gegen schlugen, waren von grundsétzlicher Ablehnung geprigt. Aber auch
parteiintern herrschte keineswegs Einmiitigkeit, wie insbesondere die diame-
tralen Ansichten der beiden evangelischen und kirchlich engagierten FDP-
Politikerinnen Hildegard Hamm-Briicher und Liselotte Funcke verdeutlich-
ten; erstere war eine der schérfsten Kritikerinnen des Kirchenpapiers, letztere

1 Der Text ist eine iiberarbeitete und erweiterte Fassung meines Vortrages beim Kolloquium
vom Oktober 2007 und gibt einige zentrale Aspekte meiner inzwischen abgeschlossenen
Dissertation zu Entstehung und Rezeption des sog. »Kirchenpapiers der FDP« wieder.

2 Thesen der F.D.P. Freie Kirche im freien Staat. Beschlufl des 25. Bundesparteitages der
F.D.P. in Hamburg vom 30. September bis 2. Oktober 1974, hg. v. F.D.P.-Bundesgeschéfts-
stelle, Thomas-Dehler-Haus, Bonn o0.J.

3 Die in Klammer stehende Zahl hinter den im folgenden aufgelisteten Thesen verweist auf
deren Position innerhalb des Thesenkatalogs.

173

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

brachte es auf dem Bundesparteitag in Hamburg ein.* Der Hamburger
Beschluss fiihrte in einigen Fillen sogar zum Austritt aus der Partei. So ver-
lie der katholische Staatssekretir im nordrhein-westfilischen Innenministe-
rium, Heinrich Stakemeier, in unmittelbarer Reaktion auf den Kirchenpapier-
Beschluss am 3. Oktober 1974 die FDP. In seinem Austrittsschreiben an den
nordrhein-westfalischen Innenminister Willi Weyer betonte er die »hdchste
Bedringnis«’, in die das Kirchenpapier kirchennahe Parteimitglieder gebracht
habe, so dass es fiir ihn als Katholiken in dieser Angelegenheit »keine andere
Losung«® gibe. Thm gleich tat es der rheinland-pfilzische Justizminister a.D.
und Président der Landessynode der Evangelischen Kirche in der Pfalz, Fritz
Schneider, am 4. Dezember 1974, der ebenfalls auf die Unvereinbarkeit einer
weiteren Mitgliedschaft in der FDP mit seinem kirchlichen Engagement ver-
wies.” Die Tatsache, dass nach Beschluss des Papiers keinerlei Initiativen von
Seiten der FDP ausgingen, jene Thesen in politisches Handeln oder neue
Gesetzesbeschliisse umzusetzen, bestétigt, auf welche Vorbehalte es insge-
samt stieB und dass es alles in allem als gescheitert betrachtet werden musste.®
Einige Kritiker des Kirchenpapiers, auch aus den eigenen Reihen, zogen
Parallelen zum sogenannten »Kulturkampf« in der Kaiserzeit, bei dem die
eigentlich liberale Forderung nach einer Trennung von Staat und Kirche letzt-
lich in ihrer kirchenpolitischen, laizistischen Umsetzung gegen jegliche Prin-
zipien des Liberalismus verstoflen hatte. Insbesondere dieser Vergleich zum
Kulturkampf driickte der liberalen Partei Anfang der 1970er Jahre erneut das
Odium einer kirchenkritischen Partei auf, ein Odium, das sie durch ihre Kul-
turpolitik der Nachkriegszeit abzustreifen versucht hatte. Diesem Anliegen
war auch die Konzeption eines »gelduterten Liberalismus« verpflichtet, die
mit Beginn der 1950er Jahre zur grundlegenden Gesinnung kulturpolitischen
Handelns der FDP wurde.

4 Vgl. Stellungnahme von Dr. Hildegard Hamm-Briicher beim Bundesparteitag am 1. Okto-
ber 1974. In: Evangelischer Pressedienst (epd) Dokumentation Nr. 50/74, S. 26-31; vgl.
Einbringungsrede Funcke. In: Thesen der F.D.P. Freie Kirche im freien Staat. Beschluf} des
25. Bundesparteitages der F.D.P. in Hamburg vom 30. September bis 2. Oktober 1974, hg.
v. F.D.P.-Bundesgeschiftsstelle, Thomas-Dehler-Haus, Bonn 0.J., S. 3-10.

5 Schreiben Stakemeier an Weyer vom 5.10.1974, Landesstaatsarchiv Diisseldorf (LStAD),
RW 121.

6  Ebd.

7  Vgl. Aus Protest gegen das »Kirchenpapier« die FDP verlassen. Landtagsabgeordneter
Schneider: Mit kirchlichem Engagement unvereinbar, in: epd Zentralausgabe (ZA) Nr. 235
vom 6. Dezember 1974.

8 Vgl Barthold C. Witte: >Freie Kirche im freien Staat«. Die evangelische Kirche und die
Freie Demokratische Partei. In: Monatshefte fiir Evangelische Kirchengeschichte des
Rheinlands (MRKG) 47/48 (1998/1999), S. 204.

174

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. »Gelduterter Liberalismus«

Seine entscheidende Pragung erlangte der Begriff des »gelduterten Liberalis-
mus« durch den liberalen Kulturpolitiker Paul Luchtenberg, der insbesondere
in den ersten Jahren der noch jungen Partei immer wieder als Advokat einer
neuen liberalen Kulturpolitik auftrat. Luchtenberg (1890-1973), von 1950 bis
1956 Mitglied des Bundestages, gehorte zum Griinderkreis der FDP in Nord-
rhein-Westfalen und bekleidete dort das Amt des Landeskultusministers in
den Jahren 1956 bis 1958. Sein kulturpolitisches Engagement zeigte sich im
Vorsitz des auf seine Initiative hin eingerichteten Kulturpolitischen Landes-
ausschusses der FDP Nordrhein-Westfalen sowie seines 1950 auf Bundes-
ebene institutionalisierten Pendants. Ebenso setzte Luchtenberg sich fiir die
Schaffung eines Bundeskultusministeriums ein, mit dem Ziel, die in einzelnen
Léandern stark konfessionell gepriagte Kulturpolitik aufzubrechen. 1967 wurde
er Vorsitzender der Friedrich-Naumann-Stiftung, in deren Vorstand er von
1961 bis 1970 aktiv mitarbeitete.

Der »gelduterte Liberalismus« als Ausdruck eines neuen Liberalismusver-
stdndnisses nach 1945 wandte sich gegen die Positionen, die nach wie vor
eine unreflektierte Identifizierung dieses gegenwértigen Liberalismus mit
dem Friihliberalismus des 19. Jahrhunderts vollzogen. Das Attribut der Laute-
rung implizierte ein Eingestdndnis in die Fehlerhaftigkeit und Revisionsbe-
diirfigkeit mancher paldoliberaler Entwicklungen, die ihre Wurzeln im Zeital-
ter der Aufklarung hatten. Als kritische Auseinandersetzung mit dem friihe-
ren, alten Liberalismus konnte der gelduterte Liberalismus mit Michael Klein
somit als eine Art »Siindenbekenntni[s]«’ verstanden werden. Die Siinden
dieses alten Liberalismus sah man dabei in seiner einseitigen Uberbewertung
der durch die Aufkldrung neu entdeckten Ratio, insofern der Intellekt des
Menschen als seine anthropologische »Wesensmitte«'? festgelegt und auf
diese Weise jegliche Gewissensbindung an eine metaphysische, irrationale
Instanz zugunsten eines positivistischen Fortschrittsglaubens negiert wurde.
Die Folgen bzw. »liberalistischen Fehlentwicklungen«!! dieser einseitig pro-
pagierten Bindungslosigkeit bzw. absoluten Freiheit des Menschen konnten
sich in unterschiedlichen Bereichen zeigen, im geistigen Bereich, insofern
dem religidsen Glauben seine normative Funktion abgesprochen wurde, aber
auch im wirtschaftlichen Bereich, etwa in Form eines »ausbeuterischen Man-

9  Michael Klein: Westdeutscher Protestantismus und politische Parteien. Tiibingen 2005,
S.321.

10 Vortrag Luchtenberg iiber »liberale Kulturgesinnung«. Gehalten auf dem Bundesparteitag
1951, Archiv des Liberalismus, Gummersbach (AdL), A 1-21, Bl. 13.

11  Paul Luchtenberg: Wesen und Ziele liberaler Kulturpolitik. In: Karl Forster (Hrsg.): Studien
und Berichte der Katholischen Akademie in Bayern. Miinchen 1960, S. 196. Luchtenberg
hielt diesen Vortrag bei einer ersten Begegnung zwischen Liberalen und Katholiken in der
Katholischen Akademie in Bayern im Jahre 1960.

175

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chestertum[s].«'? Der neue, gelduterte Liberalismus zeichnete sich nun durch
die Wiederentdeckung der religiosen Existenz aus, insofern man die Bin-
dungsfahigkeit und mehr noch Bindungsnotwendigkeit des Menschen an
metaphysische und »irrationale Bezirke«'? anerkannte und auf diese Weise
das einstige Ideal eines auf einem abstrakten Freiheitsbegriff sich griindenden
»radikalen Entbundensein[s]«!* zugunsten einer »metaphysischen Seins-
mitte«! des Menschen abloste. Die hier dargestellte »ideologische Metamor-
phose«'® beschrieb Luchtenberg im Sinne einer Reaktion auf sich vollzie-
hende zeitbedingte Wandlungsprozesse, denen alle politischen Ideologien
unterworfen seien, ohne dass jedoch der ihr jeweils zugrunde liegende
Wesenskern tangiert werde.!” Anfang der 1950er Jahre war es die unmittelbar
erschiitternde Vergangenheit des Nazi-Regimes, die es, so Luchtenberg, kei-
ner Partei erlaube, nach wie vor »nach alten Formeln«'® zu agieren. Der
gelduterte Liberalismus wurde zur Grundentscheidung jener eingeforderten
Neubesinnung der geistig-sittlichen Fundamentierung liberaler Parteiarbeit.

2. Schlaglichter liberaler Kultur- und Kirchenpolitik
2.1.  Die 1950er Jahre

Die ersten Bundestagswahlen der Nachkriegszeit im Jahre 1949 lieen die
gerade gegriindete FDP mit 11,9% zur drittgroften Partei innerhalb des neuen
Parteiensystems werden, ein Ergebnis, das insofern iiberraschte, als sich die
»Plattform-Partei«'® FDP unter dem Vorsitz ihres Griindungsvaters Theodor
Heuss zu diesem Zeitpunkt keineswegs als eine homogene Partei mit einheit-
lichem Programm darstellte. Der Wahlerfolg war auch darauf zuriickzufiih-
ren, dass sich bei der Aufteilung der wahlberechtigten Bevolkerung auf das
neue Parteiensystem insbesondere der Protestantismus als eine verléssliche
Tragergruppe der FDP ebenso wie der SPD herausgestellt hatte. Jene »Prote-
stantisierung«*® der beiden Parteien bedingte, dass sie ihre weltanschaulich-

12 Luchtenberg, »liberale Kulturgesinnung«, (wie Anm. 10).

13 Luchtenberg, Wesen und Ziele (wie Anm. 11).

14 Luchtenberg, »liberale Kulturgesinnung« (wie Anm. 10), Bl. 14.

15 Luchtenberg, Wesen und Ziele (wie Anm. 11).

16 Luchtenberg, »liberale Kulturgesinnung«, (wie Anm. 10).

17  Luchtenberg, Wesen und Ziele (wie Anm. 11), S. 195.

18 Bericht iiber die Beratungen der Leitsétze zur Kulturpolitik vom 18. Mirz 1950, AdL A7-2.

19 Theo Riitten: Von der Plattform-Partei zur Partei des liberalen Programms 1949-1957. In:
Wolfgang Mischnick (Hrsg.): Verantwortung fiir die Freiheit. 40 Jahre F.D.P. Stuttgart
1989, S. 66-80.

20 Karl Schmitt: Konfession und Wahlverhalten in der Bundesrepublik Deutschland. Berlin
1989, S. 94.

176

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ideologischen und religidsen Uberzeugungen neu iiberdachten. Die »Leitsitze
zur Kulturpolitik«*! der FDP von 1950, die die Handschrift Luchtenbergs tru-
gen, konnten als ein erster Ertrag jenes Umdenkungsprozesses betrachtet wer-
den. In ihnen legte sich die Konzeption eines »gelduterten Liberalismus« erst-
mals programmatisch dar. Unter Bezugnahme auf die liberalen Attribute
»Freiheit« und »Individualismus« betonten die Leitsdtze die Bindungsfahig-
keit und Bindungsnotwendigkeit des Menschen. Sie verwarfen damit selbst-
kritisch den einseitigen Intellektualismus des Friihliberalismus, der die
»Krifte der Seele«?? als gewissensbindende Instanzen nahezu verleugnet und
so zu einer »,Entseelung« des Daseins« gefiihrt hatte. Christentum und Huma-
nismus wurden als die geistigen Grundlagen der sittlichen und moralischen
Bindung des Menschen gewiirdigt. In diesem Kontext negierte man den
Kampf gegen Religion und Kirche, den dieser Rationalismus gefiihrt hatte,
und betonte den Stellenwert religiosen Glaubens und idealistischer Weltdeu-
tung innerhalb der neuen Kulturpolitik. Bedeutend fiir die weitere Haltung der
FDP gegeniiber Christentum und Religion war die in den Leitsitzen ausge-
driickte doppelte Perspektivnahme auf das Christentum, einerseits als Ethik,
deren Sittengesetze den »allgemein anerkannten sozialethischen Normen«
entsprachen und der somit ein »staatspolitisches Interesse von grundsétzlicher
Bedeutung« zuerkannt wurde, andererseits als Dogmatik, deren Ausgestal-
tung sich »ausschlieBflich im Raume der Kirche« vollziehen sollte. Durch
diese doppelte Sichtweise vermochte die Kulturpolitik der FDP einen weiten
Adressatenkreis anzusprechen, da die von ihr konstatierte Ubereinstimmung
christlicher Ethik mit den bestehenden Sittengesetzen »von allen vertreten
werden« konnte, unabhéngig davon, wo man sich jeweils konfessionell oder
dogmatisch verwurzelt fiihlte. »Liberalismus und Christentum« — in der Kon-
zeption des »gelduterten Liberalismus« waren dies keine Gegensétze mehr,
sondern vielmehr zwei Weltanschauungen, die sich ergiinzend und respektie-
rend zueinander verhielten.

Im Blick auf die praktische Umsetzung verwies der allgemeine und offene
kulturpolitische Ansatz auf zwei Themenkreise, zu denen sich die Partei im
Verlaufe der Zeit immer wieder dullerte bzw. positionieren musste. Das eine
war ihr noch ungekldrtes Verhiltnis zu den beiden GroBkirchen, das zu reflek-
tieren und verbessern eine grundsitzliche Aufgabe einer konkreten Kirchen-
politik wurde. Das andere war die enge Verbindung von Politik und Religion,
wie sie sich im Verhéltnis zwischen den Kirchen, insbesondere der Katholi-
schen Kirche und den Unionsparteien zeigte, also jene Verquickung, die man
mit Beginn der 1950er Jahre durch die Schlagworte Klerikalismus und Kon-

21 Leitsdtze zur Kulturpolitik 1950. Abgedruckt in: Peter Juling: Programmatische Entwick-
lung der FDP 1946 bis 1969. Einfiihrung und Dokumente. Meisenheim 1977, S. 102-111.
22 Leitsétze, in Juling (wie Anm. 21), S. 105. Die folgenden Zitate ebenda.

177

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fessionalismus beschrieb.?* Sie wurde zur permanenten Herausforderung fiir
die kulturpolitische Arbeit der liberalen Partei insgesamt und institutionali-
sierte den anhaltenden Konflikt zwischen dem katholischen Liberalen Tho-
mas Dehler und der Katholischen Kirche, der sich die 1950er und 1960er
Jahre hindurch zog und zugleich das Verhéltnis zu den Unionsparteien, deren
»C« 1im Parteinamen stets im Kreuzfeuer Dehlerscher Kritik stand, in nicht
unerheblichem MafBle beeintrichtigte. So sah sich die FDP insbesondere im
Zuge des Bundestagswahlkampfes 1953 zunehmend »klerikale[r] Hetze«?*
und Diffamierungen seitens der Katholischen Kirche ausgesetzt, die durch
Hirtenbriefe und andere Verlautbarungen einseitig die Politik der Unionspar-
teien unterstiitzten. Den Unionsparteien wiederum warfen die Liberalen den
»MiBbrauch der katholischen Geistlichkeit zu politischen Zwecken«® vor.
Dennoch iibte die FDP im Blick auf eine offizielle Kritiknahme zunichst
Zuriickhaltung. Die AuBerungen zu Kirche, Religion und Christentum inner-
halb des Abschnittes zur Kulturpolitik des »Wahlprogramms 1953«?® waren
daher kurz und recht allgemein gefasst. Man betonte erneut die Bindung des
Gewissens und Geistes »an die von Christentum und Humanismus geprégten
Werte und Pflichten«?’ als sittliche Grundlage der Demokratie. Im Bereich
der Forderungen trat man fiir die »Freiheit der christlichen und weltanschau-
lichen Bekenntnisse« sowie die »Forderung der christlichen Gemeinschafts-
schule« ein und sprach den Kirchen Gestaltungsmoglichkeiten im Bereich
Religionsunterricht zu.

23 Hier sei auf die Definitionen verwiesen, wie sie der Politologe Thomas Ellwein als zeitge-
nossischer Autor der flinfziger Jahre vornahm: »Unter Klerikalismus versteht man zumeist
[...] den Inbegriff der Folgen, die aus dem so oder so gearteten Machtwillen des Klerus sich
ergeben. Neben dem innerkirchlichen Klerikalismus steht also der politische, der als Begriff
alle Bestrebungen umschreibt, direkt oder iiber die Gléubigen politischen Einflufl auszu-
iiben. [...] Die klassischen Beispiele fiir Klerikalismus im politischen Raum sind weniger
die Politiker unter den Prilaten und Oberkirchenriten als die Fille aktiver Wahlpropaganda
durch die Kirche in Form von Hirtenbriefen oder entsprechenden Auflerungen innerhalb des
Gottesdienstes, der Gemeindearbeit oder des Religionsunterrichts. [...] Durch das Entstehen
der >christlichen« Partei oder der haufig naiven Gleichsetzung von CDU/CSU und Kirchen
oder einer Kirche, durch die teilweise Verbindung beider und ihre mannigfaltige gemein-
same Reprisentanz ergeben sich unzdhlige Moglichkeiten, im Sinne des politischen Kleri-
kalismus Einzelentscheidungen des Staates zu beeinflussen. [...] Unter Konfessionalismus
versteht man gemeinhin zundchst die starke Betonung der Konfessionszugehdrigkeit in
allen Lebensbereichen. [...] Der Konfessionalismus ist keine bestimmbare Gréf3e, sondern
eine Tendenz, die eben auch zur Aufteilung entscheidender Posten an die Konfessionen
fiihrt, so wie gleichzeitig auch noch die Parteizugehdrigkeit berticksichtigt wird. Der Kon-
fessionalismus wirkt herausfordernd, weil im allgemeinen bekannt ist, wie gering zahlenmé-
Big die Schar der >praktizierenden Christenc ist. Man halt aus diesem Grunde die Bevorzu-
gung dieser Bevolkerungsgruppe fiir ungerecht, urteilt einseitig und tibersieht gelegentlich,
wie neben konfessionellen auch noch fachliche und personliche Gesichtspunkte eine Rolle
spielen.« Thomas Ellwein: Klerikalismus in der deutschen Politik. Miinchen 1955, S. 15 ff.

24 Vgl. Weiter klerikale Hetze gegen FDP — Protest des Landesverbandsvorsitzenden NRW
beim Bundeskanzler, in: Rednerschnellbrief (RSB) 9/52 vom 7. November 1952, Nr. 150/7.

25 Ebd.

26 Vgl. Wahlprogramm 1953. Abgedruckt in: Peter Juling: (wie Anm. 21), S. 128-133.

27 Wahlprogramm, in Juling (wie Anm. 21), S. 130. Die folgenden Zitate ebenda.

178

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Zuge der zweiten Bundestagswahlen, aus denen die Unionsparteien als
Siegerinnen hervorgingen, wohingegen die FDP von 11,9% auf 9,5% gefallen
war, bemtihte sich die liberale Partei um eine Intensivierung der Kontakte zu
den Kirchen. In diesem Bemiihen driickte sich zugleich die Sorge aus, die ihr
néher stehende evangelische Kirche konnte sich dem politischen Gebaren des
Katholizismus bzw. der Katholischen Kirche im Blick auf deren enge Verbin-
dung zu den Unionsparteien angleichen.?® Wiederum war es Paul Luchten-
berg, der 1954 im Hinblick auf diese angedachten Gespriche » Thesen fiir eine
Diskussion iiber das Verhiltnis zwischen FDP und Kirche«?’ verfasste. Die
Thesenreihe spiegelte die Schwierigkeit wider, die sich innerhalb der Kir-
chenpolitik der FDP zunehmend abzeichnete. Einerseits galt es, die Verbind-
lichkeit zum Programm des gelduterten Liberalismus aufrecht zu erhalten und
das eigene Verhiltnis zu den Kirchen positiv zu bestimmen. Darauf verwies
der erste Teil, der noch tiber das hinausging, was man in den Leitsdtzen von
1950 iiber den Stellenwert des Christentums gesagt hatte. Hier bezeichnete
man die christliche Lehre von der »Freiheit eines Christenmenschen«*® als
den »maéchtigsten Bundesgenossen gegen politische Irrlehren, die autoritire
Bestrebungen fordern«®!, und begriifte die Kirchen als Institutionen zur
»Pflege«’? dieser christlichen Freiheit. Andererseits musste eine Reaktion auf
das erfolgen, was man parteiintern seit lingerem unter den Stichworten Kon-
fessionalismus und Klerikalismus problematisierte. So sprach man den Kir-
chen neben dem Auftrag der christlichen Verkiindigung zwar die Moglichkeit
zu, »die Biirger des Staates [...] zu einer christlichen Lebensfithrung anzuhal-
ten«’3, mahnte jedoch zugleich an, sich dabei nicht in politische Angelegen-
heiten einzumischen. Hier verwies man auf die » Wirkungen klerikalistischen
Strebens«**, die man als Folge einer Uberschreitung dieser Kompetenzgren-
zen in Form von Diffamierungen bereits erfahren habe und nach wie vor, ins-
besondere im Bereich der Kulturpolitik, erfahre. Die Tatsache, dass die The-

28 »Die CDU ist eine groBe Gefahr. Wir sind doch nicht antiklerikal, wir sind nicht antichrist-
lich und nicht antikirchlich. Aber Sie werden doch nicht die Gefahr negieren wollen? [...]
Sie miissen doch erkennen, daf der Katholizismus im Vormarsch ist, da die evangelische
Kirche sich vollig an die Seite dieser Bewegung stellt.« Redebeitrag Thomas Dehlers auf der
Bundesvorstandssitzung vom 23. Oktober 1953. Vgl. Protokoll der Sitzung vom 23. Okto-
ber 1953. Abgedruckt in: FDP-Bundesvorstand. Sitzungsprotokolle 1949-1954. Die Libera-
len unter dem Vorsitz von Theodor Heuss und Franz Bliicher, bearbeitet von Udo Wengst.
Diisseldorf 1990, S. 1211.

29 Thesen fiir eine Diskussion {liber das Verhiltnis zwischen FDP und Kirche, AdL A7-7,
BI. 15-18. Siehe auch Friedrich-Naumann-Stiftung (Hrsg.): Dokumentation Liberalismus,
Christentum und Kirche. Sankt Augustin 1988, S. 80-82.

30 Thesen (wie Anm. 29), Bl. 15.

31 AaO,BL. 16.

32 Ebd. Nebenbei bemerkt, indizierte die Verwendung dezidiert lutherischen Vokabulars (Frei-
heit eines Christenmenschen) das weitaus bessere Verhiltnis der FDP zur evangelischen

Kirche.
33  AaO, Bl 17.
34 Ebd.

179

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senreihe, urspriinglich als »parteiamtliche Denkschrift«*® gedacht, nicht offi-
ziell verabschiedet, sondern als » Aide mémoire«* ausschlieBlich der parteiin-
ternen Diskussion zur Verfiigung gestellt wurde, offenbarte erneut eine
gewisse Zuriickhaltung der liberalen Partei im Blick auf eine offiziell festge-
schriebene Kritiknahme.

Die Konflikte, die die FDP ab Mitte der 1950er Jahre mit der CDU ausfocht —
schlagwortartig seien die Kontroversen um Saarpolitik und Wahlrecht
genannt —, filhrten zu einer zunehmenden Distanz zwischen den Koalitions-
partnern und schlielich Anfang 1956 zum Ende der Regierungskoalition.
Auch parteiintern kam es zu Spannungen, die im April 1956 zur Spaltung der
Bundestagsfraktion und der Griindung einer Freien Volkspartei fithrten. Jene
Ereignisse wirkten sich auch auf die Kulturpolitik der FDP aus, die in diesen
Jahren entscheidend von ihrem damaligen Parteivorsitzenden Thomas Dehler
und dessen permanenter Kritik am politischen Katholizismus und den soge-
nannten »C-Parteien« geprigt wurde. Im Blick auf die kirchenpolitische
Arbeit der Partei war fiir die Ara Dehler insgesamt festzustellen, dass die 1954
in verstarktem Mafe in Angriff genommenen Dialogversuche mit den beiden
Kirchen — als viel mehr konnte man es zu jenem Zeitpunkt noch nicht bezeich-
nen — in den Hintergrund riickten, was sicherlich auch auf die entstandenen
zusitzlichen Belastungen der Partei zuriickzufiihren war, mindestens aber im
Blick auf die Katholische Kirche als Konsequenz einer schirfer werdenden
Kritik an der Einmischung der Kirche im politischen Bereich verstanden wer-
den konnte.

1957 fand die FDP in ihrem ersten Grundsatzprogramm, dem »Berliner Pro-
gramm« ', somit deutlichere, der Aktualitit verpflichtete Worte, indem sie
betonte, »aus sozialer Verantwortung [...] den Marxismus und sozialistische
Experimente, [...] aus christlicher Verantwortung den Mi3brauch der Reli-
gion im politischen Tageskampf«*® abzulehnen. Die Verwendung der Voka-
beln »Miflbrauch« und »Kampf« illustrierte den zunehmend schérferen und
offeneren Ton der FDP. Zugleich konnte der Ausdruck »christliche Verant-
wortung« schon beinahe als pro-christliches Bekenntnis verstanden werden,
das das Miteinander von Liberalismus und Christentum im Sinne des geldu-
terten Liberalismus zum Ausdruck brachte.

In dem Bemiihen, die Position der FDP als »dritte Kraft« im Parteiensystem
weiter zu konsolidieren, betonte der neue Parteivorsitzende Reinhold Maier
im Januar 1957 die prioritire Erdrterung wirtschafts- und sozialpolitischer

35 Schreiben Josef Ungeheuer an die Mitglieder des Bundesvorstandes vom 22. Mai 1954,
AdL N1-2462.

36 Schreiben Josef Ungeheuer an Otto Bezold vom 14. Juni 1954, AdL A7-7.

37 Das Berliner Programm. Abgedruckt in: Juling (wie Anm. 21), S. 145-154.

38 Berliner Programm, in Juling (wie Anm. 21), S. 145.

180

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Themen vor Fragen der Wehrpolitik, AuBenpolitik und Religion®’; eine Stra-
tegie, die angesichts der Heftigkeit, mit der der Wahlkampf zu den dritten
Bundestagswahlen in katholischen Kreisen aber auch seitens der Unionspar-
teien zum Teil gefiihrt wurde, nicht eingehalten werden konnte. Die Griin-
dung der katholischen »Aktion 57«, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, fiir die
Regierung des Bundeskanzlers und somit gegen alle »liberalistischen und
sozialistischen Krifte«*® vorzugehen, sowie die mehrfach getitigte Aussage
Konrad Adenauers, die anstehenden Bundestagswahlen wiirden letztlich dar-
iiber entscheiden, »ob Deutschland christlich bleibe oder kommunistisch
wird«*!, veranlassten die FDP dazu, in ihrem »Aktionsprogramm 1957«
erneut auf die Aussagen des Berliner Programms zu rekurrieren.*? Zudem
wandte man sich mit einer »Erkldrung des Bundesvorstandes der Freien
Demokratischen Partei zum Thema >Christentum und Kirchen im Wahl-
kampf«*’ erstmals an 22 evangelische und 22 katholische Bischéfe. Die darin
explizierte Hauptkritik bezog sich auf die aus den AuBerungen der CDU als
immer stirker hervorgehend empfundene Uberzeugung, die Politik der Bun-
desregierung decke sich unmittelbar mit »Gottes Plinen«*, eine Ansicht, die
man seitens des Bundesvorstandes als »gefihrlich und unchristlich«* ein-
stufte. Wéahrend man die evangelische Kirche aufforderte, sich »um der
Gewissen unserer christlichen Mitglieder und Wéhler willen [...] klar von
dieser Propaganda zu distanzieren«*® sowie festzustellen, »dass die Verkiindi-
gung der Kirche und die Wahl oder Nichtwahl der CDU zwei Dinge sind, die
unmittelbar nichts miteinander zu tun haben«, beschrinkte sich die Anrede an
die Katholische Kirche auf die Bereitschaftsbekundung, in gemeinsamen
Gesprachen aufzuweisen, »dass ein geistig-geschichtlicher Wandel die Schei-
dewand zwischen der Religion und dem liberalen Gedanken beseitigt hat«. So
wie die Unterschiedlichkeit der beiden Appelle die Haltung der FDP gegen-
iiber den beiden Kirchen zum Ausdruck brachte, konnten auch die Reaktionen
der Kirchen auf das Schreiben der FDP als Spiegelbild dessen betrachtet wer-
den, wie man sich der Partei gegeniiber positionierte. Von 22 evangelischen

39 Vgl Protokoll der Sitzung des Bundesvorstandes vom 23. Januar 1957. Abgedruckt in:
FDP-Bundesvorstand. Die Liberalen unter dem Vorsitz von Thomas Dehler und Reinhold
Maier. Sitzungsprotokolle 1954-1960, bearbeitet von Udo Wengst. Diisseldorf 1991, S. 242.

40 Zitiert nach Katholische » Aktion 57«: Missbrauch der Freiheit der Kirche. In: RSB 127/57
vom 22. Mérz 1957, Nr. 167. Zur katholischen Aktion siche auch Thomas M. Gauly: Kirche
und Politik in der Bundesrepublik Deutschland 1945-1976. Bonn 1990, S. 190. Umgekehrt
warf die FDP den Unionsparteien erneut den Missbrauch der Kirchen zur Wahlpropaganda
vor. Vgl. dazu Wahlpropaganda unter dem Deckmantel der Kirche. In: RSB 137/57 vom 21.
Juni 1957, Nr. 312.

41 Deutschland ist christlich auch ohne CDU. In: RSB Nr. 138/57 vom 28. Juni 1957, Nr. 313.

42 Vgl. Aktionsprogramm 1957. Abgedruckt in: Juling (wie Anm. 21), S. 155-158.

43  Erklarung des Bundesvorstandes der Freien Demokratischen Partei, AdL A7-11, Bl. 45f.

44 Erkldrung (wie Anm. 43), Bl. 45.

45 Ebd.

46  AaO, Bl. 46. Die folgenden Zitate ebenda.

181

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bischofen gaben knapp dreiviertel (15 Personen) der Partei eine Riickmel-
dung, wohingegen seitens der Katholischen Kirche nur von etwa einem Drittel
(acht Personen) eine Reaktion erfolgte.*’

Die Ergebnisse der Bundestagswahlen vom 15. September 1957 zeigten nun,
dass sich das Misstrauen insbesondere der katholischen Wéhler der FDP
gegeniiber wieder verstirkt hatte. Die Partei musste einen Stimmenverlust
von 9,5% auf 7,7% hinnehmen, der hauptsichlich darauf zurlickzufiihren war,
dass sie, obschon sie ihre protestantische Wihlerschaft weitgehend halten
konnte, mehr als die Hilfte ihrer katholischen Wihler verloren hatte.*® Das
Wahlergebnis von 1957 gab den weiteren kultur- bzw. kirchenpolitischen
Kurs der Partei vor. So wusste sich die FDP auch in den kommenden Jahren
ihrer Aufgabe verpflichtet, als Mahner gegen die Klerikalisierung und Kon-
fessionalisierung vorzugehen, und bemiihte sich gleichzeitig in verstirkter
Form darum, die Kontakte insbesondere zur evangelischen Kirche zu intensi-
vieren. Dabei erhoffte sich die Partei auch einen Zuwachs bei jenen protestan-
tischen Wiahlern aus den Unionsparteien, die zunehmend Schwierigkeiten mit
deren gesellschafts- und kulturpolitischen Forderungen hatten. War es 1955
zu einem ersten Gesprach zwischen Vertretern der FDP und EKD gekommen,
so traf man sich 1957 erneut; auch entstanden jetzt erstmals Kontakte zu den
Evangelischen Akademien.*’ 1960 kam es zu einem ersten Treffen zwischen
Katholiken und Liberalen in der Katholischen Akademie in Bayern, das
jedoch erst 1968 seine Fortsetzung fand.>

47  Ubersicht: FDP-Erklirung zum Thema Christentum und Kirchen im Wahlkampf, AdL A7-
11. Vgl. auch Matthias Scholz: Streit um die Freiheit in der Moderne. Kirche, Katholiken
und die FDP (1948-1976). Miinster 1994, S. 245f.

48 »Wie gering die politischen Sympathien fiir die FDP im deutschen Katholizismus waren,
belegen die Ergebnisse der Bundestagswahlen zwischen 1949 und 1969: wire es nur nach
den Katholiken gegangen, wiren die Freien Demokraten dreimal, 1953, 1957 und 1969, an
der 5%-Klausel gescheitert.« Thomas Gromann: Zwischen Kirche und Gesellschaft: Das
Zentralkomitee der Deutschen Katholiken 1945-1970. Mainz 1991, S.325. Vgl. auch
Scholz, Streit (wie Anm. 47), S. 215.

49  Vom 15. bis 17.3.1957 fand in der Evangelischen Akademie Bad Boll eine Tagung zum
Thema »Fragen an den Liberalismus« statt, an der von liberaler Seite u.a. Hildegard Hamm-
Briicher sowie der parteinahe Theologe Klaus Scholder teilnahmen. Eine Tagung der Evan-
gelischen Akademie in Loccum zum Thema »Das Recht des Liberalismus«, die vom 2. bis
5. Dezember 1957 stattfand, war seitens der Initiatoren mit dem ausdriicklichen Ziel ins
Leben gerufen worden, jetzt auch »mit den liberalen Kréften in eine gute Fiihlung« zu kom-
men. Schreiben Johannes Dohring an Hanns Lilje vom 16. Oktober 1957, Landeskirchliches
Archiv der Evangelisch-Lutherischen Kirche Hannover (LKAH), E 46 Nr. 142.

50 Bei der Tagung vom 8. bis 10.1.1960 zum Thema »Christentum und Liberalismus« hielt
Paul Luchtenberg besagten Vortrag iiber »Wesen und Ziele liberaler Kulturpolitik«. Vgl.
Anm. 11. Die 1968er Tagung zum Thema »Offnung zur Welt und offene Gesellschaft — Dia-
log zwischen Katholizismus und Liberalismus« fand, von der Friedrich-Naumann-Stiftung
ausgerichtet, in der Theodor-Heuss-Akademie statt. Man verstand sie als Fortsetzung des
Treffens von 1960 und erhoffte sich dabei eine bessere Basis fiir gemeinsame Gespriche,
die man durch die Ereignisse des zweiten Vatikanischen Konzils und den erst kurz zuvor
stattgefundenen Katholikentag in Essen durchaus gewdhrleistet sah. Vgl. Schreiben Rolf
Schroers an Josef Ertl vom 26. September 1968, AdL 8516.

182

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der im Mirz 1961 beschlossene » Aufruf zur Bundestagswahl«’! enthielt die
bewdhrte Kritik an der Vermischung von Religion und Politik und griff den
Teil des Berliner Programms auf, in dem der Kampf gegen den »Millbrauch
der Religion im politischen Tageskampf« artikuliert wurde. Im Kontext der
Kritik an einer zunehmenden »Konfessionalisierung [des] offentlichen
Lebens«>® erfolgte weiterhin das erneute Plidoyer fiir »die christliche
Gemeinschaftsschule mit getrenntem Religionsunterricht unter Aufsicht der
Kirchen«.>® Hinzu trat nun eine Wiirdigung der Bedeutung der Kirchen, dies-
mal in der Form, dass man auf die bis dato erfolgten Kontakte zuriickblickte
und deren Notwendigkeit betonte. Insgesamt betrachtet lieBen die AuBerun-
gen des Wahlaufrufes zu Religion, Christentum und Kirche eine gewisse
Zuriickhaltung erkennen, die darauf zuriickzufiihren war, dass man bereits
geschlossene Kontakte insbesondere zur evangelischen Kirche nicht leichtfer-
tig aufs Spiel setzen wollte. Das Wahlergebnis der Bundestagswahlen vom
17. September 1961 schien den Kurs der FDP zu bestétigen, denn sie erreichte
mit 12,8% aller Stimmen das beste Ergebnis ihrer Parteigeschichte. Im Hin-
blick auf die Wahlerschaft zeichnete sich dabei nicht nur ein Stimmengewinn
bei den protestantischen Wihlern ab, sondern auch 8% aller Katholiken ent-
schieden sich fiir die liberale Partei.

2.2. Die 1960er und 1970er Jahre

In den 1960er Jahren vollzog die FDP den wohl einschneidensten Wandel
ihrer Parteigeschichte, der sich in einer Hinwendung zu einem modernen
sozialen Liberalismus manifestierte und schlieBlich im zweiten Grundsatzpro-
gramm der Partei, den Freiburger Thesen von 1971, auch programmatisch
festgeschrieben wurde. Mehrere Phasen charakterisierten die Entwicklung der
Partei in diesem Jahrzehnt; schlaglichtartig seien an dieser Stelle ihr »Umfall«
1961, der Gang in die Opposition im Jahre 1966 und schlielich die Bildung
der sozialliberalen Koalition 1969 erwidhnt. Der Bereich der Kirchenpolitik
wurde wihrend des besagten Umwandlungsprozesses der Partei entscheidend
mitgepragt. Brachte Erich Mende auf dem Diisseldorfer Parteitag im Mai
1962 noch seine Genugtuung dahingehend zum Ausdruck, »dafl die Freien
Demokraten in ihrer eindeutigen Haltung mehr und mehr auch von den Ver-

51  Aufruf zur Bundestagswahl 1961. Abgedruckt in: Juling (wie Anm. 21), S. 162-167.

52 Die Auswirkungen jener konfessionellen Politik zeigten sich besonders in den CSU- bzw.
CDU-regierten Léndern wie Bayern und Nordrhein-Westfalen. In einem Bericht im Bun-
deshauptausschuss vom 24. August 1961 verwies Willi Weyer auf die gegenwirtige Situa-
tion in seinem Land, wo sich die absolute CDU-Regierung dahingehend ausgewirkt hatte,
dass ¥ aller Stellen mit Katholiken besetzt seien. Vgl. Wortprotokoll des Bundeshauptaus-
schusses vom 24.8.1961, AdL A12-36.

53 Aufruf, in Juling (wie Anm. 21), S. 167.

183

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tretern der beiden Kirchen verstanden werden«®*, und driickte sich darin
zugleich der Wunsch nach einer Fortsetzung jenes kirchenpolitisch positiven
Kurses aus, so lieB sich alsbald eine gewisse Stagnation erkennen, die auch
damit zu tun hatte, dass eine auf Profilierung gegeniiber den Unionsparteien
angelegte kritische FDP-Kirchenpolitik ihrer aktuellen Strategie, die auf eine
erneute christlich-liberale Koalition hin zielte, widersprochen hitte. Bis Mitte
der 1960er Jahre wurde dieser kirchenpolitische Bereich somit weitgehend
ausgespart. Liselotte Funckes knappes Urteil Anfang 1965 {iber die dahinge-
hende Haltung ihrer eigenen Partei — »die FDP schwieg«®® — bedeutete dieser,
jenen Zeitpunkt fiir ein Neuiiberdenken der eigenen Kirchenpolitik verpasst,
zumindest aber nicht hinreichend genutzt zu haben, im Gegensatz zum Sozia-
lismus, dem es in den vergangenen Jahren gelungen war, sich der Kirche
gegeniiber als Alternative zur CDU zu profilieren. Die weitgehende Ausspa-
rung des kirchenpolitischen Bereiches bestitigte das allgemeine konturenlose
Bild der FDP Mitte der 1960er Jahre, das dann auch im Bundestagswahl-
kampf 1965 zutage trat.

Ein neues und anderes Interesse an kirchenpolitischen Fragestellungen lie3
sich fiir die Oppositionsjahre ab 1966 feststellen. Anders war es, als nicht
mehr die Beziehung der Partei zu Christentum und Kirche thematisiert wurde,
sondern jetzt die Verhiltnisbestimmung von Staat und Kirche in den Vorder-
grund riickte. Dabei vermochte sich eine Tendenz durchzusetzen, fiir die eine
Trennungsforderung charakteristisch war. Die Deutschen Jungdemokraten
waren grofle Beflirworter dieser Trennungsforderung und wirkten in jenen
Jahren der liberalen Opposition, fiir die ihnen generell ein groBer Einfluss auf
die im Wandel begriffene Partei zugesprochen wird, auch in diesem Bereich
katalysierend.® Aber auch in der FDP mehrten sich Stimmen, die eine solche
Forderung aufgrund aktueller politischer Ereignisse jetzt 6ffentlich ausspra-
chen. So betonte Hildegard Hamm-Briicher, »Symbol des Widerstandes
gegen die unablissigen Konfessionalisierungsbestrebungen der CSU«’’, auf
dem Bundesparteitag 1967 im Kontext der wiederaufflammenden Auseinan-
dersetzungen tiber die Konfessionsschulen: »Und wenn gar quasi kirchenamt-
liche Presseverlautbarungen hinzukommen, dafl man statt der Freien Demo-
kratischen Partei lieber die NPD im Parlament sihe, dann wird sich die Forde-

54 Rede Mendes »Die FDP als gestaltende Kraft in der Verantwortung«, gehalten auf dem Diis-
seldorfer Parteitag vom 23.-25. Mai 1962, AdL, A1-195.

55 Schreiben Funcke an die Mitglieder des Bundesvorstandes der FDP vom 11. Januar 1965,
AdL N1-3102.

56 Vgl. Aktionsprogramm der Deutschen Jungdemokraten. Bundesjugendtag Berlin Mai 1967,
AdL 11263. Hier forderten die Jungdemokraten die »strikte Trennung« von Staat und
Kirche.

57 So die Charakterisierung Hamm-Briichers durch O.v. Lowenstein im Kontext der bayri-
schen FDP-Politik. In: Die Zeit Nr. 49 vom 7. Dezember 1962. Zitiert nach: Kurt Kérper:
Bilanz der Jahre 1960-1966. Braucht Deutschland eine liberale Partei? K6ln 1968, S. 231.

184

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung nach einer in anderen Demokratien selbstverstindlichen verfassungs-
rechtlichen Trennung von Kirche und Staat nicht ldnger unterdriicken las-
sen.«>® Die sogenannte »Niirnberger Wahlplattform«®® von 1969 brachte dann
jene Forderung, zu deren Verschirfung erneut die Jungdemokraten beigetra-
gen hatten, programmatisch zum Ausdruck. In ihr sprach sich die FDP fiir die
volle Verwirklichung der im Grundgesetz vorgesehenen Trennung von Staat
und Kirche aus. Die einzelnen Forderungen entsprachen dabei zum Teil
denen, die dann auch im Kirchenpapier von 1974 artikuliert wurden: »Die
F.D.P. hidlt daher den Zeitpunkt fiir Verhandlungen mit den Kirchen fiir
gekommen, um Konkordate oder Kirchenvertrige abzuldsen, durch die die
staatliche Bildungspolitik gebunden wird, die noch bestehenden Einwir-
kungsmdglichkeiten staatlicher Stellen auf innerkirchliche Entscheidungen zu
beseitigen, die staatliche Kirchensteuer durch ein kircheneigenes Abgabesy-
stem zu ersetzen, fiir die sozialen Aufgaben der Kirchen in der Gesellschaft
aufgabengerechte staatliche Zuschiisse zu sichern. Die Verpflichtung, bei
staatlichen Stellen oder bei Bewerbungen die Religionszugehorigkeit anzuge-
ben, ist zu beseitigen.«®® In den Freiburger Thesen von 1971 wurde der
Bereich der Kulturpolitik, sehr zur Verdrgerung Luchtenbergs, komplett aus-
gespart.®! Weiterhin war festzustellen, dass die FDP entgegen der Aussage
ihres Wahlaufrufs zur vorgezogenen Bundestagswahl 1972, wo sie mit Ver-
weis auf die Niirnberger Wahlplattform betonte, ihr Wahlprogramm »weitge-
hend verwirklicht, ihren Wéhlerauftrag gewissenhaft wahrgenommen und
ihre Pflichten als Wahrer liberaler Grundsitze getan zu haben«®?, keine
Anstalten unternommen hatte, die 1969 aufgestellten kirchenpolitischen For-
derungen zu verwirklichen. Hier zeigten sich die Folgen der sozialliberalen
Koalition, mit der sich die Kirchenpolitik der liberalen Partei erneut und jetzt
im Sinne einer Anndherung an die kirchenpolitische Arbeit der SPD verin-
derte. Diese hatte es Anfang der 1970er Jahre geschafft, sich als eine Partei zu
etablieren, die fiir Katholiken zusehends attraktiver wurde und eine echte
Alternative zu den Unionsparteien darstellte. Die Bemiihungen der liberalen
Partei im Jahre 1972 um die katholischen Kreise, die man als Reformkatholi-

58 Rede Hildegard Hamm-Briichers auf dem Bundesparteitag am 4. April 1967, AdL A1-325.

59  Praktische Politik fiir Deutschland — Das Konzept der F.D.P., verabschiedet vom
20. Ordentlichen Bundesparteitag der Freien Demokratischen Partei am 25. Juni 1969 in
Niirnberg. Abgedruckt in: Giinter Verheugen: Das Programm der Liberalen. Zehn Jahre
Programmarbeit der F.D.P. Baden-Baden 1979, S.15-32.

60 Praktische Politik fiir Deutschland, in Verheugen (wie Anm. 59), S. 18.

61 »Zutiefst enttduscht bin ich dariiber, dass in Freiburg kein Wort zur Situation der Kulturpo-
litik gefallen ist, obgleich Zeitung und Rundfunk tagtdglich mit geradezu unglaublichen Tat-
sachenberichten aufwarten. — Man sage mir jetzt nicht, die Kulturpolitik gehére nach dem
Grundgesetz in die Kompetenz der Lénder und kénne daher auf einem Bundesparteitage
nicht behandelt werden; denn wir Freien Demokraten haben den kulturpolitischen Hyperfo-
deralismus seit eh und je abgelehnt und bekdmpft.« LStaD RW 62-279.

62 Wahlaufruf 1972. Abgedruckt in Verheugen (wie Anm. 59), S. 163-165.

185

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ken bezeichnete, ebenso wie die Anfrage des Katholischen Biiros an die FDP
im Blick auf eine Wiederaufnahme gemeinsamer Gespréiche konnten in die-
sem Zusammenhang gesehen werden. Mit dem Kirchenpapier von 1974
erfolgte fiinf Jahre nach der Niirnberger Wahlplattform die nichste program-
matische Aussage zum kulturpolitischen Bereich Kirche, Religion und Chri-
stentum.

3. Zur Entstehung des Kirchenpapiers: Freie Kirche im freien Staat
3.1.  »Liberalismus und Christentum«

Von grundsitzlicher Bedeutung fiir eine genaue Einordnung des Kirchenpa-
piers in den kulturpolitischen Kontext der FDP ist die Tatsache, dass seine
Urspriinge nicht in der FDP lagen. Die Deutschen Jungdemokraten waren es,
die die Grundlage fiir das Kirchenpapier lieferten, als sie am 28. Januar 1973
auf der Bundesdelegiertenkonferenz in Duisburg ein Streitpapier mit dem
Titel »Liberalismus und Christentum«® verabschiedeten. Wichtiger als die
darin explizierten 17 Forderungen zur Trennung von Staat und Kirche, die in
verkiirzter und partiell deutlich abgeschwichter Form ihre Aufnahme im
FDP-Kirchenpapier fanden, waren die Aussagen zum Verhéltnis von Libera-
lismus und Religion in der Prdambel, die das theoretische Fundament jener
Forderungen darstellten. Hier wurde in erkenntnistheoretischer Hinsicht ein
gegenseitiger Widerspruch formuliert. So betonte man, dass eine liberale, auf-
klarerisch-rationale Sichtweise »menschliche Erkenntnis prinzipiell als
unvollstdndig und fehlerhaft und ihren Prozess prinzipiell als unabgeschlos-
sen und unabschlieBbar«** erachte, wohingegen Religion einen irrationalen
Charakter aufweise, da sie sich im Besitz letzter Wahrheiten glaube. Eine
ideologiekritische Auseinandersetzung mit den Zielen und Inhalten des Chri-
stentums sei daher ndtig, um zu hinterfragen, inwieweit dessen Einfluss auf
die Gesellschaft einen Beitrag zur »gesamtgesellschaftlichen Emanzipa-
tion«® darstelle. Im Blick auf die Kirchen galt es, ihre »ideologiebildende und
herrschaftsstabilisierende Funktion«®® bewusst zu machen. Noch deutlicher
hatte die erste Fassung des Jungdemokratenpapiers, die aus dem Kreisverband
Hagen hervorgegangen war, das, was hier in bereits wesentlich abgeschwéch-
ter Form artikuliert wurde, auf den Punkt gebracht; darin hatte man sich klar

63  Liberalismus und Christentum, beschlossen auf der Bundesdelegiertenkonferenz der Deut-
schen Jungdemokraten (DJD) am 28. Januar 1973. Abgedruckt in: Peter Rath: Trennung von
Staat und Kirche. Dokumente und Argumente. Hamburg 1974, S. 11-14.

64 Liberalismus und Christentum, in Rath (wie Anm. 63), S. 11.

65 AaO,S. 12.

66 Ebd.

186

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und eindeutig fiir die »Beseitigung der Amtskirchen als Triger emanzipati-
onsfeindlicher Ideologien«®’ und die »Uberwindung von Religion«®® ausge-
sprochen.

Fragt man nach dem Ursprung dieser antikirchlichen und antireligiosen
Ansichten der Jungdemokraten, so konnten sie zunédchst ganz allgemein als
Ausdruck jenes Wandlungsprozesses der liberalen Parteijugend verstanden
werden, den diese etwa von Beginn der Oppositionszeit der FDP an vollzog
und den man allgemein als »Ruck nach links« beschrieb. Charakteristisch fiir
diese Neuausrichtung, die sich dann auch auf die Linkswende der FDP aus-
wirkte, waren eine verstirkte Anndherung an den Sozialismus, eine partielle
Affinitit zu Positionen und Gruppen der unter der Abkiirzung » APO« subsu-
mierten auBerparlamentarischen Opposition sowie schlieBlich der Wandel
von einer sozialliberalen hin zu einer radikaldemokratischen politischen Aus-
richtung, wie dieser ab etwa 1969 zu verzeichnen war. Begleitet wurde die
Grundsatzdebatte jener Jahre von internen Fliigelkdmpfen zwischen gemé-
Bigt-linken und ganz linken Positionen, die mit dem sogenannten »Leverkuse-
ner Manifest«®® von 1971, dessen Grundgedanken zur Veranschaulichung
jener politischen Ausrichtung der Jungdemokraten kurz dargelegt werden sol-
len, zu einem relativen Ende kamen. Darin artikulierten die Jungdemokraten
als Ziel liberaler Politik »die Sicherung und Erweiterung der Moglichkeiten
zur Befriedigung individueller und sozialer Bediirfnisse fiir alle Gruppen und
Mitglieder einer Gesellschaft und bewusstes Vorantreiben des Emanzipati-
onsprozesses«.’’ Auf der Grundlage eines materialistischen Freiheitsbegriffes
ging es somit um die Beseitigung jedweder Abhédngigkeiten des Menschen.
Konkretisiert und inhaltlich expliziert wurde diese Zielsetzung durch
bestimmte Ansitze, die gleichermaflen auch die Aussagen des »Liberalismus
und Christentum« —Papier determinierten. So implizierte liberale Politik als
humanistische Politik, die sich der Ausrichtung und Orientierung an mensch-
lichen Bediirfnissen verpflichtet sah, die Absage an jene Systeme, die diese
Bediirfnisse einer »philosophisch, metaphysisch, theologisch oder sonst
wie«’! begriindeten Instanz unterordnen wollten. Der aufklirerisch-rationale
Charakter liberaler Politik zeigte sich darin, dass sie die Rationalitit bzw.
Fahigkeit des Menschen zu rationalem Handeln »aufgrund der Erkenntnis der
tatsichlichen Gegebenheiten«’? als einzige Moglichkeit gesellschaftspoliti-

67 Antrag Nr. 2 des Kreisverbandes Hagen: Liberalismus und Christentum, AdL 11414, S. 9.

68 Antrag Nr. 2 (wie Anm. 67), S. 3.

69  Grundsatzbeschliisse der Bundesdelegiertenkonferenz in Leverkusen vom 21.-23.5.1971.
Abgedruckt in: Peter Pulte (Hrsg.): Politische Jugendorganisationen. Programmatik,
Beschliisse, Forderung,en und Thesen von Jungsozialisten, Junger Union, Jungdemokraten.
Leverkusen-Opladen 1976, S. 289-316.

70  Grundsatzbeschliisse, in Pulte (wie Anm. 69), S. 289f.

71 AaO, S. 290.

72 AaO, S.291.

187

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Handelns sanktionierte. Dabei legte die Einsicht in die »prinzipiell[e]
Unvollstindigkeit und Fehlerhaftigkeit menschlicher Erkenntnis«’® das Prin-
zip der Toleranz als unabdingbaren Bestandteil liberaler Politik fest — deutlich
zeigte sich hier die Rezeption eines auf Karl Popper zuriickgehenden kriti-
schen Rationalismus. SchlieBlich verwies die Frontstellung gegeniiber »kon-
servativen und reaktioniren Kriften«’®, die das grundsitzliche Ziel eines
»Abbau[s] von Fremdbestimmung«’> durch »demokratische Gestaltung aller
Bereiche der Gesellschaft«’® erneut exponierte, auf die progressive, radikal-
demokratische Gesinnung liberaler Politik. In den skizzierten Ansdtzen
driickte sich eine Politik der »Systemiiberwindung« aus, die der Bielefelder
Soziologe Helmut Schelsky als typische politische Pramisse der linken Radi-
kalen jener Zeit auswies.”’ Als eine Gruppe von Institutionen, die von dieser
systemiiberwindenden Revolution betroffen waren, nannte Schelsky »jene der
Sozialisation und der Kommunikation, zu denen als Institutionen der Erzie-
hung und der »>Lebenssinn-Information< vor allem die Kirchen«’® gehorten.
Ein Blick in die umfassende kritische Gesellschaftsanalyse des Leverkusener
Manifests verifizierte die Aussagen Schelskys auch fiir die Politik der Jung-
demokraten, insofern hier die Kirchen zusammen mit »Familie, Schule,
Arbeitsplatz, Justiz, Bundeswehr, Verbiande etc.«”? als »Ide0logiefabriken«80
bezeichnet wurden, die zur Unfreiheit des Menschen beitrugen, insofern sie
durch Werte- und Verhaltensmuster einen verinnerlichten Leistungszwang
ideologisch absicherten. Da diese Ideologiebildung im diametralen Gegensatz
zur oben konstatierten Erkenntnisfahigkeit des Menschen stand, die wiederum
Voraussetzung fiir seine gelungene Emanzipation war, galt es, jene »ideolo-
giebildenden Mechanismen in den Institutionen«®! aufzuzeigen und dadurch
insgesamt zu einer »Befdhigung zur Ideologiekritik und zur Erkenntnis der
eigenen Interessen«®? beizutragen. Der konkreten Umsetzung dieser Politik

73 Ebd.
74 AaO, S.292.
75 Ebd.

76 AaO, S.291f.

77 »Systemiiberwindungs [...] bedeutet zunéchst die politischen Gemeinsamkeiten und Kenn-
zeichen der westlichen Demokratie, ihrer verfassungsrechtlichen Grundlagen und die plura-
listische Verteilung ihrer Herrschaftspositionen aufzuheben und auszuwechseln; dahinter
steht die Absicht, die grundlegenden politisch-sozialen Leitbilder und die darauf beruhen-
den Lebensformen der gesellschaftstragenden Gruppen der Bundesrepublik [...] abzuschaf-
fen, indem man ihnen ihre werthaften und ideologischen politisch-sozialen Grundlagen ent-
zieht.« Helmut Schelsky: Die Strategie der »Systemiiberwindung«. Der lange Marsch durch
die Institutionen. In: Frankfurter Allgemeine, Sonderdruck vom 10. Dezember 1971.

78  Schelsky, Systemiiberwindung (wie Anm. 77). Eine zweite Gruppe betraf die Einrichtun-
gen, die die »klassischen Aufgaben des Staates wahrnehmen, also AuBlenpolitik, Verteidi-
gung, Justiz, innere Sicherheit und Verwaltung.«

79  Grundsatzbeschliisse, in Pulte (wie Anm. 69), S. 299.

80 Ebd.

81 AaO, S. 300.

82 Ebd.

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diente die sogenannte »Zwei-Wege-Strategie«®*, die als innovative Kompro-
missformel zwischen den progressiven und geméBigten Kréften der Jungde-
mokraten verstanden werden konnte. Sie beschrieb ein doppeltes Vorgehen,
insofern man einerseits durch Basisarbeit und eine Politisierung der Gesell-
schaft den dort entstehenden progressiven Zielen in Zusammenarbeit mit
anderen demokratischen Gruppen zum Durchbruch verhelfen wollte (erster
Weg) und zugleich an der konsequenten Mitarbeit in der und an der bewihrten
Einflussnahme auf die Referenzpartei, also die FDP, festhielt, um mit ihr als
Vehikel zur Durchsetzung politischer Ideen die Gesellschaft entsprechend zu
gestalten (zweiter Weg). Das »Liberalismus und Christentum«-Papier kann
paradigmatisch zur Veranschaulichung einer Politik im Sinne dieser Strategie
herangezogen werden. Dabei zeigt sich die Umsetzung des zweiten Weges in
der schlichten Tatsache, dass das Papier zum Beratungsgegenstand in der FDP
wurde. Von groBerer Bedeutung auch fiir seine Inhalte war die in dem Papier
sich ausdriickende Praxis des ersten Weges, insofern die Jungdemokraten seit
Ende 1971 eine enge Kooperation in Fragen von Staat und Kirche mit der
Humanistischen Union pflegten, jener Organisation, die sich mit Beginn der
1960er Jahre unter dem deutschen Kulturphilosophen und Publizisten Ger-
hard Szczesny als »antiklerikal[e] Intervention«®* gebildet hatte.

So kam es in den Jahren 1971 bis 1974 zur gemeinsamen Organisation und
Durchfiihrung von 6ffentlichen Aktionen, Vortragsreihen und Tagungen zum
weiten Thema Staat und Kirche, wie bspw. dem Kongress »Trennung von
Staat und Kirche« im September 1973 oder der Tagung »Freie Kirche in
einer freien Gesellschaft« im Oktober 1974. Die inhaltliche Zusammenarbeit
im Hinblick auf ein gemeinsames Kirchenpapier scheiterte indes. Hier zeig-
ten sich die Grenzen der Kooperation in der Frage, die gleich zu Beginn der
gemeinsamen Arbeit auftauchte, ob man zuséitzlich zur Forderung nach einer
Trennung von Staat und Kirche auch eine ideologiekritische Auseinanderset-
zung mit dem Christentum und der christlichen Religion fiihren sollte. Die
Frage war damals von den Jungdemokraten eingebracht worden, und es
waren Vertreter der Humanistischen Union gewesen, die dieses abgelehnt
und dazu aufgefordert hatten, sich nach auflen hin auf die Forderung nach
einer Trennung von Staat und Kirche zu beschrinken. Der Humanistischen
Union ging es in ihrer 6ffentlichen Kritik und ihren Aktionen primir darum,
die kirchlichen Einfliisse auf die Freiheitsrechte des Menschen aufzudecken
und einzuschrianken. Obschon sich einige Mitglieder ideologiekritisch mit
Religion und Christentum auseinandersetzten, dabei offensichtlich auch

83 AaO, S. 304.

84 Vgl Till Miiller-Heidelberg: Von der antiklerikalen Intervention zur Biirgerrechtsbewe-
gung: Die Humanistische Union. In: Michael Buckmiller/Joachim Perels (Hrsg): Opposition
als Triebkraft der Demokratie. Bilanz und Perspektiven der zweiten Republik. Jiirgen
Seifert zum 70. Geburtstag. Hannover 1998, S. 140-148.

189

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einige mit dem Ziel, beides zu iiberwinden, hielt man sich nach auflen hin mit
einer dahingehenden Proklamation zuriick. Die Humanistische Union wies
daher den Vorwurf, eine antichristliche Organisation zu sein, stets zuriick und
bezeichnete sich vielmehr als antiklerikal und antikonfessionalistisch, inso-
fern sie sich gegen die Phianomene Klerikalismus und Konfessionalismus im
Sinne der Ellwein'schen Definitionen aussprach. Dass das Papier dennoch im
weitesten Sinne als Produkt der ideologiekritischen Krifte aus Jungdemokra-
ten und Humanistischer Union betrachtet werden kann, darauf verweist eine
genaue Untersuchung des bereits erwdhnten urspriinglichen Jungdemokraten-
papiers aus dem Kreisverband Hagen. Diese erste Fassung enthielt neben
Zielsetzung und Forderungskatalog eine Analyse, deren gesamte Intention
letztlich auf die bereits zitierte »Beseitigung der Amtskirchen« und »Uber-
windung von Religion« hinauslief. In dieser Analyse lieBen sich wortliche
Parallelen zu einem Referat des Religionskritikers Joachim Kahl aufweisen,
das dieser bei einem Arbeitstreffen von Humanistischer Union und Jungde-
mokraten gehalten hatte. Darin hatte Kahl u.a. betont, der christliche Glaube
bzw. die christliche Religion stehe dem Gedanken der Emanzipation und
Miindigkeit des Menschen diametral entgegen.®® Auch wurden ganze
Abschnitte aus seinem 1968 ver6ffentlichten Buch »Das Elend des Christen-
tums oder Pliddoyer fiir eine Humanitit ohne Gott«®® paraphrasiert wiederge-
geben, dessen innewohnender Religionskritik eine friihmarxistische Ideolo-
gie zugrunde lag, zu der sich Kahl sowohl am Anfang als auch am Ende sei-
nes Buches ausdriicklich bekannte.®” Weitere Teile der Analyse rekurrierten
auf die AuBerungen des Griindungsvaters der Humanistischen Union, Ger-
hard Szczesny, sowie auf einen 28 Thesen umfassenden Katalog zum Ver-
hiltnis von Staat und Kirche, die von dem Juristen und politisch eher rechts
einzuordnenden Humanistischen Unionsmitglied Artur Osenberg, ebenfalls
in Vorbereitung auf ein gemeinsames Arbeitstreffen, verfasst worden waren
und die sich in weiten Teilen an der ebenfalls juristisch fundierten Arbeit
Erwin Fischers orientierten.®

Die Weiterbehandlung des Hagener Papiers in den Gremien des nordrhein-
westfdlischen Landesverbandes machte deutlich, dass man sich der Verquik-
kung dieser unterschiedlichen Rezeptionen, insbesondere der starken Marx-

85 Referat Joachim Kahl »ldeologiekritische Auseinandersetzung mit dem Christentum am
Beispiel der Unterdriickung der Frau«, gehalten am 4. Juni 1972, Humanistisches Bildungs-
werk Essen.

86 Joachim Kahl: Das Elend des Christentums oder Plddoyer fiir eine Humanitdt ohne Gott.
Hamburg 1968.

87 So begann die Einleitung in sein Buch mit dem Zitat »Fiir Deutschland ist die Kritik der
Religion im wesentlichen beendigt« (Kahl, Elend, S. 12), dass der Marxschen Schrift »Kri-
tik der Hegelschen Rechtsphilosophie« entnommen war. Kahl (wie Anm. 86), S. 12. Mit
einem weiteren Zitat daraus endete sein Buch. Vgl. Kahl (wie Anm. 86), S. 133.

88  Vgl. Erwin Fischer: Trennung von Staat und Kirche. Die Gefdhrdung der Religionsfreiheit
in der Bundesrepublik. Frankfurt am Main/ Berlin 21971.

190

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rezeption, die sich im Rekurs auf die Position Joachim Kahls manifestierte,
nicht ohne weiteres anschliefen wollte. Auch hier zeigten sich die unter-
schiedlichen Geprige jungdemokratischer Politik. So stellte bereits der
Beschluss der nordrhein-westfilischen Landesdelegiertenkonferenz von
Anfang Januar 1973 eine abgeschwichte Version des Papiers dar, insofern die
Analyse nicht mit beschlossen wurde und somit die antireligidosen Ziige des
Papiers nicht mehr ganz so deutlich artikuliert wurden. Auch der weitere Dis-
kussionsprozess des Papiers zeichnete sich durch eine zunehmende Abschwi-
chung seiner Aussagen aus, wohingegen der kritische Rationalismus mehr
und mehr Einzug erhielt. Dennoch waren und blieben die religionskritischen
bzw. religionsiiberwindenden Elemente uniibersehbar; so auch in der noch-
mals verdnderten Version des »Liberalismus und Christentum«-Papiers, des-
sen Beschluss auf dem nordrhein-westfdlischen Landesparteitag der FDP am
30.3.-1.4.1973 nur knapp durch den Einsatz von Liselotte Funcke verhindert
werden konnte.

3.2. »Freie Kirche im freien Staat«

Die ersten Reaktionen der FDP auf den Vorstof3 der Jungdemokraten lieen
erkennen, dass man das Papier fiir unangemessen und unzeitgeméal erachtete.
Liselotte Funcke bezeichnete die Forderungen als »fragwiirdig«® und fiihrte
ihre Entstehung darauf zuriick, dass wohl mehr der »politische Eifer als das
genaue Studium des Tatsichlichen die Feder gefiihrt«’® habe. Besonders
scharf kritisierte sie die permanente Vermischung zweier Anliegen, der For-
derung nach einer organisatorischen Trennung von Staat und Kirche einerseits
und des Kampfes gegen den christlichen Glauben andererseits, wobeli letzterer
liberalem Verstindnis diametral entgegenstand: »Genau hier muf3 der Libe-
rale, der sein Bekenntnis zur Glaubens- und Gewissensfreiheit ernst nimmt,
hellwach werden.«’! Auch der damalige Generalsekretir Karl-Hermann Flach
konstatierte, die Thesen seien »nicht alt, sondern uralt«’? und kritisierten eine
Kirche, die »so nicht mehr existiert«.”> Den anachronistischen Charakter des
Jungdemokratenpapiers somit deutlich betonend, spiirte man in der Partei-
spitze zugleich, dass eine Erorterung des Verhéltnisses von Staat und Kirche
auf dem Hintergrund dieses Papiers unausweichlich war. Der »Schock« iiber
den Beinahe-Beschluss des Papiers auf dem nordrhein-westfélischen FDP-
Landesparteitag verstirkte diese Einsicht zusétzlich. Die Tatsache, dass sich

89 Funcke: Fragwiirdige Forderungen der Jungdemokraten. In: Freie demokratische Korre-
spondenz (fdk) Ausg. 4 vom 15. Januar 1973, S. 2.

90 Funcke, in: fdk (wie Anm. 89), S. 2.

91 AaO,S.3.

92  Antireligiése Einstellung ist niemals liberal. F.D.P.-Generalsekretir Flach zum djd-Kir-
chenpapier. In: F.D.P. Schnellbericht 2/73, 7. Jahrgang vom 30. Januar 1973.

93  Antireligiose Einstellung, in: F.D.P. Schnellbericht (wie Anm. 92).

191

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die FDP mit dem Kirchenpapier auseinandersetzte und es fiir die ndchsten ein-
einhalb Jahre immer wieder auf die politische Tagesordnung gesetzt wurde,
geschah somit keineswegs freiwillig, sondern wurde der Partei aufoktroyiert.
Im Friihjahr 1973 installierte man auf Bundesebene eine Kirchenkommis-
sion, die sich mit dem Jungdemokratenpapier auseinandersetzen sollte. Mit
Liselotte Funcke oblag dabei die Leitung der Kirchenkommission einer
erfahrenen Politikerin und gleichermaBen evangelischen Christin, die nicht
nur den kultur- und kirchenpolitischen Bereich der liberalen Partei entschei-
dend prégte. Die gebiirtige Hagenerin gehorte ebenfalls seit 1969 der Synode
der Evangelischen Kirche in Deutschland an und wirkte dort aktiv in der
Kammer fiir 6ffentliche Verantwortung mit. Ebenso war sie Mitglied im
Standigen Ausschuss der Landessynode fiir politische Verantwortung der
Evangelischen Landeskirche von Westfalen, 1973 in der Funktion als stell-
vertretende Vorsitzende. Schon allein aufgrund dieser Doppelrolle war sie
pradestiniert fiir die Position der Vorsitzenden der Kirchenkommission;
hinzu kam, dass es ihr im Vergleich zu anderen liberalen Politikern, die sich
ebenfalls in Partei und Kirche zugleich engagierten — so etwa Uwe Ronnebur-
ger und Hildegard Hamm-Briicher — weniger schwer fiel, beide Arbeitsfelder
im Kontext der Kirchenpapierdiskussion zu vereinen. Fiir sie gehorte »beides
zusammen«’*, und die Authentizitit dieser Aussage konkretisierte sich in
ihrem vermittelnden Verhalten zwischen Kirche und Partei im Kontext der
Diskussion, so dass ihr Anhdnger und Opponenten, Politiker und Kirchen-
menschen gleichermafien ein hohes diplomatisches Geschick sowie hinsicht-
lich ihrer Funktion als Kommissionsvorsitzende einen exzellenten Leitungs-
stil bestétigten.

Die Konstellation der Kirchenkommission spiegelte ein wesentliches Anlie-
gen Liselotte Funckes wider, in der Kirchenpapierdiskussion moglichst alle
Seiten und Positionen vertreten zu wissen. Insgesamt 27 Mitglieder gehorten
der Kommission an, 6 Personen aus dem Présidium, die zugleich Mitglieder
des Bundesvorstandes waren, 6 zusitzliche Bundesvorstandsmitglieder, 8
weitere Parteimitglieder, 2 Vertreter der Kirchen, 4 Vertreterinnen und Ver-
treter der Jungdemokraten sowie Peter Hertel, der sich als Nicht-Parteimit-
glied im Rahmen seiner Anstellung an der Theodor-Heuss-Akademie seit gut
einem Jahr um die Vermittlung zwischen FDP und Katholischer Kirche
bemiihte.

Insgesamt vier Mal tagte die Kirchenkommission, dabei meist noch nicht mal
zur Hilfte besetzt, was als Indiz fiir das nur méBige Interesse an der Diskus-
sion betrachtet werden konnte. Auf der Grundlage des Jungdemokratenpa-
piers erarbeitete die Kommission das Kirchenpapier »Freie Kirche im freien

94 So Liselotte Funcke in einem Gespriach mit der Verfasserin am 28.8.2005.

192

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Staat — Thesen der FDP zum Verhiltnis von Staat und Kirche«”, das der Par-
teispitze schlieflich im August 1973 vorlag. Dabei waren die Pradambel deut-
lich umformuliert und die 17 Forderungen auf 14 Thesen reduziert bzw.
zusammengefasst worden. Die Differenzen zwischen Prasidium und Bundes-
vorstand im Blick auf den weiteren Umgang mit dem Kirchenpapier —
Behandlung und Verabschiedung auf dem Bundeshauptausschuss versus brei-
tere Diskussion in den Untergliederungen der Partei — wurden durch den
plotzlichen Tod Karl-Hermann Flachs am 25. August 1973 nichtig, insofern
der fiir den 8. September 1973 angesetzte Bundeshauptausschuss, auf dem
man das weitere Vorgehen nochmals hatte besprechen wollen, ausfiel. Die
insbesondere von Liselotte Funcke erhoffte schnelle »Verabschiedung der
Thesen ohne die wirklich gravierenden«’® und eine damit grundsitzlich ver-
bundene Hoffnung eines Grofteils der Parteispitze, das Papier durch einen
Beschluss wieder von der politischen Tagesordnung und damit auch aus dem
offentlichen Gesprich zu nehmen, wurde dadurch konterkariert. Eine »stille«
Behandlung des Kirchenpapiers wire jedoch zu diesem Zeitpunkt ohnehin
nicht mehr moglich gewesen. Zu grof3 war bereits seine Publizitét, zu der nicht
zuletzt zwei Pressemitteilungen in der Frankfurter Rundschau beigetragen
hatten. So berichtete ein erster Artikel bereits am 18. August 1973, und damit
noch vor den jeweiligen Sitzungen von Bundesvorstand und Prisidium, {iber
die abgeschlossene Arbeit der FDP-Kirchenkommission und die weitere
Behandlung des Papiers, zunichst im Bundesvorstand und anschlieBend im
Bundeshauptausschuss. Des weiteren prognostizierte der Artikel, der die
Uberschrift »Freie Demokraten verlangen die Aufhebung der Kirchen-
steuer«’’ trug, dass es in Bonn als sicher gelte, »daB sich abschliefend der
Bundesparteitag der FDP (11.—14. November in Wiesbaden) mit den Vor-
schldgen beschéftigen werde, die dann den Titel »Freie Kirchen im freien
Staat — Thesen zum Verhiltnis von Staat und Kirche tragen«<.« Im Artikel folg-
ten, teilweise wortlich zitiert, Inhalte des »Funcke-Papiers«, wie das Kirchen-
papier fortan im Artikel genannt wurde. Als einzigen wesentlichen Unter-
schied zum Jungdemokratenpapier konstatierte man, dass die FDP keine
»offensive ideologische Auseinandersetzung mit dem Christentum« beginnen
wolle. Es handelte sich hierbei um die erste offizielle Pressemitteilung iiber
das Kirchenpapier der FDP, und die vertraulichen Informationen, die dem
Artikel zu entnehmen waren, sowie die vorzeitige Publikation und Zitierung
einzelner Abschnitte der 14 Thesen verwiesen auf eine Indiskretion durch
eine oder mehrere an der Diskussion beteiligten Personen, die man im Umfeld

95  Entwurf: Freie Kirche im Freien Staat — Thesen zum Verhiltnis von Staat und Kirche vom
6.8.1973. FDP-Kirchenkommission, AdL 3320.

96 Schreiben Funcke an Scheel vom 28.8.1973, AdL 3320.

97  Freie Demokraten verlangen die Aufhebung der Kirchensteuer. In: Frankfurter Rundschau
vom 18. August 1973. Die folgenden Zitate ebenda.

193

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Jungdemokraten vermutete.’® Die Pressemitteilung fithrte zu einer hefti-
gen Kontroverse zwischen Liselotte Funcke und dem Présidenten der Kir-
chenkanzlei der EKD, Walter Hammer, die durch die zweite Pressemitteilung
nur fiinf Tage spiter neuen Ziindstoff erhielt. Die besondere Brisanz dieses
Artikels, der den Wortlaut des FDP-Kirchenpapiers enthielt, bestand darin,
dass man Liselotte Funcke als seine Autorin nannte.” Diese negierte, den
Artikel geschrieben zu haben; sie hatte jedoch den Entwurf des Papiers unter
ihrem Briefkopf an den Parteivorstand weitergeleitet, worauthin die Frankfur-
ter Rundschau das Papier kurzerhand unter ihrer Autorinnenschaft verdffent-
lichte.'?

Jene Ereignisse noétigten die FDP, auf dem Bundesparteitag im November
1973 die Weitergabe des Papiers in die Untergliederungen der Partei zu
beschlielen, wo es, in unterschiedlicher Intensitédt und teilweise in Koopera-
tion mit den Kirchen, ausfiihrlich diskutiert wurde. Erst im Juni 1974 setzte
man sich im Bundesvorstand erneut mit dem Kirchenpapier auseinander.
Wiederum wurde die Arbeit an eine Kirchenkommission delegiert, in die nun
ausschlieflich Mitglieder des Bundesvorstandes, acht an der Zahl, berufen
wurden. In zwei Sitzungen erfolgte die redaktionelle Bearbeitung des Kir-
chenpapiers auf der Basis der eingehenden Stellungnahmen aus den Landes-
verbanden. Diese neue Fassung wurde noch zweimal im Bundesvorstand ver-
indert und schlieBlich auf dem Bundesparteitag in Hamburg unter der Uber-
schrift »Freie Kirche im freien Staat« eingebracht, wo man das Kirchenpapier
nach tber siebenstiindiger Diskussion und mit einer deutlichen Mehrheit
beschloss. Es bestand nunmehr aus 13 Thesen, die durch eine kurze, pra-
gnante Praambel eingeleitet wurden. Als wichtigste Verdnderung des im Ver-
gleich zu den origindr jungdemokratischen Forderungen an vielen Stellen
abgemilderten Thesenkatalogs kann die Herausnahme der beiden Forderun-
gen zur Abschaffung des konfessionell erteilten Religionsunterrichts sowie
der theologischen Fakultdten an den staatlichen Universititen gesehen wer-
den. Deutliche Unterschiede zeigten sich auch bei der Praambel, auf die, der
Beantwortung der Fragestellung dienend, im folgenden niher einzugehen sein
wird.

98 So zumindest der Prasident der Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD), Walter Hammer, in einem vertraulichen Schreiben vom 28. August 1973 an die Mit-
glieder des Rates der EKD, in dem er betonte, die Informationen seien »aus Kreisen der
Jungdemokraten der Redaktion der Frankfurter Rundschau zugespielt worden.« Schreiben
Hammer an die Mitglieder des Rates vom 28. August 1973, EZA 87-659.

99  Vgl. Sonderrechte fiir die Kirchen werden abgelehnt — Liberale Thesen iiber das Verhiltnis
von Staat und Religionsgemeinschaften in der Gegenwart. Von Liselotte Funcke. In: Frank-
furter Rundschau vom 23. August 1973.

100 In einem Telefonat mit Kirchenkommissionsmitglied Siegfried W. Griinhaupt betonte Lise-
lotte Funcke, die in dem Artikel genannten Inhalte seien ein »> Abklatsch«« ihres Entwurfs,
»der wohl mit bestimmter Absicht so verdffentlicht werde, als ob es ein Artikel von ihr sei.«
Vermerk Griinhaupt vom 23.8.1973, EZA 2-17496.

194

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das Kirchenpapier der FDP: Ausdruck oder Ende eines »gelduterten
Liberalismus«?

»Auch fiir einen noch so selbstkritischen kirchlichen Beobachter ist unver-
kennbar, da3 die Thesen eine laizistische Trennungsideologie zur Basis haben
[...]. Im iibrigen diirften sich die Geister gar nicht so sehr an den einzelnen
staatskirchenpolitischen Feststellungen und Postulaten scheiden als vielmehr
an einem (ur-)altliberal-verengten Verstindnis von Demokratie, das hier zuta-
getritt. Vom Konzept eines »gelduterten Liberalismus< ist jedenfalls nichts
mehr zu erkennen.«!°! Es war dieses Zitat des katholischen Juristen und Kir-
chenrechtlers Alexander Hollerbach, das zur Fragestellung dieses Aufsatzes
anregte. Im Gegensatz zu Hollerbachs eindeutiger Meinung mag eine Beant-
wortung, die im Sinne eines Weder — Noch ausfillt, aufgrund ihrer Uneindeu-
tigkeit vorerst enttduschen. Konnte man der FDP fiir die 1950er Jahre alles in
allem eine erfolgreiche Umsetzung ihres kulturpolitischen Programms eines
gelduterten Liberalismus bescheinigen und zeigte sich dies auch praktisch
bspw. in ihrem Einsatz fiir die christliche Gemeinschaftsschule, so scheint
eine Bejahung der Frage ob des skizzierten Wandels in der Kirchenpolitik ab
Mitte der 1960er Jahre, als dessen Hohepunkt man das Kirchenpapier ansehen
mag, nicht mehr so ohne weiteres moglich — war hier dem gelduterten Libera-
lismus ein Ende gesetzt?

Bezoge sich die Frage auf das Jungdemokraten-Papier, so wire sie wohl mit
»Ja« zu beantworten, hatten diese doch in Praambel und Titel ihres Papiers
ihre Intention deutlich zum Ausdruck gebracht: Liberalismus und Christen-
tum — im Programm der Jungdemokraten waren dies zwei Weltanschauungen,
die nicht miteinander vereinbar waren und sich im Gegenteil sogar widerspra-
chen. Die kirchenpolitischen Forderungen der Jungdemokraten hatten hier die
exekutive Funktion, zur Umsetzung der dargelegten Ansicht beizutragen.
Obschon sich ein Grofiteil der Forderungen des FDP-Papiers an die der Jung-
demokraten anlehnte und teilweise mit ihnen iibereinstimmte, so zeigte sich
eine erste grundsitzliche Distanzierung von jenem Papier und damit auch von
seiner Intention ganz allgemein in der Wahl der Uberschrift, in der die Formel
des italienischen Liberalen Camillo Cavour »Freie Kirche im freien Staat«
aufgegriffen wurde, die im iibrigen auch Friedrich Naumann im Kontext der
Entstehung der Weimarer Reichsverfassung verwandte. !> Dass insbesondere
dieser linksliberale Politiker und Theologe in seinem Einsatz fiir die Kirchen-
artikel der Weimarer Reichsverfassung nun keinesfalls die Verdrangung der
Kirchen, sondern vielmehr die Befreiung beider, Staat und Kirche, voneinan-

101 Alexander Hollerbach: Katholische Kirche und FDP. In: Giinter Gorschenek (Hrsg.):
Katholiken und ihre Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. Miinchen 1976, S. 203f.

102 Friedrich Naumann: Freier Staat und freie Kirche. Ein Wort an deutsche Ménner und
Frauen. In: Die Hilfe 24 (1918) Nr. 52, S. 628-630.

195

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der im Blick hatte, braucht an dieser Stelle nicht weiter expliziert zu werden.
Weiterhin wurde der Begriff der Forderung durch den der These ersetzt,
womit man den Aussagen ein Stiick weit ihren apodiktischen Charakter nahm.
In diesem Kontext ist auf den wichtigen Hinweis Barthold Wittes im Blick auf
den grundsitzlichen Duktus des Kirchenpapiers zu verweisen, das von der
FDP »nicht als eherne Forderung [...], sondern ausdriicklich als Ausgangs-
punkt fiir Gespriche und Verhandlungen mit den Kirchen«'® prisentiert
wurde.

Die deutliche inhaltliche Abgrenzung zeigte sich nun besonders bei der Dis-
kussion und Abfassung der Praambel. Ohne auf die einzelnen Stationen dieser
Diskussion ausfiihrlicher eingehen zu kdnnen, sei auf folgende Aspekte ver-
wiesen: zundchst einmal wurde die Beratung der Praambel des Jungdemokra-
tenpapiers in den ersten Sitzungen der Kirchenkommission komplett zuriick-
gestellt, bis man die Diskussion der Thesen abgeschlossen hatte. Dahinter
stand die grundlegende Absicht, anders als die Jungdemokraten jene Thema-
tisierung des Verhiltnisses von Staat und Kirche unabhingig von ideologi-
schen Priamissen zu behandeln, um dadurch dem Vorwurf einer dahinter ste-
henden antikirchlichen bzw. antireligiésen Intention zu wehren. Als man
schlieBlich an die Beratung der Priambel ging, vollzog diese sich auf der
Grundlage dreier Entwiirfe. Einen ersten ausfiihrlichen Entwurf lieferte der
katholische Professor und Dominikanerpater Anselm Hertz, der diesen unab-
héngig von dem Jungdemokratenpapier verfasst hatte. Ein weiterer Praambel-
Entwurf Liselotte Funckes rekurrierte in weiten Teilen auf den Hertz-Ent-
wurf, wobei ein neuer erster Absatz als kritische Bezugnahme auf das Jungde-
mokratenpapier verstanden werden konnte. Darin betonte Funcke es als Lei-
stung des Liberalismus, »das Grundrecht der Glaubens- und Gewissensfrei-
heit und den Schutz und das Recht der freien Religionsausiibung erstritten«!®*
zu haben, die es in einer doppelten Weise zu verteidigen gelte, einerseits
denen gegeniiber, »die die Kirchen und Weltanschauungsgemeinschaften in
ihrem Bestand und ihrer Wirksamkeit beschrianken wollen«, andererseits auch
gegeniiber denen, »die mit einer Staatsideologie die Religion zu verdringen
oder ins Getto zu verweisen suchen«. Der dritte Entwurf stammte von Ingrid
Matthéus, die sich wiahrend des gesamten Diskussionsprozesses als ma3gebli-
che Verfechterin des Jungdemokratenpapiers profilierte. Gleichwohl durch
letztgenannten Entwurf auch wieder Aussagen des Jungdemokratenpapiers in
die von der Kirchenkommission beschlossene Prdambel gelangten, zeichnete
sich diese insgesamt durch kirchenfreundlichere Aussagen aus und konnte
durchaus als erster gelungener Versuch betrachtet werden, dem urspriing-

103 Witte, »Freie Kirche im freien Staat, in: Monatshefte (wie Anm. 8), S. 210.
104 Praambel-Entwurf Funcke vom 30. Juli 1973, AdL 9248. Die folgenden Zitate ebenda.

196

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Jungdemokratenpapier seine antireligiose und antikirchliche Ausrich-
tung zu nehmen.

Die Praambel wurde insbesondere bei den Beratungen im Bundesvorstand im
Sommer 1974 noch deutlich verkiirzt und im Sinne jener christentums- und
kirchenfreundlicheren Tendenz verdndert. So fligte man noch einen Tag vor
dem Bundesparteitag einen Passus ein, der abermals die Bedeutung des Chri-
stentums fiir die Gesellschaft hervorhob: »Das Christentum hat Geschichte,
Kultur und ethisches Bewusstsein in Europa entscheidend geprigt. Im carita-
tiven Bereich haben die christlichen Kirchen wegweisende Arbeit geleistet.
Das Bekenntnis zur personlichen Glaubens- und Gewissensfreiheit schlief3t
daher untrennbar ein, dafl das Wirken der Kirchen nicht nur im innerkirch-
lichen Bereich, sondern auch in der Gesellschaft gesichert werden muss.«'%
Im Vergleich zum Jungdemokratenpapier lag dem Kirchenpapier der FDP
eine andere Intention zugrunde, die durchaus noch im Sinne des gelduterten
Liberalismus verstanden werden konnte.

Dennoch ist nicht zu leugnen, dass die Thesen und auch Teile der Pradambel
einen Wandel in der Kirchenpolitik der FDP indizierten, einen Wandel, der,
wie bereits ausgefiihrt, Mitte der 1960er Jahre einsetzte, den man nun aber
nicht im Sinne eines Riickfalls in den Kulturkampf interpretieren sollte. Er
muss vielmehr als ein Ausdruck jenes Sakularisierungsschubs verstanden
werden, der sich ab Mitte der 1960er Jahre gesamtgesellschaftlich vollzog und
dabei einen grundsitzlichen Bedeutungsverlust der Kirchen zur Folge hatte,
wie sich u.a. an den Kirchenaustrittswellen 1969 und 1973 zeigte, die wie-
derum die Evangelische Kirche in Deutschland im Jahre 1973 zu der Studie
»Wie stabil ist die Kirche?«'% veranlassten. Das zeigte sich auch in der Reak-
tion der evangelischen Kirche auf das Kirchenpapier, wo es trotz der allge-
mein ablehnenden Stimmung durchaus Befiirworter und Anhinger einzelner
Thesen gab. Die Krise der Volkskirche fand spitestens Ende der 1970er Jahre
ihre ausfiihrliche Beratung in den kirchlichen Gremien, wobei immer wieder
auch Inhalte des FDP-Kirchenpapiers zur Sprache kamen.

105 Freie Kirche im freien Staat (wie Anm. 2), S. 3f.
106 Helmut Hild (Hrsg.): Wie stabil ist die Kirche? Bestand und Erneuerung. Ergebnisse einer
Meinungsbefragung. Gelnhausen/ Berlin 1974.

197

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 18.01.2026, 22:20:18.


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jiirgen Frolich

(K)Ein besonderer liberaler Weg zur Annaherung zwi-
schen beiden deutschen Staaten?'

Die Kontakte zwischen FDP und LDPD in den 1970er und
1980er Jahren

Hinsichtlich der Beziehungen zwischen der westdeutschen Freien Demokrati-
schen Partei (FDP) und der »ostdeutschen« Liberaldemokratischen Partei
Deutschlands (LDPD) wihrend der 1970er und 1980er-Jahre sollte man
zunéchst einige Vorbemerkungen machen:

1.

Im Gegensatz zu den innerliberalen Kontakten in der Epoche zuvor, d. h.
wihrend der eigentlich »heileren« Phase des »Kalten Krieges«, sind die-
jenigen aus der Ara der Entspannungspolitik bislang niemals systematisch
untersucht worden.

Diese Kontakte in dieser zweiten Phase wurden — iibrigens dhnlich wie die
fritheren — weder kontinuierlich gepflegt noch sind sie einer langfristig
klaren Entwicklungslinie gefolgt. Vielmehr unterlagen sie wie jene politi-
schen Konjunkturen und Wechseln, wobei allerdings die Hohepunkte
beim zweiten Mal nicht wie zuvor mitten in der Epoche lagen, sondern am
Ende: Stellte in der ersten Phase das Jahr 1956 dasjenige mit der hdchsten
Kontakt-Intensitit dar, so waren es in der zweiten Phase die Jahre ab 1984,
in denen sich die Kontakte intensivierten. Auf die Griinde wird noch ein-
zugehen sein, sie sind sicherlich nicht nur in der innerliberalen Entwick-
lung zu suchen. Ubrigens gilt dies zumindest fiir die FDP schon im Hin-
blick auf die Kontakte von 1956, die natiirlich auch innen- und parteipoli-
tische Bezugspunkte hatten.

Der Titel greift eine Bemerkung in dem unten in FuBnote 3 nachgewiesenen Papier Alexan-
der von Stahls auf, vgl. ebd. S. 9.

Auch in der recht schlichten Dissertation von Michael Schmidt: Die FDP und die deutsche
Frage 1949-1990. Miinster 1995, werden sie kaum thematisiert. Zu den vorhergehenden
Kontakten vgl. Siegfried Suckut: Die Gesprache zwischen FDP und LDPD im Jahre 1956.
Vorgeschichte, Verlauf, DDR-interne Erwartung und Reaktionen. In: Jahrbuch zur Libera-
lismus-Forschung 4 (1992), S. 85-142; Roger Engelmann/Paul Erker: Anndherung und
Abgrenzung. Aspekte deutsch-deutscher Beziehungen. Miinchen 1993; Reinhard Hiibsch/
Jiirgen Frolich (Hrsg.): Deutsch-Deutscher Liberalismus in Kalten Krieg. Zur Deutschland-
politik der Liberalen 1945-1970. Potsdam 1997 und Bernard Bode: Liberal-Demokraten
und «deutsche Frage<. Zum politischen Wandel einer Partei in der Sowjetischen Besatzungs-
zone und in der DDR zwischen 1945 und 1961. Frankfurt/M. u. a. 1997.

199

am 19.01.2026, 22:20:18. -@


https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

