
173

Tabea Esch

Das Kirchenpapier der FDP – Ausdruck oder Ende 
eines »geläuterten Liberalismus«?1

Am 1. Oktober 1974 verabschiedete der 25. FDP-Bundesparteitag in Ham-
burg das sogenannte Kirchenpapier der FDP »Freie Kirche im freien Staat«.2

Es bestand aus einer Präambel und 13 Thesen, die eine Neuregelung des Ver-
hältnisses von Staat und Kirche im Sinne einer »Trennung« beider voneinan-
der implizierten:3 Abschaffung des Status einer Körperschaft des öffentlichen 
Rechts für die Kirchen (2), Ersetzung der Kirchensteuer durch ein kirchenei-
genes Beitragssystem (5), Aufhebung der bestehenden Staatskirchenverträge 
und Konkordate (8), Abschaffung der Vorrangstellung freier Träger im 
Bereich der karitativ-sozialen Arbeit (9), Einführung der religiös und weltan-
schaulich neutralen Gemeinschaftsschule mit Religionskunde als Wahloption 
neben dem konfessionell erteilten Religionsunterricht (10) – mit diesen fünf 
Thesen sind diejenigen aufgeführt, die im Verlaufe des gut eineinhalbjährigen 
Entstehungsprozesses des Kirchenpapiers wohl am kontroversesten diskutiert 
wurden. Eine weitere, sehr umstrittene These zum Umgang mit den Theologi-
schen Universitätsfakultäten war im Zuge der abschließenden Beratungen des 
Papiers im Bundesvorstand zwei Wochen vor dem Bundesparteitag gestri-
chen worden. 
Die Reaktionen, die der FDP während des Diskussionsprozesses und insbe-
sondere nach Beschluss des Papiers aus Kirche, Politik und Gesellschaft ent-
gegen schlugen, waren von grundsätzlicher Ablehnung geprägt. Aber auch 
parteiintern herrschte keineswegs Einmütigkeit, wie insbesondere die diame-
tralen Ansichten der beiden evangelischen und kirchlich engagierten FDP-
Politikerinnen Hildegard Hamm-Brücher und Liselotte Funcke verdeutlich-
ten; erstere war eine der schärfsten Kritikerinnen des Kirchenpapiers, letztere 

1 Der Text ist eine überarbeitete und erweiterte Fassung meines Vortrages beim Kolloquium 
vom Oktober 2007 und gibt einige zentrale Aspekte meiner inzwischen abgeschlossenen 
Dissertation zu Entstehung und Rezeption des sog. »Kirchenpapiers der FDP« wieder. 

2 Thesen der F.D.P. Freie Kirche im freien Staat. Beschluß des 25. Bundesparteitages der 
F.D.P. in Hamburg vom 30. September bis 2. Oktober 1974, hg. v. F.D.P.-Bundesgeschäfts-
stelle, Thomas-Dehler-Haus, Bonn o.J. 

3 Die in Klammer stehende Zahl hinter den im folgenden aufgelisteten Thesen verweist auf 
deren Position innerhalb des Thesenkatalogs.  

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

brachte es auf dem Bundesparteitag in Hamburg ein.4 Der Hamburger 
Beschluss führte in einigen Fällen sogar zum Austritt aus der Partei. So ver-
ließ der katholische Staatssekretär im nordrhein-westfälischen Innenministe-
rium, Heinrich Stakemeier, in unmittelbarer Reaktion auf den Kirchenpapier-
Beschluss am 3. Oktober 1974 die FDP. In seinem Austrittsschreiben an den 
nordrhein-westfälischen Innenminister Willi Weyer betonte er die »höchste 
Bedrängnis«5, in die das Kirchenpapier kirchennahe Parteimitglieder gebracht 
habe, so dass es für ihn als Katholiken in dieser Angelegenheit »keine andere 
Lösung«6 gäbe. Ihm gleich tat es der rheinland-pfälzische Justizminister a.D. 
und Präsident der Landessynode der Evangelischen Kirche in der Pfalz, Fritz 
Schneider, am 4. Dezember 1974, der ebenfalls auf die Unvereinbarkeit einer 
weiteren Mitgliedschaft in der FDP mit seinem kirchlichen Engagement ver-
wies.7 Die Tatsache, dass nach Beschluss des Papiers keinerlei Initiativen von 
Seiten der FDP ausgingen, jene Thesen in politisches Handeln oder neue 
Gesetzesbeschlüsse umzusetzen, bestätigt, auf welche Vorbehalte es insge-
samt stieß und dass es alles in allem als gescheitert betrachtet werden musste.8

Einige Kritiker des Kirchenpapiers, auch aus den eigenen Reihen, zogen 
Parallelen zum sogenannten »Kulturkampf« in der Kaiserzeit, bei dem die 
eigentlich liberale Forderung nach einer Trennung von Staat und Kirche letzt-
lich in ihrer kirchenpolitischen, laizistischen Umsetzung gegen jegliche Prin-
zipien des Liberalismus verstoßen hatte. Insbesondere dieser Vergleich zum 
Kulturkampf drückte der liberalen Partei Anfang der 1970er Jahre erneut das 
Odium einer kirchenkritischen Partei auf, ein Odium, das sie durch ihre Kul-
turpolitik der Nachkriegszeit abzustreifen versucht hatte. Diesem Anliegen 
war auch die Konzeption eines »geläuterten Liberalismus« verpflichtet, die 
mit Beginn der 1950er Jahre zur grundlegenden Gesinnung kulturpolitischen 
Handelns der FDP wurde.

4 Vgl. Stellungnahme von Dr. Hildegard Hamm-Brücher beim Bundesparteitag am 1. Okto-
ber 1974. In: Evangelischer Pressedienst (epd) Dokumentation Nr. 50/74, S. 26-31; vgl. 
Einbringungsrede Funcke. In: Thesen der F.D.P. Freie Kirche im freien Staat. Beschluß des 
25. Bundesparteitages der F.D.P. in Hamburg vom 30. September bis 2. Oktober 1974, hg. 
v. F.D.P.-Bundesgeschäftsstelle, Thomas-Dehler-Haus, Bonn o.J., S. 3-10. 

5 Schreiben Stakemeier an Weyer vom 5.10.1974, Landesstaatsarchiv Düsseldorf (LStAD), 
RW 121. 

6 Ebd.
7 Vgl. Aus Protest gegen das »Kirchenpapier« die FDP verlassen. Landtagsabgeordneter 

Schneider: Mit kirchlichem Engagement unvereinbar, in: epd Zentralausgabe (ZA) Nr. 235 
vom 6. Dezember 1974. 

8 Vgl. Barthold C. Witte: ›Freie Kirche im freien Staat‹. Die evangelische Kirche und die 
Freie Demokratische Partei. In: Monatshefte für Evangelische Kirchengeschichte des 
Rheinlands (MRKG) 47/48 (1998/1999), S. 204.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

1. »Geläuterter Liberalismus« 

Seine entscheidende Prägung erlangte der Begriff des »geläuterten Liberalis-
mus« durch den liberalen Kulturpolitiker Paul Luchtenberg, der insbesondere 
in den ersten Jahren der noch jungen Partei immer wieder als Advokat einer 
neuen liberalen Kulturpolitik auftrat. Luchtenberg (1890-1973), von 1950 bis 
1956 Mitglied des Bundestages, gehörte zum Gründerkreis der FDP in Nord-
rhein-Westfalen und bekleidete dort das Amt des Landeskultusministers in 
den Jahren 1956 bis 1958. Sein kulturpolitisches Engagement zeigte sich im 
Vorsitz des auf seine Initiative hin eingerichteten Kulturpolitischen Landes-
ausschusses der FDP Nordrhein-Westfalen sowie seines 1950 auf Bundes-
ebene institutionalisierten Pendants. Ebenso setzte Luchtenberg sich für die 
Schaffung eines Bundeskultusministeriums ein, mit dem Ziel, die in einzelnen 
Ländern stark konfessionell geprägte Kulturpolitik aufzubrechen. 1967 wurde 
er Vorsitzender der Friedrich-Naumann-Stiftung, in deren Vorstand er von 
1961 bis 1970 aktiv mitarbeitete. 
Der »geläuterte Liberalismus« als Ausdruck eines neuen Liberalismusver-
ständnisses nach 1945 wandte sich gegen die Positionen, die nach wie vor 
eine unreflektierte Identifizierung dieses gegenwärtigen Liberalismus mit 
dem Frühliberalismus des 19. Jahrhunderts vollzogen. Das Attribut der Läute-
rung implizierte ein Eingeständnis in die Fehlerhaftigkeit und Revisionsbe-
dürfigkeit mancher paläoliberaler Entwicklungen, die ihre Wurzeln im Zeital-
ter der Aufklärung hatten. Als kritische Auseinandersetzung mit dem frühe-
ren, alten Liberalismus konnte der geläuterte Liberalismus mit Michael Klein 
somit als eine Art »Sündenbekenntni[s]«9 verstanden werden. Die Sünden 
dieses alten Liberalismus sah man dabei in seiner einseitigen Überbewertung 
der durch die Aufklärung neu entdeckten Ratio, insofern der Intellekt des 
Menschen als seine anthropologische »Wesensmitte«10 festgelegt und auf 
diese Weise jegliche Gewissensbindung an eine metaphysische, irrationale 
Instanz zugunsten eines positivistischen Fortschrittsglaubens negiert wurde. 
Die Folgen bzw. »liberalistischen Fehlentwicklungen«11 dieser einseitig pro-
pagierten Bindungslosigkeit bzw. absoluten Freiheit des Menschen konnten 
sich in unterschiedlichen Bereichen zeigen, im geistigen Bereich, insofern 
dem religiösen Glauben seine normative Funktion abgesprochen wurde, aber 
auch im wirtschaftlichen Bereich, etwa in Form eines »ausbeuterischen Man-

9 Michael Klein: Westdeutscher Protestantismus und politische Parteien. Tübingen 2005, 
S. 321.

10 Vortrag Luchtenberg über »liberale Kulturgesinnung«. Gehalten auf dem Bundesparteitag 
1951, Archiv des Liberalismus, Gummersbach (AdL), A 1-21, Bl. 13. 

11 Paul Luchtenberg: Wesen und Ziele liberaler Kulturpolitik. In: Karl Forster (Hrsg.): Studien 
und Berichte der Katholischen Akademie in Bayern. München 1960, S. 196. Luchtenberg 
hielt diesen Vortrag bei einer ersten Begegnung zwischen Liberalen und Katholiken in der 
Katholischen Akademie in Bayern im Jahre 1960. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

chestertum[s].«12 Der neue, geläuterte Liberalismus zeichnete sich nun durch 
die Wiederentdeckung der religiösen Existenz aus, insofern man die Bin-
dungsfähigkeit und mehr noch Bindungsnotwendigkeit des Menschen an 
metaphysische und »irrationale Bezirke«13 anerkannte und auf diese Weise 
das einstige Ideal eines auf einem abstrakten Freiheitsbegriff sich gründenden 
»radikalen Entbundensein[s]«14 zugunsten einer »metaphysischen Seins-
mitte«15 des Menschen ablöste. Die hier dargestellte »ideologische Metamor-
phose«16 beschrieb Luchtenberg im Sinne einer Reaktion auf sich vollzie-
hende zeitbedingte Wandlungsprozesse, denen alle politischen Ideologien 
unterworfen seien, ohne dass jedoch der ihr jeweils zugrunde liegende 
Wesenskern tangiert werde.17 Anfang der 1950er Jahre war es die unmittelbar 
erschütternde Vergangenheit des Nazi-Regimes, die es, so Luchtenberg, kei-
ner Partei erlaube, nach wie vor »nach alten Formeln«18 zu agieren. Der 
geläuterte Liberalismus wurde zur Grundentscheidung jener eingeforderten 
Neubesinnung der geistig-sittlichen Fundamentierung liberaler Parteiarbeit. 

2. Schlaglichter liberaler Kultur- und Kirchenpolitik 

2.1. Die 1950er Jahre 

Die ersten Bundestagswahlen der Nachkriegszeit im Jahre 1949 ließen die 
gerade gegründete FDP mit 11,9% zur drittgrößten Partei innerhalb des neuen 
Parteiensystems werden, ein Ergebnis, das insofern überraschte, als sich die 
»Plattform-Partei«19 FDP unter dem Vorsitz ihres Gründungsvaters Theodor 
Heuss zu diesem Zeitpunkt keineswegs als eine homogene Partei mit einheit-
lichem Programm darstellte. Der Wahlerfolg war auch darauf zurückzufüh-
ren, dass sich bei der Aufteilung der wahlberechtigten Bevölkerung auf das 
neue Parteiensystem insbesondere der Protestantismus als eine verlässliche 
Trägergruppe der FDP ebenso wie der SPD herausgestellt hatte. Jene »Prote-
stantisierung«20 der beiden Parteien bedingte, dass sie ihre weltanschaulich-

12 Luchtenberg, »liberale Kulturgesinnung«, (wie Anm. 10).
13 Luchtenberg, Wesen und Ziele (wie Anm. 11).
14 Luchtenberg, »liberale Kulturgesinnung« (wie Anm. 10), Bl. 14.
15 Luchtenberg, Wesen und Ziele (wie Anm. 11). 
16 Luchtenberg, »liberale Kulturgesinnung«, (wie Anm. 10).
17 Luchtenberg, Wesen und Ziele (wie Anm. 11), S. 195.
18 Bericht über die Beratungen der Leitsätze zur Kulturpolitik vom 18. März 1950, AdL A7-2.
19 Theo Rütten: Von der Plattform-Partei zur Partei des liberalen Programms 1949-1957. In: 

Wolfgang Mischnick (Hrsg.): Verantwortung für die Freiheit. 40 Jahre F.D.P. Stuttgart 
1989, S. 66-80.

20 Karl Schmitt: Konfession und Wahlverhalten in der Bundesrepublik Deutschland. Berlin 
1989, S. 94.  

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

ideologischen und religiösen Überzeugungen neu überdachten. Die »Leitsätze 
zur Kulturpolitik«21 der FDP von 1950, die die Handschrift Luchtenbergs tru-
gen, konnten als ein erster Ertrag jenes Umdenkungsprozesses betrachtet wer-
den. In ihnen legte sich die Konzeption eines »geläuterten Liberalismus« erst-
mals programmatisch dar. Unter Bezugnahme auf die liberalen Attribute 
»Freiheit« und »Individualismus« betonten die Leitsätze die Bindungsfähig-
keit und Bindungsnotwendigkeit des Menschen. Sie verwarfen damit selbst-
kritisch den einseitigen Intellektualismus des Frühliberalismus, der die 
»Kräfte der Seele«22 als gewissensbindende Instanzen nahezu verleugnet und 
so zu einer »‚Entseelung‹ des Daseins« geführt hatte. Christentum und Huma-
nismus wurden als die geistigen Grundlagen der sittlichen und moralischen 
Bindung des Menschen gewürdigt. In diesem Kontext negierte man den 
Kampf gegen Religion und Kirche, den dieser Rationalismus geführt hatte, 
und betonte den Stellenwert religiösen Glaubens und idealistischer Weltdeu-
tung innerhalb der neuen Kulturpolitik. Bedeutend für die weitere Haltung der 
FDP gegenüber Christentum und Religion war die in den Leitsätzen ausge-
drückte doppelte Perspektivnahme auf das Christentum, einerseits als Ethik, 
deren Sittengesetze den »allgemein anerkannten sozialethischen Normen« 
entsprachen und der somit ein »staatspolitisches Interesse von grundsätzlicher 
Bedeutung« zuerkannt wurde, andererseits als Dogmatik, deren Ausgestal-
tung sich »ausschließlich im Raume der Kirche« vollziehen sollte. Durch 
diese doppelte Sichtweise vermochte die Kulturpolitik der FDP einen weiten 
Adressatenkreis anzusprechen, da die von ihr konstatierte Übereinstimmung 
christlicher Ethik mit den bestehenden Sittengesetzen »von allen vertreten 
werden« konnte, unabhängig davon, wo man sich jeweils konfessionell oder 
dogmatisch verwurzelt fühlte. »Liberalismus und Christentum« – in der Kon-
zeption des »geläuterten Liberalismus« waren dies keine Gegensätze mehr, 
sondern vielmehr zwei Weltanschauungen, die sich ergänzend und respektie-
rend zueinander verhielten. 
Im Blick auf die praktische Umsetzung verwies der allgemeine und offene 
kulturpolitische Ansatz auf zwei Themenkreise, zu denen sich die Partei im 
Verlaufe der Zeit immer wieder äußerte bzw. positionieren musste. Das eine 
war ihr noch ungeklärtes Verhältnis zu den beiden Großkirchen, das zu reflek-
tieren und verbessern eine grundsätzliche Aufgabe einer konkreten Kirchen-
politik wurde. Das andere war die enge Verbindung von Politik und Religion, 
wie sie sich im Verhältnis zwischen den Kirchen, insbesondere der Katholi-
schen Kirche und den Unionsparteien zeigte, also jene Verquickung, die man 
mit Beginn der 1950er Jahre durch die Schlagworte Klerikalismus und Kon-

21 Leitsätze zur Kulturpolitik 1950. Abgedruckt in: Peter Juling: Programmatische Entwick-
lung der FDP 1946 bis 1969. Einführung und Dokumente. Meisenheim 1977, S. 102-111. 

22 Leitsätze, in Juling (wie Anm. 21), S. 105. Die folgenden Zitate ebenda.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

fessionalismus beschrieb.23 Sie wurde zur permanenten Herausforderung für 
die kulturpolitische Arbeit der liberalen Partei insgesamt und institutionali-
sierte den anhaltenden Konflikt zwischen dem katholischen Liberalen Tho-
mas Dehler und der Katholischen Kirche, der sich die 1950er und 1960er 
Jahre hindurch zog und zugleich das Verhältnis zu den Unionsparteien, deren 
»C« im Parteinamen stets im Kreuzfeuer Dehlerscher Kritik stand, in nicht 
unerheblichem Maße beeinträchtigte. So sah sich die FDP insbesondere im 
Zuge des Bundestagswahlkampfes 1953 zunehmend »klerikale[r] Hetze«24

und Diffamierungen seitens der Katholischen Kirche ausgesetzt, die durch 
Hirtenbriefe und andere Verlautbarungen einseitig die Politik der Unionspar-
teien unterstützten. Den Unionsparteien wiederum warfen die Liberalen den 
»Mißbrauch der katholischen Geistlichkeit zu politischen Zwecken«25 vor. 
Dennoch übte die FDP im Blick auf eine offizielle Kritiknahme zunächst 
Zurückhaltung. Die Äußerungen zu Kirche, Religion und Christentum inner-
halb des Abschnittes zur Kulturpolitik des »Wahlprogramms 1953«26 waren 
daher kurz und recht allgemein gefasst. Man betonte erneut die Bindung des 
Gewissens und Geistes »an die von Christentum und Humanismus geprägten 
Werte und Pflichten«27 als sittliche Grundlage der Demokratie. Im Bereich 
der Forderungen trat man für die »Freiheit der christlichen und weltanschau-
lichen Bekenntnisse« sowie die »Förderung der christlichen Gemeinschafts-
schule« ein und sprach den Kirchen Gestaltungsmöglichkeiten im Bereich 
Religionsunterricht zu. 

23 Hier sei auf die Definitionen verwiesen, wie sie der Politologe Thomas Ellwein als zeitge-
nössischer Autor der fünfziger Jahre vornahm: »Unter Klerikalismus versteht man zumeist 
[…] den Inbegriff der Folgen, die aus dem so oder so gearteten Machtwillen des Klerus sich 
ergeben. Neben dem innerkirchlichen Klerikalismus steht also der politische, der als Begriff 
alle Bestrebungen umschreibt, direkt oder über die Gläubigen politischen Einfluß auszu-
üben. […] Die klassischen Beispiele für Klerikalismus im politischen Raum sind weniger 
die Politiker unter den Prälaten und Oberkirchenräten als die Fälle aktiver Wahlpropaganda 
durch die Kirche in Form von Hirtenbriefen oder entsprechenden Äußerungen innerhalb des 
Gottesdienstes, der Gemeindearbeit oder des Religionsunterrichts. […] Durch das Entstehen 
der ›christlichen‹ Partei oder der häufig naiven Gleichsetzung von CDU/CSU und Kirchen 
oder einer Kirche, durch die teilweise Verbindung beider und ihre mannigfaltige gemein-
same Repräsentanz ergeben sich unzählige Möglichkeiten, im Sinne des politischen Kleri-
kalismus Einzelentscheidungen des Staates zu beeinflussen. […] Unter Konfessionalismus 
versteht man gemeinhin zunächst die starke Betonung der Konfessionszugehörigkeit in 
allen Lebensbereichen. […] Der Konfessionalismus ist keine bestimmbare Größe, sondern 
eine Tendenz, die eben auch zur Aufteilung entscheidender Posten an die Konfessionen 
führt, so wie gleichzeitig auch noch die Parteizugehörigkeit berücksichtigt wird. Der Kon-
fessionalismus wirkt herausfordernd, weil im allgemeinen bekannt ist, wie gering zahlenmä-
ßig die Schar der ›praktizierenden Christen‹ ist. Man hält aus diesem Grunde die Bevorzu-
gung dieser Bevölkerungsgruppe für ungerecht, urteilt einseitig und übersieht gelegentlich, 
wie neben konfessionellen auch noch fachliche und persönliche Gesichtspunkte eine Rolle 
spielen.« Thomas Ellwein: Klerikalismus in der deutschen Politik. München 1955, S. 15 ff.

24 Vgl. Weiter klerikale Hetze gegen FDP – Protest des Landesverbandsvorsitzenden NRW 
beim Bundeskanzler, in: Rednerschnellbrief (RSB) 9/52 vom 7. November 1952, Nr. 150/7.

25 Ebd. 
26 Vgl. Wahlprogramm 1953. Abgedruckt in: Peter Juling: (wie Anm. 21), S. 128-133. 
27 Wahlprogramm, in Juling (wie Anm. 21), S. 130. Die folgenden Zitate ebenda.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

Im Zuge der zweiten Bundestagswahlen, aus denen die Unionsparteien als 
Siegerinnen hervorgingen, wohingegen die FDP von 11,9% auf 9,5% gefallen 
war, bemühte sich die liberale Partei um eine Intensivierung der Kontakte zu 
den Kirchen. In diesem Bemühen drückte sich zugleich die Sorge aus, die ihr 
näher stehende evangelische Kirche könnte sich dem politischen Gebaren des 
Katholizismus bzw. der Katholischen Kirche im Blick auf deren enge Verbin-
dung zu den Unionsparteien angleichen.28 Wiederum war es Paul Luchten-
berg, der 1954 im Hinblick auf diese angedachten Gespräche »Thesen für eine 
Diskussion über das Verhältnis zwischen FDP und Kirche«29 verfasste. Die 
Thesenreihe spiegelte die Schwierigkeit wider, die sich innerhalb der Kir-
chenpolitik der FDP zunehmend abzeichnete. Einerseits galt es, die Verbind-
lichkeit zum Programm des geläuterten Liberalismus aufrecht zu erhalten und 
das eigene Verhältnis zu den Kirchen positiv zu bestimmen. Darauf verwies 
der erste Teil, der noch über das hinausging, was man in den Leitsätzen von 
1950 über den Stellenwert des Christentums gesagt hatte. Hier bezeichnete 
man die christliche Lehre von der »Freiheit eines Christenmenschen«30 als 
den »mächtigsten Bundesgenossen gegen politische Irrlehren, die autoritäre 
Bestrebungen fördern«31, und begrüßte die Kirchen als Institutionen zur 
»Pflege«32 dieser christlichen Freiheit. Andererseits musste eine Reaktion auf 
das erfolgen, was man parteiintern seit längerem unter den Stichworten Kon-
fessionalismus und Klerikalismus problematisierte. So sprach man den Kir-
chen neben dem Auftrag der christlichen Verkündigung zwar die Möglichkeit 
zu, »die Bürger des Staates […] zu einer christlichen Lebensführung anzuhal-
ten«33, mahnte jedoch zugleich an, sich dabei nicht in politische Angelegen-
heiten einzumischen. Hier verwies man auf die »Wirkungen klerikalistischen 
Strebens«34, die man als Folge einer Überschreitung dieser Kompetenzgren-
zen in Form von Diffamierungen bereits erfahren habe und nach wie vor, ins-
besondere im Bereich der Kulturpolitik, erfahre. Die Tatsache, dass die The-

28 »Die CDU ist eine große Gefahr. Wir sind doch nicht antiklerikal, wir sind nicht antichrist-
lich und nicht antikirchlich. Aber Sie werden doch nicht die Gefahr negieren wollen? […] 
Sie müssen doch erkennen, daß der Katholizismus im Vormarsch ist, daß die evangelische 
Kirche sich völlig an die Seite dieser Bewegung stellt.« Redebeitrag Thomas Dehlers auf der 
Bundesvorstandssitzung vom 23. Oktober 1953. Vgl. Protokoll der Sitzung vom 23. Okto-
ber 1953. Abgedruckt in: FDP-Bundesvorstand. Sitzungsprotokolle 1949-1954. Die Libera-
len unter dem Vorsitz von Theodor Heuss und Franz Blücher, bearbeitet von Udo Wengst. 
Düsseldorf 1990, S. 1211.

29 Thesen für eine Diskussion über das Verhältnis zwischen FDP und Kirche, AdL A7-7, 
Bl. 15-18. Siehe auch Friedrich-Naumann-Stiftung (Hrsg.): Dokumentation Liberalismus, 
Christentum und Kirche. Sankt Augustin 1988, S. 80-82. 

30 Thesen (wie Anm. 29), Bl. 15. 
31 AaO, Bl. 16. 
32 Ebd. Nebenbei bemerkt, indizierte die Verwendung dezidiert lutherischen Vokabulars (Frei-

heit eines Christenmenschen) das weitaus bessere Verhältnis der FDP zur evangelischen 
Kirche. 

33 AaO, Bl. 17.
34 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

senreihe, ursprünglich als »parteiamtliche Denkschrift«35 gedacht, nicht offi-
ziell verabschiedet, sondern als »Aide mémoire«36 ausschließlich der parteiin-
ternen Diskussion zur Verfügung gestellt wurde, offenbarte erneut eine 
gewisse Zurückhaltung der liberalen Partei im Blick auf eine offiziell festge-
schriebene Kritiknahme. 
Die Konflikte, die die FDP ab Mitte der 1950er Jahre mit der CDU ausfocht – 
schlagwortartig seien die Kontroversen um Saarpolitik und Wahlrecht 
genannt –, führten zu einer zunehmenden Distanz zwischen den Koalitions-
partnern und schließlich Anfang 1956 zum Ende der Regierungskoalition. 
Auch parteiintern kam es zu Spannungen, die im April 1956 zur Spaltung der 
Bundestagsfraktion und der Gründung einer Freien Volkspartei führten. Jene 
Ereignisse wirkten sich auch auf die Kulturpolitik der FDP aus, die in diesen 
Jahren entscheidend von ihrem damaligen Parteivorsitzenden Thomas Dehler 
und dessen permanenter Kritik am politischen Katholizismus und den soge-
nannten »C-Parteien« geprägt wurde. Im Blick auf die kirchenpolitische 
Arbeit der Partei war für die Ära Dehler insgesamt festzustellen, dass die 1954 
in verstärktem Maße in Angriff genommenen Dialogversuche mit den beiden 
Kirchen – als viel mehr konnte man es zu jenem Zeitpunkt noch nicht bezeich-
nen – in den Hintergrund rückten, was sicherlich auch auf die entstandenen 
zusätzlichen Belastungen der Partei zurückzuführen war, mindestens aber im 
Blick auf die Katholische Kirche als Konsequenz einer schärfer werdenden 
Kritik an der Einmischung der Kirche im politischen Bereich verstanden wer-
den konnte. 
1957 fand die FDP in ihrem ersten Grundsatzprogramm, dem »Berliner Pro-
gramm« 37, somit deutlichere, der Aktualität verpflichtete Worte, indem sie 
betonte, »aus sozialer Verantwortung […] den Marxismus und sozialistische 
Experimente, […] aus christlicher Verantwortung den Mißbrauch der Reli-
gion im politischen Tageskampf«38 abzulehnen. Die Verwendung der Voka-
beln »Mißbrauch« und »Kampf« illustrierte den zunehmend schärferen und 
offeneren Ton der FDP. Zugleich konnte der Ausdruck »christliche Verant-
wortung« schon beinahe als pro-christliches Bekenntnis verstanden werden, 
das das Miteinander von Liberalismus und Christentum im Sinne des geläu-
terten Liberalismus zum Ausdruck brachte. 
In dem Bemühen, die Position der FDP als »dritte Kraft« im Parteiensystem 
weiter zu konsolidieren, betonte der neue Parteivorsitzende Reinhold Maier 
im Januar 1957 die prioritäre Erörterung wirtschafts- und sozialpolitischer 

35 Schreiben Josef Ungeheuer an die Mitglieder des Bundesvorstandes vom 22. Mai 1954, 
AdL N1-2462.

36 Schreiben Josef Ungeheuer an Otto Bezold vom 14. Juni 1954, AdL A7-7.
37 Das Berliner Programm. Abgedruckt in: Juling (wie Anm. 21), S. 145-154.
38 Berliner Programm, in Juling (wie Anm. 21), S. 145.  

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Themen vor Fragen der Wehrpolitik, Außenpolitik und Religion39; eine Stra-
tegie, die angesichts der Heftigkeit, mit der der Wahlkampf zu den dritten 
Bundestagswahlen in katholischen Kreisen aber auch seitens der Unionspar-
teien zum Teil geführt wurde, nicht eingehalten werden konnte. Die Grün-
dung der katholischen »Aktion 57«, die es sich zum Ziel gesetzt hatte, für die 
Regierung des Bundeskanzlers und somit gegen alle »liberalistischen und 
sozialistischen Kräfte«40 vorzugehen, sowie die mehrfach getätigte Aussage 
Konrad Adenauers, die anstehenden Bundestagswahlen würden letztlich dar-
über entscheiden, »ob Deutschland christlich bleibe oder kommunistisch 
wird«41, veranlassten die FDP dazu, in ihrem »Aktionsprogramm 1957« 
erneut auf die Aussagen des Berliner Programms zu rekurrieren.42 Zudem 
wandte man sich mit einer »Erklärung des Bundesvorstandes der Freien 
Demokratischen Partei zum Thema ›Christentum und Kirchen im Wahl-
kampf‹«43 erstmals an 22 evangelische und 22 katholische Bischöfe. Die darin 
explizierte Hauptkritik bezog sich auf die aus den Äußerungen der CDU als 
immer stärker hervorgehend empfundene Überzeugung, die Politik der Bun-
desregierung decke sich unmittelbar mit »Gottes Plänen«44, eine Ansicht, die 
man seitens des Bundesvorstandes als »gefährlich und unchristlich«45 ein-
stufte. Während man die evangelische Kirche aufforderte, sich »um der 
Gewissen unserer christlichen Mitglieder und Wähler willen […] klar von 
dieser Propaganda zu distanzieren«46 sowie festzustellen, »dass die Verkündi-
gung der Kirche und die Wahl oder Nichtwahl der CDU zwei Dinge sind, die 
unmittelbar nichts miteinander zu tun haben«, beschränkte sich die Anrede an 
die Katholische Kirche auf die Bereitschaftsbekundung, in gemeinsamen 
Gesprächen aufzuweisen, »dass ein geistig-geschichtlicher Wandel die Schei-
dewand zwischen der Religion und dem liberalen Gedanken beseitigt hat«. So 
wie die Unterschiedlichkeit der beiden Appelle die Haltung der FDP gegen-
über den beiden Kirchen zum Ausdruck brachte, konnten auch die Reaktionen 
der Kirchen auf das Schreiben der FDP als Spiegelbild dessen betrachtet wer-
den, wie man sich der Partei gegenüber positionierte. Von 22 evangelischen 

39 Vgl. Protokoll der Sitzung des Bundesvorstandes vom 23. Januar 1957. Abgedruckt in: 
FDP-Bundesvorstand. Die Liberalen unter dem Vorsitz von Thomas Dehler und Reinhold 
Maier. Sitzungsprotokolle 1954-1960, bearbeitet von Udo Wengst. Düsseldorf 1991, S. 242.

40 Zitiert nach Katholische »Aktion 57«: Missbrauch der Freiheit der Kirche. In: RSB 127/57 
vom 22. März 1957, Nr. 167. Zur katholischen Aktion siehe auch Thomas M. Gauly: Kirche 
und Politik in der Bundesrepublik Deutschland 1945-1976. Bonn 1990, S. 190. Umgekehrt 
warf die FDP den Unionsparteien erneut den Missbrauch der Kirchen zur Wahlpropaganda 
vor. Vgl. dazu Wahlpropaganda unter dem Deckmantel der Kirche. In: RSB 137/57 vom 21. 
Juni 1957, Nr. 312. 

41 Deutschland ist christlich auch ohne CDU. In: RSB Nr. 138/57 vom 28. Juni 1957, Nr. 313.
42 Vgl. Aktionsprogramm 1957. Abgedruckt in: Juling (wie Anm. 21), S. 155-158. 
43 Erklärung des Bundesvorstandes der Freien Demokratischen Partei, AdL A7-11, Bl. 45f. 
44 Erklärung (wie Anm. 43), Bl. 45. 
45 Ebd.
46 AaO, Bl. 46. Die folgenden Zitate ebenda.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Bischöfen gaben knapp dreiviertel (15 Personen) der Partei eine Rückmel-
dung, wohingegen seitens der Katholischen Kirche nur von etwa einem Drittel 
(acht Personen) eine Reaktion erfolgte.47

Die Ergebnisse der Bundestagswahlen vom 15. September 1957 zeigten nun, 
dass sich das Misstrauen insbesondere der katholischen Wähler der FDP 
gegenüber wieder verstärkt hatte. Die Partei musste einen Stimmenverlust 
von 9,5% auf 7,7% hinnehmen, der hauptsächlich darauf zurückzuführen war, 
dass sie, obschon sie ihre protestantische Wählerschaft weitgehend halten 
konnte, mehr als die Hälfte ihrer katholischen Wähler verloren hatte.48 Das 
Wahlergebnis von 1957 gab den weiteren kultur- bzw. kirchenpolitischen 
Kurs der Partei vor. So wusste sich die FDP auch in den kommenden Jahren 
ihrer Aufgabe verpflichtet, als Mahner gegen die Klerikalisierung und Kon-
fessionalisierung vorzugehen, und bemühte sich gleichzeitig in verstärkter 
Form darum, die Kontakte insbesondere zur evangelischen Kirche zu intensi-
vieren. Dabei erhoffte sich die Partei auch einen Zuwachs bei jenen protestan-
tischen Wählern aus den Unionsparteien, die zunehmend Schwierigkeiten mit 
deren gesellschafts- und kulturpolitischen Forderungen hatten. War es 1955 
zu einem ersten Gespräch zwischen Vertretern der FDP und EKD gekommen, 
so traf man sich 1957 erneut; auch entstanden jetzt erstmals Kontakte zu den 
Evangelischen Akademien.49 1960 kam es zu einem ersten Treffen zwischen 
Katholiken und Liberalen in der Katholischen Akademie in Bayern, das 
jedoch erst 1968 seine Fortsetzung fand.50 

47 Übersicht: FDP-Erklärung zum Thema Christentum und Kirchen im Wahlkampf, AdL A7-
11. Vgl. auch Matthias Scholz: Streit um die Freiheit in der Moderne. Kirche, Katholiken 
und die FDP (1948-1976). Münster 1994, S. 245f. 

48 »Wie gering die politischen Sympathien für die FDP im deutschen Katholizismus waren, 
belegen die Ergebnisse der Bundestagswahlen zwischen 1949 und 1969: wäre es nur nach 
den Katholiken gegangen, wären die Freien Demokraten dreimal, 1953, 1957 und 1969, an 
der 5%-Klausel gescheitert.« Thomas Großmann: Zwischen Kirche und Gesellschaft: Das 
Zentralkomitee der Deutschen Katholiken 1945-1970. Mainz 1991, S. 325. Vgl. auch 
Scholz, Streit (wie Anm. 47), S. 215. 

49 Vom 15. bis 17.3.1957 fand in der Evangelischen Akademie Bad Boll eine Tagung zum 
Thema »Fragen an den Liberalismus« statt, an der von liberaler Seite u.a. Hildegard Hamm-
Brücher sowie der parteinahe Theologe Klaus Scholder teilnahmen. Eine Tagung der Evan-
gelischen Akademie in Loccum zum Thema »Das Recht des Liberalismus«, die vom 2. bis 
5. Dezember 1957 stattfand, war seitens der Initiatoren mit dem ausdrücklichen Ziel ins 
Leben gerufen worden, jetzt auch »mit den liberalen Kräften in eine gute Fühlung« zu kom-
men. Schreiben Johannes Döhring an Hanns Lilje vom 16. Oktober 1957, Landeskirchliches 
Archiv der Evangelisch-Lutherischen Kirche Hannover (LKAH), E 46 Nr. 142.

50 Bei der Tagung vom 8. bis 10.1.1960 zum Thema »Christentum und Liberalismus« hielt 
Paul Luchtenberg besagten Vortrag über »Wesen und Ziele liberaler Kulturpolitik«. Vgl. 
Anm. 11. Die 1968er Tagung zum Thema »Öffnung zur Welt und offene Gesellschaft – Dia-
log zwischen Katholizismus und Liberalismus« fand, von der Friedrich-Naumann-Stiftung 
ausgerichtet, in der Theodor-Heuss-Akademie statt. Man verstand sie als Fortsetzung des 
Treffens von 1960 und erhoffte sich dabei eine bessere Basis für gemeinsame Gespräche, 
die man durch die Ereignisse des zweiten Vatikanischen Konzils und den erst kurz zuvor 
stattgefundenen Katholikentag in Essen durchaus gewährleistet sah. Vgl. Schreiben Rolf 
Schroers an Josef Ertl vom 26. September 1968, AdL 8516. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Der im März 1961 beschlossene »Aufruf zur Bundestagswahl«51 enthielt die 
bewährte Kritik an der Vermischung von Religion und Politik und griff den 
Teil des Berliner Programms auf, in dem der Kampf gegen den »Mißbrauch 
der Religion im politischen Tageskampf« artikuliert wurde. Im Kontext der 
Kritik an einer zunehmenden »Konfessionalisierung [des] öffentlichen 
Lebens«52 erfolgte weiterhin das erneute Plädoyer für »die christliche 
Gemeinschaftsschule mit getrenntem Religionsunterricht unter Aufsicht der 
Kirchen«.53 Hinzu trat nun eine Würdigung der Bedeutung der Kirchen, dies-
mal in der Form, dass man auf die bis dato erfolgten Kontakte zurückblickte 
und deren Notwendigkeit betonte. Insgesamt betrachtet ließen die Äußerun-
gen des Wahlaufrufes zu Religion, Christentum und Kirche eine gewisse 
Zurückhaltung erkennen, die darauf zurückzuführen war, dass man bereits 
geschlossene Kontakte insbesondere zur evangelischen Kirche nicht leichtfer-
tig aufs Spiel setzen wollte. Das Wahlergebnis der Bundestagswahlen vom 
17. September 1961 schien den Kurs der FDP zu bestätigen, denn sie erreichte 
mit 12,8% aller Stimmen das beste Ergebnis ihrer Parteigeschichte. Im Hin-
blick auf die Wählerschaft zeichnete sich dabei nicht nur ein Stimmengewinn 
bei den protestantischen Wählern ab, sondern auch 8% aller Katholiken ent-
schieden sich für die liberale Partei. 

2.2. Die 1960er und 1970er Jahre

In den 1960er Jahren vollzog die FDP den wohl einschneidensten Wandel 
ihrer Parteigeschichte, der sich in einer Hinwendung zu einem modernen 
sozialen Liberalismus manifestierte und schließlich im zweiten Grundsatzpro-
gramm der Partei, den Freiburger Thesen von 1971, auch programmatisch 
festgeschrieben wurde. Mehrere Phasen charakterisierten die Entwicklung der 
Partei in diesem Jahrzehnt; schlaglichtartig seien an dieser Stelle ihr »Umfall« 
1961, der Gang in die Opposition im Jahre 1966 und schließlich die Bildung 
der sozialliberalen Koalition 1969 erwähnt. Der Bereich der Kirchenpolitik 
wurde während des besagten Umwandlungsprozesses der Partei entscheidend 
mitgeprägt. Brachte Erich Mende auf dem Düsseldorfer Parteitag im Mai 
1962 noch seine Genugtuung dahingehend zum Ausdruck, »daß die Freien 
Demokraten in ihrer eindeutigen Haltung mehr und mehr auch von den Ver-

51 Aufruf zur Bundestagswahl 1961. Abgedruckt in: Juling (wie Anm. 21), S. 162-167.
52 Die Auswirkungen jener konfessionellen Politik zeigten sich besonders in den CSU- bzw. 

CDU-regierten Ländern wie Bayern und Nordrhein-Westfalen. In einem Bericht im Bun-
deshauptausschuss vom 24. August 1961 verwies Willi Weyer auf die gegenwärtige Situa-
tion in seinem Land, wo sich die absolute CDU-Regierung dahingehend ausgewirkt hatte, 
dass ¾ aller Stellen mit Katholiken besetzt seien. Vgl. Wortprotokoll des Bundeshauptaus-
schusses vom 24.8.1961, AdL A12-36. 

53 Aufruf, in Juling (wie Anm. 21), S. 167.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

tretern der beiden Kirchen verstanden werden«54, und drückte sich darin 
zugleich der Wunsch nach einer Fortsetzung jenes kirchenpolitisch positiven 
Kurses aus, so ließ sich alsbald eine gewisse Stagnation erkennen, die auch 
damit zu tun hatte, dass eine auf Profilierung gegenüber den Unionsparteien 
angelegte kritische FDP-Kirchenpolitik ihrer aktuellen Strategie, die auf eine 
erneute christlich-liberale Koalition hin zielte, widersprochen hätte. Bis Mitte 
der 1960er Jahre wurde dieser kirchenpolitische Bereich somit weitgehend 
ausgespart. Liselotte Funckes knappes Urteil Anfang 1965 über die dahinge-
hende Haltung ihrer eigenen Partei – »die FDP schwieg«55 – bedeutete dieser, 
jenen Zeitpunkt für ein Neuüberdenken der eigenen Kirchenpolitik verpasst, 
zumindest aber nicht hinreichend genutzt zu haben, im Gegensatz zum Sozia-
lismus, dem es in den vergangenen Jahren gelungen war, sich der Kirche 
gegenüber als Alternative zur CDU zu profilieren. Die weitgehende Ausspa-
rung des kirchenpolitischen Bereiches bestätigte das allgemeine konturenlose 
Bild der FDP Mitte der 1960er Jahre, das dann auch im Bundestagswahl-
kampf 1965 zutage trat. 
Ein neues und anderes Interesse an kirchenpolitischen Fragestellungen ließ 
sich für die Oppositionsjahre ab 1966 feststellen. Anders war es, als nicht 
mehr die Beziehung der Partei zu Christentum und Kirche thematisiert wurde, 
sondern jetzt die Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche in den Vorder-
grund rückte. Dabei vermochte sich eine Tendenz durchzusetzen, für die eine 
Trennungsforderung charakteristisch war. Die Deutschen Jungdemokraten 
waren große Befürworter dieser Trennungsforderung und wirkten in jenen 
Jahren der liberalen Opposition, für die ihnen generell ein großer Einfluss auf 
die im Wandel begriffene Partei zugesprochen wird, auch in diesem Bereich 
katalysierend.56 Aber auch in der FDP mehrten sich Stimmen, die eine solche 
Forderung aufgrund aktueller politischer Ereignisse jetzt öffentlich ausspra-
chen. So betonte Hildegard Hamm-Brücher, »Symbol des Widerstandes 
gegen die unablässigen Konfessionalisierungsbestrebungen der CSU«57, auf 
dem Bundesparteitag 1967 im Kontext der wiederaufflammenden Auseinan-
dersetzungen über die Konfessionsschulen: »Und wenn gar quasi kirchenamt-
liche Presseverlautbarungen hinzukommen, daß man statt der Freien Demo-
kratischen Partei lieber die NPD im Parlament sähe, dann wird sich die Forde-

54 Rede Mendes »Die FDP als gestaltende Kraft in der Verantwortung«, gehalten auf dem Düs-
seldorfer Parteitag vom 23.-25. Mai 1962, AdL, A1-195. 

55 Schreiben Funcke an die Mitglieder des Bundesvorstandes der FDP vom 11. Januar 1965, 
AdL N1-3102.

56 Vgl. Aktionsprogramm der Deutschen Jungdemokraten. Bundesjugendtag Berlin Mai 1967, 
AdL 11263. Hier forderten die Jungdemokraten die »strikte Trennung« von Staat und 
Kirche. 

57 So die Charakterisierung Hamm-Brüchers durch O.v. Löwenstein im Kontext der bayri-
schen FDP-Politik. In: Die Zeit Nr. 49 vom 7. Dezember 1962. Zitiert nach: Kurt Körper: 
Bilanz der Jahre 1960-1966. Braucht Deutschland eine liberale Partei? Köln 1968, S. 231. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

rung nach einer in anderen Demokratien selbstverständlichen verfassungs-
rechtlichen Trennung von Kirche und Staat nicht länger unterdrücken las-
sen.«58 Die sogenannte »Nürnberger Wahlplattform«59 von 1969 brachte dann 
jene Forderung, zu deren Verschärfung erneut die Jungdemokraten beigetra-
gen hatten, programmatisch zum Ausdruck. In ihr sprach sich die FDP für die 
volle Verwirklichung der im Grundgesetz vorgesehenen Trennung von Staat 
und Kirche aus. Die einzelnen Forderungen entsprachen dabei zum Teil 
denen, die dann auch im Kirchenpapier von 1974 artikuliert wurden: »Die 
F.D.P. hält daher den Zeitpunkt für Verhandlungen mit den Kirchen für 
gekommen, um Konkordate oder Kirchenverträge abzulösen, durch die die 
staatliche Bildungspolitik gebunden wird, die noch bestehenden Einwir-
kungsmöglichkeiten staatlicher Stellen auf innerkirchliche Entscheidungen zu 
beseitigen, die staatliche Kirchensteuer durch ein kircheneigenes Abgabesy-
stem zu ersetzen, für die sozialen Aufgaben der Kirchen in der Gesellschaft 
aufgabengerechte staatliche Zuschüsse zu sichern. Die Verpflichtung, bei 
staatlichen Stellen oder bei Bewerbungen die Religionszugehörigkeit anzuge-
ben, ist zu beseitigen.«60 In den Freiburger Thesen von 1971 wurde der 
Bereich der Kulturpolitik, sehr zur Verärgerung Luchtenbergs, komplett aus-
gespart.61 Weiterhin war festzustellen, dass die FDP entgegen der Aussage 
ihres Wahlaufrufs zur vorgezogenen Bundestagswahl 1972, wo sie mit Ver-
weis auf die Nürnberger Wahlplattform betonte, ihr Wahlprogramm »weitge-
hend verwirklicht, ihren Wählerauftrag gewissenhaft wahrgenommen und 
ihre Pflichten als Wahrer liberaler Grundsätze getan zu haben«62, keine 
Anstalten unternommen hatte, die 1969 aufgestellten kirchenpolitischen For-
derungen zu verwirklichen. Hier zeigten sich die Folgen der sozialliberalen 
Koalition, mit der sich die Kirchenpolitik der liberalen Partei erneut und jetzt 
im Sinne einer Annäherung an die kirchenpolitische Arbeit der SPD verän-
derte. Diese hatte es Anfang der 1970er Jahre geschafft, sich als eine Partei zu 
etablieren, die für Katholiken zusehends attraktiver wurde und eine echte 
Alternative zu den Unionsparteien darstellte. Die Bemühungen der liberalen 
Partei im Jahre 1972 um die katholischen Kreise, die man als Reformkatholi-

58 Rede Hildegard Hamm-Brüchers auf dem Bundesparteitag am 4. April 1967, AdL A1-325.
59 Praktische Politik für Deutschland – Das Konzept der F.D.P., verabschiedet vom 

20. Ordentlichen Bundesparteitag der Freien Demokratischen Partei am 25. Juni 1969 in 
Nürnberg. Abgedruckt in: Günter Verheugen: Das Programm der Liberalen. Zehn Jahre 
Programmarbeit der F.D.P. Baden-Baden 1979, S.15-32. 

60 Praktische Politik für Deutschland, in Verheugen (wie Anm. 59), S. 18.
61 »Zutiefst enttäuscht bin ich darüber, dass in Freiburg kein Wort zur Situation der Kulturpo-

litik gefallen ist, obgleich Zeitung und Rundfunk tagtäglich mit geradezu unglaublichen Tat-
sachenberichten aufwarten. – Man sage mir jetzt nicht, die Kulturpolitik gehöre nach dem 
Grundgesetz in die Kompetenz der Länder und könne daher auf einem Bundesparteitage 
nicht behandelt werden; denn wir Freien Demokraten haben den kulturpolitischen Hyperfö-
deralismus seit eh und je abgelehnt und bekämpft.« LStaD RW 62-279. 

62 Wahlaufruf 1972. Abgedruckt in Verheugen (wie Anm. 59), S. 163-165. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

ken bezeichnete, ebenso wie die Anfrage des Katholischen Büros an die FDP 
im Blick auf eine Wiederaufnahme gemeinsamer Gespräche konnten in die-
sem Zusammenhang gesehen werden. Mit dem Kirchenpapier von 1974 
erfolgte fünf Jahre nach der Nürnberger Wahlplattform die nächste program-
matische Aussage zum kulturpolitischen Bereich Kirche, Religion und Chri-
stentum. 

3. Zur Entstehung des Kirchenpapiers: Freie Kirche im freien Staat

3.1. »Liberalismus und Christentum« 

Von grundsätzlicher Bedeutung für eine genaue Einordnung des Kirchenpa-
piers in den kulturpolitischen Kontext der FDP ist die Tatsache, dass seine 
Ursprünge nicht in der FDP lagen. Die Deutschen Jungdemokraten waren es, 
die die Grundlage für das Kirchenpapier lieferten, als sie am 28. Januar 1973 
auf der Bundesdelegiertenkonferenz in Duisburg ein Streitpapier mit dem 
Titel »Liberalismus und Christentum«63 verabschiedeten. Wichtiger als die 
darin explizierten 17 Forderungen zur Trennung von Staat und Kirche, die in 
verkürzter und partiell deutlich abgeschwächter Form ihre Aufnahme im 
FDP-Kirchenpapier fanden, waren die Aussagen zum Verhältnis von Libera-
lismus und Religion in der Präambel, die das theoretische Fundament jener 
Forderungen darstellten. Hier wurde in erkenntnistheoretischer Hinsicht ein 
gegenseitiger Widerspruch formuliert. So betonte man, dass eine liberale, auf-
klärerisch-rationale Sichtweise »menschliche Erkenntnis prinzipiell als 
unvollständig und fehlerhaft und ihren Prozess prinzipiell als unabgeschlos-
sen und unabschließbar«64 erachte, wohingegen Religion einen irrationalen 
Charakter aufweise, da sie sich im Besitz letzter Wahrheiten glaube. Eine 
ideologiekritische Auseinandersetzung mit den Zielen und Inhalten des Chri-
stentums sei daher nötig, um zu hinterfragen, inwieweit dessen Einfluss auf 
die Gesellschaft einen Beitrag zur »gesamtgesellschaftlichen Emanzipa-
tion«65 darstelle. Im Blick auf die Kirchen galt es, ihre »ideologiebildende und 
herrschaftsstabilisierende Funktion«66 bewusst zu machen. Noch deutlicher 
hatte die erste Fassung des Jungdemokratenpapiers, die aus dem Kreisverband 
Hagen hervorgegangen war, das, was hier in bereits wesentlich abgeschwäch-
ter Form artikuliert wurde, auf den Punkt gebracht; darin hatte man sich klar 

63 Liberalismus und Christentum, beschlossen auf der Bundesdelegiertenkonferenz der Deut-
schen Jungdemokraten (DJD) am 28. Januar 1973. Abgedruckt in: Peter Rath: Trennung von 
Staat und Kirche. Dokumente und Argumente. Hamburg 1974, S. 11-14. 

64 Liberalismus und Christentum, in Rath (wie Anm. 63), S. 11.
65 AaO, S. 12. 
66 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

und eindeutig für die »Beseitigung der Amtskirchen als Träger emanzipati-
onsfeindlicher Ideologien«67 und die »Überwindung von Religion«68 ausge-
sprochen. 
Fragt man nach dem Ursprung dieser antikirchlichen und antireligiösen 
Ansichten der Jungdemokraten, so konnten sie zunächst ganz allgemein als 
Ausdruck jenes Wandlungsprozesses der liberalen Parteijugend verstanden 
werden, den diese etwa von Beginn der Oppositionszeit der FDP an vollzog 
und den man allgemein als »Ruck nach links« beschrieb. Charakteristisch für 
diese Neuausrichtung, die sich dann auch auf die Linkswende der FDP aus-
wirkte, waren eine verstärkte Annäherung an den Sozialismus, eine partielle 
Affinität zu Positionen und Gruppen der unter der Abkürzung »APO« subsu-
mierten außerparlamentarischen Opposition sowie schließlich der Wandel 
von einer sozialliberalen hin zu einer radikaldemokratischen politischen Aus-
richtung, wie dieser ab etwa 1969 zu verzeichnen war. Begleitet wurde die 
Grundsatzdebatte jener Jahre von internen Flügelkämpfen zwischen gemä-
ßigt-linken und ganz linken Positionen, die mit dem sogenannten »Leverkuse-
ner Manifest«69 von 1971, dessen Grundgedanken zur Veranschaulichung 
jener politischen Ausrichtung der Jungdemokraten kurz dargelegt werden sol-
len, zu einem relativen Ende kamen. Darin artikulierten die Jungdemokraten 
als Ziel liberaler Politik »die Sicherung und Erweiterung der Möglichkeiten 
zur Befriedigung individueller und sozialer Bedürfnisse für alle Gruppen und 
Mitglieder einer Gesellschaft und bewusstes Vorantreiben des Emanzipati-
onsprozesses«.70 Auf der Grundlage eines materialistischen Freiheitsbegriffes 
ging es somit um die Beseitigung jedweder Abhängigkeiten des Menschen. 
Konkretisiert und inhaltlich expliziert wurde diese Zielsetzung durch 
bestimmte Ansätze, die gleichermaßen auch die Aussagen des »Liberalismus 
und Christentum« –Papier determinierten. So implizierte liberale Politik als 
humanistische Politik, die sich der Ausrichtung und Orientierung an mensch-
lichen Bedürfnissen verpflichtet sah, die Absage an jene Systeme, die diese 
Bedürfnisse einer »philosophisch, metaphysisch, theologisch oder sonst 
wie«71 begründeten Instanz unterordnen wollten. Der aufklärerisch-rationale 
Charakter liberaler Politik zeigte sich darin, dass sie die Rationalität bzw. 
Fähigkeit des Menschen zu rationalem Handeln »aufgrund der Erkenntnis der 
tatsächlichen Gegebenheiten«72 als einzige Möglichkeit gesellschaftspoliti-

67 Antrag Nr. 2 des Kreisverbandes Hagen: Liberalismus und Christentum, AdL 11414, S. 9.
68 Antrag Nr. 2 (wie Anm. 67), S. 3.
69 Grundsatzbeschlüsse der Bundesdelegiertenkonferenz in Leverkusen vom 21.-23.5.1971. 

Abgedruckt in: Peter Pulte (Hrsg.): Politische Jugendorganisationen. Programmatik, 
Beschlüsse, Forderungen und Thesen von Jungsozialisten, Junger Union, Jungdemokraten. 
Leverkusen-Opladen 31976, S. 289-316. 

70 Grundsatzbeschlüsse, in Pulte (wie Anm. 69), S. 289f. 
71 AaO, S. 290.
72 AaO, S. 291. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

schen Handelns sanktionierte. Dabei legte die Einsicht in die »prinzipiell[e] 
Unvollständigkeit und Fehlerhaftigkeit menschlicher Erkenntnis«73 das Prin-
zip der Toleranz als unabdingbaren Bestandteil liberaler Politik fest – deutlich 
zeigte sich hier die Rezeption eines auf Karl Popper zurückgehenden kriti-
schen Rationalismus. Schließlich verwies die Frontstellung gegenüber »kon-
servativen und reaktionären Kräften«74, die das grundsätzliche Ziel eines 
»Abbau[s] von Fremdbestimmung«75 durch »demokratische Gestaltung aller 
Bereiche der Gesellschaft«76 erneut exponierte, auf die progressive, radikal-
demokratische Gesinnung liberaler Politik. In den skizzierten Ansätzen 
drückte sich eine Politik der »Systemüberwindung« aus, die der Bielefelder 
Soziologe Helmut Schelsky als typische politische Prämisse der linken Radi-
kalen jener Zeit auswies.77 Als eine Gruppe von Institutionen, die von dieser 
systemüberwindenden Revolution betroffen waren, nannte Schelsky »jene der 
Sozialisation und der Kommunikation, zu denen als Institutionen der Erzie-
hung und der ›Lebenssinn-Information‹ vor allem die Kirchen«78 gehörten. 
Ein Blick in die umfassende kritische Gesellschaftsanalyse des Leverkusener 
Manifests verifizierte die Aussagen Schelskys auch für die Politik der Jung-
demokraten, insofern hier die Kirchen zusammen mit »Familie, Schule, 
Arbeitsplatz, Justiz, Bundeswehr, Verbände etc.«79 als »Ideologiefabriken«80

bezeichnet wurden, die zur Unfreiheit des Menschen beitrugen, insofern sie 
durch Werte- und Verhaltensmuster einen verinnerlichten Leistungszwang 
ideologisch absicherten. Da diese Ideologiebildung im diametralen Gegensatz 
zur oben konstatierten Erkenntnisfähigkeit des Menschen stand, die wiederum 
Voraussetzung für seine gelungene Emanzipation war, galt es, jene »ideolo-
giebildenden Mechanismen in den Institutionen«81 aufzuzeigen und dadurch 
insgesamt zu einer »Befähigung zur Ideologiekritik und zur Erkenntnis der 
eigenen Interessen«82 beizutragen. Der konkreten Umsetzung dieser Politik 

73 Ebd.
74 AaO, S. 292. 
75 Ebd.
76 AaO, S. 291f.
77 »›Systemüberwindung‹ […] bedeutet zunächst die politischen Gemeinsamkeiten und Kenn-

zeichen der westlichen Demokratie, ihrer verfassungsrechtlichen Grundlagen und die plura-
listische Verteilung ihrer Herrschaftspositionen aufzuheben und auszuwechseln; dahinter 
steht die Absicht, die grundlegenden politisch-sozialen Leitbilder und die darauf beruhen-
den Lebensformen der gesellschaftstragenden Gruppen der Bundesrepublik […] abzuschaf-
fen, indem man ihnen ihre werthaften und ideologischen politisch-sozialen Grundlagen ent-
zieht.« Helmut Schelsky: Die Strategie der »Systemüberwindung«. Der lange Marsch durch 
die Institutionen. In: Frankfurter Allgemeine, Sonderdruck vom 10. Dezember 1971.

78 Schelsky, Systemüberwindung (wie Anm. 77). Eine zweite Gruppe betraf die Einrichtun-
gen, die die »klassischen Aufgaben des Staates wahrnehmen, also Außenpolitik, Verteidi-
gung, Justiz, innere Sicherheit und Verwaltung.«

79 Grundsatzbeschlüsse, in Pulte (wie Anm. 69), S. 299.
80 Ebd.
81 AaO, S. 300.
82 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

diente die sogenannte »Zwei-Wege-Strategie«83, die als innovative Kompro-
missformel zwischen den progressiven und gemäßigten Kräften der Jungde-
mokraten verstanden werden konnte. Sie beschrieb ein doppeltes Vorgehen, 
insofern man einerseits durch Basisarbeit und eine Politisierung der Gesell-
schaft den dort entstehenden progressiven Zielen in Zusammenarbeit mit 
anderen demokratischen Gruppen zum Durchbruch verhelfen wollte (erster 
Weg) und zugleich an der konsequenten Mitarbeit in der und an der bewährten 
Einflussnahme auf die Referenzpartei, also die FDP, festhielt, um mit ihr als 
Vehikel zur Durchsetzung politischer Ideen die Gesellschaft entsprechend zu 
gestalten (zweiter Weg). Das »Liberalismus und Christentum«-Papier kann 
paradigmatisch zur Veranschaulichung einer Politik im Sinne dieser Strategie 
herangezogen werden. Dabei zeigt sich die Umsetzung des zweiten Weges in 
der schlichten Tatsache, dass das Papier zum Beratungsgegenstand in der FDP 
wurde. Von größerer Bedeutung auch für seine Inhalte war die in dem Papier 
sich ausdrückende Praxis des ersten Weges, insofern die Jungdemokraten seit 
Ende 1971 eine enge Kooperation in Fragen von Staat und Kirche mit der 
Humanistischen Union pflegten, jener Organisation, die sich mit Beginn der 
1960er Jahre unter dem deutschen Kulturphilosophen und Publizisten Ger-
hard Szczesny als »antiklerikal[e] Intervention«84 gebildet hatte. 
So kam es in den Jahren 1971 bis 1974 zur gemeinsamen Organisation und 
Durchführung von öffentlichen Aktionen, Vortragsreihen und Tagungen zum 
weiten Thema Staat und Kirche, wie bspw. dem Kongress »Trennung von 
Staat und Kirche« im September 1973 oder der Tagung »Freie Kirche in 
einer freien Gesellschaft« im Oktober 1974. Die inhaltliche Zusammenarbeit 
im Hinblick auf ein gemeinsames Kirchenpapier scheiterte indes. Hier zeig-
ten sich die Grenzen der Kooperation in der Frage, die gleich zu Beginn der 
gemeinsamen Arbeit auftauchte, ob man zusätzlich zur Forderung nach einer 
Trennung von Staat und Kirche auch eine ideologiekritische Auseinanderset-
zung mit dem Christentum und der christlichen Religion führen sollte. Die 
Frage war damals von den Jungdemokraten eingebracht worden, und es 
waren Vertreter der Humanistischen Union gewesen, die dieses abgelehnt 
und dazu aufgefordert hatten, sich nach außen hin auf die Forderung nach 
einer Trennung von Staat und Kirche zu beschränken. Der Humanistischen 
Union ging es in ihrer öffentlichen Kritik und ihren Aktionen primär darum, 
die kirchlichen Einflüsse auf die Freiheitsrechte des Menschen aufzudecken 
und einzuschränken. Obschon sich einige Mitglieder ideologiekritisch mit 
Religion und Christentum auseinandersetzten, dabei offensichtlich auch 

83 AaO, S. 304. 
84 Vgl. Till Müller-Heidelberg: Von der antiklerikalen Intervention zur Bürgerrechtsbewe-

gung: Die Humanistische Union. In: Michael Buckmiller/Joachim Perels (Hrsg): Opposition 
als Triebkraft der Demokratie. Bilanz und Perspektiven der zweiten Republik. Jürgen 
Seifert zum 70. Geburtstag. Hannover 1998, S. 140-148.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

einige mit dem Ziel, beides zu überwinden, hielt man sich nach außen hin mit 
einer dahingehenden Proklamation zurück. Die Humanistische Union wies 
daher den Vorwurf, eine antichristliche Organisation zu sein, stets zurück und 
bezeichnete sich vielmehr als antiklerikal und antikonfessionalistisch, inso-
fern sie sich gegen die Phänomene Klerikalismus und Konfessionalismus im 
Sinne der Ellwein`schen Definitionen aussprach. Dass das Papier dennoch im 
weitesten Sinne als Produkt der ideologiekritischen Kräfte aus Jungdemokra-
ten und Humanistischer Union betrachtet werden kann, darauf verweist eine 
genaue Untersuchung des bereits erwähnten ursprünglichen Jungdemokraten-
papiers aus dem Kreisverband Hagen. Diese erste Fassung enthielt neben 
Zielsetzung und Forderungskatalog eine Analyse, deren gesamte Intention 
letztlich auf die bereits zitierte »Beseitigung der Amtskirchen« und »Über-
windung von Religion« hinauslief. In dieser Analyse ließen sich wörtliche 
Parallelen zu einem Referat des Religionskritikers Joachim Kahl aufweisen, 
das dieser bei einem Arbeitstreffen von Humanistischer Union und Jungde-
mokraten gehalten hatte. Darin hatte Kahl u.a. betont, der christliche Glaube 
bzw. die christliche Religion stehe dem Gedanken der Emanzipation und 
Mündigkeit des Menschen diametral entgegen.85 Auch wurden ganze 
Abschnitte aus seinem 1968 veröffentlichten Buch »Das Elend des Christen-
tums oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott«86 paraphrasiert wiederge-
geben, dessen innewohnender Religionskritik eine frühmarxistische Ideolo-
gie zugrunde lag, zu der sich Kahl sowohl am Anfang als auch am Ende sei-
nes Buches ausdrücklich bekannte.87 Weitere Teile der Analyse rekurrierten 
auf die Äußerungen des Gründungsvaters der Humanistischen Union, Ger-
hard Szczesny, sowie auf einen 28 Thesen umfassenden Katalog zum Ver-
hältnis von Staat und Kirche, die von dem Juristen und politisch eher rechts 
einzuordnenden Humanistischen Unionsmitglied Artur Osenberg, ebenfalls 
in Vorbereitung auf ein gemeinsames Arbeitstreffen, verfasst worden waren 
und die sich in weiten Teilen an der ebenfalls juristisch fundierten Arbeit 
Erwin Fischers orientierten.88 
Die Weiterbehandlung des Hagener Papiers in den Gremien des nordrhein-
westfälischen Landesverbandes machte deutlich, dass man sich der Verquik-
kung dieser unterschiedlichen Rezeptionen, insbesondere der starken Marx-

85 Referat Joachim Kahl »Ideologiekritische Auseinandersetzung mit dem Christentum am 
Beispiel der Unterdrückung der Frau«, gehalten am 4. Juni 1972, Humanistisches Bildungs-
werk Essen.

86 Joachim Kahl: Das Elend des Christentums oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott. 
Hamburg 1968.

87 So begann die Einleitung in sein Buch mit dem Zitat »Für Deutschland ist die Kritik der 
Religion im wesentlichen beendigt« (Kahl, Elend, S. 12), dass der Marxschen Schrift »Kri-
tik der Hegelschen Rechtsphilosophie« entnommen war. Kahl (wie Anm. 86), S. 12. Mit 
einem weiteren Zitat daraus endete sein Buch. Vgl. Kahl (wie Anm. 86), S. 133. 

88 Vgl. Erwin Fischer: Trennung von Staat und Kirche. Die Gefährdung der Religionsfreiheit 
in der Bundesrepublik. Frankfurt am Main/ Berlin 21971. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Rezeption, die sich im Rekurs auf die Position Joachim Kahls manifestierte, 
nicht ohne weiteres anschließen wollte. Auch hier zeigten sich die unter-
schiedlichen Gepräge jungdemokratischer Politik. So stellte bereits der 
Beschluss der nordrhein-westfälischen Landesdelegiertenkonferenz von 
Anfang Januar 1973 eine abgeschwächte Version des Papiers dar, insofern die 
Analyse nicht mit beschlossen wurde und somit die antireligiösen Züge des 
Papiers nicht mehr ganz so deutlich artikuliert wurden. Auch der weitere Dis-
kussionsprozess des Papiers zeichnete sich durch eine zunehmende Abschwä-
chung seiner Aussagen aus, wohingegen der kritische Rationalismus mehr 
und mehr Einzug erhielt. Dennoch waren und blieben die religionskritischen 
bzw. religionsüberwindenden Elemente unübersehbar; so auch in der noch-
mals veränderten Version des »Liberalismus und Christentum«-Papiers, des-
sen Beschluss auf dem nordrhein-westfälischen Landesparteitag der FDP am 
30.3.–1.4.1973 nur knapp durch den Einsatz von Liselotte Funcke verhindert 
werden konnte. 

3.2. »Freie Kirche im freien Staat«

Die ersten Reaktionen der FDP auf den Vorstoß der Jungdemokraten ließen 
erkennen, dass man das Papier für unangemessen und unzeitgemäß erachtete. 
Liselotte Funcke bezeichnete die Forderungen als »fragwürdig«89 und führte 
ihre Entstehung darauf zurück, dass wohl mehr der »politische Eifer als das 
genaue Studium des Tatsächlichen die Feder geführt«90 habe. Besonders 
scharf kritisierte sie die permanente Vermischung zweier Anliegen, der For-
derung nach einer organisatorischen Trennung von Staat und Kirche einerseits 
und des Kampfes gegen den christlichen Glauben andererseits, wobei letzterer 
liberalem Verständnis diametral entgegenstand: »Genau hier muß der Libe-
rale, der sein Bekenntnis zur Glaubens- und Gewissensfreiheit ernst nimmt, 
hellwach werden.«91 Auch der damalige Generalsekretär Karl-Hermann Flach 
konstatierte, die Thesen seien »nicht alt, sondern uralt«92 und kritisierten eine 
Kirche, die »so nicht mehr existiert«.93 Den anachronistischen Charakter des 
Jungdemokratenpapiers somit deutlich betonend, spürte man in der Partei-
spitze zugleich, dass eine Erörterung des Verhältnisses von Staat und Kirche 
auf dem Hintergrund dieses Papiers unausweichlich war. Der »Schock« über 
den Beinahe-Beschluss des Papiers auf dem nordrhein-westfälischen FDP-
Landesparteitag verstärkte diese Einsicht zusätzlich. Die Tatsache, dass sich 

89 Funcke: Fragwürdige Forderungen der Jungdemokraten. In: Freie demokratische Korre-
spondenz (fdk) Ausg. 4 vom 15. Januar 1973, S. 2. 

90 Funcke, in: fdk (wie Anm. 89), S. 2.
91 AaO, S. 3. 
92 Antireligiöse Einstellung ist niemals liberal. F.D.P.-Generalsekretär Flach zum djd-Kir-

chenpapier. In: F.D.P. Schnellbericht 2/73, 7. Jahrgang vom 30. Januar 1973.
93 Antireligiöse Einstellung, in: F.D.P. Schnellbericht (wie Anm. 92).

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

die FDP mit dem Kirchenpapier auseinandersetzte und es für die nächsten ein-
einhalb Jahre immer wieder auf die politische Tagesordnung gesetzt wurde, 
geschah somit keineswegs freiwillig, sondern wurde der Partei aufoktroyiert. 
Im Frühjahr 1973 installierte man auf Bundesebene eine Kirchenkommis-
sion, die sich mit dem Jungdemokratenpapier auseinandersetzen sollte. Mit 
Liselotte Funcke oblag dabei die Leitung der Kirchenkommission einer 
erfahrenen Politikerin und gleichermaßen evangelischen Christin, die nicht 
nur den kultur- und kirchenpolitischen Bereich der liberalen Partei entschei-
dend prägte. Die gebürtige Hagenerin gehörte ebenfalls seit 1969 der Synode 
der Evangelischen Kirche in Deutschland an und wirkte dort aktiv in der 
Kammer für öffentliche Verantwortung mit. Ebenso war sie Mitglied im 
Ständigen Ausschuss der Landessynode für politische Verantwortung der 
Evangelischen Landeskirche von Westfalen, 1973 in der Funktion als stell-
vertretende Vorsitzende. Schon allein aufgrund dieser Doppelrolle war sie 
prädestiniert für die Position der Vorsitzenden der Kirchenkommission; 
hinzu kam, dass es ihr im Vergleich zu anderen liberalen Politikern, die sich 
ebenfalls in Partei und Kirche zugleich engagierten – so etwa Uwe Ronnebur-
ger und Hildegard Hamm-Brücher – weniger schwer fiel, beide Arbeitsfelder 
im Kontext der Kirchenpapierdiskussion zu vereinen. Für sie gehörte »beides 
zusammen«94, und die Authentizität dieser Aussage konkretisierte sich in 
ihrem vermittelnden Verhalten zwischen Kirche und Partei im Kontext der 
Diskussion, so dass ihr Anhänger und Opponenten, Politiker und Kirchen-
menschen gleichermaßen ein hohes diplomatisches Geschick sowie hinsicht-
lich ihrer Funktion als Kommissionsvorsitzende einen exzellenten Leitungs-
stil bestätigten. 
Die Konstellation der Kirchenkommission spiegelte ein wesentliches Anlie-
gen Liselotte Funckes wider, in der Kirchenpapierdiskussion möglichst alle 
Seiten und Positionen vertreten zu wissen. Insgesamt 27 Mitglieder gehörten 
der Kommission an, 6 Personen aus dem Präsidium, die zugleich Mitglieder 
des Bundesvorstandes waren, 6 zusätzliche Bundesvorstandsmitglieder, 8 
weitere Parteimitglieder, 2 Vertreter der Kirchen, 4 Vertreterinnen und Ver-
treter der Jungdemokraten sowie Peter Hertel, der sich als Nicht-Parteimit-
glied im Rahmen seiner Anstellung an der Theodor-Heuss-Akademie seit gut 
einem Jahr um die Vermittlung zwischen FDP und Katholischer Kirche 
bemühte. 
Insgesamt vier Mal tagte die Kirchenkommission, dabei meist noch nicht mal 
zur Hälfte besetzt, was als Indiz für das nur mäßige Interesse an der Diskus-
sion betrachtet werden konnte. Auf der Grundlage des Jungdemokratenpa-
piers erarbeitete die Kommission das Kirchenpapier »Freie Kirche im freien 

94 So Liselotte Funcke in einem Gespräch mit der Verfasserin am 28.8.2005.  

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Staat – Thesen der FDP zum Verhältnis von Staat und Kirche«95, das der Par-
teispitze schließlich im August 1973 vorlag. Dabei waren die Präambel deut-
lich umformuliert und die 17 Forderungen auf 14 Thesen reduziert bzw. 
zusammengefasst worden. Die Differenzen zwischen Präsidium und Bundes-
vorstand im Blick auf den weiteren Umgang mit dem Kirchenpapier – 
Behandlung und Verabschiedung auf dem Bundeshauptausschuss versus brei-
tere Diskussion in den Untergliederungen der Partei – wurden durch den 
plötzlichen Tod Karl-Hermann Flachs am 25. August 1973 nichtig, insofern 
der für den 8. September 1973 angesetzte Bundeshauptausschuss, auf dem 
man das weitere Vorgehen nochmals hatte besprechen wollen, ausfiel. Die 
insbesondere von Liselotte Funcke erhoffte schnelle »Verabschiedung der 
Thesen ohne die wirklich gravierenden«96 und eine damit grundsätzlich ver-
bundene Hoffnung eines Großteils der Parteispitze, das Papier durch einen 
Beschluss wieder von der politischen Tagesordnung und damit auch aus dem 
öffentlichen Gespräch zu nehmen, wurde dadurch konterkariert. Eine »stille« 
Behandlung des Kirchenpapiers wäre jedoch zu diesem Zeitpunkt ohnehin 
nicht mehr möglich gewesen. Zu groß war bereits seine Publizität, zu der nicht 
zuletzt zwei Pressemitteilungen in der Frankfurter Rundschau beigetragen 
hatten. So berichtete ein erster Artikel bereits am 18. August 1973, und damit 
noch vor den jeweiligen Sitzungen von Bundesvorstand und Präsidium, über 
die abgeschlossene Arbeit der FDP-Kirchenkommission und die weitere 
Behandlung des Papiers, zunächst im Bundesvorstand und anschließend im 
Bundeshauptausschuss. Des weiteren prognostizierte der Artikel, der die 
Überschrift »Freie Demokraten verlangen die Aufhebung der Kirchen-
steuer«97 trug, dass es in Bonn als sicher gelte, »daß sich abschließend der 
Bundesparteitag der FDP (11.–14. November in Wiesbaden) mit den Vor-
schlägen beschäftigen werde, die dann den Titel ›Freie Kirchen im freien 
Staat – Thesen zum Verhältnis von Staat und Kirche tragen‹.« Im Artikel folg-
ten, teilweise wörtlich zitiert, Inhalte des »Funcke-Papiers«, wie das Kirchen-
papier fortan im Artikel genannt wurde. Als einzigen wesentlichen Unter-
schied zum Jungdemokratenpapier konstatierte man, dass die FDP keine 
»offensive ideologische Auseinandersetzung mit dem Christentum« beginnen 
wolle. Es handelte sich hierbei um die erste offizielle Pressemitteilung über 
das Kirchenpapier der FDP, und die vertraulichen Informationen, die dem 
Artikel zu entnehmen waren, sowie die vorzeitige Publikation und Zitierung 
einzelner Abschnitte der 14 Thesen verwiesen auf eine Indiskretion durch 
eine oder mehrere an der Diskussion beteiligten Personen, die man im Umfeld 

95 Entwurf: Freie Kirche im Freien Staat – Thesen zum Verhältnis von Staat und Kirche vom 
6.8.1973. FDP-Kirchenkommission, AdL 3320.

96 Schreiben Funcke an Scheel vom 28.8.1973, AdL 3320.
97 Freie Demokraten verlangen die Aufhebung der Kirchensteuer. In: Frankfurter Rundschau 

vom 18. August 1973. Die folgenden Zitate ebenda. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

der Jungdemokraten vermutete.98 Die Pressemitteilung führte zu einer hefti-
gen Kontroverse zwischen Liselotte Funcke und dem Präsidenten der Kir-
chenkanzlei der EKD, Walter Hammer, die durch die zweite Pressemitteilung 
nur fünf Tage später neuen Zündstoff erhielt. Die besondere Brisanz dieses 
Artikels, der den Wortlaut des FDP-Kirchenpapiers enthielt, bestand darin, 
dass man Liselotte Funcke als seine Autorin nannte.99 Diese negierte, den 
Artikel geschrieben zu haben; sie hatte jedoch den Entwurf des Papiers unter 
ihrem Briefkopf an den Parteivorstand weitergeleitet, woraufhin die Frankfur-
ter Rundschau das Papier kurzerhand unter ihrer Autorinnenschaft veröffent-
lichte.100 
Jene Ereignisse nötigten die FDP, auf dem Bundesparteitag im November 
1973 die Weitergabe des Papiers in die Untergliederungen der Partei zu 
beschließen, wo es, in unterschiedlicher Intensität und teilweise in Koopera-
tion mit den Kirchen, ausführlich diskutiert wurde. Erst im Juni 1974 setzte 
man sich im Bundesvorstand erneut mit dem Kirchenpapier auseinander. 
Wiederum wurde die Arbeit an eine Kirchenkommission delegiert, in die nun 
ausschließlich Mitglieder des Bundesvorstandes, acht an der Zahl, berufen 
wurden. In zwei Sitzungen erfolgte die redaktionelle Bearbeitung des Kir-
chenpapiers auf der Basis der eingehenden Stellungnahmen aus den Landes-
verbänden. Diese neue Fassung wurde noch zweimal im Bundesvorstand ver-
ändert und schließlich auf dem Bundesparteitag in Hamburg unter der Über-
schrift »Freie Kirche im freien Staat« eingebracht, wo man das Kirchenpapier 
nach über siebenstündiger Diskussion und mit einer deutlichen Mehrheit 
beschloss. Es bestand nunmehr aus 13 Thesen, die durch eine kurze, prä-
gnante Präambel eingeleitet wurden. Als wichtigste Veränderung des im Ver-
gleich zu den originär jungdemokratischen Forderungen an vielen Stellen 
abgemilderten Thesenkatalogs kann die Herausnahme der beiden Forderun-
gen zur Abschaffung des konfessionell erteilten Religionsunterrichts sowie 
der theologischen Fakultäten an den staatlichen Universitäten gesehen wer-
den. Deutliche Unterschiede zeigten sich auch bei der Präambel, auf die, der 
Beantwortung der Fragestellung dienend, im folgenden näher einzugehen sein 
wird.

98 So zumindest der Präsident der Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland 
(EKD), Walter Hammer, in einem vertraulichen Schreiben vom 28. August 1973 an die Mit-
glieder des Rates der EKD, in dem er betonte, die Informationen seien »aus Kreisen der 
Jungdemokraten der Redaktion der Frankfurter Rundschau zugespielt worden.« Schreiben 
Hammer an die Mitglieder des Rates vom 28. August 1973, EZA 87-659. 

99 Vgl. Sonderrechte für die Kirchen werden abgelehnt – Liberale Thesen über das Verhältnis 
von Staat und Religionsgemeinschaften in der Gegenwart. Von Liselotte Funcke. In: Frank-
furter Rundschau vom 23. August 1973.

100 In einem Telefonat mit Kirchenkommissionsmitglied Siegfried W. Grünhaupt betonte Lise-
lotte Funcke, die in dem Artikel genannten Inhalte seien ein »›Abklatsch‹« ihres Entwurfs, 
»der wohl mit bestimmter Absicht so veröffentlicht werde, als ob es ein Artikel von ihr sei.« 
Vermerk Grünhaupt vom 23.8.1973, EZA 2-17496. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

4. Das Kirchenpapier der FDP: Ausdruck oder Ende eines »geläuterten 
Liberalismus«?

»Auch für einen noch so selbstkritischen kirchlichen Beobachter ist unver-
kennbar, daß die Thesen eine laizistische Trennungsideologie zur Basis haben 
[…]. Im übrigen dürften sich die Geister gar nicht so sehr an den einzelnen 
staatskirchenpolitischen Feststellungen und Postulaten scheiden als vielmehr 
an einem (ur-)altliberal-verengten Verständnis von Demokratie, das hier zuta-
getritt. Vom Konzept eines ›geläuterten Liberalismus‹ ist jedenfalls nichts 
mehr zu erkennen.«101 Es war dieses Zitat des katholischen Juristen und Kir-
chenrechtlers Alexander Hollerbach, das zur Fragestellung dieses Aufsatzes 
anregte. Im Gegensatz zu Hollerbachs eindeutiger Meinung mag eine Beant-
wortung, die im Sinne eines Weder – Noch ausfällt, aufgrund ihrer Uneindeu-
tigkeit vorerst enttäuschen. Konnte man der FDP für die 1950er Jahre alles in 
allem eine erfolgreiche Umsetzung ihres kulturpolitischen Programms eines 
geläuterten Liberalismus bescheinigen und zeigte sich dies auch praktisch 
bspw. in ihrem Einsatz für die christliche Gemeinschaftsschule, so scheint 
eine Bejahung der Frage ob des skizzierten Wandels in der Kirchenpolitik ab 
Mitte der 1960er Jahre, als dessen Höhepunkt man das Kirchenpapier ansehen 
mag, nicht mehr so ohne weiteres möglich – war hier dem geläuterten Libera-
lismus ein Ende gesetzt? 
Bezöge sich die Frage auf das Jungdemokraten-Papier, so wäre sie wohl mit 
»Ja« zu beantworten, hatten diese doch in Präambel und Titel ihres Papiers 
ihre Intention deutlich zum Ausdruck gebracht: Liberalismus und Christen-
tum – im Programm der Jungdemokraten waren dies zwei Weltanschauungen, 
die nicht miteinander vereinbar waren und sich im Gegenteil sogar widerspra-
chen. Die kirchenpolitischen Forderungen der Jungdemokraten hatten hier die 
exekutive Funktion, zur Umsetzung der dargelegten Ansicht beizutragen. 
Obschon sich ein Großteil der Forderungen des FDP-Papiers an die der Jung-
demokraten anlehnte und teilweise mit ihnen übereinstimmte, so zeigte sich 
eine erste grundsätzliche Distanzierung von jenem Papier und damit auch von 
seiner Intention ganz allgemein in der Wahl der Überschrift, in der die Formel 
des italienischen Liberalen Camillo Cavour »Freie Kirche im freien Staat« 
aufgegriffen wurde, die im übrigen auch Friedrich Naumann im Kontext der 
Entstehung der Weimarer Reichsverfassung verwandte.102 Dass insbesondere 
dieser linksliberale Politiker und Theologe in seinem Einsatz für die Kirchen-
artikel der Weimarer Reichsverfassung nun keinesfalls die Verdrängung der 
Kirchen, sondern vielmehr die Befreiung beider, Staat und Kirche, voneinan-

101 Alexander Hollerbach: Katholische Kirche und FDP. In: Günter Gorschenek (Hrsg.): 
Katholiken und ihre Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. München 1976, S. 203f. 

102 Friedrich Naumann: Freier Staat und freie Kirche. Ein Wort an deutsche Männer und 
Frauen. In: Die Hilfe 24 (1918) Nr. 52, S. 628-630. 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

der im Blick hatte, braucht an dieser Stelle nicht weiter expliziert zu werden. 
Weiterhin wurde der Begriff der Forderung durch den der These ersetzt, 
womit man den Aussagen ein Stück weit ihren apodiktischen Charakter nahm. 
In diesem Kontext ist auf den wichtigen Hinweis Barthold Wittes im Blick auf 
den grundsätzlichen Duktus des Kirchenpapiers zu verweisen, das von der 
FDP »nicht als eherne Forderung […], sondern ausdrücklich als Ausgangs-
punkt für Gespräche und Verhandlungen mit den Kirchen«103 präsentiert 
wurde. 
Die deutliche inhaltliche Abgrenzung zeigte sich nun besonders bei der Dis-
kussion und Abfassung der Präambel. Ohne auf die einzelnen Stationen dieser 
Diskussion ausführlicher eingehen zu können, sei auf folgende Aspekte ver-
wiesen: zunächst einmal wurde die Beratung der Präambel des Jungdemokra-
tenpapiers in den ersten Sitzungen der Kirchenkommission komplett zurück-
gestellt, bis man die Diskussion der Thesen abgeschlossen hatte. Dahinter 
stand die grundlegende Absicht, anders als die Jungdemokraten jene Thema-
tisierung des Verhältnisses von Staat und Kirche unabhängig von ideologi-
schen Prämissen zu behandeln, um dadurch dem Vorwurf einer dahinter ste-
henden antikirchlichen bzw. antireligiösen Intention zu wehren. Als man 
schließlich an die Beratung der Präambel ging, vollzog diese sich auf der 
Grundlage dreier Entwürfe. Einen ersten ausführlichen Entwurf lieferte der 
katholische Professor und Dominikanerpater Anselm Hertz, der diesen unab-
hängig von dem Jungdemokratenpapier verfasst hatte. Ein weiterer Präambel-
Entwurf Liselotte Funckes rekurrierte in weiten Teilen auf den Hertz-Ent-
wurf, wobei ein neuer erster Absatz als kritische Bezugnahme auf das Jungde-
mokratenpapier verstanden werden konnte. Darin betonte Funcke es als Lei-
stung des Liberalismus, »das Grundrecht der Glaubens- und Gewissensfrei-
heit und den Schutz und das Recht der freien Religionsausübung erstritten«104

zu haben, die es in einer doppelten Weise zu verteidigen gelte, einerseits 
denen gegenüber, »die die Kirchen und Weltanschauungsgemeinschaften in 
ihrem Bestand und ihrer Wirksamkeit beschränken wollen«, andererseits auch 
gegenüber denen, »die mit einer Staatsideologie die Religion zu verdrängen 
oder ins Getto zu verweisen suchen«. Der dritte Entwurf stammte von Ingrid 
Matthäus, die sich während des gesamten Diskussionsprozesses als maßgebli-
che Verfechterin des Jungdemokratenpapiers profilierte. Gleichwohl durch 
letztgenannten Entwurf auch wieder Aussagen des Jungdemokratenpapiers in 
die von der Kirchenkommission beschlossene Präambel gelangten, zeichnete 
sich diese insgesamt durch kirchenfreundlichere Aussagen aus und konnte 
durchaus als erster gelungener Versuch betrachtet werden, dem ursprüng-

103 Witte, ›Freie Kirche im freien Staat‹, in: Monatshefte (wie Anm. 8), S. 210.
104 Präambel-Entwurf Funcke vom 30. Juli 1973, AdL 9248. Die folgenden Zitate ebenda.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

lichen Jungdemokratenpapier seine antireligiöse und antikirchliche Ausrich-
tung zu nehmen. 
Die Präambel wurde insbesondere bei den Beratungen im Bundesvorstand im 
Sommer 1974 noch deutlich verkürzt und im Sinne jener christentums- und 
kirchenfreundlicheren Tendenz verändert. So fügte man noch einen Tag vor 
dem Bundesparteitag einen Passus ein, der abermals die Bedeutung des Chri-
stentums für die Gesellschaft hervorhob: »Das Christentum hat Geschichte, 
Kultur und ethisches Bewusstsein in Europa entscheidend geprägt. Im carita-
tiven Bereich haben die christlichen Kirchen wegweisende Arbeit geleistet. 
Das Bekenntnis zur persönlichen Glaubens- und Gewissensfreiheit schließt 
daher untrennbar ein, daß das Wirken der Kirchen nicht nur im innerkirch-
lichen Bereich, sondern auch in der Gesellschaft gesichert werden muss.«105

Im Vergleich zum Jungdemokratenpapier lag dem Kirchenpapier der FDP 
eine andere Intention zugrunde, die durchaus noch im Sinne des geläuterten 
Liberalismus verstanden werden konnte. 
Dennoch ist nicht zu leugnen, dass die Thesen und auch Teile der Präambel 
einen Wandel in der Kirchenpolitik der FDP indizierten, einen Wandel, der, 
wie bereits ausgeführt, Mitte der 1960er Jahre einsetzte, den man nun aber 
nicht im Sinne eines Rückfalls in den Kulturkampf interpretieren sollte. Er 
muss vielmehr als ein Ausdruck jenes Säkularisierungsschubs verstanden 
werden, der sich ab Mitte der 1960er Jahre gesamtgesellschaftlich vollzog und 
dabei einen grundsätzlichen Bedeutungsverlust der Kirchen zur Folge hatte, 
wie sich u.a. an den Kirchenaustrittswellen 1969 und 1973 zeigte, die wie-
derum die Evangelische Kirche in Deutschland im Jahre 1973 zu der Studie 
»Wie stabil ist die Kirche?«106 veranlassten. Das zeigte sich auch in der Reak-
tion der evangelischen Kirche auf das Kirchenpapier, wo es trotz der allge-
mein ablehnenden Stimmung durchaus Befürworter und Anhänger einzelner 
Thesen gab. Die Krise der Volkskirche fand spätestens Ende der 1970er Jahre 
ihre ausführliche Beratung in den kirchlichen Gremien, wobei immer wieder 
auch Inhalte des FDP-Kirchenpapiers zur Sprache kamen.

105 Freie Kirche im freien Staat (wie Anm. 2), S. 3f.
106 Helmut Hild (Hrsg.): Wie stabil ist die Kirche? Bestand und Erneuerung. Ergebnisse einer 

Meinungsbefragung. Gelnhausen/ Berlin 1974.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Jürgen Frölich

(K)Ein besonderer liberaler Weg zur Annäherung zwi-
schen beiden deutschen Staaten?1

Die Kontakte zwischen FDP und LDPD in den 1970er und 
1980er Jahren

Hinsichtlich der Beziehungen zwischen der westdeutschen Freien Demokrati-
schen Partei (FDP) und der »ostdeutschen« Liberaldemokratischen Partei 
Deutschlands (LDPD) während der 1970er und 1980er-Jahre sollte man 
zunächst einige Vorbemerkungen machen:
1. Im Gegensatz zu den innerliberalen Kontakten in der Epoche zuvor, d. h. 

während der eigentlich »heißeren« Phase des »Kalten Krieges«, sind die-
jenigen aus der Ära der Entspannungspolitik bislang niemals systematisch 
untersucht worden.2

2. Diese Kontakte in dieser zweiten Phase wurden – übrigens ähnlich wie die 
früheren – weder kontinuierlich gepflegt noch sind sie einer langfristig 
klaren Entwicklungslinie gefolgt. Vielmehr unterlagen sie wie jene politi-
schen Konjunkturen und Wechseln, wobei allerdings die Höhepunkte 
beim zweiten Mal nicht wie zuvor mitten in der Epoche lagen, sondern am 
Ende: Stellte in der ersten Phase das Jahr 1956 dasjenige mit der höchsten 
Kontakt-Intensität dar, so waren es in der zweiten Phase die Jahre ab 1984, 
in denen sich die Kontakte intensivierten. Auf die Gründe wird noch ein-
zugehen sein, sie sind sicherlich nicht nur in der innerliberalen Entwick-
lung zu suchen. Übrigens gilt dies zumindest für die FDP schon im Hin-
blick auf die Kontakte von 1956, die natürlich auch innen- und parteipoli-
tische Bezugspunkte hatten.

1 Der Titel greift eine Bemerkung in dem unten in Fußnote 3 nachgewiesenen Papier Alexan-
der von Stahls auf, vgl. ebd. S. 9.

2 Auch in der recht schlichten Dissertation von Michael Schmidt: Die FDP und die deutsche 
Frage 1949-1990. Münster 1995, werden sie kaum thematisiert. Zu den vorhergehenden 
Kontakten vgl. Siegfried Suckut: Die Gespräche zwischen FDP und LDPD im Jahre 1956. 
Vorgeschichte, Verlauf, DDR-interne Erwartung und Reaktionen. In: Jahrbuch zur Libera-
lismus-Forschung 4 (1992), S. 85-142; Roger Engelmann/Paul Erker: Annäherung und 
Abgrenzung. Aspekte deutsch-deutscher Beziehungen. München 1993; Reinhard Hübsch/
Jürgen Frölich (Hrsg.): Deutsch-Deutscher Liberalismus in Kalten Krieg. Zur Deutschland-
politik der Liberalen 1945-1970. Potsdam 1997 und Bernard Bode: Liberal-Demokraten 
und ‹deutsche Frage‹. Zum politischen Wandel einer Partei in der Sowjetischen Besatzungs-
zone und in der DDR zwischen 1945 und 1961. Frankfurt/M. u. a. 1997.

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845211336-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

