RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHLAND —
RELIGIOSE DIFFERENZ UND KULTURELLE
>KOMPATIBILITAT< ASIATISCHER ZUWANDERER
MARTIN BAUMANN

Eine Pluralitit von Religionen ist in Deutschland vorhanden. In der
bundesdeutschen Medienwelt und Offentlichkeit wird die Pluralitit
vielfach am Beispiel islamischer Traditionen — als >der< Islam verein-
heitlicht — markiert und dargestellt. Demnach, wird auf so genannte
andere Religionen, die >neben« den christlichen Groflkirchen bestehen,
verwiesen, geschieht dieses oftmals mittels Verweis auf die Prisenz
von Muslimen und den Bau von Moscheen. Sicherlich sind der zah-
lenbezogene Umfang von Muslimen mit 3,3 Millionen Gliubigen in
2003" und verstirkten Forderungen muslimischer Verbinde nach
repriasentativen Gebetshdusern, schicklichen Begribnisfeldern und
offentlich-rechtlicher Anerkennung (vgl. Schmidt 199s5; Bielefeldt
2003) gewichtige Argumente, beim Thema Religionsvielfalt in
Deutschland zuerst »den< Islam anzufithren. Fiir eine Pluralitit von
Religionen bedarf es jedoch mehr als lediglich zwei oder drei unter-
schiedlicher Religionen auf einem umgrenzten Territorium. Die Viel-
falt korreliert sonst nicht mit einer Vielzahl, auch wenn es strittig ist,
die Mindestgrofie und Anzahl, ab wann eine Situation als plural anzu-
sehen sei, zu bestimmen.

Die aktuelle Religionsvielfalt in Deutschland bestimmt sich auRer
durch christliche und islamische Traditionen durch zahlreiche weitere
alte und neue, Mitgliederbezogen in die zehntausende oder lediglich in
hunderte gehende Religionen und religiose Gemeinschaften. Juden-
tum, neue Religionen wie Baha’i, Vereinigungskirche, Scientology,
Christengemeinschaft (Anthroposophie), durch Zuwanderung nach
Deutschland gekommene religiose Traditionen wie die der Yezidi oder
Sikh sowie — erneut vereinheitlichend — Buddhismus und Hinduismus
bilden je eigene Facetten der religionspluralen Situation Deutschlands
(vgl. Remid 1997, 2004). Verkannt werden sollte bei aller Insistierung
auf eine existente Religionspluralitit in Deutschland hingegen nicht,
dass lediglich 5 % der Bevélkerung (ca. 4 Mill. Personen) zu so be-
zeichneten nicht-christlichen Religionen gehéren. Wiederum ca. 8o %
von diesen sind Muslime und Muslima. Insofern erscheint es gerecht-

1 Angaben gemifl der Remid-Liste »Religionen in Deutschland: Mitglie-
derzahlen«, http://www.remid.de/remid_info_zahlen.htm (eingesehen am

23.02.2005).

123

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

fertigt, fur die aktuelle Situation in Deutschland von einer kleinen
Religionspluralitiit zu sprechen.”

Der Sachverhalt der Pluralitit von Religionen in Deutschland soll
im Folgenden anhand der Rezeptionsgeschichte buddhistischer und
hinduistischer Traditionen aufgezeigt werden. Die intern wiederum
plural, durch verschiedene religiése Traditionen, ethnische Gruppie-
rungen und zahlreiche Organisationen gebildeten Religionen Bud-
dhismus und Hinduismus haben sich durch Prozesse von Konversion
und Migration im 20. Jahrhundert in Deutschland etabliert. Auf weite-
re, aus Asien stammende religiése Traditionen wie Daoismus (vgl.
Grasmiick 2004) oder Sikhismus (vgl. C. Baumann 1997) soll nicht
vertiefend eingegangen werden.

In analytischer Perspektive geht der Beitrag mit Blick auf die of-
fensichtliche religiése Unterschiedlichkeit von Buddhismus und Hin-
duismus zur mainstream Christentumzugehdrigkeit in Deutschland
dem Verhiltnis von religiéser Differenz und gesellschaftlicher >Pas-
sungs, soziologisch als >Kompatibilitit« bezeichnet, nach. Die Perspek-
tive nimmt eine Fragestellung der Soziologen Fijalkowski und Gill-
meister (vgl. 1997: 33) auf, die in ihrem Forschungsbericht zu Berliner
Migranten- und Auslindervereinen davon ausgegangen waren, dass
neben soziookonomischen Konkurrenzbedingungen zusitzlich eine
»ethnokulturelle Distanz«, demnach auch religise Ferne, sich hem-
mend auf Prozesse gelingender gesellschaftlicher Eingliederung aus-
wirken wiirden. Die fiir die analytische Perspektive damit vorgenom-
mene Fokussierung auf buddhistische und hinduistische Zuwanderer-
Gruppierungen ist insofern gerechtfertigt, als beide Religionen in
Deutschland zahlenbezogen iiberwiegend durch Migranten gebildet
werden. Wihrend dieses fiir den Bereich Hinduismus etwa 9o % sind,
diirften es im Bereich Buddhismus ca. 50 bis 65 % sein.

Teil 1 wird eine darstellende Skizze der Rezeptionsgeschichte
buddhistischer und hinduistischer Traditionen in Deutschland geben.
Teil 2 wendet sich darauf hin dem Spannungsverhiltnis von religioser
Differenz und gesellschaftlicher, genauer soziockonomischer >Kompa-

2 Einige Zahlen sind zur Illustration genannt: Zugehérige zum Judentum
105.000 (in 2004), Christengemeinschaft (Anthroposophen) 10.000
(2002), kurdische Yezidi 30.000, Baha'i 5.200, Sikhs 5.000, Scientology
5.000-6.000, Vereinigungskirche 2.400, Hinduismus knapp 100.000,
Buddhismus 200.000 (alle in 2003). Dazu im Unterschied stehen die Mit-
gliedszahlen der romisch-katholischen Kirche mit 26,5 Mill., der evangeli-
schen Landeskirchen mit 26,2 Mill. und orthodoxer Kirchen mit goo.coo
(2002, 2000). Quelle: Remid November 2004 (ebd.).

124

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

tibilitit« zu. Der Artikel vertritt die These, dass eine religiose Differenz
Prozessen gelingender Eingliederung nicht entgegenstehen muss.

Abbildung 1: Der Sri Kamadchi Ampal Tempel in Hamm/Westfalen
(Juli 2004).

Quelle: Baumann 2004

1. Zur Geschichte von Buddhismus und Hinduismus
in Deutschland

Vor einem Jahrzehnt, ca. 1993/94, entdeckten Zeitungen, Magazine
und Fernsehen mit einer gewissen Pl6tzlichkeit »den< Buddhismus.
Buddhismus war »>in<, eine Zeitschrift erklirte Buddhismus gar zur
»Trendreligion 2000«. Von einer 6ffentlichen Entdeckung des Bud-
dhismus kann gesprochen werden. Einige Jahre spiter wurde die deut-
sche Offentlichkeit darauf gestoRen, dass Hindus nicht nur in Indien,
sondern auch in Deutschland beheimatet sind. Die Einweihung des
grofiten hindu-tamilischen Tempels in Europa, des Sri Kamadchi Am-
pal Tempels im westfilischen Hamm, im Sommer 2002 wurde zum
Medienereignis. Dieses lenkte den Blick schlagartig auf die Minderheit
tamilischer Fliichtlinge aus Sri Lanka, der Grofteil von ihnen Hindus.
Der in siidasiatischer Architektur erbaute Hallentempel mit hoch auf-
ragendem Portalturm (Tamil gopuram) ist seit der rituellen Installation
der Gétter ein Anziehungspunkt fiir tamilische und deutsche Besucher
und Besucherinnen gleichermafien.

125

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Buddhistische und hinduistische Ideen werden jedoch nicht erst
seit einem Jahrzehnt, sondern schon seit zwei Jahrhunderten in
Deutschland bzw. im deutschen Sprachraum rezipiert. Erste buddhisti-
sche und hinduistische Organisationen entstanden um 19oo0. Der
Uberblick zur Geschichte buddhistischer und hinduistischer Ideen-
und Praxisrezeption wird dieses verdeutlichen.

Friihe Kenntnisnahme

Erste Kenntnisse itber buddhistische und hinduistische Brauche und
Lehrsitze waren im ausgehenden 18. Jahrhundert nach Europa und
nach Deutschland gelangt. Meist waren es nur fragmentarische und
fehlinterpretierte Angaben. Reisende und insbesondere Jesuiten auf
Missionseinsatz in Tibet, China und Japan hatten seit dem 17. Jahr-
hundert Berichte und Beschreibungen {iber den eigenartigen Kult
eines so bezeichneten >falschen Gottes<, genannt Bod, gegeben. Eine
strikte Trennung und Unterscheidung von hinduistischen und bud-
dhistischen Lehrsitzen und Religionspraktiken wurde noch nicht vor-
genommen.

Im Zuge der kolonialen Expansion waren von britischen und fran-
zosischen Beamten und Gelehrten ab dem ausgehenden 18. Jahrhun-
dert Texte und Informationen tiber die indischen Religionen gesam-
melt worden. Das Verdienst, diese Materialfiille im Hinblick auf die
verschiedenen buddhistischen Traditionen erstmals systematisch dar-
gestellt zu haben, geht an den Pariser Philologen Eugéne Burnouf
(1801-1852). Sein Werk L’introduction & lhistoire du buddhisme indien
(Paris 1844) ordnete in rational-wissenschaftlicher Weise die bislang
divergent wahrgenommenen Konzepte und Lehrsitze.

Mit den fiinfziger Jahren des 19. Jahrhunderts setzte dann ver-
gleichsweise ein Boom an Studien und Ubersetzungen ein. Sie ebne-
ten den Weg zu einem breiteren Wissen tiber die buddhistischen als
auch hinduistischen Lehren. Die Philosophie Arthur Schopenhauers
hatte iiberdies in akademischen und kiinstlerischen Kreisen ein reges
Interesse an buddhistischen Inhalten geweckt, wenn auch unter mis-
sinterpretierenden Etiketten wie >nihilistisch< und >pessimistisch«<.?

3 Auf eine ausfiihrliche Bibliographierung soll verzichtet werden. Eine de-
taillierte Darlegung der Rezeptionsetappen geben fiir die Frithphase Halb-
fass 1981 und Schwab 1984, fiir das 19. und 20. Jahrhundert siehe Notz
1984, Batchelor 1994, Baumann 1993, 2001a, 2002 (zur Buddhismusrezep-
tion) sowie Weber 1985, Finger 1987, Dech 1998, Baumann 1998a (zur
Hinduismusrezeption). Siehe auch Einzelbeitrige in Hutter 2001 sowie die
online-Bibliographien Baumann 1998b und 2001b.

126

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Buddhismus als neue religiése Option

Ab den 8oer Jahren des 19. Jahrhunderts mehrten sich Schriften, die
buddhistische Lehrkonzepte und Ethik verherrlichten und als dem
Christentum {tiberlegen darstellten. Herausragend waren Sir Edwin
Arnold’s Gedicht The Light of Asia (18779) sowie der Buddhistische Kate-
chismus (1881) von Henry Steel Olcott. Die Theosophische Gesellschaft,
1875 in New York gegriindet, verbreitete in ihren Schriften buddhisti-
sches und hinduistisches Gedankengut. Bekennende Buddhisten wie
Karl Eugen Neumann, die offen fiir die als undogmatisch und ethisch
iiberlegen dargestellte Religion warben, treten ab diesem Zeitraum im
deutschsprachigen Raum literarisch hervor. Neumann und andere
waren durch Ubersetzungen und solche verherrlichenden Schriften zu
buddhistischen Fursprechern geworden.

Kurz spiter, 1893, folgte der grofle Auftritt des Hindu Swami Vive-
kanada auf dem Weltparlament der Religionen in Chicago. Nicht mehr
nur durch Schriften, sondern durch 6ffentliche Reden und die nach-
folgende Griindung von Vedanta-Gesellschaften in den USA und
Europa erhielten hinduistische Ideen Einzug in bildungsbiirgerliche
Kreise (vgl. Jackson 1994).

Nach der Jahrhundertwende entstand 1903 in Leipzig die erste
ausdriicklich buddhistische Gesellschaft. Zur gleichen Zeit traten erste
Europier in Siidasien in den Theravada Orden ein. Von grofler Bedeu-
tung fiir den deutschsprachigen Raum wurde der deutsche Musiker
Anton W. F. Gueth (1878-1957). Er wurde 1904 in Burma als Nyanati-
loka ordiniert und errang durch seine fundierten Kenntnisse der Pali-
Sprache, darauf fuRende Ubersetzungen buddhistischer Lehrtexte und
die 1911 auf Ceylon errichtete Island Hermitage grofle Anerkennung
(vgl. Hecker 1995). Seinem Beispiel folgten in den nachfolgenden
Jahrzehnten eine kleine, doch hoch motivierte Anzahl junger Minner,
spiter auch von Frauen, die sich in Siidasien ordinieren lieflen.

Wihrend dieser Zeit, etwa 1880 bis 1914, wurde die Aufnahme des
Buddhismus durch ein intellektuelles und ethisches Interesse an der
Lehre des Theravada, des siidlichen Buddhismus, bestimmt. Mitglieder
der buddhistischen Vereine und Gesellschaften waren biirgerlich-libe-
rale Akademiker, Arzte, Lehrer, kaufminnische Angestellte und Kiinst-
ler (Hecker 1996, 1997). Die frithen Buddhisten hoben die rational-
kognitiven Inhalte der Lehre hervor. Buddhismus wurde als »Religion
der Vernunft« gepriesen; eine Religion, die allein auf Einsicht und
Erkenntnis beruhe (vgl. Baumann 1997).

127



https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Zwischen den Kriegen: Buddhistische Praxis und Yoga

Nach dem Ersten Weltkrieg begannen Buddhisten und die noch weni-
geren Buddhistinnen sodann, die Lehre auszuiiben und zu leben. In
Deutschland wurden buddhistische Gemeinden, nicht mehr akade-
misch orientierte Gesellschaften, gegriindet. Um den Juristen Georg
Grimm (1868-1945) und den Arzt Paul Dahlke (1865-1928) bildeten
sich eigene Gruppen. Das Buddhistische Haus, von Dahlke 1924 in
den Auflenbezirken Berlins erbaut, kaufte 1957 die ceylonesische Ger-
man Dharmaduta Society und sicherte so den Erhalt dieser denkwiir-
digen buddhistischen Stitte.

Die Herrschaft des Nationalsozialismus erschwerte und der Zweite
Weltkrieg erstickten diese sich entfaltenden buddhistischen Bestre-
bungen. Buddhisten — und die wenigen Buddhistinnen — galten als
»Sonderlinge« und »Pazifisten«. Eine Verfolgung blieb, mit Ausnahme
der zum Buddhismus konvertierten Juden, aus (vgl. Klar 1995).

Hinduistisches Gedankengut und Kérpertibungen des Yoga wur-
den in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Umfeld der
Lebensreformbewegung bekannt und rezipiert. Einzelne lebensrefor-
merische Ubungsformen lehnten sich an kérperliche Formen bzw.
Stellungen des Yoga an. Wichtige Impulse gingen von dem im schwei-
zerischen Tessin gelegenen Monte Verita, der bald berithmten lebens-
reformerischen Siedlung bei Ascona aus. Dort iibten sich Kunstler,
Anarchisten, Esoteriker, Vegetarier, Astrologen und viele weitere in
Stellungen des Yoga (vgl. Szeemann 1980). Zu diesem alternativkultu-
rellen, zvilisationskritischen Strang gesellten sich Ansitze der weit
verbreiteten Naturheilkunde und der aufkommenden Homdopathie
sowie der Rezeption theosophischen, buddhistischen und allgemein
»>indischen«< Gedankenguts. Die publikumswirksamen Auftritte und das
literarische Wirken des zuvor erwihnten Vivekananda verstirkten und
kanalisierten den Rezeptionsstrang nachhaltig. Vivekanandas psycho-
logisierende, in westliche Begriffe iibertragene Neuinterpretation des
Yoga fiir weltlich-aktivistische Ziele, nicht wie beim traditionellen Yoga
des Patanjali auf Befreiung aus dem samsara (Kreislauf von Geburten)
ausgerichtet, wurde zum wichtigsten Bezugspunkt aller nachfolgenden
westlichen und indischen Neuinterpretationen des Yoga. Die Umge-
staltung bzw. Neuinterpretation des Yoga setzte nicht erst im Westen
ein, sondern hatte in Indien selbst ihren Beginn genommen (vgl.
Schweer 1992). Erste Yoga-Lehrbiicher erschienen kurz nach der Jahr-
hundertwende, so etwa Die Kunst des Atems der Hindu-Yogi (Berlin
1909). Das Lehrbuch war die Ubersetzung des 1903 von dem US-Ame-
rikaner William Walker Atkinson unter dem Pseudonym Yogi Rama-
charaka verfassten Werkes (Merz 2000: 31).

128

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Nach dem Ersten Weltkrieg erhielt die Yoga-Rezeption und ver-
wandte Ideen weiteren Auftrieb. Im Strom zivilisationskritischer Ent-
wiirfe begeisterten sich Literaten wie Hermann Hesse und Romain
Rolland fiir 6stliches Gedankengut. Der Grauen des Kriegs hatte sie
nach Alternativen fern westlicher Sinnangebote politisiert. Wahrend
Hesse 1922 seine »indische Dichtung« Siddhartha vorlegte, suchte der
Freund Hesses, der Sozialist und Kiinstler Rolland (1866-1944), den
Kontakt zur intellektuellen und geistigen Elite Indiens. Rolland publi-
zierte eine einflussreiche Biographie zu Mahatma Gandhi (1923),
gefolgt von der Biographie zu Vivekananda (1930). Die Vivekananda-
Biographie stellte den selbsternannten Erneuerer eines von iiberkom-
menen Traditionselementen gereinigten Hinduismus sowie die
Ubungsformen des Yoga einem breiten Publikum vor.

In Verschrankung mit dieser schongeistigen Rezeption und dem
starken Interesse an oOstlicher Kultur kam es zur Griindung erster
Yoga-Schulen. Sie bezogen sich zum Teil auf Vivekananda und dessen
neohinduistischer Uminterpretation des klassischen Yoga zuriick.
Aber auch die medizinisch-psychologische Deutung des Yoga, etwa in
der Interpretation C.G. Jungs, als psycho-physische Technik trug stark
zu einer Popularisierung der »indischen Kérperertiichtigung« bei. Das
Interesse an Yoga als Entspannungs- und Korperiibung hat sich bis in
die Gegenwart in Form zahlreicher Yoga-Schulen, Institute und frei-
schaffender Yoga-Lehrer/innen fortgesetzt.*

Pluralisierung von Buddhismus: neue Traditionen aus Asien,
Konvertiten und Migranten

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges begann in den zerstdrten
Stadten Europas die Reaktivierung buddhistischen Lebens. Waren in
den buddhistischen Gesellschaften und Gemeinden der ersten Hilfte
des Jahrhunderts die eher rational-kithl und am Ménchsideal ausge-
richteten Lehren des Pali-Kanons rezipiert worden, kamen nun in den
soer Jahren neue Gruppen und weitere asiatische Traditionen hinzu.
Daisetz Suzukis Schriften und Eugen Herrigels Biichlein Zen in der
Kunst des Bogenschiefiens (1948) weckten literarisch ein breites Interesse
am Zen-Buddhismus. Der tibetische Buddhismus kam 1952 durch die
Griindung des europdischen Zweiges des Ordens Arya Maitreya Man-
dala (AMM) in Berlin zum ersten Mal nach Europa. Der AMM geht auf
den Deutschen Lama Anagarika Govinda (Ernst Lothar Hoffmann,

4 Zur Geschichte des Yoga und dessen Rezeption siehe Fuchs 1990 und
Baier 1998.

129

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

1898-1985) zuriick und ist bestrebt, einen Buddhismus in Angemes-
senheit an westliche kulturelle Gegebenheiten zu lehren.

Neben der literarischen Rezeption des Zen kamen weitere bud-
dhistische Traditionen aus Japan nach Europa. Shin-Buddhisten griin-
deten Gruppen in England (1952) und Deutschland (1956). Die Soka
Gakkai, eine modern-buddhistische Tradition mit grofem Anhang in
Japan, kam ab den Goer Jahren. Aufgrund weltweiter Kultur- und
Handelsbeziehungen lebten mit steigender Zahl japanische Geschifts-
leute und Studenten in deutschen Ballungsgebieten. Festzuhalten
bleibt, dass sich die theravada-dominierte Buddhismus-Prisenz in
Deutschland hin zu einer wachsenden Pluralitit buddhistischer Tradi-
tionen und Schulen wandelte.

Ab Mitte der Goer Jahre verstirkte eine signifikante Schwerpunkt-
verschiebung buddhistischen Interesses diesen Wandel. Nicht mehr
die bis dahin vorherrschende intellektuelle Rezeption bestimmte den
Zugang zum Buddhismus, sondern die meditative Praxis. Buddhismus
wollte nun als neue Lebenspraxis mit kérperlich-spirituellen Erfahrun-
gen ge- und erlebt werden. Alternativkulturelle Kreise, Kiinstler, Stu-
denten, Indienreisende entdeckten auf ihrer Suche nach 6stlicher
Weisheit neue, andere asiatische Formen des Buddhismus. Hesses
Siddhartha popularisierte in literarischer Form indische Philosophie
und Religiositit. Die »indische Dichtung< begriindete in Romanform
den Vorrang von erlebter Erfahrung vor gelehrter Weisheit. Zen-Semi-
nare waren oft schon frithzeitig ausgebucht. Neben die etablierten, an
den Lehrreden des Pali-Kanons ausgerichteten Gemeinden traten
neue, an der Meditationspraxis orientierte Gruppen. Zahlreiche zen-
buddhistische Gruppen entstanden in deutschen Stidten.

Diesem Zen-Boom folgte ab den 8oer Jahren ein schnell wachsen-
des Interesse am tibetischen Buddhismus. Ausléser waren Besuchsrei-
sen ranghoher tibetischer Wiirdentriger, die auf Einladung ihrer ersten
westlichen Schiiler Nordamerika und Europa bereisten. Wie der Chro-
nist der deutsch-buddhistischen Bewegung, Hellmuth Hecker, fest-
hielt, »schossen jetzt an vielen Stellen der westlichen Welt tibetisch-
buddhistische Zentren aus dem Boden« (Hecker 1985: 101).

Doch nicht nur tibetisch-buddhistische Traditionen, sondern auch
Zen, theravada-orientierte und erste westlich-buddhistische Gruppen
verzeichneten ein kontinuierliches Wachstum. Das grofle Interesse,
das von Konvertitenseite buddhistischen Inhalten und Meditations-
formen entgegengebracht wurde, lisst sich statistisch am Zuwachs
buddhistischer Gruppen und Zentren aufzeigen. In Deutschland ver-
vielfachte sich die Anzahl buddhistischer Gruppen und Zentren inner-

130

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

halb von 30 Jahren von 40 (1975) auf knapp 600 (2004) Gruppen und
Zentren. Klare Zuwachsraten fiir die 8oer und goer Jahren finden sich
ebenso in vielen weiteren Lindern Europas (Baumann 2002: 93). Die
Anzahl deutscher Konvertitenbuddhisten und -buddhistinnen schitzt
die Deutsche Buddhistische Union auf 100.000 Personen.

Gewissermafsen unmerklich neben dem Rezeptionsstrang des in
der offentlichen Wahrnehmung dominierenden Konvertitenbuddhis-
mus hat sich ein zweiter Buddhismus-Strang etabliert. Er ist in der
Offentlichkeit und der Forschung bislang nur wenig wahrgenommen
worden. Dieser Strang wird durch Buddhisten und Buddhistinnen aus
Asien gebildet. Ist der Buddhismus westlicher Buddhisten intern viel-
gestaltig und besteht aus Schulen und Traditionen aus Siid- und Osta-
sien sowie Tibets, so trifft dieses in dhnlicher Weise auf den Strang
asiatischer Buddhisten zu. Sie kommen aus beinahe allen Lindern
Asiens, in denen der Buddhismus die Mehrheit darstellt. Insgesamt
diirfte die Anzahl asiatischer Buddhisten Schitzungen zufolge etwa
120.000 Personen umfassen.

Abbildung 2: Pagode Vien Giac, Hannover. Blick auf die grofe Andachts-

halle, rechts im Vordergrund die Statue des Bodhisattva Avalokiteshvara
in weiblicher Gestalt als Kuan-ying (Vesakhfest, Mai 1998).

Quelle: Baumann 2004
In Deutschland bilden Buddhisten und Buddhistinnen aus Vietnam,

die als boat people ab Ende der 7oer Jahre kamen, die grofite asiatisch-
buddhistische Gruppierung. Von den ca. 115.000 Vietnamesen sind

131

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

etwa 60.000 Buddhisten. In Hannover weihten sie 1991 die Pagode
Vien Giac ein, ein Kloster, Kulturzentrum und Tempel zugleich?
Groflere Andachtsstitten bestehen tiberdies in Berlin und Miin-
chen sowie in Frankfurt, wo viethamesische Buddhisten 2002 die re-
prisentative Pagode Phat Hue erdffneten. Die buddhistischen Klgster
und Tempel sind sowohl ein religiser als auch kulturell-sozialer Ort.
Auch Buddhisten aus Thailand, aus Kambodscha, Japan und Taiwan
schufen eigene Andachts- und Verehrungsstitten in den goer und
nachfolgenden Jahren. In ihnen werden nicht nur religiése Zeremo-
nien und Handlungen durchgefiihrt. Vielmehr dienen die Andachts-
stitten auch als Treffpunkt, an denen sich — je nach Nationalitit —
Thailinder, Kambodschaner, Laoten, Singhalesen, Japaner oder Viet-
namesen treffen. Oft werden Sprachklassen abgehalten, kulturelle Fes-
te gefeiert und vieles mehr. In religioser Hinsicht sind die Andachts-
stitten bemtiht, die rituellen Formen moglichst getreu wie im Her-
kunftsland der Zuwanderer durchzufithren. Wenn auch Anderungen
etwa in der zeitlichen Durchfiihrung sowie aufgrund des Mangels an
vorhandenen Ménchen unumginglich sind, so haben die Tempel und
Kloster doch eine kleine Heimat in der Fremde entstehen lassen.

Vielgestaltigkeit hinduistischer Traditionen in Deutschland

In dhnlicher Weise wie sich der Buddhismus in Deutschland bei nihe-
rem Hinsehen als eine Vielheit unterschiedlicher Schulen, Traditionen
und religionspraktischer Vollziige zeigt, so stellt sich auch der verein-
heitlichende Begriff sHinduismusc« als eine interne Pluralitit von Tradi-
tionen und Gruppierungen dar. >Hinduismus in Deutschland« bildet
sich — strukturgleich wie auf buddhistischer Seite — aus den Stringen
von so bezeichneten westlichen Hindus (Konvertiten) und indisch-
stimmigen Migranten und Zuwanderern. Die Mehrzahl von indischen
Lehrern, die westliche Schiiler zu den Anhingern zihlen, kam tiber die
USA vermittelt nach Europa und Deutschland. War es um 1900 die
von Vivekananda propagierte Vedanta-Philosophie, folgten mit Yoga-
nanda (ab 1920) und der von ihm konzipierten Science of Religion sowie
Mabharishi Mahesh Yogi (ab 1959) und seiner Transzendentalen Medi-
tation weitere indische Lehrer und Lehren. Ab den frithen yoer Jahren
kamen weitere namhafte hinduistische Gurus und Swamis (Lehrer):
Swami A.C. Bhaktivedanta Prabhupada, Griinder der International
Society for Krishna Consciousness (ISKCON), folgte Swami Prakasha-
nand Saraswati mit seiner Society for Divine Love, Guru Maharaj Ji mit

5 Siehe Ho 1999 und Baumann 2000: 77-91 sowie die Webseite der Vien
Giac Pagode www.viengiac.de.

132

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

der Divine Light Mission, Bhagwan Shree Rajneesh mit der Neo-Sann-
yas bzw. Osho-Bewegung sowie zahlreiche weitere indische Lehrer. In
den meisten Fillen zogen diese kosmopolitischen Swamis junge, weille
Angehorige der Mittelschichten an. Nur in den Tempeln der Krishna-
Gemeinschaft finden sich neben westlichen Konvertiten auch indisch-
stimmige devotees (Anhinger). Nach einem schnellen Zuwachs und
der Griindung zahlreicher Zentren in den 7oer und 8oer Jahren ging
das Interesse an den spirituell-meditativen Angeboten und Praxisfor-
men in den goer Jahren merklich zuriick. Im Vergleich zur Zahl in-
disch- und srilanka-stimmiger Hindus in Deutschland ist die Anzahl
von Mitgliedern in den neo-hinduistischen Gruppen verschwindend
gering.6

Der Bereich des Immigranten-Hinduismus in Deutschland lisst
sich anhand der Herkunftsregionen siidasiatischer Zuwanderer in
einen indischen, afghanischen und tamil-srilankischen Hinduismus
unterteilen. Wahrend die Geschichte afghanischer und srilankischer
Migranten, zumeist Fliichtlinge aus dortigen Krisenregionen, lediglich
zwei bis drei Jahrzehnte zuriick reicht, sind Inder schon einige Jahr-
zehnte linger in Deutschland beheimatet.

Inder aus Bengalen, Kerala, dem Gujarat und anderen indischen
Bundesstaaten kamen in den 5oer Jahren des 20. Jahrhunderts als
Studenten, Arzte, Techniker und Kaufleute in die Bundesrepublik. Die
meisten von ihnen waren bzw. sind Hindus, weit weniger Sikhs, Chris-
ten oder Muslime. Meist kamen sie allein, gehorten in Indien der stid-
tisch gebildeten Mittelschicht an, und nicht wenige heirateten deutsche
Frauen und nahmen die deutsche Staatsbiirgerschaft an. Die Anzahl
indisch-stimmiger Biirger und ihrer Kinder diirfte etwa 40.000 bis
50.000 Personen umfassen. Bis auf einen zeitweiligen Tempel in
Frankfurt am Main, wurden bislang keine eigenstindigen hinduisti-
schen Andachtsstitten von ihnen errichtet. Mitunter finden sich An-
dachtsstitten in Privathiusern von vermogenden Indern. Dorthin
werden auch reisende Gurus und Swamis zu Vortrigen eingeladen
sowie gemeinsam Jahresfeste mit Verwandten und Hindus aus der
Region gefeiert.”

6 Mitgliedszahlen bewegen sich bei vielen Gruppen in Hunderterbereichen:
Brahma Kumaris: 300, Ananda Marga 100, Divine Light Mission: 500, Sa-
haja Yoga: 200. Einzig TM mit 1.000, die Osho/Neo-Sannyas mit 5.000-
6.000 und ISKCON mit 400 plus einem Umfeld von 2.000-5.000 Perso-
nen sind zahlenbezogen etwas stirker. Quelle: Remid 2004. Zur Osho-Be-
wegung siehe Siiss 1994, 1990.

7 Siehe Dech 1998, lediglich impressionistisch Essei 1994; mit einem ver-

133

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Seit 1980, mit Beginn des Krieges in Afghanistan und nachfolgend
wechselnder politischer Machthaber, kamen afghanische Fliichtlinge
als Asylbewerber in die Bundesrepublik. Unter den knapp 100.000
Afghanen in Deutschland findet sich eine Minderheit von 5.000 Hin-
dus. Die afghanischen Hindus errichteten in Hamburg, Frankfurt und
Koln z.T. gerdumige, mit zahlreichen Gotterschreinen ausgestattete
Tempel. Die Tempel werden mitunter von Sikhs und indischen Hin-
dus besucht.

Die grofite hinduistische Gruppierung in Deutschland bilden tami-
lische Hindus aus Sri Lanka. Die tamilische Minderheit umfasste 2003
knapp 60.000 Personen. Die meisten Tamilen und Tamilinnen sind
Fliichtlinge von Sri Lanka, die seit Beginn der 8oer Jahre als Asylsu-
chende Aufnahme fanden. Etwa vier Finftel der srilanka-tamilischen
Minderheit in Deutschland sind Hindus, zumeist in shivaitischer Aus-
richtung. Die ca. 45.000 tamilischen Hindus errichteten seit Mitte der
8oer Jahre Andachtsstitten und kleine Tempel fiir ihre Gotter. Viele
Tempel nahmen ihren Ausgangspunkt aufgrund mangelnder Finan-
zen in Privatwohnungen und Kellerriumen. Der Nachzug von Frauen
und Kindern in der zweiten Hilfte der 8oer Jahre lief} die Rdume als-
bald zu eng werden, so dass ehemalige Werk- und Industriehallen zu
Tempeln mit gesonderten Schreinen fiir die Gétter und Géttinnen
umgestaltet wurden. Insbesondere im Ruhrgebietsraum ist von einer
Dichte von Tempeln zu sprechen, doch auch im siiddeutschen Raum,
in Bremen, Hannover und Berlin wurden Tempel eroffnet. Ende 2002
bestanden 25 Tempel, vom kleinen Kellertempel bis hin zum neu, in
stidindischer Architektur errichteten Tempel. Wie zu Beginn erwihnt,
ist der grofite und bekannteste Hindu-Tempel in Deutschland eindeu-
tig der in 2002 erdffnete Sri Kamadchi Ampal Tempel in Hamm/
Westfalen. Zum jihrlichen Tempelfest kommen ca. 12.000 bis 15.000
Personen aus ganz Europa.®

tiefenden historischen Riickblick instruktiv Oesterheld 1997 und Oester-
held/Giinther 1997.

8 Siehe zu den aus Sri Lanka stammenden tamilischen Hindus Baumann
2000: 92-172 und Baumann/Luchesi/Wilke 2003. Der Sri Kamadchi Ampal
Tempel hat eine eigene Webseite aufgeschaltet, www.kamadchi-ampal.de.
Siehe auch die kommentierten Bilderserien zum tamilischen Hinduismus
in Deutschland von Baumann, Luchesi und Wilke, in Zusammenarbeit mit
dem Pluralism Project der Harvard University, online unter www.pluralism.

org/images.

134

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Abbildung 3: Hindu-tamilische Tempel in Deutschland, Stand: Ende 2002

Quelle: Baumann 2004

2. Religiose Differenz, kulturelle sKompatibilitit<
und gesellschaftliche >Passung«

Die Etablierung von buddhistischen und hinduistischen Migranten-
und Diasporagruppierungen bildet eines der hervorstechenden Verin-
derungen in der Rezeptionsgeschichte dieser Religionen in Deutsch-
land und allgemein in Europa. Nicht nur zahlenbezogen, sondern auch
in dem erfolgtem wie kiinftig eintretenden Einfluss auf Konvertiten-
kreise werden die letzten zwei Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts von

135

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

einschneidender Bedeutung sein. In kultureller und gesellschaftlicher
Perspektive wurde auf die Stringe der Konvertiten und Migranten
unterschiedlich reagiert.

Dispute um Konversionen zu ostlichen Religionen

Die Hinwendung von Konvertiten und sympathisierenden Interessen-
ten zu buddhistischen und hinduistischen Lehrinhalten und Praktiken
wurde von Beginn an durch christlich-apologetische Polemiken und
Ablehnungen begleitet. Kein Geringerer als Kaiser Wilhelm II. hatte
schon 1898 in einer allegorischen Zeichnung die »Vélker Europas«
gemahnt und aufgerufen, die »heiligsten Giiter« — das Christentum —
zu wahren. Auf dem Bild warnte der Kaiser vor den aus Asien heran-
ziehenden dunklen Wolken und dem Rauch brennender Stidte. Ursa-
che der Gefahr sei der — noch in der Ferne - in Meditationshaltung
sitzende Buddha.

Der Disput setzte sich in der Umbruchzeit der Weimarer Republik
fort (vgl. Linse 1991) und erreichte mit der Etablierung neo-hinduisti-
scher Gruppen in den 7oer Jahren einen Héhepunkt. Zum Teil pau-
schalisierend wurde vor neuen religiésen Bewegungen wie Ananda
Marga, TM, Neo-Sannyas und den so bezeichneten Hare-Krishnas als
destruktive Kulte und persénlichkeitsveraindernden, schidigenden
Gruppierungen gewarnt. Auch wenn das Vorhandensein einzelner
Problemfille sicherlich vorhanden war, so dramatisierten Kritiker
Einzelfille tiber Gebithr und verallgemeinerten sie als typisch fiir alle
neo-hinduistischen, vereinzelt auch buddhistischen Gruppierungen.
Sozial- und religionswissenschaftliche Studien zeigten spiter auf, dass
die Vorwiirfe zumeist interessegeleitet und methodisch nicht haltbare
Generalisierungen waren (vgl. u.a. Usarski 1988). Uberdies erwies
sich, dass Mitglieder in den neuen religiésen Bewegungen Halt und
Selbstvergewisserung finden konnten und nicht lediglich — so die Vor-
wiirfe — Entfremdung und Manipulation ausgesetzt seien (vgl. Deut-
scher Bundestag 1998; Rink 2002). Mit dem Riickgang der Zahlen und
der Auflésung zahlreicher Zentren verebbte die gesellschaftliche De-
batte in den goer Jahren. ISKCON durchlief einen inneren Klirungs-
und Veridnderungsprozess, der weit iiberwiegende Grof3teil buddhisti-
scher Gruppen und Zentren genieflt seit dem Medienboom der goer
Jahre ein geradezu positiv-idealisierendes Image.

Zuwanderer aus Asien und Fragen gesellschaftlicher >Passung<

Der Strang von Fluchtlingen und Zuwanderern aus Lindern Asiens
wurde in den yoer und 8oer Jahren des 20. Jahrhunderts nicht unter
dem Gesichtspunkt ihrer religiosen Orientierung, sondern unter As-

136

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

pekten sozialer und O6konomischer Eingliederungsschwierigkeiten
wahrgenommen. Erst mit der verstirkten Aufmerksamkeit, welche
Religion und religiéser Zugehorigkeit in den goer Jahren zuteil wurde,
nahmen Politiker, Behordenvertreter, Sozialarbeiter und ebenso For-
scher die Zuwanderer als auch religiése — insbesondere fremdreligiose
— Personen und Gruppen wahr. Unter dieser Optik thematisierten
Politiker und manche Sozialwissenschaftler, inwiefern die fremdreligi-
Ose Orientierung und enge Loyalititsbindung an die ethnisch-religicse
Diasporagruppe eine gelingende sozio6konomische Eingliederung in
die deutsche Aufnahmegesellschaft hemme bzw. verhindere.

Wie an anderer Stelle aufgezeigt (vgl. Baumann 2000: 175-179;
Baumann 2004), beinhaltet eine religios-kulturelle Differenz zu den
vorherrschenden Mustern und Werten der Mehrheitsgesellschaft nicht
notwendig Distanz und mangelnde Integrationsbereitschaft. Es ist
hilfreich und weiterfithrend, gesellschaftliche Integrationsprozesse in
Bereiche sozioSkonomischer Integration — im beruflichen, sprachli-
chen, sozialen Leben — und Aspekten religiéser Eingliederung zu un-
terscheiden. Gesellschaftliche Integration ist nicht mit Assimilation
gleichzusetzen, d.h. der Aufgabe und dem vollstindigen Ablegen mit-
gebrachter Werte, Uberzeugungen und Auffassungen auf Seiten der
Zugezogenen. Die Religionsgeschichte zeigt anschaulich, dass religiose
Differenz und gesellschaftliche Integration kein Widerspruch sind
bzw. sein miissen (vgl. ebd.). Vielmehr, gerade die Kenntnis der eige-
nen religios-kulturellen Tradition und ihrer Besonderheit im Unter-
schied zur Mehrheitsgesellschaft schafft oft erst ein Selbstbewusstsein
auf Seiten der Zuwanderer, die Differenz nicht als Belastung, sondern
als eigenstindigen Beitrag im kulturell-religiosen Pluralismus des
Landes anzusehen. Solch ein Verstindnis lisst die Zuwanderer und
ihre Kinder offener gegeniiber den Anforderungen nach Neu- und
Umorientierung in sprachlicher, beruflicher und verhaltensbezogener
Sicht werden.

Wichtig in diesem Zusammenhang ist ein Verstindnis von >Kul-
turs, das diesen sinnstiftenden Bereich von Lebensorientierung nicht
essentialisiert und verdinglicht. Vielmehr, Grenzen und Inhalte von
Kultur sind verhandelbar und nicht starr und abschlieRend. Neue Ele-
mente konnen aufgenommen, vorhandene zuriickgestellt werden. Die
je lokalen Kontexte bestimmen entscheidend mit, wie sich kulturelle
und religidse Sachverhalte zeigen, formieren und auswirken.’

9 Zum intendierten Kulturbegriffsverstindnis siehe u.a. Kapferer 1988 und
Borofsky 1994; zur Kontextgebundenheit religioser und kultureller Tradi-

137

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Eine solche Zugangsweise ermdglicht, Uberschneidungen, Ver-
bindungen, Deckungen und Gemeinsamkeiten unterschiedlicher Kul-
turen wahrzunehmen. Die Mehrheitsgesellschaft und die kulturellen
und religiésen Traditionen buddhistischer und hinduistischer Zuwan-
derer werden nicht als primir trennend, als gar einander ausschlie-
Rend konzipiert. Vielmehr werden sie unter dem Blickwinkel der
>Kompatibilitit«, demnach der Vereinbarkeit und der >Passung< be-
trachtet.

Kompatibilititselemente asiatischer Zuwanderer

Kompatibilititen von vietnamesischen und tamilischen Kulturelemen-
ten mit Bereichen deutscher Gesellschaft zeigen sich etwa im Hinblick
auf Arbeitsauffassungen und Bildungsideale. Die erfolgreiche struk-
turelle Integration der vietnamesischen boat-people wurde und wird
vielfach mit ihrem Fleif und Arbeitswillen erklirt. Ahnliches l4sst sich
fir tamilische Zuwanderer festhalten, wie Studien zu tamilischen
Zuwanderern in der Schweiz und Deutschland aufweisen (vgl. McDo-
well 1996; Liithi 2003; Salentin 2002, 2003). Das gewissermafien
>strebsame Arbeitsethos< zielt bei beiden Zuwanderergruppen auf
einen moglichst raschen Verzicht auf staatliche Unterstiitzungsleis-
tungen und ein eigenstindiges berufliches Auskommen hin. Die eins-
tige Mittelschichtenzugehorigkeit vieler Fliichtlinge aus Vietnam und
Sri Lanka erweist sich in punkto sozialer Auswirtsmobilitit als hoch-
gradig kompatibel mit deutschem bzw. westeuropiischem Erfolgsstre-
ben (vgl. Treuheit/Otten 1986: 68-69). Damit einher geht das in siid-
asiatischer und chinesischer Kultur vorhandene traditionelle Bildungs-
interesse und die Hochschitzung von Bildung und akademischen
Graden (vgl. ebd.: 67). Ebenso wie die berufliche Tiichtigkeit »passt«
der positiv konnotierte Bildungseifer sehr gut zu bestehenden Ausbil-
dungsidealen westlich-kapitalistischer Gesellschaften.

Die zu Beginn des Artikels eroffnete analytische Perspektive, in-
wiefern eine religiose Differenz einer gesellschaftlichen Vereinbarkeit
bzw. >Passung< hinderlich oder nicht hinderlich ist, soll an dieser Stelle
wieder aufgegriffen werden. Fijalkowski und Gillmeister driicken den
Sachverhalt der >Kompatibilitit« fremdkultureller Elemente wie folgt
aus:

»Wenn [in dieser Studie] zunichst von der Annahme ausgegangen wurde, dass
mit »ethnokultureller Distanz< ein Faktor bezeichnet werden kann, der sich zu-

tionen und zum Konzept von lokaler Religionsgeschichte siehe Kippenberg/
Luchesi 1995 sowie jiingst Franke 2005.

138

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

sitzlich zu den soziodkonomischen Konkurrenzbedingungen retardierend
[hemmend] auf die Integration von Zuwanderern auswirken kann, so zeigt der
Vergleich zwischen Tiirken und Vietnamesen, dass mit kultureller Ferne und
dem Festhalten an Eigenkulturellem sich gleichwohl Erfolgstiichtigkeit und
Mobilitit in westlichen postindustriellen Gesellschaften verbinden kann. Es
geht nicht um Distanz oder Nihe in einem linearen Sinne, sondern um die

Kompatibilitit des ethnokulturell Heterogenen.« (Fijalkowski/Gillmeister
1997: 284)

Mit »ethnokulturell Heterogenem« ist das von der deutschen oder
westeuropdischen Mehrheitsgesellschaft Verschiedene gemeint, dem-
nach Unterschiede in kultureller Anschauung und religiéser Lebens-
orientierung. Wichtig im Zusammenhang gesellschaftlicher Eingliede-
rung, darauf verweisen die zwei Soziologen, ist der Sachverhalt, dass
wenn aus dem Herkunftsland mitgebrachte Voraussetzungen wie
Erfolgstiichtigkeit und Aufwirtsstreben vorliegen, die jeweilige ethno-
kulturelle Distanz sich als weit weniger hinderlich, als zu Beginn der
Untersuchung vermutet, erweist (vgl. ebd.: 33). Im Hinblick auf in
Deutschland neu beheimatete Vietnamesen und srilankische Tamilen
konnten hier neben dem Kompatibilititsaspekt des Bildungsinteresses
noch die stark vorhandene Bereitschaft zur Konfliktminimierung bzw.
Konfliktvermeidung erginzt werden. Fijalkowski und Gillmeister spre-
chen in dieser Hinsicht von »kultureller Kompatibilitit« (vgl. ebd.:
285), von der Vereinbarkeit fremdkultureller Elemente in Strukturen
der Aufnahmegesellschaft.

Im Hinblick auf die spezifisch religiosen Traditionen, hier die
zentral dargestellten buddhistischen und hinduistischen Traditionen,
lisst sich in ibertragenem Sinne von einer strukturellen >Kompatibili-
tat« sprechen. Die religiésen Inhalte, Konzepte und >Heilsziele< sind
sicherlich grundlegend verschieden von den in Deutschland und in
den meisten westlich-industriellen Gesellschaften prigenden, vielfach
dominanten christlichen Traditionen. Diese Unterschiedlichkeit steht
einer gesellschaftlichen Vereinbarkeit jedoch nicht entgegen. Im Ge-
genteil, die familienbezogene und zugleich individualisierte hinduisti-
sche und buddhistische Religiositit erweist sich strukturell als gut
vereinbar und kompatibel mit Idealen einer kapitalistischen, demokra-
tisch verfassten Grundordnung. Eine Vergemeinschaftung, die zu
gesellschaftlicher Absonderung motiviert und gesellschaftskritisches
Potential birgt, wird nicht vorangetrieben. Vielmehr betonen viele
Einzelpersonen ebenso wie gewichtige Reprisentanten religiéser Tradi-
tionen und ihrer Institutionen den Willen zur Integration, das Zuriick-
stecken eigener Priferenzen zugunsten von Kompromissen und eine

139

14.02.2026, 21:37418. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

beflissene Orientierung an rechtlich-administrativen Regeln und Vor-
gaben.

Auf dem langen, noch zu gehenden Weg gesellschaftlicher Aner-
kennung dieser »fremd«kulturellen und >fremd«-religiésen Traditionen
und ihrer Triger/innen im Zuge der Eingliederung in die deutsche
bzw. westeuropiische Mehrheitsgesellschaft kommt solchen Kompa-
tibilititen grofle Bedeutung zu. Religiose Differenz und gesellschaftli-
che >Passung< — oder >Kompatibilitit« — kénnen zusammengehen. Eine
Gesellschaft vertragt eine Pluralitit von Religionen. Die Aufgeregtheit
uiber »>zuviel Religion< geht auf Denkkonditionierungen und inhirente
Verunsicherungen in Folge impliziter Primissen abendlindischer
Religionsauffassung zuriick. Das iiber Jahrhunderte zementierte Leit-
bild, demzufolge eine Religion den Zusammenhalt einer Gesellschaft
garantiere, eine Pluralitit jedoch destabilisiere, ist als voraussetzungs-
belastet zu hinterfragen (vgl. Kippenberg/von Stuckrad 2003: 131;
Baumann 2005). Sowohl die Kenntnis religionsgeschichtlich erprobter
Koexistenzen von Religionen, ihre Pluralitit auf umgrenztem Territo-
rium, als auch der Ansatz kultureller Kompatibilititen bei vorhandener
religiGser Differenz kann konstruktive und politisch notwendige Per-
spektiven fiir Zuwanderergesellschaften eréffnen.

Literatur

Baier, Karl (1998): Yoga auf dem Weg nach Westen. Beitrdge zur Rezep-
tionsgeschichte, Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann.

Batchelor, Stephen (1994): The Awakening of the West. The Encounter of
Buddhism and Western Culture, London: Aquarian, Harper Collins
an Berkeley, Cal.: Parallax Press.

Baumann, Christoph Peter (1997): »Sikhs und ihre Feste in Deutsch-
land«, in: Remid (Hg.), Religionen feiern. Feste und Feiertage religioser
Gemeinschaften in Deutschland, Marburg: diagonal, S. 162-170.

Baumann, Martin (1993): Deutsche Buddhisten. Geschichte und Gemein-
schaften, Marburg: diagonal, 2. Aufl. 1995.

Baumann, Martin (1997): »Culture Contact and Valuation: Early Ger-
man Buddhists and the Creation of a >Buddhism in Protestant
Shape«, in: Numen 44, S. 270-295.

Baumann, Martin (1998a): »Sustaining >Little Indias<: The Hindu
Diasporas in Europe«, in: Gerrie ter Haar (Hg.), Strangers and So-
journers: Religious Communities in the Diaspora, Leuven: Uitgeverij
Peeters, S. 95-132. Reprint in: Gerrie ter Haar (Hg.) (2001), Religious
Communities in the Diaspora, Nairobi: Acton Publ., S. 86-128.

140

14.02.2026, 21:3718. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Baumann, Martin (1998b): Hindus and Hindu Traditions in Europe.
A Bibliography on the Hindu-European Diasporas, (ca.160 Titel),
www.unilu.ch/3259_9391.htm.

Baumann, Martin (2000): Migration, Religion, Integration. Vietnamesi-
sche Buddhisten und tamilische Hindus in Deutschland, Marburg:
diagonal.

Baumann, Martin (2001a): »Global Buddhism. Developmental Periods,
Regional Histories and a New Analytical Perspective«, in: Journal of
Global Buddhism 2, S.1-43, online: www.globalbuddhism.org/2/bau
mannoi11.pdf.

Baumann, Martin (2001b): Buddhism in Europe. An Annotated Biblio-
graphy, 1996; 3. akt. Fassung (ca. 380 Titel), www.globalbuddhism.org
bib-bud.html.

Baumann, Martin (2002): »Buddhism in Europe: Past, Present, Pro-
spects«, in: Charles S. Prebish/Martin Baumann (Hg.), Westwards
Dharma: Buddhism beyond Asia, Berkeley: University of California
Press, S. 85-105.

Baumann, Martin (2004): »Religion und ihre Bedeutung fiir Migran-
ten. Zur Parallelitit von >fremd«religioser Loyalitit und gesell-
schaftlicher Integration«, in: Beauftragte der Bundesregierung fiir
Migration, Flichtlinge und Integration (Hg.), Religion — Migration —
Integration in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft, Berlin: Bundes-
druckerei, S. 19-30.

Baumann, Martin (2005): »Religionspluralitit — Gefahr oder Chance?«,
in: Neue Ziiricher Zeitung, 29.01.2005.

Baumann, Martin/Luchesi, Brigitte/Wilke, Annette (Hg.) (2003): Tem-
pel und Tamilen in zweiter Heimat: Hindus aus Sri Lanka im deutsch-
sprachigen und skandinavischen Raum, Wiirzburg: Ergon.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integra-
tionschancen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Borofsky, Robert (Hg.) (1994): Assessing Cultural Anthropology,
New York: McGraw-Hill.

Dech, Matthias (1998): Hindus und Hindutum in Deutschland. Exempla-
rische Untersuchung anhand der Situation in Frankfurt a.M., Disserta-
tion im Fachgebiet Religionswissenschaft, Universitit Marburg,
Microfich.

Dessai, Elisabeth (1994): Hindus in Deutschland, Moers: Aragon.

Deutscher Bundestag Enquete-Kommission »Sogenannte Sekten und
Psychogruppen« (Hg.) (1998): Neue religiose und ideologische Ge-
meinschaften und Psychogruppen, Band 1: Endbericht, Band 2: For-
schungsprojekte und Gutachten, Bonn: Universitits-Buchdruckerei,
Hamm: Hoheneck.

141



https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

Fijalkowski, Jirgen/Gillmeister, Helmut (1997): Auslindervereine — Ein
Forschungsbericht, Berlin: Hitit.

Finger, Joachim (1987): Gurus, Ashrams und der Westen: Eine religions-
wissenschaftliche Untersuchung zu den Hintergriinden der Internationa-
lisierung des Hinduismus, Frankfurt a.M.: P. Lang.

Franke, Edith (2005): »Die Erforschung lokaler Religionen als Aufgabe
der Religionswissenschaft, in: Edith Franke (Hg.), Fremd und doch
vertraut. Eindriicke religiéser Vielfalt in und um Hannover, Marburg:
diagonal, S. 11-22.

Fuchs, Christian (1990): Yoga in Deutschland: Rezeption, Organisation,
Typologie, Stuttgart: Kohlhammer.

Grasmiick, Oliver (2004): Geschichte und Aktualitdt der Daoismusrezep-
tion im deutschsprachigen Raum, Munster: Lit.

Halbfass, Wilhelm (1981): Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen
Begegnung, Basel: Schwabe.

Hecker, Hellmuth (1985): Chronik des Buddhismus in Deutschland,
Hamburg: DBU.

Hecker, Hellmuth (Hg.) (1995): Der erste deutsche Bhikkhu. Das bewegte
Leben des Ehrwiirdigen Nyanatiloka (1878-1957) und seine Schiiler,
Konstanz: Universitit Konstanz.

Hecker, Hellmuth (1996, 1997): Lebensbilder deutscher Buddhisten. Ein
bio-bibliographisches Handbuch, 2. Binde, 2. akt. und erw. Aufl,,
Konstanz: Universitdt Konstanz.

Ho, Loc (1999): Vietnamesischer Buddhismus in Deutschland. Darstellung
der Geschichte und Institutionalisierung, Hannover: Pagode Vien
Giac.

Hutter, Manfred (Hg.) (2001): Buddhisten und Hindus im deutschspra-
chigen Raum. Akten des Zweiten Grazer Religionswissenschaftlichen
Symposiums. 2.-3. Mdrz 2000, Frankfurt a.M.: P. Lang.

Jackson, Carl T. (1994): Vedanta for the West: The Ramakrishna Move-
ment in the United States, Bloomington: Indiana University Press.
Kapferer, Bruce (1988): Legends of People, Myths of State. Violence, Into-
lerance and Political Culture in Sri Lanka and Australia, Washington,

D.C.: Smithsonian Institution Press.

Kippenberg, Hans G./Luchesi, Brigitte (Hg.) (1995): Lokale Religionsge-
schichte, Marburg: diagonal.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfiihrung in die
Religionswissenschaft, Miinchen: Beck.

Klar, Helmut (1995): Helmut Klar, Zeitzeuge zur Geschichte des Bud-
dhismus in Deutschland, hg. von Martin Baumann, Konstanz: Uni-
versitit Konstanz, online: www.ub.uni-konstanz.de/kops/volltexte/
2000/588 /himl /klar1.html.

142



https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALITAT IN DEUTSCHIAND — ASIATISCHE ZUWANDERER

Linse, Ulrich (1991): »Asien als Alternative? Die Alternativkulturen der
Weimarer Zeit: Reform des Lebens durch Riickwendung zu asiati-
scher Religiositit«, in: Hans G. Kippenberg/Brigitte Luchesi (Hg.),
Religionswissenschaft und Kulturkritik, Marburg: diagonal, S. 325-364.

Liithi, Damaris (2003): »Heimatliche Konventionen im Exil bewahren.
Hinduistische und christliche Religiositit tamilischer Fliichtlinge in
Berng, in: Martin Baumann/Brigitte Luchesi/Annette Wilke (Hg.),
Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hindus aus Sri Lanka im
deutschsprachigen und skandinavischen Raum, Wiirzburg: Ergon,
S.295-322.

McDowell, Christopher (1996): A Tamil Asylum Diaspora. Sri Lankan
Migration, Settlement and Politics in Switzerland, Oxford, Providence,
RI: Berghahn Books.

Merz, Martin (2000): »ich weiss, dass das alles unglaubhaft tont ... <
Zur Geschichte des Yoga in der Schweiz 1900-1960«. Seminarar-
beit am Historischen Seminar der Universitit Basel, Basel.

Notz, Klaus-Josef (1984): Der Buddhismus in Deutschland in seinen
Selbstdarstellungen. Eine religionswissenschaftliche Untersuchung zur
religiosen Akkulturationsproblematik, Frankfurt a.M., Bern, New
York: P. Lang.

Oesterheld, Joachim (1997): »Zum Spektrum der indischen Prisenz in
Deutschland von Beginn bis Mitte des 20. Jahrhunderts«, in: Ger-
hard Hoépp (Hg.), Fremde Erfahrungen. Asiaten und Afrikaner in
Deutschland, Osterreich und in der Schweiz bis 1945, Berlin: Verlag
Das Arabische Buch, S. 331-3406.

Oesterheld, Joachim, Giinther, Lothar (1997): Inder in Berlin, hg. im
Auftrag der Auslinderbeauftragten des Senats Berlin, Berlin: Ver-
waltungsdruckerei.

Remid (Hg.) (1997): Religionen feiern: Feste und Feiertage religioser Ge-
meinschafien in Deutschland, Marburg: diagonal.

Remid (2004): »Religionen in Deutschland: Mitgliederzahlenx, online:
http://www.remid.de/remid_info_zahlen.htm.

Rink, Steffen (2002): »Neue Religionen in Geschichte und Gegen-
wart, in: Harenberg Lexikon der Religionen. Die Religionen und Glau-
bensgemeinschaften der Welt. Ihre Bedeutung in Geschichte, Alltag und
Gesellschaft. Dortmund: Hardenberg, S. 953-988.

Salentin, Kurt (2002): Tamilische Fliichtlinge in der Bundesrepublik. Eine
Bestandsaufnahme sozialer, skonomischer und rechtlicher Aspekte der
Integration, unter Mitarbeit von Markus Gréne, Frankfurt a.M.,
London: IKO-Verlag.

Salentin, Kurt (2003): »Wurzeln in der Ferne schlagen. Die rechtliche
und sozioSkonomische Eingliederung tamilischer Fliichtlinge in

143



https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN

der Bundesrepublik«, in: Martin Baumann/Brigitte Luchesi/An-
nette Wilke (Hg.), Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hindus
aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavischen Raum,
Wirzburg: Ergon, S. 75-97.

Schmidt, Ekkehart (1995): »Moscheen: Stein des Anstofies, Priifstein
der Toleranz. Moscheebauprojekte — Ausdruck der Emanzipation
der Muslimex, in: Ausldnder in Deutschland, 11, 2, S. 5-6.

Schwab, Raymond (1984): The Oriental Renaissance. Europe’s Discovery
of India and the East, 1680-1880, New York: Columbia Universit
Press.

Schweer, Thomas (1992): »Yoga im Neohinduismus, in: Deutscher
Volkshochschul-Verband (Hg.), Yoga und Indien, Materialien 33,
Bonn: Deutscher Volkshochschul-Verband, S. 87-121.

Suess, Joachim (1994): Zur Erleuchtung unterwegs: Neo-Sannyasin in
Deutschland und ihre Religion, Berlin: Reimer.

Suess, Joachim (1996): Bhagwans Erbe. Die Osho-Bewegung heute, Miin-
chen: Claudius.

Treuheit, Werner/Otten, Hendrik (1986): Akkulturation junger Ausldin-
der in der Bundesrepublik Deutschland. Probleme und Konzepte, Opla-
den: Leske u. Budrich.

Usarski, Frank (1988): Die Stigmatisierung neuer spritueller Bewegungen
in der Bundesrepublik Deutschland, Koln: Bohlau.

Weber, Edmund (Hg.) (1985): Krishna im Westen, Frankfurt a.M.: P.
Lang.

Szeemann, Harald (Hg.) (1980): Monte Verita — Berg der Wahrheit.
Lokale Anthropologie als Beitrag zur Wiederentdeckung einer neuzeitli-
chen sakralen Topographie, Mailand.

144



https://doi.org/10.14361/9783839403501-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

