5. Carl Schmitt

5.1 VORBEMERKUNGEN

Kaum ein politischer Denker provoziert und polarisiert so stark wie Carl
Schmitt. Entsprechend vielfiltig sind die Kritiken an Person und Werk, wobei
immer wieder — wie oben dargestellt — der Vorwurf des Pessimismus erhoben
wurde. Gesichert scheint in diesem Kontext, dass Schmitts Kultur- und Mo-
dernititskritik seine Schriften mit einer Vielzahl von Denkern zu Beginn des
20. Jahrhunderts verbindet." Bisher ist allerdings ungeklirt, inwiefern und
zu welchem Grad Schmitt pessimistische Argumente und Positionen vertritt
und wie sich seine Position im zeitlichen Verlauf verdndert.

Zweifellos besteht eine Schwierigkeit darin, dem Werk in seinen Wand-
lungen, Vieldeutigkeiten und Widerspriichen gerecht zu werden, zumal der
Autor Schmitt in seinen Texten insistierte, seine Argumentation sei iiber die
Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus erhaben und koénne kei-
neswegs den »Geschichtsphilosophen des Unterganges« zugerechnet werden.?
Entsprechend méchte Schmitt insbesondere seine Begriffsbestimmung des
Politischen nicht als pessimistisch verstanden wissen und reklamiert:* »Die
Frage ist mit psychologischen Bemerkungen tiber >Optimismus< oder >Pessi-
mismus< nicht erledigt; [...].«* Im Widerspruch dazu findet sich in seinen Ta-
gebiichern im Jahr 1921 folgende Aussage: »Aber ich bin tot. Meine Existenz
ist Pessimismus. Ich bin krank.«’ In anderer Form bestitigt Schmitt seinen

1| Vgl.zu dieserThese Vollrath 1997, S. 421. Zu Schmitts Kultur- und Modernitatskritik
im Friihwerk siehe: Villinger 1995.

2 | Schmitt 1991, S. 126.

3 | Vgl. Schmitt 2002, S. 58 und 64. Auch an anderen Stellen verortet Schmitt sein
Denken jenseits der Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus. Vgl. Schmitt
1955, S. 156. Schmitt schwankt in seinen Tagebucheintrdgen vor 1914 zwischen »dog-
matischer Ablehnung und persdnlicher Neigung zum Pessimismus«. Mehring 2009,
S. 96. Siehe auch zur Gnosis: Groh 2014.

4 | Schmitt 2002, S. 63.

5 | Schmitt 2014, S. 15.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

90

Politischer Pessimismus

Pessimismus im Jahr 1948: »Jugend ohne Goethe« (Max Kommerell), das war
fiir uns seit 1910 in concreto Jugend mit Hélderlin, d.h. der Ubergang vom
optimistisch-ironisch-neutralisierenden Genialismus zum pessimistisch-akti-
ven-tragischen Genialismus.«® Erich Schwinge hat bereits 1930 auf die Viel-
deutigkeit der »Sphinx« Schmitt hingewiesen, ohne jedoch die Frage des Pes-
simismus zu thematisieren.” Das paradoxe Verhiltnis von Pessimismus und
Aktivismus ist wiederum genau die Problematik, die ich mit der Kategorie des
politischen Pessimismus zu fassen versuche. Im Folgenden geht es indes nicht
darum, die Thesen Schmitts mit einer >richtigen« Faktizitit oder Wirklichkeit
abzugleichen, sondern zu sehen, wie der Autor selbst eine Weltkonstruktion in
seinen Schriften erschafft und wie sich Problemwahrnehmung und Losungs-
ansitze verindern.

Zur Rekonstruktion des politischen Pessimismus werden zunichst
Schmitts politische Anthropologie und anschliefend die Niedergangswahr-
nehmung und die dazugehérige Kultur- bzw. Modernitatskritik dargestellt.
Entscheidend fiir die Einordnung der Theorie sind schlieflich die Geschichts-
theorie und Zukunftsprognose sowie die daraus abgeleiteten politischen Kon-
sequenzen.? Die leitende These ist dabei, dass die Schriften Schmitts gerade
gegen die politische Ohnmacht und Passivitit des verzweifelten Pessimismus
gerichtet sind. Dabei beruft sich Schmitt auf die Gefahr einer Ent- und Uber-
politisierung, die er durch staatliche Souverinitit zu bannen sucht. Normativ
positioniert sich der Staatsrechtler gegen die Méglichkeit einer entpolitisierten
d.h. befriedeten Moderne. Gleichzeitig attestiert er der modernen Gesellschaft
eine Dynamik und radikale Prozesshaftigkeit, die seine statischen Rettungsver-
suche zum Scheitern verurteilen. Die Theorie miindet so in einen politischen
Pessimismus, welchem sie eigentlich entkommen mdochte. Theorieimmanent
entfaltet die Konstruktion des Politischen eine geschichtsphilosophische bzw.

6 | Schmitt 1991, S. 152.

7 | Schwinge 1930, S. 19, FN 39, zit.n.: Meuter 1994, S. 11. Interessant ist nun, dass
auch Foucault in der Rezeption als »Sphinx der Postmoderne« (N.N. 1993, S. 226) be-
zeichnet wurde und der franzésische Philosoph fiir sich selbst in Anspruch nahm, einen
sogenannten »pessimistischen Hyperaktivismus« zu vertreten.

8 | Die Untersuchung erfolgt somit mittels der entwickelten sechs idealtypischen Kate-
gorien des politischen Pessimismus: Anthropologie, Niedergangsgeschichte, Kontrast-
folie, Philosophie der Geschichte, Zukunftsszenario und Haltung. Wichtig ist nochmals
zu betonen, dass die Analyse aus den oben genannten erkenntnistheoretischen Griin-
den ausschlieBlich entlang der Unterscheidungslogik der Texte erfolgt. Eine Historisie-
rung der Person, eine detaillierte Analyse der Verschrdnkungen von Leben und Werk
sind nicht der Anspruch und werden bewusst ausgeklammert. Zum Zusammenhang von
Leben und Werk siehe die sehr detaillierte und kenntnisreiche Biographie von Reinhard
Mehring: Mehring 2009.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

-theologische Steigerungsdynamik, die stabile politische Verhiltnisse systema-
tisch ausschliefit.

5.2 PoLITISCHE ANTHROPOLOGIE

Rudimentire anthropologische Setzungen fundieren implizit oder explizit
jede politische Theorie, dies gilt ebenso fiir die Absage an die Anthropologie,
d.h. auch eine Theorie, die anthropologische Festlegungen bewusst vermeiden
mochte, legt sich durch jene Offenheit des Menschenbildes implizit auf be-
stimmte, eben nicht deterministische, anthropologische Annahmen fest. Die
Frage nach >der Natur¢, >dem Wesens, oder der kontingenten Beschaffenheit
des Menschen hat weiterhin eine politische Dimension, weil mit der jeweili-
gen Definition des Menschen bestimmte Verhaltensweisen und Handlungs-
moglichkeiten, beispielsweise Konsens oder Konflikt, wahrscheinlich oder un-
wahrscheinlich oder unméglich werden. Diese Einschitzung wird von Schmitt
— allerdings deutlich zugespitzter — geteilt: »Jede politische Idee nimmt irgend-
wie Stellung zur >Natur« des Menschen und setzt voraus, dafl er entweder >von
Natur gut< oder >von Natur bose« ist.«’ Anzumerken ist, dass sich Schmitt hier
auf politische Ideen bezieht, dariiber hinaus aber an anderer Stelle jene The-
se auf politische Theorien bezieht.' Damit diese Aussage Schmitts als >wahr<
gelten kann, bedingt sie, dass seine politische Theorie ebenfalls eine anthro-
pologische Festlegung enthilt. Davon ausgehend mochte ich hier Folgendes
diskutieren: 1. Wie positioniert sich Schmitt in dem von ihm konstatierten
Dualismus guter/béser Mensch bzw. ungefihrlicher/gefihrlicher Mensch?
2. In welchem Verhiltnis steht jene Bestimmung des Menschen zu seiner
Theorie des Politischen?

Zunichst ist anzumerken, dass es nicht einer gewissen Ironie entbehrt,
ausgerechnet Schmitts Schrift nach einer pessimistischen Anthropologie zu
befragen, zumal er diesen Einspruch gegen sein Menschenbild voraussah und
abzuwehren versuchte:

»Die Frage ist mit psychologischen Bemerkungen iiber»Optimismus«<oder»Pessimismus«
nicht erledigt; [...]. Man darf - ohne die Frage nach den natiirlichen Eigenschaften des

9 | Schmitt 2009b, S. 61. Die Unterscheidung guter/bdser Mensch kann ideenge-
schichtlich als eine sé@kularisiert-theologische Unterscheidung gedeutet werden. Aus-
gehend von Schmitts Uberlegungen, dass alle politischen Begriffe der sdkularisiert-
theologischen Sphére entstammen, ist anzunehmen, dass er die These teilt, die mora-
lische Unterscheidung von gut/bdse mitihren politischen Implikationen habe ebenfalls
hierihren»Ursprung.

10 | Vgl. Schmitt 2002, S. 63.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

92

Politischer Pessimismus

Menschen entscheiden zu wollen - doch wohl sagen, dafd die Menschen im allgemeinen,
wenigstens solange es ihnen ertrdglich oder sogar gut geht, die lllusion einer ungeféhr-
lichen Ruhe lieben und »Schwarzseher« nicht dulden.«!!

Einspriichen gegen seine politische Theorie und Anthropologie entgegnet
Schmitt: »[...] der Beobachter politischer Phinomene kann, wenn er konse-
quent bei seinem politischen Denken bleibt, auch in dem Vorwurf der Im-
moralitit und des Zynismus immer wieder nur ein politisches Mittel konkret
kimpfender Menschen erkennen.«> Mit diesem Satz versucht sich Schmitt
nicht nur gegen Kritik vorausschauend zu panzern, sondern spricht zugleich
einen wichtigen Aspekt an: Begriffe werden politisch eingesetzt, und gerade
wissenschaftliche Begriffe konnen politisch verwandt werden. Weiterhin ist
Schmitt beizupflichten, dass es wohl kaum mit >psychologischen Bemerkun-
gen« getan ist, wie schon in Kapitel 3. ausgefithrt wurde. Dennoch sind die
expliziten und impliziten anthropologischen Pramissen von entscheidender
Bedeutung fiir den Aufbau einer politischen Theorie, eine Einschitzung, die
Schmitt — wie oben belegt — teilt. Entsprechend ist das Zitat nicht nur die pri-
ventive Antwort an etwaige Kritiker, sondern ebenso ein Vorwurf an alle, die
glauben, in einer harmlosen Welt zu leben und sich in die »Illusion einer un-
gefihrlichen Ruhe« fliichten. Der Vorwurf der Illusion ist gleichermaflen als
Dekadenzvorwurf wie Drohkulisse zu verstehen. Von der epistemologischen
Schwierigkeit, von »den Menschen im Allgemeinen« zu sprechen, zeigt sich
Schmitt unbeeindruckt, generalisiert und leitet aus diesem Wissen den Vor-
wurf ab: Solange es »den Menschen« gut oder ertriglich gehe, lieRen sie sich
tduschen.”

Wenn >die Menschen< nun derart stark auf Umweltfaktoren reagieren wie
Schmitt suggeriert, stellt sich die Frage nach diesen Umweltbedingungen. Die
zentrale Botschaft des Textes »Der Begriff des Politischen« — und gleichzeitig
entscheidend fiir Schmitts Anthropologie — ist die Wahrung, dass Sicherheit
eine »Illusion« ist und es friedliche Verhiltnisse nicht dauerhaft geben kann.
Jene >Wahrheit« resultiert unmittelbar aus der Konstruktion des Politischen,
als Unterscheidung von Freund und Feind. Nach Schmitt bezeichnet das Poli-
tische »den duflersten Intensititsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer

11 | Ebd., S. 63 und 65.

12 | Ebd., S. 67.

13 | Ananderer Stelle driickt Schmitt dies folgendermafien aus: »Die Menschen suchen
im Allgemeinen weder die Wahrheit noch die Wirklichkeit, sondern nur das Gefihl ihrer
Sicherheit. Ist die akute Gefahr vorbei und die unmittelbare Angst iiberstanden, so ist
ihnen jeder Sophismus und jede Trivialitat recht und selbst jedes Possenspiel willkom-
men, wenn es nur ablenkt von der schrecklichen Erinnerung.« Schmitt 2009a, S. 84.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Assoziation oder Dissoziation«™, wobei Dissoziation/Feindschaft, »[...] die
Negation der eigenen Art der Existenz [..]« bedeutet bzw. bedeuten kann.”
Die andere Seite, die Assoziation/Freundschaft, wird von Schmitt nicht wei-
ter diskutiert, die »reale Moglichkeit« des Friedens ist somit nur in impliziter
Abgrenzung Teil von Schmitts Uberlegungen. Dieses Intensititsmodell weist
dem Politischen eine einzigartige Rolle jenseits von modernen Gebietsrationa-
litdten zu: Jeder menschliche Lebensbereich kann durch Freundschaft (Asso-
ziation) oder Feindschaft (Dissoziation) politisiert werden. Der Begriffsbestim-
mung folgend besitzt das Politische keinen besonderen Inhalt, prinzipiell kann
alles ins Politische gesteigert, d.h. bis zur existentiellen Auseinandersetzung
auf Leben und Tod zugespitzt werden. »Die Begriffe Freund, Feind und Kampf
erhalten ihren realen Sinn dadurch, daf sie insbesondere auf die reale Mog-
lichkeit der physischen Tétung Bezug haben und behalten.«'® Entsprechend
ist das Verhiltnis von Freund und Feind konstituiert durch ihren héchsten
Intensititsgrad, den »Ernstfall«: den realen korperlichen Kampf im Krieg.”
Allerdings ist nicht der Kampf selbst politisch, sondern die >reale Méglichkeits,
dass es so weit kommt:

»Der Krieg ist durchaus nicht Ziel und Zweck oder gar Inhalt der Politik, wohl aber ist er
als reale Moglichkeit immer vorhandene Voraussetzung, die das menschliche Handeln
und Denken in eigenartiger Weise bestimmt und dadurch ein spezifisch politisches Ver-
halten bewirkt.«!8

Dabei ist es einerlei, ob es die dsthetische, moralische, konomische Unter-
scheidung betrifft: Wenn sich die Gegensitze aufladen, den schwer zu be-
stimmenden »iuflersten Intensititsgrad« iiberschreiten, erheben sie sich ins
Politische, dann wird aus schoén/hisslich, gut/bése, niitzlich/unniitz in letzter
Konsequenz: Freund/Feind. Fiir die Rekonstruktion jenes Typus von Pessimis-
mus ist es wichtig, noch einmal zu betonen, dass das Politische im Sinne die-
ser Theorie kein inhaltliches Gebiet ist wie beispielsweise die Wirtschaft, die

14 | Schmitt 2002, S. 27.

15 | Ebd., S. 27.

16 | Ebd,, S. 33.

17 | Ebd., S. 35. Das Pochen auf den existenziellen Ernst des politischen »Blutopfers«
findet sich ebenso bei Vertretern des Pessimismus der jiingeren Vergangenheit, siehe
beispielsweise Botho Straufy’ Anklage in »Anschwellender Bockgesang«. »Daf} ein Volk
sein Sittengesetz gegen andere behaupten will und dafiir bereit ist, Blutopfer zu brin-
gen, das verstehen wir nicht mehr und halten es in unserer liberal-libertéren Selbst-
bezogenheit fiir falsch und verwerflich.« Straufs 1993. Zu Botho Strauf’ Kulturpessimis-
mus siehe ebenfalls: Essenberg 2004.

18 | Schmitt 2002, S. 35.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

93


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

94

Politischer Pessimismus

Wissenschaft oder die Kunst."” Die Voraussetzung dafiir, dass etwas politisch
wird, ist fiir Schmitt ein Gegensatz, der »stark genug ist, die Menschen nach
Freund und Feind effektiv zu gruppieren«.” Dementsprechend wird — wie
Leo Strauss treffend angemerkt hat — jede »Neben- und Gleichordnung des
Politischen mit den modernen >Kulturprovinzen« ausdriicklich verworfen: Die
Unterscheidung von Freund und Feind ist >jenen anderen Unterscheidungen
... nicht gleichwertig und analog<; das Politische bezeichnet kein >eigenes neues
Sachgebiet< (27)«.”* Schmitt benennt es selbst ganz eindeutig; das Politische
bezeichnet »kein Sachgebiet, sondern nur den Intensititsgrad einer Assozia-
tion und Dissoziation von Menschen«.?? Die Definition des Politischen als
Unterscheidung von Freund und Feind entzieht sich zudem pluralistischen
Definitionsbemithungen anderer Theorien, die das Politische auf die Politik
des Staates reduzieren, etwa in liberaler Tradition von Wirtschafts-, Bildungs-,
Landwirtschafs-, Gesundheitspolitik usw. ausgehen und, wie beispielsweise
die Systemtheorie Niklas Luhmanns, die Politik als Subsystem der modernen
Gesellschaft behandeln.

In Abgrenzung dazu ist es Schmitts Ziel, dass das Politische in der Mo-
derne nicht mit der Politik gleichgesetzt wird, eben nicht auf das Niveau einer
blofsen Gebietsrationalitit herabsinkt, und deshalb insistiert er auf der Unhin-
tergehbarkeit des Politischen.” Aufgrund der potenziell immer vorhandenen

19 | Wobei anzumerken ist, dass Schmitt sich mit diesen drei Unterscheidungen impli-
zit auf Aristoteles’ Anthropologie bezieht, wonach das Gute/Schlechte, Gerechte/Un-
gerechte und Nitzliche/Schadliche nur durch die menschliche Sprache kommuniziert
werden kénnen und dadurch erst 6kos und polis méglich werden.

20 | Ebd., S. 37.

21 | Strauss 1988, S. 102f. Anders formuliert: Das Politische ist kein Funktionssys-
tem einer funktional differenzierten Gesellschaft neben anderen, eine solche Gesell-
schaftsperspektive entspringt nach Schmitt dem Denken des Liberalismus und ist ab-
zulehnen. Schmitt fiigt jene Pointe erst nach der Kritik von Leo Strauss in der Ausgabe
des Begriffs des Politischen von 1932 ein. Vgl. Meier 1988. Gleichwohl reflektiert gera-
de Schmitts Zeitdiagnose die Etablierung von Funktionssystemen. Die wirkungsvollste
Waffe im Kampf gegen das Politische ist dabei - so Schmitt - die Implementierung von
autonomen Gebieten, wie beispielsweise Wirtschaft, Wissenschaft usw. und die damit
einhergehende Dezentralisierung.

22 | Schmitt 2002, S. 38.

23 | »Die politische Einheit ist infolgedessen immer, solange sie iiberhaupt vorhanden
ist, die mafigebende Einheit, total und souveran. »Total« ist sie, weil erstens jede Un-
gelegenheit potenziell politisch sein und deshalb von der politischen Entscheidung be-
troffen werden kann: und zweitens der Mensch in der politischen Teilnahme ganz und
existenziell erfait wird. Die Politik ist das Schicksal.« Schmitt 1933, S. 21. Von Bedeu-
tung ist hier, dass der Begriff der Totalitat zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Italien auf-

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Feindschaft kann sich niemand entziehen, weil »nichts der Konsequenz des
Politischen entgehen«** kann, und »iiberall in der politischen Geschichte,
auflenpolitisch wie innenpolitisch, erscheint die Unfihigkeit oder Unwilligkeit
zu dieser Unterscheidung [von Freund und Feind, Anm. d. A.] als Symptom
des politischen Endes«.” D.h. trotz aller Ordnungs- und Zivilisierungsversu-
che menschlicher Verhiltnisse besteht die Feindschaft bzw. die Trennung von
Freund und Feind fort, womit Schmitt eine anthropologische Konstante be-
hauptet, wie ich weiter unten zeigen werde.

Hervorzuheben ist weiterhin, dass das Politische keinesfalls im Sinne der
personlichen Feindschaft einzelner Individuen und Privatpersonen verstan-
den werden darf, sondern in diesem theoretischen Kontext ausschliefRlich die
6ffentliche Feindschaft bzw. Freundschaft einer »kimpfenden Gesamtheit von
Menschen«®® oder »landnehmenden Gruppen«” bezeichnet. Jeder Einzel-
ne hat nicht als Individuum einen politischen Feind, sondern qua Gruppen-
zugehorigkeit. Ferner ist auffallend, dass die Ausfithrungen beispielsweise
im Begriff des Politischen den existenziellen Ernst des Politischen und des
Kampfes idsthetisieren und glorifizieren, dabei aber nicht auf die individuelle
Perspektive des einzelnen Frontsoldaten, im Sinne von Ernst Jiingers >Kampf
als inneres Erlebnis< oder Ahnliches, zuriickgreifen. Schmitts Argumentation
operiert zum Teil mit dhnlichen Unterscheidungen, allerdings nur auf der Ma-
kroebene: Was bei Jiinger das Individuum betrifft, ist hier der Ernstfall des
politischen Gemeinwesens bzw. des Staates.

Jene Perspektive trennt Schmitt signifikant vom Pessimismus Arthur
Schopenhauers.?® Die Leiden des Einzelnen, die Schopenhauers Philosophie
ins Zentrum riickt, sind fiir den Staatsrechtler Schmitt unerheblich. Bereits
1913 hatte er in einer Besprechung gegen Schopenhauer Stellung bezogen, weil
dessen Individualismus fiir das »Recht auf Existenz und Nichtverneinung«
und »Notwehr« eintritt; auf dieser Basis ist nach Schmitt jedoch keine »Be-
griilndung der Autoritit des Staates« moglich.? Schopenhauer will den Staat
auf seine Schutzfunktion reduziert wissen, Schmitt préferierte einen qualita-

kommt und die umfassende Kontrolle aller Lebensbereiche der modernen Gesellschaft
bezeichnet: »Kennzeichen des Totalitéren ist die Unbedingtheit des Wollens, dem alles
'Entgegengesetzte«nicht nurzum Feind wird, sondern vollstédndige Vernichtung fordert.«
Noetzel und Krumm 2003, S. 108.

24 | Schmitt 2002, S. 36.

25 | Ebd., S. 67.

26 | Ebd., S. 29.

27 | Schmitt 2011, S. 16.

28 | Siehe zur gegenteiligen These: Bohrer 1983, S. 292.

29 | Schmitt 1913b, S. 27ff.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

95


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

96

Politischer Pessimismus

tiv totalen Staat, und seine sogenannte »Philosophie des konkreten Lebens«*
sperrt sich systematisch gegen jede Form des Pessimismus, die das Leid des
Individuums in den Mittelpunkt stellt. Schopenhauers »unbewufiter, un-
erklirlicher, drangvoller Wille« ist fiir Schmitt politische Romantik, die ganze
philosophische Konstruktion des Willens »ein in kosmische Dimensionen pro-
jiziertes romantisches Subjekt«.’!

Schmitts Perspektive auf das Politische steht dagegen in unmittelbarem
Zusammenhang mit seinen anthropologischen Primissen. Ausgehend von
der Bestimmung des Politischen als der Unterscheidung von Freund und
Feind diskutiert Schmitt unterschiedliche Theorien entlang der Frage, ob sie
ein positives oder negatives Menschenbild entwerfen.*> Mit dem Ergebnis,
dass alle Theorien, die die Konsequenz des Politischen, d.h. die existenzielle
Gefahr der Feindschaft, nicht in gleicher Weise annehmen, strenggenommen
keine politischen Theorien sind:

»Weil nun die Sphére des Politischen letzten Endes von der realen Méglichkeit eines
Feindes bestimmt wird, kénnen politische Vorstellungen und Gedankengange nicht
gut einen anthropologischen »Optimismus« zum Ausgangspunkt nehmen. Sonst wiir-
den sie mit der Moglichkeit des Feindes auch jede spezifische politische Konsequenz
aufheben.«33

Da Schmitt hier selbst von Optimismus spricht, fithrt er damit die Unter-
scheidung von Optimismus und Pessimismus wieder ein, welche er innerhalb
des Textes eine Seite zuvor noch als unergiebig verworfen hatte. Dabei betont
er wiederum: Ernsthafte und echte politische Theorien und Anthropologien
miissen immer mit der realen Moglichkeit des Konfliktfalls rechnen. Entspre-
chend empfiehlt es sich, quasi als Priventivmafinahme, vom Schlimmsten
auszugehen. Anders formuliert: Ernsthafte und echte politische Theorien sind
nur jene, die auf einer negativen Anthropologie griinden. Pessimistisch sind
diese Theorien, weil sie friedliche Verhiltnisse immer als bedroht und vorti-
bergehend betrachten. Menschliches Zusammenleben ist niemals harm- oder
konfliktlos — so zumindest Schmitt. Aus der Welt zu schaffen ist »die Gefahr

30 | Schmitt 2009b, S. 22.

31 | Schmitt 1998, S. 89f. Siehe zur Ablehnung Schopenhauers durch Schmitt weiter-
hin: Vgl. Schmitt 1991, S. 46.

32 | Schmitt unterstellt dabei, dass nicht nur alle politischen Theorien in der anthropo-
logischen Frage nach der Natur des Menschen Partei ergreifen, sondern ebenso alle
»politische Ideen«. Vgl. Schmitt 2009a, S. 26.

33 | Schmitt 2002, S. 64.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

des Politischen«** schon gar nicht durch Moral oder guten Willen, jederzeit
kann das Politische hinter der >unechten Fassade< hervorbrechen:

»Demnach bleibt die merkwiirdige und fiir viele sicherlich beunruhigende Feststellung,
daf alle echten politischen Theorien den Menschen als »bdse« voraussetzen, d.h. als
keineswegs unproblematisches, sondern als »geféhrliches« und dynamisches Wesen
betrachten.«%

Eine merkwiirdige Formulierung: Einerseits weist Schmitt seine Bemithun-
gen implizit als »echte politische Theorie< aus, anderseits legt er sich mit dieser
Aussage nicht direkt auf die Boshaftigkeit des Menschen fest. In der Rezeption
gilt Schmitts Formulierung dagegen hiufig als klares Pliddoyer fiir die Bos-
haftigkeit des Menschen, obwohl die Aussage nicht eindeutig ist.*® Die Argu-
mentation hat gewissermaflen einen doppelten Boden: Schmitt behauptet im
>Begriff des Politischen«<nicht, der Mensch sei im Allgemeinen >boses, sondern
empfiehlt der politischen Theorie lediglich, von der Boshaftigkeit auszugehen,
weil die Bedrohungslage, d.h. die Moglichkeit des Krieges, dies erfordert.
Unter jener Primisse sind alle Theorien gut beraten, vom >bésen< Menschen in
der Sphire des Politischen auszugehen, weil in dieser Festlegung die Gefihr-
lichkeit und unberechenbare Dynamik des Menschen eingelassen sind. Ob der
Mensch nun >wirklich< moralisch bése, 6konomisch unniitz oder idsthetisch
hisslich ist, konnte die politische Anthropologie Schmitts prinzipiell offen las-
sen, solange nicht arglos eine Welt voller Freunde vorausgesetzt und damit
»die reale Moglichkeit der physischen Tétung«*” durch Feinde geleugnet wird.

Gleichwohl erweckt Schmitt selbst durch verschiedene Formulierungen
den Eindruck, seine Anthropologie griinde auf dem Dogma der Erbsiinde, und
zwar in einer Variante, die von der moralisch-theologischen Verurteilung des
Menschen als >bése« ausgeht.®® Im >Begriff des Politischen< wird allerdings
neben der moralischen auch jede explizit theologische Aufladung durch die
Erwihnung der Erbsiinde o. 4. vermieden.*®* Wird die Suche nach moralischen
oder theologischen anthropologischen Bekenntnissen dagegen auf andere
Schriften ausgeweitet, finden sich durchaus Belegstellen, welche die Bos-
haftigkeit des Menschen unterstreichen, beispielsweise der Tagebucheintrag

34 | Schmitt 1982, S. 127.

35 | Schmitt 2002, S. 61.

36 | Siehe zu dieser Kritik: Balke 1990, S. 37ff.

37 | Schmitt 2002, S. 33.

38 | Siehe beispielsweise: Schmitt 1998, S. 6f.

39 | Vgl. hierzu: Groh 1998, S. 204. Die These einer bewussten Vermeidung legt insb.
die akribische Uberarbeitung des Textes gerade nach der Kritik vonseiten Leo Strauss’
nahe: Vgl. Meier 1988.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

97


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

98

Politischer Pessimismus

vom 24.01.1915: »Die Natur ist feindlich, der Mensch von Natur bése.«*® Trotz
dieser unzweideutigen Aussage vertritt Schmitt ebenfalls die exakt gegentei-
lige Uberzeugung, etwa in der wenige Jahre danach publizierten Schrift »Zur
Sichtbarkeit der Kirche«, in welcher er sich offensiv auf eine christliche Posi-
tion beruft, um die >Boshaftigkeit des Menschen« zu verwerfen: »Wer die Stin-
de der Menschen noch so tief erkennt, wird durch die Menschwerdung Gottes
wieder zu dem Glauben gezwungen, dass der Mensch und die Welt >von Natur
gutc sind.«* Jene widerspriichliche Positionierung erfihrt dann 1922 in der
Schrift »Politische Theologie« eine erneute Wendung. Hier zitiert Schmitt das
Menschenbild Donoso Cortés’, welcher sich ausgehend von der Erbstinde zur
Boshaftigkeit des Menschen bekennt.* Schmitt positioniert sich hierzu wie-
derum zwiespiltig. Zunichst distanziert er sich von Cortés’ Auslegung des
»Dogmas der Erbsiinde«:

»Allerdings hat er [Cortés, Anm. d. A.] es polemisch radikalisiert zu einer Lehre von der
absoluten Siindhaftigkeit und Verworfenheit der menschlichen Natur. Denn das tri-
dentische Dogma von der Erbsiinde ist nicht einfach radikal. Es spricht, im Gegensatz
zur lutherischen Auffassung, nicht von Nichtswiirdigkeit, sondern nurvon einer Entstel-
lung, Tribung, Verwundung, und I&ft die Moglichkeit zum natirlichen Guten durchaus
bestehen.«*3

40 | Schmitt 2005, S. 304.

41 | Schmitt 1917, S. 78. Mehring schliefit aus dieser inkonsistenten Gemengelage:
»Dem einzelnen Menschen traut er zwar weiterhin alles erdenkliche Bdse zu und auch
sich selbst geifielt er in allen Ténen christlicher Demutsrhetorik als »Siinder«. Grund-
sétzlich aberistihm der Mensch durch Gottvon Natur aus« gut.« Mehring 2009, S. 97.

42 | Schmitt schreibt hier iber Cortés’ Menschenbild: »Seine [Cortés’] Verachtung des
Menschen kennt keine Grenzen mehr; ihr blinder Verstand, ihr schwachlicher Wille, der
lacherliche Elan ihrer fleischlichen Begierden scheinen ihm so erbarmlich, dafd alle Wor-
te aller menschlichen Sprachen nicht ausreichen, um die ganze Niedrigkeit dieser Krea-
turauszudriicken. Ware Gott nicht Mensch geworden - das Reptil, das mein Fufd zertritt,
wéare weniger verdchtlich als ein Mensch. Die Stupiditat der Massen ist ihm ebenso er-
staunlich wie die dumme Eitelkeit ihrer Fiihrer. Sein Siindenbewuftsein ist universal,
furchtbarer als das eines Puritaners. [...] Die Menschheit taumelt blind durch ein La-
byrinth, dessen Eingang, Ausgang und Struktur keiner kennt, und das nennen wir Ge-
schichte; die Menschheit ist ein Schiff, das ziellos auf dem Meer umhergeworfen wird,
bepackt mit einer aufriihrerischen, ordindren, zwangsweise rekrutierten Mannschaft,
die grohlt und tanzt, bis Gottes Zorn das rebellische Gesindel ins Meer stoft, damit
wieder Schweigen herrsche.« Schmitt 2009b, S. 63.

43 | Schmitt2009a, S. 27. Siehe zu Schmitts Deutung der Trinitadt auch: Schmitt 1970,
S. 116-124.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Schmitt siehtin Cortés’ Anthropologie demnach eine »Ubertreibung der natiir-
lichen Bosheit und Nichtswiirdigkeit des Menschen«** und grenzt sich selbst
von dessen »vernichtendem Pessimismus und [solcher] Menschenverachtung«
ab.® Trotz dieser Distanznahme wird Cortés’ nicht ochne Grund eingefiihrt,
Schmitt empfiehlt den Autoren der Gegenrevolution als ernstzunehmenden
Staatstheoretiker und Gesellschaftsdiagnostiker auf der Hohe der Zeit. Nach
Schmitt gilt es, von Cortés und dessen pessimistischer Anthropologie in posi-
tiver Anlehnung zu lernen.*t

Letztlich ist damit die Frage, ob Schmitt von der theologischen und/oder
moralischen Boshaftigkeit des Menschen tiberzeugt ist, nicht widerspruchs-
frei durch philologische Vergleiche zu beantworten. Vielmehr illustrieren die
Zitatstellen, wie inkonsistent und widerspriichlich Schmitts Aussagen ausfal-
len. Dabei zeigt sich ebenfalls, dass Schmitt keine fundierte anthropologische
Theorie erarbeitet und zudem den avancierten anthropologischen Diskurs der
1920er und 1930er Jahre komplett ignoriert.¥ Gleichwohl ist dessen philoso-
phische Qualitit fiir die Analyse des pessimistischen Gehalts des Menschen-
bildes Schmitts nicht entscheidend.*

44 | Schmitt 2009a, S. 28. »Der Gegensatz des »von Natur bdsen« und des »von Natur
guten«Menschen, dieser fiir die politische Theorie entscheidenden Frage, ist im triden-
tinischen Dogma keineswegs mit einem einfachen Ja oder Nein beantwortet; vielmehr
spricht das Dogma, zum Unterschied von der protestantischen Lehre einer volligen Kor-
ruption des natiirlichen Menschen, nur von einer Verwundung, Schwachung oder Trii-
bung der menschlichen Natur und 1at dadurch in der Abwendung manche Abstufungen
und Anpassungen zu.« Schmitt 2008, S. 13.

45 | Schmitt 2009a, S. 71.

46 | Ander»Staatsphilosophie der Gegenrevolution« schatzt der deutsche Staatstheo-
retiker das Bewusstsein, »daf die Zeit eine Entscheidung verlangt.« Schmitt 2009b,
S. 69. »Der Grund liegt darin, da in der bloRen Existenz einer obrigkeitlichen Autoritat
eine Entscheidung liegt und die Entscheidung wiederum als solche wertvoll ist, weil es
gerade in den wichtigsten Dingen wichtiger ist, dafl entschieden werde, als wie ent-
schieden wird.« Schmitt 2009a, S. 25.

47 | Ridiger Kramme etwa hat die These vertreten, Helmuth Plessners Anthropologie
sei geeignet, die »Leerstelle einer basalen Anthropologie in Schmitts politischer Theo-
rie einzunehmen« Kramme 1989, S. 159. Christian von Krokow hat Schmitts Anthropo-
logie bereits in den 1950er Jahren kritisiert. Vgl. Krockow 1958.

48 | Zur Unterscheidung von Mensch und Tier bei Schmitt siehe: Schmitt 1955, S. 53ff.
Zur These, dass Schmitts Anthropologie auf Anerkennungsverhaltnissen in Hegeliani-
scher Tradition griindet, siehe insb.: Balke 1990, S. 54-62. »Politisch« im Sinne Carl
Schmitts ist der Mensch, der sein Leben im Kampf um Anerkennung, in einem reinen
Prestigekampf einsetzt.« Ebd., S. 60.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

99


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

100

Politischer Pessimismus

Dass Schmitts anthropologische Setzungen zweifellos auf pessimistische
Uberzeugungen verweisen, illustriert der Zusammenhang des Menschenbil-
des mit der Konstruktion des Politischen: »Theoretiker der Politik wie Machia-
velli, Hobbes, 6fters auch Fichte, setzen mit ihrem >Pessimismus<im Wahrheit
nur die reale Wirklichkeit oder Méoglichkeit der Unterscheidung von Freund
und Feind voraus.«* Da Schmitt nun ebenfalls die stets vorhandene »>reale
Moglichkeit< jener Unterscheidung betont, liegt es im Umbkehrfall nahe, dass
er mit den genannten Referenzautoren eine pessimistische >Wahrheit< aus-
spricht — auch wenn er sich durch die gesetzten Anfiihrungszeichen von dieser
Kategorie distanzieren mochte. Vor dem Hintergrund der Bedrohungslage des
>Ernstfalls< zeugt die Frage nach Pessimismus oder Optimismus aus Schmitts
Perspektive lediglich davon, dass das eigentliche Problem nicht gesehen wird.
Alle Kritiken, die politische Anthropologien hinsichtlich pessimistischer und
optimistischer Grundhaltungen sortieren, greifen — so Schmitt — zu kurz: Ers-
tens haben sie nicht verstanden, dass diese Begriffe politisch verwandt werden,
und zweitens iibersehen sie die »eigentliche Gefahr« Die Menschen sind fiir-
einander immer gefihrlich und bediirften deshalb einer Ordnung, d.h. einer
starken Hand, die sie fiithrt, kontrolliert und letztlich vor sich selbst schiitzt.
Das Ziel ist es, die Selbstgefihrdungspotenziale der »sekurititsbediirfti-
gen«®® Menschen zu kontrollieren. Was Schmitt dabei iibersieht oder verber-
gen mochte, ist, dass die Annahme der Gefihrlichkeit des Menschen und die
Konstruktion einer Welt, in welcher der »Ernstfall« immer greifbar ist, selbst
pessimistisch sind.

Unstrittig scheint nun, dass Schmitts Theorie mindestens auf dem Axiom
der Gefihrlichkeit griindet. Erst die Gefahr des Ernstfalls verleiht der mensch-
lichen Existenz ihren Wert.! Ob der Mensch nun gut oder schlecht ist und
ob dies theologisch skorrekt« begriindet ist, erscheint vor der politischen Be-
drohungslage fast redundant, da die Gefihrlichkeit des Menschen bereits fest-
steht. Schmitt schreibt selbst: »Die >Bosheit« kann als Korruption, Schwiche,
Feigheit, Dummbheit, aber auch als >Rohheit, Triebhaftigkeitc, Vitalitit, Irra-
tionalitit usw.«*? erscheinen. Unter dieser sehr weiten Definition von Bosheit
lasst sich nach Schmitt ebenso die Gefihrlichkeit subsumieren.>® Schmitt

49 | Schmitt 2002, S. 64.

50 | Ebd., S. 65.

51 | »Was das menschliche Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Radsonnement;
es entsteht im Kriegszustande bei Menschen, die, von groRen mythischen Bildern be-
seelt, am Kampfe teilnehmen; [...]. Kriegerische, revolutiondre Begeisterung und die
Erwartung ungeheurer Katastrophen gehdren zur Intensitat des Lebens und bewegen
die Geschichte.« Schmitt 2010a, S. 83f.

52 | Schmitt 2002, S. 59.

53 | Vgl. Schmitt 2002, S. 61.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

konnte die Unterscheidung vom bésen/guten Menschen sogar unterlaufen,
durch die Umstellung der Differenz von gefihrlich/ungefihrlich — somit wiir-
de er quasi von einer moralischen oder theologischen Parteinahme absehen
und ausschliefllich die existenzielle Dimension des Politischen betonen. Pessi-
mistisch ist die Anthropologie unabhingig davon, weil sie in dem Glauben an
die unhintergehbare Gefihrlichkeit des Menschen fundiert ist. Pessimistisch
bedeutet in jenem Zusammenhang: Selbst in einer perfekten Welt stellen die
Menschen fiireinander eine Bedrohung dar, womit eine solche Welt letztlich
ausgeschlossen ist. Dartiber hinaus besitzt Schmitts Warnung den Charakter
einer selbsterfiillenden Prophezeiung: Die Angst vor dem Menschen bzw. die
»existentielle Angst des Menschen«® zwingt zu PriventivmafRnahmen, welche
die Bedrohungslage und Gefihrlichkeit immer wieder selbst neu erzeugen.

Die hermetische Entgegensetzung von positiver und negativer Anthropolo-
gie im Begriff des Politischen ist iberdies als Polemik oder Simplifizierung zu
verstehen. Schmitt nutzt die Entgegensetzung, um die komplexen Menschen-
bilder verschiedener politischer Theorien indifferent auf die Dichotomie von
gut/bose zu reduzieren und die Abstufungen anthropologischer Konstruktion
zu verdecken. Dahinter steht die Absicht, die politische Theorie bzw. Ideologie
des Liberalismus und Anarchismus als blaudugig darzustellen. Schmitt fithrt
mit seinen intellektuellen Angriffen auf andere Theorien performativ die pole-
mische d.h. politische Dimension von wissenschaftlichen Begriffen vor und
verschirft die Gegensitze. Durch die Unterscheidung von bésen und guten
Menschenbildern ldsst sich Schmitt vor allem selbst auf den Dualismus von
pessimistischer und optimistischer Anthropologie ein — was erstaunt, zumal
der Text jene Unterscheidung zuvor dekonstruiert.

Entscheidend ist fiir diese Konstruktion des Politischen folgende Annah-
me: »Politisches Denken und politischer Instinkt bewihren sich also theore-
tisch und praktisch an der Fihigkeit, Freund und Feind zu unterscheiden.«%
Begriindet wird jener Priifstein des politischen Denkens hier aufgrund der
Bedrohung: »Dadurch, dafl ein Volk nicht mehr die Kraft oder den Willen hat,
sich in der Sphire des Politischen zu halten, verschwindet das Politische nicht
aus der Welt. Es verschwindet nur ein schwaches Volk.«*® Neutralitit ist damit
keine politische Option, sondern Selbstaufgabe. »Die miteinander ringenden
Michte handeln in einem Raum fortwihrender Gefahr und Gefihrdung. Sie
sind verloren, wenn sie Freund und Feind nicht richtig zu unterscheiden wis-
sen.«” Letztlich bedient sich Schmitt einer zirkuldren Argumentation: Der Be-

54 | Schmitt 1982, S. 132.
55 | Schmitt 2002, S. 67.
56 | Ebd., S. 54.

57 | Schmitt 1982, S. 76.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

101


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

102

Politischer Pessimismus

griff des Politischen griindet auf der Anthropologie der Gefihrlichkeit, und
jene Setzung ist wiederum erzwungen durch die politische Bedrohungslage.

Impliziert ist damit weiterhin eine sozialdarwinistische Beweisfithrung:
Schmitt legitimiert das >Recht des Starkeren< und spricht sich auf dieser Basis
fur politische Fiktionen aus, die einen »Vitalwert« besitzen und deshalb »iiber-
lebensdienlich« sind.*® Denn fehlt besagte Entschlusskraft, schwindet unwei-
gerlich nicht nur die politische Macht, es steht vielmehr die gesamte Existenz
einer menschlichen Gruppe auf dem Spiel. Der Wahrheitsanspruch dieser
Theorie griindet in der existenziellen Vernichtung des kollektiven politischen
Korpers, wobei die Totung des jeweils individuellen Kérpers mindestens als
Bedrohung fiir den Leser mitschwingt.

Vergleichbar der Argumentation hinsichtlich des Menschbildes fallen
Schmitts Begriindungen nicht einheitlich aus. Zunichst méchte er seine Ar-
gumentation als Beschreibung der »seinsmifRige[n] Wirklichkeit«* verstan-
den wissen. Was sich als historisch-empirische Beweisfithrung interpretieren
lasst, im Sinne von: >Die politische Feindschaft und damit kriegerische Ausei-
nandersetzungen hat es immer gegeben, und die Geschichte belehrt dariiber,
dass >schwache Vélker« verschwinden.<*® Wenn Schmitt hingegen die Neut-
ralisierung und Entpolitisierung der modernen Gesellschaft diagnostiziert,
wirkt seine Argumentation teilweise wie eine normative Parteinahme fiir das
Politische: Einerseits, weil er die von ihm selbst festgestellte Situation der »Ent-
politisierung« ablehnt." Zweitens, weil angeblich nur das Politische es ver-
mag, den Menschen >total zu erfassens, also nur das Politische es erlaubt, der
menschlichen Existenz Sinn zu geben.®* Drittens, weil die Bedrohung durch
politische Feinde einen souverinen Staat legitimiert, der wiederum fiir Ord-
nung sorgt.®* D.h. Schmitt ergreift normativ fiir das Politische Partei in einer
geschichtlichen Situation, in der (scheinbar) Entpolitisierung vorherrscht, weil
der Feindverlust fiir ihn Ordnungsverlust bedeutet.

58 | Vgl. Meuter 1994, S. 65.

59 | Schmitt 2002, S. 28f.

60 | Vgl. ebd., S. 54. An anderer Stelle heifit es: »Aber der Feind ist eine objektive
Macht. Ihrwird er nicht entgehen, und der echte Feind |48t sich nicht betriigen.« Schmitt
2010b, S. 89.

61 | Vgl. Schmitt 2002, S. 83, 87.

62 | Vgl. Schmitt 1933, S. 21.

63 | Wobei Schmitt die normative Dimension seiner Argumentation strikt bestritten
hat: »Die Begriffe von Freund und Feind sind in ihrem konkreten, existentiellen Sinn zu
nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole, nicht vermischt und abgeschwécht durch
d6konomische, moralische und andere Vorstellungen, am wenigsten in einem privat-in-
dividualistischen Sinne psychologisch als Ausdruck privater Gefiihle und Tendenzen.
Sie sind keine normativen und keine »rein geistigen« Gegensétze.« Schmitt 2002, S. 28.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Die dargestellte Setzung der Gefihrlichkeit des Menschen und damit vom
konkreten historischen Zeitpunkt unabhingige Bestindigkeit des Politischen
sind wiederum Wesensbestimmungen, womit eine ontologische Begriindung
gegeben wird. Dariiber hinaus setzen Schmitts Formulierungen die Substanz
des >Volkes< bzw. »von Vilkern«< voraus.** Es ist bereits bemerkt worden, dass
Schmitts Analyse fast ausschlieflich die Dissoziation beschreibt. Die Ausei-
nandersetzung zwischen Freund und Feind erscheint dann in Schmitts Aus-
fuhrungen als der Antagonismus von politischen Einheiten: »Das Wesen der
politischen Einheit besteht darin, innerhalb der Einheit diese duflerste Gegen-
sitzlichkeit auszuschlieRen.«® Die politische Einheit ist — wie ich unten noch
diskutieren werde — der souverdne Staat, wobei Schmitt als Bedingung der
Moglichkeit jener politischen Einheit teilweise explizit die Einheit >des Vol-
kes< voraussetzt.*® In diesem Zusammenhang spricht der Verfassungsrechtler
vom Volk als der »politischen Existenz«, die zur Nation wird. >An-sich« ist das
Volk in Schmitts Konstruktion bereits ontologisch als Einheit vorhanden, und
als Nation gewinnt »>das Volk« lediglich Bewusstsein iiber sich selbst.®” Die
Existenz von >Volkern« erscheint hier als eine substantielle und anthropolo-
gische Universalie. Schlieflich finden sich auch Aussagen, die das Politische
theologisch begriinden, worauf weiter unten noch eingegangen wird.®®

Welche der genannten Erklirungen stirker gewichtet wird, stellt eine
Grundsatzdiskussion der Schmitt-Rezeption dar. Fiir die Untersuchung des
pessimistischen Gehalts ist vor allem die erkenntnistheoretische Dimension
jenes Zusammenhanges entscheidend. Aus der Perspektive dieser Untersu-
chung konstruiert Schmitt die Bedeutung der Unterscheidung von Freund
und Feind anhand seiner Beobachtung und fithrt hinsichtlich dessen unter-
schiedliche Begriindungsfiguren an bzw. benennt unterschiedliche Ebenen.
Aus der Perspektive einer Beobachtung zweiter Ordnung dndert jedoch kei-

64 | Dieser Essentialismus»des Volkes«findet sich teilweise bereits in Texten vor 1933:
Vgl. insb. Ebd.; Schmitt 2010a sowie zu dieser These: Greven 1989, S. 131ff.; Baschek
2010. Nach 1933 spricht Schmitt dann von der sogenannten »Artgleichheit des deut-
schen Volkes« Siehe hierzu: Schmitt 1935.

65 | Schmitt 1933, S. 11.

66 | Vgl. Greven 1989, S. 138f.

67 | »Die politische Kraft dieses Vorgangs fiihrte zu einer Steigerung der Staatsgewalt,
68 | »Die Politik bedarf der Theologie am Ende nicht zur Verwirklichung eines Zwecks,
sondern zur Begriindung ihrer Notwendigkeit.« Meier 1988, S. 64. Hans Blumenberg hat
jene verdeckte Funktion der politischen Theologie Schmitt'scher Prégung als »Theologie
der Politik« bezeichnet und die »Theologie als Ideologie der Politik«. Vgl. Blumenberg
1996, S. 99ff. Wobei sich hier die Frage stellt, warum Heinrich Meier und Blumenberg
von der Politik schreiben und nicht von dem Politischen.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

103


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

104

Politischer Pessimismus

ne jener Begriindungen etwas an Schmitts eigener Konstruktionsleistung:
Schmitt erschafft durch seine Texte selbst eine Welt, in der im >Ernstfall< im-
mer die Vernichtung durch den Feind droht — wobei er diesen performativen
Charakter nicht erkennt. Friedliches menschliches Zusammenleben ist stets
bedroht, womit die Furcht und Angst vor kommenden Konflikten begriindet
scheinen. Infolgedessen ist Schmitts Theorie des Politischen als pessimistisch
zu betrachten.®

Wieso aber glaubt Schmitt, sich fiir die Unterscheidung von Freund und
Feind entscheiden zu miissen? Er denkt Sozialitit ausgehend von den Grenz-
fiallen: »Das, worauf es ankommt, ist immer nur der Konfliktfall.«”® Und
weiter heiflt es: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der >Ernstfall<. Man kann
sagen, daf hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthiillende Bedeutung hat.«’* Erst die
Bedrohungslage, im Sinne der Negation der eigenen Art der Existenz, lisst es
demnach zu, den Kern bzw. das >Wesen« der Dinge zu erkennen. Jene Annah-
me ist Schmitts erkenntnistheoretische Pramisse, von der aus er seine Theorie
konstruiert.

Anzumerken ist iberdies, dass das Politische teilweise gar nicht begriindet
wird, sondern einfach in seiner Existenz und Relevanz sbehauptet«. Letzteres
zeigt sich beispielsweise anhand der rhetorischen Mittel, die Schmitt einsetzt;
so beginnt die Bestimmung des Politischen mit den Begriffen: »Unterschei-
dung«und »Differenz« von Freund und Feind.”? Wenige Zeilen spiter schreibt
er bereits vom »Gegensatz« von Freund und Feind,” aus welchem urplétzlich
ein »Antagonismus« wird’#, und die Feindschaft unmittelbar die eigene Exis-
tenzausloschung bedeutet. Dies ist eine der ersten rhetorischen Operationen
im »Begriff des Politischen«, und sie illustriert die Unbestimmtheit Schmitts.
Der Ubergang wird nicht argumentativ begriindet, sondern einfach vorgenom-

69 | Nicht zuféllig zitiert Schmitt Vigilius Haufniensis alias Sgren Kierkegaards Text
»Der Begriff der Angst«: »Darum ergreift die Angst das Genie zu andrer Zeit als die ge-
wohnlichen Menschen. Diese entdecken die Gefahr erst im Augenblick der Gefahr; bis
zu diesem Moment sind sie sicher, und ist die Gefahr vorbei, so sind sie wieder sicher.
Das Genie ist am starksten gerade im Augenblick der Gefahr.« Schmitt 2009a, S. 84,
FN 1. Auf diese Form von Selbstiiberh6hung wird im Kapitel »5.7 Haltung« weiter einge-
gangen. Es lasst sich zudem vermuten, dass der Titel »Der Begriff des Politischen« von
Kierkegaards Uberschrift inspiriert ist.

70 | Schmitt 2002, S. 39.

71 | Ebd., S. 35. Auf den systematischen Zusammenhang von Ausnahme und Ernstfall
gehe ich im Kapitel »Souverénitat als normatives Ideal« ein.

72 | Ebd., S. 26.

73 | Ebd., S. 28.

74 | Ebd., S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

men. Ahnlich verhilt es sich mit der »konkreten Moglichkeit«, die zwar nicht
zwingend Krieg bedeutet — so Schmitt —, dafiir aber eine pessimistische Ver-
unsicherung impliziert: Niemand kann sicher sein, dass es nicht doch zum
Kampf kommt.

Der Feindschaft kann sich kein Gemeinwesen entledigen, so Schmitt,
weil auch jede Entpolitisierung zwingend in neuerliche Politisierungen um-
schlagen muss, welche letztlich immer die physische Tétung mit einschliefen
konnen.”” In anderem Zusammenhang spricht er von der »[...] existentiellen
Angst des Menschen«.”® Auf die Negierung der Existenz beruft sich Schmitt
als erkenntnistheoretisches Argument. Selbst der Pazifismus und die Vertre-
ter der Menschenrechte werden in seiner Darstellung zu Kriegstreibern, wenn
sie gezwungen sind, den Krieg durch Krieg zu bekimpfen. Diese Gesetzmi-
Rigkeit der politischen Feindschaft fithrt Schmitt spitestens nach 1933 auf die
»>Substanz« eines >Volkes< bzw. von >Voélkern« zuriick, die sich >nur noch« als
Feinde erkennen miissen. Moglich ist die >richtige Erkenntnis< der Feindschaft
und damit die politische Entscheidung demnach nur denjenigen, die >existen-
zieller Teil eines Volkes« sind:”’

»Es ist eine erkenntnistheoretische Wahrheit, daR nur derjenige imstande ist, Tatsa-
chen richtig zu sehen, Aussagen richtig zu hdoren, Worte richtig zu verstehen und Ein-
driicke von Menschen und Dingen richtig zu bewerten, der in einer seinsméfigen, art-
bestimmten Weise an der rechtschdpferischen Gemeinschaft teilhat und existentiell ihr
zugehort.«™®

Die Erkenntnistheorie verharrt somit auf einer ersten Beobachtungsebene, da
sie die Unterscheidung ihres Gegenstandes in Freund und Feind iibernimmt.
So koppelt Schmitt das menschliche Erkenntnisvermégen hier an die existen-
zielle Teilhabe an der >seinsmifigen, artbestimmten Weise« einer Gemein-
schaft. Gleichzeitig beansprucht er implizit eine Metaperspektive, die zwar
nicht reflektiert wird, aber vorausgesetzt werden muss, um dieses erkenntnis-
theoretische Gesetz formulieren zu kénnen. Wie sonst soll jene »erkenntnis-

75 | Vgl. ebd., S. 79ff.

76 | Schmitt 1982, S. 132.

77 | »Die Méglichkeit richtigen Erkennens und Verstehens und damit auch die Befugnis
mitzusprechen und zu teilen, ist hier namlich nur durch das existenzielle Teilhaben und
Teilnehmen gegeben. Den existenziellen Konfliktfall kdnnen nur die Beteiligten selbst
unter sich ausmachen; namentlich kann jeder von ihnen nur selbst entscheiden, ob das
Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktsfalle die Negation der eige-
nen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder bekdmpft wird, um die eigene,
seinsmafige Art von Leben zu bewahren.« Schmitt 2002, S. 27.

78 | Schmitt 1935, S. 45.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

105


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

106

Politischer Pessimismus

theoretische Wahrheit« fiir alle rechtschopferischen Gemeinschaften gelten
kénnen? Einerseits muss Schmitt Teil der >seinsmifligen, artbestimmten
Weise< einer bestimmten Gemeinschaft sein, sonst kénnte er selbst besagte
»erkenntnistheoretische Wahrheit« nicht erkennen. Andererseits muss Schmitt
tiber solche politisch-gemeinschaftlichen Perspektiven erhaben sein, also eine
Beobachtung zweiter Ordnung vornehmen, um dieses erkenntnistheoretische
Gesetz, das nicht nur fur (s)ein >Volk« gilt, bestimmen zu kénnen. Dabei kann
mit Foucault angemerkt werden, dass Wissen und Macht bzw. das Politische
hier in einem konstitutiven Zusammenhang stehen; allerdings reflektiert Fou-
cault, dass das Wissen von den Machtverhiltnissen abhingt, also kontingent
ist. Wohingegen Schmitt suggeriert, dass das Wissen >wirklich wahr« ist, also
ontologisch notwendig, wenn es mit der >seinsmifigen, artbestimmten Weise<
des >Volkes« verbunden ist. s'Wahre Erkenntnis< ist nach Schmitt nur méglich,
wenn tiber die politische Frage von Freund und Feind entschieden wurde. Im
Jahr 1955 und mit anderen machttheoretischen Vorzeichen als Foucault — be-
tont dann auch Schmitt den Zusammenhang von Macht und Wissen.” Jedes
Wissen ist eingebettet in eine politische Situation und wird entlang der jewei-
ligen Freund-Feind-Konstellation instrumentalisiert.®® Gleichzeitig zeigt der
erlduterte Zusammenhang das rhetorische Geschick von Schmitts Argumen-
tation: Wenn alles politisierbar ist, also in letzter Konsequenz auf die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind hinausliuft, dann ist jede Kritik an
dieser These selbst eine Form von Politisierung. Wenn Schmitt entgegengehal-
ten wiirde, das Politische sei nicht der Gegensatz von Freund und Feind oder
nicht alles sei politisierbar, kann er jene Kritik immer als eine nur scheinbare
Entpolitisierung zuriickweisen: weil auch der Pazifismus oder eine nicht-poli-
tische Wissenschaft letztlich dem Politischen nicht entkommen kénnen.
Verbunden ist damit die epistemologische Fundierung des Wahrheitsan-
spruches in der existenziellen Bedrohung durch Feinde, welche Schmitt bis in
seine letzten Schriften verteidigt hat und das Diktum artikuliert: »Der Feind
ist unsere eigene Frage als Gestalt.«®! Der Feind wird so zur Begriindung des
eigenen erkenntnistheoretischen Standpunktes, und das erkenntnistheore-
tische Argument wird zugespitzt: Nur wer den Feind erkennt, erkennt sich
selbst. Oder anders formuliert: Selbsterkenntnis bedingt das srichtige< Er-
kennen des Feindes. Hans Freyer zitierend und explizit zustimmend driickt
Schmitt jenen Zusammenhang auch folgendermaflen aus »Ich denke, also
habe ich Feinde; ich habe Feinde, also bin ich.«®? Diese tautologische Abwand-
lung des Descartes’schen cogito, ergo sum fundiert Schmitts Erkenntnistheo-

79 | Schmitt 1957, S. 2.

80 | Vgl. Schmitt 2002, S. 90.

81 | Schmitt 2010c, S. 87. Ebenso Schmitt 2010b, S. 90.
82 | Schmitt 1957, S. 2.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

rie. Die Feindschaft wird damit ontologisch gesetzt und zum unzweifelhaften
Fundament dieser politischen Theorie.

Die eigene Gestalt, d.h. Identitit zu erkennen und damit die >Tatsachen
richtig zu sehens, bedingt die Erkenntnis des Feindes. Vorausgesetzt ist damit
also, dass es fiir jede Existenz immer einen Feind gibt. Schmitts Ausfithrun-
gen hierzu legen den Schluss nahe, diese >Erkenntnis< gelte sowohl fiir Indi-
viduen wie fiir politische Kollektive.®* Der Feind stiftet fiir beide die eigene
Identitit. Schmitt verwandelt gewissermaflen das altgriechische Sprichwort:
»Zeig mir deine Freunde, und ich sag dir, wer du bist« in die Formel >Zeig mir
deine Feinde, und ich sag dir, wer du bist«. Selbsterkenntnis durch Feindschaft
bedeutet dann weiterhin, dass der Feindschaft ein Anerkennungsverhiltnis in-
newohnt:** Die Feindschaft und der Feind sind anzuerkennen, um selbst zu
sein. So stellt Schmitt die rhetorische Frage: »Und wer kann mich wirklich in
Frage stellen?« Und antwortet: »Nur ich mich selbst. Oder mein Bruder. Der
Andere erweist sich als mein Bruder, und der Bruder erweist sich als mein
Feind.«*® Diese >Anerkennungstheorie< der Feindschaft betont einerseits den
performativen Akt, der Anerkennung der Feindschaft und stellt die Feind-
schaft anderseits als ontologische Konstante dar.

Fur Schmitt gilt es mithin, politisch den >wirklichen Feind«< zu erkennen
und zu bekdmpfen, um tiberhaupt eine innere Ordnung herstellen zu kénnen.
Ist eine politische Gemeinschaft hingegen innerlich gespalten, erkennt sie we-
der ihre Feinde noch sich selbst und bewirkt so unabsichtlich eine Eskalation
der Feindschaft, d.h. letztlich eine kriegerische Auseinandersetzung, welche
die politische Existenz gefihrdet. Selbsterkenntnis ist lediglich in der Ausein-
andersetzung mit dem Feind mdéglich, was bedeutet, die Erkenntnis ist gerich-
tet auf die Bedrohung der eigenen Existenz, den (individuellen wie kollektiven)
Tod. Eine solche Annahme ist pessimistisch, weil sie stets mit dem Schlimms-
ten rechnet, der eigenen Vernichtung bzw. Tétung. Pessimistisch ist sie aber
ebenso, weil die Freundschaft, als eine positive Form von Anerkennung, gar
nicht thematisiert und vollkommen von der Feindschaft tiberlagert wird.

Der Autor Schmitt tritt vor diesem Hintergrund in der Rolle des Propheten
auf, der vor der politischen Eskalation und Vernichtung warnt. Schmitt zu-
folge sind die Einsicht in das Wesen des Politischen und die Gefihrlichkeit
des Menschen die einzige Moglichkeit, Schlimmeres zu verhindern. Es mag
kontraintuitiv erscheinen, aber gerade die Negierung und die Leugnung der
Feindschaft produzieren schlimmere und verheerendere Konstellationen als

83 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 79ff und Ebd., S. 89 sowie Schmitt 2010c.

84 | »Und zwar so, dafd ich ihn als Feind anerkenne, und es sogar anerkennen mug,
dafd er mich als Feind anerkennt. In dieser gegenseitigen Anerkennung der Anerkennung
liegt die GroRe des Begriffes.« Schmitt 2010b, S. 89.

85 | Ebd., S. 89.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

107


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

108

Politischer Pessimismus

ein schlichtes Anerkennen der Logik von Freund und Feind. Die politische
Entscheidung ist unhintergehbar, dies will der von Pierre-Joseph Proudhon
abgewandelte Satz zum Ausdruck bringen: »Wer Menschheit sagt, will betrii-
gen.«®® Jede Ambition im Namen der Menschheit zu sprechen, explizit gerade
in Form von humanistisch-pazifistischen Positionen, die auf die Einhaltung
der Menschenrechte pochen, ist fiir Schmitt verlogen.” Er lehnt jegliche Form
von »internationalistische[m] Utopismus«®® ab, weil aufgrund dessen der Es-
kalation des Politischen Tiir und Tor getffnet werde.

Im Kampf gilt immer: »Der gegen Menschen kimpfende Mensch sieht
sich dann in seinem Selbstverstindnis einem zweifellos minderwertigen Ver-
gleichsobjekt gegeniiber, von dem er sich selbst umso reiner als der wahre
Mensch abhebt.«* Wer dariiber hinaus von der Menschheit spricht, versucht
eine universelle politische Einheit zu implementieren und muss berticksich-
tigen, dass es immer ein Auflen gibt, einen Anderen, einen Feind, der nicht
Teil dieser Menschheit sein méchte oder kann.”® Ideologien, die jene Gefahr
systematisch ignorieren oder bewusst in Kauf nehmen, sind nach Schmitt so-
wohl der Liberalismus als auch der Sozialismus, weil universell-moralische
Begriffe zur Vergemeinschaftung einer heterogenen Erdbevélkerung genutzt
werden.” In letzter Konsequenz ziehen — nach Schmitt — politische Einheiten
mit dem Anspruch, die Menschheit zu reprisentieren, in den Krieg, um die
»Feinde der Menschheit« und des Friedens zu bekdmpfen. Fiir diesen »letz-
ten Feind der Menschheit« kann es dann keinerlei Toleranz oder Riickzugs-
raum mehr geben. Dadurch wird aus dem »wirklichen Feind«®? schnell der
»absolute Feind«®. Gegen ihn miissen keine Menschenrechte oder sonstigen
Rechtsprinzipien mehr eingehalten werden, der »letzte Feind der Mensch-
heit« muss vernichtet werden. Schmitt warnt vor der durch Verleugnung ent-
fesselten Feindschaft, und seine Texte verbreiten die Angst, pazifistisches
unpolitisches Handeln triige zur Eskalation bei. Es droht eine Steigerung des

86 | Schmitt 2002, S. 55.

87 | Siehe hierzu beispielsweise: Schmitt 2008, S. 59. »Und sie fallt gerade dann auf
diesem Feld, wenn geleugnet wird, daf sie dort nicht nur trotz der Leugnung, sondern
wegen der Leugnung fallen wird.« Vollrath 1997, S. 431.

88 | Zit. nach: Deppe 2003, S. 168.

89 | Schmitt 1978, S. 339. Siehe hierzu auch: Schmitt 2009a, S. 110f.

90 | »Wir kennen sogar das geheime Gesetz dieses Vokabulariums und wissen, daf
heute der schrecklichste Krieg nur im Namen des Friedens, die furchtbarste Unterdrii-
ckung nurim Namen der Freiheit und die schrecklichste Unmenschlichkeit nurim Namen
der Menschheit vollzogen wird.« Schmitt 2002, S. 94.

91 | Vgl. Schmitt 2010a, S. 87.

92 | Schmitt 2010c, S. 88.

93 | Ebd., S. 94.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Kriegs zum totalen Krieg, eine Auseinandersetzung, die keinerlei Hegungen
mehr kennt.** Die reale Feindschaft und die Gefihrlichkeit des Menschen —
so Schmitts Pointe — miissen aus einem einfachen Grund anerkannt werden:
Das Politische, das in letzter Konsequenz stets die physische Tétung des Fein-
des mit einschliefit, muss auf welche Art und Weise auch immer kanalisiert
werden. Damit soll quasi die Moglichkeit fiir sungefihrliche Kriege« gegeben
werden. Schmitt vertritt — zumindest beteuert er dies — keinen Bellizismus,
der den Krieg normativ rechtfertigt, gleichwohl kann seine Argumentation als
Rechtfertigung des Bellizismus aus existenziell-anthropologischen Griinden
interpretiert werden.

Somit kann abschlielend festgehalten werden, dass Carl Schmitt einen an-
thropologischen Pessimismus des sich und seinesgleichen gefihrdenden Men-
schen vertritt. Im von Schmitt behaupteten eindeutigen anthropologischen
Gegensatz, >von Natur gut< oder >von Natur bose<, kann seine Theorie nicht auf
der Seite eines normativ-positiven Menschenbildes verortet werden.”> Seine
Variante einer politischen Anthropologie schlieft die von der Aufklirung pro-
pagierte Selbstbefreiung sowie die »Humanisierung der Menschen«’® sogar
systematisch aus. Der »[...] Glauben an den Menschen, der sein eigenes Schick-
sal schmiedet und sich selbst tiber sich hinaus steigert [...]« nétigt Schmitt
lediglich zur lakonischen Bemerkung: »Wie traurig dieser Optimismus!«”’
Bis zu dieser Stelle kann allerdings nur eine pessimistische Anthropologie
Schmitts konstatiert werden: Es mag zynisch wirken, aber durch die Gefihr-
lichkeit des Menschen und die permanente Gefahr von Krieg und Biirgerkrieg
muss nicht zwingend ein unlgsbares Problem entstehen. Die »Herrschaftsbe-
diirftigkeit«®® des Menschen ist unproblematisch, wenn eine politische Ord-
nung existiert, welche die Gefihrlichkeit zu kontrollieren imstande ist. Damit
schlieflt sich die Frage nach der Geschichtsdeutung und Gegenwartsdiagnos-
tik bei Schmitt an.

94 | Vgl. Schmitt 2011, S. 123. Der Begriff »Hegung« ist hier definiert im Sinnen von
Eingrenzung, Kontrolle und Erhaltung.

95 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 61.

96 | Dermandt 1988, S. 32. Vgl. ebenso Schmitt 1991, S. 163.

97 | Schmitt 1991, S. 163. Und weiter heifit es: »Wieviel mehr erfiilltes Diesseits istim
Wagner’schen Pessimismus »Heil Dir prangendes Ende«.« Schmitt 1991, S. 163.

98 | Strauss 1932, S. 115.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

109


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

10

Politischer Pessimismus

5.3 NEUTRALISIERUNG UND ENTPOLITISIERUNG
ALS NIEDERGANG

Aus dem »Materialhaufen«®® des Werkes lisst sich die von Carl Schmitt ent-
worfene Niedergangsgeschichte sehr pointiert — ausgehend vom Vortrag
»Das Zeitalter der Neutralisierung und Entpolitisierung« — rekonstruieren.
Schmitt betont hier eingangs ausdriicklich, dass seine Darstellung weder als
Fortschritts- noch als Verfallsnarrativ verstanden werden soll, und ebenso we-
nig als »geschichtsphilosophisches Gesetz«, dies sei »eine Frage fiir sich«.'®
Aber genau die Frage, ob die Darstellung trotzdem auf ein Verfallsnarrativ
hinausliuft, wird hier gestellt. Wobei entgegen Schmitts Dementi die These
vertreten wird, dass die historischen Ausfithrungen dezidiert einen Nieder-
gang beschreiben, der sich iiber mehrere Jahrhunderte hinweg vollzieht. Dass
jene Geschichtsbeobachtung tiberdies pessimistisch ist, zeigt sich bereits am
Vokabular der Entpolitisierung. Letztere bedeutet in Schmitts theoretischer
Systematik, dass die Unterscheidung von Freund und Feind verschwindet.
Damit wire Sozialitit nicht linger antagonistisch und konfliktir sowie nicht
mehr von der realen Moglichkeit des Ernstfalls bestimmt. Aber dies wird von
Schmitts Pessimismus abgelehnt und fiir unméglich erachtet.

Der Prozess der sogenannten Neutralisierung und Entpolitisierung be-
stimmt, der Argumentation Schmitts folgend, die historische Entwicklung des
Okzidents seit dem Ende des Mittelalters bis in die erste Hilfte des 20. Jahr-
hunderts. Gemifl jenem Geschichtsverstindnis wirken »geistige Zentralge-
biete« auf die politische und damit auf die Realitit tiberhaupt. Alle Probleme,
die ein Zeitalter im Kern beriihren und gelst werden miissen, sind die Pro-
blemkonstellationen des dominanten geistigen Zentralgebiets, alle weiteren
Schwierigkeiten sind lediglich abgeleiteter Natur.!" Anders formuliert: Aus
dem jeweiligen Zentralgebiet, d.h. der mafigebenden Sphire des Geistes,
stammen die politischen Streitthemen einer Epoche. Gleichzeitig identifiziert
Schmitt eine Dynamik, die dieser Gesetzmifigkeit entkommen maéchte: »Es
sind vier grofe, einfache, sikulare Schritte. Sie entsprechen den vier Jahrhun-
derten und gehen vom Theologischen zum Metaphysischen, von dort zum
Humanitir-Moralischen und schlieRlich zum Okonomischen.«!2 In Schmitts

99 | Schmitt 2002, S. 79.

100 | Ebd., S. 81. Inwiefern sich weiterhin eine geschichtsphilosophische Argumenta-
tion in dieser Darstellung nachweisen lasst, wird im Kapitel »Schrecken ohne Ende oder
Ende mit Schrecken« erdrtert.

101 | Vgl. ebd., S. 85.

102 | Ebd., S. 80. Mit den genannten Stadien orientiert sich Schmitt an den drei Sta-
dien von August Comte, die von der Theologie iber das Metaphysische bis zum wissen-
schaftlichen Positivismus reichen. Vgl. Schmitt 1955, S. 154,

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Formulierung ist es bereits angedeutet; auf der Metaebene werden die vier
Schritte als Vollzug der >Sikularisation< beschrieben.!®

Der historische Ausgangspunkt der >Zentralgebiets-Theorie« ist das Ende
des Mittelalters, d.h. das Zeitalter der Reformation; und vor dem Hintergrund
der sikularisationskritischen Argumentation erstaunt die Wahl dieser ge-
schichtlichen Zisur nicht. Entgegen der verbreiteten alltagsweltlichen Vorstel-
lung des Mittelalters als dunklem Zeitalter schitzt Schmitt die »[...] gemein-
same christliche Einheit Europas«.'®* Der vorreformatorischen Ordnung des
Mittelalters steht Schmitt positiv gegentiber, weil »innerhalb des christlichen
Bereiches die Kriege zwischen Fiirsten umhegte Kriege« waren.'®® Im Gegen-
satz dazu bewertet er die ordnungszersetzenden Folgen der Reformation nega-
tiv. Die im 16. und in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts im Okzident um
sich greifenden religiosen Biirgerkriege sind das genaue Gegenteil der >um-
hegten Kriege«< des Mittelalters. Die Religionskriege bedeuten eine Eskalation
des Politischen, hin zur absoluten Feindschaft. Der Feind ist in diesen Konflik-
ten nicht nur der Gegner, sondern, bedingt durch die universell-theologische
Aufladung, der absolute Feind, der um jeden Preis vernichtet werden muss.1%
Jene Eingrenzung der politischen Feindschaft speist sich aus dem theologi-
schen Zentralgebiet — die politischen Gegensitze beziehen ihre Kraft somit aus

103 | Wichtig ist fiir Schmitts Geschichtsdenken, dass die Wirkung der geistigen Zen-
tren im Sinne einer elitdren Top-Down-Logik verstanden wird. Demnach wird zundchst
»das Denken der aktiven Elite« Schmitt 2002, S. 81., gepragt, als sogenannter »Vor-
trupp« wirken diese wiederum auf »die Bereitwilligkeit groSer Massen, sich von be-
stimmten Suggestionen beeindrucken zu lassen.« Ebd., S. 82. Die Vorstellung einer
passiven und unmiindigen Bevolkerungsmasse, die der Kontrolle und Fiihrung durch
eine Elite bedarf, ist gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts ideengeschichtlich virulent.
104 | Schmitt 2011, S. 62. Zur positiven Darstellung der mittelalterlichen Rechtsord-
nung siehe auch: Schmitt 2002, S. 25-36.

105 | Schmitt 2011, S. 28.

106 | Schmitt, der kriegerische Auseinandersetzungen - bedingt durch seine Theorie
des Politischen und seine Anthropologie - nicht ausschlieft, unterscheidet verschie-
dene Arten der Kriegsfiihrung. Je nachdem welcher Status des Feindes zuerkannt wird,
»wirklicher Feind« oder »absoluter Feind«, andert sich die Kriegsfiihrung und damit die
Art der involvierten und angegriffenen Personen: Der gehegte« Krieg, ausgehend von
einem Verstandnis des Feindes als wirklicher Feind, opfert Soldaten. Der sunmensch-
liche Krieg:« totet auch Nicht-Kombattanten aufgrund der Religion, des Geschlechts,
der Hautfarbe usw. Jener Zusammenhang wird im Kapitel »Haltende Machte?« weiter
diskutiert.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

11


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

12

Politischer Pessimismus

theologischen Wurzeln, und die Konsequenz ist ein unkontrolliertes Wiiten
des Krieges bzw. Biirgerkrieges.'”

Bedauernswert erscheint in Schmitts Darstellung dieser historischen Pha-
se insbesondere das Auseinanderbrechen der christlichen Einheit, d.h. der
Einheitskirche. Die Reformation wirkt in jener Perspektive politisch wie theo-
logisch als einheits- und ordnungszersetzend, und mit dem Schwinden der In-
tegrationskraft der Religion geht der politische Zusammenhalt verloren. Weil
der Mensch mindestens ein gefihrliches Wesen — nach Schmitt — ist, braucht
es aber die Ordnung, um seine Dynamik zu begrenzen und zu kontrollieren.

Erst das Ende des Dreifligjihrigen Krieges durch den Westfilischen Frie-
den 1648 ermoglicht die Implementierung eines neuen Rechtsystems des »Jus
Publicum Europaeumc, des europdischen Volkerrechts und die Griindung
des neuzeitlichen Staates, der »wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung«'%®
garantiert. Aufgrund der Begrenzung der theologisch-politischen Gegensit-
ze wird der Verfall Europas (vorliufig) gestoppt. »In der zwischen-staatlichen
Epoche des Voélkerrechts, die vom 16. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts zu
datieren ist, gelang ein wirklicher Fortschritt, nimlich eine Umgrenzung und
Hegung des europiischen Krieges.«!% Der Garant dafiir ist die neue politi-
sche Institution Staat, die durch die »Enttheologisierung des offentlichen
Lebens, also der »Neutralisierung der Gegensitze des konfessionellen Biir-
gerkrieges«"?, moglich wird. »Die Kriege werden reine Staatenkriege, d.h. sie
héren auf, Religionskriege, Biirgerkriege, Parteienkriege oder etwas Ahnliches
zu sein.«!! Gewissermaflen ist die politische Einheit, respektive das Monopol
uber die Entscheidung zwischen Freund/Feind und iiber Krieg/Frieden, mit
der Preisgabe der theologischen Einheit des christlichen Okzidents erkauft.

107 | »Jedenfalls ist die Feindschaft zwischen Menschen vieler Grade und Steigerun-
gen fahig. Sie erreicht ihren Siedepunkt in Religionskriegen und in Birgerkriegen mit
ihren juristischen, moralischen und ideologischen Verfemungen, d.h. in der Verabsolu-
tierung des eigenen Rechts und der damit verbundenen Kriminalisierung und hors-la-
loi-Setzung des Gegners, der nicht mehr als Mensch anerkannt, sondern der als Sto-
rer, Schadling oder letztes Hindernis des Weltfriedens beseitigt werden soll.« Schmitt
1955, S. 150.

108 | »Nicht ist begreiflicher, als da® man nach hundert Jahren vergeblicher theologi-
scher Streitigkeiten, in denen jede Partei die andere diffamierte und keine die andere zu
liberzeugen vermochte, schlieflich ein neutrales Gebiet suchte, auf dem man sich ver-
stédndigen und wenigstens einen Ausgleich, wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung
finden konnte.« Schmitt 1982, S. 64.

109 | Schmitt 2011, S. 112.

110 | Ebd,, S. 112.

111 | Schmitt 1982, S. 73.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Die Voraussetzung fiir die Neutralisierung des Theologischen ist das Aus-
weichen auf ein neues Zentralgebiet, das Gebiet der Metaphysik. Entsprechend
positiv bewertet Schmitt das metaphysische 17. Jahrhundert als die »[...] wissen-
schaftlich grofite Zeit Europas, [das] eigentliche Heroenzeitalter des okziden-
talen Rationalismus«.'? Der Stellenwert, den Schmitt dem metaphysischem
Zeitalter und seinen Errungenschaften beimisst, ist enorm: »Fiir die stirkste
und folgenreichste aller geistigen Wendungen der europiischen Geschichte
halte ich den Schritt, den das 1y. Jahrhundert von der tiberlieferten christlichen
Theologie zum System einer >natiirlichen< Wissenschaftlichkeit getan hat.«'

Schmitt preist aber nicht nur die Rolle der Wissenschaft, sondern vornehm-
lich die ordnungsstiftende Funktion des Staates. Der absolutistisch souverine
Staat ist demnach eine sikulare Ableitung der verlorenen géttlichen Einheit."
Gerade darin entdeckt Schmitt den Wert des Staates, der als politische Einheit
eine eigenstindige Form besitzt, die zur souverinen Entscheidungen befi-
higt — das geschichtliche Alleinstellungsmerkmal des neuzeitlichen Staates.
Diese politische Organisationsform vermag es nach den Verwerfungen des
religiésen Biirgerkrieges wieder kontrolliert zwischen Freund und Feind zu
unterscheiden und kann damit »[...] in Fortsetzung der Theologie den Men-
schen mit seinen unberechenbaren Leidenschaften im Zaum halten [...]«.
Demnach besteht der Gewinn der »Ent-Theologisierung«: »die Rationalisie-
rung und Humanisierung des Krieges, d.h. die Moglichkeit seiner volkerrecht-
lichen Hegung«.'”

Wichtig ist weiterhin, dass Schmitt das metaphysische Zentralgebiet nicht
nur mit der Etablierung des Staates verbindet, sondern ebenso mit der paralle-
len Entstehung eines neuen Raumdenkens. Die neue Raumordnung bedeutet
eine Zisur, die in ihrer Tragweite kaum zu unterschitzen ist."® Die Auflssung
der mittelalterlichen, vom Kaisertum und Papsttum getragenen Horizont-
verengung dehnt das Blickfeld von Europa tiber die Ozeane auf die anderen
Kontinente aus." Die europiischen Staaten vermochten es aufgrund ihrer
technisch-militirischen Uberlegenheit, die entdeckten Riume inklusive der
angestammten Bevolkerung zu >nehmen< — wie es Schmitt ausdriickt. Thren
direkten juristischen Niederschlag finden jene Horizonterweiterung und die
Monopolisierung des Politischen durch den Staat im europdischen Vélker-

112 | Schmitt 2002, S. 82.

113 | Ebd., S. 88.

114 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.
115 | Vgl. Schmitt 1982, S. 53.
116 | Heuer 2010, S. 15.

117 | Schmitt 2011, S. 113.
118 | Vgl. Schmitt 1981, S. 65f.
119 | Vgl. Schmitt 2011, S. 62.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

13


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

114

Politischer Pessimismus

recht.'® In dieser Geschichtsauslegung bildet das neue europiische Raum-
denken eine der wichtigsten Grundlagen des modernen Staates und schafft
gleichzeitig ebenso eine der wesentlichen Voraussetzungen des okzidenta-
len Rationalismus. Der Rationalismus wiederum »[...] entfaltet sich in den
west- und mitteleuropiischen Vélkern, zerstort die mittelalterlichen Formen
menschlicher Gemeinschaft, bildet neue Staaten, Flotten und Armeen, erfin-
det neue Maschinen, unterwirft sich die nicht europiischen Volker und stellt
sie vor das Dilemma, entweder die europiische Zivilisation anzunehmen oder
zum bloRen Kolonialvolk herabzusinken.«'*! Die Hegemonie der europdischen
Zivilisation erscheint in Schmitts Darstellung unproblematisch. Allerdings
entsteht fiir den Okzident selbst eine Schwierigkeit: Die Dynamik des Ratio-
nalismus ist ambivalent und wird von Schmitt keineswegs nur positiv inter-
pretiert. Diese Perspektive deutet bereits die Wahrnehmung der Zerstorung
von Formen von Gemeinschaft an. Durch die »aufrithrerische, staatszersts-
rende Unterscheidung von Religion und Politik« — die Schmitt antisemitisch
codiert — ist iiberdies der Untergang des Staates bereits im Kern angelegt.!??
»Die innere Logik des von Menschen hergestellten Kunstproduktes »>Staat<
fiihrt nicht zur Person, sondern zur Maschine.«'?® Die Unterscheidung von
Person bzw. Organismus und kiinstlicher Maschine ist sehr geldufig, wobei
Schmitts Argumentation zeigt, dass der Rationalismus den neuzeitlichen Staat
erst ermoglicht. Gleichzeitig wird aber eine unkontrollierbare Potenz entfaltet,
welche dem souveridnen Staat seine Logik aufzwingt, was wiederum eine Lih-
mung aufgrund unpersénlicher Biirokratie und Verfahren bedeutet.!** »Die
souveridn-reprisentative Person konnte daher auch die im Laufe des folgenden
Jahrhunderts sich vollziehende véllige Mechanisierung der Staatsvorstellung
nicht aufhalten.«'?

Trotzdem scheint Schmitts Bewunderung fiir das metaphysische Zeitalter
und »die klassische Form eines vollen, ungeteilten, staatlichen Absolutis-

120 | Vgl. ebd., S. 25.

121 | Schmitt 1981, S. 70. Es fallt auf, dass - wird der Begriff Rationalismus durch
Kapitalismus ersetzt - sich diese Diagnose fast genauso im Kommunistischen Manifest
findet. Vgl. Marx und Engels 1959, S. 463-465.

122 | Schmitt 1982, S. 21.

123 | Ebd., S. 52f.

124 | »Der absolute Fiirst und sein »Merkantilismus« waren die Wegbereiter moderner
6konomischer Denkart [...]« Schmitt 2008, S. 28.

125 | Schmitt 1982, S. 53. »Représentieren im eminenten Sinn kann nur eine Person
und zwar - zum Unterschiede von der einfachen »Stellvertretung« - eine autoritare Per-
son oder eine ldee, die sich sobald sie reprdsentiert wird, ebenfalls personifiziert.«
Schmitt 2008, S. 36.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

mus«lZG

an vielen Stellen durch:' Der Verlust der theologischen Homogenitit
ist demnach bedauerlich, aber dafiir gewihrleistet der neuzeitliche Staat in-
nen- wie auenpolitisch eine Hegung des Krieges.?® Schmitt deutet das Ge-
waltmonopol des Staates und dessen strikte Trennung von der Gesellschaft als
die »erste rationalisierende Wirkung«!'?®, der sogenannten »zwischen-staatli-
chen Epoche«. Demnach gelingt dem pluralistischen Staatensystem »ein wirk-
licher Fortschritt«.®® Das metaphysische Zeitalter ist somit das einzige Zent-
ralgebiet, welches nicht ausschlieflich negativ beschrieben wird, und gerade
das europiische Volkerrecht und der neuzeitliche Staat sind positiv besetzt.
Die Verstaatlichung des Politischen im metaphysischen Zeitalter ist letztlich
aber ein zwiespiltiger Vorgang, da dem Rationalismus, der den Staat erschuf,
die Eigendynamik der Entpolitisierung innewohnt."

Die Logik der Neutralisierung und Entpolitisierung bewirken schlieRR-
lich den Ubergang vom metaphysischem zum »humanistisch-moralischen
Zentralgebiet« und von dort eine fortschreitende Verschlechterung bis in die
1920er Jahre. Grob lisst sich der geistige Kern des neuen Zentralgebietes auf
die Schlagworter Aufklirung und Franzésische Revolution zuspitzen. Aller-
dings ist das neue Zentralgebiet nach Schmitt keinesfalls gleichbedeutend mit
dem »Fortschritt«, sondern das genaue Gegenteil, eine »Vulgarisation grofen
Stils«.13? In der Franzosischen Revolution sieht Schmitt eine neuerliche Entfes-
selung des Biirgerkrieges, weil »die Flut der Demokratie, gegen die es seit 1789
keinen Damm zu geben schien«'®® die »Legislative auf Kosten der Exekutive
hervorgehoben«!* hat. Dadurch erhielt die Diskussion den Vorrang gegeniiber

126 | Schmitt 1982, S. 89.

127 | Siehe beispielsweise den Text »Absolutismus«: Schmitt 1995b, S. 95-99.

128 | Oder wie Habermas als Kritik am Schmitt-Schiiler Reinhart Koselleck formuliert:
»Unter dem Absolutismus wird der konfessionelle Biirgerkrieg stillgestellt. Der Monarch
erfillt den Auftrag der Friedensstiftung durch Monopolisierung der 6ffentlichen Gewalt
und eine Privatisierung der biirgerlichen Gesellschaft.« Habermas 1960, S. 468.

129 | Vgl. Schmitt 2011, S. 112.

130 | Ebd., S. 112.

131 | »In diesen hundert Jahren entwickelte sich auf dem europaischen Kontinent aus
der Neutralisierung des konfessionellen Biirgerkrieges eine neue politische Ordnung,
der souverdne Staat, ein imperium rationis wie Hobbes ihn nennt, ein nicht mehr theo-
logisches Reich der objektiven Vernunft, wie Hegel sagt, dessen Ratio dem Heroen-Zeit-
alter, dem Heroen-Recht und der Heroen-Tragddie ein Ende macht [...].« Schmitt 1956,
S. 65.

132 | Schmitt 2002, S. 82. Zu Schmitts Kritik der Aufkldrung siehe auch: Schmitt
2008, S. 56f.

133 | Schmitt2010a, S. 31.

134 | Ebd., S. 56.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

115


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

u6

Politischer Pessimismus

der Entscheidung, und die Grenze zwischen Staat und Gesellschaft begann
zu verschwimmen. Der humanistisch-moralische Geist setzt die absolutisti-
schen, monarchischen Autorititen unter Legitimationsdruck und eréffnet den
Raum fiir 6ffentliche Kritik, mit fatalen Konsequenzen fiir den — von Schmitt
geschitzten — souverdnen Staat. Die Gefahr einer Eskalation des Politischen
wurde im metaphysischen 17. Jahrhundert sehr erfolgreich durch die europii-
schen Staaten und das europiische Volkerrecht kontrolliert, aber mit den Ideen
der Aufklirung und Franzdsischen Revolution beginnt im 18. Jahrhundert ein
Erosionsprozess der autoritiren Ordnung.’®> Die aufklirerischen Axiome Ver-
nunftbegabung und Erziehbarkeit des Subjektes sind der politischen Anthro-
pologie Schmitts fremd, und gerade die Ignoranz gegeniiber der Gefihrlich-
keit des Menschen produzieren in seiner Wahrnehmung mittel- bis langfristig
weit schlimmere politische Konflikte.'*¢

SchlieRlich findet sich bei Schmitt bereits die Beobachtung, dass mit dem
humanistisch-moralischen Zentralgebiet alles und jeder kritisierbar wird
und dies zu politischen Krisen fithrt."” Durch das Aufkommen der perma-
nenten Kritik im Zuge der Aufklirung verlieren simtliche Autorititen ihre
Fundierung und Unbhinterfragbarkeit. Nicht linger sakrosankt und durch
theologische Dogmen vor Kritik geschiitzt, sind die Herrschenden auf die
Zustimmung der Beherrschten und Untergebenen angewiesen. Der Zwang
zur permanenten Selbstrechtfertigung ist in Schmitts Darstellung keine Be-
freiung der Mehrheit, sondern ein veritables Problem fiir die Elite, weil diese
Entwicklung eine Schwichung des Staates von innen bewirkt. Alles ist in der
Folge auch anders vorstellbar, somit verhandelbar, was eine permanente Dis-
kussion zur Folge hat, welche die Entscheidungs- und Handlungsfahigkeit des
Staates unterminiert.

Das vierte »geistige Zentralgebiet« ist nach Schmitts Skala das 6konomi-
sche. Das Denken in 6konomischen Kategorien dominiert das 19. Jahrhundert
und beschleunigt den Prozess der Entpolitisierung und Neutralisierung. Der
Fortschrittsglaube an die menschliche Vernunft des moralisch-humanisti-
schen Zentralgebietes wird jetzt abgelost von der Fortschrittsgliubigkeit an die
dkonomischen Entwicklungspotenziale — so zumindest Schmitts Erzahlung.!
Dabei identifiziert er das 6konomische Denken vor allem mit dem Liberalis-

135 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.

136 | Schmitts Vorbehalte gegen die Vorstellung vom verniinftigen Subjekt speisen im
Weiteren seine Parlamentarismuskritik und deren Dekonstruktion. Durch Diskussion
und Offentlichkeit kann nach Schmitt keine verniinftige Entscheidung getroffen werden:
Vgl. Schmitt 20104, S. 5-23.

137 | Eine Uberlegung, die spater insh. von Koselleck aufgegriffen und ausgearbeitet
wird: Vgl. Koselleck 2001.

138 | Vgl. Schmitt 2002, S. 85.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

mus und der ihn tragenden Klasse, dem Biirgertum, wobei der Marxismus
ebenso eine theoretische Ausdrucksform des 6konomisch geprigten 19. Jahr-
hunderts ist. In der Summe untergraben diese Ideologien die Souverdnitit des
Staates und seine Sonderstellung gegentiber der Gesellschaft weiter. Ein neu-
er »Legitimitatsbegriff« erzwingt nach 1815 die Umstellung »von der dynasti-
schen zur demokratischen Legitimitit«.”® Letztlich wird der souverine Staat
des Absolutismus ein Knecht der demokratischen Gesellschaft: »Diener der
Gesellschaft; er wird einem geschlossenen System von Rechtsnormen unter-
worfen oder einfach mit diesem Normensystem identifiziert, so dass er nichts
ist als Norm oder Verfahren.«*® Schmitt beschreibt den juristischen Positi-
vismus des 19. und frithen 20. Jahrhunderts als ein Resultat des Neutralisie-
rungsprozesses.”! Der Staat wird dadurch nicht nur zu einem Verfahren, als
blofRer >Sachzwangverwalter< des positiven Rechts und der Verfassung wird
der Staat von heterogenen gesellschaftlichen Interessen instrumentalisiert
und zersetzt." Schmitt kann in jener Entwicklung nichts Positives erkennen,
auch die unblutige Konfliktregulation in Form von Diskussionen erscheint aus
dieser Perspektive als Problem, weil dadurch die Entscheidungsfihigkeit ge-
fihrdet wird. Hinter dem Neutralisierungsprozess steht fiir Schmitt immer
die Bedrohung jeder Ordnung, jedes Staates, jeder politischen Gemeinschaft,
jedes Volkes, weil die Gefahr der Negierung der Existenz durch den Feind trotz
allem bleibt. Die Logik des Politischen ist in jener Konstruktion der europii-
schen Geschichte der Neuzeit omniprisent, weshalb Offentlichkeit, gewalt-
freier Interessenausgleich und positivistisches Rechtsdenken lediglich als Ver-
fallserscheinungen einer entscheidungs- und kampfunfihigen Gesellschaft
bzw. >eines Volkes« gedeutet werden.

Der Niedergang vom humanistisch-moralischen zum 6konomischen Zen-
tralgebiet ist allerdings nicht das letzte Wort, am Ende des 19. Jahrhunderts
erfolgt die nichste Ablésung im Prozess der Neutralisierung:

»Wahrend des 19. Jahrhunderts vollzog sich aber ununterbrochen und mit grofer
Schnelligkeit die Auflosung der alten Gesellschaft zur heutigen Massendemokratie,
durch welche gerade jene Herrschaft des liberalen Biirgertums und seiner Bildung be-
seitigt wurde.«143

139 | Schmitt2010a, S. 39.

140 | Schmitt2010d, S. 125.

141 | Vgl. Schmitt 1982, S. 67f.

142 | Vgl. Schmitt 2006, S. 16. Die Verfassung ist fir Schmitt eine Chiffre fir die Mo-
derne. Vgl. Mehring 1996, S. 232.

143 | Schmitt 1998, S. 15.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

17


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1u8

Politischer Pessimismus

Schmitt zufolge verlagert sich das »geistige Zentrum« am Ende des 19. Jahr-
hunderts vom konomischen Zentralgebiet ins technische bzw. in den Glauben
an den technischen Fortschritt. Diese historisch bisher letzte Umbesetzung
ins technische Zentralgebiet bewertet Schmitt wiederum als eine weitere »Vul-
garisierung«!**. Trotz jener Ablehnung erkennt Schmitt die Unumkehrbarkeit
dieser Entwicklung an: »Technisierung und Industrialisierung sind heute das
Schicksal unserer Erde.«' Ahnlich wie vom Politischen spricht Schmitt von
der »Entfesselung der Technik als einer eigengesetzlichen Kraft«.*® Genau zu
differenzieren ist hier zunichst zwischen der Technik und der sogenannten
»Religion der Technizitit«, denn genau genommen ist die Technik gar kein
»geistiges Gebietx, die reine Technik besitzt keine »geistige« Qualitit. Mit der
Technik ist »die geistige Neutralitit beim geistigen Nichts angelangt«.!” Die
Entwicklung der modernen Techniken und Naturwissenschaften ist somit
ein negativer Fortschritt ins »Nichts«. In Schmitts Zeitdiagnose ist mit der
Neutralitit der Punkt »des kulturellen Todes erreicht«."® Dieser geschichtli-
che Sinn wird aber durch die »restaurierten Fassaden verdeckt«.*® Jenen >Ver-
blendungszusammenhang« durchschauend folgert Schmitt: Die reine Technik
ist im Gegensatz zu den vier vorangegangenen Zentralgebieten zwar politisch
neutral, d.h. auf rein technischer Basis sind keine Freund/Feind-Bestimmun-
gen moglich. Als Waffe dient die Technik jedoch jeder politischen Kraft, die
sich ihr zu bemichtigen vermag.’®® Der »Geist der Technizitit« hingegen ist
der »Massenglauben eines Antireligivsen diesseits Aktivismus«.”®! Der Glaube
an den technischen Fortschritt erscheint Schmitt genauso wie der Glaube an
das humanistisch-moralische und konomische Fortschreiten der Menschheit
als eine »Pseudo-Religion«'*?, deren falsche Versprechen — nach Schmitt - kein
diesseitiges Paradies hervorbringen werden. Anders formuliert: Der »Geist der
Technizitit« schafft keine »Sphire des Friedens, der Verstindigung und der
Versdhnung«.* Als Glaube ist der Geist der Technizitit »[...] vielleicht etwas
Grauenhaftes, aber selbst nichts Technisches und Maschinelles. Er ist der
Uberzeugung einer aktivistischen Metaphysik, der Glaube an eine grenzenlose
Macht und Herrschaft des Menschen tiber die Natur, sogar iiber die menschli-

144 | Schmitt 2002, S. 83.
145 | Schmitt 1955, S. 155.
146 | Ebd., S. 162.

147 | Schmitt 2002, S. 92.
148 | Ebd., S. 92.

149 | Ebd., S. 80.

150 | Vgl. Schmitt 2008, S. 24.
151 | Schmitt 2002, S. 93.
152 | Ebd., S. 84.

153 | Ebd., S. 90.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

che Physis, an das grenzenlose >Zurtickweichen der Naturschrankens, an gren-
zenlose Verinderungs- und Gliicksmoglichkeiten des natiirlichen, diesseitigen
Daseins der Menschen.«'** Das von technischen Erwigungen dominierte Zeit-
alter ist in Schmitts Darstellung negativ besetzt und der vorldufige Tiefpunkt
des, seit dem metaphysischen Zeitalter, voranschreitenden Verfalls.'® Die
Technikfeindlichkeit teilt Schmitt derweil mit vielen prototypischen Vertretern
des Kulturpessimismus, allerdings ist er sich mit vielen Vertretern der Konser-
vativen Revolution gleichzeitig der Notwendigkeit bewusst, dass die modernen
technischen Mdglichkeiten politisch beherrscht und kontrolliert werden miis-
sen. »Jeder Staat ist bestrebt, sich der Machtmittel zu beméchtigen, die er zu
seiner politischen Herrschaft braucht. Es ist sogar das sichere Kennzeichen
des wirklichen Staates, daR er das tut.«'*® An anderer Stelle heifdt es in diesem
Zusammenhang: Jedes »Volk« muss »[...] sich der industriellen Technik [zu]
bemichtigen, ohne die es in einem modernen Weltkrieg zu einer bequemen
Beute jedes industriell bewaffneten Eroberers werden mufite«.’’

Besagte Form von Politikberatung deutet es bereits an — Schmitt empfiehlt
in dieser historischen Situation nicht Apathie, sondern diskutiert die Moglich-
keiten, wie eine »Rettung vor der Seelenlosigkeit eines rationalistischen und
mechanistischen Zeitalters«*® noch gelingen kann — worauf in den folgenden
Kapiteln weiter eingegangen wird. Aber allein die Vorstellung, ein >Zeitalter«
sei »seelenloss, illustriert den pessimistischen Charakter jener Konstruktion,
impliziert er doch, dass >die Seele< — was immer mit einer solchen Kategorie
gemeint ist — verloren gegangenen ist. Diese Art von Verlustwahrnehmung
ist derweil exemplarisch fur (kultur-)pessimistische Geschichtsbetrachtungen
und zeigt sich im Fall Schmitts ebenso an dem Bedauern einer (scheinbaren)
Neutralisierung. Welches Bild von menschlichem Zusammenleben Schmitt
hat, ist gerade daran abzulesen, dass er es als zweifelhaft darstellt, wenn die
Feindschaft an Bedeutung verliert.

154 | Ebd., S. 93.

155 | Anzumerken ist mit Blick auf die »Entfesselung der Technik«, dass Schmitt deren
historischen Ursprung in GroRbritannien sieht, wobei die »eigengesetzliche[n] Kraft«
der Technik und der »Fortschrittsglaube« durch den Ubergang »zu einer rein maritimen
Existenz bewirkt« wurde. Schmitt 1955, S. 162. Schmitt verwendet in diesem Zusam-
menhang die Unterscheidung von Kultur und Zivilisation, um die positiv besetzte Kultur
mit dem Land (terran), also Kontinentaleuropa, und die negativ gewertete Zivilisation
(maritim) mit dem Meer, d.h. mit den angelsachsischen Staaten, in Verbindung zu brin-
gen. Vgl. ebd., S. 163.

156 | Schmitt 2008, S. 185.

157 | Schmitt 1955, S. 164.

158 | Schmitt 2008, S. 19.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

19


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

120

Politischer Pessimismus

Die Pointe von Schmitts Niedergangserzihlung ist, dass auch die ver-
meintlich neutrale Technik keine Grundlage bietet, um sich der politischen
Unterscheidung von Freund und Feind entziehen zu kénnen: »Die moderne
Technik macht sich einfach zum Diener irgendwelcher Bediirfnisse.«!** Trotz
eines vierhundertjihrigen Prozesses der >Neutralisierung und Entpolitisie-
rungs, trotz aller Ausfliichte und Umbesetzungen, bleibt das Politische immer
greifbar: »Wirtschaftliche Prosperitit, technischer Fortschritt und ein selbst-
sicherer Positivismus, alles kam zusammen, um eine lange Amnesie zu be-
160, Amnesie« meint in diesem Zusammenhang die Verleugnung des
Politischen, indem jeweils Fortschrittsideologien propagiert werden, die die
Gefihrlichkeit des Menschen bestreiten und vorgeben, es wire moglich, dem
Politischen zu entkommen, sei es durch den Fortschritt von Vernunft, Okono-
mie oder durch die Erlsung mittels der modernen Technik.

Paradox ist dabei, dass das Politische in der Darstellung Schmitts einerseits
permanent bedroht ist und in einer funktional differenzierten Gesellschaft
vollig zu verschwinden droht. Anderseits ist das Politische den Ausfithrungen
folgend »unausrottbar« und kann jede Realitit heimsuchen. Alle Varianten der
Entpolitisierung sind letztlich eine Chimire und bereiten nur eine kommende
Politisierung vor. Was widerspriichlich erscheint, erklidrt sich einerseits aus
den — oben skizzierten — unterschiedlichen der Begriindungen des Politischen.
Andererseits aus dem aufgestellten Bewegungsgesetz, wonach das Zeitalter
der Neutralisierung und Entpolitisierung durch das Ausweichen auf ein neues
Gebiet der Unterscheidung zwischen Freund und Feind nicht nur nicht ent-
kommen kann, sondern aufgrund der Aufladung mit einer universalistischen
Moral sogar eine Eskalation der Feindschaft droht. Wer Freund werden will mit
der ganzen Menschheit, wird sich damit Feinde machen — so Schmitts Logik,
die er gerade dadurch bestitigen will, dass er selbst dagegen anschreibt. Der
Clou an Schmitts Darlegung ist, dass das Politische kein Sachgebiet, kein Sub-
system, keine Kulturprovinz der modernen Gesellschaft ist und ebenso wenig
eines der ablosbaren »geistigen Zentralgebiete«, deshalb kann es nicht ein-
fach verschwinden. Mit jeder Umbesetzung eines Zentralgebietes, und trotz
der sogenannten Entpolitisierung, bleibt das Politische immer greifbar. Alle
Negationsversuche des Politischen sind zum Scheitern verurteilt, weil auch
die Frage, ob etwas unpolitisch ist, eine politische Frage ist und damit zur
Unterscheidung von Freund und Feind fithrt. Der wirkmichtige Liberalismus

wirken.«

159 | Ebd., S. 24. »Die Technik ist immer nur Instrument und Waffe, und eben weil sie
jedem dient, ist sie nicht neutral.« Schmitt 2002, S. 90.
160 | Schmitt2009a, S. 84.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ist dabei Schmitts Paradebeispiel dafiir, wie mit einer scheinbar unpolitischen
Rhetorik Politisierung betrieben wird.!

Zusammengefasst stellt sich die Geschichte seit dem Mittelalter bis in die
erste Hilfte des 20. Jahrhunderts folgendermaflen dar: Das Ende des Mittel-
alters erscheint im Lichte des Verfalls der theologischen Einheit, die Konse-
quenz sind die religiosen Biirgerkriege, die weite Teile Europas heimsuchen.
Aus den theologischen Gegensitzen bezieht das Politische in dieser Periode
eine chaotische, unkontrollierbare Kraft. Die Reformation ist deshalb negativ
besetzt und wird als eine Verschlechterung im Vergleich zum Mittelalter be-
schrieben. Das folgende metaphysische Zentralgebiet, also die Zeit des Abso-
lutismus, ist in Abgrenzung dazu iiberwiegend positiv besetzt, weil es gelingt,
die politische Entscheidungsfihigkeit im neuzeitlichen Territorialstaat zu si-
chern und ein Vélkerrecht zu etablieren. Der Krieg wird in jener Epoche als
zwischenstaatlicher Krieg beschrieben, und die Kriegsfithrung ist volkerrecht-
lich gehegt. Die dem metaphysischen folgenden Zentralgebiete, das humanis-
tisch-moralische, das 6konomische sowie der dominante Technikglaube der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts werden wiederum ausschlieflich negativ
dargestellt. Schmitts Geschichtswahrnehmung seit der Franzésischen Revo-
lution, also historisch nach dem absolutistischen Staat, kann somit in der Me-
tapher eines nach unten gerichteten Pfeils ausgedriickt werden, und deshalb
lasst sich konstatieren, dass Schmitt zweifellos eine Niedergangsgeschichte,
einen Niedergang des Bewusstseins iiber die Bedrohung durch die politische
Feindschaft, formuliert. Entgegen Schmitts Bekundungen impliziert seine
Geschichtstheorie eine Niedergangserzihlung bis zum »Zeitalter der Geistlo-
sigkeit«'®?, d.h. die 1920er Jahre der Weimarer Republik. Der Neutralisierungs-
prozess hat mit dem technischen Zentralgebiet seinen vorliufigen Endpunkt

161 | Hinzu kommt, dass im 20. Jahrhundert die Chancen des rdumlichen Ausweichens
auf der Erde ausgeschlossen sind, alle zur Verfiigung stehenden Rdume sind »genom-
men«. Schmitts universalgeschichtliche Erérterung in der Schrift »Der Nomos der Erde«
erweitert das Verfallsnarrativ um eine geographische Dimension. Der Niedergang zeigt
sich an der geschichtlichen Dementierung und »Entortung«, welche Schmitt in langen
Linien vom Heiligen Rémischen Reich bis in seine Gegenwart beschreibt, und auf die
Formel des Ubergangs vom »Nehmen« zum »Weiden« bringt. Denn die natiirlichen Res-
sourcen werden kontinuierlich aufgebraucht, und was am Ende bleibt, sind das dkono-
mische »Weiden« und der Kampf um die begrenzten Rume bzw. ein Ausweichen in den
Weltraum. Vgl. Schmitt 2011, S. 256ff. und 285ff.

162 | Schmitt2009c, S. 64.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

121


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

122

Politischer Pessimismus

im sogenannten geistigen Nichts erreicht. Fiir Schmitt eine »Krankheit«!®® —

eine Zeitdiagnose, die Schmitt in den 1950er Jahren bekriftigt.’s*

Neben jener negativen historischen Entwicklung hat Schmitt in verschie-
denen Schriften eine weitgefasste Kultur- und Gegenwartskritik formuliert,
die im Folgenden zu (re-)konstruieren ist. Schmitts »Kritik der Zeit«!% diffe-
renziert implizit — so die hier vertretene These — zwischen zwei Ebenen, der
Gesellschaft und dem Individuum.'® Die Entwicklung hin zur modernen Ge-
sellschaft und Individualitit erscheint dabei gleichermaflen problematisch wie
gefihrlich. Auf der Makroebene verschwindet die Grenze zwischen Staat und
Gesellschaft, mit der Folge, dass der Staat bzw. die Politik ein Teilbereich der
Gesellschaft wird und seine hierarchische Uberordnung verliert. Der ehemals
souverdne Staat wird in eine moderne Gesellschaft aufgelost, die sich in Wert-
sphiren differenziert. Die Analyse der Mikroebene problematisiert komple-
mentir dazu die wirkmichtigen Ideologien, wie Liberalismus, Anarchismus,
Humanismus, die den Einzelnen aus traditionalen Ordnungen >befreien.

Die Kulturkritik ist in Schmitts wissenschaftlichen Schriften omniprisent
und bildet eine Konstante vom Frithwerk bis in die 19770er Jahre'¥’, wobei kaum

163 | »Die Krankheit der europdischen Kultur, [...] ist der reichsfeindliche Geist der
Neutralisierung und Entpolitisierung.« Schmitt 1940d, S. 271.

164 | »Auch die herrschenden Schichten, in deren Hand die Entscheidungen der Welt-
politik liegen, sind von diesem Bild einer technisch-industriellen Einheit der Welt be-
herrscht.« Schmitt 1952, S. 2f.

165 | Schmitt hat sich intensiv mit Walter Rathenau befasst: Rathenau 1912, siehe
hierzu: Villinger 1995 als auch Kennedy 1988. »Schmitt stimmte Rathenau zu, daf das
moderne Zeitalter eines der Technik und des praktisch veranlagten Menschen sei, aber
er kritisierte seinen Ansatz als »negativ¢, da er in Richtung auf die Kontingenzen des
zeitgendssischen Lebens fortfuhr - seine Auferlichkeiten, nicht sein Geist. Unsere Zeit,
kommentierte Schmitt in seiner Rezension von Rathenaus Buch fiir »Die Rheinlandex,
hat nur Zweck und Ziel, aber keine Seele: »Das bleibt zuletzt als das Wesentliche des
mechanischen Zeitalters, daf es seelenlos ist.«« Ebd., S. 236.

166 | Schmitts »feindlicher Bruder« Georg Lukécs bringt seine vergleichbare Zeitdiag-
nose auf die Formel »kontingente Welt und problematisches Individuum«. Siehe zu dem
Vergleich der Zeitdiagnosen Lukdcs und Schmitt: ERbach 1995, S. 149.

167 | Die Kulturkritik ist nicht auf eine Schaffensphase begrenzt, wobei sich der Adres-
sat wahrend der Zeit des Nationalsozialismus wandelt, in dieser Phase pflegt Schmitt
einen aggressiven und dffentlichen Antisemitismus. Vgl. Gross 2000. Nach dem Zwei-
ten Weltkrieg und den Verhdoren im Zusammenhang mit den Nirnberger Prozessen ist
der Staatsrechtler zuriickhaltender geworden und unterscheidet strikt zwischen der
Offentlichkeit und seinem privaten Kreis von Vertrauten. Im letzteren l4sst er seiner
Enttduschung freien Lauf, entsprechend aufschlussreich sind die Briefwechsel und
personlichen Aufzeichnungen Schmitts aus den Jahren fiir die Frage nach seiner Zeit-

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ein Bereich der modernen Gesellschaft ausgespart bleibt.'® Besonders dras-
tisch dufert sich Schmitt in seinen Tagebucheintrigen, so notiert er beispiels-
weise am 28.12.1912:

»Wir sehen im Rechtsstaat Mittel zum ungestérten Fressen und Huren, und wenn einer
durch fleiBige Arbeit Geld verdient hat, so weif er hinterher nicht, was er damit anfan-
gen soll und gibt es in der dimmsten Weise aus. Kapitalismus als die Herrschaft des
Mittels geht hilflos zugrunde, weil uns alle Zwecke fehlen.«!6°

Derartige zeitdiagnostische Charakterisierungen sind indes keine Besonder-
heit der privaten Aufzeichnungen, sondern durchziehen ebenso die akademi-
schen Schriften — wobei eine solche Unterscheidung hier abgelehnt wird:"7

»Dies Zeitalter hat sich selbst als das kapitalistische, mechanistische, relativistische
bezeichnet, als das Zeitalter des Verkehrs, der Technik, der Organisation. In der Tat
scheint der >Betrieb< ihm die Signatur gegeben zu haben, der Betrieb als das grof-
artige funktionierende Mittel zu irgendeinem klaglichen oder sinnlosen Zweck, die uni-
verselle Vordringlichkeit des Mittels vor dem Zweck, der Betrieb, der den Einzelnen so
vernichtet, dad er seine Aufhebung nicht einmal fiihlt [...].«!™!

diagnose, Kulturkritik und Prognose. Vgl. Mehring 20064, S. 106ff. 1958 vertffentlicht
Schmitt alte Aufsatze als Materialen zu einer Verfassungslehre, hierin finden sich auch
radikale Kritiken an der BRD, beispielsweise die Diagnose von der Selbstauflosung des
birgerlichen Rechtsstaates in den totalen Wirtschafts- und Verwaltungsstaat der In-
dustriegesellschaft sowie die 1963 im wiederverdffentlichten »Begriff des Politischen«
erhobene These vom »Ende der Epoche der Staatlichkeite.

168 | Vgl. Vollrath 1997, S. 421.

169 | Schmitt 2005, S. 64.

170 | Zur Kulturkritik in Schmitts Frihwerk siehe insb.: Villinger 1995. Weiterhin hat
Ellen Kennedy in ihrem Aufsatz »Politischer Expressionismus« sehr anschaulich heraus-
gearbeitet, dass Schmitt von den kiinstlerisch-kulturkritischen Stromungen des Ex-
pressionismus stark beeinflusst war und insb. durch den Dichter Theodor Daubler. Dem
Gedicht Daublers »Das Nordlicht« widmete Schmitt 1916 eine Schrift, »es war auch Carl
Schmitts eigene »Kritik der Zeit, die den Weg fiir seine Wandlung zu einer politischen
Staatslehre bereitete. Ohne das Buch iiber Daubler hatte weder »Politische Romantik«
noch »Die Diktaturc noch »Politische Theologie« geschrieben werden kénnen.« Kennedy
1988, S. 241. »Daublers Vision macht die Kategorien der Weltgeschichte plastisch, und
diese geistige Realitat, diese positive Darstellung von Geist erlaubt Schmitt, im letzten
Kapitel ('Die Aktualitdt des Werkes«), zu seiner eigenen Zeitkritik zu kommen.« Ebd.,
S. 241.

171 | Schmitt 2009c, S. 59. »Das Nordlicht« wird von Schmitt vor allem aufgrund der
gnostischen Dichtung gepriesen, die iber das Schicksal des Abendlandes aufklart.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

123


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

124

Politischer Pessimismus

Schmitt betont, wie viele Philosophen vor und nach ihm, den instrumentellen
Charakter der Rationalitit. Das Zitat stammt aus dem Jahr 1916 und diagnosti-
ziert die Dominanz des 6konomistischen Denkens sowie die Komplizenschaft
der Technik bzw. der Technikgldubigkeit. Mit diesen zitierten Einschitzungen
bedient Schmitt dariiber hinaus viele der geldufigen Topoi und der »bekannten
Angstvokabeln«'7? der Modernitits-/Kulturkritik.”® Als ein Verfall ist auch die
Klage tiber den Vorrang der Mittel vor den Zwecken zu interpretieren — eine
Unterscheidung, die bis in die Gegenwart beliebt ist, wie insbesondere Gior-
gio Agamben beweist.”* Schmitts Darstellung legt den Schluss nahe, dass zu
einem fritheren historischen Zeitpunkt die Zwecke noch sinnvoll benennbar
waren und die Mittel daran ausgerichtet wurden. Aber die rationalen Mittel
haben lingst eine unpersonliche Eigendynamik entfaltet, welche das Zweck/
Mittel-Verhiltnis verkehrt; statt einer Verbesserung beschreibt Schmitt den
Prozess »[...] einer selbstunterjochenden verdinglichenden Entpersonalisie-
rung«.””® Die rationalen Mittel sind im 20. Jahrhundert zum Selbstzweck ge-
worden, und der Rationalismus erschopft sich darin, »[...] Rezepte zur Manipu-
lation der Materie [...]« zu erfinden.”® Die Erfindungen und Werkzeuge, welche
die Menschheit zur Naturbeherrschung entwickelte, haben sich von jenem
Zweck sozusagen emanzipiert und gehorchen jetzt ihren eigenen Gesetzmi-
Rigkeiten. Diese Version der >Tragddie der Kultur< kumuliert in der Diagnose:

»Zeitalter der Geistlosigkeit«:!”

»Das Zeitalter der Maschine, der Organisation, das mechanische Zeitalter [...], das Zeit-
alter, das durch die Objekte seiner Schwarmerei zeigt, was ihm fehlt, dessen Kultur, so
wie sie faktisch herrscht, in der selbst auf die Gebiete des geistigen Lebens, der Kunst

Weiterhin zeigt sich hier ein »politischer Expressionismus«, welcher insb. auf den Ein-
fluss von D&ubler zuriickgefiinrt werden kann: »Ddubler war der herausragende Geist,
unter dessen EinfluB und durch dessen Wirkung Carl Schmitt die Kulturproblematik sei-
ner Zeit bewuft wurde.« Kennedy 1988, S. 234.

172 | Bredow und Noetzel 1996, S. 102.

173 | An anderen Stellen verwendet der Verfassungsrechtler zudem die, im kulturkri-
tischen Kontext, populdre Unterscheidung von Stadt und Land, um die moderne Grof3-
stadt negativ zu beschreiben und beispielsweise zu diagnostizieren, der»normale Grof3-
stadter« sei ngottunfahig«. Vgl. Schmitt 2008, S. 21f, Ebd., S. 25, Schmitt 1991, S. 86.
174 | Vgl. exemplarisch: Agamben 2006b. Die Klage {iber den Vorrang der Mittel vor
dem Zweck ist ein beliebtes Motiv in kulturkritischen bzw. -pessimistischen Argumen-
tationen und findet sich beispielsweise bei Karl Jaspers in der »Geistigen Situation der
Zeit«. Jaspers 1971, S. 72. Siehe hierzu insb.: Dahrendorf 1979, S. 213ff.

175 | Vollrath 1997, S. 427.

176 | Schmitt 2008, S. 24.

177 | Schmitt2009c, S. 64.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

und der Wissenschaft expandierenden Vorstellung des >Betriebs< kulminiert, das Zeit-
alter der Geldwirtschaft, der Technik, der Regierungskunst, der absoluten Mittelbarkeit
und der allgemeinen Berechenbarkeit, die sich bis auf die literarische Produktion er-
streckt [...].«!7®

Auffillig ist hier die weite Verwendung des Begriffes Kultur, welcher als Sam-
melbegriff fiir vielfiltige moderne Phinomene eingesetzt wird, wobei die
inhaltliche Spannbreite von der Literatur iiber die Politik bis zu Kunst und
Wissenschaft reicht.”® Die Gegenwart bzw. das Zeitalter fiigt sich demnach
der Logik des »Betriebs«, welche von 6konomisch-technischen Kalkiilen be-
stimmt ist. Also einem Diktat, dem ebenfalls die moderne Kultur unterliegt
— glaubt man Schmitt —, denn tiber Konsum und Unterhaltung fithrt der Weg
zur »allgemeinen Okonomisierung des geistigen Lebens«."® Die Metapher der
Maschine und des Betriebes dient hier dazu, um die moderne Gesellschaft zu
bezeichnen und als eine dem Menschen und seinen Bediirfnissen entgegen
stehende Form von sozialer Organisation zu diskreditieren.’® In mechanischen
oder betrieblichen Zusammenhingen ist der Einzelne auf seine Funktion re-
duziert und muss sich gleichgeschaltet der ibergeordneten Logik beugen, oder
er wird ersetzt. Dies ist ein Zusammenhang, den Schmitt normativ zu begrii-
Ren scheint, wenn es politische Organisation und Ordnung anbelangt. Aber
unter 6konomischen Vorzeichen erscheint ihm diese Konstellation untragbar.

Jene Kritik an der modernen Kultur ist derweil so inflationir, dass die
Begriffe >Kultur< und moderne >Gesellschaft« austauschbar werden. Wobei
Schmitt den Begrift Gesellschaft nicht als umfassenden Begriff fiir Sozialitit
verwendet, sondern in alteuropdischer Tradition als Sammelbegriff fiir alles
>Nicht-staatliche«, beispielsweise sind die »Michte der Gesellschaft«®? gko-
nomische, isthetische, private usw. Interessen. Aufgrund der Reichweite des
Kulturbegriffes erscheint gleichwohl die oben eingefiihrte weite Definition von
Kultur-Pessimismus hier begriindet.

Die Diagnose des »Zeitalter[s] der Maschine, der Organisation, das mecha-
nische Zeitalter« operiert ferner entlang der Unterscheidung Maschine/Organ

178 | Schmitt 2004, S. 12.

179 | In seinem Frithwerk unterscheidet Schmitt strikt zwischen Unterhaltungslitera-
tur (»Schattenrisse«) und »echter« Dichtung (»Nordlicht«); letztere zeichnet sich nach
Schmitt dadurch aus, dass sie den gottlichen Sinn in der Geschichte bewahrt. Damit
reproduziert er die alte kulturkritische Unterscheidung von Hochkultur und sogenannter
Trivial- oder Alltagskultur.

180 | Schmitt 2002, S. 83.

181 | Interessanterweise kritisiert Schmitt die Deutung der »Seelenlosigkeit der Ma-
schinecan anderer Stelle als »Kulturuntergangsstimmunge«. Vgl. ebd., S. 92.

182 | Schmitt 1982, S. 116.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

125


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

126

Politischer Pessimismus

bzw. von mechanisch/organisch, wiederum ein >Klassiker< der Kulturkritik.'®?
Die Sympathien sind dabei klar verteilt, das Organische wird identifiziert mit
positiven Attributen wie >Natiirlichkeitc, >Authentizititc, >Urwiichsigkeits,
>Wahrhaftigkeit« usw. Die andere Seite der Unterscheidung, das Maschinelle,
ist entsprechend negativ besetzt und wird synonym verwandt fiir >kiinstlichs,
>uneigentlichs, >falsch«< usw. Die Pointe dieser Dichotomie ist die Diagnose,
dass der okzidentale Rationalismus alles Natiirliche, Organische, Traditiona-
le zu vernichten droht oder dies bereits vollbracht hat, und so kann Schmitt
diagnostizieren: »[D]ie Erde scheint zur knirschenden Maschine geworden«.'®*
Verschirfend kommt hinzu, dass der ehemals souverine Staat im »Zeitalter
der Technizitit« vollends zu einem technischen Apparat verkommen ist: »Die
heute herrschende Art 6konomisch-technischen Denkens vermag eine politi-
sche Idee gar nicht mehr zu perzipieren. Der moderne Staat scheint wirklich
das geworden zu sein, was Max Weber in ihm sieht: ein groRer Betrieb.«'®
Der Staat wird dadurch zum blofRen Verfahren und schliefflich zum »streng
kontrollierte[n] Diener der Gesellschaft« degradiert: »[E]r wird einem geschlos-
senen System von Rechtsnormen unterworfen oder einfach mit diesem Nor-
mensystem identifiziert, so dass er nichts ist als Norm oder Verfahren.«!%
Durch das 6konomische Denken, den Rechtspositivismus und die liberale De-
mokratie gewinnt die Gesellschaft immer mehr Einfluss und Kontrolle tiber
den Staat und missbraucht ihn als »Ausbeutungsobjekt« und macht ihn zum
»Objekt ihre Kompromisse«.!¥” Die Gesellschaft hat weite Teile des Staates
durchdrungen und die Uberordnung des Staates aufgehoben: »Denn jetzt wird
der Staat zur >Selbstorganisation der Gesellschaft«.«!® Schmitt spricht in die-
sem Zusammenhang von einer »dialektischen Entwicklung«: »[...] vom abso-
luten Staat des 17. und 18. Jahrhunderts tiber den neutralen Staat des liberalen
19. Jahrhunderts zum totalen Staat der Identitit von Staat und Gesellschaft«'®
Fur Schmitt ist dies eine negative Entwicklung, weil jene Instanz wegfillt,

183 | Die Problematisierung der »mechanistischen Gesinnung«l&sst sich bereits in der
Kulturkritik des 19. Jahrhunderts nachweisen und findet sich bei so unterschiedlichen
Autoren wie Edgar Allan Poe, Oscar Wilde, Hugo von Hofmannsthal und Ernst Jiinger. Vgl.
Bohrer 1978, S. 46.

184 | Schmitt 2009c¢, S. 61. »Die allgemeine Bewegung zur Freiheit, eine Aufhebung
traditioneller Ortungen und in diesem Sinne eine totale Mobilmachung intensivster Art,
eine allgemeine Entortung, hob die europazentrische Welt aus den Angeln und stiirzte
sie in andere Kraftstrome.« Schmitt 2011, S. 210.

185 | Schmitt 2009b, S. 68.

186 | Schmitt 2010d, S. 125.

187 | Schmitt 1940f, S. 188.

188 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

189 | Ebd., S. 152.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

die iiberhaupt zwischen Freund und Feind unterscheiden kann. Und vor dem
Hintergrund der permanenten Gefahr kriegerischer Auseinandersetzungen,
glaubt man Schmitt, eine sehr gefihrliche Situation.”?

Dabei ist es gewissermaflen eine Besonderheit der Zeitkritik Schmitts,
dass die Rationalititsproblematik zwar zu einer verwalteten Welt fithrt, aber
das Problem, was infolgedessen entsteht, nicht ein Zuwenig an Freiheit und
Individualitat ist, sondern ein >Zuviel< an Freiheit und Individualitit — worauf
in Kiirze noch eingegangen wird. Fiir Schmitt ist die Rationalititsproblematik
ein Entscheidungsproblem. Die entpolitisierte moderne Gesellschaft leugnet
in ihren hegemonialen Selbstbeschreibungen die Totalitit des Politischen:

»Heute ist nichts moderner als der Kampf gegen das Politische. Amerikanische Finanz-
leute, industrielle Techniker, marxistische Sozialisten und anarcho-syndiaklistische Re-
volutiondre vereinigen sich in der Forderung, daf3 die unsachliche Herrschaft der Politik
Uber die Sachlichkeit des wirtschaftlichen Lebens beseitigt werden misse. Es soll nur
noch organisatorisch-technische und 6konomisch-soziologische Aufgaben, aber keine
politischen Probleme mehr geben.«!9!

Voranstehende Aussage traf Schmitt vor der Niederschrift von »Begriff des
Politischen«, und so zeigt sich hier zunichst ein systematisches Problem: Die
Politik und das Politische werden nicht getrennt, sondern so behandelt, als
wire das Politische das, was die Politik tut. D.h. die Formulierung legt den
Schluss nahe, dass die Politik eine Sphire der modernen Gesellschaft ist, de-
ren Einfluss auf andere gesellschaftliche Teilbereiche sowie die generelle Be-
deutung erodiert. Von der politischen Unterscheidung, die alle Gegensitze bis
zur Trennung von Freund und Freund steigert, ist in diesem Kontext nicht die
Rede. Das Politische bzw. die Politik steht, in der hier vorgenommenen Unter-
scheidung, der organisatorisch-technischen und Skonomisch-soziologischen
Problemwahrnehmung entgegen, letztere sind also Perspektiven, die Schmitt
mit den genannten geistigen Zentralgebieten assoziiert. Die Art und Weise,
wie Schmitt dies wiederum beschreibt, zeigt, dass er einer solchen Welt des
blofen Funktionierens und dem Glauben an eine unpolitische Gegenwart und
Zukunft feindlich gegeniibersteht.”?

Bis hierhin bleibt festzuhalten, dass kein Bereich der modernen Gesell-
schaft von jener negativen Zeitdiagnose ausgenommen wird. Simtliche Er-
scheinungsformen der Moderne auf technischem, wirtschaftlichem, rechtli-

190 | Oder wie Giinter Maschke formuliert: »[...] die Geometrie von Schutz und Gehor-
sam [wurde] zerstort, und die M&chte der Gesellschaft hatten die Staatsmaschine er-
obert.« Maschke 1982, S. 179.

191 | Schmitt 2009b, S. 68.

192 | Vgl. Schmitt 2002, S. 54.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

127


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

128

Politischer Pessimismus

chem, moralischem, wissenschaftlichem, kiinstlerischem usw. Gebiet werden
von Schmitt attackiert.’®® Die Texte weisen dabei eine Verallgemeinerungsten-
denz auf, die die gesamte Gegenwart pauschal angreift und den sogenannten
»Nihilismus des 20. Jahrhunderts«'®* problematisieren. An die Stelle einer
hierarchischen Ordnung ist die Prinzipienlosigkeit des Nihilismus getreten —
so zumindest Schmitt —, die moderne Gesellschaft wechselt ihre Form nach
Belieben, ohne eine eigene und konstante Form zu schaffen: »Heute ist die
Auflssung der tiberlieferten Bildung und Form griindlich weitergefiihrt, aber
die neue Gesellschaft hat noch keine eigene Form gefunden.«*> Aufldsung der
uberlieferten Bildung und Form gilt hier u.a. fiir die moderne Kunst, bedeutet
aber dariiber hinaus die Auflésung von Traditionen, Ordnungen, Regeln usw.
und damit die Preisgabe der Erwartungssicherheit. »Noch« besteht aber Un-
klarheit, welche Form sich jene Gesellschaft im Umbruch geben wird und ob
es ihr tiberhaupt gelingt, eine >eigene Form« zu entwickeln. Fiir Schmitt stellt
dies offenbar ein Problem dar, aber seine Prognose ist hier nicht determinis-
tisch im Sinne von pessimistisch: Noch — d.h. im Jahr 1919 — ist die kiinftige
Entwicklung offen und ungewiss. »Formlosigkeit«'® heiflt im politischen Zu-
sammenhang, Unfihigkeit zur Reprisentation, »[...] ein Zustand problemati-
scher Zerrissenheit und tiefster Unentschiedenheit«.!”” Gesamtgesellschaft-
lich scheint Formlosigkeit nach Schmitt die Pluralitit und Polikontextualitit
anzusprechen. Die damit einhergehende Kontingenz ist fiir Schmitt, der von
dynamisch-gefihrlichen Menschen ausgeht, besorgniserregend, zumal sich
diese Unsicherheit politisch zur existenziellen Bedrohung auswachsen kann.
Die aus Kontingenz- und Relativititsbewusstsein erwachsene Entscheidungs-
schwiche tiber Freund und Feind erhéht zumal das Risiko der Negierung der
eigenen Existenz.”®® Der Begriff des Politischen erscheint vor dem Hinter-
grund dieser Kulturkritik vor allem als ein Weckruf an eine Welt, die glaubt,
alle Moglichkeiten zu haben und dabei die Méglichkeit der Feindschaft nicht
ernst nimmt.

193 | Vor allem in den frihen Schriften finden sich dann Ausfélle, wie etwa jener: Der
Geist des sogenannten mechanischen Zeitalters haust »[...] &rger als die Pest, er zer-
bricht die Gewissen, vernichtet das Christentum und begreift die Welt wie ein Polyp,
indem er sie umklammert und aussaugt.« Schmitt 2009c, S. 68.

194 | Schmitt 2011, S. 26.

195 | Schmitt 1998, S. 15.

196 | Schmitt 2008, S. 45. Siehe zum Formproblem der Moderne insb.: ERbach 1995,
S. 150.

197 | Schmitt 2008, S. 16.

198 | Schmitt driickt diesen Zusammenhang mit einem Trotzki-Zitat folgendermafien
aus: »[IJm Bewusstsein von Relativitat findet man nicht den Mut, Gewalt anzuwenden
und Blut zu vergieRen.« Schmitt 2010a, S. 77.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Neben diesen Makrophinomenen thematisiert Schmitt ebenso den moder-
nen Menschen bzw. das moderne Individuum. Die politische Anthropologie
Schmitts befasst sich nur indirekt mit dem einzelnen Menschen, gleichzeitig
entwickelt er jedoch eine Kulturkritik des modernen Individualismus. Politi-
sche Romantik bezeichnet im theoretischen Kosmos Schmitts weit mehr als
eine kulturgeschichtliche Epoche. Grundsitzlich bezeichnet die Romantik zu-
nichst auch bei Schmitt eine historische Periode, die vom Ende des 18. bis in
das 19. Jahrhundert hinein dauerte. Ausgehend von den »geistigen Zentralge-
bieten« lisst sich die Romantik auf einem Zeitstrahl zwischen dem humanis-
tisch-moralischen und dkonomischen Gebiet verorten.

»In Wirklichkeit bedeutet die Romantik des 19. Jahrhunderts - nur die Zwischenstu-
fe des Asthetischen zwischen dem Moralismus des 18. und dem Okonomismus des
19. Jahrhunderts, nur einen Ubergang, der vermittels der Asthetisierung aller geistigen
Gebiete bewirkt wurde, und zwar sehr leicht und erfolgreich.«!%°

Die Romantik als historische Ubergangsphase ist in jener Geschichtskonst-
ruktion wiederum negativ bewertet.?’’ Gingigerweise wird unter Romantik
zunichst eine Stilepoche der Kunst verstanden, allerdings beschrinkt sich
nach Schmitt die romantische Denkart nicht auf die originiren Bereiche der
Asthetik, sondern wirkt ebenso auf andere Gebiete.2” Asthetisches Potenzial
besitzt die Romantik demnach durchaus, aber politisch wird sie zu einem Pro-
blem, weil die romantische Asthetik politisch eine subjektive Haltung bedeu-
tet, die zur Entscheidungsunfihigkeit fithrt. Schmitt lobt die Romantik nicht
explizit als geistiges Zentralgebiet aus, was damit zu erkldren ist, dass die Geis-
teshaltung, welche die Romantik auszeichnet, weit tiber die engen Grenzen der
historischen Epoche hinaus wirkt. Es kann also mit Schmitt gegen Schmitt ar-
gumentiert werden, dass die Romantik viel mehr ist als eine historische »Zwi-
schenstufe« zum 6konomischen Zentralgebiet:?%

»Die alten Philosophen des Occasionalismus, wie Malebranche, hatten zwar auch den
auflosenden Begriff der occasio, aber in Gott, dem objektiven Absoluten, fanden sie

199 | Schmitt 2002, S. 83.

200 | Die Gegenrevolution des 19. Jahrhunderts spricht von besagter Weltauffassung
als dem »Monstrum mit den drei Kopfen«: »Reformation, Revolution und Romantik«. Eine
Einschatzung, die Schmitt teilt. Schmitt 1998, S. 10.

201 | Anzumerken ist hier, dass die Romantik selbst teils zur Ideengeschichte des Pes-
simismus gezahlt wird. Vgl. Pauen 1992, S. 944.

202 | Hier ist anzumerken, dass sich Schmitts Deutungen der Romantik in den Texten
»Politische Romantik« (1919) und »Der Begriff des Politischen« (zuerst 1927) unter-
scheiden: »Das Romantische wird von Schmitt als eine »2Zwischenstufe« und ein »Uber-

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

129


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Gesetz und Ordnung wieder. Ebenso ist, wenn in einer solchen occasionalistischen
Haltung an die Stelle Gottes eine andere objektive Instanz tritt, etwa der Staat, immer
noch eine gewisse Objektivitdt und Bindung mdglich. Anders, wenn das isolierte und
emanzipierte Individuum seine occasionelle Haltung verwirklicht. Jetzt erst entfaltet
das Occasionelle die ganze Konsequenz seiner Ablehnung jeder Konsequenz.«[...] »Die
Besonderheit des romantischen Occasionalismus liegt darin, dafl er den Hauptfaktor
des occasionalistischen Systems, Gott, subjektiviert. Das vereinzelte, isolierte und
emanzipierte Individuum wird in der liberalen biirgerlichen Welt zum Mittelpunkt, zur
letzten Instanz, zum Absoluten.«2%3

Die politische Romantik bedeutet: »[SJubjektivierter Occasionalismus«®®*.
Der Gegenbegriff zu »occasio« ist jener der »causax, also der Notwendigkeit.
Fiir Schmitt ist damit der Occasionalismus die Herrschaft der Nicht-Notwen-
digkeit. Wie oben skizziert bedeutet diese auf der gesellschaftsstrukturellen
Ebene fiir Schmitt vor allem eine Freisetzung aus traditionalen Kontexten im
Ubergang zur modernen Gesellschaft. Der subjektivierte Occasionalismus der
Romantik versteigt sich nun zu der Vorstellung, die »Illusion«*®, jeder Einzel-
ne wire sein eigener Gott. Das bedeutet, politische Romantik als »subjektivier-
ter Occasionalismus« ist fiir Schmitt der Kult des ewigen Kreisens um die eige-
ne Individualitit, die Notwenigkeit wird zugunsten des subjektiv-occasionellen
Willens ausgespielt. Dass es dergestalt gelingen kann, der »causa, also der
Notwendigkeit des Politischen zu entkommen, erachtet Schmitt als eine Illu-
sion: Es ist eine Selbsttiuschung, anzunehmen, in einer Welt zu leben, in der
es keine Feinde gibt. DemgemifS ist die Romantik ein Irrtum. Allerdings ist
dies eine Fehleinschitzung, die politische Bedeutung entwickelt: Die Roman-
tik erschaftt die Illusion der Entpolitisierung. Die Romanik ist somit politisch
wirksam, indem sie die >notwendige< und deshalb >moralisch-richtige< Unter-
scheidung von Freund und Feind meidet:

»Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung der
Intrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht,

gang« fixiert, ihm wird also ein lediglich interimistisches Sein zugestanden, obwohl
Schmitt gleichzeitig und im Widerspruch dazu eine ganz ungewdhnliche Wirksamkeit
dieser Macht der Verwirrung, die das Romantische ist, eingestehen muf.« Balke 1996,
S. 75.

203 | Schmitt 1998, S. 19 und 105.

204 | Ebd., S. 18. Ideengeschichtlich ist Occasionalismus die im 17. Jahrhundert
populdre Lehre von den Gelegenheitsursachen. Anzumerken ist, dass ich die veraltete
Schreibweise hier von Schmitt iibernommen habe; heutzutage heifit es dem Duden zu-
folge Okkasionalismus.

205 | Ebd., S. 105.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

sondern die Aktivitat eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die
eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwértige, begrenzen-
de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivitat
und schiitzt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-
behalt aller unendlichen Méglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit,
die darin besteht, keine Mdglichkeit aufzugeben.«2%¢

Die romantische Grundhaltung erhebt jedes Individuum zum »Priester einer
Privatreligion«.?” Jeder Mensch wird ein Priester seiner selbst: »Im Romanti-
schen dient alles, Gesellschaft und Geschichte, Weltall und Menschheit, nur
der Produktivitit des romantischen Ich.«*® Es lieRe sich unaufgeregt folgern,
dass in einer kontingenten Welt die romantischen, ironischen Subjekte gut an-
gepasst und aufgehoben sind. Aber diese Perspektive ist Schmitt fremd. Die
Subjektivitit der Romantik entzieht jeder >Objektivitit« das Fundament, alles
wird reine Privatsache, und sogar Gott wird aus der Welt verbannt. Es kommt
zu einer Relativierung von Weltbildern und in der Folge jener Kontingenz-Er-
fahrung zum Verlust jeder »natiirlichen« Legitimitit. Die romantische Subjek-
tivitdt zeichnet sich dadurch aus, dass sie jede Autoritit und damit den Staat
in Frage stellen kann.?®® Mit der Konsequenz, dass die Romantik fiir nichts
steht und gleichzeitig auf alles verweist. Indem sich die romantischen Sub-
jekte jedweder »causa«, den klaren Zusammenhinge und Grenzen, entziehen
und stattdessen die »occasio« nutzen, um sich jede Moglichkeit offenzulassen,
wird die gesamte politische Ordnung der Kontingenz preisgegeben. Aber die
Welt ist nach Schmitt eben nicht kontingent, sondern umgekehrt: Weil die
Menschen sich als Allmichtige fithlen, erscheint es auf den ersten Blick so,
als sei die Welt kontingent. Dies ist die von Schmitt immer wieder in unter-
schiedlichen Formen ausgespielte Pointe: Die Flucht vor dem Politischen oder
die Strategie der Entpolitisierung kann niemals ganz gelingen oder voll aufge-
hen. Die Gegensitze werden eine Zeitlang verdeckt, sie wirken jedoch im Ver-
borgenen, dringen mit Macht nach aufen und harren einer umso heftigeren
Entladung.

Weiter argumentierend versucht Schmitt zu zeigen, dass dieser Glaube
an die Gestaltung der Welt durch das Subjekt zu einer Apotheose der blofen
Stimmungen und Gefiihligkeiten wird. Was wiederum Unfreiheit bedeutet,
denn sich lediglich von den eigenen Stimmungen treiben zu lassen, ist eben

206 | Ebd., S. 82.

207 | Schmitt 2002, S. 86.

208 | Schmitt 1998, S. 85. »In einer Welt ohne Transzendenz, wo es keine Werte aufler-
halb des Individuums gibt, wird das Ich zur einzig méglichen Quelle der Koharenz.« Ken-
nedy 1988, S. 245.

209 | Vgl. Schmitt 1998, S. 162.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

131


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

132

Politischer Pessimismus

doch keine Freiheit. Der romantische Okkasionalismus liefert das Individuum
seiner eigenen temporiren Willkiir aus. Aber die Welt, die Schmitt beschreibt,
setzt auch das romantische Subjekt dem Problem aus, zwischen den unzihli-
gen Alternativen irgendwann entscheiden zu miissen. Die Gesetzmifligkeit
des Politischen besteht darin, dass Entscheidungen nicht endlos aufgeschoben
werden konnen. Subjektiver Okkasionalismus bedeutet die Ablehnung jeder
Konsequenz, alles ist nur ein Anlass zum Romantisieren, Diskutieren und Iro-
nisieren. Jedes Einzelne kreist nur um sich, stellt alles in Frage und schafft
eine Welt, ohne Einheit, ohne Halt, ohne Entscheidung: »[IJn einer solchen
Welt l6sen sich alle politischen oder religiosen Unterscheidungen auf in eine
interessante Vieldeutigkeit.«*® Schmitt scheint hier unschliissig, denn einer-
seits diagnostiziert er genau diese Welt, andererseits versucht er, diese Wirk-
lichkeitswahrnehmung als Illusion darzustellen. Denn problematisch wird
das »Ich-verriickte Individuum«?" mit seiner narzisstischen Haltung, weil das
Politische nicht durch Neutralisierung aus der Welt zu schaffen ist. In einer
solchermaflen gefihrlichen Welt miissen die Individuen sich dem Politischen
frither oder spiter stellen. Dies bedeutet zunichst, dass jedem Einzelnen klar
wird, wer der Feind ist und wer der Freund bzw. das eigene >Volk«. In letzter
Konsequenz kann das heiflen, dass die politische Gemeinschaft vom Einzel-
nen Todes- und Tétungsbereitschaft verlangt. Unabhingig davon, ob es so weit
kommt, bedeutet das Politische das Erkennen: dass der Einzelne nichts gilt
und im >Volk« verschwindet bzw. aufgeht.?'? Die Unterwerfung des Einzelnen
unter den Staat bzw. die politische Einheit ist vor diesem Hintergrund auch
unproblematisch, zumal die Individuen von der eigenen Freiheit ohnehin nur
schadhaft Gebrauch machen koénnen.

Weil dem »romantischen Ich«?" alles nur noch zur Produktion der eigenen
Person dient, wirft Schmitt jener Haltung Dekadenz vor.? Was er unter Ro-
mantik subsumiert, sind klassische Topoi des Niedergangs: ungeregelte bzw.
ungeordnete Verhiltnisse, keine eindeutige, hierarchische Form, keine klare
Struktur, das Leben in und mit Widerspriichen und Entscheidungsschwi-
chen.?"® Entsprechend restimiert Schmitt: »Wo die politische Aktivitit beginnt,

210 | Ebd., S. 164.

211 | Schmitt 1991, S. 151.

212 | Vgl. Schmitt 2002, S. 48-50 und Schmitt 1933, S. 21. Vgl. zu Schmitts Pladoyer
fir Eingriffe in die Personlichkeitsfreiheit: Schmitt 2006, S. 15f.

213 | Vgl. Schmitt 1998, S. 85.

214 | Vgl. Bohrer 1983, S. 68.

215 | Weiterhin zeigt sich am Hang zur Diskussion ohne Entscheidung der Zusammen-
hang von Romantik und Liberalismus: »Deutschem Denken ist diese ewige Diskussion
in der romantischen Vorstellung des ewigen Gesprachs zugénglicher gewesen, und es
darf hier beildufig bemerkt werden, daf sich die ganze ideengeschichtliche Unklarheit

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

hért die politische Romantik auf.«?® Die Romantik vermag als permanente
Kritik und »eine[r] geistige[n] Promiskuitit«*” nichts Eigenstindiges zu schaf-
fen und fiithrt zudem »in ihrem Bediirfnis nach dem Wahren und Nattirli-
chen oft bis zur vélligen Vernichtung jeder Form.«*® Aber genau das Ziel, das
>Wahre< und >Nattiirliche« zu finden, kann nichterreicht werden, weil dies nach
Schmitt im Politischen zu suchen ist.

Das romantische Subjekt und die kontingente Welt sind somit reziprok
verbunden im modernen Formproblem. Die Romantik als politische Haltung
stellt sich der politischen Wirklichkeit nicht und spielt vielmehr unterschied-
liche Wirklichkeiten gegeneinander aus, um sich dem Dualismus von Freund
und Feind zu entziehen. Deshalb ist die Romantik mehr als eine zu vernach-
lissigende, kiinstlerisch dsthetische Stromung. In Schmitts Interpretation ist
sie mehr als ein historischer Riickzug ins Private nach der Franzésischen Re-
volution und nur scheinbar eine »Flucht in die Vergangenheit«.?"® Die politi-
sche Konsequenz der Romantik ist: Entscheidungsschwiche und Verantwor-
tungslosigkeit.

der liblichen Auffassungen lber die deutsche politische Romantik, die als konservativ
und antiliberal bezeichnet wird, schon an diesem Zusammenhang verrat. Redefreiheit,
Preffreiheit, Versammlungsfreiheit, Diskussionsfreiheit sind also nicht nur niitzliche
und zweckméfige Dinge, sondern eigentliche Lebensfragen des Liberalismus.« Schmitt
2010a, S. 46. Begrifflich prazise I&sst sich nach Schmitt konstatieren, dass die Ro-
mantik das »ewige Gesprach«auszeichnet und der Liberalismus die »ewige Diskussion«.
Ebd., S. 58. Das Leugnen und Wegdiskutieren der politischen Feindschaft verbindet
Liberalismus und Romantik, womit die Charakterisierung des Liberalismus ebenso auf
die politische Romantik tbertragbar ist: Beide sind ihrem Wesen nach »Verhandeln,
abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, die definitive Auseinandersetzung, die blutige
Entscheidungsschlacht, kdnnte in einer parlamentarischen Debatte verwandelt wer-
den, und liefe sich durch ewige Diskussion ewig suspendieren.« Schmitt 2009b, S. 80.
Die Ideologien Liberalismus und Romantik werden von Schmitt sozialstrukturell auf
dieselbe Tragerschicht, auf die Klasse des Biirgertums, zuriickgefiihrt: »Der Trager der
romantischen Bewegung ist das neue Biirgertum.« Schmitt 1998, S. 14. Die politische
Romantik ist eine fundamentale Kritik des birgerlichen Menschentypus.

216 | Ebd., S. 224.

217 | Schmitt 2008, S. 14.

218 | Schmitt 1998, S. 14.

219 | Ebd., S. 12.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

133


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

134

Politischer Pessimismus

5.4 SOUVERANITAT ALS NORMATIVES IDEAL

Die Rekonstruktion der pessimistischen Anthropologie, der Verfallsgeschichte
sowie der damit einhergehenden Kritik der modernen Gesellschaft und Indivi-
dualitit wirft folgende Frage auf: Mit welchem Ideal konfrontiert Schmitt seine
Gegenwart, um zu einer derart radikalen Zeitkritik zu gelangen? In einem
Satz: Schmitt ist Etatist. Den idealtypischen Staat zeichnen ihm zufolge zwei
Merkmale aus: 1. Auflenpolitisch besitzt diese politische Einheit die Kompe-
tenz, zwischen Freund und Feind zu entscheiden und in letzter Konsequenz
jedem anderen Staat den Krieg zu erkliren. 2. Innenpolitisch entscheidet der
Staat itber Ausnahme- und Normalfall, wendet Biirgerkriege und Chaos ab
und garantiert die Riickkehr zur Rechtsordnung. Sind diese beiden Voraus-
setzungen gegeben, ist ein Staat souverdn, d.h. er gebietet ungeteilt tiber das
»Entscheidungsmonopol«.”? Ein Staat, der besagte Kompetenz nicht besitzt
oder verloren hat, ist nicht souverin und damit kein >richtiger« Staat.?*!

Die souverine politische Einheit ist weiterhin klar von der Gesellschaft ab-
gegrenzt, und das Entscheidungsmonopol dieses Staates ist im Sinne eines
Herrschafts-, Zwangs- und Gewaltmonopols konstruiert, weil immer die Ge-
fahr eines Staaten- oder Biirgerkrieges abgewendet werden muss. Entsprechend
ist der idealtypische Staat permanent kampfbereit. Diese Priorititensetzung
folgt aus der Konstruktion des Politischen, die politische Praxis wesentlich als
Auflenpolitik des Staates definiert und Innenpolitik nur als Bedrohung des
Staates durch Biirgerkrieg denken kann. Wird die politische Theorie Schmitts
als Form von Politikberatung verstanden, ist die Anweisung klar: Es geht um
die Restauration eines personalistisch-reprisentativen, autoritiren Konzeptes
von politischer Herrschaft.??? Notwendig erscheint jene Form von souveriner
Staatlichkeit, weil die Welt und die Menschen nicht harmlos sind bzw. das
Menschenbild Schmitts von einer Primisse der Gefdhrlichkeit ausgeht.

Die daraus resultierende Bedrohungslage legitimiert den starken Staat,
denn »Sicherheit gibt es nur im Staat«.?” Diese Kontrastfolie l4isst die Weima-
rer Republik sowie die meisten Staaten im 21. Jahrhundert defizitir erscheinen,
weil die Staaten nicht souveridn zwischen Freund und Feind unterscheiden
koénnen und zudem innenpolitisch pluralistisch verfasst sind. Schmitts Ideal
eines identitir-homogenen Volks als Substanz ist diesem Pluralismus fremd.
Zwar konstatiert Schmitt, dass Homogenitit schwierig zu erreichen, der Plu-

220 | Schmitt 20095, S. 20.

221 | Vgl. Schmitt 1982, S. 72.

222 | Was Schmitt vorschwebt, ist nach Mehring das »antiliberale Modell eines plebis-
zitér und populistisch getragenen cdsarischen Fihrerstaates«. Mehring 2013, S. 232.

223 | Schmitt 1982, S. 75. Habermas fasst Schmitts Staatsbegriindung folgenderma-
Ren: »Der Staat ist der fortwéhrend verhinderte Biirgerkrieg.« Habermas 1987, S. 105.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ralismus entsprechend konstitutiver Teil der Gegenwartsgesellschaft ist. Aber
genau deshalb ist — nach Schmitt — die Ordnung in Gefahr, was wiederum die
Notwendigkeit einer souverdnen Einheit erklart.

Entscheidend ist weiterhin, dass Schmitts Theorie den souverdnen Staat in
einem internationalen, durch das Vélkerrecht kontrollierten, Setting verortet,
in dem sich wenige Staaten gewissermaflen »auf Augenhohe« begegnen. Des-
halb darf die Diagnose bzw. Prognose »Die Epoche der Staatlichkeit geht jetzt
zu Ende«??* nicht mit dem generellen Ende des Staates gleichgesetzt werden.
Was zu verschwinden droht, ist nicht der Staat als solcher, sondern die auflen-
politische Staatlichkeit weniger souveriner Staaten und deren innerpolitische
hierarchische Sonderstellung.

Ein vollwertiger Staat ist entsprechend dieses Ideals souverin, gemif der
Definition: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand entscheidet.«?*
Jenes Dogma Schmitts besagt vor allem, dass der Souverin durch seine Ent-
scheidung bestimmt, wann eine Ausnahmesituation vorliegt und damit die
normale Rechtsordnung aufhebt. Die Entscheidung zeigt die Souverinitit
oder eben nicht.??® Die Ausnahme dient Schmitt so zur Bestimmung der Sou-
verinitit, weil sie die extremste Bewihrungsprobe fiir eine Rechtsordnung be-
deutet, die Entscheidung, »[...] ob die Verfassung in toto suspendiert werden
kann«.?”” Indem der Souverin iiber den Ausnahmefall entscheidet, hebt er die
normale Rechtsordnung auf und beweist, dass er tiberhaupt souverin ist. Die-
ses Souverinititskonzept ist wiederum ein Denken von den Grenzfillen der
Sozialitit her und betrachtet den Ausnahmezustand quasi als den Normalzu-
stand. Dabei ist die Ausnahme im theoretischen Kosmos Schmitts ambivalent
konstruiert. Einerseits flirtet Schmitt permanent mit der Eskalation, was sich
an folgender Formulierung zeigt:

»Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die
Ausnahme beweist alles; sie bestéatigt nicht nur die Regel, die Regel lebt liberhaupt nur
von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens die
Kruste einer in der Wiederholung erstarrten Mechanik.«?%8

224 | Schmitt 2002, S. 10.

225 | Schmitt2009b, S. 13.

226 | »Der Ausnahmefall offenbart das Wesen der staatlichen Autoritdt am klarsten. Hier
sondert sich die Entscheidung von der Rechtsnorm, und (um es paradox zu formulieren)
die Autoritat beweist, daf sie, um Recht zu schaffen, nicht recht zu haben braucht.« Ebd.,
S. 19.

227 | Ebd,, S. 14.

228 | Ebd., S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

135


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Normalitit wird hier als fragwiirdig sowie als langweilig dargestellt und der
Ausnahme somit eine dsthetische Qualitit zugesprochen, die jenseits der Er-
miidung von Normalverldufen und Routinen liegt.??* Zu verstehen ist dies vor
dem Hintergrund der Definition des Politischen als Dualismus von Freund
und Feind sowie einer Anthropologie, welche die Moglichkeit kriegerischer
Konflikte beschwort. Der Ausnahmezustand hat eine positive, aufReralltigliche
Funktion und stiftet Entlastung: Die Politik des »Betriebes«, die in Verfahrens-
abldufen und Sachzwingen erstickt, wird aus den Routinen herausgerissen
und die >Kruste« einer fragwiirdigen Normalitit gesprengt. Schmitt mag es
wiederholt bestritten haben, seine leidenschaftliche Ablehnung der Normalitit
romantisiert unweigerlich die Ausnahme.

Andererseits ist der Ausnahmezustand eine Bedrohung. Die Gefahr eines
Abgleitens der Ausnahme ins Chaos eines permanenten Biirgerkrieges gilt es
um jeden Preis zu verhindern. Der Ausnahmezustand ist aber nicht gleichzu-
setzen mit dem Chaos. Im Ausnahmezustand zeigt sich der Souverdn und ist
darauf ausgerichtet, eine Rechtsordnung wieder in Kraft zu setzen, d.h. die
Ausnahme zielt gerade darauf ab, die Rechtsordnung wieder zur Geltung zu
bringen. Im Chaos existiert im Gegensatz dazu tiberhaupt kein Souverin, der
die Rechtsordnung wieder herstellt. Dass es nicht so weit kommt, garantiert
wiederum der souverine Staat.

»Seine ratio, die ratio status, die oft miSgedeutete Staatsrason, liegt nicht in inhalts-
vollen Normen, sondern in der Effektivitat, mit der er seine Situation schafft, in welcher
iberhaupt erst Normen gelten kdnnen, weil der Staat der Ursache aller Unordnung und
Biirgerkriege, dem Kampf um das normativ Richtige, ein Ende macht.«230

Der Staat schafft den Rahmen, in dem Ordnung und Sicherheit gewihrleistet
werden kénnen, auf die Weise, dass er selbst {iber Ordnung und Unordnung
entscheidet. Klirungsbediirftig scheint weiterhin das Verhiltnis von dem Poli-
tischen und der Ausnahme. Wieso misst Schmitt dem Ausnahmezustand eine
solche Bedeutung zu? Die Begriffsbestimmungen der Souverinitit und des
Politischen zeigen zunichst, wie diese Theoriestrategie soziale Verhiltnisse
von ihrem Extrem her bestimmt. Die Souverdnitit offenbart sich in der Ent-
scheidung tiber den Extremfall einer Rechtsordnung, die Ausnahme. Das
Politische als Unterscheidung von Freund und Feind ist ebenso ein Extrem-
fall, der »duflerste Intensititsgrad«, zu dem ein Gegensatz gesteigert werden
kann.”! Der Ausnahmezustand ist die Suspendierung der normalen Rechts-
ordnung. Der politische Feind ist die Negation der eigenen Existenz. Jeweils

229 | Zur Asthetik des Politischen bei Schmitt siehe insb.: Balke 1990, S. 48ff.
230 | Schmitt 1940b, S. 148.
231 | Schmitt 2002, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

postuliert Schmitts die Erkenntnis, dass diese Fille mehr Bedeutung besitzen
als gewohnliche Situationen und dass sich alltigliche Vollziige erst hierdurch
erkliren lassen: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der >Ernstfall<. Man kann
sagen, daf hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthiillende Bedeutung hat.«**? In jener
Formulierung wird der Ausnahmefall zu einem Ernstfall. Dies bedeutet u.a.,
dass tiber den Ausnahmefall entschieden werden muss, weil Sozialitit konflik-
tir und damit die Rechtsordnung permanent bedroht ist. Die politische Ein-
heit, welche der Bedrohung durch eine >souverdne«< Entscheidung begegnet,
ist idealtypischer Weise der Staat. Diese Einheit wird von Schmitt — wie oben
diskutiert — auf >Volker< zurtickgefiihrt, d.h. auf politische Gruppen. Die Grup-
pe, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, ist die politische und — nach
Schmitt — damit maflgebende Gruppe:

»Sie ist deshalb immer die mafSgebende menschliche Gruppierung, die politische Ein-
heit infolgedessen immer, wenn sie {iberhaupt vorhanden ist, die magebende Einheit
undsouverdn«in dem Sinne, daf® die Entscheidung iiber den mafigebenden Fall, auch
wenn das der Ausnahmefall ist, begriffsnotwendig immer bei ihr stehen mug.«233

Souverin sein heifdt, dass eine politische Einheit {iber den mafigebenden Fall
innen- wie auflenpolitisch entscheidet, was bedeuten kann, die Rechtsordnung
aufzuheben, was Schmitt wiederum mit dem Begriff des Ausnahmezustandes
bezeichnet.?**

Historisch niherungsweise existierte der souverine Staat nach Schmitt —
wie oben gezeigt — im >metaphysischen Zeitalter<, in Form des absolutistischen
Fiirstenstaates. Noch konkreter: »[IJm franzosischen und im preufischen

Staat«, die in »vieler Hinsicht von klassischer Vollkommenheit« waren.?*

232 | Ebd., S. 35.

233 | Ebd., S. 39.

234 | Schmittidealisiert diese souverane Einheit und lokalisiert sie »realhistorisch«im
Absolutismus, allerdings zeigen beispielsweise Foucaults Uberlegungen zur Bio-Politik
und Gouvernementalitat, dass jene politische Einheit auch deutlich differenzierter und
briichiger rekonstruiert werden kann: »He [Schmitt, Anm. d. A.] misses the fact that
the state is predicated upon the transformation of sovereign power into biopower and
the interdependence of various governmental rationalities. [...] That which Schmitt ima-
gines as an inner unity and peace is for Foucault the effect of a historically new se-
curity apparatus that appears with the rationalization of governmental practice. While
Schmitt ultimately bases his concept of the political on foreign affairs and the politics
of representation, Foucault seeks the political in the resistance against governmentali-
ty.« Deuber-Mankowsky 2008, S. 152.

235 | Schmitt 1982, S. 119.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

137


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Schmitt assoziiert den perfekten Staat dartiber hinaus mit dem mythischen
Bild des Leviathans im Sinne Thomas Hobbes’, wobei sich der deutsche Staats-
rechtler gleichzeitig an der maritimen Herkunft des betreffenden Mythos
stort. Der absolutistische Staat war eingebettet in die europiische Staatenord-
nung des »Jus Publicum Europeaeums, und mit diesem Zustand konfrontiert
Schmitt seine Gegenwart, wobei die eurozentristische Schriglage unbestreit-
bar ist: »Weltpolitik war europiische Politik; grofle Politik war die Politik der
europiischen GroRmichte; Vélkerrecht war europiisches Volkerrecht [...].«*¢
In jener historischen Phase existierten lediglich eine iiberschaubare Anzahl
von souverinen Staaten, die nach klaren Regeln und Grenzen kriegerische
Auseinandersetzungen, die sogenannte »Regularitit der Kabinettskriege«,??’
austrugen — die weit weniger >reguliren< Kolonialkriege sind in dieser Darstel-
lung freilich ausgenommen:

»Das Wesen des europdischen Vélkerrechts war die Hegung des Krieges. Das Wesen sol-
cher Kriege war ein geordnetes, in einem gehegten Raum vor Zeugen sich abspielendes
Messen der Kréfte. Solche Kriege sind das Gegenteil von Unordnung. In ihnen liegt die
hochste Form der Ordnung, deren menschliche Kraft féhig ist.«2%8

Die andere Seite der »Hegung des Krieges«istin Schmitts Logik die »Wildnis«,
wenn keine »befriedete Ordnung« durchgesetzt wird, droht eine »friedlose
Unordnung«.?*® Schmitts Darstellung fordert quasi eine »Art Naturschutzpark
fir kriegerische Aktionen«**, d.h. durch die rechtlich kontrollierte Staaten-
ordnung finden die Krifte des Krieges eine (Trieb-)Ableitung und werden ge-
wissermaflen als sritterliches Duell< ausgetragen.*

Die Darstellung der ordnungsstiftenden Kraft des Volkerrechtes, bis hin
zur Verklirung der Kriege zwischen 1648 und 1789 als »europiisches Staa-

236 | Schmitt 20094, S. 88.

237 | Schmitt 2010c, S. 90.

238 | Schmitt 2011, S. 158f.

239 | Ebd.,, S. 22.

240 | Habermas 1960, S. 476.

241 | »Das war ein grofles Ungliick [dass die europdische Staatenordnung aufgeldst
wurde, Anm. d. A.], denn mitjenen Hegungen des Krieges war der européischen Mensch-
heit etwas Seltenes gelungen: der Verzicht auf die Kriminalisierung des Kriegsgegners,
also die Relativierung der Feindschaft, die Verneinung der absoluten Feindschaft.«
Schmitt 2010c, S. 92. Und an anderer Stelle vergleicht Schmitt den Krieg explizit mit
einem Duell: »Ahnlich wie ein Duell, wenn es einmal rechtlich anerkannt ist, seine innere
Ordnung und Gerechtigkeit darin findet, daf beiden Seiten satisfaktionsfahige Ehren-
ménner (wenn auch vielleicht von sehr verschiedener Kraft und Waffeniibung) einander
gegeniiber stehen.« Schmitt 1940a, S. 307.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

tenduell«*?, entspricht zudem einem Gleichgewichtsmodell. Schmitt plidiert
fur ein Machtgleichgewicht eines Staatenpluralismus unter volkerrechtlicher
Kontrolle, als Voraussetzung fiir den richtigen Umgang mit der Feindschaft:
»Der diskriminierende Kriegsbegriff dagegen verwandelt den Staatenkrieg in
einen internationalen Biirgerkrieg.«**® D.h. seit dem 18. Jahrhundert schwin-
det, wie gezeigt, die Sonderstellung durch die innenpolitische »Pluralisierung
des Staates«.”** Auflenpolitisch bzw. auf internationaler Ebene verfliichtigt
sich das Modell des Staates ebenfalls, weil das europiische Vélkerrecht unter-
geht, es wurde bis zum 20. Jahrhundert in »zahllose und unterschiedslose
zwischenstaatliche Beziehungen von fiinfzig bis sechzig Staaten der ganzen
Erde, d.h. einer raumlosen Allgemeinheit aufgelost«.”* Die Folge ist ein Sou-
verdnititsproblem, welches sich auch als Reprisentationsproblem zeigt, weil
der Staat des 20. Jahrhunderts keine Instanz oder Person benennen kann, die
selbstindig als Reprisentant fiir die politische Einheit entscheidet. Es gibt nur
eine Vielzahl von Abhingigkeiten und konturierenden Anspriichen auf Sou-
verdnitit. Fiir Schmitt ist dies wiederum eine historische Verlusterfahrung,
wobei die immer wieder durchscheinende Wahrnehmung von Verlusten auf
den impliziten Pessimismus verweist, der jener Form von Gesellschaftsbeob-
achtung zugrunde liegt.?*¢

Weiterhin ist anzumerken, dass der souveridne Staat selbstredend die An-
erkennung durch die Unterworfenen als Legitimationsbasis benétigt.?” In der
Tradition Max Webers stehend, weifl Schmitt, dass kein Staat dauerhaft ohne
eine geistige Grundlage, ein legitimatorisches Fundament, d.h. eine ihn tra-
gende politische Idee existieren kann: »Zum Politischen gehort die Idee, weil es
keine Politik gibt ohne Autoritit und keine Autoritit ohne ein Ethos der Uber-

242 | Schmitt 2011, S. 114.

243 | Schmitt 1982, S. 74.

244 | Vesting 1995, S. 196.

245 | Schmitt 1958a, S. 388. Vgl. zum Niedergang des Staates nach Schmitt auch
Schmitt 1940f, S. 365.

246 | Vgl. Schmitt 2011, S. 188, 199, 206, 212, 255. »Alle Tendenzen der modernen
rechtsstaatlichen Entwicklung gehen dahin, den Souverdn in diesem Sinne zu besei-
tigen [...]«. Schmitt 2009b, S. 13. An anderer Stelle fasst Schmitt diese Entwicklung
pointiert mit dem Satz: »Das klassische Profil des Staates zerbrach, als sein Politik-
Monopol entfiel.« Schmitt 1988, S. 271.

247 | »Denn wer die Menschen einzeln oder in ihrer Masse mit erkennendem Blick be-
trachtet und sieht, wie sie nur trachten, »voll Hast ihr Einzelgliick zu retten« (Ddubler),
wird ergriffen sein, da es méglich war, in diesen wild auseinanderstiebenden Interes-
sen eine Ordnung zu bringen, auf deren regelméaBigen Gang man sich mit einiger Sicher-
heit verlassen kann.« Schmitt 2004, S. 85.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

139


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

140

Politischer Pessimismus

zeugung.«**® Ideengeschichtlich wurde der politische Zusammenbhalt und da-
mit die Kraft zur Entscheidung fiir eine politische Form sehr unterschiedlich
hergestellt: Im Mittelalter durch den christlichen Glauben und die Einheit der
romisch-katholischen Kirche, seit der Neuzeit durch die Konstruktion eines
Sozialvertrages, im Zuge der Aufklirung durch demokratische Partizipation
und seit dem 19. Jahrhundert durch die Einheit generierenden Vorstellungen
von Klasse und/oder Nation bzw. Volk. Schmitt reflektiert diesen Zusammen-
hang und sogar die Kontingenz der neuzeitlichen Vorstellung des Volkes:

»Volk ist ein Begriff des 6ffentlichen Rechts. Volk existiert nur in der Sphére der Pub-
lizitat.[...] Alle solchen Identitaten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern
beruhen auf einer Anerkennung der Identitat. Weder juristisch noch politisch noch so-
ziologisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um sldentifikationen«.«24°

Deshalb ist es dem Staatsrechtler moglich, in seinem Werk unterschiedliche
Varianten politischer Identititsbildung zu diskutieren u.a. die einheitsstif-
tende Kraft der politischen Mythen von >Klasse< und >Rasse<. Was Schmitt
am Sozialismus bzw. Kommunismus einerseits, anderseits aber ebenso am
nationalistischen Faschismus schitzt, sind der Wille zur Entscheidung und
der unbedingte Totalitdtsanspruch, jenseits von Diskussionen und Kompro-
missen. Vor diesem Hintergrund unterscheidet Schmitt zwischen Mythos und
Utopie: »Der Mythus ist keine Utopie. Denn diese, ein Produkt risonierenden
Denkens, fithrt hochstens zu Reformen.«?*>° Die Utopie ist demnach eine Idee
der Aufklirung und intellektuelle Phantasie, der Mythos hingegen entspricht
>dem Leben<und ist unmittelbar praktisch. Schmitt bewertet den Mythos posi-
tiv, weil er mit Berufung auf George Sorel glaubt, eine Kraft ausgemacht zu
haben, mittels derer politisches Handeln in der und gegen die Moderne noch
bzw. wieder moglich ist.?! Wichtig ist, dass der Begriff des Mythos eine zwie-
spiltige Bedeutung besitzt: »Aus der heutigen Perspektive, aus der sogenann-
ten Moderne, gilt die Rede vom Mythos als Gegenrede gegen die Aufklirung
und Rationalitit. Der Mythos-Begriff ist hier negativ besetzt.«**? Schmitts Kri-
tik richtet sich genau gegen diese Variante. Er méchte die zweite, vormoderne
Bedeutung des Mythos fiir das Politische wieder in Erinnerung rufen — »die
eines ordnungsstiftenden Prinzips und die einer normativen verbindlichen

248 | Schmitt 2008, S. 28.

249 | Schmitt 2010a, S. 22 und 35.
250 | Ebd., S. 84.

251 | Vgl. ebd., S. 83.

252 | Flickinger 1990b, S. 68.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Regelung fiir die Aktivititen innerhalb der Ordnung des Gemeinwesens«.?*
Im Original klingt dies bei Schmitt folgendermafen:

»Nur im Mythos liegt das Kriterium dafir, ob ein Volk oder eine andere soziale Gruppe
eine historische Mission hat und sein historischer Moment gekommen ist. Aus den Tie-
fen echter Lebensinstinkte, nicht aus einem Rdsonnement oder einer Zweckmagigkeits-
erwédgung, entspringt der grole Enthusiasmus, die groBe moralische Dezision und der
groRe Mythus.«2%*

Schmitt mochte, dass der Mythos als Narrativ der Einheitsstiftung instrumen-
talisiert wird. Hierfiir nutzt er weiterhin selbst vitalistische Argumentationen
und fasst die Mythen des Rassismus und Sozialismus in Begriffen wie »vitale
Kraft«, die »wahren Impulse intensiven Lebens«, »Energie«, »aus der Tiefen
echter Lebensinstinkte«?*® usw. Dabei zeigt Schmitt mittels eigener Dekons-
truktion und anschliefender Instrumentalisierung des Mythos, dass sich in
seinen Schriften neben dem oben skizzierten Substanzdenken >des Volkes<
auch ein relativer oder eingeschrinkter Konstruktivismus findet.”® Denn
Schmitt weifs um die Fiktionalitit von Mythos wie Utopie, beziiglich seiner
Lektiire von Hans Vaihingers Buch »Die Philosophie des Als ob« schreibt er
bereits 1913 gegen Einwinde, dass Fingiertes nichts Reales sei:

»[...] ein solches Argument verkennt das, worauf alles ankommt: namlich nicht auf die
Wirklichkeit von etwas Gedachtem, sondern auf die praktische Verwertbarkeit der Fik-
tion fiir Wissenschaft und Rechtspraxis. [...] Die Fiktion ist eine bewufBt willkiirliche oder
falsche Annahme, die trotzdem die Erkenntnis fordert und wertvolle Resultate liefern
kann.«?57

Folglich reflektiert die Theorie Schmitts, dass alle Begriffe und Ideen als Fiktio-
nen eine Funktion besitzen, also auch Konstruktionen wie »die Vernunfi, »die
Utopies, »der Mythoss, >die Rasse< und >die Klasse< usw. Dariiber hinaus weif3

253 | Ebd., S. 69.

254 | Schmitt 20104, S. 80.

255 | Ebd., S. 81, 83, 87, 80. »Nur im wirklichen Krieg entsteht ein Mythos.« Schmitt
1998, S. 225.

256 | »Alle solchen Identitaten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern be-
ruhen auf einer Anerkennung der Identitat. Weder juristisch noch politisch noch sozio-
logisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um»ldentifikationenc«.« Schmitt
20104, S. 35. Oder auch: »Das »Ganze« des Volkes ist nur eine Idee [...]«. Schmitt 2008,
S. 45.

257 | Schmitt 1913a, S. 804f. Zur Bedeutung von Vaihingen fiir Schmitts Erkenntnis-
theorie: Vgl. insb.: Mehring 1989, S. 25.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

141


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

142

Politischer Pessimismus

dieser Funktionalismus um die Notwendigkeit »falscher Annahmenc, d.h. fik-
tiver Vorstellungen und Ideen, zum Zweck der politischen Gemeinschaftsbil-
dung. Wenn Schmitt an anderer Stelle essentialistische und ontologische Kate-
gorien wie >deutsches Volks, >Rasse< usw. unreflektiert voraussetzt, fillt seine
Analyse deutlich hinter frithere konstruktivistische Einsichten zuriick.?® Of-
fensichtlich wird zudem, dass Schmitts Pessimismus aus der >Angst« bzw.
sFurcht« vor dem politischen Chaos erwichst, denn der omniprisente Ernstfall
ist in der begrenzten Selbstreflexion dieser politischen Theorie — fiir sie selbst
— keine »Fiktion«. Schmitt behandelt somit sein eigenes Theoretisieren so, als
gelten dafiir die selbst aufgestellten Regeln nicht. Nur so kann Schmitt auch
behaupten, sein eigenes Schreiben richte sich an die Fachwissenschaft und
wolle ein sachliches Argument entwickeln®?, obwohl fortlaufend betont wird,
jeder Begriff sei politisch-polemisch, womit Sachlichkeit gar nicht moglich ist.

Bereits in den frithen 1920er Jahren zieht Schmitt aus dieser selbst konsta-
tierten Bedrohung die Konsequenz und prognostiziert, »[...] daf§ die Energie
des Nationalen grofer ist als die des Klassenkampfmythos. Auch die ande-
ren Beispiele von Mythen, die Sorel erwihnt, beweisen, soweit sie in die neu-
ere Zeit fallen, daf der stirkere Mythus im Nationalen liegt.«**® Im faschisti-
schen Mythos der >Rasse< entdeckt Schmitt schlieflich eine politische Kraft,
die innenpolitisch Legitimitit durch Homogenitit herstellt und gleichzeitig,
entsprechend seiner Begriffsbestimmung des Politischen, die Omniprisenz
der Feindschaft anerkennt. Freilich lisst Schmitts personliche politische Ent-
scheidung noch bis zum Mirz 1933 auf sich warten. Hiernach sind die Kon-
tingenzen des Fiktionalen vergessen, und Schmitts Schriften propagieren of-
fensiv den politischen Mythos der »Artgleichheit des in sich einigen deutschen
Volkes«.?*! Aufgrund des Willens zur staatlichen Souverinitit bewunderte der
deutsche Wissenschaftler den italienischen Faschismus und begriifét schlief3-
lich als sogenannter >Mirzgefallener< die Wahl und Regierungsbildung der
NSDAP.%? Einerseits erscheint der >Kniefall< vor dem Nationalsozialismus aus
Perspektive des etatischen Grundzuges der Theorie folgerichtig, und womit
der politische Pessimismus Schmitts im Umkehrschluss durchaus als eine

258 | Auch in einer spateren Schrift findet sich der Gedanke, dass Mythen aufgrund
politischen Kalkiils geschaffen werden. Schmitt 1982, S. 127f.

259 | Vgl. beispielsweise die Vorworte: Schmitt 2002, S. 9ff und Schmitt 2011, S. 5f.
260 | Schmitt 2010a, S. 88. »Bei Schmitt fiihrt die Konstruktion von der Kritik der Ent-
politisierung zur Wiedergeburt einer absoluten Homogenitét.« ERbach 1995, S. 151.
261 | Schmitt 1935, S. 42.

262 | Schmitt hat den Sieg des deutschen Faschismus von 1933 als Triumph des Sol-
daten liber den Biirger sowie als Wiedergutmachung der Schmach von Versailles inter-
pretiert. Schmitt 1934a, S. 49, siehe hierzu auch: Sombart 1991, S. 23- 30.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

politische Gefahr im Sinne Fritz Sterns zu verstehen ist.2* Schmitt teilt zeit-
gendssische, kulturkritische Positionen, die zwar die Gegenwart radikal kriti-
sieren, aber gleichzeitig eine Zukunftsaneignung propagieren, die durch eine
existenzielle Entscheidung einen Ausweg aus dem empfundenen Verhingnis
erméglichen sollen.?*

Andererseits ist Schmitts Engagement als »geistiger Quartiermacher«
des Nationalsozialismus theorieimmanent problematisch, weil das Politische
nicht nur die Antithese zu einer entpolitisierten Moderne darstellt, sondern
ebenso eine Wahrung vor der Verschirfung politischer Gegensitze durch uni-
versalistische Ideologien, die »gerechte Kriege< im Namen politischer Ideen
fuhren: »Solche Kriege sind notwendigerweise besonders intensive und un-
menschliche Kriege, weil sie tiber das Politische hinausgehend, den Feind
gleichzeitig in moralischen und anderen Kategorien herabsetzen und zum un-
menschlichen Scheusal machen [...].«*¢ Die Gefahr der Uberpolitisierung be-
denkend, stellt sich die Frage, ob nicht bereits 1933 offensichtlich war, dass dem
Feindbild des Nationalsozialismus eine Entgrenzung der Feindschaft konstitu-
tiv innewohnt?*” Anders formuliert: Schmitt sah im Nationalsozialismus eine
Kraft, die den innenpolitischen Ausnahmezustand, den Biirgerkrieg, beenden
und gleichzeitig Deutschland auenpolitisch wieder zu einer GroRmacht erhe-
ben konnte. Der Preis dafiir war jedoch die Eskalation des zwischenstaatlichen
Krieges hin zur »absoluten Feindschaft« des totalen Krieges und in der Folge
die totale Niederlage.

Abschlieflend bleibt festzuhalten: Schmitts >Ethik des Staates< will eine
auflenpolitische Hegung des Krieges und die innenpolitische Friedenssiche-
rung. Wie der Staat jene Aufgaben normativ erfiillt, ist fiir diese politische
Theorie dahingestellt. Der aus der eigenen Konstruktion des Politischen er-

265

263 | Vgl. Stern 1963a.

264 | Vgl. zurintellektuellen Krise in der Weimarer Republik: Graf 2005, S. 105.

265 | Niekisch 1953, S. 199. Schmitt bezeichnete Ernst Niekisch wiederum als den
»bosartigen Niekisch« Schmitt 1991, S. 163.

266 | Schmitt 2002, S. 37.

267 | Schmitt versuchte diesen Konflikt noch 1939 dadurch zu I6sen, indem er das
nationalsozialistisch-deutsche Reich und seine Expansionsbestrebungen auf den
»Grofraum« Mitteleuropa beschrénkte. Eine vdlkerrechtliche Aufteilung der Welt in
sogenannte »Grofirdume« unter einer kleinen Anzahl von sogenannten »Reichen«, also
Grofimdachte, und der »Grundsatz der Nichtintervention raumfremder Machte« sollte die
Hegung der Feindschaft garantieren. Vgl. Schmitt 1940c, S. 302. Infolgedessen sollte
auch der »ldeologie der liberaldemokratischen Westmachte [...], die die ganze Erde in
das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt und sich jedem natiirlichen Wachstum
lebendiger Volker in den Weg stellt [...]« ein Riegel vorgeschoben werden. Ebd., S. 296,
302.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

143


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

144

Politischer Pessimismus

wachsenden Gefahr begegnen Schmitts Schriften mit einer Allmachtsphanta-
sie, die dem Staat eine Omnipotenz zuspricht, die ihre Analogie in der Funk-
tion Gottes in theologischen Zusammenhingen findet. Nicht zufillig kreisen
die Schriften Schmitts permanent um den Aufstieg und den Niedergang des
neuzeitlichen Staates, weil der Staat die Institution ist, die es vermag, das Poli-
tische zu hegen. Dabei ist jeder Staat auf ein Machtgleichgewicht in seiner
Umwelt angewiesen, denn die Staatenwelt muss, nach dieser Logik und im
Gegensatz zur Gesellschaft, ein »Pluriversume« sein.

5.5 SCHRECKEN OHNE ENDE ODER ENDE MIT SCHRECKEN?

Bisher wurde die politische Theorie Schmitts anhand von drei Kategorien
des modellhaften Pessimismus befragt, mit dem Ergebnis, dass eine grofle
Schnittmenge zwischen den entwickelten Idealkonstruktionen und Schmitts
Position feststellbar ist. Ich méchte im Folgenden zeigen, dass diese Theorie
des Politischen gegen den Glauben an moderne Geschichtsphilosophien und
Fortschrittsteleologie gerichtet ist und sich werkgeschichtlich zur pessimisti-
schen Theologie der Geschichte steigert.

Der geschichtstheoretische Pessimismus ist neben und in Kombination
mit der pessimistischen Anthropologie eine zentrale Primisse des >Begriffs
des Politischen<. Schmitt insistiert, dass die Feindschaft nicht aufzuheben ist
und stemmt sich mit diesem Einspruch gegen die scheinbare Neutralisierung.
Dabei schwankt seine Argumentation, wenn er einerseits die Gefahr der Ent-
politisierung beschreibt und das »Zeitalter« entsprechend benennt. Die Zeit-
diagnostik Schmitts identifiziert eine Entwicklung zur politikreinen Gesell-
schaft und folgert: »Ob und wann dieser Zustand der Erde und der Menschheit
eintreten wird, weif ich nicht. Vorliufig ist er nicht da.«**® Das Politische ist
demnach aber bedroht. Andererseits, und das ist Schmitts zentrale Aussage,
sind Entpolitisierung und Neutralisierung nur vordergriindige Erscheinun-
gen, letztlich ist das Politische nicht aus der Welt zu schaffen, und wenn dies
nicht eingesehen wird, entstehen unkontrollierte Feindschaften. Die Entschei-
dung fiir das Politische ist — wie oben skizziert — somit nicht nur eine empiri-
sche Beobachtung, sondern ebenso eine normative Stellungnahme.?® Schmitt

268 | Schmitt 2002, S. 54.

269 | Ware die entpolitisierte, kontingente Gesellschaft des »6konomisch-techni-
schen Zeitalters« das letzte Stadium in der Menschheitsgeschichte, dann wére »die
ganze Weltgeschichte ein Gassenhauer, den irgendein alberner Schlingel auf einem
verstimmten Instrument spielt, die Welt ware unrettbar verpfuscht; die elende Nach-
affung eines erhabenen Bildes, die Kreatur eines frechen Plagiators, der den Plan des
groBen Werkes gestohlen und eine Fratze daraus gemacht hat; eine Schépfung des Af-

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

zweifelt an einem »Endzustand der restlosen und endgiiltigen Entpolitisie-
rung«, weil es nach ihm keinen die »ganze Erde und ganze Menschheit um-
fassenden Welt’staat« geben« kann.?”°

»Im Gbrigen ist zu beachten, daf Politik unvermeidbar und unausrottbar ist. [...] Die
Eigenart des Politischen liegt jedoch gerade darin, daf jedes denkbare Gebiet mensch-
licher Tétigkeit der Mdglichkeit nach politisch ist und sofort politisch wird, wenn die
entscheidenden Konflikte und Fragen sich auf dieses Gebiet begeben.«?"!

Mit der Unausrottbarkeit des Politischen interveniert Schmitt gegen die »rest-
lose[n] Funktionalisierung«*?, gegen den »entfesselten Fortschritt«, und stellt
3 in Frage. Die Dynamik der soge-
nannten »Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen«*”* und
in der Konsequenz eine entpolitisierte Welt als »Kultur- und Konsumgenossen-
schaft«?” ist als Drohkulisse zwar immer prisent, wird aber letztlich als eine
dauerhafte Zukunft und »Ende der Geschichte«?® abgelehnt. Geschichtstheo-
retisch gewinnt Schmitt aus dem Zukunftsszenario einer befriedeten Welt ein
ideologisches Feindbild. Das Versprechen des >entfesselten Fortschritts< »[...]
verweist an die Zukunft und provoziert wachsende Erwartungen, die er durch
neue, immer groflere Erwartungen tiberholt. Seine [der Fortschritt, Anm. d. A/]
politische Erwartung aber geht auf das Ende alles Politischen. Die Menschheit
gilt als eine einheitliche, im Grunde bereits befriedete Gesellschaft; Feinde
gibt es nicht mehr; sie werden zu Konfliktpartnern; an die Stelle der Weltpoli-
tik soll eine Weltpolizei treten.«*”’

die »Legitimitit des Neuen als solchen«

fen Gottes.« Schmitt 2009c, S. 63f. Diese Polemik stammt aus dem Jahr 1916, und
samtliche publizistische Bemiihungen der folgenden Jahrzehnte lassen sich als theore-
tisches Aufbdumen gegen das sékularisierte (Un-)Heilsversprechen einer befriedeten
Welt interpretieren.

270 | Schmitt 2002, S. 54.

271 | Schmitt 1996, S. 111. Aus systematischer Sicht ist zu kritisieren, dass Schmitt
hier die Politik und das Politische synonym verwendet.

272 | Schmitt 19584, S. 429.

273 | Schmitt 1988, S. 272.

274 | Schmitt 1950a, S. 931.

275 | Meier 1988, S. 51.

276 | Zur Korrespondenz von Alexandre Kojéve und Schmitt iiber diese Frage siehe
insb.: Meyer 1993, S. 131-202.

277 | Schmitt 1988, S. 272. »Der Anfang und Ansatz zu einer wissenschaftlichen Theo-
rie des Politischen ist heute besonders erschwert, weil die modernen Auffassungen von
Recht und Legitimitat sich der Rapiditat des wissenschaftlichen-technischen-indust-
riellen Fortschritts anpassen. Frither haben die Revolutiondre den Kontakt mit irgend-

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

145


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Jeder Fortschrittsglaube lebt demzufolge auf Kredit; wenn die Schuld
nicht eingelost werden kann, werden neue gréflere Versprechen ausgegeben.
Die Voraussetzung dafiir, dass die Versprechen aber {iberhaupt eingeldst wer-
den konnen, ist das Ende des Politischen. Dies ist ein Versprechen, das vie-
len Geschichtsphilosophien unterschiedlicher Couleur als Bedingung ihrer
Moglichkeit zugrunde liegt und von Schmitt nach dem Zweiten Weltkrieg in
den beiden konkurrierenden Varianten des Fortschrittsuniversalismus von
Ost und West identifiziert wird.?”® Der Bolschewismus ebenso wie sein west-
lich-kapitalistisches Aquivalent werden als geschichtsphilosophische Herr-
schaftsideologien zur Massenbeherrschung dekonstruiert: »Alle Menschen,
die planen und Massen hinter ihre Planung zu bringen suchen, treiben heute
in irgendeiner Form Geschichtsphilosophie.«*”® Schmitts Theorie sperrt sich
demgegeniiber allen geschichtsphilosophischen »GroR-Planungen«* und
lehnt sowohl die teleologische Idee einer weltweiten klassenlosen Gesellschaft
als auch den westlich-liberalen Glauben »des industriellen Fortschritts und
der geplanten Menschheit« ab.?®! Dass die Geschichte nicht steuerbar ist, nicht
durch gezieltes menschliches Handeln ein Telos im Sinne eines diesseitigen
Paradieses erreicht werden kann, stimmt mit Schmitts politischer Anthropo-
logie der Gefihrlichkeit iberein. Im Anschluss an Karl Lowith sieht Schmitt
in allen teleologischen Geschichtstheorien lediglich sikularisierte Geschichts-
abschlusskonstruktionen. Jedes innerweltliche Heilsversprechen neuzeitli-

einer historischen Vergangenheit gewahrt. Fiir ein heute modernes Bewuf3tsein ist es ty-
pisch, den Ubergang von einer agrarischen zurindustriellen Welt, den wir heute erleben,
mit dem vorgeschichtlichen Ubergang vom Jager zum Viehziichter oder Ackerbauern in
eine Parallele zu setzen. Der Ubergang vom Jager zur agrarischen Existenz ist ein Uber-
gang von einem k&mpferischen zu einem relativ friedlichen Dasein. Dessen Zerstérung
durch den Ubergang zu einer wissenschaftlichen-technischen-industriellen Zivilisation
ist alles andere als der Friede. In jener Parallele verhiillt das moderne Selbstversténd-
nis nur die immanente Aggressivitat seiner eigenen unkritischen Vorstellung vom Fort-
schritt der Menschheit. Das Neue ist heute seiner selbst viel zu gewif}, es glaubt, einer
Rechtfertigung oder Legitimierung nicht weiter bediirftig zu sein. Soweit noch von Recht
und Legalitat die Rede ist, argumentiert man entweder mit Kriminalisierung oder aber
mit Rechtfertigungen von der Zukunft her.« Ebd., S. 271f.

278 | Schmitt kodiert den Gegensatz von Ost und West in hegelianischer Tradition mit
der geographischen Unterscheidung von Land und Meer. Vgl. Schmitt 1955, S. 166. Aus
dem Antagonismus von Land und Meer speist sich demnach der »Welt-Dualismus« von
Ost und West. Vgl. ebd., S. 142 und Schmitt 1940c, S. 295f.

279 | Schmitt 19504, S. 927.

280 | Vgl. ebd., S. 928.

281 | »lch glaube es nicht, weil ich nicht an die Wahrheit dieser geschichtsphilosophi-
schen Weltbilder glaube.« Schmitt 1952, S. 10.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

cher Geschichtsphilosophie ist demnach eine sikularisierte Abwandlung der
christlich-jiidischen Eschatologie, eine »homo-homini-homo-Eschatologie«.?8?

Im Gegensatz zu diesen entpolitisierten Zukunftsszenarien hilt Schmitt
allen sikularisierten Heilsversprechen die Gefahr der Feindschaft entgegen.
Der den Geschichtsphilosophien zugrunde liegende »technizistische Mach-
barkeitswahn« droht indessen durch die nur vordergriindige Entpolitisierung
unbewusst die »wirklichen« zu »absoluten« Feindschaften zu verschirfen.?®
Dieses Risiko entstammt dem geschichtsphilosophischen Anspruch, die
Menschheit innerweltlich zu erlosen, d.h. einen Zustand der Harmonie her-
beizufithren. Eine Situation, in der nur noch eine letzte Einheit, ein Weltstaat,
existiert. Damit wiirde aber die politische Unterscheidung von Freund/Feind
aus der Wirklichkeit verbannt. Gemifs der Begriffsbestimmung des Politi-
schen ist die globale politische Einheit — vorausgesetzt, sie ist tiberhaupt rea-
lisierbar — somit iiberhaupt nicht mehr politisch, weil es in dieser Welt keine
Freund/Feind-Konstellationen mehr geben kann. Das Problem, das damit ent-
steht, ist die vollige Neutralisierung des Politischen: Wem kann in einer Welt,
in der nur eine Einheit existiert, noch die Feindschaft erklirt werden?

Eine solche Welt kann Schmitts politische Theorie nur als Dystopie reflek-
tieren, weil diese Welt eine sinnlose Welt wire und zudem nur um den hohen
Preis eines vermeintlich letzten Krieges der Menschheit geschaffen werden
kann. Dartiber hinaus entsteht durch die Abschaffung oder Vernichtung des
duferen Feindes und die Implementierung eines Weltstaates lediglich ein
schlimmerer innerer Feind. Selbst wenn es gelingen wiirde, alle politischen
Feinde zu eliminieren, kann »Die Einheit der Welt« unméglich das letzte Wort
sein. Die Logik des Politischen schliefit es konstitutiv aus, dass die Intensitit
aller denkbaren Gegensitze so schwach werden konnte, dass das Politische vol-
lig verschwindet. Weil sich alle Unterscheidungen jederzeit in Freund/Feind-
Gruppierungen steigern kénnen, werden in der Konsequenz neue Kampfplit-
ze hervortreten, womit alle geschichtsphilosophischen Zielvorstellungen fiir
Schmitt unrealistisch erscheinen: »Doch miissen wir hinzufiigen, daf} auch
dieser Weltstaat die Polarititen und ihre ewige Wiederkehr nicht beendigen
sondern nur verlagern wiirde.«?®* Und im »Begriff des Politischen« merkt
Schmitt an:

»Die politische Einheit setzt die reale Moglichkeit des Feindes und damit eine andere,
koexistierende, politische Einheit voraus. Es gibt deshalb auf der Erde, solange es liber-

282 | Schmitt 1970, S. 37. Vgl. insb.: Schmitt 1950a, S. 927f. Siehe auch: Lowith
2004. Schmitt hat diese These mit Blick auf den Sozialismus vertreten und sich als
Referenz hierfiir auf Donoso Cortés berufen. Schmitt 2009a, 95ff.

283 | Vgl. Schmitt 2010c, S. 91ff.

284 | Schmitt 1955, S. 138.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

147


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

haupt einen Staat gibt, immer mehrere Staaten und kann keinen die ganze Erde und
ganze Menschheit umfassenden Welt'staat« geben. Die politische Welt ist ein Pluriver-
sum, kein Universum.«28%

Die Konstellation der »Zweiheit der Welt« im Kalten Krieg stellt sich Schmitts
Prognose folgend nur als »Durchgang zu einer neuen Vielheit«?® dar, weil stets
eine dritte politische Kraft oder sogar mehrere auf der weltpolitischen Biithne
auftauchen werden und die Unterscheidung von Freund/Feind wiederbeleben.
Laut dieser Gesetzmifigkeit diagnostiziert Schmitt nach dem Zweiten Welt-
krieg den »latenten Weltbiirgerkrieg«.”®” Den »globalen Weltbiirgerkrieg der
Gegenwart«?®® dechiffriert Schmitt sogar als eine Wiederholung des religiésen
Biirgerkrieges des theologischen Zentralgebietes mit »sikularen Parolen«.”®
Letztlich ist nicht davon auszugehen, dass Moskau noch Washington mit ihren
jeweiligen Geschichtsphilosophien den endgiiltigen Sieg davontragen. Inner-
weltliche Erlésung im Sinne dieser sikularen Geschichtsutopien kann es nach
Schmitt nicht geben.

Die Begriffsbestimmung des Politischen dient Schmitt somit selbst als
geschichtsphilosophisches Argument gegen teleologische Geschichtsphiloso-
phien aller Art. Geschichte ist immer konfliktir, d.h. existenziell durch Kimp-
fe und Kriege bestimmt. Untermauert wird diese geschichtsphilosophische
Grundprimisse durch die anthropologisch-raumtheoretische Trias vom »Neh-
men, Teilen und Weiden« als Konstanten der Menschheitsgeschichte, respek-
tive argumentiert Schmitt, dass der (Lebens-)Raum knapp und deshalb immer
politisch umkimpft ist.?® Ausgehend von seinen anthropologischen Uberzeu-
gungen entschliisselt Schmitt »die Geschichte« als Kampf um Boden zwischen
»landnehmenden Gruppen«.”' Die »Nahme« ist somit die Griindungssze-

285 | Schmitt 2002, S. 54. An anderer Stelle fligt Schmitt hinzu: »Die feindliche Zwei-
heit der Welt ist demnach einer Dreiheit und damit einer Vielheit ebenso nahe wie einer
endgiltigen Einheit.« Schmitt 1952, S. 5.

286 | Ebd., S. 11.

287 | Schmitt 2010b, S. 14.

288 | Schmitt2009a, S. 7.

289 | Schmitt 2010b, S. 14.

290 | Schmitt 1958b, S. 489ff. »In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu be-
stimmten Zeiten handlungsfahige und geschichtsméchtige Vélker und Gruppen auf, die
in geschichtlicher Freundschaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu
ihren Teil auf ihr weiden und wirtschaften. So entsteht durch geschichtliche Verortung
der Nomos der Erde.« Schmitt 1955, S. 148.

291 | Schmitt 2011, S. 16.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ne.?*? Infolgedessen ist die politische Unterscheidung von Freund und Feind
nicht ohne die Bedingung von knappem Raum und Boden zu denken, woraus
die geschichtliche Konstante der (gewaltsamen) Aneignung der Erde folgt. Vor
dem Hintergrund dieser universalgeschichtlichen Stellungnahmen erstaunt
es, dass Schmitt beteuert, weder eine allgemeine Theorie der Geschichte zu
formulieren noch an irgendein Modell von historischer Wiederkehr zu glau-
ben:

»Das geschichtliche Denken ist Denken einmaliger Situationen und damit einmaliger
Wahrheiten. Auch alle geschichtlichen Parallelen dienen verniinftigerweise nur der
scharferen Erfassung dieser Einmaligkeit; sonst werden sie hoffnungslos zu Ansatzen
einer allgemeinen Gesetzlichkeit, eines funktionellen Ablaufs, den es in der Geschichte
nicht gibt. [...] Eine geschichtliche Wahrheit ist nur einmal wahr.«2%3

Schmitt plddiert unmissverstindlich fiir die »unendliche Einmaligkeit des ge-
schichtlich Wirklichen«.?** Schmitt grenzt sich so explizit von allen Vorstellun-
gen historischer Wiederholung und insbesondere von einem Kreislaufmodell
der Geschichte ab, wie es beispielsweise prominent von Oswald Spengler ver-
treten wird.?® Aus diesem Grund lehnt Schmitt auch Erklirungsmodelle wie
die sogenannte »grofie historische Parallele« ab, die den Niedergang des Romi-
schen Reiches und der biirgerlichen Welt des 19. Jahrhunderts als geschicht-
liche Wiederkehr interpretiert.

Paradoxerweise argumentiert Schmitt dennoch, das Politische sei »unaus-
rottbar«, d.h. konkrete historische Ereignisse und Konstellationen wiederho-
len sich nicht, aber metahistorisch bilden Konfliktsituationen die Konstante
des menschlichen Zusammenlebens. Politische Konflikte sind sozusagen der
Motor des geschichtlichen Prozesses, denn der welthistorischen Gesetzmiflig-
keit des Politischen folgend ist jede Neutralisierung niemals endgiiltig und als

292 | »Denn was man heute im Westen und Osten Weltgeschichte nennt, ist die Ge-
schichte einer als Fortschritt gedeuteten Entwicklung in den Objekten, den Mitteln und
den Formen der Nahme. Diese Entwicklung geht von der Landnahme nomadischer und
agrarisch-feudaler Zeiten, zur Seenahme des 16./19. Jahrhunderts, Uber die Industri-
enahme des industriellen technischen Zeitalters und seine Unterscheidung von entwi-
ckelten und unterentwickelten Gebieten, bis schlieflich zur Luft- und Raum-Nahme der
Gegenwart.« Schmitt 1995a, S. 582f.

293 | Schmitt 1955, S. 147.

294 | Schmitt 19504, S. 930.

295 | Schmitt lobt wiederum Spengler als »ungewdhnlichen Stilisten«und spricht sogar
von »Spenglerscher Genialitdt« in Abgrenzung zu Arnold Toynbees Geschichtsphiloso-
phie. Schmitt 1991, S. 61. und 127.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

149


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

2% jedes Fortschrittsop-

pessimistisch-geschichtsphilosophische »Verneinung«
timismus ist dieses Argument omniprisent. Der Wechsel eines Zentralgebie-
tes bedeutet — wie dargelegt — lediglich eine Neubesetzung des Hauptkonflikt-
themas einer Epoche. Durch die Verlagerung von einem konfliktiren Gebiet
auf ein neues verschwindet das Politische nicht aus der Welt. Die »konkrete[n]
Dialektik«?*” Schmitts kennt nur ein Ausweichen, keine Aufhebung, um den
Preis, dass das alte geistige Zentrum zwar neutralisiert, somit aber unweiger-
lich ein neues »Kampfgebiet«?*® geschaffen wird. »Es sind die Gegensitze von
Gut und Bése, Gott und Teufel, zwischen denen auf Leben und Tod ein Entwe-
der-Oder besteht, das keine Synthese und kein >hsheres Drittes< kennt.«**° Das
Politische wird von Schmitt als Grundlage von Sozialitit derart stark gemacht,
dass es auch in der Moderne »unausrottbar« bleibt, nur die Motive fiir die
Feindschaft wandeln sich mit den wechselnden Zentralgebieten — die Feind-
schaft selbst bleibt bzw. soll bleiben, gemiR der Uberzeugung: »Die Feind-
schaft zwischen den Menschen enthilt eine Spannung, die das Natiirliche bei
weitem transzendiert.«*®® Die metahistorisch-transzendentale Dimension des
Politischen besitzt deshalb eine metaphysische Qualitit. Das Politische bleibt
das geschichtliche Schicksal bzw. das Schicksal der Geschichte.

Dieses Bewegungsgesetz ist Schmitts diesseitige geschichtsphilosophische
Uberbietung der Geschichtsphilosophie. »Die Wahrheit polarer Gegensitzlich-
keiten ist ewig wahr, ewig im Sinne einer ewigen Wiederkehr. Eine geschicht-
liche Wahrheit dagegen ist nur einmal wahr.«*" Zwar will Schmitt keine »all-
gemeine Theorie der Geschichte«*® formulieren, wie er beteuert, allerdings
unterscheidet er hier zwischen konkreten geschichtlichen Situationen und der
polaren Gegensitzlichkeit. Erstere ist demnach nur einmal >wahrs, keine Situ-
ation der Weltgeschichte ist mit einer anderen identisch. Der Vergleich kann
sinnvollerweise immer nur die Unterschiede und Einmaligkeit aufkliren.
Damit distanziert sich Schmitt klar von allen zyklischen Geschichtstheorien.
Dennoch nimmt er die Wiederholung der Gegensitzlichkeit, des Antagonis-
mus, als ewige Wahrheit an. D.h. innerhalb eines linearen Zeitkontinuums —
worauf diese Zeit gerichtet ist, werde ich weiter unten diskutieren — wiederholt
sich keine Situation oder Konstellation, aber die Abfolge von Ereignissen wird
von politischen Gegensitzen, also von Freund-Feind-Konstellationen, bewegt,
womit in die Linearitit ein zyklisches Moment eingelassen ist.

296 | Schmitt 2009c, S. 65.
297 | Schmitt 1955, S. 151.
298 | Schmitt 2002, S. 89.

299 | Schmitt 2009a, S. 24.
300 | Schmitt 1955, S. 150.
301 | Ebd., S. 147.

302 | Ebd., S. 147.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Schmitt deutet diesen Ansatz so, als ob er stringent die »Einmaligkeit der
geschichtlichen Wahrheit«*® theoretisiert. Auch der Dualismus von Land und
Meer ist demnach nicht ewig, im Sinne eines Kreislaufes. Aber Schmitt pos-
tuliert:

»In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu bestimmten Zeiten handlungsfa-
hige und geschichtsméchtige Volker und Gruppen auf, die in geschichtlicher Freund-
schaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu ihrem Teil auf ihr weiden und
wirtschaften.«3%

Diese Wahrheit der polaren Gegensitzlichkeit von Freund und Feind ist dem-
nach ewig wahrg, also auch kiinftig. Somit proklamiert Schmitt eine Zukuntft,
in der stets Kriege drohen: »Adam und Eva hatten zwei S6hne, Kain und Abel.
So beginnt die Geschichte der Menschheit. So sieht der Vater aller Dinge aus.
Das ist die dialektische Spannung, die die Weltgeschichte in Bewegung hilt
und die Weltgeschichte ist noch nicht zu Ende.«*® Folgerichtig kennt Schmitts
politische Theorie auch keine Entspannung, friedliche Verhiltnisse sind im-
mer bedroht durch die >polarer Gegensitzlichkeit«. Frieden, der nicht perma-
nent von Krieg oder Biirgerkrieg bedroht ist, scheint nicht vorstellbar: »Nun
entsteht wohl tiberhaupt die Geschichte nicht aus Aufrufen zu geschichtli-
chen Taten. Eher ist sie ein Gang wie durch Mangel, Hunger und stirkende
Ohnmacht.«** Die Geschichte kann dieser Aussage folgend auch nicht durch
menschliche Taten, Handlungen und Steuerungsversuche in ein diesseitiges
Paradies verwandelt werden, wie die universalistischen Geschichtsphiloso-
phien nahelegen.

Die »geschichtliche Feindschaft«*” ist somit selbst ewig, womit die Argu-
mentation zirkulir die ewige Wiederkehr der Unterscheidung von Freund und
Feind zur Grundkonstante von Sozialitit und Geschichte erklart. Pathetisch
gesprochen: Es ist der unsterbliche Kreislauf der Feindschaft, von Entzweiung
und Konflikt, von Zerwiirfnis und Rache, von Gewalt und Gegengewalt, der
die Menschheitsgeschichte in Bewegung hilt. Auch wenn Schmitt das Theo-
rem der geschichtlichen Wiederkehr und »eine allgemeine Gesetzlichkeit zeit-
licher Abldufe«*®® ablehnt, liuft seine Begriffsbestimmung des Politischen auf
eine endlose Wiederkehr des Antagonismus von Freund und Feind hinaus.

303 | Ebd., S. 148.

304 | Ebd., S. 148.

305 | Schmitt 2010b, S. 89f.
306 | Schmitt 1950a, S. 930.
307 | Schmitt 1955, S. 149.

308 | Ebd., S. 147.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

151


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

152

Politischer Pessimismus

Die Logik, dass jede Entpolitisierung letztlich zu einer Politisierung fiihrt,
ist die diesseitige Dimension von Schmitt pessimistischer Philosophie der
Geschichte. Aber an verschiedenen Stellen begriindet er sein Geschichtsver-
stindnis auch theologisch.*®® Der Selbststilisierung Schmitts folgend ist die
»katholische Verschirfung« das Zentrum seines Denkens.’® Wobei kritisch
anzumerken ist, dass die sogenannte »katholische Verschirfung« die ver-
schliisselte Formel fiir eine private Radikalisierung der offiziellen katholischen
Dogmen durch den Staatsrechtler Schmitt ist.** An anderer Stelle beteuert er,
dass das Christentum in Form des Katholizismus keine Religion wie andere
sei, es ist vielmehr »[...] ein geschichtliches Ereignis von unendlicher, unab-
setzbarer, unokkupierbarer Einmaligkeit«.*? In seiner letzten groen Publika-
tion »Politische Theologie II« gibt der Verfassungsrechtler schlieflich die Le-

309 | Diese christlich-katholische Selbstdeutung vermittelt insb. die Texte des Spét-
werkes. Die Frage, welcher Stellenwert der christlichen bzw. katholischen Theologie zur
Interpretation des gesamten Werkes zukommt, ist ein Dauerbrenner der Rezeption. Sie-
he hierzu exemplarisch: Meier 2013 und Wacker 1994.

310 | »Das ist das geheime Schliisselwort meiner gesamten geistigen und publizisti-
schen Existenz: das Ringen um die eigentlich katholische Verscharfung (gegen die Neu-
tralisierer, die asthetischen Schlaraffen, gegen Fruchtabtreiber, Leichenverbrenner und
Pazifisten).« Schmitt 1991, S. 165.

311 | Die Frage, zu welchem Grad Schmitts politische Theologie christlich-katholisch
oder - wie insb. Ruth Groh und Thomas Assheuer iiberzeugend darlegen - gnostisch
fundiert ist, wird auch kiinftig strittig bleiben, weil das Werk zu heterogen und hufig in
»stark referierenden Anmerkungen Schmitts« gehalten ist. Balke 1990, S. 45. »Gnosti-
scher Dualismus, das hat die Philosophin und Literaturwissenschaftlerin Ruth Groh ein-
drucksvoll beschrieben, bedeutet: Schmitt spaltet den Gottesbegriff auf und behaup-
tet, Gott seiin einer»gegenstrebigen Fligung« mit sich selbst entzweit, ja mehr noch: mit
sich selbst verfeindet gewesen. Der Riss geht nicht nur mitten durch die Schopfung; er
gehtauch mitten durch den Gott-"Mensch«Christus - unversdhnlich stehen sich der Gott
des Gehorsams und der Gott--Mensch« des Aufbegehrens gegeniiber. Indem der Rebell
den Menschen Befreiung verspricht, revoltiert er gegen den Vater, mit dem er identisch
istin einer mit sich selbst entzweiten Einheit. Mitanderen Worten: Aufruhrund Spaltung
toben im Schdpfergott selbst, im Kampf zwischen dem prometheischen Christus und
dem gehorsamen Christus, der in die vaterlich verfligte Heillosigkeit einwilligt und sich
mit grandioser Affirmation der feindseligen Welt unterwirft - am Kreuz.« Assheuer 2007.
Siehe hierzu: Groh 1998 und Groh 2014. Die These, dass Schmitt gnostisch argumen-
tiert, findet sich aber auch bei: Kennedy 1988, S. 250.

312 | Schmitt 1950a, S. 930. Siehe zum katholischen Selbstverstandnis Schmitts
auch: Schmitt 1991, S. 131.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

seanweisung, sein gesamtes Werk als »Politische Theologie« zu rezipieren.*!

Die Theologie ist nun eine Variante der Begriindung des Politischen, wie oben
gezeigt, nutzt Schmitt je nach Kontext aber unterschiedliche Abwandlungen.***
Ironischerweise verlor der Karrierist Schmitt 1936 durch eine Kampagne des
SS-Parteiblattes »Schwarzes Korps« alle Amter und Funktionen, abgesehen
von seinem Lehrstuhl, weil seine »nationalsozialistische Gesinnung« ange-
zweifelt und er einer katholisch-christlichen Uberzeugung verdichtigt wurde.
Schmitt reagierte seinerzeit mit Dementis und der linientreuen >wissenschaft-
lichen< Tagung: »Das Judentum in der Rechtswissenschaft«.’”® Die Lesart der
politischen Theologie hat vor diesem Hintergrund den latenten Beigeschmack
einer unzulissigen Entnazifizierung von Werk und Person.*¢

Nach dem Ende des >Tausendjihrigen Reiches< wandelt sich Schmitt ge-
wissermaflen vom Saulus zum Paulus, bezeichnet sich als »christlichen Epi-
metheus«. Im Folgenden werde ich jedoch Schmitts Selbstbeschreibung als
politischer Theologe ernst nehmen, um die Frage zu diskutieren, ob die damit
verbundene Variante einer Geschichtstheologie iiberhaupt pessimistisch ist?3V

313 | Die zentrale These der politischen Theologie (»Alle politischen Begriffe sind
sékularisierte theologische Begriffe.«) ist historisch fraglich, weil die christlich/theo-
logischen Konstruktionen wiederum selbst aus der Sphére des Politisch-Rechtlichen
libernommen, insb. aus der rémischen Tradition, wurden: »Die seither fiir die Politik be-
anspruchten, zuvor theologischen Begriffe sind iiberwiegend politischen Ursprungs, die
Sakularisierung ist eine Resdkularisierung.« Dermandt 1988, S. 25. Weiterhin ist die
These »nach Art der Formel Ein Gott, Ein Weltherrscher« aufgrund des »christliche Trini-
tatsdogma« angreifbar, weshalb seine These spater als »die geschichtliche und sozio-
logische Tatsache einer gegenwartigen Wirklichkeit, die uns Gberwaltigt« verstanden
wissen méchte. Schmitt 2009a, S. 10. Wendet man die Frage nach dem theologischen
Kern der Begriffsbildung allerdings auf Schmitts Theorie an, 1&sst sich konstatieren:
»Die Behauptung der Politischen Theologie, wonach alle prdgnanten Begriffe der mo-
dernen Staatslehre sékularisierte theologische Begriffe sind, ist eben vor allem fiir die
staatstheoretischen Begriffe Carl Schmitts selbst wahr.« Vesting 1995, S. 201.

314 | Zur Ableitung des Politischen aus dem Theologischen siehe: Schmitt 1970,
S. 117-124. Gleichwohl hat sich Schmitt noch 1947 komplett gegenteilig gedeutet: »Die
Theologien neigen dazu, den Feind als etwas zu definieren, das vernichtet werden muf.
Ich bin aber Jurist und kein Theologe.« Schmitt 2010b, S. 89.

315 | Vgl. Schmitt 1936.

316 | Anzumerken ist, dass Schmitt damit keinesfalls eine Sonderposition einnimmt,
gerade in derjungen Bundesrepublik positionierten sich etliche Intellektuelle als katho-
lische Denker, insb. viele, die sich zum NS-Regime bekannt hatten.

317 | Gleichwohl bleiben Zweifel, dass das Theologische das einzige Zentrum im Den-
ken Schmitts ist: »Die Schmitt’sche Autorfunktion ist erkennbar komplexer determiniert
als diejenigen wahrhaben wollen, die ihn - wie zuletzt noch Heinrich Meier - auf das

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

153


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

154

Politischer Pessimismus

Unstrittig scheint zunichst, dass sich Schmitt fortwahrend, in seinen Ta-
gebiichern, im Frithwerk, in der Zeit der Weimarer Republik und nach dem
Zweiten Weltkrieg auf theologische Motive, Begriindungen und Argumen-
tationen beruft, was seinen Niederschlag u.a. in den zentralen Begriffen der
politischen Theorie »Ausnahme« und »Souverinitit« findet.?®® Aber es blei-
ben Zweifel, was dies bedeutet: Schmitts theologische Theorie ist nicht strin-
gent bibeltreu, gerade das Neue Testament mit den Aufrufen zu Feindesliebe
und Verschnung steht quer zur politischen Theologie in der Prigung Carl
Schmitts.*® Gerade weil das Christentum Freirdume fiir die Individuen zu-
lisst, die Schmitts Vorstellung von politischer Ordnung dezidiert ausschlief3t,
und weil der Kreuzigungstod Christus einen welthistorischen Bruch mit der
Feindschaft bedeutet und nicht dessen Erneuerung, ist die politische Theolo-
gie der Ausdruck einer eigenwilligen Interpretation des Christentums.*?

Allgemein lisst sich zusammenfassen, dass die christliche Geschichts-
konstruktion die Zeit nach dem biblischen Siindenfall und nach der Auferste-
hung Jesu Christi als Frist auffasst, als mehr oder weniger kurze Zeitperiode
bis zur Apokalypse, bis zur Herrschaft des Antichristen, und abschliefend
zur Wiederkunft Jesu Christi und zur Erlgsung.*?! Schmitt driickt diesen Zu-
sammenhang folgendermaflen aus: »Bis Christus wieder erscheint, wird die
Welt nicht in Ordnung sein.«** Es ist eine gleichermafen pessimistische wie
optimistische Erwartungshaltung, die zwischen apokalyptischem Untergang
und eschatologischer Erlosung, zwischen Grauen und Verheiffung schwankt,
weil im Drama von Siinde und géttlicher Gnade bis zuletzt unklar ist, wer
tiberhaupt erlost wird. Dartiber hinaus ist in dieser Geschichtskonstruktion
mit der Vertreibung aus dem Paradies bereits eine Verfallserzihlung eingelas-
sen, weil die Menschheitsgeschichte nach dem Stindenfall nur noch als Ver-
schlechterung verstanden wird. Weiterhin lisst die Wiederkunft Jesu Christi
am >Jiingsten Tag« seit fast 2000 Jahren auf sich warten, weshalb jene >Verzo-

»katholische Motiv« festlegen mdchten, das eben nur ein Motiv unter anderen ist und
dessen diskursive Okonomie es zu beachten gilt. Der Katholizismus ist fiir die politische
Theorie Schmitts - anders mag es mit seiner Person stehen - interessant einzig aus
einem Grund: er erlaubt ihm, sich der Moglichkeit der Form bzw. der Représentation im
Zeitalter der technisch-industriellen Produktion zu vergewissern.« Balke 1992, S. 223.
318 | Vgl. Adam 1990, S. 102.

319 | Jenem Widerspruch versucht Schmitt durch die Unterscheidung von privatem und
offentlichem Feind zu entkommen. Vgl. Schmitt 2002, S. 29.

320 | Groh sprichtin diesem Zusammenhang von der »katholisierende[n] Privatmytho-
logie«: Groh 1998, S. 292.

321 | Zum christlichen Pessimismus (ohne Bezug auf Schmitt) siehe auch: Bennett
2001, S. 10.

322 | Zit. nach: Koenen 1995, S. 832.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

gerung« theologisch begriindet werden muss.*?* Entscheidend ist fiir Schmitts
theologisches Denken derweil die »geheimnisvolle Paulus-Stelle des 2. Thes-
salonicher-Brief«*?* und insbesondere die Figur des Kat-echon — der »Auf- und
Niederhalter« des Antichristen — steht im Zentrum seiner Geschichtskonst-
ruktion:*”® »Ich glaube an den Kat-echon; er ist fiir mich die einzige Moglich-
keit, als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«** Mit jenem
Bekenntnis fiigt Schmitt seiner pessimistischen Philosophie der Geschichte
eine theologische Dimension hinzu.’” Zunichst ist anzumerken, dass er nicht
als Nihilist und in diesem Zusammenhang auch nicht als Wiederginger Nietz-
sches verstanden werden wollte — wobei es durchaus argumentative Uberein-
stimmungen gibt.*?® Nietzsche und Schmitt verbindet die Aversion gegen den

323 | Die katholische Kirche versucht diesen Widerspruch folgendermafen zu entpara-
doxieren: »Die Kirche begriff sich nach Augustinus als Medium der Parusieverzdgerung
im doppelten Sinne einer Supplementierung der Anwesenheit des Reiches Gottes in der
Kirche«(S. 79, vgl. 61ff [Taubes, Anm. d. A.]) und als Aufhalter des Endes der Geschich-
te. Der Preis, den die (katholische) Kirche fiirihre Inthronisation als Reich Gottes zahlte,
ist das Abdrangen der eschatologischen Hoffnung in religiose Sekten.« Mehring 1996,
S. 240. »Der Eintritt des Christentums in die Weltgeschichte ist genau dieser Schritt:
Regulierung und Kanalisierung der apokalyptischen Erwartung der Parusie in die Orga-
nisation der Kirche als Institution in dieser Welt.« Adam 1990, S. 99.

324 | Schmitt 1950a, S. 929. Agamben hat diesem Thema sogar ein komplettes Buch
gewidmet: Agamben 2006a.

325 | Im Glossarium findet sich am 11. Januar 1948 ein Eintrag von Schmitt, der an-
gibt, sich bereits seit 1932 mit dem Katechon zu befassen, allerdings wird der Begriff
im 6ffentlichen Werk erst 1942 in den Texten »Beschleuniger wider Willen oder: Proble-
matik der westlichen Hemisphére« und »Land und Meer« angefiihrt. »In chronologischer
Hinsicht kann festgestellt werden, dafl die negative Bewertung des Katechonten sich
nur in dem Artikel Beschleuniger wider Willen aus dem Kriegsjahr 1942 findet.« Gross-
heutschi 1996, S. 105. Zu einer detaillierten werksgeschichtlichen Darstellung der ver-
schiedenen Katechonten bei siehe insb.: Ebd., S. 57-102. und Meuter 1994.

326 | Schmitt 1991, S. 63. Der Katechon des 2. Thessalonicher-Briefes, auf den sich
Schmitt bezieht, ist gemaf dieser Auslegung, »|[...] die Kraft, die die Macht des Bdsen
fiir eine Zeitlang niederhélt und den schlimmsten Beschleunigern auf den Wege zum Ab-
grund entgegentritt.« Schmitt 1957, S. 2.

327 | Was Schmitt bezliglich seines argumentativen Gewahrsmanns Cortés folgert,
giltin diesem Zusammenhang ebenso fir ihn selbst: »Es gehort zum Dezisionismus der
Geistesart Donosos [und Schmitts, Anm. d. A.], immer den extremen Fall anzunehmen,
das Jingste Gericht zu erwarten.« Schmitt 2009a, S. 36. Siehe zum apokalyptischen
Denken Schmitts: Taubes 1987, S. 7-30 und Adam 1990, S. 97ff.

328 | Der Autor Schmitt hat die Rezeption seines Werkes sehr genau beobachtet und
durch direkte Leseanweisungen versucht zu steuern, wobei er sich vehement gegen eine

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

155


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

liberalen Universalismus, die Kritik der Romantik*?® und der modernen Ra-
tionalitit sowie der Glaube an den Vorrang des Willens zur Entscheidung vor
der aufklirerischen Vernunft.*® Die Wertschitzung des >Willens< (Nietzsche)
und der >Entscheidung< (Schmitt) zeigt eine zu hinterfragende Parallele auf,
aber es gibt ebenso theoretische Grundstellungen, die Carl Schmitts Pessimis-
mus von der Philosophie Friedrich Nietzsches trennen: Erstens ist es Schmitts
negative Anthropologie, die im Gegensatz zu Nietzsches Menschenbild keiner-
lei Entwicklungs- oder Evolutionspotenziale zum »Ubermenschen« zulisst.
Zweitens ist Schmitt Etatist. Glaubt man Schmitt, trennt ihn seine Verehrung
des starken souveridnen Staates von Nietzsche, welcher im Staat nur »das kil-
teste Ungeheuer«®*! erkennt. Wobei diese Nietzsche-Deutung durch Schmitt
einer differenzierten Betrachtung nicht standhilt, denn Nietzsche war dem
Staat nicht derart feindlich gesinnt. Zwar kritisiert er den Staat seiner Gegen-
wart, gleichzeitig entwickelt er aber ebenso ein Ideal des starken Staates. Al-
lerdings rechtfertigte er aus Schmitts diametral entgegengesetzten Griinden
eine starke politische Ordnung. Anders als Schmitts Plidoyer fiir den starken
Staat rekurriert Nietzsche wiederum nicht auf eine pessimistische Anthro-
pologie, sondern im Gegenteil, sein Staatskonzept will eine >Bestenausleses,
eine Selektion zum >Ubermenschen« durch die aristokratische Herrschaft der
Starken.**? Somit unterscheiden sich beide in der Begriindung eines starken
Staates. Drittens ist es die von Schmitt vorgenommene theologisch-christliche
Aufladung der eigenen Konstruktionen, die im Widerspruch zur Philosophie
Nietzsches steht.

Ungeachtet der personlichen Motive und Verstrickungen verfolgt Schmitt
durch das Theologische eine Begriindung des Politischen: Die Unterschei-
dung von Freund und Feind ist konstitutiver Teil dieser Welt, so lange der Mes-
sias nicht wiederkehrt.*®* Die theologische Welt- und Geschichtsdeutung ist
die (Selbst-)Versicherung Schmitts fiir die weltgeschichtliche Unausrottbarkeit

nihilistisch-dezionistische Interpretation wehrte, die ihm eine »nihilistische Willens-
metaphysik Nietzsche’scher Pragung« unterstellte. Meuter 1994, S. 51, Vgl. zu dieser
Interpretationslinie insb. Léwith 1960, Siehe zu jenem Rezeptionsstrang auch die Uber-
sicht von Groh: Groh 1998, S. 288 FN 709. Nach eigenem Bekunden steht Nietzsche
nicht in dem »heiligen Kalender« Schmitts, sondern nur die »ehrlich Verzweifelten« und
»UnzeitgeméaBen«. Schmitt 1991, S. 91.

329 | Vgl. Heller 1978.

330 | Vgl. Groh 1998, S. 289.

331 | Zit. nach Schmitt 1982, S. 10. Siehe zu Nietzsches Staatskritik: Knoll 2010,
S. 35ff.

332 | Vgl. ebd., S. 55ff.

333 | Hier zeigt sich auch ein klarer Unterscheid zu Agamben, der auf eine messiani-
sche Entsetzung der Zeit in der Zeit hofft, diese wére fiir Schmitt aber kein positives

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

der politischen Unterscheidung, und von diesem Standpunkt aus versuchen
die Schriften nach dem Zweiten Weltkrieg jede diesseitige Befriedung, Ent-
politisierung oder Neutralisierung als Betrug zu entlarven. Theoriestrategisch
erscheint der Riickgriff auf die Autoritit religioser Sinnstiftung aber als ein
Versuch, die Unausweichlichkeit des Politischen zu untermauern, ohne auf
nihilistischen Grund zu laufen.

Der Katechon ist vor diesem Hintergrund die Instanz, welche >der Ge-
schichte Sinn verleiht«. Der Katechon garantiert politische Handlungs- und
Entscheidungsfihigkeit und »[ist] die Kraft, die die Macht des Bésen fiir eine
Zeitlang niederhilt und den schlimmsten Beschleunigern auf dem Wege zum
Abgrund entgegentritt«.*** Ohne die theologische Begriindung des Politischen
blickt Schmitts Geschichtstheorie gewissermafen in den geschichtsphiloso-
phischen Abgrund. Die Funktion des Kat-echon erfiillt — nach Schmitt — bei-
spielsweise das Heilige Rémische Reich Deutscher Nation im Mittelalter:

»Reich bedeutet hier die geschichtliche Macht, die das Erscheinen des Antichrist und
das Ende des gegenwértigen Aon aufzuhalten vermag, eine Kraft, qui tenet, gemaR den
Wirken des Apostels Paulus im 2. Thessalonicherbrief, Kapitel 2. [...] Das Reich des
christlichen Mittelalters dauert solange, wie der Gedanke das Kat-echon lebendig ist.33®

Ausgehend von Schmitts historischer Stufenfolge itbernahm nach den religic-
sen Biirgerkriegen des theologischen Zeitalters der souverine Fiirstenstaat des
Absolutismus diese Aufgabe. Aus einem solchen theologischen Geschichts-
denken erscheint der starke Staat als die sikularisierte Instanz, die eine apo-
kalyptische Endzeit des Chaos hinauszdgert. Die Aufgabe des Staates ist es,
in dieser Geschichtstheorie dezidiert die »Apokalypse« aufzuhalten, d.h. der
Staat ist die »Kraft, die das Ende aufhilt und den Bésen niederhilt«.¢ Schmitt
schreibt dazu:

»Ich glaube nicht, daf fiir einen urspriinglich christlichen Glauben ein anderes Ge-
schichtsbild als das des Kat-echon iberhaupt méglich ist. Der Glaube, daf ein Aufhalter
das Ende der Welt zuriickhdlt, schldgt ein einzige Briicke, die von der eschatologischen

Szenario: »Auch wenn wir uns anstrengen, problemlos zu werden wie Rilkes Miicke oder
Rossinis diebische Elster, auch dann bleiben wir mitten zwischen Vergangenheit und
Zukunft, und die Erleichterung des ungeschichtlichen Augenblicks bleibt uns versagt.«
Schmitt 1957, S. 2.

334 | Ebd., S. 2.

335 | Schmitt 2011, S. 29. Vgl. auch Schmitt 19504, S. 929.

336 | Ebd., S. 930.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

157


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Lahmung alles menschlichen Geschehens zu einer so grofartigen Geschichtsmachtig-
keit wie der des christlichen Kaisertums der germanischen Konige fiihrt.«3%7

Der Katechon wird von Schmitt somit explizit als »Briicke« eingefiihrt, um
die sogenannte »grofRartige Geschichtsmachtigkeit< zu sichern. Was damit ge-
meint ist, erschliefét sich, wenn die Institutionen betrachtet werden, die nach
Schmitt als Katechon fungieren. Ob Reich, Staat oder Kirche, gemein ist diesen,
dass sie aufgrund ihrer rechtlich verfassten Autoritit vor dem Chaos schiitzen.
Irritierend ist indes die dartiber hinausgehende Reihung von Personen, die
von Schmitt als Aufhalter des Antichristen identifiziert werden.?*® Die poli-
tischen Institutionen des mittelalterlichen Reiches und des absolutistischen
Staates stehen so unvermittelt neben einzelnen Personlichkeiten mit angeblich
katechonischer Qualitit, wie dem Rechtswissenschaftler Carl von Savigny und
dem Philosophen Georg Wilhelm Friedrich Hegel.** Dessen ungeachtet ist fiir
die Frage nach dem Pessimismus folgende Einschitzung zentral:

»Der Christ blickt auf vollbrachte Ereignisse zuriick und findet dort Ingrund und Inbild,
in deren aktiver Kontemplation der dunkle Sinn unserer Geschichte weiterwéchst.«34°

Der >dunkle Sinn unserer Geschichte« ist die Erwartung, dass der Antichrist
die Herrschaft iiber die Erde an sich reifit. Mit diesem Geschichtsbild fiithrt
Schmitt die alte christliche Tradition der Erwartung des Weltendes fort, aller-
dings ist seine theologische Konstruktion des Katechon in sich widerspriich-
lich: Erlésung kann der Bibel zufolge nicht durch die menschliche Tat erreicht

337 | Schmitt 2011, S. 29. Schmitt schreibt zustimmend zu Konrad Weil: »Man kann
sein marianisches Geschichtsbild als bloRe Mystik abtun. Aber seine dunkle Wahrheit
ist damit nicht abgetan, auch nicht seine Bedeutung als geschichtliche Gegen-Kraft
gegen die Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen, zum Museum der
Vergangenheit und zum verleihbaren Kostiim fiir die Nacktheit aktivistischer Sinnge-
bung des Sinnlosen.« Schmitt 19504, S. 931.

338 | Nach Ernst Vollrath schldgt jede politische Theologie unter den Bedingungen der
Moderne in theologische Politik um, weil die Theologie, wenn sie sich auf die Moderne
einlasst, selbst modernisiert wird. Theologie kann dann auch immer nur totalitar sein,
weil alle Identitatsreprasentation so angelegtist. Die politische Theologie libertragt die
Feindschaft, die dem Teufel gilt, ins politische Feld, aber nicht nur der politische Feind
wird verteufelt, sondern die moderne Welt insgesamt. Vgl. Vollrath 1997, S. 423.

339 | »Beide waren echte Aufhalter, Katechonten im konkreten Sinne des Wortes, Auf-
halter der freiwilligen und der unfreiwilligen Beschleuniger auf dem Wege zur restlosen
Funktionalisierung. Es fragt sich hochstens, wervon beiden der stérkere Katechon war.«
Schmitt 1958a, S. 429.

340 | Schmitt 1950a, S. 930.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

werden, sondern nur durch die Gnade Gottes, entsprechend sind weltliche
Michte, einzelne Personen oder menschliche Handlungen iiberhaupt nicht
fahig, die Geschichte als Heilsgeschichte zu vollenden. Theologisch problema-
tisch ist dieses Geschichtsdenken weiterhin, weil die entsprechenden Bibelstel-
len keine Aufforderung an irgendeine diesseitige Macht enthalten, den Anti-
christen aufzuhalten. Das Plddoyer Schmitts fiir den Katechon entspricht einer
pessimistischen Haltung, die ein >Paradies auf Erdenc als utopischen diessei-
tigen Endzustand der Geschichte bezweifelt und sogar verhindern will.** Die
Utopie ist theologisch betrachtet nicht durch menschliches Handeln zu ver-
wirklichen, aber — so lieRe sich mit Schmitt entgegnen — dies gilt ebenso umge-
kehrt: Das >Ende der Geschichte«lisst sich nicht durch menschliches Handeln
abwenden. Der christliche Mensch kann die Ankunft des Antichristen nicht
verzogern oder aufhalten, denn die gottliche Vorsehung hat der Menschheit
diese Handlungsmoglichkeit vorenthalten. Im Gegensatz zur Instrumentali-
sierung mittels des Katechon — so kdnnte Schmitt weiter aus einer christlichen
Perspektive entgegen gehalten werden — besteht die Pflicht des Christen gerade
darin, das Ende zu erwarten bzw. abzuwarten und das gottliche Schicksal pas-
siv zu erfahren. Eine solche politische Ohnmacht bezeichnet Schmitt aber als
»eschatologische Lihmung«**, und gegen diese versucht seine Version einer
Geschichtstheologie — quasi in Eigeninitiative —, die Eschatologie, wenn nichts
auf- so doch moglichst lange fernzuhalten. Gegen alle theologischen Beden-
ken verkiindet Schmitt: »Die urspriingliche Geschichtskraft der Figur eines
Kat-echon bleibt trotzdem bestehen und vermag die sonst eintretende eschato-
logische Lihmung zu itberwinden.«**® Demnach versucht Schmitt durch seine
Deutung des Katechon, einem verzweifelten Pessimismus zu entkommen. Die
Funktion des Katechon ist es, Passivitit abzuwenden und diesseitige politische
Handlungsfihigkeit zu gewihrleisten.***

341 | »Das entschiedene Jenseits schlief3t die Utopie aus.« Schmitt 1991, S. 76.

342 | Schmitt 1950a, S. 929. »Sogar die Macht des Satans ist demnach als solche
von Gott und nicht bdse. Wie kam es zu der entgegengesetzten These Burckhardts? Der
»Wille zur Macht« wére der gute Wille? Jawohl, wenn es gottliche Macht ist und der Wille
sich unterordnet; es gibt nur einen bésen Willen: den Willen zur Ohnmacht, d.h. Verzicht
auf Vollstreckung. Vollstrecken von dort her gesehen, Ethik des Vollstreckens.« Schmitt
1991, S. 139.

343 | Schmitt 19504, S. 930.

344 | Alexis de Tocqueville verwendet die Figur des Katechon nicht, und daraus leitet
Schmitt im Umkehrschluss dessen Verzweiflung ab: »Darum ist er nicht das geworden,
wozu er mehr als jeder Andere pradestiniert schien: ein christlicher Epimetheus. IThm
fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der seine geschichtliche Idee von Europa vor der

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

159


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

160

Politischer Pessimismus

Fatalerweise hilt der Katechon aber nicht nur den Antichristen fern, son-
dern ebenso die Erlosung durch Jesus Christus.** So kann der Katechon eben-
so als negative Kraft gedeutet werden, weil dieser Aufhalter des Antichristen
auch eine bessere Welt oder das jenseitige Paradies bekidmpft.*® Ubertragen
auf den Fall Schmitt ergibt sich jedoch ein genau gegenteiliger Zusammen-
hang von Parusieverzégerung und Katechon. In dieser Fassung ist der Ka-
techon eine positive Figur, gerade weil der Antichrist und damit aber auch
die Parusie verzogert werden. Schmitts »antieschatologische Eschatologie«*¥
versucht tiberhaupt nicht die Verzégerung der Eschatologie aufzukliren, son-
dern tut alles dafiir, dass es so bleibt.**® Demgemif bleibt lediglich die geringe
Hoffnung auf eine Galgenfrist, die den geschichtlichen »Gang wie durch Man-
gel, Hunger und stirkende Ohnmacht«** verlingert.

Schmitts Diagnose des Weltbiirgerkrieges erfiillt in dieser Logik eine posi-
tive Funktion, weil dadurch das Ende der Geschichte hinausgezdgert wird.
Das Ende von produktiven Ideen ist nach Schmitt bereits eingetreten, aber
der Krieg selbst ist fiir Schmitt noch ein geschichtliches Ereignis, das dem
friedlichen Enden der Geschichte in Unterhaltung und Konsum vorzuziehen
ist. Was Gérard Raulet {iber Max Horkheimer resiimiert, scheint ebenfalls
auf Schmitt ibertragbar: »Wie Kant es eindeutig ausspricht, scheint dann die
Flucht in die Theologie der einzig mogliche Ausweg zu sein und gleichsam das

Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne die Idee eines Kat-echon verloren. Tocqueville
kannte keinen Kat-echon. Stattdessen suchte er kluge Kompromisse. Er selbst fiihlte
die Schwache dieser Kompromisse ebenso wie seine Gegner, die ihn deshalb verlach-
ten.« Schmitt 1950b, S. 31.

345 | Groh hat Schmitts Geschichtstheologie treffend beschrieben: »Die Welt ist heil-
los, und so soll es auch bleiben. Und damit es so bleibt, miissen die Wegbereiter des
Antichrist, der vor der Wiederkunft Christi erscheinen wird, bekdmpft werden. Es geht
also um aktive Parusieverzogerung.« Groh 2014, S. 26.

346 | »Die an Hochkulturen gebundenen geschichtstheologischen und -philosophi-
schen Entwiirfe, die eine Zukunftsperspektive besitzen, bendtigen, da eine Parusie-
verzdgerung eher die Regel als die Ausnahme darstellt, meist einen Katechonten, eine
aufhaltende Macht, um zu erkldren, warum das Paradies auf Erden oder eine grundsatz-
liche Besserung sozialer, 6konomischer, politischer Verh&ltnisse noch nicht eingetreten
ist.« Groh 1999, S. 274,

347 | Groh 2014, S. 26.

348 | »Der Ausschluf3 der konkreten Eschatologie transformiert, wie Peterson sagt, die
historische Zeit in eine suspendierte Zeit, in welcher jede historische Dialektik aufge-
hoben ist und der GroRinquisitor dariiber wacht, daf sich die Parusie in der Geschichte
nicht ereignet.« Agamben 2005a, S. 24.

349 | Schmitt 1950a, S. 930.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Pendant zum Pessimismus zu bilden.«*? Sicherlich nicht zufillig dienen die
theologischen Konstruktionen einer sehr weltlichen Aufgabe; die Theologie
begriindet, warum das Politische — bis zum Jiingsten Tag — Teil dieser Welt
bleibt.

Ein solches Geschichtsdenken lebt in der Erwartung des diesseitigen En-
des; fiir alle geschichtsphilosophischen Positionen, die innerweltlich Hoff-
nungen hegen, ist die Geschichtstheologie Schmitt zweifellos pessimistisch,
zumal die Eschatologie, im Sinne einer Heilsgeschichte, d.h. die klassische
Struktur der Apokalypse: »Untergang des Alten, Enthiillung des Neuen Jerusa-
lems«*?, in Schmitts Texten inhaltlich {iberhaupt keine Rolle spielt. Das neue
Jerusalem oder das auflerweltliche Paradies werden nicht beschrieben, und
damit fehlt der Ausblick auf ein besseres Jenseits oder das >ganz Andere<.3?
Sicher erscheint dieser Geschichtskonstruktion lediglich, dass die Erlosung
nicht in der Welt zu erwarten ist, was nach dem apokalyptischen Untergang
des Kosmos folgt, wird nicht explizit.

Schmitts politische Theorie beschwort Riickzugsgefechte des Katechon,
dessen oberstes Ziel es ist, den Superlativ, das >Ende der Welt¢, zu verzégern.*>
Dieses Geschichts- und Zeitverstindnis ist nicht zukunftsoffen und unend-
lich. Schmitt hilt der modernen linearen Zeitauffassung ein theologisch be-
griindetes Ende der Geschichte entgegen. Aber bis jenes Ende eintritt, wird
der Antagonismus von Freund und Feind fortbestehen. Dadurch fiigt Schmitt
seiner endlichen Zeitkonstruktion ein zyklische Element an: Solange das Ende
nicht da ist, wird der Antagonismus von Freund und Feind nicht aus der Welt
zu schaffen sein. In dieser Welt bleibt wenig zu hoffen, und selbst das jenseiti-
ge Heil soll durch den Katechon aufgeschoben werden. Die Begriindung eines

350 | Raulet 1986, S. 42. Oder mit Armin Adam gesprochen: »Die Wiederkunft des apo-
kalyptischen Denkens ereignet sich dort, wo die Skepsis die Hoffnung auf innerwelte
Erlosung hat fallen lassen.« Adam 1990, S. 98.

351 | Ebd,, S. 102.

352 | Maximal lassen sich Schmitts Heilsversprechen und Gnadenlehre als eine pri-
vatmystische Fortsetzung von Calvin und Augustinus interpretieren, wonach Gott nicht
nach sittlichen Normen, sondern willkiirlich bereits am Anbeginn der Zeit zwischen Er-
wahlten und Nichterwahlten unterschieden hat. Vgl. Groh 1998, S. 287. Groh sieht auf-
grund dieses Willkiirgottes - im Zentrum von Schmitts Glaubensbekenntnis - die politi-
sche Theologie als theologisch verbrdmten Nihilismus. »Da aber die Entscheidung, auf
der die vorentschiedene Ordnung beruht, selber eine Entscheidung »aus dem normati-
ven Nichts«ist, bildet dieser Entscheidungsbegriff den normlosen, substanzlosen Kern
jener Lehre von der géttlichen Allmacht, die der Politischen Theologie zugrundeliegt.«
Ebd., S. 288.

353 | »Seine Prognosen nehmen biblische Ausmafe an, die von ihm abgelehnte Zu-
kunft wird zur apokalyptischen Endzeit.« Grossheutschi 1996, S. 121.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

161


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

162

Politischer Pessimismus

solchen uneingestandenen Pessimismus der Theorie erfolgt somit spitestens
nach 1945 nicht kulturell-geschichtlich, sondern theologisch. Entsprechend ist
Schmitts Geschichtstheorie keine Variante des modernen Kulturpessimismus,
sie ist vielmehr theologischer Pessimismus bzw. pessimistische Theologie.

5.6 »HALTENDE MACHTE « 235+

Aus funktionalistischer Perspektive stellt die politische Theorie Schmitts eine
Losung fiir ein Problem dar; und konstruktivistisch ist hinzuzufiigen, dass es
ein durch eigene Beobachtungen selbstgeschaffenes Problem ist. Das Problem,
auf welches die Theorie antwortet, ist die moderne Gesellschaft, in der die
Stelle des politischen Souverins vakant und in der Individualitit unabhingig
von traditional-sakralen Ordnungen mdglich ist.*® Eine entpolitisierte Welt
wird von Schmitt paradox beschrieben: Sie ist gleichermaflen ein negatives
Zukunftsszenario und gleichzeitig unmdoglich, weil das Politische nicht auf-
zuheben ist. Aber aus der Begriffsbestimmung des Politischen resultiert ein
theorieimmanentes Problem: Wenn das Politische derart »unausrottbar« ist,
wie Schmitt argumentiert, muss diese Dynamik irgendwie >gehegt¢, d.h. in
kontrollierte Bahnen gelenkt werden. Gelingt dies nicht, droht die Eskalation
zur »absoluten Feindschaft«, und deshalb sucht Schmitt nach einer Losung.
Mit Schmitt gesprochen: »Die Frage nach den neuen Fragern und den neuen
Subjekten des Politischen wird die Kernfrage des gesamten Problemkomplexes
>Politisch«.«**¢ Fiir die vorliegende Untersuchung des politischen Pessimismus
folgt daraus die Uberlegung hinsichtlich dessen, ob Schmitts Theorie iiber-
haupt ein neues Subjekt des Politischen, respektive eine souverine politische
Form zur Lésung der Modernititsproblematik benennt? Daraus ergibt sich die
Folgefrage: Ist das neue Subjekt des Politischen, gemessen an Schmitts Prob-
lemwahrnehmung, tiberhaupt eine adiquate Losung?

Anzumerken ist hier, dass unabhingig davon, ob eine solche politische
Kraft sinnvollerweise im Rahmen der Theorie gefunden werden kann, der
— oben dargestellte — theologische Pessimismus mittel- bis langfristig eine
deterministische Zukunftsperspektive manifestiert. Letztlich kalkuliert die-
se theologisch aufgeladene Weltkonstruktion immer mit der Erwartung der
Apokalypse. Im besten Fall kann eine solche pessimistische Weltanschauung
hoffen, dass es einem Katechon gelingt, das Ende hinauszuzdgern, weil der

354 | Der Titel wurde in Anlehnung an Hans Freyers Kapiteliberschriften ausgewanhit:
Vgl. Freyer 1948, S. 616ff und 635ff.

355 | Vgl. zur These das Schmitt bestimmte Verdnderung, die Foucault mit dem Kon-
zept der Bio-Macht beschreiben, bereist antizipiert: Balke 1996, S. 185ff.

356 | Schmitt 1988, S. 271.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

innerweltliche Aufhalter immer nur eine defensive Macht sein kann, die Riick-
zugsgefechte fithrt, um im geschichtstheologischen Bewusstsein letztlich dem
Antichristen unterliegen zu miissen.

Ausgehend von jenem Geschichtspessimismus wird hier die These vertre-
ten, dass Schmitts Schriften keine Institution und keine Person benennen,
welche der selbstgeschaffenen innerweltlichen Bedrohungslage gewachsen
wiren. Was Schmitt diskutiert und vorschligt, sind statische Einheiten, die
versuchen, politische Entscheidungsbefugnisse nach vormodernem Vorbild
gegen die funktional differenzierte Gesellschaft zu zentralisieren. Der Staats-
rechtler diagnostiziert zwar die Auflésung der Grenze von Gesellschaft und
Staat, gleichwohl operieren seine politischen Losungsansitze mit dieser his-
torischen Unterscheidung und wollen sie wiederherstellen. Letztlich vermag
es Schmitt nicht, eine souverine Einheit zu benennen, die eine Hegung des
politischen Antagonismus von Freund und Feind bewirkt.

Ausgangspunkt von Schmitts politischen Lésungsansitzen ist seine Pro-
gnose, die »den schicksalhaften Kern der Entwicklung [...]« in einem Prozess
»[...] zu immer weiterer Zentralisierung und Demokratisierung« wihnt.* Die
liberale Form der »Demokratisierung« bewirkt eine Gewaltenteilung sowie die
Partizipation heterogener Bevolkerungsgruppe an der Entscheidungsfindung.
In der sogenannten »modernen Massendemokratie«®*® finden vielfiltige ge-
sellschaftliche Interessen einen Weg ins politische System, und Kompromisse
miissen in der Folge mittels Diskussionen aufwendig hergestellt werden, wo-
raus nach Schmitt politische Entscheidungsschwiche resultiert. Diesen Ent-
wicklungszusammenhang bringt Schmitt auf die kritische Formel des quan-
titativ totalen Staates:

»Die zum Staat gewordene Gesellschaft wird ein Wirtschaftsstaat, Kulturstaat, Fiir-
sorgestaat, Wohlfahrtsstaat, Versorgungsstaat; der zur Selbstorganisation der Gesell-
schaft gewordene, demnach von ihrin der Sache nicht mehr zu trennende Staat ergreift
alles Gesellschaftliche, d.h. alles, was das Zusammenleben der Menschen angeht.«3%°

Die »Zentralisierung« wiederum bewirkt die weitere Auflésung der souveridnen
Staatlichkeit, durch internationale Kooperationen und Abhingigkeiten schwin-

357 | Schmitt 2010b, S. 27.

358 | Schmitt 2010a, S. 10.

359 | Schmitt 1996, S. 79. »Der Staat ist jetzt, wie man sagt, Selbstorganisation der
Gesellschaft, aber es fragt sich, wie die sich selbstorganisierende Gesellschaft zur Ein-
heit gelangt und ob die Einheit wirklich als Resultat der»Selbstorganisation« eintritt.«
Schmitt 1940b, S. 155. Die Frage ist pure Ironie, denn dass eine Einheit durch Selbst-
organisation und ohne Autoritat hergestellt werden kann, schlieft Schmitt - wie gezeigt
- aus.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

det die nationale Unabhingigkeit. Alle Entwicklungen deuten — Schmitt zufol-
ge — auf eine weitere Konzentration zu einem globalen politischen System, mit
der langfristigen Tendenz zum globalen Einheitsstaat. Diese auflenpolitische
Entwicklung der Zentralisierung wird in dieser pessimistischen Darstellung
flankiert vom gegenliufigen Prozess der gesellschaftlichen Differenzierung in
360, mit den Folgen eines Bedeutungsverlustes
des Politischen und der hierarchischen Entthronung des souverinen Staates
durch die Krifte der Gesellschaft. Daneben beobachtet Schmitts Theorie mo-
derne Transformationsprozesse, was sich exemplarisch und insbesondere an
der Kritik der politischen Romantik zeigt:

verschiedene »Kulturprovinzen«

»Ausimmer neuen Gelegenheiten entsteht eine immer neue, aberimmer nur occasionel-
le Welt, eine Welt ohne Substanz und ohne funktionelle Bindung, ohne feste Fiihrung,
ohne Konklusion und ohne Definition, ohne Entscheidung, ohne letztes Gericht, unend-
lich weitergehend, gefiihrt nur von der magischen Hand des Zufalls, the magic hand of
chance.«36!

Dieser Satz bringt Schmitts Wahrnehmung der Modernitit auf den Punkt: Die
moderne Welt leidet an selbstgeschaffener Entscheidungsschwiche und Be-
liebigkeit, die jede einheitliche Form vernichtet. Ubersetzt in die Sprache der
Systemtheorie: Die Differenzierung der Kommunikation in Funktionssysteme
ermoglicht eine enorme Steigerung an mitgeteilten Informationen bei analo-
ger zeitlicher Beschleunigung der kommunikativen Ereignisse — eine Entwick-
lung, die hierarchische Ordnungskonzepte, welche versuchen, diese Prozesse
zu steuern und zu kontrollieren, hoffnungslos tiberfordert.

Die skizzierte Entwicklung wird von Schmitt als politisch gefihrlich ein-
gestuft, weil die Feindschaft trotzdem fortbesteht. Wenn dies kurzfristig tiber-
sehen wird, folgen daraus mittel- bis langfristig schlimmere Ausbriiche von
konfliktiren bis kriegerischen Auseinandersetzungen. Nun ist die idealisierte
absolutistische Staatsform des 17. und 18. Jahrhunderts und der dazugehdérige
Mythos des »Leviathan«, Schmitts eigener Einschitzung zufolge, jener Auf-
gabe nicht mehr gewachsen.*** Schmitts Schriften lassen sich vor dem Hinter-
grund dieser Diagnose auch als eine Suche nach politischer Souverinitit, die
eine kontrollierte Form von Politisierung in der und gegen die Moderne zur
Geltung bringt, interpretieren.

Eine Station besagter Suche ist der Versuch, der modernen Welt den rémi-
schen Katholizismus als politisches Modell zu empfehlen.*®* Ausgehend von

360 | Meier 1988, S. 37.

361 | Schmitt 1998, S. 19f.

362 | Vgl. Schmitt 1982, S. 124.

363 | Vgl. zu dieser These beispielsweise: Dermandt 1988, S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

der Kulturkritik des Frithwerkes und dem damit bereits aufgeworfenen Pro-
blem politischer Formbildung lobt Schmitt zu Beginn der 1920er Jahre den
Katholizismus als politisches Organisationsprinzip und positive Variante von
Rationalitit. Als »Complexio Oppositorum« wohnt der rémisch-katholischen
Kirche demnach die Kraft inne, alle moglichen Widerspriiche zu vereinen und
dabei selbst eine einheitliche Form zu wahren.*** Die Widerspriichlichkeit und
»Elastizitit«, die Schmitt insbesondere an der Romantik massiv kritisiert, er-
scheinen mit Blick auf das romische »Weltreich« als eine besondere Qualitit,
als Alleinstellungsmerkmal und Ausdruck »einer spezifisch formalen Uber-
legenheit«.>®® Der Umgang des romischen Katholizismus mit Widerspriichen
unterscheidet sich demnach vom romantisch-okkasionellen Trick des >Auswei-
chens«< auf ein hoheres Drittes. Rom zeichnet die Integration der »[...] bunten
Menge moglicher Anschauungen, riicksichtslose Uberlegenheit iiber lokale
Eigenarten und zugleich opportunistische Toleranz in Dingen, die keine zent-
rale Bedeutung haben« aus.**® Die einzigartige politische Qualitit des Katholi-
zismus resultiert schliefflich aus der »Kraft zur Reprisentation«, dem »unge-
heuren hierarchischen Verwaltungsapparat« der »zolibatdren Biirokratie« und
dem Rationalismus der sogenannten »pipstlichen Maschine«.**

Diese Institution diskutiert Schmitt als Variante wie Reprisentation in der
modernen Gesellschaft gelingen kann. Was er im romischen Katholizismus
sucht, ist ein Modell, in dem Stellvertretung und Hierarchie noch funktio-
nieren. Aber ist jene politische Einheit iiberhaupt eine adiquate Lésung fiir
die von Schmitt spitestens mit dem »Begriff des Politischen« seit 19277 diag-
nostizierte Problemlage? Als Gedankenexperiment, auf rein begrifflich-theo-
retischer Ebene, ist dies sicherlich eine spannende Frage. Die praktischen
Probleme der Umsetzung miissen dabei a priori ausgeklammert werden, wie
beispielsweise die religiés sehr heterogene Weltbevolkerung und das Para-
dox, dass der Katholizismus — wie Schmitt schreibt — selbst »eine staatliche

364 | Schmitt 2008, S. 11.

365 | Ebd., S. 6 und 14.

366 | Ebd., S. 9f.

367 | Ebd., S. 6. »DerRationalismus der romischen Kirche erfalt moralisch die psycho-
logische und soziologische Natur des Menschen und betrifft nicht, wie Industrie und
Technik, die Beherrschung und Nutzbarmachung der Materie. [...] Dieser Rationalismus
liegt im Institutionellen und ist wesentlich juristisch; seine grofie Leistung besteht da-
rin, daf} er das Priestertum zu einen Amte macht, aber auch das wieder in einer beson-
deren Art. [...] Dadurch, dafs das Amt vom Charisma unabhéngig gemacht ist, erhalt der
Priester eine Wiirde, die von seiner Person ganz zu abstrahieren scheint. Trotzdem ist
ernicht der Funktionar und Kommissar des republikanischen Denkens und seine Wiirde
nicht unpersdnlich wie die des modernen Beamten, sondern sein Amt geht, in ununter-
brochener Kette, auf die Person Christi zuriick.« Ebd., S. 23f.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

166

Politischer Pessimismus

Form«*%® bengtigt, in der er existieren kann. Dariiber hinaus ergeben sich aber
eine Reihe von weiteren Widerspriichen, die diesen politischen Losungsansatz
disqualifizieren: Erstens wiirde die rémische Kirche ihre >Uberlegenheit« als
»Complexio Oppositorum« sofort einbiilen, wenn sie politisch Partei ergreifen
wiirde — ohne »kimpfende Partei« zu werden —, wie Schmitt es am Ende der
Schrift fordert.*®® Das Alleinstellungsmerkmal als »Complexio Oppositorum«
misste aufgegeben werden, wenn die Feinde der Kirche mit aller Konsequenz
der Inquisition bekdmpft werden.”® Letztlich ginge nicht nur die Kompetenz,
alle Widerspriiche auf einer hoheren Ebene vereinen zu kénnen, endgiiltig ver-
loren, der rémische Katholizismus wire nur noch eine politische Partei neben
anderen.

Wiirde es aber gegen alle Widrigkeiten gelingen, den Katholizismus als
politisches Ordnungs- und Reprisentationsprinzip weltweit durchzusetzen,
wire diese globale romisch-katholische Einheit ein politisches Universum.
Freilich insistiert Schmitts politische Theorie gerade darauf, dass das Politi-
sche nur sinnvoll in einem politischen Pluriversum gehegt werden kann, d.h.
es muss immer mehrere politische Einheiten geben, die Konflikte letztlich
auch kriegerisch austragen konnen. Ein katholischer Einheitsstaat wiirde aber,
Schmitts Logik zufolge, wohl unweigerlich neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen hervorrufen, mit der Konsequenz eines Weltbiirgerkrieges. Schliefllich
konstatiert Schmitt selbst:

»[...] Die Fahigkeit zur Form, auf die es hier ankommt, hat ihren Kern in der Fahigkeit
zur Sprache einer groen Rhetorik. [...] Die politische Macht des Katholizismus beruht
weder auf 6konomischen noch militdrischen Machtmitteln. Unabhéngig von ihnen hat
die Kirche jenes Pathos der Autoritét in seiner ganzen Reinheit.«3™

In der politischen Praxis — gerade in der von Schmitt beschriebenen Welt des
Politischen — ist es aber nicht allein die Autoritit der Rede, sondern die Ent-
scheidungs- und Handlungsfihigkeit in Kombination mit den physischen
Machtmitteln, die eine politische Einheit auszeichnet: »Die Macht der romi-
schen Kirche aber griindet in der Rede: nicht von Handlungen, nur von Reden
kann Unfehlbarkeit gelten.«*’? Schmitt schreibt selbst: »Die politische Mecha-
nik hat ihre eigenen Gesetze, und der Katholizismus so gut wie jede andere
in die Politik hineingezogene geschichtliche GréRe wird von ihnen erfalt.«*”

368 | Ebd,, S. 42.

369 | Vgl. ebd., S. 65.

370 | vgl. Groh 2014, S. 101.

371 | Schmitt 2008, S. 38 und 31.
372 | Adam 1990, S. 103.

373 | Schmitt 2008, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Entsprechend steht auch der Katholizismus nicht jenseits des Politischen, und
im »6konomisch-technischen Zeitalter« ist der Rationalismus der Kirche zu-
dem mit dem modernen Rationalismus konfrontiert, der fernab aller inten-
dierten Zwecksetzungen funktioniert und sogar Religionsgemeinschaften in
seine Logik zwingt. Die Unméglichkeit des Konzeptes >Romischer Katholizis-
mus als politische Form« reflektiert Schmitt in seiner Theorie insofern, als
nach 1923 kein weiterer Versuch unternommen wurde, die katholische Inter-
pretation des Christentums als adiquates Mittel zur politischen Einheitsbil-
dung auszuloben.>*

Nach der Aufgabe des Projektes, im Katholizismus eine politische Form
fur die Moderne zu finden, entwickelt Schmitt in den 1930er Jahren einen L6-
sungsansatz, der auf die drei Schlagworte »qualitativ totaler Staat«, »Reich«
und »GrofRraum« zugespitzt werden kann. Es ist eine Riickkehr zu vergan-
genen absolutistischen Strukturen und gleichzeitig eine radikale Modernisie-
rung der Institution Staat. Am Ende der Weimarer Republik kritisiert Schmitt
den »totalen Staat der Identitit von Staat und Gesellschaft«*”®, weil diese Staats-
form der »Selbstorganisation der Gesellschaft« folgt und die Unterscheidung
von Staat und Gesellschaft demgemif aufgehoben wird.’”® Er problematisiert
die Wandlung des absolutistisch souverdnen Staates zum modernen demo-
kratischen Wohlfahrtsstaat. Zwei Jahre spiter — also in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit der Wahl von Adolf Hitler zum Reichskanzler — greift der
Verfassungsrechtler jedoch den Begriff »totaler Staat« im Text »Weiterentwick-
lung des totalen Staates in Deutschland« wieder auf, um zwischen quantitativ
und qualitativ totalem Staat zu unterscheiden. Letzterer wird positiv konnotiert
und als Losung prisentiert, wobei das faschistische Dritte Reich dem idealtypi-
schen »qualitativ totalen Staat« anniherungsweise entspricht:

»Der totale Staat in diesem Sinne ist ein besonders starker Staat. Er ist total im Sinne
der Qualitat und der Energie, so wie sich der faschistische Staat einen »stato totalita-
rio«nennt, womit erzundchst sagen will, dafl die neuen Machtmittel ausschliefflich dem
Staat gehdren und seiner Machtsteigerung dienen. [...] Ein solcher Staat kann Freund
und Feind unterscheiden.«37”

Im Kern geht es darum, eine politische Einheit zu etablieren, die hierarchisch
die Gesellschaft dominiert, im »Inneren keinerlei staatsfeindliche, staatshem-

374 | »Nach dem Katholizismus-Essay von 1923/25 findet sich bei Schmitt kein elabo-
rierter Staat-Kirche-Dualismus und keine Suche nach alternativen Ordnungen der Liebe
und Gerechtigkeit jenseits des Staates mehr.« Mehring 2013, S. 241.

375 | Mehring 1996, S. 79.

376 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

377 | Schmitt 1940f, S. 186.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

167


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

168

Politischer Pessimismus

mende oder staatszerspaltende Krifte aufkommen«*”® lisst, die politischen
Machtmittel zentralisiert und sich dabei der Méglichkeiten, welche die mo-
derne Technik in politischen Kimpfen bietet, bedient. Der qualitativ totale fa-
schistische Staat stellt sich der Entpolitisierung und Neutralisierung entgegen
und fithrt zuriick zu einer kontrollierten Form des Politischen — so zumindest
die Theorie.

Erweitert wird diese Idealkonstruktion des totalen Staates schliefllich durch

379 und des »Reiches«*. Jene Schriften markie-

die Konzepte des »Grofiraums«
ren zugleich eine theoretische Neuausrichtung des Werkes auf das Konzept
von »Raum« und »Boden«.*®! Der Begriffsbestimmung der Politischen folgend
miisste, wie im Zeitalter der absolutistischen Staatlichkeit, auch das Staaten-
system des 20. Jahrhunderts ein »Pluriversum« sein, damit die politische
Feindschaft in Form von rechtlich gehegten Kriegen ausgetragen und kont-
rolliert werden kann. Demgemifl schligt Schmitt eine bestimmte politische
Weltordnung vor: »Der neue Ordnungsbegriff eines neuen Vélkerrechts ist
unser Begriff des Reiches, der auf einer volkhaften, von einem Volk getragenen
GroRraumordnung beruht.«*¥? Die Belegstelle zeigt nochmals unzweifelhaft,
dass Schmitt — zumindest teilweise — die Notwendigkeit, zwischen Freund und
Feind zu unterscheiden, ausgehend von der Substanz von Voélkern denkt. In
diesem Zusammenhang pliddiert der Staatsrechtler pathetisch fiir den Aufgang
der »Sonne des Reichsbegriffes« und sein Modell einer »sinnvoll eingeteilten
Erde«, welches im 20. Jahrhundert dem alten europiischen Vélkerrecht folgen
soll.?®® Konkret lautet der Vorschlag, den Globus unter wenigen GroRmichten
aufzuteilen und dies in einer Art Neuauflage des Vélkerrechts rechtlich zu fi-
xieren, damit dem sogenannten »raummiflachtenden Universalismus«*** Ein-

378 | Ebd., S. 186.

379 | Vgl. Schmitt 1940c, S. 295-302.

380 | Schmitt 1940a, S. 303-312.

381 | Nach 1945 ist es erstaunlich, dass Schmitt trotz der zeitgeschichtlichen Diskre-
ditierung an der Kategorie »Boden« festhdlt: »Was Schmitt sich wéhrend der laufenden
Ereignisse des Zweiten Weltkrieges zu sehen geweigert, aber seiner Logik nach in der
Nomos-Studie beschreiben hatte, gibt die Matrix ab, mit deren Hilfe Arendt den krie-
gerischen Expansionismus des NS-Regimes begreift: der Krieg war der ungeheuerliche
Versuch, von deutscher Seite die (Land-)>Nahmec«in Europa als volkerrechtlichen Ur-Akt
zu wiederholen, Europa als einen»von rechtlichen Hemmungen befreiten Aktionsraums,
als eine »vom Recht ausgenommene Sphére der Gewaltanwendung« zu behandeln - so
wie Europa selbst zuvor den »offenen Boden nicht europdischer Fiirsten und Valker«be-
handelt hatten.« Balke 2000, S. 212.

382 | Schmitt 19404, S. 312.

383 | Ebd., S. 303.

384 | Schmitt 1940c, S. 295.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

halt geboten wird. Ideologisch sieht Schmitt sein Feindbild, den »raummif-
achtenden Universalismus«, im Sozialismus, aber vor allem in der »Ideologie
der liberaldemokratischen Westmichte«.’® Gemif dieser Grofraumtheorie
sollen in allen Teilen der Erde dominante Groffmachte kleinere Staaten beherr-
schen, unter besonderer Beriicksichtigung des »GrofRdeutschen Reiches«.*¢
Explizites politisches Ziel ist es, ein internationales Gleichgewichtssystem zu
etablieren, welches »auf dem Grundsatz der Nichtintervention raumfremder
Michte beruhenden Raumordnung gegen eine universalistische Ideologie,
welche die ganze Erde in das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt
und sich jedem natiirlichen Wachstum lebendiger Vélker in den Weg stellt.«**
Jeder GroRraum ist gewissermaflen protektionistisch geschiitzt durch ein
Interventionsverbot fiir raumfremde Michte. Auflerhalb dieser Grenzen, in
den nicht aufgeteilten Regionen der Erde, kénnen die jeweiligen GroRmich-
te weiterhin nach Interessenlage militirisch intervenieren. Irritierenderweise
bedient sich Schmitts Vorschlag wiederum eines Gleichgewichtsmodells, das
an die Konzepte der Wirtschaftswissenschaften erinnert: Wie ein protektionis-
tisch geschiitzter Wirtschaftsmarkt soll das politische Freund-/Feindverhiltnis
anhand eines rechtlich geordneten Austragungsraumes zum Ausgleich kom-
men. Dabei stammt diese politische Grofraumtheorie aus dem Jahr 1939 und
besitzt auffillige Ahnlichkeit zur provisorischen Raumaufteilung Osteuropas
durch den Hitler-Stalin-Pakt.

Wichtig ist, dass das sogenannte Reich und der jeweilige Groflraum nicht
identisch sind. Das Reich ist quasi ein Staat, der als GroRmacht einen Grof3-
raum aus kleineren Staaten beherrscht: »Wohl aber hat jedes Reich einen Grof3-
raum, in dem seine politische Idee ausstrahlt und der fremden Interventionen
nicht ausgesetzt sein darf.«**® Dieses Konzept entwickelt Schmitt unmittelbar
vor dem Zweiten Weltkrieg, wobei er den weltpolitischen Dualismus von Ost
und West bereits antizipiert und hofft, zwischen den beiden Blocken ein hege-
moniales Deutsches Reich im europiischen Grofraum zu implementieren.’®
Schmitt bezieht sich weiterhin auf die Monroedoktrin und tbertriagt dieses
Modell auf den gesamten Erdball: »Wesentlich ist, dafl die Monroedoktrin echt
und unverfilscht bleibt, solange der Gedanke eines konkret bestimmten Grof3-
raums festgehalten wird, in welchen raumfremde Michte sich nicht einmi-
schen diirfen.«**® Anzumerken ist dariiber hinaus, dass Schmitt die »tragen-

385 | Ebd., S. 296.
386 | Ebd., S.302.
387 | Ebd., S. 302.
388 | Schmitt 1940a, S. 303.
389 | Ebd., S. 304.
390 | Schmitt 1940c, S. 295.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

170

Politischer Pessimismus

den und gestaltenden GroRen«**! in den Reichen wihnt und nicht mehr in den

Staaten. Dem Staat als »dem bisherigen Zentralbegriff des Vélkerrechts« wird
der Reichsbegriff entgegengestellt, allerdings bleibt dabei unklar, in welchem
Verhiltnis der »qualitativ totale Staat« zum Reich bzw. zur GroRmacht steht.**

SchlieRlich macht der Ausgang des Zweiten Weltkrieges Schmitts Hoff-
nungen auf eine »gemeinsame[n], erdumfassende[n] Raumordnung«*** zu-
nichte, wobei diese priferierte Losung — selbst wenn dem Tausendjihrigen
Reich eine lingere Halbwertszeit beschieden gewesen wire — nur einen Auf-
schub erlaubt hitte, nur eine Verschnaufpause, bis die politischen Gegensitze
wieder aufbrechen und neue Freund-/Feindkostenrelationen eine Ausnahme
von der normalen Vélkerrechtsordnung erzwingen.***

Nach 1945 unternahm Schmitt ausgehend von der in dieser Werksphase do-
minanten Kategorie »Raum« bzw. »Bodenc, den letzten (erfolglosen) Versuch,
ein neues politisches Subjekt gegen die Moderne zu finden. In der Schrift »Der
Nomos der Erde« bringt Schmitt den Zusammenhang von politischer Ord-
nung und Raum auf die Formulierung: »Das Denken der Menschen muf sich
wieder auf die elementaren Ordnungen ihres terrestrischen Daseins richten.
Wir suchen das Sinnreich der Erde. Das ist das Wagnis dieses Buches und das
Vorgebot unserer Arbeit.«**> Zur Sinnlosigkeit des »geistigen Nichts< der mo-
dernen Technik und Kultur sucht Schmitt demnach ein sinnvolles Gegenge-
wicht, das sogenannte >Sinnreich der Erde<. Allerdings wird die Schrift diesem
Anspruch nicht gerecht, die Analyse kommt tiber die — mit terrestrischen Me-
taphern und Essentialismen gespickte — Rekonstruktion des Niedergangs des
europiischen Volkerrechts und Raumdenkens nicht hinaus. Wobei Schmitts
Raumdenken eindeutig Partei ergreift und die westlichen Siegermichte mit
dem »Maritimen« assoziiert und sich dahingehend fiir die Kategorie des »Bo-
dens« ausspricht — quasi den terrestrischen Riickzug antritt. Auch das ab-

391 | Schmitt 19404, S. 304.

392 | »Dabei bleibt weitgehend offen, in welchem Verhaltnis die politische Form des
Reiches zu den liberkommenen Formen von»Staat« und »Verfassung« steht, ob sie diese
Momente in sich integrieren oder negieren.« Mehring 1996, S. 233.

393 | Schmitt 2011, S. 25.

394 | »Die Konsequenzen aus diesem verfallstheoretischen Strang seines Denkens
zog Schmitt jedoch nicht schon in Weimar. Bis zur endgiiltigen Niederlage der National-
sozialisten wurde dieser vielmehr durch Konstruktionen liberlagert, die den »qualitativ
totalen Staat« - oder spéter: das »Reich« - zu dem entscheidenden Tr&ger der Gegen-
bewegung machten, durch die der Prozef der Pluralisierung der Gesellschaft wenn nicht
sistiert, so doch in Bahnen gelenkt werden sollte, die mit einer hierarchischen Uber-
ordnung des Staates liber die anderen gesellschaftlichen Systeme und Organisationen
vereinbar waren.« Vesting 1995, S. 199.

395 | Schmitt 2011, S. 6.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

schlieffende vierte Kapitel gibt keine Antwort auf die im Titel »Die Frage eines
Neuen Nomos der Erde« aufgeworfene Problematik.**

In der Folge verandert Schmitt seinen Losungsansatz, die Einheitskon-
zepte >Reichs, >Groflraumc« und der >qualitativ totale Staat« werden aufgege-
ben, und der Verfallsprozess der Staatlichkeit und Entpolitisierung kumuliert
werkimmanent 1961 in der Publikation »Theorie des Partisanen. Zwischenbe-
trachtungen zum Begriff des Politischen«. Schmitt befasst sich hier mit der Bi-
polaritit des Kalten Krieges und diskutiert den Krieger-Typus des irreguliren
Partisanen. Den idealtypischen Partisanen zeichnet dabei vor allem seine loka-
le Bindung aus: »[E]r verteidigte den heimatlichen Boden gegen einen fremden
Eroberer.«*”” Der Partisan ist die Materialisierung der Irregularitit der Kriegs-
fithrung nach dem Zerfall des alten Vélkerrechts. Der Partisan ist fiir Schmitt
aber auch eine Figur, der »weltgeschichtliche Bedeutung«**® zukommt, weil
diese Form des irreguliren Kampfes in einer bestimmten historischen Situ-
ation die Moglichkeit des Politischen, d.h. des Krieges noch offen hilt. An-
ders formuliert: Fiir Schmitts Versuch einer Entschleunigung des Neutrali-
sierungsprozesses ist der Partisan der letzte Akteur, der fiir eine kontrollierte
Form des Politischen steht, weil der heimatverbundene Partisan nur in einem
begrenzten Raum operiert und keine globalen oder universalistischen Ziele
verfolgt. Historisch trat dieser Typus des Kriegers zuerst und quasi in >Rein-
form« im spanischen Widerstand gegen Napoleon Bonaparte auf, allerdings
befindet sich der Partisan, aufgrund der Irregularitit seines Rechtsstatus,
immer auferhalb des von Schmitt idealisierten gehegten Krieges.**® Schmitts
Darstellung des Partisanen als dem »letzten Triger des Politischen«*®, einer
»Schliisselfigur der Weltgeschichte«*” und »heroischen Figur«** ist zweifellos
romantisiert, was sich beispielsweise am sogenannten »tellurischen Charak-
ter« des Partisanen zeigt, wodurch seine »Verbindung mit dem Boden, mit
der autochthonen Bevolkerung und der geographischen Eigenheit des Landes
— Gebirge, Wald, Dschungel oder Wiiste — unvermindert bleibt«.*® In dieser
idyllisch-urspriinglichen Verwurzelung werden moderne »Kampfplitze« aus-

396 | Vgl. ebd., S. 256-299.

397 | Schmitt 2010c, S. 77.

398 | Ebd,, S. 14.

399 | Vgl. ebd., S. 17.

400 | Miinkler 2005, S. 203.

401 | Schmitt 2010c, S. 80.

402 | Ebd., S. 90.

403 | Ebd., S. 26f. »Seine Fundierung auf den tellurischen Charakter scheint mir not-
wendig, um die Defensive, d.h. die Begrenzung der Feindschaft evident zu machen
und vor dem Absolutheitsanspruch einer abstrakten Gerechtigkeit zu bewahren.«Ebd.,
S. 26.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

171


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

172

Politischer Pessimismus

geklammert, als miisste auf urbanen Gebieten nicht gekdmpft werden: »Der
Partisan, der den nationalen Boden gegen den fremden Erobere verteidigt,
wurde zum Helden, der einen wirklichen Feind wirklich bekimpfte.«***

Letztlich kann der Partisan den ideologischen Gegebenheiten im »ato-
maren Zeitalter« aber nicht standhalten, d.h. im 20. Jahrhundert findet eine
Verwandlung des Partisanen hin zum Berufsrevolutionir statt. Der Partisan
mutiert gewissermaflen vom Aufhalter der »absoluten Feindschaft« zu deren
Beschleuniger und ist deshalb auch keine Figur, die eine Hegung des Politi-
schen bewirkt:

»Die autochthonen Verteidiger des heimatlichen Bodens, die pro aris et focis streben,
die nationalen und patriotischen Helden, die in den Wald gingen, alles, was gegeniiber
der fremden Invasion die Reaktion einer elementaren, tellurischen Kraft war, ist inzwi-
schen unter eine internationale und Uberregionale Zentralsteuerung geraten, die hilft
und unterstitzt, aber nur im Interesse eigner, ganz anders gearteter, weltaggressiver
Ziele, und die, je nachdem, schiitzt oder im Stich 1&8t. Der Partisan hort dann auf, we-
sentlich defensiv zu sein. Er wird zu einem manipulierten Werkzeug weltrevolutiondrer
Aggressivitat. Er wird einfach verheizt und um alles das betrogen, wofiir er den Kampf
aufnahm und worin der tellurische Charakter, die Legitimitat seiner partisanischen Ir-

regularitat, verwurzelt war.«40®

Auf den Kampfplitzen, die im Kalten Krieg geblieben sind, d.h. von den bei-
den Blocken geduldet werden, wird der Partisan durch die geschichtsphilo-
sophische Ideologie der marxistischen Weltrevolution zum Revolutionir. Der
Revolutionir besitzt keine »tellurische« Bindung mehr, sondern verfolgt eine
entgrenzte welthistorische Mission, die eine Steigerung zur absoluten Feind-
schaft impliziert. Der terrestrische Partisan ist dem universalistischen Revolu-
tiondr gewissermafien zum Opfer gefallen.

Abschliefend benennt Schmitt in der >Theorie des Partisanen< drei még-
liche Zukunftsszenarien: 1. Kénnte eine befriedete Erde entstehen, ein »Uber-
gang zu einer hoheren Kultur«, indem es auch keine Partisanen mehr gibt,
fur Schmitt die »Prognose des weitverbreiteten technizistischen Optimis-

406 5. In dem Spielraum, den die beiden Weltmichte gewihren, kénnten

mus«.
begrenzte und gehegte Kriege ausgetragen werden als sogenannter »dogfight«,
nach Schmitt die Variante des »Fortschritts-Pessimismus«.*” 3. Die dritte Zu-

kunftsvariante, die Schmitt vorstellt, ist die sogenannte »radikal-pessimisti-

404 | Ebd., S. 91.
405 | Ebd., S. 77.
406 | Ebd., S. 81.

407 | Ebd., S. 81f.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

sche tabula-rasa-Losung der technischen Phantasie«*®®, d.h. die »globale ato-
mare Vernichtung«. Interessanterweise legt sich Schmitt hier nicht explizit auf
eine dieser Zukiinfte fest und vermeidet es zudem, sich selbst als Pessimist
zu bezeichnen. Allerdings ist aus der Lektiire des Textes mit Nachdruck der
Schluss zu ziehen, dass es nur auf die zweite oder dritte Variante hinauslaufen
kann. Eine befriedete Erde ohne das Politische lehnt Schmitt — wie gezeigt
— ab, trotz allen vermeintlichen Fortschritts bleibt die ewige Unterscheidung
von Freund und Feind und die Logik des »Nehmens, Teilens und Weidens«*%
unaufhebbar.

Gegen die zweite Variante spricht weiterhin, dass die Raumordnung des
Ost/Westkonfliktes und die technische Méglichkeit der atomaren Vernichtung
eine kontrollierte Feindschaft nahezu verunmdoglicht haben. Was bleibt, ist
eine nicht gehegte »absolute Feindschaft«, die den Gegner kriminalisiert und
als Unmensch vernichten will.#® Schmitt prophezeit deshalb den »Abgrund
der totalen Entwertung«, aus welchem neue Arten der absoluten Feindschaft
entstehen, die den Feind »als Ganzes fiir verbrecherisch und unmensch-
lich [...], fir einen totalen Unwert« erkliren.”! Und selbst fiir die potenzielle
»Nach-Bomben-Situation« bleibt wenig zu hoffen: Falls tiberhaupt Menschen
tiberleben, muss sich diese Menschheit auf neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen einstellen und erneut den Boden verteidigen. Dariiber hinaus schweifen
Schmitts Uberlegungen ab in Richtung Weltraum, der »neue Herausforderun-
gen fiir politische Eroberungen« bereithalte: »Infolgedessen sind auch diese
unermeflichen Bereiche nichts als potenzielle Kampfriume, und zwar eines
Kampfes um die Herrschaft auf dieser Erde.«*?

In der Konsequenz bleibt kein Trager einer gehegten Form des Politischen,
eine souverine Behauptung ist unméglich geworden, und Schmitt findet fiir
das Problem des Politischen keine Losung mehr.*® Der unberechenbaren Dy-
namik des Politischen folgend, muss die Eskalation des Krieges, ein totaler

408 | Ebd., S. 82.

409 | Ebd., S. 83. »Der technische Fortschritt wird nur eine neue Intensitat des neuen
Nehmens, Teilens und Weidens bewirken und die alten Fragen nur noch steigern.« Ebd.,
S. 83.

410 | Zur Kriegfiihrung im »nuklearen Zeitalter«: »Solche absoluten Vernichtungsmittel
erfordern den absoluten Feind, wenn sie nicht absolut unmenschlich sein sollen.« Ebd.,

S.94.
411 | Ebd., S. 95.
412 | Ebd., S. 83.

413 | »Obwohl er wie kein anderer Jurist seiner Zeit die Schnelligkeit, Intensitat und
Unaufhaltsamkeit des »Zeitalters der Technik« herausstellte, hat er auf dieses Zeitalter
doch mit begrifflichen Dispositionen zu antworten versucht, die an der Dynamik der
Moderne zerbrechen mufiten.« Vesting 1995, S. 191.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

173


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

174

Politischer Pessimismus

und globaler Weltbiirgerkrieg, befiirchtet werden, womit sich Schmitts Konst-
ruktion des Politischen zur »letzten verzweifelten Antithese«** entfaltet. Aus
der kulturkritischen Abwehr einer unernsten entpolitisierten Welt antwortet
Schmitt mit seiner Konstruktion des Politischen. Allerdings entwickelt sich
aus diesem >Gegengift« eine nicht zu kontrollierende Gefahr, weil kein inner-
weltliches Mittel jene Dynamik zu kontrollieren vermag. Obwohl die politische
Theorie Schmitts gerade nicht in Handlungsunfihigkeit, Ohnmacht und Ver-
zweiflung erstarren will, findet sie keinen Ausweg aus der als problematisch
dargestellten Situation der modernen Gesellschaft. Ein politischer Pessimis-
mus wider Willen ist die Konsequenz. Trotz aller Rettungs- bzw. Aufhalte-
versuche bleibt Schmitts Theorie letztlich ratlos, konsequenterweise miisste
damit auch die Hoffnung auf eine Fristverlingerung bis zur >Apokalypse<auf-
gegeben werden.

5.7 EINE HALTUNGSFRAGE

Abschlieffend erfolgt in diesem letzten Analysekapitel des politischen Pessi-
mismus Schmitts die (Re-)Konstruktion, der den Texten zugrunde liegenden
Haltung. Wobei hier die These vertreten wird, dass die Theorie nicht nur in-
haltlich durch das Verfallsnarrativ, die Anthropologie, die pessimistische Ge-
schichtstheorie und die negative Zukunftsprognose dem Idealtypus des Pessi-
mismus sehr nahe kommt, sondern ebenso formal, d.h. unabhingig von den
konkreten Diagnosen und Prognosen, entsprechen die Selbstinszenierung des
Autors Schmitt, die Asthetisierung des Schreckens und die Verallgemeinerun-
gen der Texte einer modellhaften pessimistischen Haltung.

Die Selbstinszenierung des Autors kritisierend zu hinterfragen, bedeutet
im Rahmen der vorliegenden Studie, zu analysieren, ob und wie die Theorie
den Autor des Textes in der modernen Gesellschaft verortet und somit den
Grad an Selbstreflexion sowie das erkenntnistheoretische Niveau zu ermit-
teln. Die Selbstdarstellung Schmitts 14sst sich exemplarisch und pointiert an-
hand seiner Gleichsetzung mit der titelgebenden Romanfigur Benito Cereno
analysieren.”> Herman Melvilles Erzihlung handelt bekanntlich davon, dass
auf einem spanischen Schiff die Sklaven-Mannschaft meutert, die Offiziere
totet und den Kapitin als Geisel nimmt. Aus dieser Romanvorlage entwickelt
Schmitt die vergleichende These, er wire selbst vom NS-Regime gegen sei-
nen Willen des Kommandos beraubt, gefangengenommen und gezwungen
worden, eine Tragikomddie aufzufithren. Wobei das entfithrte Schiff sowohl

414 | Schmitt 2009a, S. 57.
415 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 21f. Vgl. Schmitt 1991, S. 54f. Vgl. zur Selbstdarstellung
als Benito Cereno: Groh 1998, S. 133ff und Koenen 1995, S. 820ff.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

als eine Metapher fiir das Dritte Reich als auch die weltgeschichtliche Mis-
sion >Europac« interpretiert werden kann. Die Farce besteht — Schmitt zufolge
— derweil darin, dass der Kapitin Cereno und der Staatsrechtler Schmitt bei
volliger Machtlosigkeit und unter der Bedrohung des Lebens »so-tun-als-ob«
sie die Kontrolle ausiiben und selbst iiber ihre Handlungen entscheiden. Be-
sondere Brisanz besitzt diese Parallelisierung, weil die Romanfigur Cereno die
»schwarzen Sklaven« unterschitzte und gewissermaflen aus Naivitit in die ge-
schilderte missliche Lage geriet. Allerdings werden die Themenkomplexe der
eigenen Naivitit ebenso wie Sklaverei und Rassismus von Schmitt nicht disku-
tiert, und dartiber hinausgehende selbstkritische Anmerkungen oder ein nur
rudimentires Schuldeingestindnis des Autors des Textes »Der Fithrer schiitzt
das Recht«*® finden sich nicht. Der Kapitin Benito Cereno dient Schmitt im
Gegenteil als eine Metapher, um seine Entscheidungen zwischen 1933 und
1945 zu erkliren und — auf der Basis von nachtréglich verinderten Belegstellen
in der Schrift »Der Leviatan«*” — zu behaupten, bereits 1938 systemkritische
Schriften veréffentlicht zu haben.”® Den naheliegenden Einspruch, Schmitt
sei Tater und nicht Opfer gewesen, antizipierend, wird im Text folgende Deu-
tung vorgeschlagen:

»Hier wird man einiges dem Opfer solcher Situationen liberlassen miissen und nicht nur
von Aufen urteilen diirfen. Plato war Mitarbeiter der Syrakuser Tyrannen und lehrte,
dafd man sogar dem Feinde einen guten Rat nicht verweigern diirfe. Thomas Morus, der
Schutzheilige der geistigen Freiheit, hat viele Stadien durchlaufen und den Tyrannen
erstaunliche Konzessionen gemacht, ehe es soweit war, da® er zum Martyrer und zum
Heiligen wurde.«*®

Der Begriff >Opfer< bezeichnet in diesem Zusammenhang wohlgemerkt nicht
diejenigen, die im Zweiten Weltkrieg Gewalt erlitten haben, sondern all jene,
die sich nach dem Krieg fiir ihre Beteiligung am NS-Regime juristisch ver-
antworten mussten. Seltsam entriickt zeigen sich Schmitts Texte, sind unfi-
hig, eigene Fehler einzugestehen und behaupten stattdessen, die deutschen
Intellektuellen seien insgesamt im Jahr 1933 zur >Geisel des Hitlerregimes«
geworden: »Benito Cereno, der Held von Herman Melvilles Erzihlung, ist in
Deutschland zu einem Symbol fiir die Lage der Intelligenz in einem Massen-
system erhoben worden.«**

416 | Vgl. Schmitt 1934b.

417 | Vgl. Maschke 1982, S. 179ff.
418 | Schmitt 2010b, S. 20.

419 | Ebd., S. 21.

420 | Ebd., S. 21f.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

175


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Reinhard Mehring hat sich intensiv mit Schmitts Vergangenheitsbewalti-
gung nach dem zweiten verlorenen Weltkrieg befasst und gezeigt, dass diese
vor allem indirekt und in Form von sprachlichen Anspielungen erfolgt, aber
nicht offen und schon gar nicht in Gestalt einer Entschuldigung.**! In der Pose
des zu Unrecht Angeklagten inszeniert sich Schmitt als einsamer und 6ffent-
lichkeitsscheuer Wahrheitsverkiinder und schreibt folgenden Satz an sich
selbst: »Solange sie Dir Unrecht tun, haben sie Dich nicht begriffen. Das ist
die grofle Genugtuung, die dem ungerecht Verfolgten zur kriftigen Nahrung
wird.«*? Dass Schmitt Fehler in der Beurteilung der politischen Lage unter-
laufen sind, kommt nicht in Betracht, und stattdessen wird der Schluss ge-
zogen, ein unpolitischer Wissenschaftler werde verfolgt,** wobei sich Schmitt
mit einen Tier auf der Flucht vergleicht*** und folgert: »Was war eigentlich un-
anstindiger: 1933 fir Hitler einzutreten oder 1945 auf ihn zu spucken?« Zur
Kritik der eigenen Kritiker verwendeten die Schriften ebenfalls Metaphern
aus dem Tierreich, beispielsweise wird der Jurist Karl Schultes mit dem Be-
griff »Giftmiicken« bezeichnet.*> Seinen ausgebliebenen Widerstand gegen
das NS-Regime erklirt Schmitt schliefRlich indirekt durch seinen Charakter:
»Ich bin ein kontemplativer Mensch und neige wohl zu scharfen Formulie-
rungen, aber nicht zur Offensive, auch nicht zur Gegenoffensive. Mein Wesen
ist langsam, gerduschlos und nachgiebig, wie ein stiller Fluf%, wie die Mosel,
tacito rumore Mosella.«** Der Vergleich mit einem »Fluf« fiigt sich in die von
terrestrischen Metaphern durchzogenen Schriften des Spitwerks, die dariiber
hinaus ein fatalistisch-heroisches Pathos auszeichnet: »Ich sehe den letzten
Raum, mein Grab; ich sehe es sich auslosen: meine Heimat, der FluRR, alles
wird zerstort, aber ich halte daran fest. Ich gehe mit ihnen unter, und sie ge-
hen mit mir unter. Das Arcanum meines Lebens.«*”” Derartige Verlust- und
Untergangswahrnehmungen sind charakteristisch fiir die Selbstdarstellung
des Autors Schmitt, der beispielsweise den Eindruck zu erwecken versucht,

421 | Vgl. Mehring 2000.

422 | Schmitt 1991, S. 210.

423 | »Aber man mufl heute mit solchen Méglichkeiten rechnen, und ich habe keine
Lust, die HaRRaffekte dieses Menschentypus zu meinen bereits liberstandenen Verfol-
gungen zusatzlich auf meine arme Person zu lenken.« Schmitt 1991, S. 252.

424 | »Hier mochte ich mich von der Jagd erholen, deren Wild ich seit Jahren bin.«
Schmitt 1991, S. 8.

425 | Schmitt 1991, S. 166.

426 | Schmitt 2010b, S. 10. Zu Schmitts Selbstbeschreibung als defensiv: »Doch bin
ich immer noch lieber Angeklagter als Anklager.« Ebd., S. 11.

427 | Schmitt 1991, S. 88.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

das sogenannte >Arcanum der Ontologie« zu kennen.”® Diese Anspielungen
verbinden sich in Schmitts Selbstbild mit der sozialstrukturellen Verortung
als enttiuschter Intellektueller und betrogener Wissenschaftler.*”® Der eigene
Rang als Angehoriger einer intellektuellen Elite wird anhand der zeitgendssi-
schen Unterscheidung von Masse und Elite konstruiert. Diese elitire Haltung,
jenseits liberaler Demokratiekonzepte, zeigt sich auch daran, dass Schmitt die
Demokratisierung der entstehenden Bundesrepublik als »Massenlenkung mit
Einsatz der Wissenschaft« dekonstruiert.*°

Auffallend ist in diesem Zusammenhang, dass Schmitt innerhalb der aka-
demischen sowie ideengeschichtlichen Elite zwischen sogenannten »unerns-
ten und ernsthaften Denkern« differenziert,® wobei er sich letzteren zugehé-
rig fuihlt. Stilistisch bedient sich Schmitt dazu der »Methode identifikatorischer
Spiegelung«*?, indem er mittels Autorenmasken seine Argumentation als eine
Erkenntnis prisentiert, die sich u.a. ebenso bei Thomas Hobbes, Jean Bodin,
Donoso Cortés, Alexis de Tocqueville, Sgren Kierkegaard, Max Stirner usw.
findet. Diese argumentative Strategie rekurriert auf die Klassiker der Philo-
sophiegeschichte und zitiert sie als Gewidhrsminner der eigenen Weltsicht.
Wobei besagtes rhetorisches Mittel sowohl der wissenschaftlichen Fundierung
der eigenen Diagnostik dienen soll als auch der Selbsterhebung in den Rang
eines politischen Denkers von welthistorischer Bedeutung.”® Ein Kalkiil, das
insofern Erfolg zeitigte, als u.a. Bernard Willms Schmitt mit Bodin vergleicht
und fordert, den deutschen Staatsrechtler als einen Klassiker des politischen
Denkens anzuerkennen.®* Dabei ist anzumerken, dass meine Arbeit nicht in
dieser Form geschrieben wiirde, wire Schmitts Reputationsmanagement nicht
erfolgreich gewesen.

428 | Vgl. Schmitt 1955, S. 148 und 152. »Carl Schmitt liebte das Enigmatische.«
Schmitt 1991, S. XIIl. Oder wie Hans-Dietrich Sander schreibt, Schmitt habe Freude
daran, hinter »[...] Vexierspielen zu verschwinden.« Schmitt und Sander 2008, S. 124.
429 | »Anders als Mannheim setzte er nicht auf die synthetische Kraft der Diskussion,
sondern auf Dezision, die er wiederum in religidser Erwdhlung und Verantwortung fun-
diert sah. Schmitt wurde deshalb zutreffend immer wieder als Esoteriker wahrgenom-
men und verstand sich als Vertreter einer intellektuellen Elite und Avantgarde.« Mehring
2013, S. 243.

430 | Schmitt 2010b, S. 15. »Die planenden und lenkenden Eliten konstruieren sich
selbst und die von ihnen gelenkten Massen mithilfe geschichtsphilosophischer Sinn-
gebungen.« Schmitt 1950a, S. 927.

431 | Schmitt2010b, S. 13.

432 | Mehring 2000, S. 130.

433 | Vgl. insb.: Schmitt 2010b, S. 65. Oder: Schmitt 2002, S. 65.

434 | Vgl. Willms 1988, S. 577ff.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

177


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Zweifel an der eigenen Wichtigkeit oder gar Selbstironie lassen die Selbst-
beschreibungen Schmitts derweil vermissen:** Die Texte sind nur in denjeni-
gen Fillen ironisch, wenn sie gegen andere polemisieren. Selbstironie findet
sich hingegen nicht, im Gegenteil, Schmitts Selbstbeschreibungen zeichnen
sich durch grofen Ernst aus:

»Ernst Jiinger meint (anl&Rlich der Aggregierung Arnold Toynbees zum grofRen ameri-
kanischen Verteidigungsrat), daf® die Geschichtsphilosophen heute wichtiger sind als
die Atomphysiker. Natiirlich. Ich als der Diagnostiker des diskriminierenden Kriegs-
begriffs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den Biirgerkrieg, bin davon nicht
iiberrascht.«43¢

Ein weiteres Beispiel fiir den selbstzugesprochenen Rang seiner wissenschaft-
lichen Arbeit ist folgende Belegstelle:

»lch bin heute - trotz Quincy Wright - der einzige Rechtslehrer dieser Erde, der das Pro-
blem des gerechten Krieges, einschlieflich leider des Biirgerkrieges, in allen seinen
Tiefen und Griinden erfafit und erfahren hat. Ich kenne also die grofie Tragik mensch-
licher Rechthaberei.«*37

Die >grofle Tragik der Rechthaberei< besteht in diesem Kontext im Verhalten
der Siegermichte nach dem Zweiten Weltkrieg, die aufgrund universalisti-
scher Moral und Siegerjustiz eine Eskalation der Feindschaft provozieren.*®
Schmitt spinnt vor dem Hintergrund jener Zeitdiagnose das dramatische Nar-
rativ eines auf tragische Weise hintergangenen Wissenschaftlers und versucht,

435 | Im Gegensatz dazu versteht sich Schmitt aber auch als bescheidener Aufiensei-
ter: »Ich war ein obskurer junger Mann bescheidener Herkunft. Weder die herrschende
Schicht, noch eine oppositionelle Richtung hatte mich erfasst. Ich schloss mich keiner
Verbindung, keiner Partei und keinem Kreis an und wurde auch von niemandem umwor-
ben. Dafiir war ich weder mir selbst noch den andern interessant genug.« Schmitt und
Tommissen 1990, S. 20.

436 | Schmitt 1991, S. 126.

437 | Schmitt 2010b, S. 12.

438 | Mehring fasst Schmitts Selbstinszenierung folgendermafien zusammen: »Er be-
schreibt sich als Verfolgter und gedchteter Outlaw und »Siindenbocks, als skrupuldser
Intellektueller wie Hamlet, als christlicher Hoftheologe wie Eusebius und als putschis-
tischer Soldat und Partisan wie Salan. [...] Schmitt pflegte jenseits diverser Autoren-
masken (Identifikation mit Donoso Cortés, Hobbes u.a.) insbesondere die Legende vom
Etatisten: vom »Aufhalterc des Untergangs Weimars und etatistischen »Staatsrat:, der
fiir kurze Zeit an der Seite Gorings preufische Formen bewahren wollte.« Mehring 2013,
S. 234f.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

die politischen Konsequenzen seiner Stellungnahmen wahlweise zu leugnen
oder als unintendierte Handlungsfolgen auszuweisen:

»Dieses Buch, die wehrlose Frucht harter Erfahrungen, lege ich auf dem Altar der Recht-
wissenschaften nieder, einer Wissenschaft, derich liber vierzig Jahre gedient habe. Ich
kann nicht voraussehen, wer sich meiner Opfergabe bemé&chtigen wird, sei es ein den-
kender Mensch, sei es ein praktischer Verwerter, sei es ein Zerstérer und Vernichter, der
das Asyl miflachtet. Die Schicksale eines Buches stehen nicht in der Hand des Autors,
S0 wenig wie sein persénliches Schicksal, das daran hangt.«*3°

Dass Schmitt vierzig Jahre ausschlieRlich der Rechtwissenschaft diente, ist
wenig tiberzeugend:*** Der Versuch der klaren Grenzziehung zwischen wis-
senschaftlicher Forschung und praktisch-politischen Konsequenzen ist zu-
dem irritierend, gerade weil Schmitts vorangegangene Schriften gegen den
Rechtspositivismus auf eine Politisierung der Wissenschaft hingewirkt haben.
Vor dem Hintergrund der Schuldfrage sieht sich Schmitt jedoch ausschlief3-
lich in der Rolle des Wissenschaftlers und somit nicht fiir die Konsequenzen
seiner Form von Politikberatung verantwortlich. Paradox, zumal Schmitts Be-
griffsbestimmung des Politischen eindringlich dahingehend sensibilisiert,
dass wissenschaftliche Begriffe in politischen Auseinandersetzungen instru-
mentalisiert werden. Der Widerspruch besteht nun darin, dass Schmitt in sei-
ner Selbstreflexion einerseits bereit ist, sich selbst als »Diagnostiker des diskri-
minierenden Kriegsbegriffs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den
Biirgerkrieg« auszuweisen und seine Schriften fortwihrend Politikberatung
in diesem Sinne betreiben. Andererseits sperrt sich Schmitts Reflexion aber
vehement gegen die mit den politischen Konsequenzen verbundene Schuldfra-
ge und fillt damit hinter Einsichten der eigenen politischen Theorie zurtick.
Allerdings scheint eine solche Form von Verantwortungs-Verflichtigung in
vielen politischen Zusammenhingen nicht die Ausnahme, sondern die Regel.
Der Verweis auf die >reine Wissenschaftlichkeit« ist in diesem Zusammen-
hang jedoch besonders unbefriedigend, weil Schmitts politische Theorie den
Leser permanent dartiber belehrt, dass auch die Unterscheidung von wahr/
unwahr eine Intensitit gewinnen kann, die zur politischen Unterscheidung
von Freund/Feind fithrt. Zu diskutieren ist im Kontext der Selbstinszenierung
schlieRlich der Versuch der theologischen Fundierung des Werkes und der
Person:

439 | Schmitt 2011, S. 5.
440 | »Schmitt agiert als Intellektueller, der keinem Fach und Ansatz mehr verpflichtet
ist.« Mehring 20064, S. 19.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

179


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

180

Politischer Pessimismus

»Ich bin Katholik nicht nur dem Bekenntnis, sondern auch der geschichtlichen Herkunft,
wenn ich so sagen darf, der Rasse nach. Ich hdtte noch hinzufigen kénnen: deshalb ist
es auch so leicht, gegen mich wie gegen alles, was ich sage, den antirdmischen Affekt
zu mobilisieren.«*4!

Die Kritik an Schmitts politischer Theorie ist demnach kein wissenschaftlich
begriindeter Zweifel oder Einspruch gegen inhaltlich strittige Aussagen, son-
dern diesen Ausfithrungen folgend ist es der »antiromische Affekt«, der die
Kritiker antreibt. Folglich ist die Kritik an diesem »authentischen Fall eines
christlichen Epimetheus«** vor allem religios oder weltanschaulich begriindet
— so zumindest Schmitts Interpretation. Unabhingig davon, ob die politische
Theologie nun das bzw. das einzige »Zentrum seiner Existenz«** ist, muss die
Selbstdarstellung als wissenschaftlich problematisch bezeichnet werden, weil
dieser Riickzug in die theologische Sphire erkenntnistheoretische Reflexion
systematisch tabuisiert. Sakralisierung ist immer eines der letzten Mittel, um
eine >Wahrheit« vor Revisionen zu schiitzen. Diese Form theologischer Fun-
dierung reklamiert Offenbarungswissen und -gewissheit und versucht sich
der weiteren wissenschaftlichen Uberpriifung zu entziehen. Schmitt spielt
vormodernen Glauben gegen modernes Wissen aus, so wie er den politischen
Mythos gegen die Vernunft instrumentalisiert. Womit diese politische Theo-
rie erkenntnistheoretisch der Illusion anheim fillt, eine Beobachterposition
auflerhalb der modernen Gesellschaft einzunehmen. Die Kontingenz und das
Paradox der theologischen Letztfundierungen wird iibersehen, und dadurch
wird die Theorie erkenntnistheoretischen Anforderungen nicht gerecht: Die
Reflexion, woher die Erkenntnisse des Autors Schmitt stammen, welchen Be-
schrinkungen sie unterliegen usw., wird konsequent ausgelassen. Die Unfi-
higkeit, von der eigenen Beobachterposition zu abstrahieren, kann weiterhin
Schmitts Selbstgewissheit, »betrogen« worden zu sein, erkliren.**
Anzumerken ist ferner, dass die Begriffsbestimmung des Politischen gera-
de gegen die Komplexitit und Kontingenz der modernen Welt gerichtet ist bzw.
diese durch die politische Entscheidung aufgehoben werden. D.h. dass die Welt
kontingent und uniibersichtlich erscheint, reflektiert Schmitt durchaus, aber
vor dem Hintergrund seines Ideals einer politischen Einheit, die dezisionis-
tisch entscheidet, ist diese problematisch. Der selbstdiagnostizierten Multiper-
spektivitit gelassen zu begegnen, ist Schmitt aber nicht méglich, stattdessen
kippt die Argumentation — wie oben gezeigt — in eine pessimistische Folge-

441 | Schmitt 1991, S. 131.

442 | Schmitt 2010b, S. 12, S. 53.

443 | Mohler 1988, S. 155.

444 | Vgl. zu Schmitts Uberzeugung, betrogen worden zu sein: ERbach 1995 sowie:
Schivelbusch 2001, S. 25ff.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

richtigkeit: Die »Eventualitit eines Kampfes«** versetzt Schmitts Texte in exis-

tenzielle Dauerspannung, und jene >Angst« dokumentiert sich in der rhetori-
schen Verschirfung, welche permanent den >Ernst der Lage< beschwort, was
sich beispielsweise an der argumentativen Bedeutung der Ausnahme zeigt:
»Die Ausnahme bestitigt nicht nur die Regel, die Regel lebt tiberhaupt nur
von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen
Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.«**¢ Diese Be-
drohungsrhetorik ist im Werk omniprisent, was sich exemplarisch ebenso in
der Wahrung offenbart, dass »[...] jedes Volk erbarmungslos zugrunde [geht,
Anm. d. A}, das sich seiner konkreten Lage nicht mehr gewachsen zeigt und
sich auch nur einen Augenblick bereden 1i3t, sein natiirliches, selbstverstind-
liches und allererstes Recht zu vergessen, nimlich das Recht auf eine freie, un-
abhingige, einige und ungeteilte Existenz.«*” Im Rahmen der Selbstreflexion
der Theorie erscheint die Gefahr der politischen Ausnahme durch die meta-
historische GesetzmifRigkeit des Politischen u.a. >existenziell< begriindet, und
da die Kontingenz einer solchen Wahrnehmung sowie die Radikalitit dieser
Perspektive nicht reflektiert werden, weist Schmitt den Verdacht des Pessimis-
mus — wie eingangs belegt — von sich.*® Im Umkehrschluss setzen die Texte
ihren Verfasser als prophetisch-unerschrockenen Kimpfer gegen die Ent- und
Uberpolitisierung in Szene und entsprechen damit in hohem Mafe dem Ideal-
typus einer pessimistischen Selbstinszenierung.

Die angefiihrten Belegstellen enthalten bereits Facetten, die ebenfalls eine
»Asthetisierung des Schrecklichen« erahnen lassen, was sich dariiber hinaus
an Schmitts Laudatio auf Hans Freyer beweisen lisst, in welcher — wie oben
diskutiert — Erkenntnis und Sein a priori an Feindschaft gekoppelt wird: »Ich
denke, also habe ich Feinde; ich habe Feinde also bin ich.«** In Bezug auf die

445 | Schmitt 2002, S. 33.

446 | Schmitt 2009b, S. 21.Wozu auch die Zeitdiagnose passt: »Heute wird iberall
gleich die »Kulisse« konstruiert, hinter der sich die eigentlich bewegende Wirklichkeit
verbirgt. Darin verrét sich die Unsicherheit der Zeit und ihr tiefes Geflhl, betrogen zu
sein. Eine Zeit, die aus ihren eigenen Voraussetzungen keine grofe Form und keine
Reprdsentation hervorbringt, mufl solche Stimmungen erliegen und alles Formale und
Offizielle fiir einen Betrug halten. Denn keine Zeit lebt ohne Form, mag sie sich noch so
okonomisch gebarden. Gelingt es ihr nicht, die eigene Form zu finden, so greift sie nach
tausend Surrogaten aus den echten Formen anderer Zeiten und anderer Vdlker, um doch
das Surrogat sofort wieder als unecht zu verwerfen.« Schmitt 1998, S. 16.

447 | Schmitt 1940e, S. 108.

448 | »Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativitdten, sondern um die
seinsmafige Wirklichkeit und die reale Mdglichkeit dieser Unterscheidung.« Schmitt
2002, S. 28f.

449 | Schmitt 1957, S. 2.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

181


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

182

Politischer Pessimismus

ideengeschichtliche Diskussion iiber Hegels Philosophie heifit es weiter: »Hier
gilt das Wort von Arthur Rimbaud: Der Kampf der Geister ist so brutal wie die
blutigste Schlacht.«*° Schmitt 4dsthetisiert nicht nur die Gewalt, sondern eben-
so sein Wissenschaftsverstindnis. Wissenschaft erscheint als eine Art Kampf,
in dem Regeln des Politischen bzw. des Krieges gelten und entsprechend mehr
auf dem Spiel steht als die Wahrheit. Bei aller inhaltlichen Kritik an solchen
Aussagen und Analogieschliissen wirken Schmitts Schriften aufgrund dieser
»dsthetische[n] Komponente«.”! Dass der Schriftsteller Schmitt dsthetische
Qualitit besitzt, gesteht sogar Habermas ein:

»Dariiber hinaus war Carl Schmitt ein guter Schriftsteller, der begriffliche Pragnanz mit
liberraschenden, geistreichen Assoziationen verbinden konnte. [...] Carl Schmitts pole-
mische Auseinandersetzung mit der Politischen Romantik verdeckt ndmlich die asthe-
tisierenden Oszillationen des eigenen politischen Denkens. [...] Vor allem fasziniert ihn
aber die Asthetik der Gewalt.«*%2

Es ist die tiickische Formulierungskunst, die Schmitts Beweisfithrungen eine
auf den ersten Blick mitreiffende Plausibilitit verleiht, die Dekonstruktion des
Parlamentarismus im Vorwort zur »Geistigen Lage des heutigen Parlamen-
tarismus« ist hierfiir nur eines der prominentesten Beispiele. Die rhetorisch-
isthetische Brillanz zeigt sich aber ebenso an den berithmt-bertichtigten Ein-
stiegssitzen: »Der Begriff des Politischen geht dem des Staates voraus.« Oder:
»Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand entscheidet.« Diese schlichten,
aber dennoch beeindruckenden Aussagen vermitteln den Eindruck einer dras-
tischen Komplexititsreduktion, mittels derer eine untibersichtliche Lage pl6tz-
lich geordnet und verstehbar erscheint. Der Leser wird gewissermafien durch
die griffig-mehrdeutigen Setzungen iiberrumpelt. Dieser Stil ist ein probates
Mittel, um iiberraschende Einsichten und Pointen aufzuzeigen.

»Dagegen war der Stil Carl Schmitts gekennzeichnet durch das fiir Jinger so wichtige
asthetische Valeur der Uberraschung, der verbliiffenden Pointe, des intellektuellen Ma-
ndvers, wodurch nicht nur mit fast leicht frivoler Geste schwerwiegende Folgerungen
aus bekannten Tatbestdnden gezogen wurden - ein Satz wie »Souverén ist, wer iber
den Ausnahmezustand entscheidet«ist hierfiir das beriihmteste Beispiel -, sondern sich
die Kategorie der Entscheidung«immer auch in der dsthetisch-relevanten Sprachform
einer Geheimnis-Liftung spielerisch darstellte. Hier allein war der Skandal des Inhalts

450 | Ebd., S. 2. Im Gegensatz zu dieser Asthetisierung der Feindschaft und des Kamp-
fes war, seinem Biograph Reinhard Mehring zufolge, die Privatperson Carl Schmitt
Furchtsam und verachtet das Militar. Vgl. Mehring 2006b, S. 128.

451 | Schmitt 1991, S. XIV. Siehe hierzu auch: Biirger 1986, S. 170ff.

452 | Habermas 1987, S. 108, 111.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

im skandaldsen Stil angekiindigt, und selbst dort, wo die Analyse vorherrscht, hat der
Tonfall einen leicht geringschétzigen Akzent des liberlegenen, intellektuellen Einfalls,
der konventionelle Ansichten stets iiberholt.«*53

Zu jener von Karl Heinz Bohrer beschriebenen Haltung passt Schmitts Metho-
de der »radikalen Begrifflichkeit«: »Voraussetzung dieser Art Soziologie juris-
tischer Begriffe ist also radikale Begrifflichkeit, das heifdt eine bis zum Meta-
physischen und zum Theologischen weitergetriebene Konsequenz.«** Diese
Methode versucht, die >falsche« Realitit zu enthiillen und findet sich durch-
gingig in Schmitts Schriften, was sich gerade an der Geste des Ausspielens
der Sicherheit durch die Gefahr des Ernstfalls und der Normalitit durch die
Ausnahme zeigt. Wobei die Ausnahme dem Narrativ der sogenannten »sché-
nen Literatur«*® entspricht, d.h. des Einbruchs des AuRergewshnlichen in den
Alltag. Nach Josef Isensee ist das Charakteristikum der »schonen Literatur«
eine Fokussierung auf den Grenzfall, und gerade daraus beziehen Schmitts
Schriften ihre Faszination. Schmitt verspricht, durch seine wissenschaftliche
Begriffsarbeit die >letzten Vertiefungen in die Wirklichkeit, gewissermaflen
die Wurzel des Sozialen freizulegen.*® Die mit dieser Unterscheidung von
Normalitit und Ausnahme verbundene Erzihlform besticht vordergriindig
durch »kaltbliitige Klarheit«*’, allerdings verzichtet Schmitt hiermit — bei-
spielsweise bei seiner Anthropologie — auf eine umfassende und abwigende
Darstellung.*®

Vor dem Hintergrund der Frage nach der pessimistischen Haltung der Tex-
te gilt es genau zu differenzieren: 1. Schmitts Schreibstil besticht durch eine
isthetische Qualitit, und die Argumentation zieht nicht zuletzt daraus ihre
Uberzeugungskraft. 2. Schmitt dsthetisiert die Gewalt. Trotz aller Angriffe auf

453 | Bohrer 1978, S. 294.

454 | Schmitt 2009b, S. 50.

455 | Isensee 2002, S. 67.

456 | Josef Isensee schreibt in diesem Zusammenhang: »Der Asthet dagegen fiihlt sich
angezogen vom organischen Kult der Ausnahme und dem intellektuellen Spiel mit dem
Feuer. Carl Schmitt selber dementiert, daf} ihn eine »romantische Ironie fiir das Para-
doxe«leite. Doch die Ausnahme, wie er sie darstellt, ist interessanter als der Normalfall,
weil in ihr die Kraft des wirklichen Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten
Mechanik durchbricht.« Ebd., S. 67.

457 | Flickinger 1990a, S. 4. Siehe beispielsweise: »Was das menschliche Leben an
Wert hat, kommt nicht aus einem R&sonnement; es entsteht im Kriegszustande bei
Menschen, die, von grofien mythischen Bildern beseelt, am Kampfe teilnehmen; [...].
Kriegerische, revolutionare Begeisterung und die Erwartung ungeheurer Katastrophen
gehoren zur Intensitat des Lebens und bewegen die Geschichte.« Schmitt2010a, S. 83f.
458 | Vgl. zu dieser Kritik auch: Quaritsch 1988, S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

die politische Asthetik der Romantik ist Schmitt formal-stilistisch selbst As-
thet.®? Diese Affinitit zeigt sich auch an dem ausgeprigten Interesse des Au-
tors Schmitt an Literatur, Malerei und Musik sowie an dsthetisch ansprechen-
der Kulturkritik.*® Die Kritik an der politischen Romantik entziindet sich an
der Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit jener Asthetik, Schmitt stért daran
die politische Passivitit, wohingegen er die Asthetik der politischen Entschei-
dung in seinen Schriften geradezu glorifiziert.*® Gleichwohl ist anzumerken,
dass Schmitts Textverschliisselung durch esoterische Formulierungen mit-
unter ebenfalls die geforderte Eindeutigkeit vermissen lassen.

Entscheidend fiir Schmitts politischen Pessimismus ist, dass er der As-
thetik keine politische Lésungskompetenz zugesteht. Nach Schmitt ist das
menschliche Dasein nur politisch zu rechtfertigen bzw. gewinnt hierdurch
seinen Wert. Die dazu aufgebotene Rhetorik der Bedrohlichkeit, die sich in
Ausdriicken wie »blutige Entscheidungsschlacht«*¢? zeigt, dient Schmitt dann
gleichwohl einer Asthetisierung des Politischen. Schmitts Schriften lesen sich
deshalb spannend — im Vergleich zum niichternen Duktus anderer politischen
Theorien. Ironischerweise schreibt Schmitt iber seinen Hauptgewihrsmann
Cortés das, was letztlich auch auf seinen eigenen Stil zutrifft: »Das stindige
Fortissimo starker Worte — schrecklich, blutig, furchtbar, entsetzlich, gewaltig
— nutzt sich ab, es ermiidet und verfehlt sein Ziel.«**3

Abschlieffend ist noch die Verallgemeinerungstendenz der politischen
Theorie Schmitts nachzuweisen. Diese zeigt sich u.a. an den aphoristischen
Einstiegssitzen, die nicht nur eine isthetische Komponente besitzen, sondern
ebenso Verallgemeinerungen vornehmen.*®* So erscheint es zweifelhaft, ob
tatsdchlich alle Begriffe der politischen Sphire >urspriinglich< dem Theologi-
schen entstammen.*® Die These der monokausalen-historischen Genealogie

459 | Wichtig ist, dass Schmitt die Asthetik dann ablehnt, wenn die politische Ent-
scheidungsfahigkeit davon betroffen ist: »Entscheidend ist, daR der Romantiker/Asthet
sich von aufen lebt; in der modernen Zeit bedeutet das notwendigerweise, dafl »Ge-
schmacke, sogar ein teurer und elitdrer Geschmack, massenbestimmt ist. In diesem
Sinne ist Schmitt anti-dsthetisch. Asthetizismus spiegelt eine romantisch-okkasiona-
listische Position wider und zerstort so Politik und Ethik.« Kennedy 1988, S. 245, FN 40.
460 | Vgl. hierzu insb. Schmitts Hamlet-Interpretation. Schmitt 1956. Zur Asthetik der
Kulturkritik im Friihwerk siehe: Villinger 1995.

461 | Vgl. hier zu: Meuter 1994, S. 50.

462 | Schmitt 20094, S. 30.

463 | Ebd., S. 69.

464 | Siehe zur »aphoristic form of writing« vieler Pessimisten auch: Dienstag 2006,
S. 45.

465 | Im Wortlaut schreibt Schmitt »[A]lle prdgnanten Begriffe der modernen Staats-
lehre sind sédkularisierte theologische Begriffe.« Schmitt 2009b, S. 49. Als Belege fiir

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

verdeckt, dass auch die Theologie bzw. das Kirchenrecht nicht geschichtslos
ist. So konnte Schmitt entgegen gehalten werden, dass die vormals theologi-
schen Begriffe in ihrer >urspriinglichen< Form bereits juristisch-staatsrecht-
lich angelegt sind und historisch betrachtet u.a. den profanen Zusammenhin-
gen des rdmischen Rechts entstammen.*6

Weiterhin ist die Entschiedenheit, mit der Schmitt fiir das Politische ar-
gumentiert, das Ergebnis einer Komplexititsreduktion. Der Komplexitit und
Kontingenz der modernen Gesellschaft stellt Schmitt die schlichte Unter-
scheidung von Freund/Feind entgegen und droht mit der >realen Méglichkeit
des Ernstfalls<«. Das bipolare Denken von Freund und Feind ignorierte gezielt
die Spannbreite des Politischen bzw. der Politik, indem beispielsweise die ge-
samte Innenpolitik in Form von Gesundheitspolitik, Sozialpolitik, Agrarpoli-
tik, Familienpolitik usw. ausgeklammert wird. Gleichzeitig ist die Zuspitzung
aller sozialen Gegensitze auf den Dualismus von Freund/Feind ebenfalls
eine Reduktionsleistung. Wobei diese — fiir Schmitts Theorie — entlastende
Unterscheidung nicht nur analytisch zu verstehen ist, auch wenn die Texte
das Gegenteil behaupten, ist der Dualismus ebenso eine normative Positionie-
rung, gegen die moderne Gesellschaft und die liberal-demokratische Denktra-
dition. Der Differenzierungsverlust dieser differenztheoretischen Theorie des
Politischen geht in der Folge einher mit einer analytischen Limitierung, die
es nur noch erlaubt, potenziell kriegerische Verhiltnisse und Biirgerkriegszu-
stinde zu beschreiben. Auf die Kompromisse des Alltages oder die >normale<
politische Praxis ldsst sich jener Ansatz somit gar nicht ein, diese moéglichen

diese These nennt Schmitt lediglich die Analogie von theologischem Wunder und staats-
rechtlichem Ausnahmezustand sowie die Ahnlichkeit des allmachtigen Gottes mit dem
souverdnen Staat. Wunder und Ausnahme dienen gleichermafen der Entparadoxierung
und besitzen deshalb eine dhnliche Funktion, sie verweisen auf eine Begriindung auier-
halb des Systems. Allerdings findet sich dieser Zusammenhang auch in anderen »nicht-
sékularisierten«Bereichen, so nutzt das moderne Rechtssystem die Verfassung, um die
Bedingung ihrer Moglichkeit als politischen Willen zu begriinden. Umgekehrt bezieht
sich das politische System auf die Verfassung, um die Rechtméagigkeit ihrer politischen
Entscheidungen zu beweisen.

466 | Indiesem Zusammenhang kann also mit Ernst Vollrath eingewandt werden: »Aber
selbst wenn das ohne Einschrankung stimmen sollte, wére doch zu priifen gewesen,
ob diese theologischen Begriffe, um die es sich handelt, nicht von vornherein schon
den Kern der Sakularitat in sich getragen haben, sofern sie schon juristisch angelegt
worden waren, als sie als theologische aufzutreten beanspruchten. Denn die Beanspru-
chung der Unfehlbarkeit, auf die der moderne Begriff der Souverénitat zuriick gehen
soll, entstammt dem Dictatus Papae Gregor VII. (1075), einer juristisch-staatsrecht-
lichen Selbstauslegung des Papsttums, die auf einer identitatsreprasentativen ldenti-
fikationsreihe beruht.« Vollrath 1997, S. 422.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

186

Politischer Pessimismus

Aspekte bleiben unthematisiert. Die damit einhergehenden Probleme zeigen
sich theorieimmanent an der Definition des Politischen: »Die Unterscheidung
von Freund und Feind hat den Sinn, den duflersten Intensititsgrad einer Ver-
bindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dissoziation zu bezeichnen;
[...]«*7 Zunichst bleibt bei dieser Definition unklar, wann, d.h. an welchem
Punkt, ein solcher »duflerste[r] Intensititsgrad« itberhaupt erreicht wird. Miss-
verstindlich ist weiterhin, wie die von Schmitt angedrohte Steigerung der
Feindschaft siber das Politische mdglich sein soll, wenn das Politische bereits
der »duflerste Intensititsgrad«ist. Die Verallgemeinerung liegt dariiber hinaus
darin, dass Schmitt Zwischengrade zwischen Freund und Feind systematisch
ausschlieflt. Neutralitit kann es in diesem Dualismus beispielsweise nicht
geben. SchlieRlich iibersieht Schmitt den Freund, obwohl das Politische als
Unterscheidung zwischen Freund und Feind definiert ist, kommt der Freund
faktisch nicht vor, der Feind scheint tibermichtig.

Derweil fungiert die >Logik des Politischen« als Drohkulisse gegen Positio-
nen, die eine entpolitisierte Gesellschaft fiir moglich und wiinschenswert hal-
ten. Vor diesem Hintergrund idealisiert Schmitt das Zeitalter der Staatlichkeit,
d.h. des absolutistisch-souverdnen Fiirstenstaates. Die verallgemeinernde Lo-
gik des Entweder/Oder entspricht wiederum der Methode »radikaler Begriff-
lichkeit«. Auf den ersten Blick gewinnt Schmitts Theorie durch die radikale
Begrifflichkeit an Klarheit und die Fihigkeit, komplexe Zusammenhinge auf
eindeutige Prinzipien zu bringen. Mdglich ist dies anhand der Generalisierun-
gen negativer Beobachtungen, was sich abschliefend an Schmitts Kategorien
»Raum« und »Volker« zeigen lisst:

»Romisch-katholische Vélker scheinen den Boden, die mitterliche Erde, anders zu lie-
ben; sie haben alle ihren »terrisme«. Natur bedeutet fir sie nicht den Gegensatz von
Kunst und Menschenwerk, auch nicht von Verstand und Geflihl oder Herz, sondern
menschliche Arbeit und organisches Wachstum, Natur und Ratio sind Eins.«*68

Offensichtlich griinden die Kategorien >Rémisch-katholische Vélkers, >terris-
me< bzw. >Natur« usw. auf Verallgemeinerungen, und Schmitt entwirft damit
eine Ontologie von >Volkern«. Er folgert aus dieser selbst festgelegte Idylle, dass
»im Gegensatz zu den Protestanten«*®® die Katholiken niemals ihr Heimweh
verlieren, wihrend >der Protestant< »iiberall seine Industrie aufbaut, jeden
Boden zum Feld seiner Berufsarbeit und seiner »innerweltlichen Askese< ma-
chen und schlief’lich tiberall ein komfortables Heim haben [kann, Anmd. A.] -

467 | Schmitt 2002, S. 27.
468 | Schmitt 2008, S. 18.
469 | Ebd., S. 17.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

alles, indem er sich zum Herrn der Natur macht und sie unterjocht.«*”° Diese
Fortfithrung und Radikalisierung der Weber’schen Protestantismus-These ist
gegen eine differenziertere Analyse nicht aufrechtzuerhalten.

Abschliefend belegt Schmitts — in allen Werksphasen nachweisbarer —
Antisemitismus den Hang zu Verallgemeinerungen.”! In den 1930er Jahren
ver6ffentlicht Schmitt offen antisemitische Schriften, beispielsweise »Der Le-
viathan«. Hier bedient sich die Argumentation verschworungstheoretischer
Elemente, und Schmitt behauptet, dass insbesondere der »rastlose Geist des
Juden« die Schuld am Untergang des absolutistischen Staates trigt:¥2

»Die Trager der Entfaltung dieses innerlichen Vorbehalts waren untereinander sehr ver-
schieden und sogar entgegengesetzt: Geheimbiinde und Geheimorden, Rosenkreuzer,
Freimaurer, llluminaten, Mystiker und Pietisten, Sektierer aller Art, die vielen »Stillen im
Lande« und vor allem auch hier wieder der rastlose Geist des Juden, der die Situation
am bestimmtesten auszuwerten wufte, bis das Verhaltnis von Offentlich und Privat,
Haltung und Gesinnung, auf den Kopf gestellt war.«*"3

Die sogenannten »jiidischen Deutungen« und »indirekten Gewalten« haben
sich — so Schmitts Fazit — verbiindet »zum >Fang des groflen Wals. Sie haben
ihn erlegt und ausgeweidet.«** In der Konsequenz fiithrt diese Verschworung
in Schmitts Niedergangserzihlung zur deutschen Weltkriegs-Niederlage von
1918. Im Rahmen meiner Argumentation soll dieser Beleg fiir Schmitts Pes-
simismus dienen, weil eine komplexe geschichtliche Entwicklung einseitig
negativ verallgemeinert wird und Schuldzuweisungen ausgesprochen werden,
durch die Schmitt dem >deutschen Volk« suggeriert, es sei >betrogen< worden.
In diesem Zusammenhang ist noch anzumerken, dass Schmitt seiner Selbst-
inszenierung als Betrogener folgend, auch nach dem Zweiten Weltkrieg die

470 | Ebd., S. 17f.

471 | Vgl. hierzu insb. Gross 2000.

472 | Siehe zur Struktur von Verschworungstheorien insb.: Groh 1999, S. 267ff. »Der
Leviathan im Sinne des Mythos vom Staat als der »grofien Maschine« zerbrach an der
Unterscheidung von Staat und individuelle Freiheit, in einem Zeitalter, in dem die Or-
ganisationen dieser individuellen Freiheit nur noch die Messer waren, mit denen anti-
individualistische M&chte den Leviathan zerschnitten und sein Fleisch unter sich ver-
teilten.« Schmitt 1982, S. 118. Die »innere, private Gedanken- und Glaubensfreiheit«
wurde demnach »zum Todeskeim, der den mdchtigen Leviathan von innen her zerstort
und den sterblichen Gott zur Strecke gebracht hat.« Ebd., S. 86.

473 | Ebd., S. 92. »Aus hohen Amtsstellungen heraus kann er [»der Jude«, Anm. d. A.]
in den innersten Kern dieses Staatswesens, Kénigtum, Adel und evangelische Kirche,
ideologisch verwirren und geistig paralysieren.« Ebd., S. 108.

474 | Ebd., S. 124.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.

187


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

188

Politischer Pessimismus

Uberzeugung vertritt: »Denn Juden bleiben immer Juden. Wihrend der Kom-
munist sich bessern und indern kann [...]. Gerade der assimilierte Jude ist
der wahre Feind. Es hat gar keinen Zweck, die Parole der Weisen von Zion als
falsch zu beweisen.«**

Es lisst sich somit restimieren, dass sich diese Theorie, mit der ausgeprag-
ten Selbstinszenierung des Autors, der Asthetisierung von Gewalt und Kon-
flikt sowie Verallgemeinerungen, welche Ambivalenzen nicht abbilden und
besondere Aufmerksambkeit auf negative Sachverhalte verwenden, in das ideal-

typische Modell einer politischen Haltung fiigt.

5.8 RESUMEE

Die Kritik von Schmitt am Projekt der Moderne und an der Gestalt der mo-
dernen Gesellschaft ist fundamental; die Deutung eines geschichtlichen
Fortschritts sowie einen Anlass fiir Optimismus verneint er grundsitzlich.
So bleibt abschliefend zu konstatieren, dass Schmitts Schriften dem idealty-
pischen politischen Pessimismus auffallend entsprechen: Der Staatsrechtler
vertritt eine pessimistische Anthropologie, welche den Menschen als ein min-
destens gefihrliches Wesen definiert; eine Spezies, die sich permanent selbst
bedroht. Der historische Prozess von Entpolitisierung und Neutralisierung
wird als Niedergang beschrieben, da in dessen Folge die politische Einheit und
Souverinitit verloren gehen. Schmitt bedauert jenes Verschwinden einer sou-
verdnen Instanz und idealisiert den absolutistischen Staat und die europiische
Staatenordnung des 17. und 18. Jahrhunderts. Jedoch bleibt diese Form des
Staates ein historischer Sonderfall. Im Zentrum seiner pessimistischen Ge-
schichtsdeutung steht die Wahrnehmung des Verlustes an politischer Einheit
und der Hegemonie des Okzidents: »Im Laufe eines halben Jahrhunderts hat
Europa seine Stellung als Mittelpunkt der Weltpolitik verloren. Das ist die Zeit,
in der meine wissenschaftlichen Arbeiten entstanden sind.«**

Entscheidend ist, die politische Feindschaft bleibt Teil der von Schmitt be-
schriebenen Welt, und damit ist der Ernstfall, im Sinne von kriegerischen Aus-
einandersetzungen, potenziell immer moglich. Dreht man diesen Gedanken
um, zeigen sich die Widerspriiche und Kontingenzen, die nach Schmitt die
Moderne auszeichnen, die insofern problematisch werden, dass untergriindig
die Notwenigkeit fortbesteht, widerspruchsfrei zwischen Freund und Feind
entscheiden zu miissen. Dahinter steht ein Geschichtsbild, das die Historie
entlang der Unterscheidung von Freund und Feind beschreibt und jeden in-
nerweltlichen Telos ausschliefit. Je nach Kontext begriindet Schmitt diese

475 | Schmitt 1991, S. 12.
476 | Schmitt 1988, S. 269.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Bedeutung des Politischen anthropologisch, historisch-empirisch, norma-
tiv, geschichtsphilosophisch oder mit der Substanz von Vélkern, welche sich
antagonistisch gegeniiberstehen. Dariiber hinaus fundiert Schmitt sein Ge-
schichtsbild theologisch, entsprechend lassen sich sowohl eine sikulare pessi-
mistische Philosophie der Geschichte als auch eine Theologie der Geschichte,
im Sinne eines theologischen Pessimismus, aus Schmitts Publikationen re-
konstruieren. Die theologische Geschichtstheorie interpretiert dabei den Ka-
techon — den Auf- und Niederhalter des Antichristen — so, als sei dessen welt-
geschichtliche Aufgabe, die Eschatologie aufzuschieben: ein Ereignis, das von
christlicher Seite eigentlich herbeizuwiinschen ist. Anders formuliert: Diese
pessimistische Geschichtstheorie versucht die Apokalypse aufzuschieben. So-
mit entwirft Schmitt einen apokalyptischen Zeithorizont; statt aber das apo-
kalyptische Ende der Geschichte herbeizusehnen, hofft diese pessimistische
Geschichtstheorie die Herrschaft des Antichristen und damit die Erlésung
hinauszégern zu kénnen und somit die Menschheit im diesseitigen Elend von
Feindschaft und kriegerischen Konflikten festzuhalten. Aber auch diesen Auf-
halter des Weltendes kann Schmitt im 20. Jahrhundert nicht benennen.

Mit Blick auf die von Schmitt diskutierten Losungen lisst sich konstatie-
ren, dass er nach dem Zweiten Weltkrieg keiner politischen Institution mehr
zutraut, innenpolitisch Ordnung zu stiften, d.h. tiber den Ausnahmezustand
zu entscheiden und somit auflenpolitisch iiber Freund und Feind zu entschei-
den. Als Zeitkommentator eréffnet Schmitt eine Perspektive auf das 20. Jahr-
hundert, die keine Lésungen fiir die aufgeworfenen Probleme mehr zu bieten
scheint. Die Zeitdiagnose beschreibt eine Welt, in der eine kontrollierte Form
politischer Feindschaften durch das Verschwinden innenpolitischer Souveri-
nitit und die Auflésung der Staatlichkeit nicht mehr stattfinden kann. Gleich-
zeitig verschwindet das Politische jedoch nicht aus dieser Welt: Schmitts zen-
tralem Argument zufolge ist immer mit dem Schlimmsten, der Vernichtung
der eigenen Existenz zu rechnen. Sozialitit wird hier als Kampfmodus ent-
worfen. Diese paranoide Systematik schliefft nicht-bedrohte Formen mensch-
lichen Zusammenlebens dezidiert aus und ist auch gerade deshalb pessimis-
tisch. Das selbst geschaffene Krisenszenario entfaltet theorieimmanent eine
Gesetzmifigkeit, welcher Schmitts Einheitskonzepte staatlicher Souverinitit
nicht begegnen kann. Schmitt bezieht sich normativ-positiv auf den souveri-
nen Staat, obwohl er selbst reflektiert, dass es sich um ein iiberkommenes Mo-
dell politischer Ordnung aus der Zeit vor der Franzdsischen Revolution han-
delt. Dieses wollte er bewahren bzw. wiederherstellen und die Unméglichkeit,
bzw. die daraus erwachsene Verzweiflung®’, kénnen seine Parteinahme fiir
den faschistisch qualitativ totalen Staat erkliren. Nach dem Scheitern dieser

477 | Vgl. zu diesem Zusammenhang von Pessimismus und politischen Entscheidun-
gen: Stern 1963a, S. 319.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

190

Politischer Pessimismus

politischen >Lésung« konstatiert Schmitt, die Zeit der europdischen Staatlich-
keit sei voriiber und die Bipolaritit der Welt des Kalten Krieges einer Vielheit
von neuen Freund- und Feind-Konstellationen niher als einer befriedeten
Einheit der Welt. Die pessimistische Prognose entsteht auch, weil Schmitts
Schriften Selbstreflexion, welche die Beschrinkung der eigenen Erkenntnis
thematisiert, aussparen. Alle Gegengewichte, die Schmitt aufzeigt, werden
letztlich verworfen, da sie der unberechenbaren Dynamik des Politischen nicht
gewachsen sind.

https://dol.org/10:14361/9783839441510-005 - am 14.02.2028, 16:44:18. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

