
5.	 Carl Schmitt

5.1	Vorbemerkungen

Kaum ein politischer Denker provoziert und polarisiert so stark wie Carl 
Schmitt. Entsprechend vielfältig sind die Kritiken an Person und Werk, wobei 
immer wieder – wie oben dargestellt – der Vorwurf des Pessimismus erhoben 
wurde. Gesichert scheint in diesem Kontext, dass Schmitts Kultur- und Mo-
dernitätskritik seine Schriften mit einer Vielzahl von Denkern zu Beginn des 
20.  Jahrhunderts verbindet.1 Bisher ist allerdings ungeklärt, inwiefern und 
zu welchem Grad Schmitt pessimistische Argumente und Positionen vertritt 
und wie sich seine Position im zeitlichen Verlauf verändert. 

Zweifellos besteht eine Schwierigkeit darin, dem Werk in seinen Wand-
lungen, Vieldeutigkeiten und Widersprüchen gerecht zu werden, zumal der 
Autor Schmitt in seinen Texten insistierte, seine Argumentation sei über die 
Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus erhaben und könne kei-
neswegs den »Geschichtsphilosophen des Unterganges« zugerechnet werden.2 
Entsprechend möchte Schmitt insbesondere seine Begriffsbestimmung des 
Politischen nicht als pessimistisch verstanden wissen und reklamiert:3 »Die 
Frage ist mit psychologischen Bemerkungen über ›Optimismus‹ oder ›Pessi-
mismus‹ nicht erledigt; […].«4 Im Widerspruch dazu findet sich in seinen Ta-
gebüchern im Jahr 1921 folgende Aussage: »Aber ich bin tot. Meine Existenz 
ist Pessimismus. Ich bin krank.«5 In anderer Form bestätigt Schmitt seinen 

1 | Vgl. zu dieser These Vollrath 1997, S. 421. Zu Schmitts Kultur- und Modernitätskritik 

im Frühwerk siehe: Villinger 1995.

2 | Schmitt 1991, S. 126.

3 | Vgl. Schmitt 2002, S.  58 und 64. Auch an anderen Stellen veror tet Schmitt sein 

Denken jenseits der Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus.  Vgl. Schmitt 

1955, S. 156. Schmitt schwankt in seinen Tagebucheinträgen vor 1914 zwischen »dog-

matischer Ablehnung und persönlicher Neigung zum Pessimismus«. Mehring 2009, 

S. 96. Siehe auch zur Gnosis: Groh 2014.

4 | Schmitt 2002, S. 63.

5 | Schmitt 2014, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus90

Pessimismus im Jahr 1948: »›Jugend ohne Goethe‹ (Max Kommerell), das war 
für uns seit 1910 in concreto Jugend mit Hölderlin, d.h. der Übergang vom 
optimistisch-ironisch-neutralisierenden Genialismus zum pessimistisch-akti-
ven-tragischen Genialismus.«6 Erich Schwinge hat bereits 1930 auf die Viel-
deutigkeit der »Sphinx« Schmitt hingewiesen, ohne jedoch die Frage des Pes-
simismus zu thematisieren.7 Das paradoxe Verhältnis von Pessimismus und 
Aktivismus ist wiederum genau die Problematik, die ich mit der Kategorie des 
politischen Pessimismus zu fassen versuche. Im Folgenden geht es indes nicht 
darum, die Thesen Schmitts mit einer ›richtigen‹ Faktizität oder Wirklichkeit 
abzugleichen, sondern zu sehen, wie der Autor selbst eine Weltkonstruktion in 
seinen Schriften erschafft und wie sich Problemwahrnehmung und Lösungs-
ansätze verändern. 

Zur Rekonstruktion des politischen Pessimismus werden zunächst 
Schmitts politische Anthropologie und anschließend die Niedergangswahr-
nehmung und die dazugehörige Kultur- bzw. Modernitätskritik dargestellt. 
Entscheidend für die Einordnung der Theorie sind schließlich die Geschichts-
theorie und Zukunftsprognose sowie die daraus abgeleiteten politischen Kon-
sequenzen.8 Die leitende These ist dabei, dass die Schriften Schmitts gerade 
gegen die politische Ohnmacht und Passivität des verzweifelten Pessimismus 
gerichtet sind. Dabei beruft sich Schmitt auf die Gefahr einer Ent- und Über-
politisierung, die er durch staatliche Souveränität zu bannen sucht. Normativ 
positioniert sich der Staatsrechtler gegen die Möglichkeit einer entpolitisierten 
d.h. befriedeten Moderne. Gleichzeitig attestiert er der modernen Gesellschaft 
eine Dynamik und radikale Prozesshaftigkeit, die seine statischen Rettungsver-
suche zum Scheitern verurteilen. Die Theorie mündet so in einen politischen 
Pessimismus, welchem sie eigentlich entkommen möchte. Theorieimmanent 
entfaltet die Konstruktion des Politischen eine geschichtsphilosophische bzw. 

6 | Schmitt 1991, S. 152.

7 | Schwinge 1930, S. 19, FN 39, zit.n.: Meuter 1994, S. 11. Interessant ist nun, dass 

auch Foucault in der Rezeption als »Sphinx der Postmoderne« (N.N. 1993, S. 226) be-

zeichnet wurde und der französische Philosoph für sich selbst in Anspruch nahm, einen 

sogenannten »pessimistischen Hyperaktivismus« zu ver treten.

8 | Die Untersuchung er folgt somit mittels der entwickelten sechs idealtypischen Kate-

gorien des politischen Pessimismus: Anthropologie, Niedergangsgeschichte, Kontrast-

folie, Philosophie der Geschichte, Zukunftsszenario und Haltung. Wichtig ist nochmals 

zu betonen, dass die Analyse aus den oben genannten erkenntnistheoretischen Grün-

den ausschließlich entlang der Unterscheidungslogik der Texte er folgt. Eine Historisie-

rung der Person, eine detaillier te Analyse der Verschränkungen von Leben und Werk 

sind nicht der Anspruch und werden bewusst ausgeklammert. Zum Zusammenhang von 

Leben und Werk siehe die sehr detaillier te und kenntnisreiche Biographie von Reinhard 

Mehring: Mehring 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 91

-theologische Steigerungsdynamik, die stabile politische Verhältnisse systema-
tisch ausschließt.

5.2	Politische Anthropologie

Rudimentäre anthropologische Setzungen fundieren implizit oder explizit 
jede politische Theorie, dies gilt ebenso für die Absage an die Anthropologie, 
d.h. auch eine Theorie, die anthropologische Festlegungen bewusst vermeiden 
möchte, legt sich durch jene Offenheit des Menschenbildes implizit auf be-
stimmte, eben nicht deterministische, anthropologische Annahmen fest. Die 
Frage nach ›der Natur‹, ›dem Wesen‹, oder der kontingenten Beschaffenheit 
des Menschen hat weiterhin eine politische Dimension, weil mit der jeweili-
gen Definition des Menschen bestimmte Verhaltensweisen und Handlungs-
möglichkeiten, beispielsweise Konsens oder Konflikt, wahrscheinlich oder un-
wahrscheinlich oder unmöglich werden. Diese Einschätzung wird von Schmitt 
– allerdings deutlich zugespitzter – geteilt: »Jede politische Idee nimmt irgend-
wie Stellung zur ›Natur‹ des Menschen und setzt voraus, daß er entweder ›von 
Natur gut‹ oder ›von Natur böse‹ ist.«9 Anzumerken ist, dass sich Schmitt hier 
auf politische Ideen bezieht, darüber hinaus aber an anderer Stelle jene The-
se auf politische Theorien bezieht.10 Damit diese Aussage Schmitts als ›wahr‹ 
gelten kann, bedingt sie, dass seine politische Theorie ebenfalls eine anthro-
pologische Festlegung enthält. Davon ausgehend möchte ich hier Folgendes 
diskutieren: 1. Wie positioniert sich Schmitt in dem von ihm konstatierten 
Dualismus guter/böser Mensch bzw. ungefährlicher/gefährlicher Mensch? 
2. In welchem Verhältnis steht jene Bestimmung des Menschen zu seiner 
Theorie des Politischen?

Zunächst ist anzumerken, dass es nicht einer gewissen Ironie entbehrt, 
ausgerechnet Schmitts Schrift nach einer pessimistischen Anthropologie zu 
befragen, zumal er diesen Einspruch gegen sein Menschenbild voraussah und 
abzuwehren versuchte: 

»Die Frage ist mit psychologischen Bemerkungen über ›Optimismus‹ oder ›Pessimismus‹ 

nicht erledigt; […]. Man darf – ohne die Frage nach den natürlichen Eigenschaften des 

9 | Schmitt 2009b, S.  61. Die Unterscheidung guter/böser Mensch kann ideenge- 

schichtlich als eine säkularisier t-theologische Unterscheidung gedeutet werden. Aus-

gehend von Schmitts Überlegungen, dass alle politischen Begrif fe der säkularisier t-

theologischen Sphäre entstammen, ist anzunehmen, dass er die These teilt, die mora-

lische Unterscheidung von gut/böse mit ihren politischen Implikationen habe ebenfalls 

hier ihren ›Ursprung‹.

10 | Vgl. Schmitt 2002, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus92

Menschen entscheiden zu wollen – doch wohl sagen, daß die Menschen im allgemeinen, 

wenigstens solange es ihnen er träglich oder sogar gut geht, die Illusion einer ungefähr-

lichen Ruhe lieben und ›Schwarzseher‹ nicht dulden.«11 

Einsprüchen gegen seine politische Theorie und Anthropologie entgegnet 
Schmitt: »[…] der Beobachter politischer Phänomene kann, wenn er konse-
quent bei seinem politischen Denken bleibt, auch in dem Vorwurf der Im-
moralität und des Zynismus immer wieder nur ein politisches Mittel konkret 
kämpfender Menschen erkennen.«12 Mit diesem Satz versucht sich Schmitt 
nicht nur gegen Kritik vorausschauend zu panzern, sondern spricht zugleich 
einen wichtigen Aspekt an: Begriffe werden politisch eingesetzt, und gerade 
wissenschaftliche Begriffe können politisch verwandt werden. Weiterhin ist 
Schmitt beizupflichten, dass es wohl kaum mit ›psychologischen Bemerkun-
gen‹ getan ist, wie schon in Kapitel 3. ausgeführt wurde. Dennoch sind die 
expliziten und impliziten anthropologischen Prämissen von entscheidender 
Bedeutung für den Aufbau einer politischen Theorie, eine Einschätzung, die 
Schmitt – wie oben belegt – teilt. Entsprechend ist das Zitat nicht nur die prä-
ventive Antwort an etwaige Kritiker, sondern ebenso ein Vorwurf an alle, die 
glauben, in einer harmlosen Welt zu leben und sich in die »Illusion einer un-
gefährlichen Ruhe« flüchten. Der Vorwurf der Illusion ist gleichermaßen als 
Dekadenzvorwurf wie Drohkulisse zu verstehen. Von der epistemologischen 
Schwierigkeit, von »den Menschen im Allgemeinen« zu sprechen, zeigt sich 
Schmitt unbeeindruckt, generalisiert und leitet aus diesem Wissen den Vor-
wurf ab: Solange es ›den Menschen‹ gut oder erträglich gehe, ließen sie sich 
täuschen.13 

Wenn ›die Menschen‹ nun derart stark auf Umweltfaktoren reagieren wie 
Schmitt suggeriert, stellt sich die Frage nach diesen Umweltbedingungen. Die 
zentrale Botschaft des Textes »Der Begriff des Politischen« – und gleichzeitig 
entscheidend für Schmitts Anthropologie – ist die Wahrung, dass Sicherheit 
eine »Illusion« ist und es friedliche Verhältnisse nicht dauerhaft geben kann. 
Jene ›Wahrheit‹ resultiert unmittelbar aus der Konstruktion des Politischen, 
als Unterscheidung von Freund und Feind. Nach Schmitt bezeichnet das Poli-
tische »den äußersten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer 

11 | Ebd., S. 63 und 65.

12 | Ebd., S. 67.

13 | An anderer Stelle drückt Schmitt dies folgendermaßen aus: »Die Menschen suchen 

im Allgemeinen weder die Wahrheit noch die Wirklichkeit, sondern nur das Gefühl ihrer 

Sicherheit. Ist die akute Gefahr vorbei und die unmittelbare Angst überstanden, so ist 

ihnen jeder Sophismus und jede Trivialität recht und selbst jedes Possenspiel willkom-

men, wenn es nur ablenkt von der schrecklichen Erinnerung.« Schmitt 2009a, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 93

Assoziation oder Dissoziation«14, wobei Dissoziation/Feindschaft, »[…] die 
Negation der eigenen Art der Existenz […]« bedeutet bzw. bedeuten kann.15 
Die andere Seite, die Assoziation/Freundschaft, wird von Schmitt nicht wei-
ter diskutiert, die »reale Möglichkeit« des Friedens ist somit nur in impliziter 
Abgrenzung Teil von Schmitts Überlegungen. Dieses Intensitätsmodell weist 
dem Politischen eine einzigartige Rolle jenseits von modernen Gebietsrationa-
litäten zu: Jeder menschliche Lebensbereich kann durch Freundschaft (Asso-
ziation) oder Feindschaft (Dissoziation) politisiert werden. Der Begriffsbestim-
mung folgend besitzt das Politische keinen besonderen Inhalt, prinzipiell kann 
alles ins Politische gesteigert, d.h. bis zur existentiellen Auseinandersetzung 
auf Leben und Tod zugespitzt werden. »Die Begriffe Freund, Feind und Kampf 
erhalten ihren realen Sinn dadurch, daß sie insbesondere auf die reale Mög-
lichkeit der physischen Tötung Bezug haben und behalten.«16 Entsprechend 
ist das Verhältnis von Freund und Feind konstituiert durch ihren höchsten 
Intensitätsgrad, den »Ernstfall«: den realen körperlichen Kampf im Krieg.17 
Allerdings ist nicht der Kampf selbst politisch, sondern die ›reale Möglichkeit‹, 
dass es so weit kommt: 

»Der Krieg ist durchaus nicht Ziel und Zweck oder gar Inhalt der Politik, wohl aber ist er 

als reale Möglichkeit immer vorhandene Voraussetzung, die das menschliche Handeln 

und Denken in eigenartiger Weise bestimmt und dadurch ein spezifisch politisches Ver-

halten bewirkt.«18 

Dabei ist es einerlei, ob es die ästhetische, moralische, ökonomische Unter-
scheidung betrifft: Wenn sich die Gegensätze aufladen, den schwer zu be-
stimmenden »äußersten Intensitätsgrad« überschreiten, erheben sie sich ins 
Politische, dann wird aus schön/hässlich, gut/böse, nützlich/unnütz in letzter 
Konsequenz: Freund/Feind. Für die Rekonstruktion jenes Typus von Pessimis-
mus ist es wichtig, noch einmal zu betonen, dass das Politische im Sinne die-
ser Theorie kein inhaltliches Gebiet ist wie beispielsweise die Wirtschaft, die 

14 | Schmitt 2002, S. 27.

15 | Ebd., S. 27.

16 | Ebd., S. 33.

17 | Ebd., S. 35. Das Pochen auf den existenziellen Ernst des politischen »Blutopfers« 

findet sich ebenso bei Ver tretern des Pessimismus der jüngeren Vergangenheit, siehe 

beispielsweise Botho Strauß’ Anklage in »Anschwellender Bockgesang«. »Daß ein Volk 

sein Sittengesetz gegen andere behaupten will und dafür bereit ist, Blutopfer zu brin-

gen, das verstehen wir nicht mehr und halten es in unserer liberal-liber tären Selbst-

bezogenheit für falsch und verwerflich.« Strauß 1993. Zu Botho Strauß’ Kulturpessimis-

mus siehe ebenfalls: Essenberg 2004.

18 | Schmitt 2002, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus94

Wissenschaft oder die Kunst.19 Die Voraussetzung dafür, dass etwas politisch 
wird, ist für Schmitt ein Gegensatz, der »stark genug ist, die Menschen nach 
Freund und Feind effektiv zu gruppieren«.20 Dementsprechend wird – wie 
Leo Strauss treffend angemerkt hat – jede »Neben- und Gleichordnung des 
Politischen mit den modernen ›Kulturprovinzen‹ ausdrücklich verworfen: Die 
Unterscheidung von Freund und Feind ist ›jenen anderen Unterscheidungen 
… nicht gleichwertig und analog‹; das Politische bezeichnet kein ›eigenes neues 
Sachgebiet‹ (27)«.21 Schmitt benennt es selbst ganz eindeutig; das Politische 
bezeichnet »kein Sachgebiet, sondern nur den Intensitätsgrad einer Assozia-
tion und Dissoziation von Menschen«.22 Die Definition des Politischen als 
Unterscheidung von Freund und Feind entzieht sich zudem pluralistischen 
Definitionsbemühungen anderer Theorien, die das Politische auf die Politik 
des Staates reduzieren, etwa in liberaler Tradition von Wirtschafts-, Bildungs-, 
Landwirtschafs-, Gesundheitspolitik usw. ausgehen und, wie beispielsweise 
die Systemtheorie Niklas Luhmanns, die Politik als Subsystem der modernen 
Gesellschaft behandeln. 

In Abgrenzung dazu ist es Schmitts Ziel, dass das Politische in der Mo-
derne nicht mit der Politik gleichgesetzt wird, eben nicht auf das Niveau einer 
bloßen Gebietsrationalität herabsinkt, und deshalb insistiert er auf der Unhin-
tergehbarkeit des Politischen.23 Aufgrund der potenziell immer vorhandenen 

19 | Wobei anzumerken ist, dass Schmitt sich mit diesen drei Unterscheidungen impli-

zit auf Aristoteles’ Anthropologie bezieht, wonach das Gute/Schlechte, Gerechte/Un-

gerechte und Nützliche/Schädliche nur durch die menschliche Sprache kommunizier t 

werden können und dadurch erst ökos und polis möglich werden.

20 | Ebd., S. 37.

21 | Strauss 1988, S.  102f. Anders formulier t: Das Politische ist kein Funktionssys-

tem einer funktional dif ferenzier ten Gesellschaft neben anderen, eine solche Gesell-

schaftsperspektive entspringt nach Schmitt dem Denken des Liberalismus und ist ab-

zulehnen. Schmitt fügt jene Pointe erst nach der Kritik von Leo Strauss in der Ausgabe 

des Begrif fs des Politischen von 1932 ein. Vgl. Meier 1988. Gleichwohl reflektier t gera-

de Schmitts Zeitdiagnose die Etablierung von Funktionssystemen. Die wirkungsvollste 

Waffe im Kampf gegen das Politische ist dabei – so Schmitt – die Implementierung von 

autonomen Gebieten, wie beispielsweise Wir tschaft, Wissenschaft usw. und die damit 

einhergehende Dezentralisierung. 

22 | Schmitt 2002, S. 38.

23 | »Die politische Einheit ist infolgedessen immer, solange sie überhaupt vorhanden 

ist, die maßgebende Einheit, total und souverän. ›Total‹ ist sie, weil erstens jede Un-

gelegenheit potenziell politisch sein und deshalb von der politischen Entscheidung be-

troffen werden kann: und zweitens der Mensch in der politischen Teilnahme ganz und 

existenziell er faßt wird. Die Politik ist das Schicksal.« Schmitt 1933, S. 21. Von Bedeu-

tung ist hier, dass der Begrif f der Totalität zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Italien auf-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 95

Feindschaft kann sich niemand entziehen, weil »nichts der Konsequenz des 
Politischen entgehen«24 kann, und »überall in der politischen Geschichte, 
außenpolitisch wie innenpolitisch, erscheint die Unfähigkeit oder Unwilligkeit 
zu dieser Unterscheidung [von Freund und Feind, Anm. d. A.] als Symptom 
des politischen Endes«.25 D.h. trotz aller Ordnungs- und Zivilisierungsversu-
che menschlicher Verhältnisse besteht die Feindschaft bzw. die Trennung von 
Freund und Feind fort, womit Schmitt eine anthropologische Konstante be-
hauptet, wie ich weiter unten zeigen werde. 

Hervorzuheben ist weiterhin, dass das Politische keinesfalls im Sinne der 
persönlichen Feindschaft einzelner Individuen und Privatpersonen verstan-
den werden darf, sondern in diesem theoretischen Kontext ausschließlich die 
öffentliche Feindschaft bzw. Freundschaft einer »kämpfenden Gesamtheit von 
Menschen«26 oder »landnehmenden Gruppen«27 bezeichnet. Jeder Einzel-
ne hat nicht als Individuum einen politischen Feind, sondern qua Gruppen-
zugehörigkeit. Ferner ist auffallend, dass die Ausführungen beispielsweise 
im Begriff des Politischen den existenziellen Ernst des Politischen und des 
Kampfes ästhetisieren und glorifizieren, dabei aber nicht auf die individuelle 
Perspektive des einzelnen Frontsoldaten, im Sinne von Ernst Jüngers ›Kampf 
als inneres Erlebnis‹ oder Ähnliches, zurückgreifen. Schmitts Argumentation 
operiert zum Teil mit ähnlichen Unterscheidungen, allerdings nur auf der Ma-
kroebene: Was bei Jünger das Individuum betrifft, ist hier der Ernstfall des 
politischen Gemeinwesens bzw. des Staates.

Jene Perspektive trennt Schmitt signifikant vom Pessimismus Arthur 
Schopenhauers.28 Die Leiden des Einzelnen, die Schopenhauers Philosophie 
ins Zentrum rückt, sind für den Staatsrechtler Schmitt unerheblich. Bereits 
1913 hatte er in einer Besprechung gegen Schopenhauer Stellung bezogen, weil 
dessen Individualismus für das »Recht auf Existenz und Nichtverneinung« 
und »Notwehr« eintritt; auf dieser Basis ist nach Schmitt jedoch keine »Be-
gründung der Autorität des Staates« möglich.29 Schopenhauer will den Staat 
auf seine Schutzfunktion reduziert wissen, Schmitt präferierte einen qualita-

kommt und die umfassende Kontrolle aller Lebensbereiche der modernen Gesellschaft 

bezeichnet: »Kennzeichen des Totalitären ist die Unbedingtheit des Wollens, dem alles 

›Entgegengesetzte‹ nicht nur zum Feind wird, sondern vollständige Vernichtung fordert.« 

Noetzel und Krumm 2003, S. 108.

24 | Schmitt 2002, S. 36.

25 | Ebd., S. 67.

26 | Ebd., S. 29.

27 | Schmitt 2011, S. 16.

28 | Siehe zur gegenteiligen These: Bohrer 1983, S. 292.

29 | Schmitt 1913b, S. 27ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus96

tiv totalen Staat, und seine sogenannte »Philosophie des konkreten Lebens«30 
sperrt sich systematisch gegen jede Form des Pessimismus, die das Leid des 
Individuums in den Mittelpunkt stellt. Schopenhauers »unbewußter, un-
erklärlicher, drangvoller Wille« ist für Schmitt politische Romantik, die ganze 
philosophische Konstruktion des Willens »ein in kosmische Dimensionen pro-
jiziertes romantisches Subjekt«.31 

Schmitts Perspektive auf das Politische steht dagegen in unmittelbarem 
Zusammenhang mit seinen anthropologischen Prämissen. Ausgehend von 
der Bestimmung des Politischen als der Unterscheidung von Freund und 
Feind diskutiert Schmitt unterschiedliche Theorien entlang der Frage, ob sie 
ein positives oder negatives Menschenbild entwerfen.32 Mit dem Ergebnis, 
dass alle Theorien, die die Konsequenz des Politischen, d.h. die existenzielle 
Gefahr der Feindschaft, nicht in gleicher Weise annehmen, strenggenommen 
keine politischen Theorien sind: 

»Weil nun die Sphäre des Politischen letzten Endes von der realen Möglichkeit eines 

Feindes bestimmt wird, können politische Vorstellungen und Gedankengänge nicht 

gut einen anthropologischen ›Optimismus‹ zum Ausgangspunkt nehmen. Sonst wür-

den sie mit der Möglichkeit des Feindes auch jede spezifische politische Konsequenz 

aufheben.«33 

Da Schmitt hier selbst von Optimismus spricht, führt er damit die Unter-
scheidung von Optimismus und Pessimismus wieder ein, welche er innerhalb 
des Textes eine Seite zuvor noch als unergiebig verworfen hatte. Dabei betont 
er wiederum: Ernsthafte und echte politische Theorien und Anthropologien 
müssen immer mit der realen Möglichkeit des Konfliktfalls rechnen. Entspre-
chend empfiehlt es sich, quasi als Präventivmaßnahme, vom Schlimmsten 
auszugehen. Anders formuliert: Ernsthafte und echte politische Theorien sind 
nur jene, die auf einer negativen Anthropologie gründen. Pessimistisch sind 
diese Theorien, weil sie friedliche Verhältnisse immer als bedroht und vorü-
bergehend betrachten. Menschliches Zusammenleben ist niemals harm- oder 
konfliktlos – so zumindest Schmitt. Aus der Welt zu schaffen ist »die Gefahr 

30 | Schmitt 2009b, S. 22.

31 | Schmitt 1998, S. 89f. Siehe zur Ablehnung Schopenhauers durch Schmitt weiter-

hin: Vgl. Schmitt 1991, S. 46.

32 | Schmitt unterstellt dabei, dass nicht nur alle politischen Theorien in der anthropo-

logischen Frage nach der Natur des Menschen Partei ergreifen, sondern ebenso alle 

»politische Ideen«. Vgl. Schmitt 2009a, S. 26.

33 | Schmitt 2002, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 97

des Politischen«34 schon gar nicht durch Moral oder guten Willen, jederzeit 
kann das Politische hinter der ›unechten Fassade‹ hervorbrechen: 

»Demnach bleibt die merkwürdige und für viele sicherlich beunruhigende Feststellung, 

daß alle echten politischen Theorien den Menschen als ›böse‹ voraussetzen, d.h. als 

keineswegs unproblematisches, sondern als ›gefährliches‹ und dynamisches Wesen 

betrachten.«35 

Eine merkwürdige Formulierung: Einerseits weist Schmitt seine Bemühun-
gen implizit als ›echte politische Theorie‹ aus, anderseits legt er sich mit dieser 
Aussage nicht direkt auf die Boshaftigkeit des Menschen fest. In der Rezeption 
gilt Schmitts Formulierung dagegen häufig als klares Plädoyer für die Bos-
haftigkeit des Menschen, obwohl die Aussage nicht eindeutig ist.36 Die Argu-
mentation hat gewissermaßen einen doppelten Boden: Schmitt behauptet im 
›Begriff des Politischen‹ nicht, der Mensch sei im Allgemeinen ›böse‹, sondern 
empfiehlt der politischen Theorie lediglich, von der Boshaftigkeit auszugehen, 
weil die Bedrohungslage, d.h. die Möglichkeit des Krieges, dies erfordert. 
Unter jener Prämisse sind alle Theorien gut beraten, vom ›bösen‹ Menschen in 
der Sphäre des Politischen auszugehen, weil in dieser Festlegung die Gefähr-
lichkeit und unberechenbare Dynamik des Menschen eingelassen sind. Ob der 
Mensch nun ›wirklich‹ moralisch böse, ökonomisch unnütz oder ästhetisch 
hässlich ist, könnte die politische Anthropologie Schmitts prinzipiell offen las-
sen, solange nicht arglos eine Welt voller Freunde vorausgesetzt und damit 
»die reale Möglichkeit der physischen Tötung«37 durch Feinde geleugnet wird. 

Gleichwohl erweckt Schmitt selbst durch verschiedene Formulierungen 
den Eindruck, seine Anthropologie gründe auf dem Dogma der Erbsünde, und 
zwar in einer Variante, die von der moralisch-theologischen Verurteilung des 
Menschen als ›böse‹ ausgeht.38 Im ›Begriff des Politischen‹ wird allerdings 
neben der moralischen auch jede explizit theologische Aufladung durch die 
Erwähnung der Erbsünde o. ä. vermieden.39 Wird die Suche nach moralischen 
oder theologischen anthropologischen Bekenntnissen dagegen auf andere 
Schriften ausgeweitet, finden sich durchaus Belegstellen, welche die Bos-
haftigkeit des Menschen unterstreichen, beispielsweise der Tagebucheintrag 

34 | Schmitt 1982, S. 127.

35 | Schmitt 2002, S. 61.

36 | Siehe zu dieser Kritik: Balke 1990, S. 37ff.

37 | Schmitt 2002, S. 33.

38 | Siehe beispielsweise: Schmitt 1998, S. 6f.

39 | Vgl. hierzu: Groh 1998, S. 204. Die These einer bewussten Vermeidung legt insb. 

die akribische Überarbeitung des Textes gerade nach der Kritik vonseiten Leo Strauss’ 

nahe: Vgl. Meier 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus98

vom 24.01.1915: »Die Natur ist feindlich, der Mensch von Natur böse.«40 Trotz 
dieser unzweideutigen Aussage vertritt Schmitt ebenfalls die exakt gegentei-
lige Überzeugung, etwa in der wenige Jahre danach publizierten Schrift »Zur 
Sichtbarkeit der Kirche«, in welcher er sich offensiv auf eine christliche Posi-
tion beruft, um die ›Boshaftigkeit des Menschen‹ zu verwerfen: »Wer die Sün-
de der Menschen noch so tief erkennt, wird durch die Menschwerdung Gottes 
wieder zu dem Glauben gezwungen, dass der Mensch und die Welt ›von Natur 
gut‹ sind.«41 Jene widersprüchliche Positionierung erfährt dann 1922 in der 
Schrift »Politische Theologie« eine erneute Wendung. Hier zitiert Schmitt das 
Menschenbild Donoso Cortés’, welcher sich ausgehend von der Erbsünde zur 
Boshaftigkeit des Menschen bekennt.42 Schmitt positioniert sich hierzu wie-
derum zwiespältig. Zunächst distanziert er sich von Cortés’ Auslegung des 
»Dogmas der Erbsünde«: 

»Allerdings hat er [Cortés, Anm. d. A.] es polemisch radikalisier t zu einer Lehre von der 

absoluten Sündhaftigkeit und Verworfenheit der menschlichen Natur. Denn das tri-

dentische Dogma von der Erbsünde ist nicht einfach radikal. Es spricht, im Gegensatz 

zur lutherischen Auffassung, nicht von Nichtswürdigkeit, sondern nur von einer Entstel-

lung, Trübung, Verwundung, und läßt die Möglichkeit zum natürlichen Guten durchaus 

bestehen.«43 

40 | Schmitt 2005, S. 304.

41 | Schmitt 1917, S.  78. Mehring schließt aus dieser inkonsistenten Gemengelage: 

»Dem einzelnen Menschen traut er zwar weiterhin alles erdenkliche Böse zu und auch 

sich selbst geißelt er in allen Tönen christlicher Demutsrhetorik als ›Sünder‹. Grund-

sätzlich aber ist ihm der Mensch durch Gott ›von Natur aus‹ gut.« Mehring 2009, S. 97.

42 | Schmitt schreibt hier über Cortés’ Menschenbild: »Seine [Cortés’] Verachtung des 

Menschen kennt keine Grenzen mehr; ihr blinder Verstand, ihr schwächlicher Wille, der 

lächerliche Elan ihrer fleischlichen Begierden scheinen ihm so erbärmlich, daß alle Wor-

te aller menschlichen Sprachen nicht ausreichen, um die ganze Niedrigkeit dieser Krea-

tur auszudrücken. Wäre Gott nicht Mensch geworden – das Reptil, das mein Fuß zer tritt, 

wäre weniger verächtlich als ein Mensch. Die Stupidität der Massen ist ihm ebenso er-

staunlich wie die dumme Eitelkeit ihrer Führer. Sein Sündenbewußtsein ist universal, 

furchtbarer als das eines Puritaners. […] Die Menschheit taumelt blind durch ein La-

byrinth, dessen Eingang, Ausgang und Struktur keiner kennt, und das nennen wir Ge-

schichte; die Menschheit ist ein Schif f, das ziellos auf dem Meer umhergeworfen wird, 

bepackt mit einer aufrührerischen, ordinären, zwangsweise rekrutier ten Mannschaft, 

die gröhlt und tanzt, bis Gottes Zorn das rebellische Gesindel ins Meer stößt, damit 

wieder Schweigen herrsche.« Schmitt 2009b, S. 63.

43 | Schmitt 2009a, S. 27. Siehe zu Schmitts Deutung der Trinität auch: Schmitt 1970, 

S. 116-124.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 99

Schmitt sieht in Cortés’ Anthropologie demnach eine »Übertreibung der natür-
lichen Bosheit und Nichtswürdigkeit des Menschen«44 und grenzt sich selbst 
von dessen »vernichtendem Pessimismus und [solcher] Menschenverachtung« 
ab.45 Trotz dieser Distanznahme wird Cortés’ nicht ohne Grund eingeführt, 
Schmitt empfiehlt den Autoren der Gegenrevolution als ernstzunehmenden 
Staatstheoretiker und Gesellschaftsdiagnostiker auf der Höhe der Zeit. Nach 
Schmitt gilt es, von Cortés und dessen pessimistischer Anthropologie in posi-
tiver Anlehnung zu lernen.46 

Letztlich ist damit die Frage, ob Schmitt von der theologischen und/oder 
moralischen Boshaftigkeit des Menschen überzeugt ist, nicht widerspruchs-
frei durch philologische Vergleiche zu beantworten. Vielmehr illustrieren die 
Zitatstellen, wie inkonsistent und widersprüchlich Schmitts Aussagen ausfal-
len. Dabei zeigt sich ebenfalls, dass Schmitt keine fundierte anthropologische 
Theorie erarbeitet und zudem den avancierten anthropologischen Diskurs der 
1920er und 1930er Jahre komplett ignoriert.47 Gleichwohl ist dessen philoso-
phische Qualität für die Analyse des pessimistischen Gehalts des Menschen-
bildes Schmitts nicht entscheidend.48 

44 | Schmitt 2009a, S. 28. »Der Gegensatz des ›von Natur bösen‹ und des ›von Natur 

guten‹ Menschen, dieser für die politische Theorie entscheidenden Frage, ist im triden-

tinischen Dogma keineswegs mit einem einfachen Ja oder Nein beantwortet; vielmehr 

spricht das Dogma, zum Unterschied von der protestantischen Lehre einer völligen Kor-

ruption des natürlichen Menschen, nur von einer Verwundung, Schwächung oder Trü-

bung der menschlichen Natur und läßt dadurch in der Abwendung manche Abstufungen 

und Anpassungen zu.« Schmitt 2008, S. 13.

45 | Schmitt 2009a, S. 71.

46 | An der »Staatsphilosophie der Gegenrevolution« schätzt der deutsche Staatstheo-

retiker das Bewusstsein, »daß die Zeit eine Entscheidung verlangt.« Schmitt 2009b, 

S. 69. »Der Grund liegt darin, daß in der bloßen Existenz einer obrigkeitlichen Autorität 

eine Entscheidung liegt und die Entscheidung wiederum als solche wertvoll ist, weil es 

gerade in den wichtigsten Dingen wichtiger ist, daß entschieden werde, als wie ent-

schieden wird.« Schmitt 2009a, S. 25.

47 | Rüdiger Kramme etwa hat die These ver treten, Helmuth Plessners Anthropologie 

sei geeignet, die »Leerstelle einer basalen Anthropologie in Schmitts politischer Theo-

rie einzunehmen« Kramme 1989, S. 159. Christian von Krokow hat Schmitts Anthropo-

logie bereits in den 1950er Jahren kritisier t. Vgl. Krockow 1958.

48 | Zur Unterscheidung von Mensch und Tier bei Schmitt siehe: Schmitt 1955, S. 53ff. 

Zur These, dass Schmitts Anthropologie auf Anerkennungsverhältnissen in Hegeliani-

scher Tradition gründet, siehe insb.: Balke 1990, S.  54-62. »›Politisch‹ im Sinne Carl 

Schmitts ist der Mensch, der sein Leben im Kampf um Anerkennung, in einem reinen 

Prestigekampf einsetzt.« Ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus100

Dass Schmitts anthropologische Setzungen zweifellos auf pessimistische 
Überzeugungen verweisen, illustriert der Zusammenhang des Menschenbil-
des mit der Konstruktion des Politischen: »Theoretiker der Politik wie Machia-
velli, Hobbes, öfters auch Fichte, setzen mit ihrem ›Pessimismus‹ im Wahrheit 
nur die reale Wirklichkeit oder Möglichkeit der Unterscheidung von Freund 
und Feind voraus.«49 Da Schmitt nun ebenfalls die stets vorhandene ›reale 
Möglichkeit‹ jener Unterscheidung betont, liegt es im Umkehrfall nahe, dass 
er mit den genannten Referenzautoren eine pessimistische ›Wahrheit‹ aus-
spricht – auch wenn er sich durch die gesetzten Anführungszeichen von dieser 
Kategorie distanzieren möchte. Vor dem Hintergrund der Bedrohungslage des 
›Ernstfalls‹ zeugt die Frage nach Pessimismus oder Optimismus aus Schmitts 
Perspektive lediglich davon, dass das eigentliche Problem nicht gesehen wird. 
Alle Kritiken, die politische Anthropologien hinsichtlich pessimistischer und 
optimistischer Grundhaltungen sortieren, greifen – so Schmitt – zu kurz: Ers-
tens haben sie nicht verstanden, dass diese Begriffe politisch verwandt werden, 
und zweitens übersehen sie die ›eigentliche Gefahr‹: Die Menschen sind für-
einander immer gefährlich und bedürften deshalb einer Ordnung, d.h. einer 
starken Hand, die sie führt, kontrolliert und letztlich vor sich selbst schützt. 
Das Ziel ist es, die Selbstgefährdungspotenziale der »sekuritätsbedürfti-
gen«50 Menschen zu kontrollieren. Was Schmitt dabei übersieht oder verber-
gen möchte, ist, dass die Annahme der Gefährlichkeit des Menschen und die 
Konstruktion einer Welt, in welcher der »Ernstfall« immer greifbar ist, selbst 
pessimistisch sind.

Unstrittig scheint nun, dass Schmitts Theorie mindestens auf dem Axiom 
der Gefährlichkeit gründet. Erst die Gefahr des Ernstfalls verleiht der mensch-
lichen Existenz ihren Wert.51 Ob der Mensch nun gut oder schlecht ist und 
ob dies theologisch ›korrekt‹ begründet ist, erscheint vor der politischen Be-
drohungslage fast redundant, da die Gefährlichkeit des Menschen bereits fest-
steht. Schmitt schreibt selbst: »Die ›Bosheit‹ kann als Korruption, Schwäche, 
Feigheit, Dummheit, aber auch als ›Rohheit‹, Triebhaftigkeit‹, Vitalität, Irra-
tionalität usw.«52 erscheinen. Unter dieser sehr weiten Definition von Bosheit 
lässt sich nach Schmitt ebenso die Gefährlichkeit subsumieren.53 Schmitt 

49 | Schmitt 2002, S. 64.

50 | Ebd., S. 65.

51 | »Was das menschliche Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Räsonnement; 

es entsteht im Kriegszustande bei Menschen, die, von großen mythischen Bildern be-

seelt, am Kampfe teilnehmen; […]. Kriegerische, revolutionäre Begeisterung und die 

Erwartung ungeheurer Katastrophen gehören zur Intensität des Lebens und bewegen 

die Geschichte.« Schmitt 2010a, S. 83f. 

52 | Schmitt 2002, S. 59.

53 | Vgl. Schmitt 2002, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 101

könnte die Unterscheidung vom bösen/guten Menschen sogar unterlaufen, 
durch die Umstellung der Differenz von gefährlich/ungefährlich – somit wür-
de er quasi von einer moralischen oder theologischen Parteinahme absehen 
und ausschließlich die existenzielle Dimension des Politischen betonen. Pessi-
mistisch ist die Anthropologie unabhängig davon, weil sie in dem Glauben an 
die unhintergehbare Gefährlichkeit des Menschen fundiert ist. Pessimistisch 
bedeutet in jenem Zusammenhang: Selbst in einer perfekten Welt stellen die 
Menschen füreinander eine Bedrohung dar, womit eine solche Welt letztlich 
ausgeschlossen ist. Darüber hinaus besitzt Schmitts Warnung den Charakter 
einer selbsterfüllenden Prophezeiung: Die Angst vor dem Menschen bzw. die 
»existentielle Angst des Menschen«54 zwingt zu Präventivmaßnahmen, welche 
die Bedrohungslage und Gefährlichkeit immer wieder selbst neu erzeugen. 

Die hermetische Entgegensetzung von positiver und negativer Anthropolo-
gie im Begriff des Politischen ist überdies als Polemik oder Simplifizierung zu 
verstehen. Schmitt nutzt die Entgegensetzung, um die komplexen Menschen-
bilder verschiedener politischer Theorien indifferent auf die Dichotomie von 
gut/böse zu reduzieren und die Abstufungen anthropologischer Konstruktion 
zu verdecken. Dahinter steht die Absicht, die politische Theorie bzw. Ideologie 
des Liberalismus und Anarchismus als blauäugig darzustellen. Schmitt führt 
mit seinen intellektuellen Angriffen auf andere Theorien performativ die pole-
mische d.h. politische Dimension von wissenschaftlichen Begriffen vor und 
verschärft die Gegensätze. Durch die Unterscheidung von bösen und guten 
Menschenbildern lässt sich Schmitt vor allem selbst auf den Dualismus von 
pessimistischer und optimistischer Anthropologie ein – was erstaunt, zumal 
der Text jene Unterscheidung zuvor dekonstruiert. 

Entscheidend ist für diese Konstruktion des Politischen folgende Annah-
me: »Politisches Denken und politischer Instinkt bewähren sich also theore-
tisch und praktisch an der Fähigkeit, Freund und Feind zu unterscheiden.«55 
Begründet wird jener Prüfstein des politischen Denkens hier aufgrund der 
Bedrohung: »Dadurch, daß ein Volk nicht mehr die Kraft oder den Willen hat, 
sich in der Sphäre des Politischen zu halten, verschwindet das Politische nicht 
aus der Welt. Es verschwindet nur ein schwaches Volk.«56 Neutralität ist damit 
keine politische Option, sondern Selbstaufgabe. »Die miteinander ringenden 
Mächte handeln in einem Raum fortwährender Gefahr und Gefährdung. Sie 
sind verloren, wenn sie Freund und Feind nicht richtig zu unterscheiden wis-
sen.«57 Letztlich bedient sich Schmitt einer zirkulären Argumentation: Der Be-

54 | Schmitt 1982, S. 132.

55 | Schmitt 2002, S. 67.

56 | Ebd., S. 54.

57 | Schmitt 1982, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus102

griff des Politischen gründet auf der Anthropologie der Gefährlichkeit, und 
jene Setzung ist wiederum erzwungen durch die politische Bedrohungslage. 

Impliziert ist damit weiterhin eine sozialdarwinistische Beweisführung: 
Schmitt legitimiert das ›Recht des Stärkeren‹ und spricht sich auf dieser Basis 
für politische Fiktionen aus, die einen »Vitalwert« besitzen und deshalb »über-
lebensdienlich« sind.58 Denn fehlt besagte Entschlusskraft, schwindet unwei-
gerlich nicht nur die politische Macht, es steht vielmehr die gesamte Existenz 
einer menschlichen Gruppe auf dem Spiel. Der Wahrheitsanspruch dieser 
Theorie gründet in der existenziellen Vernichtung des kollektiven politischen 
Körpers, wobei die Tötung des jeweils individuellen Körpers mindestens als 
Bedrohung für den Leser mitschwingt. 

Vergleichbar der Argumentation hinsichtlich des Menschbildes fallen 
Schmitts Begründungen nicht einheitlich aus. Zunächst möchte er seine Ar-
gumentation als Beschreibung der »seinsmäßige[n] Wirklichkeit«59 verstan-
den wissen. Was sich als historisch-empirische Beweisführung interpretieren 
lässt, im Sinne von: ›Die politische Feindschaft und damit kriegerische Ausei-
nandersetzungen hat es immer gegeben, und die Geschichte belehrt darüber, 
dass ›schwache Völker‹ verschwinden.‹60 Wenn Schmitt hingegen die Neut-
ralisierung und Entpolitisierung der modernen Gesellschaft diagnostiziert, 
wirkt seine Argumentation teilweise wie eine normative Parteinahme für das 
Politische: Einerseits, weil er die von ihm selbst festgestellte Situation der »Ent-
politisierung« ablehnt.61 Zweitens, weil angeblich nur das Politische es ver-
mag, den Menschen ›total zu erfassen‹, also nur das Politische es erlaubt, der 
menschlichen Existenz Sinn zu geben.62 Drittens, weil die Bedrohung durch 
politische Feinde einen souveränen Staat legitimiert, der wiederum für Ord-
nung sorgt.63 D.h. Schmitt ergreift normativ für das Politische Partei in einer 
geschichtlichen Situation, in der (scheinbar) Entpolitisierung vorherrscht, weil 
der Feindverlust für ihn Ordnungsverlust bedeutet.

58 | Vgl. Meuter 1994, S. 65.

59 | Schmitt 2002, S. 28f.

60 | Vgl. ebd., S.  54. An anderer Stelle heißt es: »Aber der Feind ist eine objektive 

Macht. Ihr wird er nicht entgehen, und der echte Feind läßt sich nicht betrügen.« Schmitt 

2010b, S. 89.

61 | Vgl. Schmitt 2002, S. 83, 87.

62 | Vgl. Schmitt 1933, S. 21.

63 | Wobei Schmitt die normative Dimension seiner Argumentation strikt bestritten 

hat: »Die Begrif fe von Freund und Feind sind in ihrem konkreten, existentiellen Sinn zu 

nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole, nicht vermischt und abgeschwächt durch 

ökonomische, moralische und andere Vorstellungen, am wenigsten in einem privat-in-

dividualistischen Sinne psychologisch als Ausdruck privater Gefühle und Tendenzen. 

Sie sind keine normativen und keine ›rein geistigen‹ Gegensätze.« Schmitt 2002, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 103

Die dargestellte Setzung der Gefährlichkeit des Menschen und damit vom 
konkreten historischen Zeitpunkt unabhängige Beständigkeit des Politischen 
sind wiederum Wesensbestimmungen, womit eine ontologische Begründung 
gegeben wird. Darüber hinaus setzen Schmitts Formulierungen die Substanz 
des ›Volkes‹ bzw. ›von Völkern‹ voraus.64 Es ist bereits bemerkt worden, dass 
Schmitts Analyse fast ausschließlich die Dissoziation beschreibt. Die Ausei-
nandersetzung zwischen Freund und Feind erscheint dann in Schmitts Aus-
führungen als der Antagonismus von politischen Einheiten: »Das Wesen der 
politischen Einheit besteht darin, innerhalb der Einheit diese äußerste Gegen-
sätzlichkeit auszuschließen.«65 Die politische Einheit ist – wie ich unten noch 
diskutieren werde – der souveräne Staat, wobei Schmitt als Bedingung der 
Möglichkeit jener politischen Einheit teilweise explizit die Einheit ›des Vol-
kes‹ voraussetzt.66 In diesem Zusammenhang spricht der Verfassungsrechtler 
vom Volk als der »politischen Existenz«, die zur Nation wird. ›An-sich‹ ist das 
Volk in Schmitts Konstruktion bereits ontologisch als Einheit vorhanden, und 
als Nation gewinnt ›das Volk‹ lediglich Bewusstsein über sich selbst.67 Die 
Existenz von ›Völkern‹ erscheint hier als eine substantielle und anthropolo-
gische Universalie. Schließlich finden sich auch Aussagen, die das Politische 
theologisch begründen, worauf weiter unten noch eingegangen wird.68 

Welche der genannten Erklärungen stärker gewichtet wird, stellt eine 
Grundsatzdiskussion der Schmitt-Rezeption dar. Für die Untersuchung des 
pessimistischen Gehalts ist vor allem die erkenntnistheoretische Dimension 
jenes Zusammenhanges entscheidend. Aus der Perspektive dieser Untersu-
chung konstruiert Schmitt die Bedeutung der Unterscheidung von Freund 
und Feind anhand seiner Beobachtung und führt hinsichtlich dessen unter-
schiedliche Begründungsfiguren an bzw. benennt unterschiedliche Ebenen. 
Aus der Perspektive einer Beobachtung zweiter Ordnung ändert jedoch kei-

64 | Dieser Essentialismus ›des Volkes‹ findet sich teilweise bereits in Texten vor 1933: 

Vgl. insb. Ebd.; Schmitt 2010a sowie zu dieser These: Greven 1989, S. 131ff.; Baschek 

2010. Nach 1933 spricht Schmitt dann von der sogenannten ›Ar tgleichheit des deut-

schen Volkes‹: Siehe hierzu: Schmitt 1935.

65 | Schmitt 1933, S. 11.

66 | Vgl. Greven 1989, S. 138f.

67 | »Die politische Kraft dieses Vorgangs führte zu einer Steigerung der Staatsgewalt, 

zu intensivster Einheit und Unteilbarkeit, unité und indivisibilité.« Schmitt 2010d, S. 50.

68 | »Die Politik bedarf der Theologie am Ende nicht zur Verwirklichung eines Zwecks, 

sondern zur Begründung ihrer Notwendigkeit.« Meier 1988, S. 64. Hans Blumenberg hat 

jene verdeckte Funktion der politischen Theologie Schmitt’scher Prägung als »Theologie 

der Politik« bezeichnet und die »Theologie als Ideologie der Politik«. Vgl. Blumenberg 

1996, S. 99ff. Wobei sich hier die Frage stellt, warum Heinrich Meier und Blumenberg 

von der Politik schreiben und nicht von dem Politischen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus104

ne jener Begründungen etwas an Schmitts eigener Konstruktionsleistung: 
Schmitt erschafft durch seine Texte selbst eine Welt, in der im ›Ernstfall‹ im-
mer die Vernichtung durch den Feind droht – wobei er diesen performativen 
Charakter nicht erkennt. Friedliches menschliches Zusammenleben ist stets 
bedroht, womit die Furcht und Angst vor kommenden Konflikten begründet 
scheinen. Infolgedessen ist Schmitts Theorie des Politischen als pessimistisch 
zu betrachten.69 

Wieso aber glaubt Schmitt, sich für die Unterscheidung von Freund und 
Feind entscheiden zu müssen? Er denkt Sozialität ausgehend von den Grenz-
fällen: »Das, worauf es ankommt, ist immer nur der Konfliktfall.«70 Und 
weiter heißt es: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der ›Ernstfall‹. Man kann 
sagen, daß hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthüllende Bedeutung hat.«71 Erst die 
Bedrohungslage, im Sinne der Negation der eigenen Art der Existenz, lässt es 
demnach zu, den Kern bzw. das ›Wesen‹ der Dinge zu erkennen. Jene Annah-
me ist Schmitts erkenntnistheoretische Prämisse, von der aus er seine Theorie 
konstruiert. 

Anzumerken ist überdies, dass das Politische teilweise gar nicht begründet 
wird, sondern einfach in seiner Existenz und Relevanz ›behauptet‹. Letzteres 
zeigt sich beispielsweise anhand der rhetorischen Mittel, die Schmitt einsetzt; 
so beginnt die Bestimmung des Politischen mit den Begriffen: »Unterschei-
dung« und »Differenz« von Freund und Feind.72 Wenige Zeilen später schreibt 
er bereits vom »Gegensatz« von Freund und Feind,73 aus welchem urplötzlich 
ein »Antagonismus« wird74, und die Feindschaft unmittelbar die eigene Exis-
tenzauslöschung bedeutet. Dies ist eine der ersten rhetorischen Operationen 
im »Begriff des Politischen«, und sie illustriert die Unbestimmtheit Schmitts. 
Der Übergang wird nicht argumentativ begründet, sondern einfach vorgenom-

69 | Nicht zufällig zitier t Schmitt Vigilius Haufniensis alias Søren Kierkegaards Text 

»Der Begrif f der Angst«: »Darum ergreif t die Angst das Genie zu andrer Zeit als die ge-

wöhnlichen Menschen. Diese entdecken die Gefahr erst im Augenblick der Gefahr; bis 

zu diesem Moment sind sie sicher, und ist die Gefahr vorbei, so sind sie wieder sicher. 

Das Genie ist am stärksten gerade im Augenblick der Gefahr.« Schmitt 2009a, S.  84, 

FN 1. Auf diese Form von Selbstüberhöhung wird im Kapitel »5.7 Haltung« weiter einge-

gangen. Es lässt sich zudem vermuten, dass der Titel »Der Begrif f des Politischen« von 

Kierkegaards Überschrif t inspirier t ist. 

70 | Schmitt 2002, S. 39.

71 | Ebd., S. 35. Auf den systematischen Zusammenhang von Ausnahme und Ernstfall 

gehe ich im Kapitel »Souveränität als normatives Ideal« ein. 

72 | Ebd., S. 26.

73 | Ebd., S. 28.

74 | Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 105

men. Ähnlich verhält es sich mit der »konkreten Möglichkeit«, die zwar nicht 
zwingend Krieg bedeutet – so Schmitt –, dafür aber eine pessimistische Ver-
unsicherung impliziert: Niemand kann sicher sein, dass es nicht doch zum 
Kampf kommt. 

Der Feindschaft kann sich kein Gemeinwesen entledigen, so Schmitt, 
weil auch jede Entpolitisierung zwingend in neuerliche Politisierungen um-
schlagen muss, welche letztlich immer die physische Tötung mit einschließen 
können.75 In anderem Zusammenhang spricht er von der »[…] existentiellen 
Angst des Menschen«.76 Auf die Negierung der Existenz beruft sich Schmitt 
als erkenntnistheoretisches Argument. Selbst der Pazifismus und die Vertre-
ter der Menschenrechte werden in seiner Darstellung zu Kriegstreibern, wenn 
sie gezwungen sind, den Krieg durch Krieg zu bekämpfen. Diese Gesetzmä-
ßigkeit der politischen Feindschaft führt Schmitt spätestens nach 1933 auf die 
›Substanz‹ eines ›Volkes‹ bzw. von ›Völkern‹ zurück, die sich ›nur noch‹ als 
Feinde erkennen müssen. Möglich ist die ›richtige Erkenntnis‹ der Feindschaft 
und damit die politische Entscheidung demnach nur denjenigen, die ›existen-
zieller Teil eines Volkes‹ sind:77 

»Es ist eine erkenntnistheoretische Wahrheit, daß nur derjenige imstande ist, Tatsa-

chen richtig zu sehen, Aussagen richtig zu hören, Worte richtig zu verstehen und Ein-

drücke von Menschen und Dingen richtig zu bewerten, der in einer seinsmäßigen, ar t-

bestimmten Weise an der rechtschöpferischen Gemeinschaft teilhat und existentiell ihr 

zugehört.«78 

Die Erkenntnistheorie verharrt somit auf einer ersten Beobachtungsebene, da 
sie die Unterscheidung ihres Gegenstandes in Freund und Feind übernimmt. 
So koppelt Schmitt das menschliche Erkenntnisvermögen hier an die existen-
zielle Teilhabe an der ›seinsmäßigen, artbestimmten Weise‹ einer Gemein-
schaft. Gleichzeitig beansprucht er implizit eine Metaperspektive, die zwar 
nicht reflektiert wird, aber vorausgesetzt werden muss, um dieses erkenntnis-
theoretische Gesetz formulieren zu können. Wie sonst soll jene ›erkenntnis-

75 | Vgl. ebd., S. 79ff.

76 | Schmitt 1982, S. 132.

77 | »Die Möglichkeit richtigen Erkennens und Verstehens und damit auch die Befugnis 

mitzusprechen und zu teilen, ist hier nämlich nur durch das existenzielle Teilhaben und 

Teilnehmen gegeben. Den existenziellen Konfliktfall können nur die Beteiligten selbst 

unter sich ausmachen; namentlich kann jeder von ihnen nur selbst entscheiden, ob das 

Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktsfalle die Negation der eige-

nen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder bekämpft wird, um die eigene, 

seinsmäßige Ar t von Leben zu bewahren.« Schmitt 2002, S. 27.

78 | Schmitt 1935, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus106

theoretische Wahrheit‹ für alle rechtschöpferischen Gemeinschaften gelten 
können? Einerseits muss Schmitt Teil der ›seinsmäßigen, artbestimmten 
Weise‹ einer bestimmten Gemeinschaft sein, sonst könnte er selbst besagte 
›erkenntnistheoretische Wahrheit‹ nicht erkennen. Andererseits muss Schmitt 
über solche politisch-gemeinschaftlichen Perspektiven erhaben sein, also eine 
Beobachtung zweiter Ordnung vornehmen, um dieses erkenntnistheoretische 
Gesetz, das nicht nur für (s)ein ›Volk‹ gilt, bestimmen zu können. Dabei kann 
mit Foucault angemerkt werden, dass Wissen und Macht bzw. das Politische 
hier in einem konstitutiven Zusammenhang stehen; allerdings reflektiert Fou-
cault, dass das Wissen von den Machtverhältnissen abhängt, also kontingent 
ist. Wohingegen Schmitt suggeriert, dass das Wissen ›wirklich wahr‹ ist, also 
ontologisch notwendig, wenn es mit der ›seinsmäßigen, artbestimmten Weise‹ 
des ›Volkes‹ verbunden ist. ›Wahre Erkenntnis‹ ist nach Schmitt nur möglich, 
wenn über die politische Frage von Freund und Feind entschieden wurde. Im 
Jahr 1955 und mit anderen machttheoretischen Vorzeichen als Foucault – be-
tont dann auch Schmitt den Zusammenhang von Macht und Wissen.79 Jedes 
Wissen ist eingebettet in eine politische Situation und wird entlang der jewei-
ligen Freund-Feind-Konstellation instrumentalisiert.80 Gleichzeitig zeigt der 
erläuterte Zusammenhang das rhetorische Geschick von Schmitts Argumen-
tation: Wenn alles politisierbar ist, also in letzter Konsequenz auf die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind hinausläuft, dann ist jede Kritik an 
dieser These selbst eine Form von Politisierung. Wenn Schmitt entgegengehal-
ten würde, das Politische sei nicht der Gegensatz von Freund und Feind oder 
nicht alles sei politisierbar, kann er jene Kritik immer als eine nur scheinbare 
Entpolitisierung zurückweisen: weil auch der Pazifismus oder eine nicht-poli-
tische Wissenschaft letztlich dem Politischen nicht entkommen können. 

Verbunden ist damit die epistemologische Fundierung des Wahrheitsan-
spruches in der existenziellen Bedrohung durch Feinde, welche Schmitt bis in 
seine letzten Schriften verteidigt hat und das Diktum artikuliert: »Der Feind 
ist unsere eigene Frage als Gestalt.«81 Der Feind wird so zur Begründung des 
eigenen erkenntnistheoretischen Standpunktes, und das erkenntnistheore-
tische Argument wird zugespitzt: Nur wer den Feind erkennt, erkennt sich 
selbst. Oder anders formuliert: Selbsterkenntnis bedingt das ›richtige‹ Er-
kennen des Feindes. Hans Freyer zitierend und explizit zustimmend drückt 
Schmitt jenen Zusammenhang auch folgendermaßen aus »Ich denke, also 
habe ich Feinde; ich habe Feinde, also bin ich.«82 Diese tautologische Abwand-
lung des Descartes’schen cogito, ergo sum fundiert Schmitts Erkenntnistheo-

79 | Schmitt 1957, S. 2.

80 | Vgl. Schmitt 2002, S. 90.

81 | Schmitt 2010c, S. 87. Ebenso Schmitt 2010b, S. 90.

82 | Schmitt 1957, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 107

rie. Die Feindschaft wird damit ontologisch gesetzt und zum unzweifelhaften 
Fundament dieser politischen Theorie. 

Die eigene Gestalt, d.h. Identität zu erkennen und damit die ›Tatsachen 
richtig zu sehen‹, bedingt die Erkenntnis des Feindes. Vorausgesetzt ist damit 
also, dass es für jede Existenz immer einen Feind gibt. Schmitts Ausführun-
gen hierzu legen den Schluss nahe, diese ›Erkenntnis‹ gelte sowohl für Indi-
viduen wie für politische Kollektive.83 Der Feind stiftet für beide die eigene 
Identität. Schmitt verwandelt gewissermaßen das altgriechische Sprichwort: 
›Zeig mir deine Freunde, und ich sag dir, wer du bist‹ in die Formel ›Zeig mir 
deine Feinde, und ich sag dir, wer du bist‹. Selbsterkenntnis durch Feindschaft 
bedeutet dann weiterhin, dass der Feindschaft ein Anerkennungsverhältnis in-
newohnt:84 Die Feindschaft und der Feind sind anzuerkennen, um selbst zu 
sein. So stellt Schmitt die rhetorische Frage: »Und wer kann mich wirklich in 
Frage stellen?« Und antwortet: »Nur ich mich selbst. Oder mein Bruder. Der 
Andere erweist sich als mein Bruder, und der Bruder erweist sich als mein 
Feind.«85 Diese ›Anerkennungstheorie‹ der Feindschaft betont einerseits den 
performativen Akt, der Anerkennung der Feindschaft und stellt die Feind-
schaft anderseits als ontologische Konstante dar.

Für Schmitt gilt es mithin, politisch den ›wirklichen Feind‹ zu erkennen 
und zu bekämpfen, um überhaupt eine innere Ordnung herstellen zu können. 
Ist eine politische Gemeinschaft hingegen innerlich gespalten, erkennt sie we-
der ihre Feinde noch sich selbst und bewirkt so unabsichtlich eine Eskalation 
der Feindschaft, d.h. letztlich eine kriegerische Auseinandersetzung, welche 
die politische Existenz gefährdet. Selbsterkenntnis ist lediglich in der Ausein-
andersetzung mit dem Feind möglich, was bedeutet, die Erkenntnis ist gerich-
tet auf die Bedrohung der eigenen Existenz, den (individuellen wie kollektiven) 
Tod. Eine solche Annahme ist pessimistisch, weil sie stets mit dem Schlimms-
ten rechnet, der eigenen Vernichtung bzw. Tötung. Pessimistisch ist sie aber 
ebenso, weil die Freundschaft, als eine positive Form von Anerkennung, gar 
nicht thematisiert und vollkommen von der Feindschaft überlagert wird. 

Der Autor Schmitt tritt vor diesem Hintergrund in der Rolle des Propheten 
auf, der vor der politischen Eskalation und Vernichtung warnt. Schmitt zu-
folge sind die Einsicht in das Wesen des Politischen und die Gefährlichkeit 
des Menschen die einzige Möglichkeit, Schlimmeres zu verhindern. Es mag 
kontraintuitiv erscheinen, aber gerade die Negierung und die Leugnung der 
Feindschaft produzieren schlimmere und verheerendere Konstellationen als 

83 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 79ff und Ebd., S. 89 sowie Schmitt 2010c.

84 | »Und zwar so, daß ich ihn als Feind anerkenne, und es sogar anerkennen muß, 

daß er mich als Feind anerkennt. In dieser gegenseitigen Anerkennung der Anerkennung 

liegt die Größe des Begrif fes.« Schmitt 2010b, S. 89.

85 | Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus108

ein schlichtes Anerkennen der Logik von Freund und Feind. Die politische 
Entscheidung ist unhintergehbar, dies will der von Pierre-Joseph Proudhon 
abgewandelte Satz zum Ausdruck bringen: »Wer Menschheit sagt, will betrü-
gen.«86 Jede Ambition im Namen der Menschheit zu sprechen, explizit gerade 
in Form von humanistisch-pazifistischen Positionen, die auf die Einhaltung 
der Menschenrechte pochen, ist für Schmitt verlogen.87 Er lehnt jegliche Form 
von »internationalistische[m] Utopismus«88 ab, weil aufgrund dessen der Es-
kalation des Politischen Tür und Tor geöffnet werde. 

Im Kampf gilt immer: »Der gegen Menschen kämpfende Mensch sieht 
sich dann in seinem Selbstverständnis einem zweifellos minderwertigen Ver-
gleichsobjekt gegenüber, von dem er sich selbst umso reiner als der wahre 
Mensch abhebt.«89 Wer darüber hinaus von der Menschheit spricht, versucht 
eine universelle politische Einheit zu implementieren und muss berücksich-
tigen, dass es immer ein Außen gibt, einen Anderen, einen Feind, der nicht 
Teil dieser Menschheit sein möchte oder kann.90 Ideologien, die jene Gefahr 
systematisch ignorieren oder bewusst in Kauf nehmen, sind nach Schmitt so-
wohl der Liberalismus als auch der Sozialismus, weil universell-moralische 
Begriffe zur Vergemeinschaftung einer heterogenen Erdbevölkerung genutzt 
werden.91 In letzter Konsequenz ziehen – nach Schmitt – politische Einheiten 
mit dem Anspruch, die Menschheit zu repräsentieren, in den Krieg, um die 
»Feinde der Menschheit« und des Friedens zu bekämpfen. Für diesen »letz-
ten Feind der Menschheit« kann es dann keinerlei Toleranz oder Rückzugs-
raum mehr geben. Dadurch wird aus dem »wirklichen Feind«92 schnell der 
»absolute Feind«93. Gegen ihn müssen keine Menschenrechte oder sonstigen 
Rechtsprinzipien mehr eingehalten werden, der »letzte Feind der Mensch-
heit« muss vernichtet werden. Schmitt warnt vor der durch Verleugnung ent-
fesselten Feindschaft, und seine Texte verbreiten die Angst, pazifistisches 
unpolitisches Handeln trüge zur Eskalation bei. Es droht eine Steigerung des 

86 | Schmitt 2002, S. 55.

87 | Siehe hierzu beispielsweise: Schmitt 2008, S. 59. »Und sie fällt gerade dann auf 

diesem Feld, wenn geleugnet wird, daß sie dort nicht nur trotz der Leugnung, sondern 

wegen der Leugnung fallen wird.« Vollrath 1997, S. 431.

88 | Zit. nach: Deppe 2003, S. 168.

89 | Schmitt 1978, S. 339. Siehe hierzu auch: Schmitt 2009a, S. 110f.

90 | »Wir kennen sogar das geheime Gesetz dieses Vokabulariums und wissen, daß 

heute der schrecklichste Krieg nur im Namen des Friedens, die furchtbarste Unterdrü-

ckung nur im Namen der Freiheit und die schrecklichste Unmenschlichkeit nur im Namen 

der Menschheit vollzogen wird.« Schmitt 2002, S. 94.

91 | Vgl. Schmitt 2010a, S. 87.

92 | Schmitt 2010c, S. 88.

93 | Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 109

Kriegs zum totalen Krieg, eine Auseinandersetzung, die keinerlei Hegungen 
mehr kennt.94 Die reale Feindschaft und die Gefährlichkeit des Menschen – 
so Schmitts Pointe – müssen aus einem einfachen Grund anerkannt werden: 
Das Politische, das in letzter Konsequenz stets die physische Tötung des Fein-
des mit einschließt, muss auf welche Art und Weise auch immer kanalisiert 
werden. Damit soll quasi die Möglichkeit für ›ungefährliche Kriege‹ gegeben 
werden. Schmitt vertritt – zumindest beteuert er dies – keinen Bellizismus, 
der den Krieg normativ rechtfertigt, gleichwohl kann seine Argumentation als 
Rechtfertigung des Bellizismus aus existenziell-anthropologischen Gründen 
interpretiert werden. 

Somit kann abschließend festgehalten werden, dass Carl Schmitt einen an-
thropologischen Pessimismus des sich und seinesgleichen gefährdenden Men-
schen vertritt. Im von Schmitt behaupteten eindeutigen anthropologischen 
Gegensatz, ›von Natur gut‹ oder ›von Natur böse‹, kann seine Theorie nicht auf 
der Seite eines normativ-positiven Menschenbildes verortet werden.95 Seine 
Variante einer politischen Anthropologie schließt die von der Aufklärung pro-
pagierte Selbstbefreiung sowie die »Humanisierung der Menschen«96 sogar 
systematisch aus. Der »[…] Glauben an den Menschen, der sein eigenes Schick-
sal schmiedet und sich selbst über sich hinaus steigert […]« nötigt Schmitt 
lediglich zur lakonischen Bemerkung: »Wie traurig dieser Optimismus!«97 
Bis zu dieser Stelle kann allerdings nur eine pessimistische Anthropologie 
Schmitts konstatiert werden: Es mag zynisch wirken, aber durch die Gefähr-
lichkeit des Menschen und die permanente Gefahr von Krieg und Bürgerkrieg 
muss nicht zwingend ein unlösbares Problem entstehen. Die »Herrschaftsbe-
dürftigkeit«98 des Menschen ist unproblematisch, wenn eine politische Ord-
nung existiert, welche die Gefährlichkeit zu kontrollieren imstande ist. Damit 
schließt sich die Frage nach der Geschichtsdeutung und Gegenwartsdiagnos-
tik bei Schmitt an.

94 | Vgl. Schmitt 2011, S.  123. Der Begrif f »Hegung« ist hier definier t im Sinnen von 

Eingrenzung, Kontrolle und Erhaltung.

95 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 61.

96 | Dermandt 1988, S. 32. Vgl. ebenso Schmitt 1991, S. 163.

97 | Schmitt 1991, S. 163. Und weiter heißt es: »Wieviel mehr er fülltes Diesseits ist im 

Wagner’schen Pessimismus ›Heil Dir prangendes Ende‹.« Schmitt 1991, S. 163.

98 | Strauss 1932, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus110

5.3		N eutr alisierung und Entpolitisierung  
als Niedergang

Aus dem »Materialhaufen«99 des Werkes lässt sich die von Carl Schmitt ent-
worfene Niedergangsgeschichte sehr pointiert – ausgehend vom Vortrag 
»Das Zeitalter der Neutralisierung und Entpolitisierung« – rekonstruieren. 
Schmitt betont hier eingangs ausdrücklich, dass seine Darstellung weder als 
Fortschritts- noch als Verfallsnarrativ verstanden werden soll, und ebenso we-
nig als »geschichtsphilosophisches Gesetz«, dies sei »eine Frage für sich«.100 
Aber genau die Frage, ob die Darstellung trotzdem auf ein Verfallsnarrativ 
hinausläuft, wird hier gestellt. Wobei entgegen Schmitts Dementi die These 
vertreten wird, dass die historischen Ausführungen dezidiert einen Nieder-
gang beschreiben, der sich über mehrere Jahrhunderte hinweg vollzieht. Dass 
jene Geschichtsbeobachtung überdies pessimistisch ist, zeigt sich bereits am 
Vokabular der Entpolitisierung. Letztere bedeutet in Schmitts theoretischer 
Systematik, dass die Unterscheidung von Freund und Feind verschwindet. 
Damit wäre Sozialität nicht länger antagonistisch und konfliktär sowie nicht 
mehr von der realen Möglichkeit des Ernstfalls bestimmt. Aber dies wird von 
Schmitts Pessimismus abgelehnt und für unmöglich erachtet.

Der Prozess der sogenannten Neutralisierung und Entpolitisierung be-
stimmt, der Argumentation Schmitts folgend, die historische Entwicklung des 
Okzidents seit dem Ende des Mittelalters bis in die erste Hälfte des 20. Jahr-
hunderts. Gemäß jenem Geschichtsverständnis wirken »geistige Zentralge-
biete« auf die politische und damit auf die Realität überhaupt. Alle Probleme, 
die ein Zeitalter im Kern berühren und gelöst werden müssen, sind die Pro-
blemkonstellationen des dominanten geistigen Zentralgebiets, alle weiteren 
Schwierigkeiten sind lediglich abgeleiteter Natur.101 Anders formuliert: Aus 
dem jeweiligen Zentralgebiet, d.h. der maßgebenden Sphäre des Geistes, 
stammen die politischen Streitthemen einer Epoche. Gleichzeitig identifiziert 
Schmitt eine Dynamik, die dieser Gesetzmäßigkeit entkommen möchte: »Es 
sind vier große, einfache, säkulare Schritte. Sie entsprechen den vier Jahrhun-
derten und gehen vom Theologischen zum Metaphysischen, von dort zum 
Humanitär-Moralischen und schließlich zum Ökonomischen.«102 In Schmitts 

99 | Schmitt 2002, S. 79.

100 | Ebd., S. 81. Inwiefern sich weiterhin eine geschichtsphilosophische Argumenta-

tion in dieser Darstellung nachweisen lässt, wird im Kapitel »Schrecken ohne Ende oder 

Ende mit Schrecken« erör ter t.

101 | Vgl. ebd., S. 85.

102 | Ebd., S. 80. Mit den genannten Stadien orientier t sich Schmitt an den drei Sta-

dien von August Comte, die von der Theologie über das Metaphysische bis zum wissen-

schaftlichen Positivismus reichen. Vgl. Schmitt 1955, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 111

Formulierung ist es bereits angedeutet; auf der Metaebene werden die vier 
Schritte als Vollzug der ›Säkularisation‹ beschrieben.103

Der historische Ausgangspunkt der ›Zentralgebiets-Theorie‹ ist das Ende 
des Mittelalters, d.h. das Zeitalter der Reformation; und vor dem Hintergrund 
der säkularisationskritischen Argumentation erstaunt die Wahl dieser ge-
schichtlichen Zäsur nicht. Entgegen der verbreiteten alltagsweltlichen Vorstel-
lung des Mittelalters als dunklem Zeitalter schätzt Schmitt die »[…] gemein-
same christliche Einheit Europas«.104 Der vorreformatorischen Ordnung des 
Mittelalters steht Schmitt positiv gegenüber, weil »innerhalb des christlichen 
Bereiches die Kriege zwischen Fürsten umhegte Kriege« waren.105 Im Gegen-
satz dazu bewertet er die ordnungszersetzenden Folgen der Reformation nega-
tiv. Die im 16. und in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts im Okzident um 
sich greifenden religiösen Bürgerkriege sind das genaue Gegenteil der ›um-
hegten Kriege‹ des Mittelalters. Die Religionskriege bedeuten eine Eskalation 
des Politischen, hin zur absoluten Feindschaft. Der Feind ist in diesen Konflik-
ten nicht nur der Gegner, sondern, bedingt durch die universell-theologische 
Aufladung, der absolute Feind, der um jeden Preis vernichtet werden muss.106 
Jene Eingrenzung der politischen Feindschaft speist sich aus dem theologi-
schen Zentralgebiet – die politischen Gegensätze beziehen ihre Kraft somit aus 

103 | Wichtig ist für Schmitts Geschichtsdenken, dass die Wirkung der geistigen Zen-

tren im Sinne einer elitären Top-Down-Logik verstanden wird. Demnach wird zunächst 

»das Denken der aktiven Elite« Schmitt 2002, S.  81., geprägt, als sogenannter »Vor-

trupp« wirken diese wiederum auf »die Bereitwilligkeit großer Massen, sich von be-

stimmten Suggestionen beeindrucken zu lassen.« Ebd., S.  82. Die Vorstellung einer 

passiven und unmündigen Bevölkerungsmasse, die der Kontrolle und Führung durch 

eine Elite bedarf, ist gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts ideengeschichtlich virulent. 

104 | Schmitt 2011, S. 62. Zur positiven Darstellung der mittelalterlichen Rechtsord-

nung siehe auch: Schmitt 2002, S. 25-36.

105 | Schmitt 2011, S. 28.

106 | Schmitt, der kriegerische Auseinandersetzungen – bedingt durch seine Theorie 

des Politischen und seine Anthropologie – nicht ausschließt, unterscheidet verschie-

dene Arten der Kriegsführung. Je nachdem welcher Status des Feindes zuerkannt wird, 

»wirklicher Feind« oder »absoluter Feind«, ändert sich die Kriegsführung und damit die 

Ar t der involvier ten und angegrif fenen Personen: Der ›gehegte‹ Krieg, ausgehend von 

einem Verständnis des Feindes als wirklicher Feind, opfer t Soldaten. Der ›unmensch-

liche Krieg‹ tötet auch Nicht-Kombattanten aufgrund der Religion, des Geschlechts, 

der Hautfarbe usw. Jener Zusammenhang wird im Kapitel »Haltende Mächte?« weiter 

diskutier t. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus112

theologischen Wurzeln, und die Konsequenz ist ein unkontrolliertes Wüten 
des Krieges bzw. Bürgerkrieges.107 

Bedauernswert erscheint in Schmitts Darstellung dieser historischen Pha-
se insbesondere das Auseinanderbrechen der christlichen Einheit, d.h. der 
Einheitskirche. Die Reformation wirkt in jener Perspektive politisch wie theo-
logisch als einheits- und ordnungszersetzend, und mit dem Schwinden der In-
tegrationskraft der Religion geht der politische Zusammenhalt verloren. Weil 
der Mensch mindestens ein gefährliches Wesen – nach Schmitt – ist, braucht 
es aber die Ordnung, um seine Dynamik zu begrenzen und zu kontrollieren. 

Erst das Ende des Dreißigjährigen Krieges durch den Westfälischen Frie-
den 1648 ermöglicht die Implementierung eines neuen Rechtsystems des »Jus 
Publicum Europaeum«, des europäischen Völkerrechts und die Gründung 
des neuzeitlichen Staates, der »wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung«108 
garantiert. Aufgrund der Begrenzung der theologisch-politischen Gegensät-
ze wird der Verfall Europas (vorläufig) gestoppt. »In der zwischen-staatlichen 
Epoche des Völkerrechts, die vom 16. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts zu 
datieren ist, gelang ein wirklicher Fortschritt, nämlich eine Umgrenzung und 
Hegung des europäischen Krieges.«109 Der Garant dafür ist die neue politi-
sche Institution Staat, die durch die »Enttheologisierung des öffentlichen 
Lebens«, also der »Neutralisierung der Gegensätze des konfessionellen Bür-
gerkrieges«110, möglich wird. »Die Kriege werden reine Staatenkriege, d.h. sie 
hören auf, Religionskriege, Bürgerkriege, Parteienkriege oder etwas Ähnliches 
zu sein.«111 Gewissermaßen ist die politische Einheit, respektive das Monopol 
über die Entscheidung zwischen Freund/Feind und über Krieg/Frieden, mit 
der Preisgabe der theologischen Einheit des christlichen Okzidents erkauft. 

107 | »Jedenfalls ist die Feindschaft zwischen Menschen vieler Grade und Steigerun-

gen fähig. Sie erreicht ihren Siedepunkt in Religionskriegen und in Bürgerkriegen mit 

ihren juristischen, moralischen und ideologischen Verfemungen, d.h. in der Verabsolu-

tierung des eigenen Rechts und der damit verbundenen Kriminalisierung und hors-la-

loi-Setzung des Gegners, der nicht mehr als Mensch anerkannt, sondern der als Stö-

rer, Schädling oder letztes Hindernis des Weltfriedens beseitigt werden soll.« Schmitt 

1955, S. 150.

108 | »Nicht ist begreiflicher, als daß man nach hundert Jahren vergeblicher theologi-

scher Streitigkeiten, in denen jede Partei die andere dif famierte und keine die andere zu 

überzeugen vermochte, schließlich ein neutrales Gebiet suchte, auf dem man sich ver-

ständigen und wenigstens einen Ausgleich, wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung 

finden konnte.« Schmitt 1982, S. 64. 

109 | Schmitt 2011, S. 112.

110 | Ebd., S. 112.

111 | Schmitt 1982, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 113

Die Voraussetzung für die Neutralisierung des Theologischen ist das Aus-
weichen auf ein neues Zentralgebiet, das Gebiet der Metaphysik. Entsprechend 
positiv bewertet Schmitt das metaphysische 17. Jahrhundert als die »[…] wissen-
schaftlich größte Zeit Europas, [das] eigentliche Heroenzeitalter des okziden-
talen Rationalismus«.112 Der Stellenwert, den Schmitt dem metaphysischem 
Zeitalter und seinen Errungenschaften beimisst, ist enorm: »Für die stärkste 
und folgenreichste aller geistigen Wendungen der europäischen Geschichte 
halte ich den Schritt, den das 17. Jahrhundert von der überlieferten christlichen 
Theologie zum System einer ›natürlichen‹ Wissenschaftlichkeit getan hat.«113 

Schmitt preist aber nicht nur die Rolle der Wissenschaft, sondern vornehm-
lich die ordnungsstiftende Funktion des Staates. Der absolutistisch souveräne 
Staat ist demnach eine säkulare Ableitung der verlorenen göttlichen Einheit.114 
Gerade darin entdeckt Schmitt den Wert des Staates, der als politische Einheit 
eine eigenständige Form besitzt, die zur souveränen Entscheidungen befä-
higt – das geschichtliche Alleinstellungsmerkmal des neuzeitlichen Staates.115 
Diese politische Organisationsform vermag es nach den Verwerfungen des 
religiösen Bürgerkrieges wieder kontrolliert zwischen Freund und Feind zu 
unterscheiden und kann damit »[…] in Fortsetzung der Theologie den Men-
schen mit seinen unberechenbaren Leidenschaften im Zaum halten […]«.116 
Demnach besteht der Gewinn der »Ent-Theologisierung«: »die Rationalisie-
rung und Humanisierung des Krieges, d.h. die Möglichkeit seiner völkerrecht-
lichen Hegung«.117

Wichtig ist weiterhin, dass Schmitt das metaphysische Zentralgebiet nicht 
nur mit der Etablierung des Staates verbindet, sondern ebenso mit der paralle-
len Entstehung eines neuen Raumdenkens. Die neue Raumordnung bedeutet 
eine Zäsur, die in ihrer Tragweite kaum zu unterschätzen ist.118 Die Auflösung 
der mittelalterlichen, vom Kaisertum und Papsttum getragenen Horizont-
verengung dehnt das Blickfeld von Europa über die Ozeane auf die anderen 
Kontinente aus.119 Die europäischen Staaten vermochten es aufgrund ihrer 
technisch-militärischen Überlegenheit, die entdeckten Räume inklusive der 
angestammten Bevölkerung zu ›nehmen‹ – wie es Schmitt ausdrückt. Ihren 
direkten juristischen Niederschlag finden jene Horizonterweiterung und die 
Monopolisierung des Politischen durch den Staat im europäischen Völker-

112 | Schmitt 2002, S. 82.

113 | Ebd., S. 88.

114 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.

115 | Vgl. Schmitt 1982, S. 53.

116 | Heuer 2010, S. 15.

117 | Schmitt 2011, S. 113.

118 | Vgl. Schmitt 1981, S. 65f. 

119 | Vgl. Schmitt 2011, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus114

recht.120 In dieser Geschichtsauslegung bildet das neue europäische Raum-
denken eine der wichtigsten Grundlagen des modernen Staates und schafft 
gleichzeitig ebenso eine der wesentlichen Voraussetzungen des okzidenta-
len Rationalismus. Der Rationalismus wiederum »[…] entfaltet sich in den 
west- und mitteleuropäischen Völkern, zerstört die mittelalterlichen Formen 
menschlicher Gemeinschaft, bildet neue Staaten, Flotten und Armeen, erfin-
det neue Maschinen, unterwirft sich die nicht europäischen Völker und stellt 
sie vor das Dilemma, entweder die europäische Zivilisation anzunehmen oder 
zum bloßen Kolonialvolk herabzusinken.«121 Die Hegemonie der europäischen 
Zivilisation erscheint in Schmitts Darstellung unproblematisch. Allerdings 
entsteht für den Okzident selbst eine Schwierigkeit: Die Dynamik des Ratio-
nalismus ist ambivalent und wird von Schmitt keineswegs nur positiv inter-
pretiert. Diese Perspektive deutet bereits die Wahrnehmung der Zerstörung 
von Formen von Gemeinschaft an. Durch die »aufrührerische, staatszerstö-
rende Unterscheidung von Religion und Politik« – die Schmitt antisemitisch 
codiert – ist überdies der Untergang des Staates bereits im Kern angelegt.122 
»Die innere Logik des von Menschen hergestellten Kunstproduktes ›Staat‹ 
führt nicht zur Person, sondern zur Maschine.«123 Die Unterscheidung von 
Person bzw. Organismus und künstlicher Maschine ist sehr geläufig, wobei 
Schmitts Argumentation zeigt, dass der Rationalismus den neuzeitlichen Staat 
erst ermöglicht. Gleichzeitig wird aber eine unkontrollierbare Potenz entfaltet, 
welche dem souveränen Staat seine Logik aufzwingt, was wiederum eine Läh-
mung aufgrund unpersönlicher Bürokratie und Verfahren bedeutet.124 »Die 
souverän-repräsentative Person konnte daher auch die im Laufe des folgenden 
Jahrhunderts sich vollziehende völlige Mechanisierung der Staatsvorstellung 
nicht aufhalten.«125 

Trotzdem scheint Schmitts Bewunderung für das metaphysische Zeitalter 
und »die klassische Form eines vollen, ungeteilten, staatlichen Absolutis-

120 | Vgl. ebd., S. 25.

121 | Schmitt 1981, S.  70. Es fällt auf, dass – wird der Begrif f Rationalismus durch 

Kapitalismus ersetzt – sich diese Diagnose fast genauso im Kommunistischen Manifest 

findet. Vgl. Marx und Engels 1959, S. 463-465.

122 | Schmitt 1982, S. 21.

123 | Ebd., S. 52f.

124 | »Der absolute Fürst und sein ›Merkantilismus‹ waren die Wegbereiter moderner 

ökonomischer Denkart […]« Schmitt 2008, S. 28.

125 | Schmitt 1982, S. 53. »Repräsentieren im eminenten Sinn kann nur eine Person 

und zwar – zum Unterschiede von der einfachen ›Stellver tretung‹ – eine autoritäre Per-

son oder eine Idee, die sich sobald sie repräsentier t wird, ebenfalls personifizier t.« 

Schmitt 2008, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 115

mus«126 an vielen Stellen durch:127 Der Verlust der theologischen Homogenität 
ist demnach bedauerlich, aber dafür gewährleistet der neuzeitliche Staat in-
nen- wie außenpolitisch eine Hegung des Krieges.128 Schmitt deutet das Ge-
waltmonopol des Staates und dessen strikte Trennung von der Gesellschaft als 
die »erste rationalisierende Wirkung«129, der sogenannten »zwischen-staatli-
chen Epoche«. Demnach gelingt dem pluralistischen Staatensystem »ein wirk-
licher Fortschritt«.130 Das metaphysische Zeitalter ist somit das einzige Zent-
ralgebiet, welches nicht ausschließlich negativ beschrieben wird, und gerade 
das europäische Völkerrecht und der neuzeitliche Staat sind positiv besetzt. 
Die Verstaatlichung des Politischen im metaphysischen Zeitalter ist letztlich 
aber ein zwiespältiger Vorgang, da dem Rationalismus, der den Staat erschuf, 
die Eigendynamik der Entpolitisierung innewohnt.131 

Die Logik der Neutralisierung und Entpolitisierung bewirken schließ-
lich den Übergang vom metaphysischem zum »humanistisch-moralischen 
Zentralgebiet« und von dort eine fortschreitende Verschlechterung bis in die 
1920er Jahre. Grob lässt sich der geistige Kern des neuen Zentralgebietes auf 
die Schlagwörter Aufklärung und Französische Revolution zuspitzen. Aller-
dings ist das neue Zentralgebiet nach Schmitt keinesfalls gleichbedeutend mit 
dem »Fortschritt«, sondern das genaue Gegenteil, eine »Vulgarisation großen 
Stils«.132 In der Französischen Revolution sieht Schmitt eine neuerliche Entfes-
selung des Bürgerkrieges, weil »die Flut der Demokratie, gegen die es seit 1789 
keinen Damm zu geben schien«133 die »Legislative auf Kosten der Exekutive 
hervorgehoben«134 hat. Dadurch erhielt die Diskussion den Vorrang gegenüber 

126 | Schmitt 1982, S. 89.

127 | Siehe beispielsweise den Text »Absolutismus«: Schmitt 1995b, S. 95-99.

128 | Oder wie Habermas als Kritik am Schmitt-Schüler Reinhart Koselleck formulier t: 

»Unter dem Absolutismus wird der konfessionelle Bürgerkrieg stillgestellt. Der Monarch 

er füllt den Auftrag der Friedensstif tung durch Monopolisierung der öffentlichen Gewalt 

und eine Privatisierung der bürgerlichen Gesellschaft.« Habermas 1960, S. 468.

129 | Vgl. Schmitt 2011, S. 112.

130 | Ebd., S. 112.

131 | »In diesen hundert Jahren entwickelte sich auf dem europäischen Kontinent aus 

der Neutralisierung des konfessionellen Bürgerkrieges eine neue politische Ordnung, 

der souveräne Staat, ein imperium rationis wie Hobbes ihn nennt, ein nicht mehr theo-

logisches Reich der objektiven Vernunft, wie Hegel sagt, dessen Ratio dem Heroen-Zeit-

alter, dem Heroen-Recht und der Heroen-Tragödie ein Ende macht […].« Schmitt 1956, 

S. 65. 

132 | Schmitt 2002, S.  82. Zu Schmitts Kritik der Aufklärung siehe auch: Schmitt 

2008, S. 56f.

133 | Schmitt 2010a, S. 31.

134 | Ebd., S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus116

der Entscheidung, und die Grenze zwischen Staat und Gesellschaft begann 
zu verschwimmen. Der humanistisch-moralische Geist setzt die absolutisti-
schen, monarchischen Autoritäten unter Legitimationsdruck und eröffnet den 
Raum für öffentliche Kritik, mit fatalen Konsequenzen für den – von Schmitt 
geschätzten – souveränen Staat. Die Gefahr einer Eskalation des Politischen 
wurde im metaphysischen 17. Jahrhundert sehr erfolgreich durch die europäi-
schen Staaten und das europäische Völkerrecht kontrolliert, aber mit den Ideen 
der Aufklärung und Französischen Revolution beginnt im 18. Jahrhundert ein 
Erosionsprozess der autoritären Ordnung.135 Die aufklärerischen Axiome Ver-
nunftbegabung und Erziehbarkeit des Subjektes sind der politischen Anthro-
pologie Schmitts fremd, und gerade die Ignoranz gegenüber der Gefährlich-
keit des Menschen produzieren in seiner Wahrnehmung mittel- bis langfristig 
weit schlimmere politische Konflikte.136 

Schließlich findet sich bei Schmitt bereits die Beobachtung, dass mit dem 
humanistisch-moralischen Zentralgebiet alles und jeder kritisierbar wird 
und dies zu politischen Krisen führt.137 Durch das Aufkommen der perma-
nenten Kritik im Zuge der Aufklärung verlieren sämtliche Autoritäten ihre 
Fundierung und Unhinterfragbarkeit. Nicht länger sakrosankt und durch 
theologische Dogmen vor Kritik geschützt, sind die Herrschenden auf die 
Zustimmung der Beherrschten und Untergebenen angewiesen. Der Zwang 
zur permanenten Selbstrechtfertigung ist in Schmitts Darstellung keine Be-
freiung der Mehrheit, sondern ein veritables Problem für die Elite, weil diese 
Entwicklung eine Schwächung des Staates von innen bewirkt. Alles ist in der 
Folge auch anders vorstellbar, somit verhandelbar, was eine permanente Dis-
kussion zur Folge hat, welche die Entscheidungs- und Handlungsfähigkeit des 
Staates unterminiert. 

Das vierte »geistige Zentralgebiet« ist nach Schmitts Skala das ökonomi-
sche. Das Denken in ökonomischen Kategorien dominiert das 19. Jahrhundert 
und beschleunigt den Prozess der Entpolitisierung und Neutralisierung. Der 
Fortschrittsglaube an die menschliche Vernunft des moralisch-humanisti-
schen Zentralgebietes wird jetzt abgelöst von der Fortschrittsgläubigkeit an die 
ökonomischen Entwicklungspotenziale – so zumindest Schmitts Erzählung.138 
Dabei identifiziert er das ökonomische Denken vor allem mit dem Liberalis-

135 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.

136 | Schmitts Vorbehalte gegen die Vorstellung vom vernünftigen Subjekt speisen im 

Weiteren seine Parlamentarismuskritik und deren Dekonstruktion. Durch Diskussion 

und Öffentlichkeit kann nach Schmitt keine vernünftige Entscheidung getroffen werden: 

Vgl. Schmitt 2010a, S. 5-23.

137 | Eine Überlegung, die später insb. von Koselleck aufgegrif fen und ausgearbeitet 

wird: Vgl. Koselleck 2001.

138 | Vgl. Schmitt 2002, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 117

mus und der ihn tragenden Klasse, dem Bürgertum, wobei der Marxismus 
ebenso eine theoretische Ausdrucksform des ökonomisch geprägten 19. Jahr-
hunderts ist. In der Summe untergraben diese Ideologien die Souveränität des 
Staates und seine Sonderstellung gegenüber der Gesellschaft weiter. Ein neu-
er »Legitimitätsbegriff« erzwingt nach 1815 die Umstellung »von der dynasti-
schen zur demokratischen Legitimität«.139 Letztlich wird der souveräne Staat 
des Absolutismus ein Knecht der demokratischen Gesellschaft: »Diener der 
Gesellschaft; er wird einem geschlossenen System von Rechtsnormen unter-
worfen oder einfach mit diesem Normensystem identifiziert, so dass er nichts 
ist als Norm oder Verfahren.«140 Schmitt beschreibt den juristischen Positi-
vismus des 19. und frühen 20. Jahrhunderts als ein Resultat des Neutralisie-
rungsprozesses.141 Der Staat wird dadurch nicht nur zu einem Verfahren, als 
bloßer ›Sachzwangverwalter‹ des positiven Rechts und der Verfassung wird 
der Staat von heterogenen gesellschaftlichen Interessen instrumentalisiert 
und zersetzt.142 Schmitt kann in jener Entwicklung nichts Positives erkennen, 
auch die unblutige Konfliktregulation in Form von Diskussionen erscheint aus 
dieser Perspektive als Problem, weil dadurch die Entscheidungsfähigkeit ge-
fährdet wird. Hinter dem Neutralisierungsprozess steht für Schmitt immer 
die Bedrohung jeder Ordnung, jedes Staates, jeder politischen Gemeinschaft, 
jedes Volkes, weil die Gefahr der Negierung der Existenz durch den Feind trotz 
allem bleibt. Die Logik des Politischen ist in jener Konstruktion der europäi-
schen Geschichte der Neuzeit omnipräsent, weshalb Öffentlichkeit, gewalt-
freier Interessenausgleich und positivistisches Rechtsdenken lediglich als Ver-
fallserscheinungen einer entscheidungs- und kampfunfähigen Gesellschaft 
bzw. ›eines Volkes‹ gedeutet werden.

Der Niedergang vom humanistisch-moralischen zum ökonomischen Zen-
tralgebiet ist allerdings nicht das letzte Wort, am Ende des 19.  Jahrhunderts 
erfolgt die nächste Ablösung im Prozess der Neutralisierung: 

»Während des 19.  Jahrhunderts vollzog sich aber ununterbrochen und mit großer 

Schnelligkeit die Auflösung der alten Gesellschaft zur heutigen Massendemokratie, 

durch welche gerade jene Herrschaft des liberalen Bürgertums und seiner Bildung be-

seitigt wurde.«143 

139 | Schmitt 2010a, S. 39.

140 | Schmitt 2010d, S. 125.

141 | Vgl. Schmitt 1982, S. 67f.

142 | Vgl. Schmitt 2006, S. 16. Die Verfassung ist für Schmitt eine Chif fre für die Mo-

derne. Vgl. Mehring 1996, S. 232.

143 | Schmitt 1998, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus118

Schmitt zufolge verlagert sich das »geistige Zentrum« am Ende des 19. Jahr-
hunderts vom ökonomischen Zentralgebiet ins technische bzw. in den Glauben 
an den technischen Fortschritt. Diese historisch bisher letzte Umbesetzung 
ins technische Zentralgebiet bewertet Schmitt wiederum als eine weitere »Vul-
garisierung«144. Trotz jener Ablehnung erkennt Schmitt die Unumkehrbarkeit 
dieser Entwicklung an: »Technisierung und Industrialisierung sind heute das 
Schicksal unserer Erde.«145 Ähnlich wie vom Politischen spricht Schmitt von 
der »Entfesselung der Technik als einer eigengesetzlichen Kraft«.146 Genau zu 
differenzieren ist hier zunächst zwischen der Technik und der sogenannten 
»Religion der Technizität«, denn genau genommen ist die Technik gar kein 
»geistiges Gebiet«, die reine Technik besitzt keine »geistige« Qualität. Mit der 
Technik ist »die geistige Neutralität beim geistigen Nichts angelangt«.147 Die 
Entwicklung der modernen Techniken und Naturwissenschaften ist somit 
ein negativer Fortschritt ins »Nichts«. In Schmitts Zeitdiagnose ist mit der 
Neutralität der Punkt »des kulturellen Todes erreicht«.148 Dieser geschichtli-
che Sinn wird aber durch die »restaurierten Fassaden verdeckt«.149 Jenen ›Ver-
blendungszusammenhang‹ durchschauend folgert Schmitt: Die reine Technik 
ist im Gegensatz zu den vier vorangegangenen Zentralgebieten zwar politisch 
neutral, d.h. auf rein technischer Basis sind keine Freund/Feind-Bestimmun-
gen möglich. Als Waffe dient die Technik jedoch jeder politischen Kraft, die 
sich ihr zu bemächtigen vermag.150 Der »Geist der Technizität« hingegen ist 
der »Massenglauben eines Antireligiösen diesseits Aktivismus«.151 Der Glaube 
an den technischen Fortschritt erscheint Schmitt genauso wie der Glaube an 
das humanistisch-moralische und ökonomische Fortschreiten der Menschheit 
als eine »Pseudo-Religion«152, deren falsche Versprechen – nach Schmitt – kein 
diesseitiges Paradies hervorbringen werden. Anders formuliert: Der »Geist der 
Technizität« schafft keine »Sphäre des Friedens, der Verständigung und der 
Versöhnung«.153 Als Glaube ist der Geist der Technizität »[…] vielleicht etwas 
Grauenhaftes, aber selbst nichts Technisches und Maschinelles. Er ist der 
Überzeugung einer aktivistischen Metaphysik, der Glaube an eine grenzenlose 
Macht und Herrschaft des Menschen über die Natur, sogar über die menschli-

144 | Schmitt 2002, S. 83.

145 | Schmitt 1955, S. 155.

146 | Ebd., S. 162.

147 | Schmitt 2002, S. 92.

148 | Ebd., S. 92.

149 | Ebd., S. 80.

150 | Vgl. Schmitt 2008, S. 24.

151 | Schmitt 2002, S. 93.

152 | Ebd., S. 84.

153 | Ebd., S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 119

che Physis, an das grenzenlose ›Zurückweichen der Naturschranken‹, an gren-
zenlose Veränderungs- und Glücksmöglichkeiten des natürlichen, diesseitigen 
Daseins der Menschen.«154 Das von technischen Erwägungen dominierte Zeit-
alter ist in Schmitts Darstellung negativ besetzt und der vorläufige Tiefpunkt 
des, seit dem metaphysischen Zeitalter, voranschreitenden Verfalls.155 Die 
Technikfeindlichkeit teilt Schmitt derweil mit vielen prototypischen Vertretern 
des Kulturpessimismus, allerdings ist er sich mit vielen Vertretern der Konser-
vativen Revolution gleichzeitig der Notwendigkeit bewusst, dass die modernen 
technischen Möglichkeiten politisch beherrscht und kontrolliert werden müs-
sen. »Jeder Staat ist bestrebt, sich der Machtmittel zu bemächtigen, die er zu 
seiner politischen Herrschaft braucht. Es ist sogar das sichere Kennzeichen 
des wirklichen Staates, daß er das tut.«156 An anderer Stelle heißt es in diesem 
Zusammenhang: Jedes »Volk« muss »[…] sich der industriellen Technik [zu] 
bemächtigen, ohne die es in einem modernen Weltkrieg zu einer bequemen 
Beute jedes industriell bewaffneten Eroberers werden mußte«.157

Besagte Form von Politikberatung deutet es bereits an – Schmitt empfiehlt 
in dieser historischen Situation nicht Apathie, sondern diskutiert die Möglich-
keiten, wie eine »Rettung vor der Seelenlosigkeit eines rationalistischen und 
mechanistischen Zeitalters«158 noch gelingen kann – worauf in den folgenden 
Kapiteln weiter eingegangen wird. Aber allein die Vorstellung, ein ›Zeitalter‹ 
sei ›seelenlos‹, illustriert den pessimistischen Charakter jener Konstruktion, 
impliziert er doch, dass ›die Seele‹ – was immer mit einer solchen Kategorie 
gemeint ist – verloren gegangenen ist. Diese Art von Verlustwahrnehmung 
ist derweil exemplarisch für (kultur-)pessimistische Geschichtsbetrachtungen 
und zeigt sich im Fall Schmitts ebenso an dem Bedauern einer (scheinbaren) 
Neutralisierung. Welches Bild von menschlichem Zusammenleben Schmitt 
hat, ist gerade daran abzulesen, dass er es als zweifelhaft darstellt, wenn die 
Feindschaft an Bedeutung verliert.

154 | Ebd., S. 93.

155 | Anzumerken ist mit Blick auf die »Entfesselung der Technik«, dass Schmitt deren 

historischen Ursprung in Großbritannien sieht, wobei die »eigengesetzliche[n] Kraft« 

der Technik und der »Fortschrittsglaube« durch den Übergang »zu einer rein maritimen 

Existenz bewirkt« wurde. Schmitt 1955, S.  162. Schmitt verwendet in diesem Zusam-

menhang die Unterscheidung von Kultur und Zivilisation, um die positiv besetzte Kultur 

mit dem Land (terran), also Kontinentaleuropa, und die negativ gewertete Zivilisation 

(maritim) mit dem Meer, d.h. mit den angelsächsischen Staaten, in Verbindung zu brin-

gen. Vgl. ebd., S. 163.

156 | Schmitt 2008, S. 185.

157 | Schmitt 1955, S. 164.

158 | Schmitt 2008, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus120

Die Pointe von Schmitts Niedergangserzählung ist, dass auch die ver-
meintlich neutrale Technik keine Grundlage bietet, um sich der politischen 
Unterscheidung von Freund und Feind entziehen zu können: »Die moderne 
Technik macht sich einfach zum Diener irgendwelcher Bedürfnisse.«159 Trotz 
eines vierhundertjährigen Prozesses der ›Neutralisierung und Entpolitisie-
rung‹, trotz aller Ausflüchte und Umbesetzungen, bleibt das Politische immer 
greifbar: »Wirtschaftliche Prosperität, technischer Fortschritt und ein selbst-
sicherer Positivismus, alles kam zusammen, um eine lange Amnesie zu be-
wirken.«160 »Amnesie« meint in diesem Zusammenhang die Verleugnung des 
Politischen, indem jeweils Fortschrittsideologien propagiert werden, die die 
Gefährlichkeit des Menschen bestreiten und vorgeben, es wäre möglich, dem 
Politischen zu entkommen, sei es durch den Fortschritt von Vernunft, Ökono-
mie oder durch die Erlösung mittels der modernen Technik. 

Paradox ist dabei, dass das Politische in der Darstellung Schmitts einerseits 
permanent bedroht ist und in einer funktional differenzierten Gesellschaft 
völlig zu verschwinden droht. Anderseits ist das Politische den Ausführungen 
folgend »unausrottbar« und kann jede Realität heimsuchen. Alle Varianten der 
Entpolitisierung sind letztlich eine Chimäre und bereiten nur eine kommende 
Politisierung vor. Was widersprüchlich erscheint, erklärt sich einerseits aus 
den – oben skizzierten – unterschiedlichen der Begründungen des Politischen. 
Andererseits aus dem aufgestellten Bewegungsgesetz, wonach das Zeitalter 
der Neutralisierung und Entpolitisierung durch das Ausweichen auf ein neues 
Gebiet der Unterscheidung zwischen Freund und Feind nicht nur nicht ent-
kommen kann, sondern aufgrund der Aufladung mit einer universalistischen 
Moral sogar eine Eskalation der Feindschaft droht. Wer Freund werden will mit 
der ganzen Menschheit, wird sich damit Feinde machen – so Schmitts Logik, 
die er gerade dadurch bestätigen will, dass er selbst dagegen anschreibt. Der 
Clou an Schmitts Darlegung ist, dass das Politische kein Sachgebiet, kein Sub-
system, keine Kulturprovinz der modernen Gesellschaft ist und ebenso wenig 
eines der ablösbaren »geistigen Zentralgebiete«, deshalb kann es nicht ein-
fach verschwinden. Mit jeder Umbesetzung eines Zentralgebietes, und trotz 
der sogenannten Entpolitisierung, bleibt das Politische immer greifbar. Alle 
Negationsversuche des Politischen sind zum Scheitern verurteilt, weil auch 
die Frage, ob etwas unpolitisch ist, eine politische Frage ist und damit zur 
Unterscheidung von Freund und Feind führt. Der wirkmächtige Liberalismus 

159 | Ebd., S. 24. »Die Technik ist immer nur Instrument und Waffe, und eben weil sie 

jedem dient, ist sie nicht neutral.« Schmitt 2002, S. 90.

160 | Schmitt 2009a, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 121

ist dabei Schmitts Paradebeispiel dafür, wie mit einer scheinbar unpolitischen 
Rhetorik Politisierung betrieben wird.161

Zusammengefasst stellt sich die Geschichte seit dem Mittelalter bis in die 
erste Hälfte des 20. Jahrhunderts folgendermaßen dar: Das Ende des Mittel-
alters erscheint im Lichte des Verfalls der theologischen Einheit, die Konse-
quenz sind die religiösen Bürgerkriege, die weite Teile Europas heimsuchen. 
Aus den theologischen Gegensätzen bezieht das Politische in dieser Periode 
eine chaotische, unkontrollierbare Kraft. Die Reformation ist deshalb negativ 
besetzt und wird als eine Verschlechterung im Vergleich zum Mittelalter be-
schrieben. Das folgende metaphysische Zentralgebiet, also die Zeit des Abso-
lutismus, ist in Abgrenzung dazu überwiegend positiv besetzt, weil es gelingt, 
die politische Entscheidungsfähigkeit im neuzeitlichen Territorialstaat zu si-
chern und ein Völkerrecht zu etablieren. Der Krieg wird in jener Epoche als 
zwischenstaatlicher Krieg beschrieben, und die Kriegsführung ist völkerrecht-
lich gehegt. Die dem metaphysischen folgenden Zentralgebiete, das humanis-
tisch-moralische, das ökonomische sowie der dominante Technikglaube der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts werden wiederum ausschließlich negativ 
dargestellt. Schmitts Geschichtswahrnehmung seit der Französischen Revo-
lution, also historisch nach dem absolutistischen Staat, kann somit in der Me-
tapher eines nach unten gerichteten Pfeils ausgedrückt werden, und deshalb 
lässt sich konstatieren, dass Schmitt zweifellos eine Niedergangsgeschichte, 
einen Niedergang des Bewusstseins über die Bedrohung durch die politische 
Feindschaft, formuliert. Entgegen Schmitts Bekundungen impliziert seine 
Geschichtstheorie eine Niedergangserzählung bis zum »Zeitalter der Geistlo-
sigkeit«162, d.h. die 1920er Jahre der Weimarer Republik. Der Neutralisierungs-
prozess hat mit dem technischen Zentralgebiet seinen vorläufigen Endpunkt 

161 | Hinzu kommt, dass im 20. Jahrhundert die Chancen des räumlichen Ausweichens 

auf der Erde ausgeschlossen sind, alle zur Ver fügung stehenden Räume sind »genom-

men«. Schmitts universalgeschichtliche Erör terung in der Schrif t »Der Nomos der Erde« 

erweiter t das Verfallsnarrativ um eine geographische Dimension. Der Niedergang zeigt 

sich an der geschichtlichen Dementierung und »Entortung«, welche Schmitt in langen 

Linien vom Heiligen Römischen Reich bis in seine Gegenwart beschreibt, und auf die 

Formel des Übergangs vom »Nehmen« zum »Weiden« bringt. Denn die natürlichen Res-

sourcen werden kontinuierlich aufgebraucht, und was am Ende bleibt, sind das ökono-

mische »Weiden« und der Kampf um die begrenzten Räume bzw. ein Ausweichen in den 

Weltraum. Vgl. Schmitt 2011, S. 256ff. und 285ff.

162 | Schmitt 2009c, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus122

im sogenannten geistigen Nichts erreicht. Für Schmitt eine »Krankheit«163 – 
eine Zeitdiagnose, die Schmitt in den 1950er Jahren bekräftigt.164 

Neben jener negativen historischen Entwicklung hat Schmitt in verschie-
denen Schriften eine weitgefasste Kultur- und Gegenwartskritik formuliert, 
die im Folgenden zu (re-)konstruieren ist. Schmitts »Kritik der Zeit«165 diffe-
renziert implizit – so die hier vertretene These – zwischen zwei Ebenen, der 
Gesellschaft und dem Individuum.166 Die Entwicklung hin zur modernen Ge-
sellschaft und Individualität erscheint dabei gleichermaßen problematisch wie 
gefährlich. Auf der Makroebene verschwindet die Grenze zwischen Staat und 
Gesellschaft, mit der Folge, dass der Staat bzw. die Politik ein Teilbereich der 
Gesellschaft wird und seine hierarchische Überordnung verliert. Der ehemals 
souveräne Staat wird in eine moderne Gesellschaft aufgelöst, die sich in Wert-
sphären differenziert. Die Analyse der Mikroebene problematisiert komple-
mentär dazu die wirkmächtigen Ideologien, wie Liberalismus, Anarchismus, 
Humanismus, die den Einzelnen aus traditionalen Ordnungen ›befreien‹. 

Die Kulturkritik ist in Schmitts wissenschaftlichen Schriften omnipräsent 
und bildet eine Konstante vom Frühwerk bis in die 1970er Jahre167, wobei kaum 

163 | »Die Krankheit der europäischen Kultur, […] ist der reichsfeindliche Geist der 

Neutralisierung und Entpolitisierung.« Schmitt 1940d, S. 271. 

164 | »Auch die herrschenden Schichten, in deren Hand die Entscheidungen der Welt-

politik liegen, sind von diesem Bild einer technisch-industriellen Einheit der Welt be-

herrscht.« Schmitt 1952, S. 2f.

165 | Schmitt hat sich intensiv mit Walter Rathenau befasst: Rathenau 1912, siehe 

hierzu: Villinger 1995 als auch Kennedy 1988. »Schmitt stimmte Rathenau zu, daß das 

moderne Zeitalter eines der Technik und des praktisch veranlagten Menschen sei, aber 

er kritisier te seinen Ansatz als ›negativ‹, da er in Richtung auf die Kontingenzen des 

zeitgenössischen Lebens for tfuhr – seine Äußerlichkeiten, nicht sein Geist. Unsere Zeit, 

kommentier te Schmitt in seiner Rezension von Rathenaus Buch für »Die Rheinlande«, 

hat nur Zweck und Ziel, aber keine Seele: ›Das bleibt zuletzt als das Wesentliche des 

mechanischen Zeitalters, daß es seelenlos ist.‹« Ebd., S. 236.

166 | Schmitts »feindlicher Bruder« Georg Lukács bringt seine vergleichbare Zeitdiag-

nose auf die Formel »kontingente Welt und problematisches Individuum«. Siehe zu dem 

Vergleich der Zeitdiagnosen Lukács und Schmitt: Eßbach 1995, S. 149.

167 | Die Kulturkritik ist nicht auf eine Schaffensphase begrenzt, wobei sich der Adres-

sat während der Zeit des Nationalsozialismus wandelt, in dieser Phase pflegt Schmitt 

einen aggressiven und öffentlichen Antisemitismus. Vgl. Gross 2000. Nach dem Zwei-

ten Weltkrieg und den Verhören im Zusammenhang mit den Nürnberger Prozessen ist 

der Staatsrechtler zurückhaltender geworden und unterscheidet strikt zwischen der 

Öffentlichkeit und seinem privaten Kreis von Vertrauten. Im letzteren lässt er seiner 

Enttäuschung freien Lauf, entsprechend aufschlussreich sind die Briefwechsel und 

persönlichen Aufzeichnungen Schmitts aus den Jahren für die Frage nach seiner Zeit-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 123

ein Bereich der modernen Gesellschaft ausgespart bleibt.168 Besonders dras-
tisch äußert sich Schmitt in seinen Tagebucheinträgen, so notiert er beispiels-
weise am 28.12.1912: 

»Wir sehen im Rechtsstaat Mittel zum ungestör ten Fressen und Huren, und wenn einer 

durch fleißige Arbeit Geld verdient hat, so weiß er hinterher nicht, was er damit anfan-

gen soll und gibt es in der dümmsten Weise aus. Kapitalismus als die Herrschaft des 

Mittels geht hilflos zugrunde, weil uns alle Zwecke fehlen.«169 

Derartige zeitdiagnostische Charakterisierungen sind indes keine Besonder-
heit der privaten Aufzeichnungen, sondern durchziehen ebenso die akademi-
schen Schriften – wobei eine solche Unterscheidung hier abgelehnt wird:170 

»Dies Zeitalter hat sich selbst als das kapitalistische, mechanistische, relativistische 

bezeichnet, als das Zeitalter des Verkehrs, der Technik, der Organisation. In der Tat 

scheint der >Betrieb< ihm die Signatur gegeben zu haben, der Betrieb als das groß-

artige funktionierende Mittel zu irgendeinem kläglichen oder sinnlosen Zweck, die uni-

verselle Vordringlichkeit des Mittels vor dem Zweck, der Betrieb, der den Einzelnen so 

vernichtet, daß er seine Aufhebung nicht einmal fühlt […].«171 

diagnose, Kulturkritik und Prognose. Vgl. Mehring 2006a, S. 106ff. 1958 veröffentlicht 

Schmitt alte Aufsätze als Materialen zu einer Ver fassungslehre, hierin finden sich auch 

radikale Kritiken an der BRD, beispielsweise die Diagnose von der Selbstauflösung des 

bürgerlichen Rechtsstaates in den totalen Wir tschafts- und Verwaltungsstaat der In-

dustriegesellschaft sowie die 1963 im wiederveröffentlichten »Begrif f des Politischen« 

erhobene These vom »Ende der Epoche der Staatlichkeit«.

168 | Vgl. Vollrath 1997, S. 421.

169 | Schmitt 2005, S. 64.

170 | Zur Kulturkritik in Schmitts Frühwerk siehe insb.: Villinger 1995. Weiterhin hat 

Ellen Kennedy in ihrem Aufsatz »Politischer Expressionismus« sehr anschaulich heraus-

gearbeitet, dass Schmitt von den künstlerisch-kulturkritischen Strömungen des Ex-

pressionismus stark beeinflusst war und insb. durch den Dichter Theodor Däubler. Dem 

Gedicht Däublers »Das Nordlicht« widmete Schmitt 1916 eine Schrif t, »es war auch Carl 

Schmitts eigene ›Kritik der Zeit‹, die den Weg für seine Wandlung zu einer politischen 

Staatslehre bereitete. Ohne das Buch über Däubler hätte weder ›Politische Romantik‹ 

noch ›Die Diktatur‹ noch ›Politische Theologie‹ geschrieben werden können.« Kennedy 

1988, S. 241. »Däublers Vision macht die Kategorien der Weltgeschichte plastisch, und 

diese geistige Realität, diese positive Darstellung von Geist erlaubt Schmitt, im letzten 

Kapitel (›Die Aktualität des Werkes‹), zu seiner eigenen Zeitkritik zu kommen.« Ebd., 

S. 241. 

171 | Schmitt 2009c, S.  59. »Das Nordlicht« wird von Schmitt vor allem aufgrund der 

gnostischen Dichtung gepriesen, die über das Schicksal des Abendlandes aufklär t. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus124

Schmitt betont, wie viele Philosophen vor und nach ihm, den instrumentellen 
Charakter der Rationalität. Das Zitat stammt aus dem Jahr 1916 und diagnosti-
ziert die Dominanz des ökonomistischen Denkens sowie die Komplizenschaft 
der Technik bzw. der Technikgläubigkeit. Mit diesen zitierten Einschätzungen 
bedient Schmitt darüber hinaus viele der geläufigen Topoi und der »bekannten 
Angstvokabeln«172 der Modernitäts-/Kulturkritik.173 Als ein Verfall ist auch die 
Klage über den Vorrang der Mittel vor den Zwecken zu interpretieren – eine 
Unterscheidung, die bis in die Gegenwart beliebt ist, wie insbesondere Gior-
gio Agamben beweist.174 Schmitts Darstellung legt den Schluss nahe, dass zu 
einem früheren historischen Zeitpunkt die Zwecke noch sinnvoll benennbar 
waren und die Mittel daran ausgerichtet wurden. Aber die rationalen Mittel 
haben längst eine unpersönliche Eigendynamik entfaltet, welche das Zweck/
Mittel-Verhältnis verkehrt; statt einer Verbesserung beschreibt Schmitt den 
Prozess »[…] einer selbstunterjochenden verdinglichenden Entpersonalisie-
rung«.175 Die rationalen Mittel sind im 20. Jahrhundert zum Selbstzweck ge-
worden, und der Rationalismus erschöpft sich darin, »[…] Rezepte zur Manipu-
lation der Materie […]« zu erfinden.176 Die Erfindungen und Werkzeuge, welche 
die Menschheit zur Naturbeherrschung entwickelte, haben sich von jenem 
Zweck sozusagen emanzipiert und gehorchen jetzt ihren eigenen Gesetzmä-
ßigkeiten. Diese Version der ›Tragödie der Kultur‹ kumuliert in der Diagnose: 
»Zeitalter der Geistlosigkeit«:177 

»Das Zeitalter der Maschine, der Organisation, das mechanische Zeitalter […], das Zeit-

alter, das durch die Objekte seiner Schwärmerei zeigt, was ihm fehlt, dessen Kultur, so 

wie sie faktisch herrscht, in der selbst auf die Gebiete des geistigen Lebens, der Kunst 

Weiterhin zeigt sich hier ein »politischer Expressionismus«, welcher insb. auf den Ein-

fluss von Däubler zurückgeführt werden kann: »Däubler war der herausragende Geist, 

unter dessen Einfluß und durch dessen Wirkung Carl Schmitt die Kulturproblematik sei-

ner Zeit bewußt wurde.« Kennedy 1988, S. 234.

172 | Bredow und Noetzel 1996, S. 102.

173 | An anderen Stellen verwendet der Ver fassungsrechtler zudem die, im kulturkri-

tischen Kontext, populäre Unterscheidung von Stadt und Land, um die moderne Groß-

stadt negativ zu beschreiben und beispielsweise zu diagnostizieren, der »normale Groß-

städter« sei »gottunfähig«. Vgl. Schmitt 2008, S. 21f, Ebd., S. 25, Schmitt 1991, S. 86.

174 | Vgl. exemplarisch: Agamben 2006b. Die Klage über den Vorrang der Mittel vor 

dem Zweck ist ein beliebtes Motiv in kulturkritischen bzw. -pessimistischen Argumen-

tationen und findet sich beispielsweise bei Karl Jaspers in der »Geistigen Situation der 

Zeit«. Jaspers 1971, S. 72. Siehe hierzu insb.: Dahrendorf 1979, S. 213ff.

175 | Vollrath 1997, S. 427.

176 | Schmitt 2008, S. 24.

177 | Schmitt 2009c, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 125

und der Wissenschaft expandierenden Vorstellung des >Betriebs< kulminier t, das Zeit-

alter der Geldwir tschaft, der Technik, der Regierungskunst, der absoluten Mittelbarkeit 

und der allgemeinen Berechenbarkeit, die sich bis auf die literarische Produktion er-

streckt […].«178 

Auffällig ist hier die weite Verwendung des Begriffes Kultur, welcher als Sam-
melbegriff für vielfältige moderne Phänomene eingesetzt wird, wobei die 
inhaltliche Spannbreite von der Literatur über die Politik bis zu Kunst und 
Wissenschaft reicht.179 Die Gegenwart bzw. das Zeitalter fügt sich demnach 
der Logik des »Betriebs«, welche von ökonomisch-technischen Kalkülen be-
stimmt ist. Also einem Diktat, dem ebenfalls die moderne Kultur unterliegt 
– glaubt man Schmitt –, denn über Konsum und Unterhaltung führt der Weg 
zur »allgemeinen Ökonomisierung des geistigen Lebens«.180 Die Metapher der 
Maschine und des Betriebes dient hier dazu, um die moderne Gesellschaft zu 
bezeichnen und als eine dem Menschen und seinen Bedürfnissen entgegen 
stehende Form von sozialer Organisation zu diskreditieren.181 In mechanischen 
oder betrieblichen Zusammenhängen ist der Einzelne auf seine Funktion re-
duziert und muss sich gleichgeschaltet der übergeordneten Logik beugen, oder 
er wird ersetzt. Dies ist ein Zusammenhang, den Schmitt normativ zu begrü-
ßen scheint, wenn es politische Organisation und Ordnung anbelangt. Aber 
unter ökonomischen Vorzeichen erscheint ihm diese Konstellation untragbar. 

Jene Kritik an der modernen Kultur ist derweil so inflationär, dass die 
Begriffe ›Kultur‹ und moderne ›Gesellschaft‹ austauschbar werden. Wobei 
Schmitt den Begriff Gesellschaft nicht als umfassenden Begriff für Sozialität 
verwendet, sondern in alteuropäischer Tradition als Sammelbegriff für alles 
›Nicht-staatliche‹, beispielsweise sind die »Mächte der Gesellschaft«182 öko-
nomische, ästhetische, private usw. Interessen. Aufgrund der Reichweite des 
Kulturbegriffes erscheint gleichwohl die oben eingeführte weite Definition von 
Kultur-Pessimismus hier begründet. 

Die Diagnose des »Zeitalter[s] der Maschine, der Organisation, das mecha-
nische Zeitalter« operiert ferner entlang der Unterscheidung Maschine/Organ 

178 | Schmitt 2004, S. 12. 

179 | In seinem Frühwerk unterscheidet Schmitt strikt zwischen Unterhaltungslitera-

tur (»Schattenrisse«) und »echter« Dichtung (»Nordlicht«); letztere zeichnet sich nach 

Schmitt dadurch aus, dass sie den göttlichen Sinn in der Geschichte bewahrt. Damit 

reproduzier t er die alte kulturkritische Unterscheidung von Hochkultur und sogenannter 

Trivial- oder Alltagskultur. 

180 | Schmitt 2002, S. 83.

181 | Interessanterweise kritisier t Schmitt die Deutung der ›Seelenlosigkeit der Ma-

schine‹ an anderer Stelle als »Kulturuntergangsstimmung«. Vgl. ebd., S. 92. 

182 | Schmitt 1982, S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus126

bzw. von mechanisch/organisch, wiederum ein ›Klassiker‹ der Kulturkritik.183 
Die Sympathien sind dabei klar verteilt, das Organische wird identifiziert mit 
positiven Attributen wie ›Natürlichkeit‹, ›Authentizität‹, ›Urwüchsigkeit‹, 
›Wahrhaftigkeit‹ usw. Die andere Seite der Unterscheidung, das Maschinelle, 
ist entsprechend negativ besetzt und wird synonym verwandt für ›künstlich‹, 
›uneigentlich‹, ›falsch‹ usw. Die Pointe dieser Dichotomie ist die Diagnose, 
dass der okzidentale Rationalismus alles Natürliche, Organische, Traditiona-
le zu vernichten droht oder dies bereits vollbracht hat, und so kann Schmitt 
diagnostizieren: »[D]ie Erde scheint zur knirschenden Maschine geworden«.184 
Verschärfend kommt hinzu, dass der ehemals souveräne Staat im »Zeitalter 
der Technizität« vollends zu einem technischen Apparat verkommen ist: »Die 
heute herrschende Art ökonomisch-technischen Denkens vermag eine politi-
sche Idee gar nicht mehr zu perzipieren. Der moderne Staat scheint wirklich 
das geworden zu sein, was Max Weber in ihm sieht: ein großer Betrieb.«185 
Der Staat wird dadurch zum bloßen Verfahren und schließlich zum »streng 
kontrollierte[n] Diener der Gesellschaft« degradiert: »[E]r wird einem geschlos-
senen System von Rechtsnormen unterworfen oder einfach mit diesem Nor-
mensystem identifiziert, so dass er nichts ist als Norm oder Verfahren.«186 
Durch das ökonomische Denken, den Rechtspositivismus und die liberale De-
mokratie gewinnt die Gesellschaft immer mehr Einfluss und Kontrolle über 
den Staat und missbraucht ihn als »Ausbeutungsobjekt« und macht ihn zum 
»Objekt ihre Kompromisse«.187 Die Gesellschaft hat weite Teile des Staates 
durchdrungen und die Überordnung des Staates aufgehoben: »Denn jetzt wird 
der Staat zur ›Selbstorganisation der Gesellschaft‹.«188 Schmitt spricht in die-
sem Zusammenhang von einer »dialektischen Entwicklung«: »[…] vom abso-
luten Staat des 17. und 18. Jahrhunderts über den neutralen Staat des liberalen 
19. Jahrhunderts zum totalen Staat der Identität von Staat und Gesellschaft«.189 
Für Schmitt ist dies eine negative Entwicklung, weil jene Instanz wegfällt, 

183 | Die Problematisierung der »mechanistischen Gesinnung« lässt sich bereits in der 

Kulturkritik des 19. Jahrhunderts nachweisen und findet sich bei so unterschiedlichen 

Autoren wie Edgar Allan Poe, Oscar Wilde, Hugo von Hofmannsthal und Ernst Jünger. Vgl. 

Bohrer 1978, S. 46.

184 | Schmitt 2009c, S.  61. »Die allgemeine Bewegung zur Freiheit, eine Aufhebung 

traditioneller Ortungen und in diesem Sinne eine totale Mobilmachung intensivster Ar t, 

eine allgemeine Entor tung, hob die europazentrische Welt aus den Angeln und stürzte 

sie in andere Kraftströme.« Schmitt 2011, S. 210.

185 | Schmitt 2009b, S. 68.

186 | Schmitt 2010d, S. 125.

187 | Schmitt 1940f, S. 188.

188 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

189 | Ebd., S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 127

die überhaupt zwischen Freund und Feind unterscheiden kann. Und vor dem 
Hintergrund der permanenten Gefahr kriegerischer Auseinandersetzungen, 
glaubt man Schmitt, eine sehr gefährliche Situation.190 

Dabei ist es gewissermaßen eine Besonderheit der Zeitkritik Schmitts, 
dass die Rationalitätsproblematik zwar zu einer verwalteten Welt führt, aber 
das Problem, was infolgedessen entsteht, nicht ein Zuwenig an Freiheit und 
Individualität ist, sondern ein ›Zuviel‹ an Freiheit und Individualität – worauf 
in Kürze noch eingegangen wird. Für Schmitt ist die Rationalitätsproblematik 
ein Entscheidungsproblem. Die entpolitisierte moderne Gesellschaft leugnet 
in ihren hegemonialen Selbstbeschreibungen die Totalität des Politischen: 

»Heute ist nichts moderner als der Kampf gegen das Politische. Amerikanische Finanz-

leute, industrielle Techniker, marxistische Sozialisten und anarcho-syndiaklistische Re-

volutionäre vereinigen sich in der Forderung, daß die unsachliche Herrschaft der Politik 

über die Sachlichkeit des wir tschaftlichen Lebens beseitigt werden müsse. Es soll nur 

noch organisatorisch-technische und ökonomisch-soziologische Aufgaben, aber keine 

politischen Probleme mehr geben.«191 

Voranstehende Aussage traf Schmitt vor der Niederschrift von »Begriff des 
Politischen«, und so zeigt sich hier zunächst ein systematisches Problem: Die 
Politik und das Politische werden nicht getrennt, sondern so behandelt, als 
wäre das Politische das, was die Politik tut. D.h. die Formulierung legt den 
Schluss nahe, dass die Politik eine Sphäre der modernen Gesellschaft ist, de-
ren Einfluss auf andere gesellschaftliche Teilbereiche sowie die generelle Be-
deutung erodiert. Von der politischen Unterscheidung, die alle Gegensätze bis 
zur Trennung von Freund und Freund steigert, ist in diesem Kontext nicht die 
Rede. Das Politische bzw. die Politik steht, in der hier vorgenommenen Unter-
scheidung, der organisatorisch-technischen und ökonomisch-soziologischen 
Problemwahrnehmung entgegen, letztere sind also Perspektiven, die Schmitt 
mit den genannten geistigen Zentralgebieten assoziiert. Die Art und Weise, 
wie Schmitt dies wiederum beschreibt, zeigt, dass er einer solchen Welt des 
bloßen Funktionierens und dem Glauben an eine unpolitische Gegenwart und 
Zukunft feindlich gegenübersteht.192 

Bis hierhin bleibt festzuhalten, dass kein Bereich der modernen Gesell-
schaft von jener negativen Zeitdiagnose ausgenommen wird. Sämtliche Er-
scheinungsformen der Moderne auf technischem, wirtschaftlichem, rechtli-

190 | Oder wie Günter Maschke formulier t: »[…] die Geometrie von Schutz und Gehor-

sam [wurde] zerstör t, und die Mächte der Gesellschaft hatten die Staatsmaschine er-

obert.« Maschke 1982, S. 179.

191 | Schmitt 2009b, S. 68.

192 | Vgl. Schmitt 2002, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus128

chem, moralischem, wissenschaftlichem, künstlerischem usw. Gebiet werden 
von Schmitt attackiert.193 Die Texte weisen dabei eine Verallgemeinerungsten-
denz auf, die die gesamte Gegenwart pauschal angreift und den sogenannten 
»Nihilismus des 20.  Jahrhunderts«194 problematisieren. An die Stelle einer 
hierarchischen Ordnung ist die Prinzipienlosigkeit des Nihilismus getreten – 
so zumindest Schmitt –, die moderne Gesellschaft wechselt ihre Form nach 
Belieben, ohne eine eigene und konstante Form zu schaffen: »Heute ist die 
Auflösung der überlieferten Bildung und Form gründlich weitergeführt, aber 
die neue Gesellschaft hat noch keine eigene Form gefunden.«195 Auflösung der 
überlieferten Bildung und Form gilt hier u.a. für die moderne Kunst, bedeutet 
aber darüber hinaus die Auflösung von Traditionen, Ordnungen, Regeln usw. 
und damit die Preisgabe der Erwartungssicherheit. »Noch« besteht aber Un-
klarheit, welche Form sich jene Gesellschaft im Umbruch geben wird und ob 
es ihr überhaupt gelingt, eine ›eigene Form‹ zu entwickeln. Für Schmitt stellt 
dies offenbar ein Problem dar, aber seine Prognose ist hier nicht determinis-
tisch im Sinne von pessimistisch: Noch – d.h. im Jahr 1919 – ist die künftige 
Entwicklung offen und ungewiss. »Formlosigkeit«196 heißt im politischen Zu-
sammenhang, Unfähigkeit zur Repräsentation, »[…] ein Zustand problemati-
scher Zerrissenheit und tiefster Unentschiedenheit«.197 Gesamtgesellschaft-
lich scheint Formlosigkeit nach Schmitt die Pluralität und Polikontextualität 
anzusprechen. Die damit einhergehende Kontingenz ist für Schmitt, der von 
dynamisch-gefährlichen Menschen ausgeht, besorgniserregend, zumal sich 
diese Unsicherheit politisch zur existenziellen Bedrohung auswachsen kann. 
Die aus Kontingenz- und Relativitätsbewusstsein erwachsene Entscheidungs-
schwäche über Freund und Feind erhöht zumal das Risiko der Negierung der 
eigenen Existenz.198 Der Begriff des Politischen erscheint vor dem Hinter-
grund dieser Kulturkritik vor allem als ein Weckruf an eine Welt, die glaubt, 
alle Möglichkeiten zu haben und dabei die Möglichkeit der Feindschaft nicht 
ernst nimmt. 

193 | Vor allem in den frühen Schrif ten finden sich dann Ausfälle, wie etwa jener: Der 

Geist des sogenannten mechanischen Zeitalters haust »[…] ärger als die Pest, er zer-

bricht die Gewissen, vernichtet das Christentum und begreif t die Welt wie ein Polyp, 

indem er sie umklammert und aussaugt.« Schmitt 2009c, S. 68.

194 | Schmitt 2011, S. 26.

195 | Schmitt 1998, S. 15.

196 | Schmitt 2008, S. 45. Siehe zum Formproblem der Moderne insb.: Eßbach 1995, 

S. 150.

197 | Schmitt 2008, S. 16.

198 | Schmitt drückt diesen Zusammenhang mit einem Trotzki-Zitat folgendermaßen 

aus: »[I]m Bewusstsein von Relativität findet man nicht den Mut, Gewalt anzuwenden 

und Blut zu vergießen.« Schmitt 2010a, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 129

Neben diesen Makrophänomenen thematisiert Schmitt ebenso den moder-
nen Menschen bzw. das moderne Individuum. Die politische Anthropologie 
Schmitts befasst sich nur indirekt mit dem einzelnen Menschen, gleichzeitig 
entwickelt er jedoch eine Kulturkritik des modernen Individualismus. Politi-
sche Romantik bezeichnet im theoretischen Kosmos Schmitts weit mehr als 
eine kulturgeschichtliche Epoche. Grundsätzlich bezeichnet die Romantik zu-
nächst auch bei Schmitt eine historische Periode, die vom Ende des 18. bis in 
das 19. Jahrhundert hinein dauerte. Ausgehend von den »geistigen Zentralge-
bieten« lässt sich die Romantik auf einem Zeitstrahl zwischen dem humanis-
tisch-moralischen und ökonomischen Gebiet verorten. 

»In Wirklichkeit bedeutet die Romantik des 19.  Jahrhunderts – nur die Zwischenstu-

fe des Ästhetischen zwischen dem Moralismus des 18. und dem Ökonomismus des 

19. Jahrhunderts, nur einen Übergang, der vermittels der Ästhetisierung aller geistigen 

Gebiete bewirkt wurde, und zwar sehr leicht und er folgreich.«199 

Die Romantik als historische Übergangsphase ist in jener Geschichtskonst-
ruktion wiederum negativ bewertet.200 Gängigerweise wird unter Romantik 
zunächst eine Stilepoche der Kunst verstanden, allerdings beschränkt sich 
nach Schmitt die romantische Denkart nicht auf die originären Bereiche der 
Ästhetik, sondern wirkt ebenso auf andere Gebiete.201 Ästhetisches Potenzial 
besitzt die Romantik demnach durchaus, aber politisch wird sie zu einem Pro-
blem, weil die romantische Ästhetik politisch eine subjektive Haltung bedeu-
tet, die zur Entscheidungsunfähigkeit führt. Schmitt lobt die Romantik nicht 
explizit als geistiges Zentralgebiet aus, was damit zu erklären ist, dass die Geis-
teshaltung, welche die Romantik auszeichnet, weit über die engen Grenzen der 
historischen Epoche hinaus wirkt. Es kann also mit Schmitt gegen Schmitt ar-
gumentiert werden, dass die Romantik viel mehr ist als eine historische »Zwi-
schenstufe« zum ökonomischen Zentralgebiet:202 

»Die alten Philosophen des Occasionalismus, wie Malebranche, hatten zwar auch den 

auflösenden Begrif f der occasio, aber in Gott, dem objektiven Absoluten, fanden sie 

199 | Schmitt 2002, S. 83.

200 | Die Gegenrevolution des 19. Jahrhunderts spricht von besagter Weltauffassung 

als dem »Monstrum mit den drei Köpfen«: »Reformation, Revolution und Romantik«. Eine 

Einschätzung, die Schmitt teilt. Schmitt 1998, S. 10.

201 | Anzumerken ist hier, dass die Romantik selbst teils zur Ideengeschichte des Pes-

simismus gezählt wird. Vgl. Pauen 1992, S. 944.

202 | Hier ist anzumerken, dass sich Schmitts Deutungen der Romantik in den Texten 

»Politische Romantik« (1919) und »Der Begrif f des Politischen« (zuerst 1927) unter-

scheiden: »Das Romantische wird von Schmitt als eine ›Zwischenstufe‹ und ein ›Über-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus130

Gesetz und Ordnung wieder. Ebenso ist, wenn in einer solchen occasionalistischen 

Haltung an die Stelle Gottes eine andere objektive Instanz tritt, etwa der Staat, immer 

noch eine gewisse Objektivität und Bindung möglich. Anders, wenn das isolier te und 

emanzipier te Individuum seine occasionelle Haltung verwirklicht. Jetzt erst entfaltet 

das Occasionelle die ganze Konsequenz seiner Ablehnung jeder Konsequenz.« […] »Die 

Besonderheit des romantischen Occasionalismus liegt darin, daß er den Hauptfaktor 

des occasionalistischen Systems, Gott, subjektivier t. Das vereinzelte, isolier te und 

emanzipier te Individuum wird in der liberalen bürgerlichen Welt zum Mittelpunkt, zur 

letzten Instanz, zum Absoluten.«203

Die politische Romantik bedeutet: »[S]ubjektivierter Occasionalismus«204. 
Der Gegenbegriff zu »occasio« ist jener der »causa«, also der Notwendigkeit. 
Für Schmitt ist damit der Occasionalismus die Herrschaft der Nicht-Notwen-
digkeit. Wie oben skizziert bedeutet diese auf der gesellschaftsstrukturellen 
Ebene für Schmitt vor allem eine Freisetzung aus traditionalen Kontexten im 
Übergang zur modernen Gesellschaft. Der subjektivierte Occasionalismus der 
Romantik versteigt sich nun zu der Vorstellung, die »Illusion«205, jeder Einzel-
ne wäre sein eigener Gott. Das bedeutet, politische Romantik als »subjektivier-
ter Occasionalismus« ist für Schmitt der Kult des ewigen Kreisens um die eige-
ne Individualität, die Notwenigkeit wird zugunsten des subjektiv-occasionellen 
Willens ausgespielt. Dass es dergestalt gelingen kann, der »causa«, also der 
Notwendigkeit des Politischen zu entkommen, erachtet Schmitt als eine Illu-
sion: Es ist eine Selbsttäuschung, anzunehmen, in einer Welt zu leben, in der 
es keine Feinde gibt. Demgemäß ist die Romantik ein Irrtum. Allerdings ist 
dies eine Fehleinschätzung, die politische Bedeutung entwickelt: Die Roman-
tik erschafft die Illusion der Entpolitisierung. Die Romanik ist somit politisch 
wirksam, indem sie die ›notwendige‹ und deshalb ›moralisch-richtige‹ Unter-
scheidung von Freund und Feind meidet:

»Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung der 

Intrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht, 

gang‹ fixier t, ihm wird also ein lediglich interimistisches Sein zugestanden, obwohl 

Schmitt gleichzeitig und im Widerspruch dazu eine ganz ungewöhnliche Wirksamkeit 

dieser Macht der Verwirrung, die das Romantische ist, eingestehen muß.« Balke 1996, 

S. 75.

203 | Schmitt 1998, S. 19 und 105.

204 | Ebd., S.  18. Ideengeschichtlich ist Occasionalismus die im 17.  Jahrhundert 

populäre Lehre von den Gelegenheitsursachen. Anzumerken ist, dass ich die veraltete 

Schreibweise hier von Schmitt übernommen habe; heutzutage heißt es dem Duden zu-

folge Okkasionalismus.

205 | Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 131

sondern die Aktivität eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die 

eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwärtige, begrenzen-

de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivität 

und schützt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-

behalt aller unendlichen Möglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit, 

die darin besteht, keine Möglichkeit aufzugeben.«206 

Die romantische Grundhaltung erhebt jedes Individuum zum »Priester einer 
Privatreligion«.207 Jeder Mensch wird ein Priester seiner selbst: »Im Romanti-
schen dient alles, Gesellschaft und Geschichte, Weltall und Menschheit, nur 
der Produktivität des romantischen Ich.«208 Es ließe sich unaufgeregt folgern, 
dass in einer kontingenten Welt die romantischen, ironischen Subjekte gut an-
gepasst und aufgehoben sind. Aber diese Perspektive ist Schmitt fremd. Die 
Subjektivität der Romantik entzieht jeder ›Objektivität‹ das Fundament, alles 
wird reine Privatsache, und sogar Gott wird aus der Welt verbannt. Es kommt 
zu einer Relativierung von Weltbildern und in der Folge jener Kontingenz-Er-
fahrung zum Verlust jeder ›natürlichen‹ Legitimität. Die romantische Subjek-
tivität zeichnet sich dadurch aus, dass sie jede Autorität und damit den Staat 
in Frage stellen kann.209 Mit der Konsequenz, dass die Romantik für nichts 
steht und gleichzeitig auf alles verweist. Indem sich die romantischen Sub-
jekte jedweder »causa«, den klaren Zusammenhänge und Grenzen, entziehen 
und stattdessen die »occasio« nutzen, um sich jede Möglichkeit offenzulassen, 
wird die gesamte politische Ordnung der Kontingenz preisgegeben. Aber die 
Welt ist nach Schmitt eben nicht kontingent, sondern umgekehrt: Weil die 
Menschen sich als Allmächtige fühlen, erscheint es auf den ersten Blick so, 
als sei die Welt kontingent. Dies ist die von Schmitt immer wieder in unter-
schiedlichen Formen ausgespielte Pointe: Die Flucht vor dem Politischen oder 
die Strategie der Entpolitisierung kann niemals ganz gelingen oder voll aufge-
hen. Die Gegensätze werden eine Zeitlang verdeckt, sie wirken jedoch im Ver-
borgenen, drängen mit Macht nach außen und harren einer umso heftigeren 
Entladung.

Weiter argumentierend versucht Schmitt zu zeigen, dass dieser Glaube 
an die Gestaltung der Welt durch das Subjekt zu einer Apotheose der bloßen 
Stimmungen und Gefühligkeiten wird. Was wiederum Unfreiheit bedeutet, 
denn sich lediglich von den eigenen Stimmungen treiben zu lassen, ist eben 

206 | Ebd., S. 82.

207 | Schmitt 2002, S. 86.

208 | Schmitt 1998, S. 85. »In einer Welt ohne Transzendenz, wo es keine Werte außer-

halb des Individuums gibt, wird das Ich zur einzig möglichen Quelle der Kohärenz.« Ken-

nedy 1988, S. 245.

209 | Vgl. Schmitt 1998, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus132

doch keine Freiheit. Der romantische Okkasionalismus liefert das Individuum 
seiner eigenen temporären Willkür aus. Aber die Welt, die Schmitt beschreibt, 
setzt auch das romantische Subjekt dem Problem aus, zwischen den unzähli-
gen Alternativen irgendwann entscheiden zu müssen. Die Gesetzmäßigkeit 
des Politischen besteht darin, dass Entscheidungen nicht endlos aufgeschoben 
werden können. Subjektiver Okkasionalismus bedeutet die Ablehnung jeder 
Konsequenz, alles ist nur ein Anlass zum Romantisieren, Diskutieren und Iro-
nisieren. Jedes Einzelne kreist nur um sich, stellt alles in Frage und schafft 
eine Welt, ohne Einheit, ohne Halt, ohne Entscheidung: »[I]n einer solchen 
Welt lösen sich alle politischen oder religiösen Unterscheidungen auf in eine 
interessante Vieldeutigkeit.«210 Schmitt scheint hier unschlüssig, denn einer-
seits diagnostiziert er genau diese Welt, andererseits versucht er, diese Wirk-
lichkeitswahrnehmung als Illusion darzustellen. Denn problematisch wird 
das »Ich-verrückte Individuum«211 mit seiner narzisstischen Haltung, weil das 
Politische nicht durch Neutralisierung aus der Welt zu schaffen ist. In einer 
solchermaßen gefährlichen Welt müssen die Individuen sich dem Politischen 
früher oder später stellen. Dies bedeutet zunächst, dass jedem Einzelnen klar 
wird, wer der Feind ist und wer der Freund bzw. das eigene ›Volk‹. In letzter 
Konsequenz kann das heißen, dass die politische Gemeinschaft vom Einzel-
nen Todes- und Tötungsbereitschaft verlangt. Unabhängig davon, ob es so weit 
kommt, bedeutet das Politische das Erkennen: dass der Einzelne nichts gilt 
und im ›Volk‹ verschwindet bzw. aufgeht.212 Die Unterwerfung des Einzelnen 
unter den Staat bzw. die politische Einheit ist vor diesem Hintergrund auch 
unproblematisch, zumal die Individuen von der eigenen Freiheit ohnehin nur 
schadhaft Gebrauch machen können.

Weil dem »romantischen Ich«213 alles nur noch zur Produktion der eigenen 
Person dient, wirft Schmitt jener Haltung Dekadenz vor.214 Was er unter Ro-
mantik subsumiert, sind klassische Topoi des Niedergangs: ungeregelte bzw. 
ungeordnete Verhältnisse, keine eindeutige, hierarchische Form, keine klare 
Struktur, das Leben in und mit Widersprüchen und Entscheidungsschwä-
chen.215 Entsprechend resümiert Schmitt: »Wo die politische Aktivität beginnt, 

210 | Ebd., S. 164.

211 | Schmitt 1991, S. 151.

212 | Vgl. Schmitt 2002, S. 48-50 und Schmitt 1933, S. 21. Vgl. zu Schmitts Plädoyer 

für Eingrif fe in die Persönlichkeitsfreiheit: Schmitt 2006, S. 15f.

213 | Vgl. Schmitt 1998, S. 85.

214 | Vgl. Bohrer 1983, S. 68.

215 | Weiterhin zeigt sich am Hang zur Diskussion ohne Entscheidung der Zusammen-

hang von Romantik und Liberalismus: »Deutschem Denken ist diese ewige Diskussion 

in der romantischen Vorstellung des ewigen Gesprächs zugänglicher gewesen, und es 

darf hier beiläufig bemerkt werden, daß sich die ganze ideengeschichtliche Unklarheit 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 133

hört die politische Romantik auf.«216 Die Romantik vermag als permanente 
Kritik und »eine[r] geistige[n] Promiskuität«217 nichts Eigenständiges zu schaf-
fen und führt zudem »in ihrem Bedürfnis nach dem Wahren und Natürli-
chen oft bis zur völligen Vernichtung jeder Form.«218 Aber genau das Ziel, das 
›Wahre‹ und ›Natürliche‹ zu finden, kann nichterreicht werden, weil dies nach 
Schmitt im Politischen zu suchen ist. 

Das romantische Subjekt und die kontingente Welt sind somit reziprok 
verbunden im modernen Formproblem. Die Romantik als politische Haltung 
stellt sich der politischen Wirklichkeit nicht und spielt vielmehr unterschied-
liche Wirklichkeiten gegeneinander aus, um sich dem Dualismus von Freund 
und Feind zu entziehen. Deshalb ist die Romantik mehr als eine zu vernach-
lässigende, künstlerisch ästhetische Strömung. In Schmitts Interpretation ist 
sie mehr als ein historischer Rückzug ins Private nach der Französischen Re-
volution und nur scheinbar eine »›Flucht in die Vergangenheit‹«.219 Die politi-
sche Konsequenz der Romantik ist: Entscheidungsschwäche und Verantwor-
tungslosigkeit. 

der üblichen Auffassungen über die deutsche politische Romantik, die als konservativ 

und antiliberal bezeichnet wird, schon an diesem Zusammenhang verrät. Redefreiheit, 

Preßfreiheit, Versammlungsfreiheit, Diskussionsfreiheit sind also nicht nur nützliche 

und zweckmäßige Dinge, sondern eigentliche Lebensfragen des Liberalismus.« Schmitt 

2010a, S.  46. Begrif flich präzise lässt sich nach Schmitt konstatieren, dass die Ro-

mantik das »ewige Gespräch« auszeichnet und der Liberalismus die »ewige Diskussion«. 

Ebd., S.  58. Das Leugnen und Wegdiskutieren der politischen Feindschaft verbindet 

Liberalismus und Romantik, womit die Charakterisierung des Liberalismus ebenso auf 

die politische Romantik übertragbar ist: Beide sind ihrem Wesen nach »Verhandeln, 

abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, die definitive Auseinandersetzung, die blutige 

Entscheidungsschlacht, könnte in einer parlamentarischen Debatte verwandelt wer-

den, und ließe sich durch ewige Diskussion ewig suspendieren.« Schmitt 2009b, S. 80. 

Die Ideologien Liberalismus und Romantik werden von Schmitt sozialstrukturell auf 

dieselbe Trägerschicht, auf die Klasse des Bürgertums, zurückgeführt: »Der Träger der 

romantischen Bewegung ist das neue Bürgertum.« Schmitt 1998, S. 14. Die politische 

Romantik ist eine fundamentale Kritik des bürgerlichen Menschentypus.

216 | Ebd., S. 224.

217 | Schmitt 2008, S. 14.

218 | Schmitt 1998, S. 14.

219 | Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus134

5.4	Souver änität als normatives Ide al 

Die Rekonstruktion der pessimistischen Anthropologie, der Verfallsgeschichte 
sowie der damit einhergehenden Kritik der modernen Gesellschaft und Indivi-
dualität wirft folgende Frage auf: Mit welchem Ideal konfrontiert Schmitt seine 
Gegenwart, um zu einer derart radikalen Zeitkritik zu gelangen? In einem 
Satz: Schmitt ist Etatist. Den idealtypischen Staat zeichnen ihm zufolge zwei 
Merkmale aus: 1. Außenpolitisch besitzt diese politische Einheit die Kompe-
tenz, zwischen Freund und Feind zu entscheiden und in letzter Konsequenz 
jedem anderen Staat den Krieg zu erklären. 2. Innenpolitisch entscheidet der 
Staat über Ausnahme- und Normalfall, wendet Bürgerkriege und Chaos ab 
und garantiert die Rückkehr zur Rechtsordnung. Sind diese beiden Voraus-
setzungen gegeben, ist ein Staat souverän, d.h. er gebietet ungeteilt über das 
»Entscheidungsmonopol«.220 Ein Staat, der besagte Kompetenz nicht besitzt 
oder verloren hat, ist nicht souverän und damit kein ›richtiger‹ Staat.221 

Die souveräne politische Einheit ist weiterhin klar von der Gesellschaft ab-
gegrenzt, und das Entscheidungsmonopol dieses Staates ist im Sinne eines 
Herrschafts-, Zwangs- und Gewaltmonopols konstruiert, weil immer die Ge-
fahr eines Staaten- oder Bürgerkrieges abgewendet werden muss. Entsprechend 
ist der idealtypische Staat permanent kampfbereit. Diese Prioritätensetzung 
folgt aus der Konstruktion des Politischen, die politische Praxis wesentlich als 
Außenpolitik des Staates definiert und Innenpolitik nur als Bedrohung des 
Staates durch Bürgerkrieg denken kann. Wird die politische Theorie Schmitts 
als Form von Politikberatung verstanden, ist die Anweisung klar: Es geht um 
die Restauration eines personalistisch-repräsentativen, autoritären Konzeptes 
von politischer Herrschaft.222 Notwendig erscheint jene Form von souveräner 
Staatlichkeit, weil die Welt und die Menschen nicht harmlos sind bzw. das 
Menschenbild Schmitts von einer Prämisse der Gefährlichkeit ausgeht.

Die daraus resultierende Bedrohungslage legitimiert den starken Staat, 
denn »Sicherheit gibt es nur im Staat«.223 Diese Kontrastfolie lässt die Weima-
rer Republik sowie die meisten Staaten im 21. Jahrhundert defizitär erscheinen, 
weil die Staaten nicht souverän zwischen Freund und Feind unterscheiden 
können und zudem innenpolitisch pluralistisch verfasst sind. Schmitts Ideal 
eines identitär-homogenen Volks als Substanz ist diesem Pluralismus fremd. 
Zwar konstatiert Schmitt, dass Homogenität schwierig zu erreichen, der Plu-

220 | Schmitt 2009b, S. 20.

221 | Vgl. Schmitt 1982, S. 72.

222 | Was Schmitt vorschwebt, ist nach Mehring das »antiliberale Modell eines plebis-

zitär und populistisch getragenen cäsarischen Führerstaates«. Mehring 2013, S. 232. 

223 | Schmitt 1982, S. 75. Habermas fasst Schmitts Staatsbegründung folgenderma-

ßen: »Der Staat ist der for twährend verhinderte Bürgerkrieg.« Habermas 1987, S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 135

ralismus entsprechend konstitutiver Teil der Gegenwartsgesellschaft ist. Aber 
genau deshalb ist – nach Schmitt – die Ordnung in Gefahr, was wiederum die 
Notwendigkeit einer souveränen Einheit erklärt. 

Entscheidend ist weiterhin, dass Schmitts Theorie den souveränen Staat in 
einem internationalen, durch das Völkerrecht kontrollierten, Setting verortet, 
in dem sich wenige Staaten gewissermaßen ›auf Augenhöhe‹ begegnen. Des-
halb darf die Diagnose bzw. Prognose »Die Epoche der Staatlichkeit geht jetzt 
zu Ende«224 nicht mit dem generellen Ende des Staates gleichgesetzt werden. 
Was zu verschwinden droht, ist nicht der Staat als solcher, sondern die außen-
politische Staatlichkeit weniger souveräner Staaten und deren innerpolitische 
hierarchische Sonderstellung.

Ein vollwertiger Staat ist entsprechend dieses Ideals souverän, gemäß der 
Definition: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet.«225 
Jenes Dogma Schmitts besagt vor allem, dass der Souverän durch seine Ent-
scheidung bestimmt, wann eine Ausnahmesituation vorliegt und damit die 
normale Rechtsordnung aufhebt. Die Entscheidung zeigt die Souveränität 
oder eben nicht.226 Die Ausnahme dient Schmitt so zur Bestimmung der Sou-
veränität, weil sie die extremste Bewährungsprobe für eine Rechtsordnung be-
deutet, die Entscheidung, »[…] ob die Verfassung in toto suspendiert werden 
kann«.227 Indem der Souverän über den Ausnahmefall entscheidet, hebt er die 
normale Rechtsordnung auf und beweist, dass er überhaupt souverän ist. Die-
ses Souveränitätskonzept ist wiederum ein Denken von den Grenzfällen der 
Sozialität her und betrachtet den Ausnahmezustand quasi als den Normalzu-
stand. Dabei ist die Ausnahme im theoretischen Kosmos Schmitts ambivalent 
konstruiert. Einerseits flirtet Schmitt permanent mit der Eskalation, was sich 
an folgender Formulierung zeigt: 

»Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die 

Ausnahme beweist alles; sie bestätigt nicht nur die Regel, die Regel lebt überhaupt nur 

von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens die 

Kruste einer in der Wiederholung erstarr ten Mechanik.«228

224 | Schmitt 2002, S. 10.

225 | Schmitt 2009b, S. 13.

226 | »Der Ausnahmefall offenbart das Wesen der staatlichen Autorität am klarsten. Hier 

sondert sich die Entscheidung von der Rechtsnorm, und (um es paradox zu formulieren) 

die Autorität beweist, daß sie, um Recht zu schaffen, nicht recht zu haben braucht.« Ebd., 

S. 19.

227 | Ebd., S. 14.

228 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus136

Normalität wird hier als fragwürdig sowie als langweilig dargestellt und der 
Ausnahme somit eine ästhetische Qualität zugesprochen, die jenseits der Er-
müdung von Normalverläufen und Routinen liegt.229 Zu verstehen ist dies vor 
dem Hintergrund der Definition des Politischen als Dualismus von Freund 
und Feind sowie einer Anthropologie, welche die Möglichkeit kriegerischer 
Konflikte beschwört. Der Ausnahmezustand hat eine positive, außeralltägliche 
Funktion und stiftet Entlastung: Die Politik des »Betriebes«, die in Verfahrens-
abläufen und Sachzwängen erstickt, wird aus den Routinen herausgerissen 
und die ›Kruste‹ einer fragwürdigen Normalität gesprengt. Schmitt mag es 
wiederholt bestritten haben, seine leidenschaftliche Ablehnung der Normalität 
romantisiert unweigerlich die Ausnahme. 

Andererseits ist der Ausnahmezustand eine Bedrohung. Die Gefahr eines 
Abgleitens der Ausnahme ins Chaos eines permanenten Bürgerkrieges gilt es 
um jeden Preis zu verhindern. Der Ausnahmezustand ist aber nicht gleichzu-
setzen mit dem Chaos. Im Ausnahmezustand zeigt sich der Souverän und ist 
darauf ausgerichtet, eine Rechtsordnung wieder in Kraft zu setzen, d.h. die 
Ausnahme zielt gerade darauf ab, die Rechtsordnung wieder zur Geltung zu 
bringen. Im Chaos existiert im Gegensatz dazu überhaupt kein Souverän, der 
die Rechtsordnung wieder herstellt. Dass es nicht so weit kommt, garantiert 
wiederum der souveräne Staat. 

»Seine ratio, die ratio status, die oft mißgedeutete Staatsräson, liegt nicht in inhalts-

vollen Normen, sondern in der Effektivität, mit der er seine Situation schaff t, in welcher 

überhaupt erst Normen gelten können, weil der Staat der Ursache aller Unordnung und 

Bürgerkriege, dem Kampf um das normativ Richtige, ein Ende macht.«230 

Der Staat schafft den Rahmen, in dem Ordnung und Sicherheit gewährleistet 
werden können, auf die Weise, dass er selbst über Ordnung und Unordnung 
entscheidet. Klärungsbedürftig scheint weiterhin das Verhältnis von dem Poli-
tischen und der Ausnahme. Wieso misst Schmitt dem Ausnahmezustand eine 
solche Bedeutung zu? Die Begriffsbestimmungen der Souveränität und des 
Politischen zeigen zunächst, wie diese Theoriestrategie soziale Verhältnisse 
von ihrem Extrem her bestimmt. Die Souveränität offenbart sich in der Ent-
scheidung über den Extremfall einer Rechtsordnung, die Ausnahme. Das 
Politische als Unterscheidung von Freund und Feind ist ebenso ein Extrem-
fall, der »äußerste Intensitätsgrad«, zu dem ein Gegensatz gesteigert werden 
kann.231 Der Ausnahmezustand ist die Suspendierung der normalen Rechts-
ordnung. Der politische Feind ist die Negation der eigenen Existenz. Jeweils 

229 | Zur Ästhetik des Politischen bei Schmitt siehe insb.: Balke 1990, S. 48ff.

230 | Schmitt 1940b, S. 148.

231 | Schmitt 2002, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 137

postuliert Schmitts die Erkenntnis, dass diese Fälle mehr Bedeutung besitzen 
als gewöhnliche Situationen und dass sich alltägliche Vollzüge erst hierdurch 
erklären lassen: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der ›Ernstfall‹. Man kann 
sagen, daß hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthüllende Bedeutung hat.«232 In jener 
Formulierung wird der Ausnahmefall zu einem Ernstfall. Dies bedeutet u.a., 
dass über den Ausnahmefall entschieden werden muss, weil Sozialität konflik-
tär und damit die Rechtsordnung permanent bedroht ist. Die politische Ein-
heit, welche der Bedrohung durch eine ›souveräne‹ Entscheidung begegnet, 
ist idealtypischer Weise der Staat. Diese Einheit wird von Schmitt – wie oben 
diskutiert – auf ›Völker‹ zurückgeführt, d.h. auf politische Gruppen. Die Grup-
pe, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, ist die politische und – nach 
Schmitt – damit maßgebende Gruppe: 

»Sie ist deshalb immer die maßgebende menschliche Gruppierung, die politische Ein-

heit infolgedessen immer, wenn sie überhaupt vorhanden ist, die maßgebende Einheit 

und ›souverän‹ in dem Sinne, daß die Entscheidung über den maßgebenden Fall, auch 

wenn das der Ausnahmefall ist, begrif fsnotwendig immer bei ihr stehen muß.«233 

Souverän sein heißt, dass eine politische Einheit über den maßgebenden Fall 
innen- wie außenpolitisch entscheidet, was bedeuten kann, die Rechtsordnung 
aufzuheben, was Schmitt wiederum mit dem Begriff des Ausnahmezustandes 
bezeichnet.234

Historisch näherungsweise existierte der souveräne Staat nach Schmitt – 
wie oben gezeigt – im ›metaphysischen Zeitalter‹, in Form des absolutistischen 
Fürstenstaates. Noch konkreter: »[I]m französischen und im preußischen 
Staat«, die in »vieler Hinsicht von klassischer Vollkommenheit« waren.235 

232 | Ebd., S. 35.

233 | Ebd., S. 39.

234 | Schmitt idealisier t diese souveräne Einheit und lokalisier t sie ›realhistorisch‹ im 

Absolutismus, allerdings zeigen beispielsweise Foucaults Überlegungen zur Bio-Politik 

und Gouvernementalität, dass jene politische Einheit auch deutlich dif ferenzier ter und 

brüchiger rekonstruier t werden kann: »He [Schmitt, Anm. d. A.] misses the fact that 

the state is predicated upon the transformation of sovereign power into biopower and 

the interdependence of various governmental rationalities. […] That which Schmitt ima-

gines as an inner unity and peace is for Foucault the effect of a historically new se-

curity apparatus that appears with the rationalization of governmental practice. While 

Schmitt ultimately bases his concept of the political on foreign affairs and the politics 

of representation, Foucault seeks the political in the resistance against governmentali-

ty.« Deuber-Mankowsky 2008, S. 152.

235 | Schmitt 1982, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus138

Schmitt assoziiert den perfekten Staat darüber hinaus mit dem mythischen 
Bild des Leviathans im Sinne Thomas Hobbes’, wobei sich der deutsche Staats-
rechtler gleichzeitig an der maritimen Herkunft des betreffenden Mythos 
stört. Der absolutistische Staat war eingebettet in die europäische Staatenord-
nung des »Jus Publicum Europeaeum«, und mit diesem Zustand konfrontiert 
Schmitt seine Gegenwart, wobei die eurozentristische Schräglage unbestreit-
bar ist: »Weltpolitik war europäische Politik; große Politik war die Politik der 
europäischen Großmächte; Völkerrecht war europäisches Völkerrecht […].«236 
In jener historischen Phase existierten lediglich eine überschaubare Anzahl 
von souveränen Staaten, die nach klaren Regeln und Grenzen kriegerische 
Auseinandersetzungen, die sogenannte »Regularität der Kabinettskriege«,237 
austrugen – die weit weniger ›regulären‹ Kolonialkriege sind in dieser Darstel-
lung freilich ausgenommen: 

»Das Wesen des europäischen Völkerrechts war die Hegung des Krieges. Das Wesen sol-

cher Kriege war ein geordnetes, in einem gehegten Raum vor Zeugen sich abspielendes 

Messen der Kräfte. Solche Kriege sind das Gegenteil von Unordnung. In ihnen liegt die 

höchste Form der Ordnung, deren menschliche Kraft fähig ist.«238 

Die andere Seite der »Hegung des Krieges« ist in Schmitts Logik die »Wildnis«, 
wenn keine »befriedete Ordnung« durchgesetzt wird, droht eine »friedlose 
Unordnung«.239 Schmitts Darstellung fordert quasi eine »Art Naturschutzpark 
für kriegerische Aktionen«240, d.h. durch die rechtlich kontrollierte Staaten-
ordnung finden die Kräfte des Krieges eine (Trieb-)Ableitung und werden ge-
wissermaßen als ›ritterliches Duell‹ ausgetragen.241 

Die Darstellung der ordnungsstiftenden Kraft des Völkerrechtes, bis hin 
zur Verklärung der Kriege zwischen 1648 und 1789 als »europäisches Staa-

236 | Schmitt 2009a, S. 88.

237 | Schmitt 2010c, S. 90.

238 | Schmitt 2011, S. 158f.

239 | Ebd., S. 22.

240 | Habermas 1960, S. 476.

241 | »Das war ein großes Unglück [dass die europäische Staatenordnung aufgelöst 

wurde, Anm. d. A.], denn mit jenen Hegungen des Krieges war der europäischen Mensch-

heit etwas Seltenes gelungen: der Verzicht auf die Kriminalisierung des Kriegsgegners, 

also die Relativierung der Feindschaft, die Verneinung der absoluten Feindschaft.« 

Schmitt 2010c, S.  92. Und an anderer Stelle vergleicht Schmitt den Krieg explizit mit 

einem Duell: »Ähnlich wie ein Duell, wenn es einmal rechtlich anerkannt ist, seine innere 

Ordnung und Gerechtigkeit darin findet, daß beiden Seiten satisfaktionsfähige Ehren-

männer (wenn auch vielleicht von sehr verschiedener Kraft und Waffenübung) einander 

gegenüber stehen.« Schmitt 1940a, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 139

tenduell«242, entspricht zudem einem Gleichgewichtsmodell. Schmitt plädiert 
für ein Machtgleichgewicht eines Staatenpluralismus unter völkerrechtlicher 
Kontrolle, als Voraussetzung für den richtigen Umgang mit der Feindschaft: 
»Der diskriminierende Kriegsbegriff dagegen verwandelt den Staatenkrieg in 
einen internationalen Bürgerkrieg.«243 D.h. seit dem 18. Jahrhundert schwin-
det, wie gezeigt, die Sonderstellung durch die innenpolitische »Pluralisierung 
des Staates«.244 Außenpolitisch bzw. auf internationaler Ebene verflüchtigt 
sich das Modell des Staates ebenfalls, weil das europäische Völkerrecht unter-
geht, es wurde bis zum 20.  Jahrhundert in »zahllose und unterschiedslose 
zwischenstaatliche Beziehungen von fünfzig bis sechzig Staaten der ganzen 
Erde, d.h. einer raumlosen Allgemeinheit aufgelöst«.245 Die Folge ist ein Sou-
veränitätsproblem, welches sich auch als Repräsentationsproblem zeigt, weil 
der Staat des 20. Jahrhunderts keine Instanz oder Person benennen kann, die 
selbständig als Repräsentant für die politische Einheit entscheidet. Es gibt nur 
eine Vielzahl von Abhängigkeiten und konturierenden Ansprüchen auf Sou-
veränität. Für Schmitt ist dies wiederum eine historische Verlusterfahrung, 
wobei die immer wieder durchscheinende Wahrnehmung von Verlusten auf 
den impliziten Pessimismus verweist, der jener Form von Gesellschaftsbeob-
achtung zugrunde liegt.246 

Weiterhin ist anzumerken, dass der souveräne Staat selbstredend die An-
erkennung durch die Unterworfenen als Legitimationsbasis benötigt.247 In der 
Tradition Max Webers stehend, weiß Schmitt, dass kein Staat dauerhaft ohne 
eine geistige Grundlage, ein legitimatorisches Fundament, d.h. eine ihn tra-
gende politische Idee existieren kann: »Zum Politischen gehört die Idee, weil es 
keine Politik gibt ohne Autorität und keine Autorität ohne ein Ethos der Über-

242 | Schmitt 2011, S. 114.

243 | Schmitt 1982, S. 74.

244 | Vesting 1995, S. 196.

245 | Schmitt 1958a, S.  388. Vgl. zum Niedergang des Staates nach Schmitt auch 

Schmitt 1940f, S. 365. 

246 | Vgl. Schmitt 2011, S. 188, 199, 206, 212, 255. »Alle Tendenzen der modernen 

rechtsstaatlichen Entwicklung gehen dahin, den Souverän in diesem Sinne zu besei-

tigen […]«. Schmitt 2009b, S.  13. An anderer Stelle fasst Schmitt diese Entwicklung 

pointier t mit dem Satz: »Das klassische Profil des Staates zerbrach, als sein Politik-

Monopol entfiel.« Schmitt 1988, S. 271.

247 | »Denn wer die Menschen einzeln oder in ihrer Masse mit erkennendem Blick be-

trachtet und sieht, wie sie nur trachten, ›voll Hast ihr Einzelglück zu retten‹ (Däubler), 

wird ergrif fen sein, daß es möglich war, in diesen wild auseinanderstiebenden Interes-

sen eine Ordnung zu bringen, auf deren regelmäßigen Gang man sich mit einiger Sicher-

heit verlassen kann.« Schmitt 2004, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus140

zeugung.«248 Ideengeschichtlich wurde der politische Zusammenhalt und da-
mit die Kraft zur Entscheidung für eine politische Form sehr unterschiedlich 
hergestellt: Im Mittelalter durch den christlichen Glauben und die Einheit der 
römisch-katholischen Kirche, seit der Neuzeit durch die Konstruktion eines 
Sozialvertrages, im Zuge der Aufklärung durch demokratische Partizipation 
und seit dem 19. Jahrhundert durch die Einheit generierenden Vorstellungen 
von Klasse und/oder Nation bzw. Volk. Schmitt reflektiert diesen Zusammen-
hang und sogar die Kontingenz der neuzeitlichen Vorstellung des Volkes: 

»Volk ist ein Begrif f des öffentlichen Rechts. Volk existier t nur in der Sphäre der Pub-

lizität.[…] Alle solchen Identitäten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern 

beruhen auf einer Anerkennung der Identität. Weder juristisch noch politisch noch so-

ziologisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um ›Identifikationen‹.«249 

Deshalb ist es dem Staatsrechtler möglich, in seinem Werk unterschiedliche 
Varianten politischer Identitätsbildung zu diskutieren u.a. die einheitsstif-
tende Kraft der politischen Mythen von ›Klasse‹ und ›Rasse‹. Was Schmitt 
am Sozialismus bzw. Kommunismus einerseits, anderseits aber ebenso am 
nationalistischen Faschismus schätzt, sind der Wille zur Entscheidung und 
der unbedingte Totalitätsanspruch, jenseits von Diskussionen und Kompro-
missen. Vor diesem Hintergrund unterscheidet Schmitt zwischen Mythos und 
Utopie: »Der Mythus ist keine Utopie. Denn diese, ein Produkt räsonierenden 
Denkens, führt höchstens zu Reformen.«250 Die Utopie ist demnach eine Idee 
der Aufklärung und intellektuelle Phantasie, der Mythos hingegen entspricht 
›dem Leben‹ und ist unmittelbar praktisch. Schmitt bewertet den Mythos posi-
tiv, weil er mit Berufung auf George Sorel glaubt, eine Kraft ausgemacht zu 
haben, mittels derer politisches Handeln in der und gegen die Moderne noch 
bzw. wieder möglich ist.251 Wichtig ist, dass der Begriff des Mythos eine zwie-
spältige Bedeutung besitzt: »Aus der heutigen Perspektive, aus der sogenann-
ten Moderne, gilt die Rede vom Mythos als Gegenrede gegen die Aufklärung 
und Rationalität. Der Mythos-Begriff ist hier negativ besetzt.«252 Schmitts Kri-
tik richtet sich genau gegen diese Variante. Er möchte die zweite, vormoderne 
Bedeutung des Mythos für das Politische wieder in Erinnerung rufen – »die 
eines ordnungsstiftenden Prinzips und die einer normativen verbindlichen 

248 | Schmitt 2008, S. 28.

249 | Schmitt 2010a, S. 22 und 35. 

250 | Ebd., S. 84. 

251 | Vgl. ebd., S. 83.

252 | Flickinger 1990b, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 141

Regelung für die Aktivitäten innerhalb der Ordnung des Gemeinwesens«.253 
Im Original klingt dies bei Schmitt folgendermaßen: 

»Nur im Mythos liegt das Kriterium dafür, ob ein Volk oder eine andere soziale Gruppe 

eine historische Mission hat und sein historischer Moment gekommen ist. Aus den Tie-

fen echter Lebensinstinkte, nicht aus einem Räsonnement oder einer Zweckmäßigkeits-

erwägung, entspringt der große Enthusiasmus, die große moralische Dezision und der 

große Mythus.«254 

Schmitt möchte, dass der Mythos als Narrativ der Einheitsstiftung instrumen-
talisiert wird. Hierfür nutzt er weiterhin selbst vitalistische Argumentationen 
und fasst die Mythen des Rassismus und Sozialismus in Begriffen wie »vitale 
Kraft«, die »wahren Impulse intensiven Lebens«, »Energie«, »aus der Tiefen 
echter Lebensinstinkte«255 usw. Dabei zeigt Schmitt mittels eigener Dekons-
truktion und anschließender Instrumentalisierung des Mythos, dass sich in 
seinen Schriften neben dem oben skizzierten Substanzdenken ›des Volkes‹ 
auch ein relativer oder eingeschränkter Konstruktivismus findet.256 Denn 
Schmitt weiß um die Fiktionalität von Mythos wie Utopie, bezüglich seiner 
Lektüre von Hans Vaihingers Buch »Die Philosophie des Als ob« schreibt er 
bereits 1913 gegen Einwände, dass Fingiertes nichts Reales sei: 

»[…] ein solches Argument verkennt das, worauf alles ankommt: nämlich nicht auf die 

Wirklichkeit von etwas Gedachtem, sondern auf die praktische Verwertbarkeit der Fik-

tion für Wissenschaft und Rechtspraxis. […] Die Fiktion ist eine bewußt willkürliche oder 

falsche Annahme, die trotzdem die Erkenntnis fördert und wertvolle Resultate liefern 

kann.«257 

Folglich reflektiert die Theorie Schmitts, dass alle Begriffe und Ideen als Fiktio-
nen eine Funktion besitzen, also auch Konstruktionen wie ›die Vernunft‹, ›die 
Utopie‹, ›der Mythos‹, ›die Rasse‹ und ›die Klasse‹ usw. Darüber hinaus weiß 

253 | Ebd., S. 69.

254 | Schmitt 2010a, S. 80.

255 | Ebd., S. 81, 83, 87, 80. »Nur im wirklichen Krieg entsteht ein Mythos.« Schmitt 

1998, S. 225. 

256 | »Alle solchen Identitäten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern be-

ruhen auf einer Anerkennung der Identität. Weder juristisch noch politisch noch sozio-

logisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um ›Identifikationen‹.« Schmitt 

2010a, S. 35. Oder auch: »Das ›Ganze‹ des Volkes ist nur eine Idee […]«. Schmitt 2008, 

S. 45.

257 | Schmitt 1913a, S.  804f. Zur Bedeutung von Vaihingen für Schmitts Erkenntnis-

theorie: Vgl. insb.: Mehring 1989, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus142

dieser Funktionalismus um die Notwendigkeit »falscher Annahmen«, d.h. fik-
tiver Vorstellungen und Ideen, zum Zweck der politischen Gemeinschaftsbil-
dung. Wenn Schmitt an anderer Stelle essentialistische und ontologische Kate-
gorien wie ›deutsches Volk‹, ›Rasse‹ usw. unreflektiert voraussetzt, fällt seine 
Analyse deutlich hinter frühere konstruktivistische Einsichten zurück.258 Of-
fensichtlich wird zudem, dass Schmitts Pessimismus aus der ›Angst‹ bzw. 
›Furcht‹ vor dem politischen Chaos erwächst, denn der omnipräsente Ernstfall 
ist in der begrenzten Selbstreflexion dieser politischen Theorie – für sie selbst 
– keine »Fiktion«. Schmitt behandelt somit sein eigenes Theoretisieren so, als 
gelten dafür die selbst aufgestellten Regeln nicht. Nur so kann Schmitt auch 
behaupten, sein eigenes Schreiben richte sich an die Fachwissenschaft und 
wolle ein sachliches Argument entwickeln259, obwohl fortlaufend betont wird, 
jeder Begriff sei politisch-polemisch, womit Sachlichkeit gar nicht möglich ist.

Bereits in den frühen 1920er Jahren zieht Schmitt aus dieser selbst konsta-
tierten Bedrohung die Konsequenz und prognostiziert, »[…] daß die Energie 
des Nationalen größer ist als die des Klassenkampfmythos. Auch die ande-
ren Beispiele von Mythen, die Sorel erwähnt, beweisen, soweit sie in die neu-
ere Zeit fallen, daß der stärkere Mythus im Nationalen liegt.«260 Im faschisti-
schen Mythos der ›Rasse‹ entdeckt Schmitt schließlich eine politische Kraft, 
die innenpolitisch Legitimität durch Homogenität herstellt und gleichzeitig, 
entsprechend seiner Begriffsbestimmung des Politischen, die Omnipräsenz 
der Feindschaft anerkennt. Freilich lässt Schmitts persönliche politische Ent-
scheidung noch bis zum März 1933 auf sich warten. Hiernach sind die Kon-
tingenzen des Fiktionalen vergessen, und Schmitts Schriften propagieren of-
fensiv den politischen Mythos der »Artgleichheit des in sich einigen deutschen 
Volkes«.261 Aufgrund des Willens zur staatlichen Souveränität bewunderte der 
deutsche Wissenschaftler den italienischen Faschismus und begrüßt schließ-
lich als sogenannter ›Märzgefallener‹ die Wahl und Regierungsbildung der 
NSDAP.262 Einerseits erscheint der ›Kniefall‹ vor dem Nationalsozialismus aus 
Perspektive des etatischen Grundzuges der Theorie folgerichtig, und womit 
der politische Pessimismus Schmitts im Umkehrschluss durchaus als eine 

258 | Auch in einer späteren Schrif t f indet sich der Gedanke, dass Mythen aufgrund 

politischen Kalküls geschaffen werden. Schmitt 1982, S. 127f.

259 | Vgl. beispielsweise die Vorworte: Schmitt 2002, S. 9ff und Schmitt 2011, S. 5f.

260 | Schmitt 2010a, S. 88. »Bei Schmitt führt die Konstruktion von der Kritik der Ent-

politisierung zur Wiedergeburt einer absoluten Homogenität.« Eßbach 1995, S. 151.

261 | Schmitt 1935, S. 42.

262 | Schmitt hat den Sieg des deutschen Faschismus von 1933 als Triumph des Sol-

daten über den Bürger sowie als Wiedergutmachung der Schmach von Versailles inter-

pretier t. Schmitt 1934a, S. 49, siehe hierzu auch: Sombart 1991, S. 23- 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 143

politische Gefahr im Sinne Fritz Sterns zu verstehen ist.263 Schmitt teilt zeit-
genössische, kulturkritische Positionen, die zwar die Gegenwart radikal kriti-
sieren, aber gleichzeitig eine Zukunftsaneignung propagieren, die durch eine 
existenzielle Entscheidung einen Ausweg aus dem empfundenen Verhängnis 
ermöglichen sollen.264 

Andererseits ist Schmitts Engagement als »geistiger Quartiermacher«265 
des Nationalsozialismus theorieimmanent problematisch, weil das Politische 
nicht nur die Antithese zu einer entpolitisierten Moderne darstellt, sondern 
ebenso eine Wahrung vor der Verschärfung politischer Gegensätze durch uni-
versalistische Ideologien, die ›gerechte Kriege‹ im Namen politischer Ideen 
führen: »Solche Kriege sind notwendigerweise besonders intensive und un-
menschliche Kriege, weil sie über das Politische hinausgehend, den Feind 
gleichzeitig in moralischen und anderen Kategorien herabsetzen und zum un-
menschlichen Scheusal machen […].«266 Die Gefahr der Überpolitisierung be-
denkend, stellt sich die Frage, ob nicht bereits 1933 offensichtlich war, dass dem 
Feindbild des Nationalsozialismus eine Entgrenzung der Feindschaft konstitu-
tiv innewohnt?267 Anders formuliert: Schmitt sah im Nationalsozialismus eine 
Kraft, die den innenpolitischen Ausnahmezustand, den Bürgerkrieg, beenden 
und gleichzeitig Deutschland außenpolitisch wieder zu einer Großmacht erhe-
ben konnte. Der Preis dafür war jedoch die Eskalation des zwischenstaatlichen 
Krieges hin zur »absoluten Feindschaft« des totalen Krieges und in der Folge 
die totale Niederlage. 

Abschließend bleibt festzuhalten: Schmitts ›Ethik des Staates‹ will eine 
außenpolitische Hegung des Krieges und die innenpolitische Friedenssiche-
rung. Wie der Staat jene Aufgaben normativ erfüllt, ist für diese politische 
Theorie dahingestellt. Der aus der eigenen Konstruktion des Politischen er-

263 | Vgl. Stern 1963a. 

264 | Vgl. zur intellektuellen Krise in der Weimarer Republik: Graf 2005, S. 105.

265 | Niekisch 1953, S.  199. Schmitt bezeichnete Ernst Niekisch wiederum als den 

»bösartigen Niekisch« Schmitt 1991, S. 163.

266 | Schmitt 2002, S. 37.

267 | Schmitt versuchte diesen Konflikt noch 1939 dadurch zu lösen, indem er das 

nationalsozialistisch-deutsche Reich und seine Expansionsbestrebungen auf den 

»Großraum« Mitteleuropa beschränkte. Eine völkerrechtliche Aufteilung der Welt in 

sogenannte »Großräume« unter einer kleinen Anzahl von sogenannten »Reichen«, also 

Großmächte, und der »Grundsatz der Nichtintervention raumfremder Mächte« sollte die 

Hegung der Feindschaft garantieren. Vgl. Schmitt 1940c, S. 302. Infolgedessen sollte 

auch der »Ideologie der liberaldemokratischen Westmächte […], die die ganze Erde in 

das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt und sich jedem natürlichen Wachstum 

lebendiger Völker in den Weg stellt […]« ein Riegel vorgeschoben werden. Ebd., S. 296, 

302. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus144

wachsenden Gefahr begegnen Schmitts Schriften mit einer Allmachtsphanta-
sie, die dem Staat eine Omnipotenz zuspricht, die ihre Analogie in der Funk-
tion Gottes in theologischen Zusammenhängen findet. Nicht zufällig kreisen 
die Schriften Schmitts permanent um den Aufstieg und den Niedergang des 
neuzeitlichen Staates, weil der Staat die Institution ist, die es vermag, das Poli-
tische zu hegen. Dabei ist jeder Staat auf ein Machtgleichgewicht in seiner 
Umwelt angewiesen, denn die Staatenwelt muss, nach dieser Logik und im 
Gegensatz zur Gesellschaft, ein »Pluriversum« sein. 

5.5	Schrecken ohne Ende oder Ende mit Schrecken?

Bisher wurde die politische Theorie Schmitts anhand von drei Kategorien 
des modellhaften Pessimismus befragt, mit dem Ergebnis, dass eine große 
Schnittmenge zwischen den entwickelten Idealkonstruktionen und Schmitts 
Position feststellbar ist. Ich möchte im Folgenden zeigen, dass diese Theorie 
des Politischen gegen den Glauben an moderne Geschichtsphilosophien und 
Fortschrittsteleologie gerichtet ist und sich werkgeschichtlich zur pessimisti-
schen Theologie der Geschichte steigert.

Der geschichtstheoretische Pessimismus ist neben und in Kombination 
mit der pessimistischen Anthropologie eine zentrale Prämisse des ›Begriffs 
des Politischen‹. Schmitt insistiert, dass die Feindschaft nicht aufzuheben ist 
und stemmt sich mit diesem Einspruch gegen die scheinbare Neutralisierung. 
Dabei schwankt seine Argumentation, wenn er einerseits die Gefahr der Ent-
politisierung beschreibt und das »Zeitalter« entsprechend benennt. Die Zeit-
diagnostik Schmitts identifiziert eine Entwicklung zur politikreinen Gesell-
schaft und folgert: »Ob und wann dieser Zustand der Erde und der Menschheit 
eintreten wird, weiß ich nicht. Vorläufig ist er nicht da.«268 Das Politische ist 
demnach aber bedroht. Andererseits, und das ist Schmitts zentrale Aussage, 
sind Entpolitisierung und Neutralisierung nur vordergründige Erscheinun-
gen, letztlich ist das Politische nicht aus der Welt zu schaffen, und wenn dies 
nicht eingesehen wird, entstehen unkontrollierte Feindschaften. Die Entschei-
dung für das Politische ist – wie oben skizziert – somit nicht nur eine empiri-
sche Beobachtung, sondern ebenso eine normative Stellungnahme.269 Schmitt 

268 | Schmitt 2002, S. 54.

269 | Wäre die entpolitisier te, kontingente Gesellschaft des »ökonomisch-techni-

schen Zeitalters« das letzte Stadium in der Menschheitsgeschichte, dann wäre »die 

ganze Weltgeschichte ein Gassenhauer, den irgendein alberner Schlingel auf einem 

verstimmten Instrument spielt, die Welt wäre unrettbar verpfuscht; die elende Nach-

äffung eines erhabenen Bildes, die Kreatur eines frechen Plagiators, der den Plan des 

großen Werkes gestohlen und eine Fratze daraus gemacht hat; eine Schöpfung des Af-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 145

zweifelt an einem »Endzustand der restlosen und endgültigen Entpolitisie-
rung«, weil es nach ihm keinen die »ganze Erde und ganze Menschheit um-
fassenden Welt’staat‹ geben« kann.270 

»Im übrigen ist zu beachten, daß Politik unvermeidbar und unausrottbar ist. […] Die 

Eigenart des Politischen liegt jedoch gerade darin, daß jedes denkbare Gebiet mensch-

licher Tätigkeit der Möglichkeit nach politisch ist und sofor t politisch wird, wenn die 

entscheidenden Konflikte und Fragen sich auf dieses Gebiet begeben.«271 

Mit der Unausrottbarkeit des Politischen interveniert Schmitt gegen die »rest-
lose[n] Funktionalisierung«272, gegen den »entfesselten Fortschritt«, und stellt 
die »Legitimität des Neuen als solchen«273 in Frage. Die Dynamik der soge-
nannten »Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen«274 und 
in der Konsequenz eine entpolitisierte Welt als »Kultur- und Konsumgenossen-
schaft«275 ist als Drohkulisse zwar immer präsent, wird aber letztlich als eine 
dauerhafte Zukunft und »Ende der Geschichte«276 abgelehnt. Geschichtstheo-
retisch gewinnt Schmitt aus dem Zukunftsszenario einer befriedeten Welt ein 
ideologisches Feindbild. Das Versprechen des ›entfesselten Fortschritts‹ »[…] 
verweist an die Zukunft und provoziert wachsende Erwartungen, die er durch 
neue, immer größere Erwartungen überholt. Seine [der Fortschritt, Anm. d. A.] 
politische Erwartung aber geht auf das Ende alles Politischen. Die Menschheit 
gilt als eine einheitliche, im Grunde bereits befriedete Gesellschaft; Feinde 
gibt es nicht mehr; sie werden zu Konfliktpartnern; an die Stelle der Weltpoli-
tik soll eine Weltpolizei treten.«277 

fen Gottes.« Schmitt 2009c, S.  63f. Diese Polemik stammt aus dem Jahr 1916, und 

sämtliche publizistische Bemühungen der folgenden Jahrzehnte lassen sich als theore-

tisches Aufbäumen gegen das säkularisier te (Un-)Heilsversprechen einer befriedeten 

Welt interpretieren.

270 | Schmitt 2002, S. 54.

271 | Schmitt 1996, S. 111. Aus systematischer Sicht ist zu kritisieren, dass Schmitt 

hier die Politik und das Politische synonym verwendet.

272 | Schmitt 1958a, S. 429.

273 | Schmitt 1988, S. 272. 

274 | Schmitt 1950a, S. 931.

275 | Meier 1988, S. 51.

276 | Zur Korrespondenz von Alexandre Kojève und Schmitt über diese Frage siehe 

insb.: Meyer 1993, S. 131-202. 

277 | Schmitt 1988, S. 272. »Der Anfang und Ansatz zu einer wissenschaftlichen Theo-

rie des Politischen ist heute besonders erschwert, weil die modernen Auffassungen von 

Recht und Legitimität sich der Rapidität des wissenschaftlichen-technischen-indust-

riellen Fortschritts anpassen. Früher haben die Revolutionäre den Kontakt mit irgend-

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus146

Jeder Fortschrittsglaube lebt demzufolge auf Kredit; wenn die Schuld 
nicht eingelöst werden kann, werden neue größere Versprechen ausgegeben. 
Die Voraussetzung dafür, dass die Versprechen aber überhaupt eingelöst wer-
den können, ist das Ende des Politischen. Dies ist ein Versprechen, das vie-
len Geschichtsphilosophien unterschiedlicher Couleur als Bedingung ihrer 
Möglichkeit zugrunde liegt und von Schmitt nach dem Zweiten Weltkrieg in 
den beiden konkurrierenden Varianten des Fortschrittsuniversalismus von 
Ost und West identifiziert wird.278 Der Bolschewismus ebenso wie sein west-
lich-kapitalistisches Äquivalent werden als geschichtsphilosophische Herr-
schaftsideologien zur Massenbeherrschung dekonstruiert: »Alle Menschen, 
die planen und Massen hinter ihre Planung zu bringen suchen, treiben heute 
in irgendeiner Form Geschichtsphilosophie.«279 Schmitts Theorie sperrt sich 
demgegenüber allen geschichtsphilosophischen »Groß-Planungen«280 und 
lehnt sowohl die teleologische Idee einer weltweiten klassenlosen Gesellschaft 
als auch den westlich-liberalen Glauben »des industriellen Fortschritts und 
der geplanten Menschheit« ab.281 Dass die Geschichte nicht steuerbar ist, nicht 
durch gezieltes menschliches Handeln ein Telos im Sinne eines diesseitigen 
Paradieses erreicht werden kann, stimmt mit Schmitts politischer Anthropo-
logie der Gefährlichkeit überein. Im Anschluss an Karl Löwith sieht Schmitt 
in allen teleologischen Geschichtstheorien lediglich säkularisierte Geschichts-
abschlusskonstruktionen. Jedes innerweltliche Heilsversprechen neuzeitli-

einer historischen Vergangenheit gewahrt. Für ein heute modernes Bewußtsein ist es ty-

pisch, den Übergang von einer agrarischen zur industriellen Welt, den wir heute erleben, 

mit dem vorgeschichtlichen Übergang vom Jäger zum Viehzüchter oder Ackerbauern in 

eine Parallele zu setzen. Der Übergang vom Jäger zur agrarischen Existenz ist ein Über-

gang von einem kämpferischen zu einem relativ friedlichen Dasein. Dessen Zerstörung 

durch den Übergang zu einer wissenschaftlichen-technischen-industriellen Zivilisation 

ist alles andere als der Friede. In jener Parallele verhüllt das moderne Selbstverständ-

nis nur die immanente Aggressivität seiner eigenen unkritischen Vorstellung vom Fort-

schritt der Menschheit. Das Neue ist heute seiner selbst viel zu gewiß, es glaubt, einer 

Rechtfer tigung oder Legitimierung nicht weiter bedürftig zu sein. Soweit noch von Recht 

und Legalität die Rede ist, argumentier t man entweder mit Kriminalisierung oder aber 

mit Rechtfer tigungen von der Zukunft her.« Ebd., S. 271f.

278 | Schmitt kodier t den Gegensatz von Ost und West in hegelianischer Tradition mit 

der geographischen Unterscheidung von Land und Meer. Vgl. Schmitt 1955, S. 166. Aus 

dem Antagonismus von Land und Meer speist sich demnach der »Welt-Dualismus« von 

Ost und West. Vgl. ebd., S. 142 und Schmitt 1940c, S. 295f.

279 | Schmitt 1950a, S. 927.

280 | Vgl. ebd., S. 928.

281 | »Ich glaube es nicht, weil ich nicht an die Wahrheit dieser geschichtsphilosophi-

schen Weltbilder glaube.« Schmitt 1952, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 147

cher Geschichtsphilosophie ist demnach eine säkularisierte Abwandlung der 
christlich-jüdischen Eschatologie, eine »homo-homini-homo-Eschatologie«.282

Im Gegensatz zu diesen entpolitisierten Zukunftsszenarien hält Schmitt 
allen säkularisierten Heilsversprechen die Gefahr der Feindschaft entgegen. 
Der den Geschichtsphilosophien zugrunde liegende »technizistische Mach-
barkeitswahn« droht indessen durch die nur vordergründige Entpolitisierung 
unbewusst die »wirklichen« zu »absoluten« Feindschaften zu verschärfen.283 
Dieses Risiko entstammt dem geschichtsphilosophischen Anspruch, die 
Menschheit innerweltlich zu erlösen, d.h. einen Zustand der Harmonie her-
beizuführen. Eine Situation, in der nur noch eine letzte Einheit, ein Weltstaat, 
existiert. Damit würde aber die politische Unterscheidung von Freund/Feind 
aus der Wirklichkeit verbannt. Gemäß der Begriffsbestimmung des Politi-
schen ist die globale politische Einheit – vorausgesetzt, sie ist überhaupt rea-
lisierbar – somit überhaupt nicht mehr politisch, weil es in dieser Welt keine 
Freund/Feind-Konstellationen mehr geben kann. Das Problem, das damit ent-
steht, ist die völlige Neutralisierung des Politischen: Wem kann in einer Welt, 
in der nur eine Einheit existiert, noch die Feindschaft erklärt werden? 

Eine solche Welt kann Schmitts politische Theorie nur als Dystopie reflek-
tieren, weil diese Welt eine sinnlose Welt wäre und zudem nur um den hohen 
Preis eines vermeintlich letzten Krieges der Menschheit geschaffen werden 
kann. Darüber hinaus entsteht durch die Abschaffung oder Vernichtung des 
äußeren Feindes und die Implementierung eines Weltstaates lediglich ein 
schlimmerer innerer Feind. Selbst wenn es gelingen würde, alle politischen 
Feinde zu eliminieren, kann »Die Einheit der Welt« unmöglich das letzte Wort 
sein. Die Logik des Politischen schließt es konstitutiv aus, dass die Intensität 
aller denkbaren Gegensätze so schwach werden könnte, dass das Politische völ-
lig verschwindet. Weil sich alle Unterscheidungen jederzeit in Freund/Feind-
Gruppierungen steigern können, werden in der Konsequenz neue Kampfplät-
ze hervortreten, womit alle geschichtsphilosophischen Zielvorstellungen für 
Schmitt unrealistisch erscheinen: »Doch müssen wir hinzufügen, daß auch 
dieser Weltstaat die Polaritäten und ihre ewige Wiederkehr nicht beendigen 
sondern nur verlagern würde.«284 Und im »Begriff des Politischen« merkt 
Schmitt an: 

»Die politische Einheit setzt die reale Möglichkeit des Feindes und damit eine andere, 

koexistierende, politische Einheit voraus. Es gibt deshalb auf der Erde, solange es über-

282 | Schmitt 1970, S.  37. Vgl. insb.: Schmitt 1950a, S.  927f. Siehe auch: Löwith 

2004. Schmitt hat diese These mit Blick auf den Sozialismus ver treten und sich als 

Referenz hier für auf Donoso Cortés berufen. Schmitt 2009a, 95ff.

283 | Vgl. Schmitt 2010c, S. 91ff.

284 | Schmitt 1955, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus148

haupt einen Staat gibt, immer mehrere Staaten und kann keinen die ganze Erde und 

ganze Menschheit umfassenden Welt’staat‹ geben. Die politische Welt ist ein Pluriver-

sum, kein Universum.«285 

Die Konstellation der »Zweiheit der Welt« im Kalten Krieg stellt sich Schmitts 
Prognose folgend nur als »Durchgang zu einer neuen Vielheit«286 dar, weil stets 
eine dritte politische Kraft oder sogar mehrere auf der weltpolitischen Bühne 
auftauchen werden und die Unterscheidung von Freund/Feind wiederbeleben. 
Laut dieser Gesetzmäßigkeit diagnostiziert Schmitt nach dem Zweiten Welt-
krieg den »latenten Weltbürgerkrieg«.287 Den »globalen Weltbürgerkrieg der 
Gegenwart«288 dechiffriert Schmitt sogar als eine Wiederholung des religiösen 
Bürgerkrieges des theologischen Zentralgebietes mit »säkularen Parolen«.289 
Letztlich ist nicht davon auszugehen, dass Moskau noch Washington mit ihren 
jeweiligen Geschichtsphilosophien den endgültigen Sieg davontragen. Inner-
weltliche Erlösung im Sinne dieser säkularen Geschichtsutopien kann es nach 
Schmitt nicht geben.

Die Begriffsbestimmung des Politischen dient Schmitt somit selbst als 
geschichtsphilosophisches Argument gegen teleologische Geschichtsphiloso-
phien aller Art. Geschichte ist immer konfliktär, d.h. existenziell durch Kämp-
fe und Kriege bestimmt. Untermauert wird diese geschichtsphilosophische 
Grundprämisse durch die anthropologisch-raumtheoretische Trias vom »Neh-
men, Teilen und Weiden« als Konstanten der Menschheitsgeschichte, respek-
tive argumentiert Schmitt, dass der (Lebens-)Raum knapp und deshalb immer 
politisch umkämpft ist.290 Ausgehend von seinen anthropologischen Überzeu-
gungen entschlüsselt Schmitt ›die Geschichte‹ als Kampf um Boden zwischen 
»landnehmenden Gruppen«.291 Die »Nahme« ist somit die Gründungssze-

285 | Schmitt 2002, S. 54. An anderer Stelle fügt Schmitt hinzu: »Die feindliche Zwei-

heit der Welt ist demnach einer Dreiheit und damit einer Vielheit ebenso nahe wie einer 

endgültigen Einheit.« Schmitt 1952, S. 5.

286 | Ebd., S. 11.

287 | Schmitt 2010b, S. 14.

288 | Schmitt 2009a, S. 7.

289 | Schmitt 2010b, S. 14.

290 | Schmitt 1958b, S. 489ff. »In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu be-

stimmten Zeiten handlungsfähige und geschichtsmächtige Völker und Gruppen auf, die 

in geschichtlicher Freundschaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu 

ihren Teil auf ihr weiden und wir tschaften. So entsteht durch geschichtliche Veror tung 

der Nomos der Erde.« Schmitt 1955, S. 148.

291 | Schmitt 2011, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 149

ne.292 Infolgedessen ist die politische Unterscheidung von Freund und Feind 
nicht ohne die Bedingung von knappem Raum und Boden zu denken, woraus 
die geschichtliche Konstante der (gewaltsamen) Aneignung der Erde folgt. Vor 
dem Hintergrund dieser universalgeschichtlichen Stellungnahmen erstaunt 
es, dass Schmitt beteuert, weder eine allgemeine Theorie der Geschichte zu 
formulieren noch an irgendein Modell von historischer Wiederkehr zu glau-
ben: 

»Das geschichtliche Denken ist Denken einmaliger Situationen und damit einmaliger 

Wahrheiten. Auch alle geschichtlichen Parallelen dienen vernünftigerweise nur der 

schärferen Er fassung dieser Einmaligkeit; sonst werden sie hoffnungslos zu Ansätzen 

einer allgemeinen Gesetzlichkeit, eines funktionellen Ablaufs, den es in der Geschichte 

nicht gibt. […] Eine geschichtliche Wahrheit ist nur einmal wahr.«293

Schmitt plädiert unmissverständlich für die »unendliche Einmaligkeit des ge-
schichtlich Wirklichen«.294 Schmitt grenzt sich so explizit von allen Vorstellun-
gen historischer Wiederholung und insbesondere von einem Kreislaufmodell 
der Geschichte ab, wie es beispielsweise prominent von Oswald Spengler ver-
treten wird.295 Aus diesem Grund lehnt Schmitt auch Erklärungsmodelle wie 
die sogenannte »große historische Parallele« ab, die den Niedergang des Römi-
schen Reiches und der bürgerlichen Welt des 19. Jahrhunderts als geschicht-
liche Wiederkehr interpretiert. 

Paradoxerweise argumentiert Schmitt dennoch, das Politische sei »unaus-
rottbar«, d.h. konkrete historische Ereignisse und Konstellationen wiederho-
len sich nicht, aber metahistorisch bilden Konfliktsituationen die Konstante 
des menschlichen Zusammenlebens. Politische Konflikte sind sozusagen der 
Motor des geschichtlichen Prozesses, denn der welthistorischen Gesetzmäßig-
keit des Politischen folgend ist jede Neutralisierung niemals endgültig und als 

292 | »Denn was man heute im Westen und Osten Weltgeschichte nennt, ist die Ge-

schichte einer als For tschritt gedeuteten Entwicklung in den Objekten, den Mitteln und 

den Formen der Nahme. Diese Entwicklung geht von der Landnahme nomadischer und 

agrarisch-feudaler Zeiten, zur Seenahme des 16./19.  Jahrhunderts, über die Industri-

enahme des industriellen technischen Zeitalters und seine Unterscheidung von entwi-

ckelten und unterentwickelten Gebieten, bis schließlich zur Luft- und Raum-Nahme der 

Gegenwart.« Schmitt 1995a, S. 582f.

293 | Schmitt 1955, S. 147.

294 | Schmitt 1950a, S. 930.

295 | Schmitt lobt wiederum Spengler als »ungewöhnlichen Stilisten« und spricht sogar 

von »Spenglerscher Genialität« in Abgrenzung zu Arnold Toynbees Geschichtsphiloso-

phie. Schmitt 1991, S. 61. und 127.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus150

pessimistisch-geschichtsphilosophische »Verneinung«296 jedes Fortschrittsop-
timismus ist dieses Argument omnipräsent. Der Wechsel eines Zentralgebie-
tes bedeutet – wie dargelegt – lediglich eine Neubesetzung des Hauptkonflikt-
themas einer Epoche. Durch die Verlagerung von einem konfliktären Gebiet 
auf ein neues verschwindet das Politische nicht aus der Welt. Die »konkrete[n] 
Dialektik«297 Schmitts kennt nur ein Ausweichen, keine Aufhebung, um den 
Preis, dass das alte geistige Zentrum zwar neutralisiert, somit aber unweiger-
lich ein neues »Kampfgebiet«298 geschaffen wird. »Es sind die Gegensätze von 
Gut und Böse, Gott und Teufel, zwischen denen auf Leben und Tod ein Entwe-
der-Oder besteht, das keine Synthese und kein ›höheres Drittes‹ kennt.«299 Das 
Politische wird von Schmitt als Grundlage von Sozialität derart stark gemacht, 
dass es auch in der Moderne »unausrottbar« bleibt, nur die Motive für die 
Feindschaft wandeln sich mit den wechselnden Zentralgebieten – die Feind-
schaft selbst bleibt bzw. soll bleiben, gemäß der Überzeugung: »Die Feind-
schaft zwischen den Menschen enthält eine Spannung, die das Natürliche bei 
weitem transzendiert.«300 Die metahistorisch-transzendentale Dimension des 
Politischen besitzt deshalb eine metaphysische Qualität. Das Politische bleibt 
das geschichtliche Schicksal bzw. das Schicksal der Geschichte. 

Dieses Bewegungsgesetz ist Schmitts diesseitige geschichtsphilosophische 
Überbietung der Geschichtsphilosophie. »Die Wahrheit polarer Gegensätzlich-
keiten ist ewig wahr, ewig im Sinne einer ewigen Wiederkehr. Eine geschicht-
liche Wahrheit dagegen ist nur einmal wahr.«301 Zwar will Schmitt keine »all-
gemeine Theorie der Geschichte«302 formulieren, wie er beteuert, allerdings 
unterscheidet er hier zwischen konkreten geschichtlichen Situationen und der 
polaren Gegensätzlichkeit. Erstere ist demnach nur einmal ›wahr‹, keine Situ-
ation der Weltgeschichte ist mit einer anderen identisch. Der Vergleich kann 
sinnvollerweise immer nur die Unterschiede und Einmaligkeit aufklären. 
Damit distanziert sich Schmitt klar von allen zyklischen Geschichtstheorien. 
Dennoch nimmt er die Wiederholung der Gegensätzlichkeit, des Antagonis-
mus, als ewige Wahrheit an. D.h. innerhalb eines linearen Zeitkontinuums – 
worauf diese Zeit gerichtet ist, werde ich weiter unten diskutieren – wiederholt 
sich keine Situation oder Konstellation, aber die Abfolge von Ereignissen wird 
von politischen Gegensätzen, also von Freund-Feind-Konstellationen, bewegt, 
womit in die Linearität ein zyklisches Moment eingelassen ist.

296 | Schmitt 2009c, S. 65.

297 | Schmitt 1955, S. 151.

298 | Schmitt 2002, S. 89.

299 | Schmitt 2009a, S. 24.

300 | Schmitt 1955, S. 150.

301 | Ebd., S. 147.

302 | Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 151

Schmitt deutet diesen Ansatz so, als ob er stringent die »Einmaligkeit der 
geschichtlichen Wahrheit«303 theoretisiert. Auch der Dualismus von Land und 
Meer ist demnach nicht ewig, im Sinne eines Kreislaufes. Aber Schmitt pos-
tuliert: 

»In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu bestimmten Zeiten handlungsfä-

hige und geschichtsmächtige Völker und Gruppen auf, die in geschichtlicher Freund-

schaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu ihrem Teil auf ihr weiden und 

wir tschaften.«304 

Diese Wahrheit der polaren Gegensätzlichkeit von Freund und Feind ist dem-
nach ›ewig wahr‹, also auch künftig. Somit proklamiert Schmitt eine Zukunft, 
in der stets Kriege drohen: »Adam und Eva hatten zwei Söhne, Kain und Abel. 
So beginnt die Geschichte der Menschheit. So sieht der Vater aller Dinge aus. 
Das ist die dialektische Spannung, die die Weltgeschichte in Bewegung hält 
und die Weltgeschichte ist noch nicht zu Ende.«305 Folgerichtig kennt Schmitts 
politische Theorie auch keine Entspannung, friedliche Verhältnisse sind im-
mer bedroht durch die ›polarer Gegensätzlichkeit‹. Frieden, der nicht perma-
nent von Krieg oder Bürgerkrieg bedroht ist, scheint nicht vorstellbar: »Nun 
entsteht wohl überhaupt die Geschichte nicht aus Aufrufen zu geschichtli-
chen Taten. Eher ist sie ein Gang wie durch Mangel, Hunger und stärkende 
Ohnmacht.«306 Die Geschichte kann dieser Aussage folgend auch nicht durch 
menschliche Taten, Handlungen und Steuerungsversuche in ein diesseitiges 
Paradies verwandelt werden, wie die universalistischen Geschichtsphiloso-
phien nahelegen.

Die »geschichtliche Feindschaft«307 ist somit selbst ewig, womit die Argu-
mentation zirkulär die ewige Wiederkehr der Unterscheidung von Freund und 
Feind zur Grundkonstante von Sozialität und Geschichte erklärt. Pathetisch 
gesprochen: Es ist der unsterbliche Kreislauf der Feindschaft, von Entzweiung 
und Konflikt, von Zerwürfnis und Rache, von Gewalt und Gegengewalt, der 
die Menschheitsgeschichte in Bewegung hält. Auch wenn Schmitt das Theo-
rem der geschichtlichen Wiederkehr und »eine allgemeine Gesetzlichkeit zeit-
licher Abläufe«308 ablehnt, läuft seine Begriffsbestimmung des Politischen auf 
eine endlose Wiederkehr des Antagonismus von Freund und Feind hinaus.

303 | Ebd., S. 148.

304 | Ebd., S. 148.

305 | Schmitt 2010b, S. 89f.

306 | Schmitt 1950a, S. 930.

307 | Schmitt 1955, S. 149.

308 | Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus152

Die Logik, dass jede Entpolitisierung letztlich zu einer Politisierung führt, 
ist die diesseitige Dimension von Schmitt pessimistischer Philosophie der 
Geschichte. Aber an verschiedenen Stellen begründet er sein Geschichtsver-
ständnis auch theologisch.309 Der Selbststilisierung Schmitts folgend ist die 
»katholische Verschärfung« das Zentrum seines Denkens.310 Wobei kritisch 
anzumerken ist, dass die sogenannte »katholische Verschärfung« die ver-
schlüsselte Formel für eine private Radikalisierung der offiziellen katholischen 
Dogmen durch den Staatsrechtler Schmitt ist.311 An anderer Stelle beteuert er, 
dass das Christentum in Form des Katholizismus keine Religion wie andere 
sei, es ist vielmehr »[…] ein geschichtliches Ereignis von unendlicher, unab-
setzbarer, unokkupierbarer Einmaligkeit«.312 In seiner letzten großen Publika-
tion »Politische Theologie II« gibt der Verfassungsrechtler schließlich die Le-

309 | Diese christlich-katholische Selbstdeutung vermittelt insb. die Texte des Spät-

werkes. Die Frage, welcher Stellenwert der christlichen bzw. katholischen Theologie zur 

Interpretation des gesamten Werkes zukommt, ist ein Dauerbrenner der Rezeption. Sie-

he hierzu exemplarisch: Meier 2013 und Wacker 1994.

310 | »Das ist das geheime Schlüsselwort meiner gesamten geistigen und publizisti-

schen Existenz: das Ringen um die eigentlich katholische Verschärfung (gegen die Neu-

tralisierer, die ästhetischen Schlaraffen, gegen Fruchtabtreiber, Leichenverbrenner und 

Pazifisten).« Schmitt 1991, S. 165.

311 | Die Frage, zu welchem Grad Schmitts politische Theologie christlich-katholisch 

oder – wie insb. Ruth Groh und Thomas Assheuer überzeugend darlegen – gnostisch 

fundier t ist, wird auch künftig strittig bleiben, weil das Werk zu heterogen und häufig in 

»stark referierenden Anmerkungen Schmitts« gehalten ist. Balke 1990, S. 45. »Gnosti-

scher Dualismus, das hat die Philosophin und Literaturwissenschaftlerin Ruth Groh ein-

drucksvoll beschrieben, bedeutet: Schmitt spaltet den Gottesbegrif f auf und behaup-

tet, Gott sei in einer ›gegenstrebigen Fügung‹ mit sich selbst entzweit, ja mehr noch: mit 

sich selbst ver feindet gewesen. Der Riss geht nicht nur mitten durch die Schöpfung; er 

geht auch mitten durch den Gott-›Mensch‹ Christus – unversöhnlich stehen sich der Gott 

des Gehorsams und der Gott-›Mensch‹ des Aufbegehrens gegenüber. Indem der Rebell 

den Menschen Befreiung verspricht, revoltier t er gegen den Vater, mit dem er identisch 

ist in einer mit sich selbst entzweiten Einheit. Mit anderen Worten: Aufruhr und Spaltung 

toben im Schöpfergott selbst, im Kampf zwischen dem prometheischen Christus und 

dem gehorsamen Christus, der in die väterlich ver fügte Heillosigkeit einwilligt und sich 

mit grandioser Affirmation der feindseligen Welt unterwir f t – am Kreuz.« Assheuer 2007. 

Siehe hierzu: Groh 1998 und Groh 2014. Die These, dass Schmitt gnostisch argumen-

tier t, f indet sich aber auch bei: Kennedy 1988, S. 250. 

312 | Schmitt 1950a, S.  930. Siehe zum katholischen Selbstverständnis Schmitts 

auch: Schmitt 1991, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 153

seanweisung, sein gesamtes Werk als »Politische Theologie« zu rezipieren.313 
Die Theologie ist nun eine Variante der Begründung des Politischen, wie oben 
gezeigt, nutzt Schmitt je nach Kontext aber unterschiedliche Abwandlungen.314 
Ironischerweise verlor der Karrierist Schmitt 1936 durch eine Kampagne des 
SS-Parteiblattes »Schwarzes Korps« alle Ämter und Funktionen, abgesehen 
von seinem Lehrstuhl, weil seine »nationalsozialistische Gesinnung« ange-
zweifelt und er einer katholisch-christlichen Überzeugung verdächtigt wurde. 
Schmitt reagierte seinerzeit mit Dementis und der linientreuen ›wissenschaft-
lichen‹ Tagung: »Das Judentum in der Rechtswissenschaft«.315 Die Lesart der 
politischen Theologie hat vor diesem Hintergrund den latenten Beigeschmack 
einer unzulässigen Entnazifizierung von Werk und Person.316 

Nach dem Ende des ›Tausendjährigen Reiches‹ wandelt sich Schmitt ge-
wissermaßen vom Saulus zum Paulus, bezeichnet sich als »christlichen Epi-
metheus«. Im Folgenden werde ich jedoch Schmitts Selbstbeschreibung als 
politischer Theologe ernst nehmen, um die Frage zu diskutieren, ob die damit 
verbundene Variante einer Geschichtstheologie überhaupt pessimistisch ist?317 

313 | Die zentrale These der politischen Theologie (»Alle politischen Begrif fe sind 

säkularisier te theologische Begrif fe.«) ist historisch fraglich, weil die christlich/theo-

logischen Konstruktionen wiederum selbst aus der Sphäre des Politisch-Rechtlichen 

übernommen, insb. aus der römischen Tradition, wurden: »Die seither für die Politik be-

anspruchten, zuvor theologischen Begrif fe sind überwiegend politischen Ursprungs, die 

Säkularisierung ist eine Resäkularisierung.« Dermandt 1988, S.  25. Weiterhin ist die 

These »nach Art der Formel Ein Gott, Ein Weltherrscher« aufgrund des »christliche Trini-

tätsdogma« angreifbar, weshalb seine These später als »die geschichtliche und sozio-

logische Tatsache einer gegenwärtigen Wirklichkeit, die uns überwältigt« verstanden 

wissen möchte. Schmitt 2009a, S. 10. Wendet man die Frage nach dem theologischen 

Kern der Begrif fsbildung allerdings auf Schmitts Theorie an, lässt sich konstatieren: 

»Die Behauptung der Politischen Theologie, wonach alle prägnanten Begrif fe der mo-

dernen Staatslehre säkularisier te theologische Begrif fe sind, ist eben vor allem für die 

staatstheoretischen Begrif fe Carl Schmitts selbst wahr.« Vesting 1995, S. 201.

314 | Zur Ableitung des Politischen aus dem Theologischen siehe: Schmitt 1970, 

S. 117-124. Gleichwohl hat sich Schmitt noch 1947 komplett gegenteilig gedeutet: »Die 

Theologien neigen dazu, den Feind als etwas zu definieren, das vernichtet werden muß. 

Ich bin aber Jurist und kein Theologe.« Schmitt 2010b, S. 89.

315 | Vgl. Schmitt 1936.

316 | Anzumerken ist, dass Schmitt damit keinesfalls eine Sonderposition einnimmt, 

gerade in der jungen Bundesrepublik positionier ten sich etliche Intellektuelle als katho-

lische Denker, insb. viele, die sich zum NS-Regime bekannt hatten. 

317 | Gleichwohl bleiben Zweifel, dass das Theologische das einzige Zentrum im Den-

ken Schmitts ist: »Die Schmitt’sche Autor funktion ist erkennbar komplexer determinier t 

als diejenigen wahrhaben wollen, die ihn – wie zuletzt noch Heinrich Meier – auf das 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus154

Unstrittig scheint zunächst, dass sich Schmitt fortwährend, in seinen Ta-
gebüchern, im Frühwerk, in der Zeit der Weimarer Republik und nach dem 
Zweiten Weltkrieg auf theologische Motive, Begründungen und Argumen-
tationen beruft, was seinen Niederschlag u.a. in den zentralen Begriffen der 
politischen Theorie »Ausnahme« und »Souveränität« findet.318 Aber es blei-
ben Zweifel, was dies bedeutet: Schmitts theologische Theorie ist nicht strin-
gent bibeltreu, gerade das Neue Testament mit den Aufrufen zu Feindesliebe 
und Versöhnung steht quer zur politischen Theologie in der Prägung Carl 
Schmitts.319 Gerade weil das Christentum Freiräume für die Individuen zu-
lässt, die Schmitts Vorstellung von politischer Ordnung dezidiert ausschließt, 
und weil der Kreuzigungstod Christus einen welthistorischen Bruch mit der 
Feindschaft bedeutet und nicht dessen Erneuerung, ist die politische Theolo-
gie der Ausdruck einer eigenwilligen Interpretation des Christentums.320

Allgemein lässt sich zusammenfassen, dass die christliche Geschichts-
konstruktion die Zeit nach dem biblischen Sündenfall und nach der Auferste-
hung Jesu Christi als Frist auffasst, als mehr oder weniger kurze Zeitperiode 
bis zur Apokalypse, bis zur Herrschaft des Antichristen, und abschließend 
zur Wiederkunft Jesu Christi und zur Erlösung.321 Schmitt drückt diesen Zu-
sammenhang folgendermaßen aus: »Bis Christus wieder erscheint, wird die 
Welt nicht in Ordnung sein.«322 Es ist eine gleichermaßen pessimistische wie 
optimistische Erwartungshaltung, die zwischen apokalyptischem Untergang 
und eschatologischer Erlösung, zwischen Grauen und Verheißung schwankt, 
weil im Drama von Sünde und göttlicher Gnade bis zuletzt unklar ist, wer 
überhaupt erlöst wird. Darüber hinaus ist in dieser Geschichtskonstruktion 
mit der Vertreibung aus dem Paradies bereits eine Verfallserzählung eingelas-
sen, weil die Menschheitsgeschichte nach dem Sündenfall nur noch als Ver-
schlechterung verstanden wird. Weiterhin lässt die Wiederkunft Jesu Christi 
am ›Jüngsten Tag‹ seit fast 2000 Jahren auf sich warten, weshalb jene ›Verzö-

›katholische Motiv‹ festlegen möchten, das eben nur ein Motiv unter anderen ist und 

dessen diskursive Ökonomie es zu beachten gilt. Der Katholizismus ist für die politische 

Theorie Schmitts – anders mag es mit seiner Person stehen – interessant einzig aus 

einem Grund: er erlaubt ihm, sich der Möglichkeit der Form bzw. der Repräsentation im 

Zeitalter der technisch-industriellen Produktion zu vergewissern.« Balke 1992, S. 223.

318 | Vgl. Adam 1990, S. 102. 

319 | Jenem Widerspruch versucht Schmitt durch die Unterscheidung von privatem und 

öffentlichem Feind zu entkommen. Vgl. Schmitt 2002, S. 29.

320 | Groh spricht in diesem Zusammenhang von der »katholisierende[n] Privatmytho-

logie«: Groh 1998, S. 292.

321 | Zum christlichen Pessimismus (ohne Bezug auf Schmitt) siehe auch: Bennett 

2001, S. 10.

322 | Zit. nach: Koenen 1995, S. 832.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 155

gerung‹ theologisch begründet werden muss.323 Entscheidend ist für Schmitts 
theologisches Denken derweil die »geheimnisvolle Paulus-Stelle des 2. Thes-
salonicher-Brief«324 und insbesondere die Figur des Kat-echon – der »Auf- und 
Niederhalter« des Antichristen – steht im Zentrum seiner Geschichtskonst-
ruktion:325 »Ich glaube an den Kat-echon; er ist für mich die einzige Möglich-
keit, als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«326 Mit jenem 
Bekenntnis fügt Schmitt seiner pessimistischen Philosophie der Geschichte 
eine theologische Dimension hinzu.327 Zunächst ist anzumerken, dass er nicht 
als Nihilist und in diesem Zusammenhang auch nicht als Wiedergänger Nietz-
sches verstanden werden wollte – wobei es durchaus argumentative Überein-
stimmungen gibt.328 Nietzsche und Schmitt verbindet die Aversion gegen den 

323 | Die katholische Kirche versucht diesen Widerspruch folgendermaßen zu entpara-

doxieren: »Die Kirche begrif f sich nach Augustinus als Medium der Parusieverzögerung 

im doppelten Sinne einer Supplementierung der Anwesenheit des Reiches Gottes ›in der 

Kirche‹ (S. 79, vgl. 61ff [Taubes, Anm. d. A.]) und als Aufhalter des Endes der Geschich-

te. Der Preis, den die (katholische) Kirche für ihre Inthronisation als Reich Gottes zahlte, 

ist das Abdrängen der eschatologischen Hoffnung in religiöse Sekten.« Mehring 1996, 

S.  240. »Der Eintritt des Christentums in die Weltgeschichte ist genau dieser Schritt: 

Regulierung und Kanalisierung der apokalyptischen Erwartung der Parusie in die Orga-

nisation der Kirche als Institution in dieser Welt.« Adam 1990, S. 99.

324 | Schmitt 1950a, S. 929. Agamben hat diesem Thema sogar ein komplettes Buch 

gewidmet: Agamben 2006a.

325 | Im Glossarium findet sich am 11. Januar 1948 ein Eintrag von Schmitt, der an-

gibt, sich bereits seit 1932 mit dem Katechon zu befassen, allerdings wird der Begrif f 

im öffentlichen Werk erst 1942 in den Texten »Beschleuniger wider Willen oder: Proble-

matik der westlichen Hemisphäre« und »Land und Meer« angeführt. »In chronologischer 

Hinsicht kann festgestellt werden, daß die negative Bewertung des Katechonten sich 

nur in dem Artikel Beschleuniger wider Willen aus dem Kriegsjahr 1942 findet.« Gross-

heutschi 1996, S. 105. Zu einer detaillier ten werksgeschichtlichen Darstellung der ver-

schiedenen Katechonten bei siehe insb.: Ebd., S. 57-102. und Meuter 1994.

326 | Schmitt 1991, S. 63. Der Katechon des 2. Thessalonicher-Briefes, auf den sich 

Schmitt bezieht, ist gemäß dieser Auslegung, »[…] die Kraft, die die Macht des Bösen 

für eine Zeitlang niederhält und den schlimmsten Beschleunigern auf den Wege zum Ab-

grund entgegentritt.« Schmitt 1957, S. 2.

327 | Was Schmitt bezüglich seines argumentativen Gewährsmanns Cortés folger t, 

gilt in diesem Zusammenhang ebenso für ihn selbst: »Es gehört zum Dezisionismus der 

Geistesart Donosos [und Schmitts, Anm. d. A.], immer den extremen Fall anzunehmen, 

das Jüngste Gericht zu erwarten.« Schmitt 2009a, S.  36. Siehe zum apokalyptischen 

Denken Schmitts: Taubes 1987, S. 7-30 und Adam 1990, S. 97ff. 

328 | Der Autor Schmitt hat die Rezeption seines Werkes sehr genau beobachtet und 

durch direkte Leseanweisungen versucht zu steuern, wobei er sich vehement gegen eine 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus156

liberalen Universalismus, die Kritik der Romantik329 und der modernen Ra-
tionalität sowie der Glaube an den Vorrang des Willens zur Entscheidung vor 
der aufklärerischen Vernunft.330 Die Wertschätzung des ›Willens‹ (Nietzsche) 
und der ›Entscheidung‹ (Schmitt) zeigt eine zu hinterfragende Parallele auf, 
aber es gibt ebenso theoretische Grundstellungen, die Carl Schmitts Pessimis-
mus von der Philosophie Friedrich Nietzsches trennen: Erstens ist es Schmitts 
negative Anthropologie, die im Gegensatz zu Nietzsches Menschenbild keiner-
lei Entwicklungs- oder Evolutionspotenziale zum »Übermenschen« zulässt. 
Zweitens ist Schmitt Etatist. Glaubt man Schmitt, trennt ihn seine Verehrung 
des starken souveränen Staates von Nietzsche, welcher im Staat nur »das käl-
teste Ungeheuer«331 erkennt. Wobei diese Nietzsche-Deutung durch Schmitt 
einer differenzierten Betrachtung nicht standhält, denn Nietzsche war dem 
Staat nicht derart feindlich gesinnt. Zwar kritisiert er den Staat seiner Gegen-
wart, gleichzeitig entwickelt er aber ebenso ein Ideal des starken Staates. Al-
lerdings rechtfertigte er aus Schmitts diametral entgegengesetzten Gründen 
eine starke politische Ordnung. Anders als Schmitts Plädoyer für den starken 
Staat rekurriert Nietzsche wiederum nicht auf eine pessimistische Anthro-
pologie, sondern im Gegenteil, sein Staatskonzept will eine ›Bestenauslese‹, 
eine Selektion zum ›Übermenschen‹ durch die aristokratische Herrschaft der 
Starken.332 Somit unterscheiden sich beide in der Begründung eines starken 
Staates. Drittens ist es die von Schmitt vorgenommene theologisch-christliche 
Aufladung der eigenen Konstruktionen, die im Widerspruch zur Philosophie 
Nietzsches steht. 

Ungeachtet der persönlichen Motive und Verstrickungen verfolgt Schmitt 
durch das Theologische eine Begründung des Politischen: Die Unterschei-
dung von Freund und Feind ist konstitutiver Teil dieser Welt, so lange der Mes-
sias nicht wiederkehrt.333 Die theologische Welt- und Geschichtsdeutung ist 
die (Selbst-)Versicherung Schmitts für die weltgeschichtliche Unausrottbarkeit 

nihilistisch-dezionistische Interpretation wehrte, die ihm eine »nihilistische Willens-

metaphysik Nietzsche’scher Prägung« unterstellte. Meuter 1994, S.  51, Vgl. zu dieser 

Interpretationslinie insb. Löwith 1960, Siehe zu jenem Rezeptionsstrang auch die Über-

sicht von Groh: Groh 1998, S.  288 FN 709. Nach eigenem Bekunden steht Nietzsche 

nicht in dem »heiligen Kalender« Schmitts, sondern nur die »ehrlich Verzweifelten« und 

»Unzeitgemäßen«. Schmitt 1991, S. 91.

329 | Vgl. Heller 1978.

330 | Vgl. Groh 1998, S. 289.

331 | Zit. nach Schmitt 1982, S.  10. Siehe zu Nietzsches Staatskritik: Knoll 2010, 

S. 35ff.

332 | Vgl. ebd., S. 55ff.

333 | Hier zeigt sich auch ein klarer Unterscheid zu Agamben, der auf eine messiani-

sche Entsetzung der Zeit in der Zeit hoff t, diese wäre für Schmitt aber kein positives 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 157

der politischen Unterscheidung, und von diesem Standpunkt aus versuchen 
die Schriften nach dem Zweiten Weltkrieg jede diesseitige Befriedung, Ent-
politisierung oder Neutralisierung als Betrug zu entlarven. Theoriestrategisch 
erscheint der Rückgriff auf die Autorität religiöser Sinnstiftung aber als ein 
Versuch, die Unausweichlichkeit des Politischen zu untermauern, ohne auf 
nihilistischen Grund zu laufen. 

Der Katechon ist vor diesem Hintergrund die Instanz, welche ›der Ge-
schichte Sinn verleiht‹. Der Katechon garantiert politische Handlungs- und 
Entscheidungsfähigkeit und »[ist] die Kraft, die die Macht des Bösen für eine 
Zeitlang niederhält und den schlimmsten Beschleunigern auf dem Wege zum 
Abgrund entgegentritt«.334 Ohne die theologische Begründung des Politischen 
blickt Schmitts Geschichtstheorie gewissermaßen in den geschichtsphiloso-
phischen Abgrund. Die Funktion des Kat-echon erfüllt – nach Schmitt – bei-
spielsweise das Heilige Römische Reich Deutscher Nation im Mittelalter: 

»Reich bedeutet hier die geschichtliche Macht, die das Erscheinen des Antichrist und 

das Ende des gegenwärtigen Äon aufzuhalten vermag, eine Kraft, qui tenet, gemäß den 

Wirken des Apostels Paulus im 2. Thessalonicherbrief, Kapitel 2. […] Das Reich des 

christlichen Mittelalters dauert solange, wie der Gedanke das Kat-echon lebendig ist.335 

Ausgehend von Schmitts historischer Stufenfolge übernahm nach den religiö-
sen Bürgerkriegen des theologischen Zeitalters der souveräne Fürstenstaat des 
Absolutismus diese Aufgabe. Aus einem solchen theologischen Geschichts-
denken erscheint der starke Staat als die säkularisierte Instanz, die eine apo-
kalyptische Endzeit des Chaos hinauszögert. Die Aufgabe des Staates ist es, 
in dieser Geschichtstheorie dezidiert die »Apokalypse« aufzuhalten, d.h. der 
Staat ist die »Kraft, die das Ende aufhält und den Bösen niederhält«.336 Schmitt 
schreibt dazu:

»Ich glaube nicht, daß für einen ursprünglich christlichen Glauben ein anderes Ge-

schichtsbild als das des Kat-echon überhaupt möglich ist. Der Glaube, daß ein Aufhalter 

das Ende der Welt zurückhält, schlägt ein einzige Brücke, die von der eschatologischen 

Szenario: »Auch wenn wir uns anstrengen, problemlos zu werden wie Rilkes Mücke oder 

Rossinis diebische Elster, auch dann bleiben wir mitten zwischen Vergangenheit und 

Zukunft, und die Erleichterung des ungeschichtlichen Augenblicks bleibt uns versagt.« 

Schmitt 1957, S. 2.

334 | Ebd., S. 2. 

335 | Schmitt 2011, S. 29. Vgl. auch Schmitt 1950a, S. 929.

336 | Ebd., S. 930.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus158

Lähmung alles menschlichen Geschehens zu einer so großartigen Geschichtsmächtig-

keit wie der des christlichen Kaiser tums der germanischen Könige führt.«337 

Der Katechon wird von Schmitt somit explizit als »Brücke« eingeführt, um 
die sogenannte ›großartige Geschichtsmächtigkeit‹ zu sichern. Was damit ge-
meint ist, erschließt sich, wenn die Institutionen betrachtet werden, die nach 
Schmitt als Katechon fungieren. Ob Reich, Staat oder Kirche, gemein ist diesen, 
dass sie aufgrund ihrer rechtlich verfassten Autorität vor dem Chaos schützen. 
Irritierend ist indes die darüber hinausgehende Reihung von Personen, die 
von Schmitt als Aufhalter des Antichristen identifiziert werden.338 Die poli-
tischen Institutionen des mittelalterlichen Reiches und des absolutistischen 
Staates stehen so unvermittelt neben einzelnen Persönlichkeiten mit angeblich 
katechonischer Qualität, wie dem Rechtswissenschaftler Carl von Savigny und 
dem Philosophen Georg Wilhelm Friedrich Hegel.339 Dessen ungeachtet ist für 
die Frage nach dem Pessimismus folgende Einschätzung zentral: 

»Der Christ blickt auf vollbrachte Ereignisse zurück und findet dort Ingrund und Inbild, 

in deren aktiver Kontemplation der dunkle Sinn unserer Geschichte weiterwächst.«340 

Der ›dunkle Sinn unserer Geschichte‹ ist die Erwartung, dass der Antichrist 
die Herrschaft über die Erde an sich reißt. Mit diesem Geschichtsbild führt 
Schmitt die alte christliche Tradition der Erwartung des Weltendes fort, aller-
dings ist seine theologische Konstruktion des Katechon in sich widersprüch-
lich: Erlösung kann der Bibel zufolge nicht durch die menschliche Tat erreicht 

337 | Schmitt 2011, S.  29. Schmitt schreibt zustimmend zu Konrad Weil: »Man kann 

sein marianisches Geschichtsbild als bloße Mystik abtun. Aber seine dunkle Wahrheit 

ist damit nicht abgetan, auch nicht seine Bedeutung als geschichtliche Gegen-Kraft 

gegen die Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen, zum Museum der 

Vergangenheit und zum verleihbaren Kostüm für die Nacktheit aktivistischer Sinnge-

bung des Sinnlosen.« Schmitt 1950a, S. 931. 

338 | Nach Ernst Vollrath schlägt jede politische Theologie unter den Bedingungen der 

Moderne in theologische Politik um, weil die Theologie, wenn sie sich auf die Moderne 

einlässt, selbst modernisier t wird. Theologie kann dann auch immer nur totalitär sein, 

weil alle Identitätsrepräsentation so angelegt ist. Die politische Theologie überträgt die 

Feindschaft, die dem Teufel gilt, ins politische Feld, aber nicht nur der politische Feind 

wird ver teufelt, sondern die moderne Welt insgesamt. Vgl. Vollrath 1997, S. 423.

339 | »Beide waren echte Aufhalter, Katechonten im konkreten Sinne des Wortes, Auf-

halter der freiwilligen und der unfreiwilligen Beschleuniger auf dem Wege zur restlosen 

Funktionalisierung. Es fragt sich höchstens, wer von beiden der stärkere Katechon war.« 

Schmitt 1958a, S. 429.

340 | Schmitt 1950a, S. 930.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 159

werden, sondern nur durch die Gnade Gottes, entsprechend sind weltliche 
Mächte, einzelne Personen oder menschliche Handlungen überhaupt nicht 
fähig, die Geschichte als Heilsgeschichte zu vollenden. Theologisch problema-
tisch ist dieses Geschichtsdenken weiterhin, weil die entsprechenden Bibelstel-
len keine Aufforderung an irgendeine diesseitige Macht enthalten, den Anti-
christen aufzuhalten. Das Plädoyer Schmitts für den Katechon entspricht einer 
pessimistischen Haltung, die ein ›Paradies auf Erden‹ als utopischen diessei-
tigen Endzustand der Geschichte bezweifelt und sogar verhindern will.341 Die 
Utopie ist theologisch betrachtet nicht durch menschliches Handeln zu ver-
wirklichen, aber – so ließe sich mit Schmitt entgegnen – dies gilt ebenso umge-
kehrt: Das ›Ende der Geschichte‹ lässt sich nicht durch menschliches Handeln 
abwenden. Der christliche Mensch kann die Ankunft des Antichristen nicht 
verzögern oder aufhalten, denn die göttliche Vorsehung hat der Menschheit 
diese Handlungsmöglichkeit vorenthalten. Im Gegensatz zur Instrumentali-
sierung mittels des Katechon – so könnte Schmitt weiter aus einer christlichen 
Perspektive entgegen gehalten werden – besteht die Pflicht des Christen gerade 
darin, das Ende zu erwarten bzw. abzuwarten und das göttliche Schicksal pas-
siv zu erfahren. Eine solche politische Ohnmacht bezeichnet Schmitt aber als 
»eschatologische Lähmung«342, und gegen diese versucht seine Version einer 
Geschichtstheologie – quasi in Eigeninitiative –, die Eschatologie, wenn nichts 
auf- so doch möglichst lange fernzuhalten. Gegen alle theologischen Beden-
ken verkündet Schmitt: »Die ursprüngliche Geschichtskraft der Figur eines 
Kat-echon bleibt trotzdem bestehen und vermag die sonst eintretende eschato-
logische Lähmung zu überwinden.«343 Demnach versucht Schmitt durch seine 
Deutung des Katechon, einem verzweifelten Pessimismus zu entkommen. Die 
Funktion des Katechon ist es, Passivität abzuwenden und diesseitige politische 
Handlungsfähigkeit zu gewährleisten.344 

341 | »Das entschiedene Jenseits schließt die Utopie aus.« Schmitt 1991, S. 76.

342 | Schmitt 1950a, S.  929. »Sogar die Macht des Satans ist demnach als solche 

von Gott und nicht böse. Wie kam es zu der entgegengesetzten These Burckhardts? Der 

›Wille zur Macht‹ wäre der gute Wille? Jawohl, wenn es göttliche Macht ist und der Wille 

sich unterordnet; es gibt nur einen bösen Willen: den Willen zur Ohnmacht, d.h. Verzicht 

auf Vollstreckung. Vollstrecken von dort her gesehen, Ethik des Vollstreckens.« Schmitt 

1991, S. 139.

343 | Schmitt 1950a, S. 930.

344 | Alexis de Tocqueville verwendet die Figur des Katechon nicht, und daraus leitet 

Schmitt im Umkehrschluss dessen Verzweiflung ab: »Darum ist er nicht das geworden, 

wozu er mehr als jeder Andere prädestinier t schien: ein christlicher Epimetheus.  Ihm 

fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der seine geschichtliche Idee von Europa vor der 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus160

Fatalerweise hält der Katechon aber nicht nur den Antichristen fern, son-
dern ebenso die Erlösung durch Jesus Christus.345 So kann der Katechon eben-
so als negative Kraft gedeutet werden, weil dieser Aufhalter des Antichristen 
auch eine bessere Welt oder das jenseitige Paradies bekämpft.346 Übertragen 
auf den Fall Schmitt ergibt sich jedoch ein genau gegenteiliger Zusammen-
hang von Parusieverzögerung und Katechon. In dieser Fassung ist der Ka-
techon eine positive Figur, gerade weil der Antichrist und damit aber auch 
die Parusie verzögert werden. Schmitts »antieschatologische Eschatologie«347 
versucht überhaupt nicht die Verzögerung der Eschatologie aufzuklären, son-
dern tut alles dafür, dass es so bleibt.348 Demgemäß bleibt lediglich die geringe 
Hoffnung auf eine Galgenfrist, die den geschichtlichen »Gang wie durch Man-
gel, Hunger und stärkende Ohnmacht«349 verlängert. 

Schmitts Diagnose des Weltbürgerkrieges erfüllt in dieser Logik eine posi-
tive Funktion, weil dadurch das Ende der Geschichte hinausgezögert wird. 
Das Ende von produktiven Ideen ist nach Schmitt bereits eingetreten, aber 
der Krieg selbst ist für Schmitt noch ein geschichtliches Ereignis, das dem 
friedlichen Enden der Geschichte in Unterhaltung und Konsum vorzuziehen 
ist. Was Gérard Raulet über Max Horkheimer resümiert, scheint ebenfalls 
auf Schmitt übertragbar: »Wie Kant es eindeutig ausspricht, scheint dann die 
Flucht in die Theologie der einzig mögliche Ausweg zu sein und gleichsam das 

Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne die Idee eines Kat-echon verloren. Tocqueville 

kannte keinen Kat-echon. Stattdessen suchte er kluge Kompromisse. Er selbst fühlte 

die Schwäche dieser Kompromisse ebenso wie seine Gegner, die ihn deshalb verlach-

ten.« Schmitt 1950b, S. 31.

345 | Groh hat Schmitts Geschichtstheologie treffend beschrieben: »Die Welt ist heil-

los, und so soll es auch bleiben. Und damit es so bleibt, müssen die Wegbereiter des 

Antichrist, der vor der Wiederkunft Christi erscheinen wird, bekämpft werden. Es geht 

also um aktive Parusieverzögerung.« Groh 2014, S. 26.

346 | »Die an Hochkulturen gebundenen geschichtstheologischen und -philosophi-

schen Entwürfe, die eine Zukunftsperspektive besitzen, benötigen, da eine Parusie-

verzögerung eher die Regel als die Ausnahme darstellt, meist einen Katechonten, eine 

aufhaltende Macht, um zu erklären, warum das Paradies auf Erden oder eine grundsätz-

liche Besserung sozialer, ökonomischer, politischer Verhältnisse noch nicht eingetreten 

ist.« Groh 1999, S. 274.

347 | Groh 2014, S. 26.

348 | »Der Ausschluß der konkreten Eschatologie transformier t, wie Peterson sagt, die 

historische Zeit in eine suspendier te Zeit, in welcher jede historische Dialektik aufge-

hoben ist und der Großinquisitor darüber wacht, daß sich die Parusie in der Geschichte 

nicht ereignet.« Agamben 2005a, S. 24. 

349 | Schmitt 1950a, S. 930.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 161

Pendant zum Pessimismus zu bilden.«350 Sicherlich nicht zufällig dienen die 
theologischen Konstruktionen einer sehr weltlichen Aufgabe; die Theologie 
begründet, warum das Politische – bis zum Jüngsten Tag – Teil dieser Welt 
bleibt. 

Ein solches Geschichtsdenken lebt in der Erwartung des diesseitigen En-
des; für alle geschichtsphilosophischen Positionen, die innerweltlich Hoff-
nungen hegen, ist die Geschichtstheologie Schmitt zweifellos pessimistisch, 
zumal die Eschatologie, im Sinne einer Heilsgeschichte, d.h. die klassische 
Struktur der Apokalypse: »Untergang des Alten, Enthüllung des Neuen Jerusa-
lems«351, in Schmitts Texten inhaltlich überhaupt keine Rolle spielt. Das neue 
Jerusalem oder das außerweltliche Paradies werden nicht beschrieben, und 
damit fehlt der Ausblick auf ein besseres Jenseits oder das ›ganz Andere‹.352 
Sicher erscheint dieser Geschichtskonstruktion lediglich, dass die Erlösung 
nicht in der Welt zu erwarten ist, was nach dem apokalyptischen Untergang 
des Kosmos folgt, wird nicht explizit. 

Schmitts politische Theorie beschwört Rückzugsgefechte des Katechon, 
dessen oberstes Ziel es ist, den Superlativ, das ›Ende der Welt‹, zu verzögern.353 
Dieses Geschichts- und Zeitverständnis ist nicht zukunftsoffen und unend-
lich. Schmitt hält der modernen linearen Zeitauffassung ein theologisch be-
gründetes Ende der Geschichte entgegen. Aber bis jenes Ende eintritt, wird 
der Antagonismus von Freund und Feind fortbestehen. Dadurch fügt Schmitt 
seiner endlichen Zeitkonstruktion ein zyklische Element an: Solange das Ende 
nicht da ist, wird der Antagonismus von Freund und Feind nicht aus der Welt 
zu schaffen sein. In dieser Welt bleibt wenig zu hoffen, und selbst das jenseiti-
ge Heil soll durch den Katechon aufgeschoben werden. Die Begründung eines 

350 | Raulet 1986, S. 42. Oder mit Armin Adam gesprochen: »Die Wiederkunft des apo-

kalyptischen Denkens ereignet sich dort, wo die Skepsis die Hoffnung auf innerwelte 

Erlösung hat fallen lassen.« Adam 1990, S. 98.

351 | Ebd., S. 102.

352 | Maximal lassen sich Schmitts Heilsversprechen und Gnadenlehre als eine pri-

vatmystische Fortsetzung von Calvin und Augustinus interpretieren, wonach Gott nicht 

nach sittlichen Normen, sondern willkürlich bereits am Anbeginn der Zeit zwischen Er-

wählten und Nichterwählten unterschieden hat. Vgl. Groh 1998, S. 287. Groh sieht auf-

grund dieses Willkürgottes – im Zentrum von Schmitts Glaubensbekenntnis – die politi-

sche Theologie als theologisch verbrämten Nihilismus. »Da aber die Entscheidung, auf 

der die vorentschiedene Ordnung beruht, selber eine Entscheidung ›aus dem normati-

ven Nichts‹ ist, bildet dieser Entscheidungsbegrif f den normlosen, substanzlosen Kern 

jener Lehre von der göttlichen Allmacht, die der Politischen Theologie zugrundeliegt.« 

Ebd., S. 288. 

353 | »Seine Prognosen nehmen biblische Ausmaße an, die von ihm abgelehnte Zu-

kunft wird zur apokalyptischen Endzeit.« Grossheutschi 1996, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus162

solchen uneingestandenen Pessimismus der Theorie erfolgt somit spätestens 
nach 1945 nicht kulturell-geschichtlich, sondern theologisch. Entsprechend ist 
Schmitts Geschichtstheorie keine Variante des modernen Kulturpessimismus, 
sie ist vielmehr theologischer Pessimismus bzw. pessimistische Theologie.

5.6	»Haltende Mächte«?354

Aus funktionalistischer Perspektive stellt die politische Theorie Schmitts eine 
Lösung für ein Problem dar; und konstruktivistisch ist hinzuzufügen, dass es 
ein durch eigene Beobachtungen selbstgeschaffenes Problem ist. Das Problem, 
auf welches die Theorie antwortet, ist die moderne Gesellschaft, in der die 
Stelle des politischen Souveräns vakant und in der Individualität unabhängig 
von traditional-sakralen Ordnungen möglich ist.355 Eine entpolitisierte Welt 
wird von Schmitt paradox beschrieben: Sie ist gleichermaßen ein negatives 
Zukunftsszenario und gleichzeitig unmöglich, weil das Politische nicht auf-
zuheben ist. Aber aus der Begriffsbestimmung des Politischen resultiert ein 
theorieimmanentes Problem: Wenn das Politische derart »unausrottbar« ist, 
wie Schmitt argumentiert, muss diese Dynamik irgendwie ›gehegt‹, d.h. in 
kontrollierte Bahnen gelenkt werden. Gelingt dies nicht, droht die Eskalation 
zur »absoluten Feindschaft«, und deshalb sucht Schmitt nach einer Lösung. 
Mit Schmitt gesprochen: »Die Frage nach den neuen Fragern und den neuen 
Subjekten des Politischen wird die Kernfrage des gesamten Problemkomplexes 
›Politisch‹.«356 Für die vorliegende Untersuchung des politischen Pessimismus 
folgt daraus die Überlegung hinsichtlich dessen, ob Schmitts Theorie über-
haupt ein neues Subjekt des Politischen, respektive eine souveräne politische 
Form zur Lösung der Modernitätsproblematik benennt? Daraus ergibt sich die 
Folgefrage: Ist das neue Subjekt des Politischen, gemessen an Schmitts Prob-
lemwahrnehmung, überhaupt eine adäquate Lösung? 

Anzumerken ist hier, dass unabhängig davon, ob eine solche politische 
Kraft sinnvollerweise im Rahmen der Theorie gefunden werden kann, der 
– oben dargestellte – theologische Pessimismus mittel- bis langfristig eine 
deterministische Zukunftsperspektive manifestiert. Letztlich kalkuliert die-
se theologisch aufgeladene Weltkonstruktion immer mit der Erwartung der 
Apokalypse. Im besten Fall kann eine solche pessimistische Weltanschauung 
hoffen, dass es einem Katechon gelingt, das Ende hinauszuzögern, weil der 

354 | Der Titel wurde in Anlehnung an Hans Freyers Kapitelüberschrif ten ausgewählt: 

Vgl. Freyer 1948, S. 616ff und 635ff. 

355 | Vgl. zur These das Schmitt bestimmte Veränderung, die Foucault mit dem Kon-

zept der Bio-Macht beschreiben, bereist antizipier t: Balke 1996, S. 185ff.

356 | Schmitt 1988, S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 163

innerweltliche Aufhalter immer nur eine defensive Macht sein kann, die Rück-
zugsgefechte führt, um im geschichtstheologischen Bewusstsein letztlich dem 
Antichristen unterliegen zu müssen. 

Ausgehend von jenem Geschichtspessimismus wird hier die These vertre-
ten, dass Schmitts Schriften keine Institution und keine Person benennen, 
welche der selbstgeschaffenen innerweltlichen Bedrohungslage gewachsen 
wären. Was Schmitt diskutiert und vorschlägt, sind statische Einheiten, die 
versuchen, politische Entscheidungsbefugnisse nach vormodernem Vorbild 
gegen die funktional differenzierte Gesellschaft zu zentralisieren. Der Staats-
rechtler diagnostiziert zwar die Auflösung der Grenze von Gesellschaft und 
Staat, gleichwohl operieren seine politischen Lösungsansätze mit dieser his-
torischen Unterscheidung und wollen sie wiederherstellen. Letztlich vermag 
es Schmitt nicht, eine souveräne Einheit zu benennen, die eine Hegung des 
politischen Antagonismus von Freund und Feind bewirkt. 

Ausgangspunkt von Schmitts politischen Lösungsansätzen ist seine Pro-
gnose, die »den schicksalhaften Kern der Entwicklung […]« in einem Prozess 
»[…] zu immer weiterer Zentralisierung und Demokratisierung« wähnt.357 Die 
liberale Form der »Demokratisierung« bewirkt eine Gewaltenteilung sowie die 
Partizipation heterogener Bevölkerungsgruppe an der Entscheidungsfindung. 
In der sogenannten »modernen Massendemokratie«358 finden vielfältige ge-
sellschaftliche Interessen einen Weg ins politische System, und Kompromisse 
müssen in der Folge mittels Diskussionen aufwendig hergestellt werden, wo-
raus nach Schmitt politische Entscheidungsschwäche resultiert. Diesen Ent-
wicklungszusammenhang bringt Schmitt auf die kritische Formel des quan-
titativ totalen Staates: 

»Die zum Staat gewordene Gesellschaft wird ein Wir tschaftsstaat, Kulturstaat, Für-

sorgestaat, Wohlfahrtsstaat, Versorgungsstaat; der zur Selbstorganisation der Gesell-

schaft gewordene, demnach von ihr in der Sache nicht mehr zu trennende Staat ergreif t 

alles Gesellschaftliche, d.h. alles, was das Zusammenleben der Menschen angeht.«359 

Die »Zentralisierung« wiederum bewirkt die weitere Auflösung der souveränen 
Staatlichkeit, durch internationale Kooperationen und Abhängigkeiten schwin-

357 | Schmitt 2010b, S. 27.

358 | Schmitt 2010a, S. 10.

359 | Schmitt 1996, S. 79. »Der Staat ist jetzt, wie man sagt, Selbstorganisation der 

Gesellschaft, aber es fragt sich, wie die sich selbstorganisierende Gesellschaft zur Ein-

heit gelangt und ob die Einheit wirklich als Resultat der ›Selbstorganisation‹ eintritt.« 

Schmitt 1940b, S. 155. Die Frage ist pure Ironie, denn dass eine Einheit durch Selbst-

organisation und ohne Autorität hergestellt werden kann, schließt Schmitt – wie gezeigt 

– aus.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus164

det die nationale Unabhängigkeit. Alle Entwicklungen deuten – Schmitt zufol-
ge – auf eine weitere Konzentration zu einem globalen politischen System, mit 
der langfristigen Tendenz zum globalen Einheitsstaat. Diese außenpolitische 
Entwicklung der Zentralisierung wird in dieser pessimistischen Darstellung 
flankiert vom gegenläufigen Prozess der gesellschaftlichen Differenzierung in 
verschiedene »Kulturprovinzen«360, mit den Folgen eines Bedeutungsverlustes 
des Politischen und der hierarchischen Entthronung des souveränen Staates 
durch die Kräfte der Gesellschaft. Daneben beobachtet Schmitts Theorie mo-
derne Transformationsprozesse, was sich exemplarisch und insbesondere an 
der Kritik der politischen Romantik zeigt: 

»Aus immer neuen Gelegenheiten entsteht eine immer neue, aber immer nur occasionel-

le Welt, eine Welt ohne Substanz und ohne funktionelle Bindung, ohne feste Führung, 

ohne Konklusion und ohne Definition, ohne Entscheidung, ohne letztes Gericht, unend-

lich weitergehend, geführt nur von der magischen Hand des Zufalls, the magic hand of 

chance.«361 

Dieser Satz bringt Schmitts Wahrnehmung der Modernität auf den Punkt: Die 
moderne Welt leidet an selbstgeschaffener Entscheidungsschwäche und Be-
liebigkeit, die jede einheitliche Form vernichtet. Übersetzt in die Sprache der 
Systemtheorie: Die Differenzierung der Kommunikation in Funktionssysteme 
ermöglicht eine enorme Steigerung an mitgeteilten Informationen bei analo-
ger zeitlicher Beschleunigung der kommunikativen Ereignisse – eine Entwick-
lung, die hierarchische Ordnungskonzepte, welche versuchen, diese Prozesse 
zu steuern und zu kontrollieren, hoffnungslos überfordert. 

Die skizzierte Entwicklung wird von Schmitt als politisch gefährlich ein-
gestuft, weil die Feindschaft trotzdem fortbesteht. Wenn dies kurzfristig über-
sehen wird, folgen daraus mittel- bis langfristig schlimmere Ausbrüche von 
konfliktären bis kriegerischen Auseinandersetzungen. Nun ist die idealisierte 
absolutistische Staatsform des 17. und 18. Jahrhunderts und der dazugehörige 
Mythos des »Leviathan«, Schmitts eigener Einschätzung zufolge, jener Auf-
gabe nicht mehr gewachsen.362 Schmitts Schriften lassen sich vor dem Hinter-
grund dieser Diagnose auch als eine Suche nach politischer Souveränität, die 
eine kontrollierte Form von Politisierung in der und gegen die Moderne zur 
Geltung bringt, interpretieren. 

Eine Station besagter Suche ist der Versuch, der modernen Welt den römi-
schen Katholizismus als politisches Modell zu empfehlen.363 Ausgehend von 

360 | Meier 1988, S. 37.

361 | Schmitt 1998, S. 19f.

362 | Vgl. Schmitt 1982, S. 124.

363 | Vgl. zu dieser These beispielsweise: Dermandt 1988, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 165

der Kulturkritik des Frühwerkes und dem damit bereits aufgeworfenen Pro-
blem politischer Formbildung lobt Schmitt zu Beginn der 1920er Jahre den 
Katholizismus als politisches Organisationsprinzip und positive Variante von 
Rationalität. Als »Complexio Oppositorum« wohnt der römisch-katholischen 
Kirche demnach die Kraft inne, alle möglichen Widersprüche zu vereinen und 
dabei selbst eine einheitliche Form zu wahren.364 Die Widersprüchlichkeit und 
»Elastizität«, die Schmitt insbesondere an der Romantik massiv kritisiert, er-
scheinen mit Blick auf das römische »Weltreich« als eine besondere Qualität, 
als Alleinstellungsmerkmal und Ausdruck »einer spezifisch formalen Über-
legenheit«.365 Der Umgang des römischen Katholizismus mit Widersprüchen 
unterscheidet sich demnach vom romantisch-okkasionellen Trick des ›Auswei-
chens‹ auf ein höheres Drittes. Rom zeichnet die Integration der »[…] bunten 
Menge möglicher Anschauungen, rücksichtslose Überlegenheit über lokale 
Eigenarten und zugleich opportunistische Toleranz in Dingen, die keine zent-
rale Bedeutung haben« aus.366 Die einzigartige politische Qualität des Katholi-
zismus resultiert schließlich aus der »Kraft zur Repräsentation«, dem »unge-
heuren hierarchischen Verwaltungsapparat« der »zölibatären Bürokratie« und 
dem Rationalismus der sogenannten »›päpstlichen Maschine‹«.367 

Diese Institution diskutiert Schmitt als Variante wie Repräsentation in der 
modernen Gesellschaft gelingen kann. Was er im römischen Katholizismus 
sucht, ist ein Modell, in dem Stellvertretung und Hierarchie noch funktio-
nieren. Aber ist jene politische Einheit überhaupt eine adäquate Lösung für 
die von Schmitt spätestens mit dem »Begriff des Politischen« seit 1927 diag-
nostizierte Problemlage? Als Gedankenexperiment, auf rein begrifflich-theo-
retischer Ebene, ist dies sicherlich eine spannende Frage. Die praktischen 
Probleme der Umsetzung müssen dabei a priori ausgeklammert werden, wie 
beispielsweise die religiös sehr heterogene Weltbevölkerung und das Para-
dox, dass der Katholizismus – wie Schmitt schreibt – selbst »eine staatliche 

364 | Schmitt 2008, S. 11.

365 | Ebd., S. 6 und 14.

366 | Ebd., S. 9f.

367 | Ebd., S. 6. »Der Rationalismus der römischen Kirche er faßt moralisch die psycho-

logische und soziologische Natur des Menschen und betrif f t nicht, wie Industrie und 

Technik, die Beherrschung und Nutzbarmachung der Materie. […] Dieser Rationalismus 

liegt im Institutionellen und ist wesentlich juristisch; seine große Leistung besteht da-

rin, daß er das Priester tum zu einen Amte macht, aber auch das wieder in einer beson-

deren Ar t. […] Dadurch, daß das Amt vom Charisma unabhängig gemacht ist, erhält der 

Priester eine Würde, die von seiner Person ganz zu abstrahieren scheint. Trotzdem ist 

er nicht der Funktionär und Kommissar des republikanischen Denkens und seine Würde 

nicht unpersönlich wie die des modernen Beamten, sondern sein Amt geht, in ununter-

brochener Kette, auf die Person Christi zurück.« Ebd., S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus166

Form«368 benötigt, in der er existieren kann. Darüber hinaus ergeben sich aber 
eine Reihe von weiteren Widersprüchen, die diesen politischen Lösungsansatz 
disqualifizieren: Erstens würde die römische Kirche ihre ›Überlegenheit‹ als 
»Complexio Oppositorum« sofort einbüßen, wenn sie politisch Partei ergreifen 
würde – ohne »kämpfende Partei« zu werden –, wie Schmitt es am Ende der 
Schrift fordert.369 Das Alleinstellungsmerkmal als »Complexio Oppositorum« 
müsste aufgegeben werden, wenn die Feinde der Kirche mit aller Konsequenz 
der Inquisition bekämpft werden.370 Letztlich ginge nicht nur die Kompetenz, 
alle Widersprüche auf einer höheren Ebene vereinen zu können, endgültig ver-
loren, der römische Katholizismus wäre nur noch eine politische Partei neben 
anderen. 

Würde es aber gegen alle Widrigkeiten gelingen, den Katholizismus als 
politisches Ordnungs- und Repräsentationsprinzip weltweit durchzusetzen, 
wäre diese globale römisch-katholische Einheit ein politisches Universum. 
Freilich insistiert Schmitts politische Theorie gerade darauf, dass das Politi-
sche nur sinnvoll in einem politischen Pluriversum gehegt werden kann, d.h. 
es muss immer mehrere politische Einheiten geben, die Konflikte letztlich 
auch kriegerisch austragen können. Ein katholischer Einheitsstaat würde aber, 
Schmitts Logik zufolge, wohl unweigerlich neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen hervorrufen, mit der Konsequenz eines Weltbürgerkrieges. Schließlich 
konstatiert Schmitt selbst: 

»[…] Die Fähigkeit zur Form, auf die es hier ankommt, hat ihren Kern in der Fähigkeit 

zur Sprache einer großen Rhetorik. […] Die politische Macht des Katholizismus beruht 

weder auf ökonomischen noch militärischen Machtmitteln. Unabhängig von ihnen hat 

die Kirche jenes Pathos der Autorität in seiner ganzen Reinheit.«371 

In der politischen Praxis – gerade in der von Schmitt beschriebenen Welt des 
Politischen – ist es aber nicht allein die Autorität der Rede, sondern die Ent-
scheidungs- und Handlungsfähigkeit in Kombination mit den physischen 
Machtmitteln, die eine politische Einheit auszeichnet: »Die Macht der römi-
schen Kirche aber gründet in der Rede: nicht von Handlungen, nur von Reden 
kann Unfehlbarkeit gelten.«372 Schmitt schreibt selbst: »Die politische Mecha-
nik hat ihre eigenen Gesetze, und der Katholizismus so gut wie jede andere 
in die Politik hineingezogene geschichtliche Größe wird von ihnen erfaßt.«373 

368 | Ebd., S. 42. 

369 | Vgl. ebd., S. 65.

370 | Vgl. Groh 2014, S. 101.

371 | Schmitt 2008, S. 38 und 31.

372 | Adam 1990, S. 103.

373 | Schmitt 2008, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 167

Entsprechend steht auch der Katholizismus nicht jenseits des Politischen, und 
im »ökonomisch-technischen Zeitalter« ist der Rationalismus der Kirche zu-
dem mit dem modernen Rationalismus konfrontiert, der fernab aller inten-
dierten Zwecksetzungen funktioniert und sogar Religionsgemeinschaften in 
seine Logik zwingt. Die Unmöglichkeit des Konzeptes ›Römischer Katholizis-
mus als politische Form‹ reflektiert Schmitt in seiner Theorie insofern, als 
nach 1923 kein weiterer Versuch unternommen wurde, die katholische Inter-
pretation des Christentums als adäquates Mittel zur politischen Einheitsbil-
dung auszuloben.374 

Nach der Aufgabe des Projektes, im Katholizismus eine politische Form 
für die Moderne zu finden, entwickelt Schmitt in den 1930er Jahren einen Lö-
sungsansatz, der auf die drei Schlagworte »qualitativ totaler Staat«, »Reich« 
und »Großraum« zugespitzt werden kann. Es ist eine Rückkehr zu vergan-
genen absolutistischen Strukturen und gleichzeitig eine radikale Modernisie-
rung der Institution Staat. Am Ende der Weimarer Republik kritisiert Schmitt 
den »totalen Staat der Identität von Staat und Gesellschaft«375, weil diese Staats-
form der »Selbstorganisation der Gesellschaft« folgt und die Unterscheidung 
von Staat und Gesellschaft demgemäß aufgehoben wird.376 Er problematisiert 
die Wandlung des absolutistisch souveränen Staates zum modernen demo-
kratischen Wohlfahrtsstaat. Zwei Jahre später – also in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit der Wahl von Adolf Hitler zum Reichskanzler – greift der 
Verfassungsrechtler jedoch den Begriff »totaler Staat« im Text »Weiterentwick-
lung des totalen Staates in Deutschland« wieder auf, um zwischen quantitativ 
und qualitativ totalem Staat zu unterscheiden. Letzterer wird positiv konnotiert 
und als Lösung präsentiert, wobei das faschistische Dritte Reich dem idealtypi-
schen »qualitativ totalen Staat« annäherungsweise entspricht: 

»Der totale Staat in diesem Sinne ist ein besonders starker Staat. Er ist total im Sinne 

der Qualität und der Energie, so wie sich der faschistische Staat einen »stato totalita-

rio« nennt, womit er zunächst sagen will, daß die neuen Machtmittel ausschließlich dem 

Staat gehören und seiner Machtsteigerung dienen. […] Ein solcher Staat kann Freund 

und Feind unterscheiden.«377 

Im Kern geht es darum, eine politische Einheit zu etablieren, die hierarchisch 
die Gesellschaft dominiert, im »Inneren keinerlei staatsfeindliche, staatshem-

374 | »Nach dem Katholizismus-Essay von 1923/25 findet sich bei Schmitt kein elabo-

rier ter Staat-Kirche-Dualismus und keine Suche nach alternativen Ordnungen der Liebe 

und Gerechtigkeit jenseits des Staates mehr.« Mehring 2013, S. 241.

375 | Mehring 1996, S. 79.

376 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

377 | Schmitt 1940f, S. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus168

mende oder staatszerspaltende Kräfte aufkommen«378 lässt, die politischen 
Machtmittel zentralisiert und sich dabei der Möglichkeiten, welche die mo-
derne Technik in politischen Kämpfen bietet, bedient. Der qualitativ totale fa-
schistische Staat stellt sich der Entpolitisierung und Neutralisierung entgegen 
und führt zurück zu einer kontrollierten Form des Politischen – so zumindest 
die Theorie. 

Erweitert wird diese Idealkonstruktion des totalen Staates schließlich durch 
die Konzepte des »Großraums«379 und des »Reiches«380. Jene Schriften markie-
ren zugleich eine theoretische Neuausrichtung des Werkes auf das Konzept 
von »Raum« und »Boden«.381 Der Begriffsbestimmung der Politischen folgend 
müsste, wie im Zeitalter der absolutistischen Staatlichkeit, auch das Staaten-
system des 20.  Jahrhunderts ein »Pluriversum« sein, damit die politische 
Feindschaft in Form von rechtlich gehegten Kriegen ausgetragen und kont-
rolliert werden kann. Demgemäß schlägt Schmitt eine bestimmte politische 
Weltordnung vor: »Der neue Ordnungsbegriff eines neuen Völkerrechts ist 
unser Begriff des Reiches, der auf einer volkhaften, von einem Volk getragenen 
Großraumordnung beruht.«382 Die Belegstelle zeigt nochmals unzweifelhaft, 
dass Schmitt – zumindest teilweise – die Notwendigkeit, zwischen Freund und 
Feind zu unterscheiden, ausgehend von der Substanz von Völkern denkt. In 
diesem Zusammenhang plädiert der Staatsrechtler pathetisch für den Aufgang 
der »Sonne des Reichsbegriffes« und sein Modell einer »sinnvoll eingeteilten 
Erde«, welches im 20. Jahrhundert dem alten europäischen Völkerrecht folgen 
soll.383 Konkret lautet der Vorschlag, den Globus unter wenigen Großmächten 
aufzuteilen und dies in einer Art Neuauflage des Völkerrechts rechtlich zu fi-
xieren, damit dem sogenannten »raummißachtenden Universalismus«384 Ein-

378 | Ebd., S. 186.

379 | Vgl. Schmitt 1940c, S. 295-302.

380 | Schmitt 1940a, S. 303-312.

381 | Nach 1945 ist es erstaunlich, dass Schmitt trotz der zeitgeschichtlichen Diskre-

ditierung an der Kategorie ›Boden‹ festhält: »Was Schmitt sich während der laufenden 

Ereignisse des Zweiten Weltkrieges zu sehen geweigert, aber seiner Logik nach in der 

Nomos-Studie beschreiben hatte, gibt die Matrix ab, mit deren Hilfe Arendt den krie-

gerischen Expansionismus des NS-Regimes begreif t: der Krieg war der ungeheuerliche 

Versuch, von deutscher Seite die (Land-)›Nahme‹ in Europa als völkerrechtlichen Ur-Akt 

zu wiederholen, Europa als einen ›von rechtlichen Hemmungen befreiten Aktionsraum‹, 

als eine ›vom Recht ausgenommene Sphäre der Gewaltanwendung‹ zu behandeln – so 

wie Europa selbst zuvor den ›offenen Boden nicht europäischer Fürsten und Völker‹ be-

handelt hatten.« Balke 2000, S. 212.

382 | Schmitt 1940a, S. 312.

383 | Ebd., S. 303.

384 | Schmitt 1940c, S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 169

halt geboten wird. Ideologisch sieht Schmitt sein Feindbild, den »raummiß-
achtenden Universalismus«, im Sozialismus, aber vor allem in der »Ideologie 
der liberaldemokratischen Westmächte«.385 Gemäß dieser Großraumtheorie 
sollen in allen Teilen der Erde dominante Großmächte kleinere Staaten beherr-
schen, unter besonderer Berücksichtigung des »Großdeutschen Reiches«.386 
Explizites politisches Ziel ist es, ein internationales Gleichgewichtssystem zu 
etablieren, welches »auf dem Grundsatz der Nichtintervention raumfremder 
Mächte beruhenden Raumordnung gegen eine universalistische Ideologie, 
welche die ganze Erde in das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt 
und sich jedem natürlichen Wachstum lebendiger Völker in den Weg stellt.«387 
Jeder Großraum ist gewissermaßen protektionistisch geschützt durch ein 
Interventionsverbot für raumfremde Mächte. Außerhalb dieser Grenzen, in 
den nicht aufgeteilten Regionen der Erde, können die jeweiligen Großmäch-
te weiterhin nach Interessenlage militärisch intervenieren. Irritierenderweise 
bedient sich Schmitts Vorschlag wiederum eines Gleichgewichtsmodells, das 
an die Konzepte der Wirtschaftswissenschaften erinnert: Wie ein protektionis-
tisch geschützter Wirtschaftsmarkt soll das politische Freund-/Feindverhältnis 
anhand eines rechtlich geordneten Austragungsraumes zum Ausgleich kom-
men. Dabei stammt diese politische Großraumtheorie aus dem Jahr 1939 und 
besitzt auffällige Ähnlichkeit zur provisorischen Raumaufteilung Osteuropas 
durch den Hitler-Stalin-Pakt. 

Wichtig ist, dass das sogenannte Reich und der jeweilige Großraum nicht 
identisch sind. Das Reich ist quasi ein Staat, der als Großmacht einen Groß-
raum aus kleineren Staaten beherrscht: »Wohl aber hat jedes Reich einen Groß-
raum, in dem seine politische Idee ausstrahlt und der fremden Interventionen 
nicht ausgesetzt sein darf.«388 Dieses Konzept entwickelt Schmitt unmittelbar 
vor dem Zweiten Weltkrieg, wobei er den weltpolitischen Dualismus von Ost 
und West bereits antizipiert und hofft, zwischen den beiden Blöcken ein hege-
moniales Deutsches Reich im europäischen Großraum zu implementieren.389 
Schmitt bezieht sich weiterhin auf die Monroedoktrin und überträgt dieses 
Modell auf den gesamten Erdball: »Wesentlich ist, daß die Monroedoktrin echt 
und unverfälscht bleibt, solange der Gedanke eines konkret bestimmten Groß-
raums festgehalten wird, in welchen raumfremde Mächte sich nicht einmi-
schen dürfen.«390 Anzumerken ist darüber hinaus, dass Schmitt die »tragen-

385 | Ebd., S. 296.

386 | Ebd., S. 302.

387 | Ebd., S. 302.

388 | Schmitt 1940a, S. 303.

389 | Ebd., S. 304.

390 | Schmitt 1940c, S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus170

den und gestaltenden Größen«391 in den Reichen wähnt und nicht mehr in den 
Staaten. Dem Staat als »dem bisherigen Zentralbegriff des Völkerrechts« wird 
der Reichsbegriff entgegengestellt, allerdings bleibt dabei unklar, in welchem 
Verhältnis der »qualitativ totale Staat« zum Reich bzw. zur Großmacht steht.392 

Schließlich macht der Ausgang des Zweiten Weltkrieges Schmitts Hoff-
nungen auf eine »gemeinsame[n], erdumfassende[n] Raumordnung«393 zu-
nichte, wobei diese präferierte Lösung – selbst wenn dem Tausendjährigen 
Reich eine längere Halbwertszeit beschieden gewesen wäre – nur einen Auf-
schub erlaubt hätte, nur eine Verschnaufpause, bis die politischen Gegensätze 
wieder aufbrechen und neue Freund-/Feindkostenrelationen eine Ausnahme 
von der normalen Völkerrechtsordnung erzwingen.394 

Nach 1945 unternahm Schmitt ausgehend von der in dieser Werksphase do-
minanten Kategorie »Raum« bzw. »Boden«, den letzten (erfolglosen) Versuch, 
ein neues politisches Subjekt gegen die Moderne zu finden. In der Schrift »Der 
Nomos der Erde« bringt Schmitt den Zusammenhang von politischer Ord-
nung und Raum auf die Formulierung: »Das Denken der Menschen muß sich 
wieder auf die elementaren Ordnungen ihres terrestrischen Daseins richten. 
Wir suchen das Sinnreich der Erde. Das ist das Wagnis dieses Buches und das 
Vorgebot unserer Arbeit.«395 Zur Sinnlosigkeit des ›geistigen Nichts‹ der mo-
dernen Technik und Kultur sucht Schmitt demnach ein sinnvolles Gegenge-
wicht, das sogenannte ›Sinnreich der Erde‹. Allerdings wird die Schrift diesem 
Anspruch nicht gerecht, die Analyse kommt über die – mit terrestrischen Me-
taphern und Essentialismen gespickte – Rekonstruktion des Niedergangs des 
europäischen Völkerrechts und Raumdenkens nicht hinaus. Wobei Schmitts 
Raumdenken eindeutig Partei ergreift und die westlichen Siegermächte mit 
dem »Maritimen« assoziiert und sich dahingehend für die Kategorie des »Bo-
dens« ausspricht – quasi den terrestrischen Rückzug antritt. Auch das ab-

391 | Schmitt 1940a, S. 304.

392 | »Dabei bleibt weitgehend offen, in welchem Verhältnis die politische Form des 

Reiches zu den überkommenen Formen von ›Staat‹ und ›Verfassung‹ steht, ob sie diese 

Momente in sich integrieren oder negieren.« Mehring 1996, S. 233. 

393 | Schmitt 2011, S. 25.

394 | »Die Konsequenzen aus diesem verfallstheoretischen Strang seines Denkens 

zog Schmitt jedoch nicht schon in Weimar. Bis zur endgültigen Niederlage der National-

sozialisten wurde dieser vielmehr durch Konstruktionen überlagert, die den ›qualitativ 

totalen Staat‹ – oder später: das ›Reich‹ – zu dem entscheidenden Träger der Gegen-

bewegung machten, durch die der Prozeß der Pluralisierung der Gesellschaft wenn nicht 

sistier t, so doch in Bahnen gelenkt werden sollte, die mit einer hierarchischen Über-

ordnung des Staates über die anderen gesellschaftlichen Systeme und Organisationen 

vereinbar waren.« Vesting 1995, S. 199.

395 | Schmitt 2011, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 171

schließende vierte Kapitel gibt keine Antwort auf die im Titel »Die Frage eines 
Neuen Nomos der Erde« aufgeworfene Problematik.396 

In der Folge verändert Schmitt seinen Lösungsansatz, die Einheitskon-
zepte ›Reich‹, ›Großraum‹ und der ›qualitativ totale Staat‹ werden aufgege-
ben, und der Verfallsprozess der Staatlichkeit und Entpolitisierung kumuliert 
werkimmanent 1961 in der Publikation »Theorie des Partisanen. Zwischenbe-
trachtungen zum Begriff des Politischen«. Schmitt befasst sich hier mit der Bi-
polarität des Kalten Krieges und diskutiert den Krieger-Typus des irregulären 
Partisanen. Den idealtypischen Partisanen zeichnet dabei vor allem seine loka-
le Bindung aus: »[E]r verteidigte den heimatlichen Boden gegen einen fremden 
Eroberer.«397 Der Partisan ist die Materialisierung der Irregularität der Kriegs-
führung nach dem Zerfall des alten Völkerrechts. Der Partisan ist für Schmitt 
aber auch eine Figur, der »weltgeschichtliche Bedeutung«398 zukommt, weil 
diese Form des irregulären Kampfes in einer bestimmten historischen Situ-
ation die Möglichkeit des Politischen, d.h. des Krieges noch offen hält. An-
ders formuliert: Für Schmitts Versuch einer Entschleunigung des Neutrali-
sierungsprozesses ist der Partisan der letzte Akteur, der für eine kontrollierte 
Form des Politischen steht, weil der heimatverbundene Partisan nur in einem 
begrenzten Raum operiert und keine globalen oder universalistischen Ziele 
verfolgt. Historisch trat dieser Typus des Kriegers zuerst und quasi in ›Rein-
form‹ im spanischen Widerstand gegen Napoleon Bonaparte auf, allerdings 
befindet sich der Partisan, aufgrund der Irregularität seines Rechtsstatus, 
immer außerhalb des von Schmitt idealisierten gehegten Krieges.399 Schmitts 
Darstellung des Partisanen als dem »letzten Träger des Politischen«400, einer 
»Schlüsselfigur der Weltgeschichte«401 und »heroischen Figur«402 ist zweifellos 
romantisiert, was sich beispielsweise am sogenannten »tellurischen Charak-
ter« des Partisanen zeigt, wodurch seine »Verbindung mit dem Boden, mit 
der autochthonen Bevölkerung und der geographischen Eigenheit des Landes 
– Gebirge, Wald, Dschungel oder Wüste – unvermindert bleibt«.403 In dieser 
idyllisch-ursprünglichen Verwurzelung werden moderne »Kampfplätze« aus-

396 | Vgl. ebd., S. 256-299.

397 | Schmitt 2010c, S. 77.

398 | Ebd., S. 14.

399 | Vgl. ebd., S. 17.

400 | Münkler 2005, S. 203.

401 | Schmitt 2010c, S. 80.

402 | Ebd., S. 90.

403 | Ebd., S.  26f. »Seine Fundierung auf den tellurischen Charakter scheint mir not-

wendig, um die Defensive, d.h. die Begrenzung der Feindschaft evident zu machen 

und vor dem Absolutheitsanspruch einer abstrakten Gerechtigkeit zu bewahren.«Ebd., 

S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus172

geklammert, als müsste auf urbanen Gebieten nicht gekämpft werden: »Der 
Partisan, der den nationalen Boden gegen den fremden Erobere verteidigt, 
wurde zum Helden, der einen wirklichen Feind wirklich bekämpfte.«404 

Letztlich kann der Partisan den ideologischen Gegebenheiten im »ato-
maren Zeitalter« aber nicht standhalten, d.h. im 20. Jahrhundert findet eine 
Verwandlung des Partisanen hin zum Berufsrevolutionär statt. Der Partisan 
mutiert gewissermaßen vom Aufhalter der »absoluten Feindschaft« zu deren 
Beschleuniger und ist deshalb auch keine Figur, die eine Hegung des Politi-
schen bewirkt:

»Die autochthonen Verteidiger des heimatlichen Bodens, die pro aris et focis streben, 

die nationalen und patriotischen Helden, die in den Wald gingen, alles, was gegenüber 

der fremden Invasion die Reaktion einer elementaren, tellurischen Kraft war, ist inzwi-

schen unter eine internationale und überregionale Zentralsteuerung geraten, die hilf t 

und unterstützt, aber nur im Interesse eigner, ganz anders gearteter, weltaggressiver 

Ziele, und die, je nachdem, schützt oder im Stich läßt. Der Partisan hört dann auf, we-

sentlich defensiv zu sein. Er wird zu einem manipulier ten Werkzeug weltrevolutionärer 

Aggressivität. Er wird einfach verheizt und um alles das betrogen, wofür er den Kampf 

aufnahm und worin der tellurische Charakter, die Legitimität seiner partisanischen Ir-

regularität, verwurzelt war.«405 

Auf den Kampfplätzen, die im Kalten Krieg geblieben sind, d.h. von den bei-
den Blöcken geduldet werden, wird der Partisan durch die geschichtsphilo-
sophische Ideologie der marxistischen Weltrevolution zum Revolutionär. Der 
Revolutionär besitzt keine »tellurische« Bindung mehr, sondern verfolgt eine 
entgrenzte welthistorische Mission, die eine Steigerung zur absoluten Feind-
schaft impliziert. Der terrestrische Partisan ist dem universalistischen Revolu-
tionär gewissermaßen zum Opfer gefallen.

Abschließend benennt Schmitt in der ›Theorie des Partisanen‹ drei mög-
liche Zukunftsszenarien: 1. Könnte eine befriedete Erde entstehen, ein »Über-
gang zu einer höheren Kultur«, indem es auch keine Partisanen mehr gibt, 
für Schmitt die »Prognose des weitverbreiteten technizistischen Optimis-
mus«.406 2. In dem Spielraum, den die beiden Weltmächte gewähren, könnten 
begrenzte und gehegte Kriege ausgetragen werden als sogenannter »dogfight«, 
nach Schmitt die Variante des »Fortschritts-Pessimismus«.407 3. Die dritte Zu-
kunftsvariante, die Schmitt vorstellt, ist die sogenannte »radikal-pessimisti-

404 | Ebd., S. 91.

405 | Ebd., S. 77.

406 | Ebd., S. 81.

407 | Ebd., S. 81f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 173

sche tabula-rasa-Lösung der technischen Phantasie«408, d.h. die »globale ato-
mare Vernichtung«. Interessanterweise legt sich Schmitt hier nicht explizit auf 
eine dieser Zukünfte fest und vermeidet es zudem, sich selbst als Pessimist 
zu bezeichnen. Allerdings ist aus der Lektüre des Textes mit Nachdruck der 
Schluss zu ziehen, dass es nur auf die zweite oder dritte Variante hinauslaufen 
kann. Eine befriedete Erde ohne das Politische lehnt Schmitt – wie gezeigt 
– ab, trotz allen vermeintlichen Fortschritts bleibt die ewige Unterscheidung 
von Freund und Feind und die Logik des »Nehmens, Teilens und Weidens«409 
unaufhebbar. 

Gegen die zweite Variante spricht weiterhin, dass die Raumordnung des 
Ost/Westkonfliktes und die technische Möglichkeit der atomaren Vernichtung 
eine kontrollierte Feindschaft nahezu verunmöglicht haben. Was bleibt, ist 
eine nicht gehegte »absolute Feindschaft«, die den Gegner kriminalisiert und 
als Unmensch vernichten will.410 Schmitt prophezeit deshalb den »Abgrund 
der totalen Entwertung«, aus welchem neue Arten der absoluten Feindschaft 
entstehen, die den Feind »als Ganzes für verbrecherisch und unmensch-
lich […], für einen totalen Unwert« erklären.411 Und selbst für die potenzielle 
»Nach-Bomben-Situation« bleibt wenig zu hoffen: Falls überhaupt Menschen 
überleben, muss sich diese Menschheit auf neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen einstellen und erneut den Boden verteidigen. Darüber hinaus schweifen 
Schmitts Überlegungen ab in Richtung Weltraum, der »neue Herausforderun-
gen für politische Eroberungen« bereithalte: »Infolgedessen sind auch diese 
unermeßlichen Bereiche nichts als potenzielle Kampfräume, und zwar eines 
Kampfes um die Herrschaft auf dieser Erde.«412

In der Konsequenz bleibt kein Träger einer gehegten Form des Politischen, 
eine souveräne Behauptung ist unmöglich geworden, und Schmitt findet für 
das Problem des Politischen keine Lösung mehr.413 Der unberechenbaren Dy-
namik des Politischen folgend, muss die Eskalation des Krieges, ein totaler 

408 | Ebd., S. 82.

409 | Ebd., S. 83. »Der technische Fortschritt wird nur eine neue Intensität des neuen 

Nehmens, Teilens und Weidens bewirken und die alten Fragen nur noch steigern.« Ebd., 

S. 83.

410 | Zur Kriegführung im »nuklearen Zeitalter«: »Solche absoluten Vernichtungsmittel 

er fordern den absoluten Feind, wenn sie nicht absolut unmenschlich sein sollen.« Ebd., 

S. 94.

411 | Ebd., S. 95.

412 | Ebd., S. 83.

413 | »Obwohl er wie kein anderer Jurist seiner Zeit die Schnelligkeit, Intensität und 

Unaufhaltsamkeit des ›Zeitalters der Technik« herausstellte, hat er auf dieses Zeitalter 

doch mit begrif flichen Dispositionen zu antworten versucht, die an der Dynamik der 

Moderne zerbrechen mußten.« Vesting 1995, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus174

und globaler Weltbürgerkrieg, befürchtet werden, womit sich Schmitts Konst-
ruktion des Politischen zur »letzten verzweifelten Antithese«414 entfaltet. Aus 
der kulturkritischen Abwehr einer unernsten entpolitisierten Welt antwortet 
Schmitt mit seiner Konstruktion des Politischen. Allerdings entwickelt sich 
aus diesem ›Gegengift‹ eine nicht zu kontrollierende Gefahr, weil kein inner-
weltliches Mittel jene Dynamik zu kontrollieren vermag. Obwohl die politische 
Theorie Schmitts gerade nicht in Handlungsunfähigkeit, Ohnmacht und Ver-
zweiflung erstarren will, findet sie keinen Ausweg aus der als problematisch 
dargestellten Situation der modernen Gesellschaft. Ein politischer Pessimis-
mus wider Willen ist die Konsequenz. Trotz aller Rettungs- bzw. Aufhalte-
versuche bleibt Schmitts Theorie letztlich ratlos, konsequenterweise müsste 
damit auch die Hoffnung auf eine Fristverlängerung bis zur ›Apokalypse‹ auf-
gegeben werden. 

5.7	Eine Haltungsfr age 

Abschließend erfolgt in diesem letzten Analysekapitel des politischen Pessi-
mismus Schmitts die (Re-)Konstruktion, der den Texten zugrunde liegenden 
Haltung. Wobei hier die These vertreten wird, dass die Theorie nicht nur in-
haltlich durch das Verfallsnarrativ, die Anthropologie, die pessimistische Ge-
schichtstheorie und die negative Zukunftsprognose dem Idealtypus des Pessi-
mismus sehr nahe kommt, sondern ebenso formal, d.h. unabhängig von den 
konkreten Diagnosen und Prognosen, entsprechen die Selbstinszenierung des 
Autors Schmitt, die Ästhetisierung des Schreckens und die Verallgemeinerun-
gen der Texte einer modellhaften pessimistischen Haltung.

Die Selbstinszenierung des Autors kritisierend zu hinterfragen, bedeutet 
im Rahmen der vorliegenden Studie, zu analysieren, ob und wie die Theorie 
den Autor des Textes in der modernen Gesellschaft verortet und somit den 
Grad an Selbstreflexion sowie das erkenntnistheoretische Niveau zu ermit-
teln. Die Selbstdarstellung Schmitts lässt sich exemplarisch und pointiert an-
hand seiner Gleichsetzung mit der titelgebenden Romanfigur Benito Cereno 
analysieren.415 Herman Melvilles Erzählung handelt bekanntlich davon, dass 
auf einem spanischen Schiff die Sklaven-Mannschaft meutert, die Offiziere 
tötet und den Kapitän als Geisel nimmt. Aus dieser Romanvorlage entwickelt 
Schmitt die vergleichende These, er wäre selbst vom NS-Regime gegen sei-
nen Willen des Kommandos beraubt, gefangengenommen und gezwungen 
worden, eine Tragikomödie aufzuführen. Wobei das entführte Schiff sowohl 

414 | Schmitt 2009a, S. 57.

415 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 21f. Vgl. Schmitt 1991, S. 54f. Vgl. zur Selbstdarstellung 

als Benito Cereno: Groh 1998, S. 133ff und Koenen 1995, S. 820ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 175

als eine Metapher für das Dritte Reich als auch die weltgeschichtliche Mis-
sion ›Europa‹ interpretiert werden kann. Die Farce besteht – Schmitt zufolge 
– derweil darin, dass der Kapitän Cereno und der Staatsrechtler Schmitt bei 
völliger Machtlosigkeit und unter der Bedrohung des Lebens ›so-tun-als-ob‹ 
sie die Kontrolle ausüben und selbst über ihre Handlungen entscheiden. Be-
sondere Brisanz besitzt diese Parallelisierung, weil die Romanfigur Cereno die 
›schwarzen Sklaven‹ unterschätzte und gewissermaßen aus Naivität in die ge-
schilderte missliche Lage geriet. Allerdings werden die Themenkomplexe der 
eigenen Naivität ebenso wie Sklaverei und Rassismus von Schmitt nicht disku-
tiert, und darüber hinausgehende selbstkritische Anmerkungen oder ein nur 
rudimentäres Schuldeingeständnis des Autors des Textes »Der Führer schützt 
das Recht«416 finden sich nicht. Der Kapitän Benito Cereno dient Schmitt im 
Gegenteil als eine Metapher, um seine Entscheidungen zwischen 1933 und 
1945 zu erklären und – auf der Basis von nachträglich veränderten Belegstellen 
in der Schrift »Der Leviatan«417 – zu behaupten, bereits 1938 systemkritische 
Schriften veröffentlicht zu haben.418 Den naheliegenden Einspruch, Schmitt 
sei Täter und nicht Opfer gewesen, antizipierend, wird im Text folgende Deu-
tung vorgeschlagen: 

»Hier wird man einiges dem Opfer solcher Situationen überlassen müssen und nicht nur 

von Außen ur teilen dürfen. Plato war Mitarbeiter der Syrakuser Tyrannen und lehrte, 

daß man sogar dem Feinde einen guten Rat nicht verweigern dürfe. Thomas Morus, der 

Schutzheilige der geistigen Freiheit, hat viele Stadien durchlaufen und den Tyrannen 

erstaunliche Konzessionen gemacht, ehe es soweit war, daß er zum Märtyrer und zum 

Heiligen wurde.«419 

Der Begriff ›Opfer‹ bezeichnet in diesem Zusammenhang wohlgemerkt nicht 
diejenigen, die im Zweiten Weltkrieg Gewalt erlitten haben, sondern all jene, 
die sich nach dem Krieg für ihre Beteiligung am NS-Regime juristisch ver-
antworten mussten. Seltsam entrückt zeigen sich Schmitts Texte, sind unfä-
hig, eigene Fehler einzugestehen und behaupten stattdessen, die deutschen 
Intellektuellen seien insgesamt im Jahr 1933 zur ›Geisel des Hitlerregimes‹ 
geworden: »Benito Cereno, der Held von Herman Melvilles Erzählung, ist in 
Deutschland zu einem Symbol für die Lage der Intelligenz in einem Massen-
system erhoben worden.«420 

416 | Vgl. Schmitt 1934b.

417 | Vgl. Maschke 1982, S. 179ff.

418 | Schmitt 2010b, S. 20.

419 | Ebd., S. 21.

420 | Ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus176

Reinhard Mehring hat sich intensiv mit Schmitts Vergangenheitsbewälti-
gung nach dem zweiten verlorenen Weltkrieg befasst und gezeigt, dass diese 
vor allem indirekt und in Form von sprachlichen Anspielungen erfolgt, aber 
nicht offen und schon gar nicht in Gestalt einer Entschuldigung.421 In der Pose 
des zu Unrecht Angeklagten inszeniert sich Schmitt als einsamer und öffent-
lichkeitsscheuer Wahrheitsverkünder und schreibt folgenden Satz an sich 
selbst: »Solange sie Dir Unrecht tun, haben sie Dich nicht begriffen. Das ist 
die große Genugtuung, die dem ungerecht Verfolgten zur kräftigen Nahrung 
wird.«422 Dass Schmitt Fehler in der Beurteilung der politischen Lage unter-
laufen sind, kommt nicht in Betracht, und stattdessen wird der Schluss ge-
zogen, ein unpolitischer Wissenschaftler werde verfolgt,423 wobei sich Schmitt 
mit einen Tier auf der Flucht vergleicht424 und folgert: »Was war eigentlich un-
anständiger: 1933 für Hitler einzutreten oder 1945 auf ihn zu spucken?« Zur 
Kritik der eigenen Kritiker verwendeten die Schriften ebenfalls Metaphern 
aus dem Tierreich, beispielsweise wird der Jurist Karl Schultes mit dem Be-
griff »Giftmücken« bezeichnet.425 Seinen ausgebliebenen Widerstand gegen 
das NS-Regime erklärt Schmitt schließlich indirekt durch seinen Charakter: 
»Ich bin ein kontemplativer Mensch und neige wohl zu scharfen Formulie-
rungen, aber nicht zur Offensive, auch nicht zur Gegenoffensive. Mein Wesen 
ist langsam, geräuschlos und nachgiebig, wie ein stiller Fluß, wie die Mosel, 
tacito rumore Mosella.«426 Der Vergleich mit einem »Fluß« fügt sich in die von 
terrestrischen Metaphern durchzogenen Schriften des Spätwerks, die darüber 
hinaus ein fatalistisch-heroisches Pathos auszeichnet: »Ich sehe den letzten 
Raum, mein Grab; ich sehe es sich auslösen: meine Heimat, der Fluß, alles 
wird zerstört, aber ich halte daran fest. Ich gehe mit ihnen unter, und sie ge-
hen mit mir unter. Das Arcanum meines Lebens.«427 Derartige Verlust- und 
Untergangswahrnehmungen sind charakteristisch für die Selbstdarstellung 
des Autors Schmitt, der beispielsweise den Eindruck zu erwecken versucht, 

421 | Vgl. Mehring 2000.

422 | Schmitt 1991, S. 210.

423 | »Aber man muß heute mit solchen Möglichkeiten rechnen, und ich habe keine 

Lust, die Haßaffekte dieses Menschentypus zu meinen bereits überstandenen Verfol-

gungen zusätzlich auf meine arme Person zu lenken.« Schmitt 1991, S. 252.

424 | »Hier möchte ich mich von der Jagd erholen, deren Wild ich seit Jahren bin.« 

Schmitt 1991, S. 8.

425 | Schmitt 1991, S. 166.

426 | Schmitt 2010b, S. 10. Zu Schmitts Selbstbeschreibung als defensiv: »Doch bin 

ich immer noch lieber Angeklagter als Ankläger.« Ebd., S. 11.

427 | Schmitt 1991, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 177

das sogenannte ›Arcanum der Ontologie‹ zu kennen.428 Diese Anspielungen 
verbinden sich in Schmitts Selbstbild mit der sozialstrukturellen Verortung 
als enttäuschter Intellektueller und betrogener Wissenschaftler.429 Der eigene 
Rang als Angehöriger einer intellektuellen Elite wird anhand der zeitgenössi-
schen Unterscheidung von Masse und Elite konstruiert. Diese elitäre Haltung, 
jenseits liberaler Demokratiekonzepte, zeigt sich auch daran, dass Schmitt die 
Demokratisierung der entstehenden Bundesrepublik als »Massenlenkung mit 
Einsatz der Wissenschaft« dekonstruiert.430

Auffallend ist in diesem Zusammenhang, dass Schmitt innerhalb der aka-
demischen sowie ideengeschichtlichen Elite zwischen sogenannten »unerns-
ten und ernsthaften Denkern« differenziert,431 wobei er sich letzteren zugehö-
rig fühlt. Stilistisch bedient sich Schmitt dazu der »Methode identifikatorischer 
Spiegelung«432, indem er mittels Autorenmasken seine Argumentation als eine 
Erkenntnis präsentiert, die sich u.a. ebenso bei Thomas Hobbes, Jean Bodin, 
Donoso Cortés, Alexis de Tocqueville, Søren Kierkegaard, Max Stirner usw. 
findet. Diese argumentative Strategie rekurriert auf die Klassiker der Philo-
sophiegeschichte und zitiert sie als Gewährsmänner der eigenen Weltsicht. 
Wobei besagtes rhetorisches Mittel sowohl der wissenschaftlichen Fundierung 
der eigenen Diagnostik dienen soll als auch der Selbsterhebung in den Rang 
eines politischen Denkers von welthistorischer Bedeutung.433 Ein Kalkül, das 
insofern Erfolg zeitigte, als u.a. Bernard Willms Schmitt mit Bodin vergleicht 
und fordert, den deutschen Staatsrechtler als einen Klassiker des politischen 
Denkens anzuerkennen.434 Dabei ist anzumerken, dass meine Arbeit nicht in 
dieser Form geschrieben würde, wäre Schmitts Reputationsmanagement nicht 
erfolgreich gewesen.

428 | Vgl. Schmitt 1955, S.  148 und 152. »Carl Schmitt liebte das Enigmatische.« 

Schmitt 1991, S.  XIII. Oder wie Hans-Dietrich Sander schreibt, Schmitt habe Freude 

daran, hinter »[…] Vexierspielen zu verschwinden.« Schmitt und Sander 2008, S. 124.

429 | »Anders als Mannheim setzte er nicht auf die synthetische Kraft der Diskussion, 

sondern auf Dezision, die er wiederum in religiöser Erwählung und Verantwortung fun-

dier t sah. Schmitt wurde deshalb zutreffend immer wieder als Esoteriker wahrgenom-

men und verstand sich als Vertreter einer intellektuellen Elite und Avantgarde.« Mehring 

2013, S. 243.

430 | Schmitt 2010b, S.  15. »Die planenden und lenkenden Eliten konstruieren sich 

selbst und die von ihnen gelenkten Massen mithilfe geschichtsphilosophischer Sinn-

gebungen.« Schmitt 1950a, S. 927.

431 | Schmitt 2010b, S. 13.

432 | Mehring 2000, S. 130.

433 | Vgl. insb.: Schmitt 2010b, S. 65. Oder: Schmitt 2002, S. 65.

434 | Vgl. Willms 1988, S. 577ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus178

Zweifel an der eigenen Wichtigkeit oder gar Selbstironie lassen die Selbst-
beschreibungen Schmitts derweil vermissen:435 Die Texte sind nur in denjeni-
gen Fällen ironisch, wenn sie gegen andere polemisieren. Selbstironie findet 
sich hingegen nicht, im Gegenteil, Schmitts Selbstbeschreibungen zeichnen 
sich durch großen Ernst aus: 

»Ernst Jünger meint (anläßlich der Aggregierung Arnold Toynbees zum großen ameri-

kanischen Verteidigungsrat), daß die Geschichtsphilosophen heute wichtiger sind als 

die Atomphysiker. Natürlich. Ich als der Diagnostiker des diskriminierenden Kriegs-

begrif fs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den Bürgerkrieg, bin davon nicht 

überrascht.«436 

Ein weiteres Beispiel für den selbstzugesprochenen Rang seiner wissenschaft-
lichen Arbeit ist folgende Belegstelle: 

»Ich bin heute – trotz Quincy Wright – der einzige Rechtslehrer dieser Erde, der das Pro-

blem des gerechten Krieges, einschließlich leider des Bürgerkrieges, in allen seinen 

Tiefen und Gründen er faßt und er fahren hat. Ich kenne also die große Tragik mensch-

licher Rechthaberei.«437 

Die ›große Tragik der Rechthaberei‹ besteht in diesem Kontext im Verhalten 
der Siegermächte nach dem Zweiten Weltkrieg, die aufgrund universalisti-
scher Moral und Siegerjustiz eine Eskalation der Feindschaft provozieren.438 
Schmitt spinnt vor dem Hintergrund jener Zeitdiagnose das dramatische Nar-
rativ eines auf tragische Weise hintergangenen Wissenschaftlers und versucht, 

435 | Im Gegensatz dazu versteht sich Schmitt aber auch als bescheidener Außensei-

ter: »Ich war ein obskurer junger Mann bescheidener Herkunft. Weder die herrschende 

Schicht, noch eine oppositionelle Richtung hatte mich er fasst. Ich schloss mich keiner 

Verbindung, keiner Partei und keinem Kreis an und wurde auch von niemandem umwor-

ben. Dafür war ich weder mir selbst noch den andern interessant genug.« Schmitt und 

Tommissen 1990, S. 20.

436 | Schmitt 1991, S. 126.

437 | Schmitt 2010b, S. 12.

438 | Mehring fasst Schmitts Selbstinszenierung folgendermaßen zusammen: »Er be-

schreibt sich als Ver folgter und geächteter Outlaw und ›Sündenbock‹, als skrupulöser 

Intellektueller wie Hamlet, als christlicher Hoftheologe wie Eusebius und als putschis-

tischer Soldat und Partisan wie Salan. […] Schmitt pflegte jenseits diverser Autoren-

masken (Identifikation mit Donoso Cortés, Hobbes u.a.) insbesondere die Legende vom 

Etatisten: vom ›Aufhalter‹ des Untergangs Weimars und etatistischen ›Staatsrat‹, der 

für kurze Zeit an der Seite Görings preußische Formen bewahren wollte.« Mehring 2013, 

S. 234f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 179

die politischen Konsequenzen seiner Stellungnahmen wahlweise zu leugnen 
oder als unintendierte Handlungsfolgen auszuweisen: 

»Dieses Buch, die wehrlose Frucht harter Er fahrungen, lege ich auf dem Altar der Recht-

wissenschaften nieder, einer Wissenschaft, der ich über vierzig Jahre gedient habe. Ich 

kann nicht voraussehen, wer sich meiner Opfergabe bemächtigen wird, sei es ein den-

kender Mensch, sei es ein praktischer Verwerter, sei es ein Zerstörer und Vernichter, der 

das Asyl mißachtet. Die Schicksale eines Buches stehen nicht in der Hand des Autors, 

so wenig wie sein persönliches Schicksal, das daran hängt.«439 

Dass Schmitt vierzig Jahre ausschließlich der Rechtwissenschaft diente, ist 
wenig überzeugend:440 Der Versuch der klaren Grenzziehung zwischen wis-
senschaftlicher Forschung und praktisch-politischen Konsequenzen ist zu-
dem irritierend, gerade weil Schmitts vorangegangene Schriften gegen den 
Rechtspositivismus auf eine Politisierung der Wissenschaft hingewirkt haben. 
Vor dem Hintergrund der Schuldfrage sieht sich Schmitt jedoch ausschließ-
lich in der Rolle des Wissenschaftlers und somit nicht für die Konsequenzen 
seiner Form von Politikberatung verantwortlich. Paradox, zumal Schmitts Be-
griffsbestimmung des Politischen eindringlich dahingehend sensibilisiert, 
dass wissenschaftliche Begriffe in politischen Auseinandersetzungen instru-
mentalisiert werden. Der Widerspruch besteht nun darin, dass Schmitt in sei-
ner Selbstreflexion einerseits bereit ist, sich selbst als »Diagnostiker des diskri-
minierenden Kriegsbegriffs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den 
Bürgerkrieg« auszuweisen und seine Schriften fortwährend Politikberatung 
in diesem Sinne betreiben. Andererseits sperrt sich Schmitts Reflexion aber 
vehement gegen die mit den politischen Konsequenzen verbundene Schuldfra-
ge und fällt damit hinter Einsichten der eigenen politischen Theorie zurück. 
Allerdings scheint eine solche Form von Verantwortungs-Verflüchtigung in 
vielen politischen Zusammenhängen nicht die Ausnahme, sondern die Regel. 
Der Verweis auf die ›reine Wissenschaftlichkeit‹ ist in diesem Zusammen-
hang jedoch besonders unbefriedigend, weil Schmitts politische Theorie den 
Leser permanent darüber belehrt, dass auch die Unterscheidung von wahr/
unwahr eine Intensität gewinnen kann, die zur politischen Unterscheidung 
von Freund/Feind führt. Zu diskutieren ist im Kontext der Selbstinszenierung 
schließlich der Versuch der theologischen Fundierung des Werkes und der 
Person: 

439 | Schmitt 2011, S. 5.

440 | »Schmitt agier t als Intellektueller, der keinem Fach und Ansatz mehr verpflichtet 

ist.« Mehring 2006a, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus180

»Ich bin Katholik nicht nur dem Bekenntnis, sondern auch der geschichtlichen Herkunft, 

wenn ich so sagen darf, der Rasse nach. Ich hätte noch hinzufügen können: deshalb ist 

es auch so leicht, gegen mich wie gegen alles, was ich sage, den antirömischen Affekt 

zu mobilisieren.«441 

Die Kritik an Schmitts politischer Theorie ist demnach kein wissenschaftlich 
begründeter Zweifel oder Einspruch gegen inhaltlich strittige Aussagen, son-
dern diesen Ausführungen folgend ist es der »antirömische Affekt«, der die 
Kritiker antreibt. Folglich ist die Kritik an diesem »authentischen Fall eines 
christlichen Epimetheus«442 vor allem religiös oder weltanschaulich begründet 
– so zumindest Schmitts Interpretation. Unabhängig davon, ob die politische 
Theologie nun das bzw. das einzige »Zentrum seiner Existenz«443 ist, muss die 
Selbstdarstellung als wissenschaftlich problematisch bezeichnet werden, weil 
dieser Rückzug in die theologische Sphäre erkenntnistheoretische Reflexion 
systematisch tabuisiert. Sakralisierung ist immer eines der letzten Mittel, um 
eine ›Wahrheit‹ vor Revisionen zu schützen. Diese Form theologischer Fun-
dierung reklamiert Offenbarungswissen und -gewissheit und versucht sich 
der weiteren wissenschaftlichen Überprüfung zu entziehen. Schmitt spielt 
vormodernen Glauben gegen modernes Wissen aus, so wie er den politischen 
Mythos gegen die Vernunft instrumentalisiert. Womit diese politische Theo-
rie erkenntnistheoretisch der Illusion anheim fällt, eine Beobachterposition 
außerhalb der modernen Gesellschaft einzunehmen. Die Kontingenz und das 
Paradox der theologischen Letztfundierungen wird übersehen, und dadurch 
wird die Theorie erkenntnistheoretischen Anforderungen nicht gerecht: Die 
Reflexion, woher die Erkenntnisse des Autors Schmitt stammen, welchen Be-
schränkungen sie unterliegen usw., wird konsequent ausgelassen. Die Unfä-
higkeit, von der eigenen Beobachterposition zu abstrahieren, kann weiterhin 
Schmitts Selbstgewissheit, »betrogen« worden zu sein, erklären.444 

Anzumerken ist ferner, dass die Begriffsbestimmung des Politischen gera-
de gegen die Komplexität und Kontingenz der modernen Welt gerichtet ist bzw. 
diese durch die politische Entscheidung aufgehoben werden. D.h. dass die Welt 
kontingent und unübersichtlich erscheint, reflektiert Schmitt durchaus, aber 
vor dem Hintergrund seines Ideals einer politischen Einheit, die dezisionis-
tisch entscheidet, ist diese problematisch. Der selbstdiagnostizierten Multiper-
spektivität gelassen zu begegnen, ist Schmitt aber nicht möglich, stattdessen 
kippt die Argumentation – wie oben gezeigt – in eine pessimistische Folge-

441 | Schmitt 1991, S. 131.

442 | Schmitt 2010b, S. 12, S. 53.

443 | Mohler 1988, S. 155.

444 | Vgl. zu Schmitts Überzeugung, betrogen worden zu sein: Eßbach 1995 sowie: 

Schivelbusch 2001, S. 25ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 181

richtigkeit: Die »Eventualität eines Kampfes«445 versetzt Schmitts Texte in exis-
tenzielle Dauerspannung, und jene ›Angst‹ dokumentiert sich in der rhetori-
schen Verschärfung, welche permanent den ›Ernst der Lage‹ beschwört, was 
sich beispielsweise an der argumentativen Bedeutung der Ausnahme zeigt: 
»Die Ausnahme bestätigt nicht nur die Regel, die Regel lebt überhaupt nur 
von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen 
Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.«446 Diese Be-
drohungsrhetorik ist im Werk omnipräsent, was sich exemplarisch ebenso in 
der Wahrung offenbart, dass »[…] jedes Volk erbarmungslos zugrunde [geht, 
Anm. d. A.], das sich seiner konkreten Lage nicht mehr gewachsen zeigt und 
sich auch nur einen Augenblick bereden läßt, sein natürliches, selbstverständ-
liches und allererstes Recht zu vergessen, nämlich das Recht auf eine freie, un-
abhängige, einige und ungeteilte Existenz.«447 Im Rahmen der Selbstreflexion 
der Theorie erscheint die Gefahr der politischen Ausnahme durch die meta-
historische Gesetzmäßigkeit des Politischen u.a. ›existenziell‹ begründet, und 
da die Kontingenz einer solchen Wahrnehmung sowie die Radikalität dieser 
Perspektive nicht reflektiert werden, weist Schmitt den Verdacht des Pessimis-
mus – wie eingangs belegt – von sich.448 Im Umkehrschluss setzen die Texte 
ihren Verfasser als prophetisch-unerschrockenen Kämpfer gegen die Ent- und 
Überpolitisierung in Szene und entsprechen damit in hohem Maße dem Ideal-
typus einer pessimistischen Selbstinszenierung. 

Die angeführten Belegstellen enthalten bereits Facetten, die ebenfalls eine 
»Ästhetisierung des Schrecklichen« erahnen lassen, was sich darüber hinaus 
an Schmitts Laudatio auf Hans Freyer beweisen lässt, in welcher – wie oben 
diskutiert – Erkenntnis und Sein a priori an Feindschaft gekoppelt wird: »Ich 
denke, also habe ich Feinde; ich habe Feinde also bin ich.«449 In Bezug auf die 

445 | Schmitt 2002, S. 33.

446 | Schmitt 2009b, S.  21.Wozu auch die Zeitdiagnose passt: »Heute wird überall 

gleich die ›Kulisse‹ konstruier t, hinter der sich die eigentlich bewegende Wirklichkeit 

verbirgt. Darin verrät sich die Unsicherheit der Zeit und ihr tiefes Gefühl, betrogen zu 

sein. Eine Zeit, die aus ihren eigenen Voraussetzungen keine große Form und keine 

Repräsentation hervorbringt, muß solche Stimmungen erliegen und alles Formale und 

Offizielle für einen Betrug halten. Denn keine Zeit lebt ohne Form, mag sie sich noch so 

ökonomisch gebärden. Gelingt es ihr nicht, die eigene Form zu finden, so greif t sie nach 

tausend Surrogaten aus den echten Formen anderer Zeiten und anderer Völker, um doch 

das Surrogat sofor t wieder als unecht zu verwerfen.« Schmitt 1998, S. 16.

447 | Schmitt 1940e, S. 108.

448 | »Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativitäten, sondern um die 

seinsmäßige Wirklichkeit und die reale Möglichkeit dieser Unterscheidung.« Schmitt 

2002, S. 28f. 

449 | Schmitt 1957, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus182

ideengeschichtliche Diskussion über Hegels Philosophie heißt es weiter: »Hier 
gilt das Wort von Arthur Rimbaud: Der Kampf der Geister ist so brutal wie die 
blutigste Schlacht.«450 Schmitt ästhetisiert nicht nur die Gewalt, sondern eben-
so sein Wissenschaftsverständnis. Wissenschaft erscheint als eine Art Kampf, 
in dem Regeln des Politischen bzw. des Krieges gelten und entsprechend mehr 
auf dem Spiel steht als die Wahrheit. Bei aller inhaltlichen Kritik an solchen 
Aussagen und Analogieschlüssen wirken Schmitts Schriften aufgrund dieser 
»ästhetische[n] Komponente«.451 Dass der Schriftsteller Schmitt ästhetische 
Qualität besitzt, gesteht sogar Habermas ein: 

»Darüber hinaus war Carl Schmitt ein guter Schrif tsteller, der begrif fliche Prägnanz mit 

überraschenden, geistreichen Assoziationen verbinden konnte. […] Carl Schmitts pole-

mische Auseinandersetzung mit der Politischen Romantik verdeckt nämlich die ästhe-

tisierenden Oszillationen des eigenen politischen Denkens. […] Vor allem faszinier t ihn 

aber die Ästhetik der Gewalt.«452 

Es ist die tückische Formulierungskunst, die Schmitts Beweisführungen eine 
auf den ersten Blick mitreißende Plausibilität verleiht, die Dekonstruktion des 
Parlamentarismus im Vorwort zur »Geistigen Lage des heutigen Parlamen-
tarismus« ist hierfür nur eines der prominentesten Beispiele. Die rhetorisch-
ästhetische Brillanz zeigt sich aber ebenso an den berühmt-berüchtigten Ein-
stiegssätzen: »Der Begriff des Politischen geht dem des Staates voraus.« Oder: 
»Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet.« Diese schlichten, 
aber dennoch beeindruckenden Aussagen vermitteln den Eindruck einer dras-
tischen Komplexitätsreduktion, mittels derer eine unübersichtliche Lage plötz-
lich geordnet und verstehbar erscheint. Der Leser wird gewissermaßen durch 
die griffig-mehrdeutigen Setzungen überrumpelt. Dieser Stil ist ein probates 
Mittel, um überraschende Einsichten und Pointen aufzuzeigen. 

»Dagegen war der Stil Carl Schmitts gekennzeichnet durch das für Jünger so wichtige 

ästhetische Valeur der Überraschung, der verblüffenden Pointe, des intellektuellen Ma-

növers, wodurch nicht nur mit fast leicht frivoler Geste schwerwiegende Folgerungen 

aus bekannten Tatbeständen gezogen wurden – ein Satz wie ›Souverän ist, wer über 

den Ausnahmezustand entscheidet‹ ist hier für das berühmteste Beispiel –, sondern sich 

die Kategorie der ›Entscheidung‹ immer auch in der ästhetisch-relevanten Sprachform 

einer Geheimnis-Lüftung spielerisch darstellte. Hier allein war der Skandal des Inhalts 

450 | Ebd., S. 2. Im Gegensatz zu dieser Ästhetisierung der Feindschaft und des Kamp-

fes war, seinem Biograph Reinhard Mehring zufolge, die Privatperson Carl Schmitt 

Furchtsam und verachtet das Militär. Vgl. Mehring 2006b, S. 128.

451 | Schmitt 1991, S. XIV. Siehe hierzu auch: Bürger 1986, S. 170ff.

452 | Habermas 1987, S. 108, 111.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 183

im skandalösen Stil angekündigt, und selbst dort, wo die Analyse vorherrscht, hat der 

Tonfall einen leicht geringschätzigen Akzent des überlegenen, intellektuellen Einfalls, 

der konventionelle Ansichten stets überholt.«453 

Zu jener von Karl Heinz Bohrer beschriebenen Haltung passt Schmitts Metho-
de der »radikalen Begrifflichkeit«: »Voraussetzung dieser Art Soziologie juris-
tischer Begriffe ist also radikale Begrifflichkeit, das heißt eine bis zum Meta-
physischen und zum Theologischen weitergetriebene Konsequenz.«454 Diese 
Methode versucht, die ›falsche‹ Realität zu enthüllen und findet sich durch-
gängig in Schmitts Schriften, was sich gerade an der Geste des Ausspielens 
der Sicherheit durch die Gefahr des Ernstfalls und der Normalität durch die 
Ausnahme zeigt. Wobei die Ausnahme dem Narrativ der sogenannten »schö-
nen Literatur«455 entspricht, d.h. des Einbruchs des Außergewöhnlichen in den 
Alltag. Nach Josef Isensee ist das Charakteristikum der »schönen Literatur« 
eine Fokussierung auf den Grenzfall, und gerade daraus beziehen Schmitts 
Schriften ihre Faszination. Schmitt verspricht, durch seine wissenschaftliche 
Begriffsarbeit die ›letzten Vertiefungen in die Wirklichkeit‹, gewissermaßen 
die Wurzel des Sozialen freizulegen.456 Die mit dieser Unterscheidung von 
Normalität und Ausnahme verbundene Erzählform besticht vordergründig 
durch »kaltblütige Klarheit«457, allerdings verzichtet Schmitt hiermit – bei-
spielsweise bei seiner Anthropologie – auf eine umfassende und abwägende 
Darstellung.458 

Vor dem Hintergrund der Frage nach der pessimistischen Haltung der Tex-
te gilt es genau zu differenzieren: 1. Schmitts Schreibstil besticht durch eine 
ästhetische Qualität, und die Argumentation zieht nicht zuletzt daraus ihre 
Überzeugungskraft. 2. Schmitt ästhetisiert die Gewalt. Trotz aller Angriffe auf 

453 | Bohrer 1978, S. 294.

454 | Schmitt 2009b, S. 50.

455 | Isensee 2002, S. 67.

456 | Josef Isensee schreibt in diesem Zusammenhang: »Der Ästhet dagegen fühlt sich 

angezogen vom organischen Kult der Ausnahme und dem intellektuellen Spiel mit dem 

Feuer. Carl Schmitt selber dementier t, daß ihn eine ›romantische Ironie für das Para-

doxe‹ leite. Doch die Ausnahme, wie er sie darstellt, ist interessanter als der Normalfall, 

weil in ihr die Kraft des wirklichen Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarr ten 

Mechanik durchbricht.« Ebd., S. 67.

457 | Flickinger 1990a, S.  4. Siehe beispielsweise: »Was das menschliche Leben an 

Wert hat, kommt nicht aus einem Räsonnement; es entsteht im Kriegszustande bei 

Menschen, die, von großen mythischen Bildern beseelt, am Kampfe teilnehmen; […]. 

Kriegerische, revolutionäre Begeisterung und die Erwartung ungeheurer Katastrophen 

gehören zur Intensität des Lebens und bewegen die Geschichte.« Schmitt 2010a, S. 83f.

458 | Vgl. zu dieser Kritik auch: Quaritsch 1988, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus184

die politische Ästhetik der Romantik ist Schmitt formal-stilistisch selbst Äs-
thet.459 Diese Affinität zeigt sich auch an dem ausgeprägten Interesse des Au-
tors Schmitt an Literatur, Malerei und Musik sowie an ästhetisch ansprechen-
der Kulturkritik.460 Die Kritik an der politischen Romantik entzündet sich an 
der Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit jener Ästhetik, Schmitt stört daran 
die politische Passivität, wohingegen er die Ästhetik der politischen Entschei-
dung in seinen Schriften geradezu glorifiziert.461 Gleichwohl ist anzumerken, 
dass Schmitts Textverschlüsselung durch esoterische Formulierungen mit-
unter ebenfalls die geforderte Eindeutigkeit vermissen lassen. 

Entscheidend für Schmitts politischen Pessimismus ist, dass er der Äs-
thetik keine politische Lösungskompetenz zugesteht. Nach Schmitt ist das 
menschliche Dasein nur politisch zu rechtfertigen bzw. gewinnt hierdurch 
seinen Wert. Die dazu aufgebotene Rhetorik der Bedrohlichkeit, die sich in 
Ausdrücken wie »blutige Entscheidungsschlacht«462 zeigt, dient Schmitt dann 
gleichwohl einer Ästhetisierung des Politischen. Schmitts Schriften lesen sich 
deshalb spannend – im Vergleich zum nüchternen Duktus anderer politischen 
Theorien. Ironischerweise schreibt Schmitt über seinen Hauptgewährsmann 
Cortés das, was letztlich auch auf seinen eigenen Stil zutrifft: »Das ständige 
Fortissimo starker Worte – schrecklich, blutig, furchtbar, entsetzlich, gewaltig 
– nutzt sich ab, es ermüdet und verfehlt sein Ziel.«463 

Abschließend ist noch die Verallgemeinerungstendenz der politischen 
Theorie Schmitts nachzuweisen. Diese zeigt sich u.a. an den aphoristischen 
Einstiegssätzen, die nicht nur eine ästhetische Komponente besitzen, sondern 
ebenso Verallgemeinerungen vornehmen.464 So erscheint es zweifelhaft, ob 
tatsächlich alle Begriffe der politischen Sphäre ›ursprünglich‹ dem Theologi-
schen entstammen.465 Die These der monokausalen-historischen Genealogie 

459 | Wichtig ist, dass Schmitt die Ästhetik dann ablehnt, wenn die politische Ent-

scheidungsfähigkeit davon betroffen ist: »Entscheidend ist, daß der Romantiker/Ästhet 

sich von außen lebt; in der modernen Zeit bedeutet das notwendigerweise, daß »Ge-

schmack«, sogar ein teurer und elitärer Geschmack, massenbestimmt ist. In diesem 

Sinne ist Schmitt anti-ästhetisch. Ästhetizismus spiegelt eine romantisch-okkasiona-

listische Position wider und zerstör t so Politik und Ethik.« Kennedy 1988, S. 245, FN 40.

460 | Vgl. hierzu insb. Schmitts Hamlet-Interpretation. Schmitt 1956. Zur Ästhetik der 

Kulturkritik im Frühwerk siehe: Villinger 1995.

461 | Vgl. hier zu: Meuter 1994, S. 50.

462 | Schmitt 2009a, S. 30.

463 | Ebd., S. 69.

464 | Siehe zur »aphoristic form of writing« vieler Pessimisten auch: Dienstag 2006, 

S. 45.

465 | Im Wortlaut schreibt Schmitt »[A]lle prägnanten Begrif fe der modernen Staats-

lehre sind säkularisier te theologische Begrif fe.« Schmitt 2009b, S.  49. Als Belege für 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 185

verdeckt, dass auch die Theologie bzw. das Kirchenrecht nicht geschichtslos 
ist. So könnte Schmitt entgegen gehalten werden, dass die vormals theologi-
schen Begriffe in ihrer ›ursprünglichen‹ Form bereits juristisch-staatsrecht-
lich angelegt sind und historisch betrachtet u.a. den profanen Zusammenhän-
gen des römischen Rechts entstammen.466

Weiterhin ist die Entschiedenheit, mit der Schmitt für das Politische ar-
gumentiert, das Ergebnis einer Komplexitätsreduktion. Der Komplexität und 
Kontingenz der modernen Gesellschaft stellt Schmitt die schlichte Unter-
scheidung von Freund/Feind entgegen und droht mit der ›realen Möglichkeit 
des Ernstfalls‹. Das bipolare Denken von Freund und Feind ignorierte gezielt 
die Spannbreite des Politischen bzw. der Politik, indem beispielsweise die ge-
samte Innenpolitik in Form von Gesundheitspolitik, Sozialpolitik, Agrarpoli-
tik, Familienpolitik usw. ausgeklammert wird. Gleichzeitig ist die Zuspitzung 
aller sozialen Gegensätze auf den Dualismus von Freund/Feind ebenfalls 
eine Reduktionsleistung. Wobei diese – für Schmitts Theorie – entlastende 
Unterscheidung nicht nur analytisch zu verstehen ist, auch wenn die Texte 
das Gegenteil behaupten, ist der Dualismus ebenso eine normative Positionie-
rung, gegen die moderne Gesellschaft und die liberal-demokratische Denktra-
dition. Der Differenzierungsverlust dieser differenztheoretischen Theorie des 
Politischen geht in der Folge einher mit einer analytischen Limitierung, die 
es nur noch erlaubt, potenziell kriegerische Verhältnisse und Bürgerkriegszu-
stände zu beschreiben. Auf die Kompromisse des Alltages oder die ›normale‹ 
politische Praxis lässt sich jener Ansatz somit gar nicht ein, diese möglichen 

diese These nennt Schmitt lediglich die Analogie von theologischem Wunder und staats-

rechtlichem Ausnahmezustand sowie die Ähnlichkeit des allmächtigen Gottes mit dem 

souveränen Staat. Wunder und Ausnahme dienen gleichermaßen der Entparadoxierung 

und besitzen deshalb eine ähnliche Funktion, sie verweisen auf eine Begründung außer-

halb des Systems. Allerdings findet sich dieser Zusammenhang auch in anderen ›nicht-

säkularisier ten‹ Bereichen, so nutzt das moderne Rechtssystem die Verfassung, um die 

Bedingung ihrer Möglichkeit als politischen Willen zu begründen. Umgekehrt bezieht 

sich das politische System auf die Verfassung, um die Rechtmäßigkeit ihrer politischen 

Entscheidungen zu beweisen.

466 | In diesem Zusammenhang kann also mit Ernst Vollrath eingewandt werden: »Aber 

selbst wenn das ohne Einschränkung stimmen sollte, wäre doch zu prüfen gewesen, 

ob diese theologischen Begrif fe, um die es sich handelt, nicht von vornherein schon 

den Kern der Säkularität in sich getragen haben, sofern sie schon juristisch angelegt 

worden waren, als sie als theologische aufzutreten beanspruchten. Denn die Beanspru-

chung der Unfehlbarkeit, auf die der moderne Begrif f der Souveränität zurück gehen 

soll, entstammt dem Dictatus Papae Gregor VII. (1075), einer juristisch-staatsrecht-

lichen Selbstauslegung des Papsttums, die auf einer identitätsrepräsentativen Identi-

fikationsreihe beruht.« Vollrath 1997, S. 422.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus186

Aspekte bleiben unthematisiert. Die damit einhergehenden Probleme zeigen 
sich theorieimmanent an der Definition des Politischen: »Die Unterscheidung 
von Freund und Feind hat den Sinn, den äußersten Intensitätsgrad einer Ver-
bindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dissoziation zu bezeichnen; 
[…]«467 Zunächst bleibt bei dieser Definition unklar, wann, d.h. an welchem 
Punkt, ein solcher »äußerste[r] Intensitätsgrad« überhaupt erreicht wird. Miss-
verständlich ist weiterhin, wie die von Schmitt angedrohte Steigerung der 
Feindschaft über das Politische möglich sein soll, wenn das Politische bereits 
der »äußerste Intensitätsgrad« ist. Die Verallgemeinerung liegt darüber hinaus 
darin, dass Schmitt Zwischengrade zwischen Freund und Feind systematisch 
ausschließt. Neutralität kann es in diesem Dualismus beispielsweise nicht 
geben. Schließlich übersieht Schmitt den Freund, obwohl das Politische als 
Unterscheidung zwischen Freund und Feind definiert ist, kommt der Freund 
faktisch nicht vor, der Feind scheint übermächtig. 

Derweil fungiert die ›Logik des Politischen‹ als Drohkulisse gegen Positio-
nen, die eine entpolitisierte Gesellschaft für möglich und wünschenswert hal-
ten. Vor diesem Hintergrund idealisiert Schmitt das Zeitalter der Staatlichkeit, 
d.h. des absolutistisch-souveränen Fürstenstaates. Die verallgemeinernde Lo-
gik des Entweder/Oder entspricht wiederum der Methode »radikaler Begriff-
lichkeit«. Auf den ersten Blick gewinnt Schmitts Theorie durch die radikale 
Begrifflichkeit an Klarheit und die Fähigkeit, komplexe Zusammenhänge auf 
eindeutige Prinzipien zu bringen. Möglich ist dies anhand der Generalisierun-
gen negativer Beobachtungen, was sich abschließend an Schmitts Kategorien 
»Raum« und »Völker« zeigen lässt:

»Römisch-katholische Völker scheinen den Boden, die mütterliche Erde, anders zu lie-

ben; sie haben alle ihren ›terrisme‹. Natur bedeutet für sie nicht den Gegensatz von 

Kunst und Menschenwerk, auch nicht von Verstand und Gefühl oder Herz, sondern 

menschliche Arbeit und organisches Wachstum, Natur und Ratio sind Eins.«468 

Offensichtlich gründen die Kategorien ›Römisch-katholische Völker‹, ›terris-
me‹ bzw. ›Natur‹ usw. auf Verallgemeinerungen, und Schmitt entwirft damit 
eine Ontologie von ›Völkern‹. Er folgert aus dieser selbst festgelegte Idylle, dass 
»im Gegensatz zu den Protestanten«469 die Katholiken niemals ihr Heimweh 
verlieren, während ›der Protestant‹ »überall seine Industrie aufbaut, jeden 
Boden zum Feld seiner Berufsarbeit und seiner ›innerweltlichen Askese‹ ma-
chen und schließlich überall ein komfortables Heim haben [kann, Anm d. A.] – 

467 | Schmitt 2002, S. 27.

468 | Schmitt 2008, S. 18. 

469 | Ebd., S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 187

alles, indem er sich zum Herrn der Natur macht und sie unterjocht.«470 Diese 
Fortführung und Radikalisierung der Weber’schen Protestantismus-These ist 
gegen eine differenziertere Analyse nicht aufrechtzuerhalten. 

Abschließend belegt Schmitts – in allen Werksphasen nachweisbarer – 
Antisemitismus den Hang zu Verallgemeinerungen.471 In den 1930er Jahren 
veröffentlicht Schmitt offen antisemitische Schriften, beispielsweise »Der Le-
viathan«. Hier bedient sich die Argumentation verschwörungstheoretischer 
Elemente, und Schmitt behauptet, dass insbesondere der »rastlose Geist des 
Juden« die Schuld am Untergang des absolutistischen Staates trägt:472 

»Die Träger der Entfaltung dieses innerlichen Vorbehalts waren untereinander sehr ver-

schieden und sogar entgegengesetzt: Geheimbünde und Geheimorden, Rosenkreuzer, 

Freimaurer, Illuminaten, Mystiker und Pietisten, Sektierer aller Ar t, die vielen ›Stillen im 

Lande‹ und vor allem auch hier wieder der rastlose Geist des Juden, der die Situation 

am bestimmtesten auszuwerten wußte, bis das Verhältnis von Öffentlich und Privat, 

Haltung und Gesinnung, auf den Kopf gestellt war.«473

Die sogenannten »jüdischen Deutungen« und »indirekten Gewalten« haben 
sich – so Schmitts Fazit – verbündet »zum ›Fang des großen Wals. Sie haben 
ihn erlegt und ausgeweidet.«474 In der Konsequenz führt diese Verschwörung 
in Schmitts Niedergangserzählung zur deutschen Weltkriegs-Niederlage von 
1918. Im Rahmen meiner Argumentation soll dieser Beleg für Schmitts Pes-
simismus dienen, weil eine komplexe geschichtliche Entwicklung einseitig 
negativ verallgemeinert wird und Schuldzuweisungen ausgesprochen werden, 
durch die Schmitt dem ›deutschen Volk‹ suggeriert, es sei ›betrogen‹ worden. 
In diesem Zusammenhang ist noch anzumerken, dass Schmitt seiner Selbst-
inszenierung als Betrogener folgend, auch nach dem Zweiten Weltkrieg die 

470 | Ebd., S. 17f.

471 | Vgl. hierzu insb. Gross 2000.

472 | Siehe zur Struktur von Verschwörungstheorien insb.: Groh 1999, S.  267ff. »Der 

Leviathan im Sinne des Mythos vom Staat als der ›großen Maschine‹ zerbrach an der 

Unterscheidung von Staat und individuelle Freiheit, in einem Zeitalter, in dem die Or-

ganisationen dieser individuellen Freiheit nur noch die Messer waren, mit denen anti-

individualistische Mächte den Leviathan zerschnitten und sein Fleisch unter sich ver-

teilten.« Schmitt 1982, S.  118. Die »innere, private Gedanken- und Glaubensfreiheit« 

wurde demnach »zum Todeskeim, der den mächtigen Leviathan von innen her zerstör t 

und den sterblichen Gott zur Strecke gebracht hat.« Ebd., S. 86.

473 | Ebd., S. 92. »Aus hohen Amtsstellungen heraus kann er [»der Jude«, Anm. d. A.] 

in den innersten Kern dieses Staatswesens, Königtum, Adel und evangelische Kirche, 

ideologisch verwirren und geistig paralysieren.« Ebd., S. 108.

474 | Ebd., S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus188

Überzeugung vertritt: »Denn Juden bleiben immer Juden. Während der Kom-
munist sich bessern und ändern kann […]. Gerade der assimilierte Jude ist 
der wahre Feind. Es hat gar keinen Zweck, die Parole der Weisen von Zion als 
falsch zu beweisen.«475 

Es lässt sich somit resümieren, dass sich diese Theorie, mit der ausgepräg-
ten Selbstinszenierung des Autors, der Ästhetisierung von Gewalt und Kon-
flikt sowie Verallgemeinerungen, welche Ambivalenzen nicht abbilden und 
besondere Aufmerksamkeit auf negative Sachverhalte verwenden, in das ideal-
typische Modell einer politischen Haltung fügt. 

5.8	Resümee

Die Kritik von Schmitt am Projekt der Moderne und an der Gestalt der mo-
dernen Gesellschaft ist fundamental; die Deutung eines geschichtlichen 
Fortschritts sowie einen Anlass für Optimismus verneint er grundsätzlich. 
So bleibt abschließend zu konstatieren, dass Schmitts Schriften dem idealty-
pischen politischen Pessimismus auffallend entsprechen: Der Staatsrechtler 
vertritt eine pessimistische Anthropologie, welche den Menschen als ein min-
destens gefährliches Wesen definiert; eine Spezies, die sich permanent selbst 
bedroht. Der historische Prozess von Entpolitisierung und Neutralisierung 
wird als Niedergang beschrieben, da in dessen Folge die politische Einheit und 
Souveränität verloren gehen. Schmitt bedauert jenes Verschwinden einer sou-
veränen Instanz und idealisiert den absolutistischen Staat und die europäische 
Staatenordnung des 17. und 18.  Jahrhunderts. Jedoch bleibt diese Form des 
Staates ein historischer Sonderfall. Im Zentrum seiner pessimistischen Ge-
schichtsdeutung steht die Wahrnehmung des Verlustes an politischer Einheit 
und der Hegemonie des Okzidents: »Im Laufe eines halben Jahrhunderts hat 
Europa seine Stellung als Mittelpunkt der Weltpolitik verloren. Das ist die Zeit, 
in der meine wissenschaftlichen Arbeiten entstanden sind.«476 

Entscheidend ist, die politische Feindschaft bleibt Teil der von Schmitt be-
schriebenen Welt, und damit ist der Ernstfall, im Sinne von kriegerischen Aus-
einandersetzungen, potenziell immer möglich. Dreht man diesen Gedanken 
um, zeigen sich die Widersprüche und Kontingenzen, die nach Schmitt die 
Moderne auszeichnen, die insofern problematisch werden, dass untergründig 
die Notwenigkeit fortbesteht, widerspruchsfrei zwischen Freund und Feind 
entscheiden zu müssen. Dahinter steht ein Geschichtsbild, das die Historie 
entlang der Unterscheidung von Freund und Feind beschreibt und jeden in-
nerweltlichen Telos ausschließt. Je nach Kontext begründet Schmitt diese 

475 | Schmitt 1991, S. 12.

476 | Schmitt 1988, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 189

Bedeutung des Politischen anthropologisch, historisch-empirisch, norma-
tiv, geschichtsphilosophisch oder mit der Substanz von Völkern, welche sich 
antagonistisch gegenüberstehen. Darüber hinaus fundiert Schmitt sein Ge-
schichtsbild theologisch, entsprechend lassen sich sowohl eine säkulare pessi-
mistische Philosophie der Geschichte als auch eine Theologie der Geschichte, 
im Sinne eines theologischen Pessimismus, aus Schmitts Publikationen re-
konstruieren. Die theologische Geschichtstheorie interpretiert dabei den Ka-
techon – den Auf- und Niederhalter des Antichristen – so, als sei dessen welt-
geschichtliche Aufgabe, die Eschatologie aufzuschieben: ein Ereignis, das von 
christlicher Seite eigentlich herbeizuwünschen ist. Anders formuliert: Diese 
pessimistische Geschichtstheorie versucht die Apokalypse aufzuschieben. So-
mit entwirft Schmitt einen apokalyptischen Zeithorizont; statt aber das apo-
kalyptische Ende der Geschichte herbeizusehnen, hofft diese pessimistische 
Geschichtstheorie die Herrschaft des Antichristen und damit die Erlösung 
hinauszögern zu können und somit die Menschheit im diesseitigen Elend von 
Feindschaft und kriegerischen Konflikten festzuhalten. Aber auch diesen Auf-
halter des Weltendes kann Schmitt im 20. Jahrhundert nicht benennen.

Mit Blick auf die von Schmitt diskutierten Lösungen lässt sich konstatie-
ren, dass er nach dem Zweiten Weltkrieg keiner politischen Institution mehr 
zutraut, innenpolitisch Ordnung zu stiften, d.h. über den Ausnahmezustand 
zu entscheiden und somit außenpolitisch über Freund und Feind zu entschei-
den. Als Zeitkommentator eröffnet Schmitt eine Perspektive auf das 20. Jahr-
hundert, die keine Lösungen für die aufgeworfenen Probleme mehr zu bieten 
scheint. Die Zeitdiagnose beschreibt eine Welt, in der eine kontrollierte Form 
politischer Feindschaften durch das Verschwinden innenpolitischer Souverä-
nität und die Auflösung der Staatlichkeit nicht mehr stattfinden kann. Gleich-
zeitig verschwindet das Politische jedoch nicht aus dieser Welt: Schmitts zen-
tralem Argument zufolge ist immer mit dem Schlimmsten, der Vernichtung 
der eigenen Existenz zu rechnen. Sozialität wird hier als Kampfmodus ent-
worfen. Diese paranoide Systematik schließt nicht-bedrohte Formen mensch-
lichen Zusammenlebens dezidiert aus und ist auch gerade deshalb pessimis-
tisch. Das selbst geschaffene Krisenszenario entfaltet theorieimmanent eine 
Gesetzmäßigkeit, welcher Schmitts Einheitskonzepte staatlicher Souveränität 
nicht begegnen kann. Schmitt bezieht sich normativ-positiv auf den souverä-
nen Staat, obwohl er selbst reflektiert, dass es sich um ein überkommenes Mo-
dell politischer Ordnung aus der Zeit vor der Französischen Revolution han-
delt. Dieses wollte er bewahren bzw. wiederherstellen und die Unmöglichkeit, 
bzw. die daraus erwachsene Verzweiflung477, können seine Parteinahme für 
den faschistisch qualitativ totalen Staat erklären. Nach dem Scheitern dieser 

477 | Vgl. zu diesem Zusammenhang von Pessimismus und politischen Entscheidun-

gen: Stern 1963a, S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus190

politischen ›Lösung‹ konstatiert Schmitt, die Zeit der europäischen Staatlich-
keit sei vorüber und die Bipolarität der Welt des Kalten Krieges einer Vielheit 
von neuen Freund- und Feind-Konstellationen näher als einer befriedeten 
Einheit der Welt. Die pessimistische Prognose entsteht auch, weil Schmitts 
Schriften Selbstreflexion, welche die Beschränkung der eigenen Erkenntnis 
thematisiert, aussparen. Alle Gegengewichte, die Schmitt aufzeigt, werden 
letztlich verworfen, da sie der unberechenbaren Dynamik des Politischen nicht 
gewachsen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

