Appendix A:
Findet sich im Korantext nicht doch die Idee
der Individualbeseelung?

Wie weiter oben dargelegt ist die Hinzufiigung des Beseelungselements
zum Ibn MasUd-Hadit sicher ein sekunddres Textwachstum, das mit
hoher Wahrscheinlichkeit auf einen spezifischen Schiilerkreis von al-A‘mas
zuriickgeht. Dieser Redaktionsvorgang ist — wie die Argumente zeigten —
mit hoher Wahrscheinlichkeit als eine Analogie zu oder Entlehnung aus
der Adamsgeschichte zu verstehen. Man konnte sich jedoch die Frage stel-
len, ob dieser Vorgang zur Hinzufiigung des Beseelungselements nicht zu
umstandlich ist, da sich diese Idee scheinbar auch im Korantext findet. In
Q32:7-9 heifit es schliefSlich einfach:

(7) [Gott,] der alles, was er geschaffen, gut gemacht hat, und begann al-Insan aus
Lehm zu schaffen,

(8) - und hierauf seine Nachkommenschaft (naslahu) aus einer Portion verachtli-
chen Wassers -

(9) und ihn hierauf geformt und ihm Geist von sich eingehaucht hat (wa-nafaha fihi
min ruhihi) (...)

»Nachkommenschaft® (naslahu) ist im Arabischen maskulin Singular. Das
Einhauchen von Geist (nafh ar-rith) ,in ihn“ konnte sich also rein gram-
matikalisch auch auf jeden einzelnen Menschen beziehen und somit eine
Individualbeseelung meinen. Findet sich im Koran also nicht doch dieses
Konzept?

Zwei der bereits ofter zitierten Autoren, Mugatil und Tahawi, haben
Argumentationen entfaltet, die in diese Richtung gingen (Mugatil) bzw.
genau darauf abzielten, in Q32:7-9 eine Individualbeseelung zu verankern
(Tahawi). Eine genaue Analyse der jeweiligen Passagen wirft ein Schlag-
licht auf die grofien Probleme, mit der eine Herleitung der Individualbe-
seelung aus dieser Koranstelle zu kimpfen hat. Im Tafsir Mugqatil heift es:!

»[1] {der alles, was er geschaffen, gut gemacht hat}, das heift, er wusste wie er die

Dinge erschaftt und niemand sonst wusste es,? [2] {und er begann die Erschaffung
von al-Insan}, das heiflit Adam, Friede auf ihm,? [3] {aus Lehm}, er war zuerst Lehm

Zur besseren Orientierung habe ich Zahlen in den Text eingefiigt und behandle die
Kernpunkte im Fliefitext, die kleinteiligere Analyse findet sich in den Fufinoten.
Zunichst betont Muqatil, dass Gottes alleiniges Wissen seinem Akt der Schopfung
vorausging.

Gleichsetzung von al-Insan mit Adam. Anders als der Korantext verwendet die exege-
tische Rede aber hier al-Insan ausschliefllich, um iiber die Menschen generell zu spre-
chen. Fiir den Urmenschen ist nun Adam reserviert.

hitps://dol.org/10.5771/9783087400650-329 - am 22.01.2026, 17:48:54. i |



https://doi.org/10.5771/9783987400650-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und als dann in ihn die Seele eingehaucht wurde, wurde er Fleisch und Blut, [4]
{dann machte er seine Nachkommenschaft} das heifit die Familie Adams, Friede auf
ihm,* [5] {aus einer Portion}, das heif3t der Tropfen (nutfa), der aus dem Menschen
herausgezogen wird, {von verichtlichem Wasser}, mit dem Wasser ist der Tropfen
gemeint und mit verichtlich ist schwach gemeint,> [6] dann kehrte er zu Adam in
der Vorausstellung zuriick und der Erhabene sagte {dann formte er ihn}, das heifit er
formte seine Schépfung, {und blief§ in ihn Geist von sich ein},® [7] dann kehrte er zur
Familie Adams, Friede auf ihm, zuriick und sagte, gelobt sei er {und er gab euch}, das
heifdt der Familie Adams, Friede auf ihm, nach dem Tropfen7 (...)

Diese spezifische Exegese ist offenbar so vertrackt, dass sogar der Text sel-
ber die Notwendigkeit sieht, die Zuhorer- oder Leserschaft an die Hand
zu nehmen, damit sie noch folgen kann (Elemente [6] und [7]). Nimmt
man die Koranstelle fiir sich und fokussiert allein auf die Verben, so ergibt
sich eine Abfolge vom ,Beginn der Erschaffung al-Insans® (badaa), gefolgt
vom ,Machen® (gaala) seiner Nachkommenschaft, und der anschlieflen-
den ,Formung & Beseelung® (sawwa & nafaha). Dementsprechend wird
diese Stelle in der Regel so verstanden, dass zunidchst die Schopfung Adams
referiert, darauthin - quasi als Einschub - die Entstehung jedes einzelnen
Menschen (in der Gegenwart) beschrieben und zuletzt wieder auf Adam

4
5

nasluhu wird paraphrasiert als ,,Die Familie Adams“ (duriyat Adam).

Durch diese erneute Nennung des Namens Adams ergibt es sich dann sehr intui-
tiv, dass nun von den Menschen allgemein die Rede ist, die Mugqatil auf diese Weise
leicht mit dem Generikum al-Insan bezeichnen kann, der sich durch Samentropfen
fortpflanzt. Das Aufteilen dieser Koranpassage in ,suldla plus Exegese“ und ,min ma’
mahin plus Exegese, um zweimal auszufithren, dass die Entstehung menschlichen
Lebens durch Sperma (nutfa) gemeint sei, hat den Grund, dass er zunachst den Termi-
nus sulala (Portion) aus dem Verb s-I-I ,herausgezogen werden® erkldren will und erst
dann zur Gleichsetzung von ma’ mit nutfa im Sinne von Sperma kommt.

Bislang hat Muqatil seine Auflerungen der jeweiligen Koranpassage folgen lassen, nun
schickt er eine erkldrende Passage voraus. Dies dient der Leser- oder Zuhérerfithrung.
Denn dadurch, dass in Muqatils Exegese Adam schon fertig geschaffen ist und die ma’
mahin-Stelle als sexuelle Fortpflanzung im Zuge der menschlichen Geschichte gedeu-
tet wurde, ist man im Hier und Jetzt angelangt. Fiir das nun folgende Verb ,er schuf
ihn“ (sawwahu) muss man also wieder zum Urmenschen zuriickspringen.

Erneut wird ein die Aufmerksamkeit lenkender Kommentar der kommentierten
Koranstelle vorausschickt, namlich, dass es nun erneut um die Nachkommenschaft
Adams gehe, gefolgt von der Koranstelle ,er gab euch” (ga‘ala lakum). Dass damit der
Adressatenkreis der koranischen Rede gemeint ist, ist an sich eigentlich selbstverstand-
lich. Dieses Objekt ,Euch“ wird dann unmittelbar anschliefiend als die Familie Adams
identifiziert, die aus nutfa im Sinne von Sperma entsteht.

Muaqatil, Tafsir, 111:449. ,{alladi ahsana kulla Say’in halagahu} ya'ni ‘alima kayfa yahluq
al-asya min gayr an ya‘lamahu ahad {wa-bada’a halqa ‘l-insani} ya'ni Adam ‘alayhi as-
salam {min tinin} kana awwalahu tinan fa-lamma nufiha fihi ar-rith sara lahman wa-
daman {tumma ga‘ala naslahu} ya'ni durriyat Adam ‘alayhi as-salam {min sulala} ya'ni
an-nutfa allati tasull min al-insan {min ma mahin} ya'ni bi-I-ma’ an-nutfa wa ya'ni bi-
l-mahin ad-da'if tumma raga‘a ila Adam fi-t-taqdim fa-qala taala {tumma sawwahu}
yani tumma sawa halqahu {wa-nafaha fihi min rihihi} tumma raga‘a ila duriyat Adam
‘alayhi as-salam fa-qala subhanahu {wa-ga‘ala lakum} ya'ni durriyat Adam ‘alayhi as-
salam ba‘da an-nutfa(...)".

330

hitps://dol.org/10.5771/9783087400650-329 - am 22.01.2026, 17:48:54. i |



https://doi.org/10.5771/9783987400650-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bezug genommen wird. Wie oben zu dieser Stelle dargelegt, erscheint
es mir jedoch am konsistentesten, sie als eine durchgehende Referenz
auf den sechsten Schopfungstag zu lesen, an dem Gott den Urmenschen
ebenso erschaffen habe wie alle Menschen als Mikrowesen oder korperlich
gedachte Seelen.

Ich lese Mugqatils Exegese als eine Positionierung gegen diese Lehre der
Seelenkammer. Fiir ihn ist es daher zentral, den Vers 8 zur Nachkommen-
schaft aus ma’ mahin prasentisch zu lesen. Eigentlich stehen alle Verben im
fi'l madi, eine Deutung von ga‘ala als ,generelles Prasens® ist jedoch mog-
lich. Dies legt Mugqatil geschickt in [3] bereits dadurch an, dass er die Pas-
sage »er begann al-Insan aus Lehm zu schaften® (wa-bada’a halq al-Insan
min tin), die eigentlich explizit vom Beginnen einer Handlung spricht,
einfach ergdnzt, indem er den Rest der Handlung bis hin zur Beseelung
des Urmenschen vorwegnimmt. Dann folgt der Teil zur Nachkommen-
schaft (Elemente [4] und [5]), an dessen Ende die erneute Thematisierung
der Erschaffung des Urmenschen nun offenbar so iiberraschend ist, dass
Mugqatil den zeitlichen Riicksprung eigens vorab ankiindigt.” Interessant
ist, dass er in der nun folgenden Passage [6] zu dem Beseelungspassus kei-
nerlei Aussage macht. Dies ist nicht sofort augenfillig, weil der Text direkt
nach {wa-nafaha fihi min rihihi} bereits wieder im Modus der Leserfiih-
rung ist und ankiindigt, der folgende Vers sei auf die Nachkommenschaft
Adams bezogen - eigentlich eine vollig tiberfliissige Mafinahme, da dies
im Korantext an dieser Stelle unmissverstandlich ist (,er machte fiir euch®,
wa-ga‘ala lakum).10

Ich interpretiere diese Passage so, dass Mugqatil den koranischen Besee-
lungspassus an dieser Stelle bewusst unkommentiert lief3, damit die Red-
undanzen in seiner Exegese nicht auffielen, die dadurch entstanden, dass
er den Beginn der Erschaffung des Urmenschen als eine Referenz auf
den gesamten Vorgang gelesen hatte. Dieses Fehlen einer Aussage zu {wa-
nafaha fihi min rithihi} iberdeckte er anschlieflend geschickt durch eine
an sich iberfliissige Aussage zur Leserfithrung. Der vielleicht willkom-
mene Nebeneffekt dieses geschickten Arrangements war in der Folge, dass
die Stelle durch die Fokussierung auf die Nachkommenschaft Adams so
wirkte, als wiirde die Exegese Mugqatils in {wa-nafaha fihi min rithihi} die
Individualbeseelung dieser Nachkommenschaft sehen, auch wenn er dies
eben nicht explizit sagte.

9 Natiirlich bezeichnet er diese erst durch seine Exegese entstande Situation im Koran-

text als tagdim, d.h. einen Riickbezug auf Vorausgegangenes.

Die jeweils durchgingig in diesem Abschnitt den jeweiligen Koranpassagen nachge-
stellten Exegesen - so gut wie alle eingeleitet durch yani - schlieflen in meinen Augen
aus, dass Mugqatil hier die Beseelungspassage einfach deswegen nicht weiter kommen-
tiert habe, weil er kurz zuvor bereits einmal etwas zu dem Thema gesagt hatte. Zu
einem solchen Vorgehen hitte hier bereits viel 6fter die Moglichkeit bestanden.

10

331

hitps://dol.org/10.5771/9783087400650-329 - am 22.01.2026, 17:48:54. i |



https://doi.org/10.5771/9783987400650-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bei dem zweiten Beispiel fiir eine Ausdeutung von Q 32:7-9 als Individual-
beseelung handelt es sich um erneute Ausfithrungen Tahawis zu der Frage,
ob coitus interruptus legitim sei oder nicht. In diesem Zusammenhang
kommt er wieder auf den traduzianistischen Einwand zu sprechen, die Zer-
storung von Samen sei gleichzusetzen mit einer Totung eines Neugebore-
nen, im Samen befinde sich also bereits die Seele.

Tahawi fiihrt hier erneut die Aussagen an, dieser Sicht stehe Q23:12-
14 entgegen, wo die Stadien beschrieben seien, die vorgeburtliches Leben
bis hin zur Geburt durchlaufe. Jedoch geniigt ihm dieser Verweis diesmal
offenbar nicht, wahrscheinlich weil die Koranstelle nicht explizit das Wort
»Seele” (rizth) benutzt. Denn es folgt nun ein Abschnitt, in dem Tahawi die
Beseelungspassage von Q 32:7-9 mit einem Teilzitat aus Q 7:11 und dazuge-
horigem Exegesematerial verbindet. Das soll die Interpretation etablieren,
der in Q 32:9 genannte Vorgang des Einhauchens der Seele beziehe sich auf
eine Schwangerschalft.

Wie bereits gezeigt, ist in Vers 9 (tumma sawwahu [s-w-7] wa-nafaha fihi
ar-rith) grammatisch nicht restlos eindeutig, ob sich der Maskulin-Singu-
lar von fihi auf al-Insan bezieht oder naslahu. In ersterem Fall wiirde Gott
Adam formen und ihm die Seele einhauchen, im zweiten Fall wiirde sich
dies auf die individuelle Entstehung wahrend der Schwangerschaft bezie-
hen. Tahawi liest die Stelle ausschliefllich in letzterem Sinne. Das ist aber
offenbar nicht selbstverstandlich, denn er betont eigens, die Beseelung finde
nach der Formung (s-w-)) statt und diese vollziehe sich im Mutterschof3
(arham an-nisa’). Dies leitet Tahawi aus einem Teilzitat aus Q 7:11 her:

»und wir haben doch euch geschaffen. Hierauf gaben wir euch eine Gestalt.
(halagnakum tumma sawwarnakum)

Der unmittelbar in diesem Koranvers folgende Teil, in dem Gott den Engeln
befiehlt, sich vor Adam niederzuwerfen, fehlt. Dadurch wird es moglich,
den zitierten Versteil losgelost von dieser Geschichte zu interpretieren, in
deren Kontext betrachtet eigentlich ganz klar beide Verben den Vorgang
der Erschaffung Adams beschreiben. Diese dekontextualisierende Heran-
gehensweise an die Koranstelle war offenbar spdtestens durch al-A'ma$
etabliert worden, der — wie bereits dargelegt — Exegesematerial verbreitete,
in dem die Wortwurzel s-w-r in Q7:11 auf die Entstehung des Menschen
wiahrend der Schwangerschaft bezogen wird.!! Tahawis Interesse an die-

1L Beide Varianten gehen auf al-Minhal b. ‘Amr—~al-A'ma3 zuriick. In der einen, die al-

Minhal von Sa‘id b. Gubayr gehort habe, lautet die Exegese ,wir haben euch in den
Lenden der Ménner geschaffen und euch im Mutterschofd der Frauen Gestalt gegeben®
(halagnakum fi aslab ar-rigal tumma sawwarnakum fi arham an-nisa’). In der ande-
ren, die auf Ibn ‘Abbas—~>Abd Allah b. al-Harit zuriickgeht, heifit es demgegeniiber ,,Sie
wurden in der Riickenlende Adams geschaffen und dann im Mutterschof3 gestaltet®
(huliqa fi zuhr Adam tumma suwwird fi l-arham). (Tahawi, Sarh, 1X:319f) Die Bedeu-

332

hitps://dol.org/10.5771/9783087400650-329 - am 22.01.2026, 17:48:54. i |



https://doi.org/10.5771/9783987400650-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ser Koranstelle liegt wohl darin, dass sie die beiden Verben h-I-g und s-w-r
zusammen verwendet. Durch seine selektive Zitierung von Q7:11 wird so
eine Parallele zur Verwendung von h-I-q und s-w-"in Q 32:7-9 eréftnet. Der
Effekt dieses Arrangements scheint mir die Entfaltung einer Argumenta-
tion zu sein, die Wurzeln s-w-"und s-w-r meinten jeweils das Gleiche. Fiir
s-w-r in Q7:11 ist in der Exegese schon etabliert, dass es sich um einen
Formungsvorgang wihrend der Schwangerschaft handle, jedoch fehlt
an der Stelle die Seele (rith). Dieser Begrift findet sich aber in Q32:9, wo
jedoch s-w-"verwendet wird. Dadurch, dass s-w-"und s-w-r hier als syno-
nym verstanden werden, konnen die zwei Stellen als einander ergdnzend
gelesen werden. Vor diesem Hintergrund bekriftigt Tahawi erneut, dass
die Beseelung erst spdter in der Schwangerschaft erfolge und das mache
»die Rede derer zunichte, die iiber die nutfa das sagen, was wir erwahn-
ten,!2 eine klare Kritik also an der Idee des Traduzianismus. Er fahrt fort,
dies zeige auch der von Ibn Mas‘ad tiberlieferte Hadit, wohl in Referenz auf
die dort beschriebene Entwicklung des Ungeborenen mit anschliefiender
Beseelung.

Die doch sehr umstandliche Argumentation der Passage legt nahe, dass
Tahawi nicht auf eine schon lange existierende Sichtweise zuriickgreifen
konnte, Q 32:9 beschreibe die Individualbeseelung. Zusammen mit der obi-
gen Analyse des Tafsir Mugatil legt diese Passage deutliches Zeugnis von
den Problemen ab, mit denen muslimische Gelehrte umgehen mussten,
wenn sie die Individualbeseelung aus Q 32:9 herleiten wollten.

tung und vor allem Auslegungsgeschichte von Q7:11 kann hier nicht weiterverfolgt
werden. In jedem Fall wird fiir ein solches Unterfangen die Hinzuziehung von Q7:172
und die entsprechende Exegese wichtig sein. Siehe hierzu auch Eich ,,nasama®, S.25f.
Tahawi, Sarh, IX:319f. Im sich nun anschliefenden zweiten Teil des Kapitels geht
Tahawi auflerdem darauf ein, dass Muhammad gesagt habe, man konne den ‘azl ruhig
praktizieren, denn wenn Gott wolle, dass ein Mensch daraus entstehe, so geschehe dies
sowieso. Wie soll das gehen, wenn der Samen nicht in den Mutterschoff kommt? Die
Antwort ist letztendlich, dass dann eben doch irgendwie der Samen dorthin kommt
(ebd., 320-324).

333

hitps://dol.org/10.5771/9783087400650-329 - am 22.01.2026, 17:48:54. i |



https://doi.org/10.5771/9783987400650-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783087400650-329 - am 22.01.2026, 17:48:54.



https://doi.org/10.5771/9783987400650-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

