Moral Action / Moral Behavior. Uber existentielle Initiativen’

Zur Phinomenologie der Moralitit im 6konomischen Raum

BIRGER P. PRIDDAT"

Im folgenden Beitrag wird Moral als konsensueller Prozess im sozialen Geschehen be-
trachtet. Moral wird in Form assertorischer Aussagen vorgetragen, denn wer will, dass
sich alle moralisch verhalten, will nicht alleine dastehen. Wer traut sich (wann?), mora-
lisch aufzutreten? Die folgende Erorterung stellt auf das Personal der Moral, also wer be-
reit ist, zu welchen Bedingungen moralisch zu handeln, ab. Moral ist aktivierbar, die
Konstellation muss stimmen, aber vor allem braucht sie Moral Entreprenenrs.

Schlagworter: Personal der Moral, Moral Entrepreneurs, Moralischer Diskurs, Homo
oeconomicus

Moral Action / Moral Behavior. The Phenomenology of Morals in the Eco-
nomic Space

The paper at hand focuses on morality as a consensnal process of the social activity of others. Morality
is presented in an asserforic manner in order to urge others bebaving morally as well. No one wants to
stand alone. Who dares (when?) to act morally? The following discussion sheds light on the personal
of morality. Who is willing to act morally under which conditions? Morality can be activated but it
needs the right framework conditions. Above all, moral entrepreneurs are needed.

Keywords: Personal of Morality, Moral Entrepreneurs, Moral Discourse, Homo Economicns

Dass die Moral im Wirtschaftskontext einmal bedeutsam werden konnte, war vor 30
Jahren kaum vorstellbar. Heute ist zumindest die business ethies akzeptiert. Wir gewoh-
nen uns daran, moral terms zu verwenden, gar Moraltheorien, die in vielen Fillen An-
wendungen empfehlen, die — bei genauerer Betrachtung — zusitzliche Griinde fiir
Entscheidungen ins Spiel bringen. Die Entscheidungen aber bleiben — bei aller ethi-
schen Aufladung — dennoch weiterhin 6konomische Entscheidungen. Sie verwandeln
sich nicht in ethische, sondern sind, wenn ethische Griinde Geltung bekommen, hyb-
ride Aussageformen: ethisch/6konomische Misch-Entscheidungen. Wir bewegen uns
latent in einem Konfliktraum, den dkonomische Ethiken so iibersetzen, dass es 6ko-
nomisch sinnvoll sei, ethisch zu handeln. Dabei lassen wir uns von einer Idee leiten,
dass ,das Moralische z. T verniinftiger sei als ,das Okonomische’. Doch ist vieles da-
von nur symbolische Handlung., Wir sind eher 6konomisch zu entscheiden geschult

Dieser Beitrag wird im Rahmen unseres zfwu-Ideenforums veréffentlicht, in dem in unregel-
miligen Abstinden otiginelle Essays abgedruckt werden.

o Prof. Dr. Bitger P. Priddat, Universitit Witten/Hetdecke, Alfred-Herrhausenstr. 50, 58448
Witten, Tel. +40-(0)2302-926-582, E-Mail: birger.ptiddat@uni-wh.de, Fotchungschwerpunkte:
Institutionenékonomik, Wirtschaftsphilosophie, Theoriegschichte der Okonomie.

zfwu 15/3 (2014), 421-434 421

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



mailto:birger.priddat@uni-wh.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421
mailto:birger.priddat@uni-wh.de

422

als ethisch. Deshalb muss das, was moralisch kommuniziert und intendiert ist, darauf
gepriift werden, ob davon etwas in den Entscheidungen tatsdchlich realisiert wird.

In welchem Mafe ist ,das Moralische’ im Okonomischen tatsichlich entscheidungsrele-
vant? Das ist nicht nur deshalb nicht einfach zu beantworten, weil das Okonomische zu
dominieren scheint, sondern auch weil wir — 7 concreto — oft nicht wissen, was ethisch
richtig oder gut ist. Der Anspruch, ethisch/moralisch zu sein, korreliert nicht mit einer
Kompetenz, tatsichlich ethisch/moralisch urteilen zu kénnen. Wir sind schlicht weder
darin sozialisiert noch getibt (weil wir uns auf Normen, Institutionen, Regeln etc. verlas-
sen, von denen wir annehmen, dass alle sie anerkennen. Moral wird nicht als individuelle
Tat/Handlung gesehen, sondern als konsensueller Prozess im sozialen Geschehnis an-
derer (oder mit anderen). Wir wollen dann, dass sich alle moralisch verhalten, nicht wir
alleine (gar gegen die anderen). Deshalb haben moralische Aussagen oft die Form appel-
lativer, assertorischer Aussagen oder Forderungen an andere. Man wolle moralisch han-
deln, aber nur (eine spezifische Anforderung an etwas, das ich — etwas ironisch — ;mora-
lische Gerechtigkeit® nenne) wenn alle anderen es auch tun. Es ist die Angst, nicht ,mo-
ralisch nackt’, d.h. allein auftreten zu wollen. Diese moralische Gerechtigkeit ist eine
Form der Selbstgerechtigkeit.

Wozu diese Erorterungen? Sie erbrtern das Personal der Moral, wer bereit ist, moralisch
zu handeln und unter welchen Bedingungen. Die Annahme, die wir leichthin verwen-
den, dass alle Menschen potentiell moralische Menschen seien, erweist sich 7z prax: als
schwieriger: Wer traut sich (wann?), moralisch aufzutreten?

Man kann es auch in folgender Asymmetrie ausdriicken: Viele sind moralisch emp-
tinglich, aber nicht moralisch aktiv. Wenn aber niemand moralisch aktiv ist, sind die,
die nur moralisch empfinglich sind, empfangslos, also moralisch inaktiv.

Die 6konomische Antwort auf die neuerdings wieder hervorgehobene Moralitit der
Akteure belauft sich auf ein constraint/ restriction-Modell: Man modelliert die Akteure
weiterhin als rational actors (meistenteils bounded rational), aber die Freiheit, Alternativen
auszuwihlen, wird als moralisch restringiert notiert. Das ist insofern pragmatisch, als
die Figur des Homo oeconomicus weiterhin aufrechterhalten bleibt, ohne dabei den neuen
Anspruch, moralisch zu sein, aufgeben zu mussen. Die Moral allerdings wird als Ein-
bruch einer Fremdbestimmung notiert: als etwas, was man freiwillig nicht eingehen
wiirde, aber — aus welcher Notwendigkeit auch immer — eingehen miisse. Die Moral
wird als comstraint, als extern bzw. als Umgebung definiert. Der rational man muss nicht
als Akteur moralisch neu definiert werden, allerdings kann/datf er sich in einem mora-
lischen Milieu bewegen, das seinen Spielraum einengt.

Genauer betrachtet, bleibt der rational actor im Kern rational actor, d.h. ohne Moral (vgl.
Haaker 2013). Er nimmt sie nur dullerlich an. So kann beiden Handlungsgriinden, den
Skonomisch-rationalen wie den (nicht-6konomischen) moralischen, Rechnung getragen
werden. Die jeweils geltende Moral definiert den frame der Zulassigkeit des rationalen
Auswahlbereiches. Im Prinzip kann jede Form von Moralitit so dkonomisch modelliert
bzw. ,cingepreist’ werden, ohne dass die Okonomik moralisch werden miisste. Diese
ecomoral ist ein kluges Konstrukt, um Moral zu integrieren, ohne den Homo oeconomicns
dabei zu beschidigen.

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

Doch ist dieses ecomoral-Konzept nur bedingt tauglich. Etliche Akteure sind dann,
wenn sie moralisch werden, von starken Handlungsgriinden bewegt, die die im ecomso-
ra-Konzept balancierte rational choice auBBer Kraft setzen. Wie gehen wir mit anderen
Arten von Moral um, die sich nicht ins eomoral-Schema fiigen? Was ist, wenn Moral
kein (extern zugefiigter) constraint, sondern eine (innere) Haltung ist?

1. Moral als kulturelle Ausprigung

Wenn wir iiber Wirtschaft und Moral reden, sprechen wir von der Gesellschaft und ihrer
kulturellen Ausprigung, Vieles, was wir als Moral thematisieren — theoretisch wie im ge-
sellschaftlichen Diskurs —, ist eingelagert in die Kulturlandschaft, in deren Normen, for-
melle und informelle Institutionen, Muster und Habitus. Moglicherweise ist Moral noch
ein abendlindischer Rest, tiber gesellschaftliche Ordnungen und Bewegungen nachzuden-
ken, zu einer Zeit, als wir weder eine ausgefaltete Okonomie noch Soziologie hatten und
beides noch in Kategorien von Ethik und Politik abgehandelt wurde. In der Neuzeit kam
eine Anderung auf: die Idee der Verrechtlichung (im Naturrecht) sozialer Beziehungen. So
wie sich erst das Recht aus den tradierten Herrschaftsbezligen ausklinkte, so hernach die
Okonomie, die sich in ihrer modernen, aufgeklirten Version als autonome Selbstorganisa-
tion des Marktes verstand (und sich damit gegen das Recht wie gegen die Herr-
schaft/Politik absetzte, aber das 2. T. noch moralisch fundiert — so bei Adam Smith).

Das Moralische, sofern es als kulturelle Anforderungen in Gesellschaft und Wirtschatt
auftritt, wird in vielfaltigster Form 6konomisch integriert — am wenigstens vielleicht in
der Form expliziter ,Moral‘, weitaus hiufiger in Form kultureller Muster, elastischer
Normen und Erwartungskommunikationen. ,Moral® wird als kulturelles Muster und
institutionelles Arrangement eingearbeitet in die Wirtschaft und ihre Theorie. Es lohnt
sich, das Aufkommen der new institutional economics als Anpassungsvorgang der Oko-
nomik an die neuen gesellschaftlichen Modalititen aufzufassen. Doch wenn ,Moral
als Muster, Institutionen und Regeln eingefiigt wird, haben wir nur wieder bestimmte
Moralen eingebaut, ndmlich diejenigen, die als Konventionen und stabile Institutionen
auftreten.

Moral, so die These, ist ein ergenes Sensorinm fiir Spannungen und Briiche, das zwar eine Sprache
(M) hat, aber kein Umsetzungsmedinm. Moral tritt hier als zu Regelndes auf, als Anspruch,
nicht als Konzept. Das aber, was die Moral 7z situ fordert, wird — wenn iiberhaupt —
okonomisch, rechtlich oder sozial umgesetzt. Also nicht s# generis moralisch, sondern
in anderen funktionalen Medien.

Moral kann dem Rechtlichen, Okonomischen und dem Sozialen einen Impuls geben,
aber weder Recht, Okonomie noch das Soziale ersetzen. Wenn man dies so datlegt,
wird klar, dass Moral keine eigene Wissenschaft sein kann, sondern nur eine Interven-
tion, die relevanten Handlungsfelder auf je spezifische Weise zu modulieren.

In den moralischen Diskursen — den theoretischen wie den alltagskommunikativen —
schwingen immer normative Fragen mit: Wie soll die Beziehung der Menschen zuei-
nander sein? Solche Fragen werden virulent, wenn es Anzeichen gibt, dass die Bezie-
hungen unklar oder gespannt sind. Der moralische Diskurs — wenn wir das ganze Feld
dieses Erorterungs- und Thematisierungsraumes einmal so nennen diirfen — erdrtert
das, was als moralisch bezeichnet wird, abseits von 6konomischen, gesellschaftlichen

zfwu 15/3 (2014), 421-434 423

216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhatt.
i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

424

und rechtlichen Begriffssystemen: Als ob in der Gesellschaft eine Art Sub- oder Me-
tatheorie vorhanden wire, die von den sozialen, wirtschaftlichen und rechtlichen Be-
dingungen erst einmal abstrahieren darf, um die Beziehung von Menschen unterei-
nander suz generis zu klaren — eine Art hyper-sociolsgy, die Institutionen z.B. danach sele-
gieren soll, welche ,gerechter’ sind.! Wahrscheinlich ist das auch der Grund, warum
Moral/Ethik im Bereich der Philosophie besonders gepflegt wird (neben der Theolo-
gie): als Ersatztheorie fiir deren nicht immer besonders belastbaren Kenntnisse in
Recht, Gesellschaft und Wirtschaft. Moral scheint eine spezifische Art Menschen-
Relationen-Konzeption zu sein, die sich letztlich immer an Recht, Gesellschaft und
Wirtschaft koppeln muss — das leidige Anwendungsproblem. Koppelt sich die Moral
z.B. als Wirtschaftsethik nicht an, bleibt sie in einem intelligiblen Raum verfangen, in
dem dariiber abstrakt nachgedacht werden kann, wie Menschen sich gut untereinander
verhalten. Aber was kann eine ,Wirtschaftsethik® sein, die letztlich nicht in einer Theo-
rie der Wirtschaft aufgeht? Oder zumindest in einer Soziologie?

Doch es gibt noch einen Aspekt, den wir bisher nicht erwihnt haben. In der Sprache
M (der Moral) werden Worte verwendet, die weder rechtlich, 6konomisch noch sys-
tematisch gesellschaftlich Anwendung finden (und nicht den entsprechenden Sprach-
korpern bzw. Begriffswelten): Wut, Scham, Respektlosigkeit, Ungerechtigkeit (nicht
Justiziabilitit), Empérung, Betroffenheit, Angst, Stolz, Neid, Mut, Freigiebigkeit, De-
mut, Liebe, Freundlichkeit, Achtung etc. Die Liste ist erheblich linger, und voller
alltagssprachlicher Begriffe (mit allerdings erheblichen konzeptionellen und theoreti-
sche Stationen, die wir alle fast nicht mehr kennen: von Dante tber Montaigne,
Rochefoucaulds, Nietzsche etc., um nur Ausschnitte zu nennen), die wir aber ohne
weiteres unter dem Rubrum ,Moral® sammeln kénnen. Was alltagssprachlich verstan-
den wird, lisst sich kaum unmittelbar in Recht, Okonomie, Soziologie iibersetzen.
Deshalb ist Moral, die sie in ihre Codes ibersetzen miissen, fiir diese Wissenschaften
und Bereiche ein schwieriges Unterfangen. Die Differenz zwischen den iibersetzten
Codes (bei fortlaufenden Versuchen priziserer Ubersetzungen) und dem moral senti-
ment der Alltagsakteure bleibt aber spannungsreich. Denn jede Codierung ist eine Be-
reichscodierung, d.h. die Wirtschaftsethik z.B. nimmt die Momente, die das Recht und
die Gesellschaft ebenso behandeln, oft aus threm Programm heraus. So bleibt fiir die
Alltagsakteure die Anmutung/Zumutung, dass jede Verbereicherung (damit wird die
Ubersetzung in Bereichssprachen bezeichnet) den von ihnen vage, aber bestimmt (vgl.
Van Deemter 2010) erfassten moral content zerreilit, zerbricht, dekomponiert, selegiert,
vereinseitigt, reduziert etc.

Der moral discourse, der in der Gesellschaft lduft, ist ein besonderes Medium der Indi-
zierung von kulturellen Spannungen, Stérungen und der De-Parametrisierungen (die
glatt laufenden kulturellen Muster, die Konventionen von Moralitit und vor allem
informellen Institutionalitit bilden keine moralischen Diskurse, ausgenommen davon
sind nur die irritierten und bruchhaften). Insofern ist Moral ein Indikator, ohne selbst
eine gestaltende Kraft zu haben. Moral verweist dann auf Briiche, d.h. auf Unterbre-
chungen der kulturellen Muster.

1 Fir die praktischen Schwierigkeiten diesbeziiglich vgl. O’Neill (1996).

216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhatt.
i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

Moral ist eine Aunfforderungssprache, sozial etwas zu kliren. Will man aber das, was man
moralisch als Problem indiziert, 16sen, kann man das nur wieder in den Bereichsare-
nen der Gesellschaft, die ihre jeweiligen Ordnungs- und Institutionen-Arrangements
haben: Recht, Wirtschaft und Gesellschaft.

2. Moral als moral action und moral expression im kulturellen Feld

Die gewchnlichen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Handlungen laufen rout-
niert ab, so wie auch die meisten Skonomischen Kauf-Handlungen keine rational chozces
sind, sondern konventionelle Prozeduren, mimetisch-repetitiv ihre jeweiligen Vorgin-
gerentscheidungen kopierend. Und ein anderer Teil von Kauf- oder Konsumhandlun-
gen verliuft spontan’, d.h. man kauft nicht ,das Beste’, sondern das Exrstbeste. Rationa/
choice — als wirklicher Komparationsprozess kognitiv (und informatorisch) aufwendig —
kommt vor, ist aber eher selten. Die 6konomische Theorie ist eindeutig entschei-
dungsiiberlastet; zu viele Handlungen werden als Entscheidungen, Wahlen etc. inter-
pretiert (und dann auch noch unzuldssigerweise hiufig als rational).

Die meisten Handlungen werden zudem moralfern /moralfrei vollzogen, in der Erwar-
tung, dass die kulturellen Muster ausreichen, das Mal3 an Zivilitit, in dem wir soziali-
siert und an das wir gewohnt sind, aufrecht zu erhalten. Moralitit tritt — so gesehen —
erst dann in Erscheinung, wenn die kulturellen Muster und informellen Institutionen
(friher: die Sitten) briichig werden, sich ihre balancierten Parameter verschieben,
Spannung und Gerechtigkeitsdefizite auftreten etc. Das, was Moral in solchen Lagen
anzeigt, beruht auf moralischer Disposition. ,Moralische Disposition® ist das Ergebnis
unserer Sozialisation: aktivierbar, aber nicht aktiv. Wir sind nicht moralisch® in dem
Sinne, dass wir stindig moralisch handeln, sondern ,wir sind moralisch®in einem ande-
ren Sinne: In kritischen Situationen sind wir moralfihig, aber ungeiibt (also hoch feh-
leranfillig). Sozial trainiert zu sein fiir moral relations ist eine Kunst, die nicht viele be-
herrschen. Deshalb sind etliche moralische Forderung, weil sozial ungeiibt, maximalis-
tisch-unrealistisch: Es fehlt die Urteilskraft fiir Angemessenheit und Mal3.

Dafiir bilden sich kompensatorische Substitute institutionell heraus, z.B.: Wenn Men-
schen tiber langere Zeit moralfern handelten — der Normalprozess —, ibermoralisieren
sie bei einem dann gegebenen Anlass, gleichsam als Kompensationsakt fiir das Ausge-
bliebensein der Moral iiber lange Handlungstrequenzen. Der moral act, der dann statt-
findet, ist womoglich stirker moralisch ausgeprigt, als es dem Anlass angemessen ist,
ein Entschuldungssyndrom — das ,Gewissen® — meldet sich, und zwar auch fiir die
Handlungen, bei denen es sich iiber lange Zeit nicht gemeldet hatte (vgl. Priddat
1997). Andererseits will man Zeiten der Moralabstinenz moralisch ausgleichen.

Das hat tibrigens nichts damit zu tun, dass stindig von Moral gesprochen wird. Mora-
lische Diskurse sind meistens Aufforderungen an andere; man selbst bleibt in sozialer
Distanz (vgl. Priddat 1994), d.h. man befindet sich in neutraler Beobachterposition
und ist geneigt, eine Moral ,zu wihlen’, nicht aber, ,als Partei® diese Moral zu vertreten.
Moral discourses bilden — manchmal — shared mental models heraus, aber nicht notwendi-
gerweise die Akteure, die das, was alle meinen, umsetzen. Fiir diesen Schritt bedarf es
noch ginzlich anderer Aktivierungen. Oft wird das, was moralisch erértert wird, von
,der Politik, dem ,Unternechmen® etc., d.h. von anderen zu realisieren gewiinscht
(wenn nicht ,gefordert?). Es gibt aber, wie man beim Beobachten vergisst, kene exekn-

zfwu 15/3 (2014), 421-434 425

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

426

tive moralische Instang in der Gesellschaft. Der moral disconrse ist keine solche Instanz, nur
ein Erregungs-, hdchstens indizierender Anregungszustand (vgl. Priddat 2007).

Moral ist als Medium ungeklirter gesellschaftlicher Briiche/ Spannungen eigenstindig,
aber nicht automatisch auch in der Anwendung von L&sungen. Das erklirt ihre An-
spruchs-/Realisations-Asymmettie. ,Moral* kann nur rechtlich, okonomisch, gesellschaftliche
Jrealisiernt’ werden. Die starke Aufforderungs-Rhetorik des Moralischen verweist eigent-
lich auf politische Prozesse (auch in den Unternehmen). Wenn ,Moral® keine Reso-
nanz erzeugt, bleibt das, worauf sie verweist, unerledigt bestehen. Man muss dann
individuell damit fertig werden (vor sich, seinem Gewissen und seinem Gott: Fehlt der
religiése Trost, bleibt Schuld). Das moralische Problem wird zum psychischen Phi-

nomen.

Doch hat der Spannungsbogen, in dem Moral als Indikator erscheint, noch eine ande-
re Prozessdynamik. Erst wenn die erwihnte Distanz schmilzt, wenn die Aufforderun-
gen sich an sich selbst richten, beginnt die tatsdchliche moralische Handlung (eine Art
Transformation des Beobachters zum Akteur: Man muss sich das so vorstellen, dass
cinem das Theater/die Vorstellung nicht mehr ausreicht; man geht selbst auf die Bih-
ne). Sie kann nur Erfolg haben, wenn sie Resonanz bei anderen erzeugt. Entsteht
diese Resonanz nicht, versagt der moralische Impetus. Zeigt sich aber Resonanz, be-
ruht das auf den moralischen Dispositionen, die alle haben (wenn auch in verschiede-
ner Sozialisationsausprigung). Moral ist aktivierbar, aber die Konstellaton muss
stimmen, d.h. resonanztrichtig sein. Und vor allem muss sie aktiviert werden. Man
braucht moral entreprenenrs. Das sind die, die die Zustidnde nicht mehr aushalten (ich
formuliere das absichtlich so, um deutlich zu machen, dass es nicht gleich um Dilem-
mata, Zuordnungen etc. geht, sondern erst einmal um Miss-Stmmung (2/-feeling, dis-
cord) bis hin zu Wut).

Moralisches Verhalten ist in zwei Abteilungen zu unterscheiden: Moral behaviour, das
Befolgen moralischer Handlungen, die von anderen begonnen wurden, ist der (kognitiv und
emotiv) weniger aufwendige Vorgang. Aber moralisch aktiv zu werden, moral action, ist
ein Wagnis. Warum? Wenn wir davon ausgehen kdnnen, dass moralisches Handeln
gewdhnlich nicht notig ist, weil wir zivilisatorische Kulturlandschaften haben, dann ist
Moral erst erfordetlich, wenn eine Unterbrechung/Stérung MaBstabe neu setzen lasst.
Als Adjustierung oder als Neufassung. Moral wird in bestimmten Momenten notwen-
dig: in Symmetriebriichen (wenn wir die Kulturlandschaft als symmetrisch nehmen).
Sonst brauchen wir keine Moral, denn es existieren gentigend andere Regelungen und
Rechtsformen.

Uberhaupt haben wir uns angewéhnt, Moral rechtsférmig als Ordnungstypus, der
Normen/Regeln setzt, die bei Vetletzung sanktioniert werden, anzusehen. Dass wir
hier keinen ,moralischen Richter* als eigene (judikative) Instanz haben, erscheint als
Defizit dieser Betrachtungsweise, deshalb neigt man dazu, eigene Urteile zu setzen
(oder die Urteile anderer anzunehmen)— ein verfahrensloses Geschehen, das wir als
quasi-rechtliche Form imaginieren mogen. Moral insgeniert sich als eine nicht legitinierte
Demokratie — als kommunikative Deutungsmacht ohne Verfassung, Regeln, Parteien, Ver-
fahren etc.

Die Moral hat keinen systemischen Ort in der Gesellschaft (vgl. Luhmann 1990): Viele
Ordnungsleistungen werden juristisch, institutionell, sozial etc. erbracht. Diese Instan-

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

zen leisten das mit, was wir als Moral/Moralitit extra formulieren. Auch die business
ethics formiert sich regelnd, ordnend, institutionalisierend. Doch sind die moralischen
Diskurse inzwischen selbst eine gesellschaftliche — explizit eine mediale — Instanz (vgl.
Schultz 2011), die vornehmlich iiber Skandalisierungen operiert (vgl. Burckhardt
2006). Sie tragen Forderungen, Anspriiche, Ma3stibe in die gesellschaftlichen Erorte-
rungen, die deshalb auch fiir Unternehmen — wie fiir die Politik — bedeutsam werden.
Sie bilden — als moral discourses — eine eigene Diskursarena, sind ein Medium (als Indika-
tor, als Sondierungsoperator etc.). Und zwar nicht aus einer gesondert zu begriinden-
den Koinzidenz von Moral und Wirtschaft (ein eigener Diskurs), sondern aus dem
Faktum gesellschaftlicher Kommunikation. In diesen Kommunikationen wird eine
agile Subjektivitit gefeiert, deren neue Form der Moralitit nicht in der Stabilisation
von moralischen Haltungen endet, sondern in der Disposition, anders werden zu
konnen. Darin 4ndert sich der Akteur, d.h. das, was wir Identitit nennen: , Der dltere
Auftrag, Lebensliufe als Selbstwerdungsprozesse zu verwirklichen, weicht der Aufga-
be, sich mit einer Kunst des Anderswerdens zu arrangieren. Der Identititszwang ist
dem Zwang zum Nicht-Identischen gewichen® (Vogl 2009: 6). Das Nicht-Identische
als Telos hypermoderner Subjektivitit verindert das Verhiltnis von Wirtschaft und
Moral: Identititsgewinnung (klassisch: Bildung) verliert an Bedeutung. Damit verlieren
stabile Institutionen und Regelgeltungen an Bedeutungen. ,Ein Anderer zu werden® ist
ein role model des permanent change, dessen Soziologie in multiple sefFKonzepten ausge-
messen wird, dessen Wirkungen auf das, was wir ,Moral® nennen, noch unbekannt
sind.

Moral ist dann kein allgemein zu erreichender Ordnungsraum, sondern ein Feld hete-
rogener Handlungsausrichtungsaspekte, die je nach dem, welches Subjekt man ist,
anders ausfallen kénnen. Mit der prozessierenden Nichtidentitit wechseln auch die
Moralititen. Was in der Gesellschaft moralisch kommuniziert wird, fokussiert sich neu
und um. Aber moralische Diskurse kénnen Personen, Institutionen, Unternehmen
etc. markieren/bezeichnen: positiv wie negativ stigmatisieren (wir befinden uns in der
Semiosphire der Gesellschaft und ihrer Kultur). Moralische Stigmatisierung devalu-
iert: Unternehmen erleiden Nachfrageeinbuflen (bei Kunden wie bei Investoren). Mo-
ralische Semantik steuert Allokationen, zumindest punktuell, temporir. Sie steuert sie
fast mehr allein durch die Sorge/Drohung der moral devaluation. In der Semiosphire
der Wirtschaft, ihrem Zeichenraum zwischen den Transaktionen, ihren Aggregaten
und der Gesellschaft, werden Werte verhandelt, z.B. Anerkennung von moral values
gegen Devaluation von Nachfragen/Gewinnen/Vermégen etc. Das sind keine (hoti-
zontalen) market-transactions, sondern vertikal laufende Transaktionen, in denen kom-
munikative Tensoren bzw. Erwartungen Kosten erzeugen, die zu vermeiden communi-
cative and moral action erfordert (der Unternehmen, der Politik etc.).

Die Wirkung von moral disconrses in der Semiosphire der Wirtschaft hat eine eigene
Wertschopfungsdimension. Skandalkommunikation kann Ansehen und Marken beein-
trichtigen. Weshalb Unternehmen bereits praventiv selbst moralisch zu kommunizie-
ren beginnen. Und im Fall moralischer Desaster Abbitten kommunizieren. Wenn wir
in den business ethies noch dabet sind — und gar nicht erfolglos — fiir die Unternehmen
und ihr Management den Wert moralischer Regelungen zu erértern (CSR, value ma-
nagement etc.), erfahren die Unternehmen in der Semiosphire lingst das Risiko von

zfwu 15/3 (2014), 421-434 427

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

428

Fehlkommunikationen und sozialkritischen Einschitzungen (vgl. Schultz 2011). Es
sind eher diese marktnahen Erfahrungen, die das Management dann auch fiir business
ethics sensibilisieren (dann aber als Konzept der awareness fix moral risk situations).

Keine Unternehmung mag durch moralisches Gerede Nachteile erleiden wollen. Dass
das ,Gerede’ im Prozess leidlicher Erfahrung als moralische Kommunikation ernster
genommen wird, mag z.T. auch ein Ergebnis neuer Kommunikationsfokussierungen
im Internet sein, aber auch Ergebnis einer sensibilisierten Offentlichkeit, die von
Skandal zu Skandal gefiihrt wird, mit der sich gewShnenden Erfahrung, potentiell
moral disease zu erwarten. Diese Diskurse kénnen den Miarkten und ihren Akteuren,
den Unternehmen, Kosten erzeugen (iiber die Gefidhrdung des Absatzes, tiber Inves-
torenabneigungen, iiber Karriererisiken fiir die Manager etc.). Hier geht die Moral,
Uber den moral discourse, eine enge Relation zum Markt ein, indem sie verschiedene
Wertedimensionen tangiert, irritiert, stort und dndert.

Moral hat einen hohen Uberredungswert. Sie ist inzwischen ein Teil der economy of
persuasion (vgl. Lamla 2013; Stehr/Adorf 2013). Vieles, was moralisch verhandelt wird
in den Diskursen der Gesellschaft, ist stellvertretende Ordnungsrhetorik: Wie man
sich verhalten soll, wie andere sich verhalten, was man erwarten darf von anderen etc.,
was daran je gut sei. Es geht um Hybride: bebaviourial matching. Natiirlich spielen die
Sozialisationsergebnisse eine Rolle, aber auch hinzugelernte fraktale Moralreste ande-
rer Erfahrungen (buddhistische Einstellungen, Respekt vor Frauen, islamische Tabus,
neoliberale Agonie etc.). Moral beruht auf Alltagsformen, die gesellschaftlich immer
wieder neu formuliert und variiert werden: bow fo behave. Fiir viele moderne Gesell-
schaftsmitglieder reicht es aus, wenn sie in konforme Moralangebote einsteigen kén-
nen — moral bebavionr —, um ihnen umstandslos und kognitiv ohne Aufwand zu folgen.
Gibt es keine explizite Moral, folgen sie anderen bebaviourial standards z.B. trends
(Manchmal erscheinen die #rends, wie man sich anzieht, als ersatgmorals, denn das, was
man trigt, regelt ja soziale Distinktionen und Zugehérigkeiten/Inklusionen bzw. Ex-
klusionen. Wir haben viele Moral-Surrogate). Aber wird Moral intensiv diskutiert, hat
sie Folgewirkungen (indem ihr z.B. viele folgen: moral behaviour). Deshalb ist es kommuni-
katiy bedentsanm, Dentungsmacht in den moral disconrses zu haben (vgl. Stoellger 2013).

Doch ist Moral dadurch nicht ausreichend erdrtert. Sie besteht nicht nur darin, dass
viele ihr folgen. Warum gerade diese Moralversion? Und keine anderen? Und wer
bringt sie auf? Wer thematisiert Moral? Und wenn, wie?

3. Moral action und Stimmung

Die moral action ist eine Dezision: Einer beginnt, einen moralischen Tatbestand sicht-
bar zu machen, indem er handelt oder das Wort ergreift. ,,Die Rede soll berithren, um
ein Zusammengehorigkeitsgefithl zu erzeugen; sie soll anregen, aber auch eine geteilte
Empfindung bewirken. Darin besteht die aisthesis der Polis® (Henaff 2013: 69). Was
Marcel Henaff iiber die 6ffentliche Rede in der Politik der antiken Polis sagt, trifft
genau das Momentum der woral action. Moralitit ist oft erst nur ein Erregungszustand,
ein Verschiebungs-, Unordnungs- bzw. Verzerrungsindikator dafiir, dass die gewohn-
ten social parameters nicht mehr stimmen. Dass etwas nicht mehr stimmt, erzeugt eine
Stimmung, deren moralische Qualitit darin besteht, Stimmigkeit adjustieren zu wollen.
Wer das aber artikuliert, eine Sprache dafiir findet, tritt in die Offentlichkeit und wird

216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhatt.
i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

— in einem alten Sinn — po/izisch. Ansonsten bleibt Moralitit private, halboffentliche
Rede (Gemurmel), d.h. niemand stellt sich in der Offentlichkeit in die Verantwortung,
das, was nicht stimmt, zu beheben oder sich dafur einzusetzen.

In dem Sinne hat Moral einen privaten und einen 6ffentlichen Bereich. Erst wenn
einer das Wort ergreift, wenn er einen anderen zur Rede stellt, wenn der Bruch mit der
zugelassenen Unstimmigkeit eingegangen wird, wenn einer Einspruch riskiert, beginnt
die moral action.

Marcel Henaffs Analogie zur Politik der Polis ist insofern erhellend, als dass wir es in
beiden Fillen mit Erregungszustinden zu tun haben und dass der, der die moral action
vollzieht, erregt beobachtet wird, weil er sie in einem Raum vollzieht, der bereits
durch eine unstimmige Stimmung besetzt ist. Moral kommt nicht kalt kalkuliert, nicht
strategisch, sondern erregt ins Spiel (bei vielen als Wut, Empé&rung, proto-rebellion etc.).
Die ersten AuBerungen dazu sind oft Ausbriiche, Aufschreie etc. Erst wenn einer in
die moral action geht, wird um eine Losung gerungen. Jetzt kommt das aisthetische
Moment ins Spiel, wie einer die anderen beriihrt, sie mitnimmt, Resonanz erzeugt.
Auch Moral hat (und braucht) Rhetorik (die klassische Form des Uberredens, aber
auch des Bertihrens, des Mitempfindens, Erregens etc.).

Das, was offensichtlich parametrisch dezentriert wurde, und moralische Missstim-
mung erzeugte, wird in der mworal action thematisiert, 6ffentlich gemacht, damit hand-
habbar. Meist hat die mworal action eine Adresse (in Unternehmen den Vorstand, ein
Ministerium etc.). Die ,Adresse® kann jetzt entscheiden, das Thema aufzunehmen oder
den moral actor (2.B. den whistle blower) zu bestrafen (wegen Stérung der Ordnung). Das
ist letztlich eine Frage dessen, wie die Organisationsmacht angewendet wird. Im Prin-
zip sind moral actions hervorragende Indikatoren fiir Probleme, die ansonsten nicht
thematisiert werden und die Leistungsmotivation senken. Das Management/der Un-
ternehmer hat die Chance, dies fiir die Firma zu nutzen. Aber ganz gleich, wie das
Management damit umgeht, es bleibt immer eine Geschichte bzw. s#o7y und zwar eine
moral story, entweder eine davon wie moral action wirkt (mit entsprechenden Folgen fiir
das Selbstbewul3tsein aller Beteiligten: mikropolitische Implikation) oder aber eine
tiber die Macht der Firma und die Ohnmacht ihrer Angehdrigen.

Moral tber aisthesis/ Stimmung zu interpretieren ist ungewdohnlich (nicht allerdings fiir
Adam Smith: vgl. moral sentiment)2 Dass wir alle moralisch sozialisiert sind, ist zum
einen eindeutig, zum anderen wissen wir aber nicht, welche moralischen Dispositio-
nen wir haben, und welche wie aktivierbar sind. Kognitiv ist Moral diskutierbar, bleibt
aber ein Gedankenspiel: Das ist der intelligible Modus der Moral (Was wire wenn...?
Die so gewonnenen Resultate besagen nichts tiber das Handeln in realen Situationen.
Man hat so das Personal nicht bedacht, d.h. seine Soziologie, seine Sozialphilosophie
etc.). Uberhaupt ist die Vorstellung individueller Moral eine eher protestantische und
entstammt dem Gedanken, nur seinem Gewissen (und seinem Gott) gegeniiber ver-
antwortlich zu sein. Wenn kein Gott mehr ansprechbar ist, ist das Gewissen kognitiv
schnell fiberlastet. Der so allein gelassene moral discourse sucht die kommunikative sozi-
ale Rechtfertigung bzw. Legitimation im Feld der Offentlichkeit (seit dem 19. Jahr-

2 Zur Leidenschaft der Okonomie bei Smith vgl. Kalisch (2006), vgl. auch Force (2007).

zfwu 15/3 (2014), 421-434 429

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

430

hundert). Deshalb liegt Moral als woral mood bereit, aktivierbar, aber nicht aktiv. Nie-
mand traut sich ohne weiteres und direkt moralisch zu handeln. Vieles ist sozialauto-
matisch, kulturell inkorporiert. Wir brauchen uns tiber Moral wenig Gedanken zu
machen, wenn wir uns gut im zivilisatorischen Feld bewegen. Aber Anderungen der
Feldstirken werden wahrgenommen, individuell wie auch gemeinschaftlich. Die Rede
dartiber, was nicht stimmt (unklare bis harte Stimmung erzeugend), was unmoralisch
oder falsch ist, ist vielfiltig prisent. Aber niemand wird deshalb aktiv; alle warten aber
auf den Aktivator. Sie warten darauf, dass einer das klirt. Der Erregungszustand
wiichst, weil Klirungserwartung hinzukommt. Moral operiert {iber Eruption und Kla-
rung.

4. Moral als Fithrung

Moral setzt MaBstibe. Aber: Wer setzt sie? Zuerst ist es einer bzw. sind es wenige.
Das muss man sich trauen: moral action ist ein soziales/individuelles Wagnis, weil man
— und hier wir es unmittelbar fir die Unternchmensethik bedeutsam — fiir das Mo-
mentum die Fribrung jiberninmt. Moral zu folgen, die andere legimitiert haben, ist einfa-
cher als moralisch zu entscheiden bzw. moralisch initiativ zu werden, gegebenenfalls
gegen die anderen, die weiter — scheinbar gesichert — ihren kulturellen Regeln folgen.
Moral ist ein Fiibrungsproblenr: Wer traut sich die Regel zu dndern bzw. auf ihre Ande-
rung hinzuwirken? Moral action geht in eine — temporire — socal leadership, die die Mal3-
stabs-Asymmetrie indiziert und neu justiert. Es geht nicht um Moraltheorie und deren
Diskursivitit, sondern um die existentialen Momente, anderen zu widerstehen und sie
in eine neue Richtung zu fithren. Dieses Unternehmen ist riskant, kann scheitern (Ver-
tihrer, Querulant, Anmalung etc.). Moral action hat riskante Seiten. Auf Grund der
hohen Kosten durch mégliche soziale Devaluation wagen es so wenige.

Moral action benutzt eine fiktive Sprache fiir alle, ohne legitimiert zu sein (eine Art
vorlaufenden oder auf sozialen Kredit laufenden Konsensus), um post boc in Resonanz
Geltung zu bekommen. Moral nimmt propter hoc die Zustimmnng anderer vorweg, die erst post
hoc gewdibrt werden kann (auch wenn sie nicht gewihrt wird, bleibt es bei der individual-
moralischen Initiative; machtlos, aber sclbstbewusst bis anmalBlend). Die Macht resul-
tert, wenn moral action gelingt, aus dem Nicht-Hinnehmen der Ohnmacht. Wir haben
es nicht mit einer Machtintention zu tun, sondern mit ciner Negation von Ohnmacht.

Das Gelingen von moral action ist immer mit einem Moment des Erschrockenseins
verbunden: Man befindet sich plétzlich in ungewohntem Terrain, definiert die Situati-
on und die nichsten Schritte. Die Intention der moral action 1st nicht die Durchsetzung
der moral action — das bliebe ja partikuldr —, sondern die Konstitution eines ,\Witr‘. Das
Gelingen produziert bei allen Beteiligten in der Tat ein moralisches Selbstbewusstsein,
d.h. eine andere Betrachtung seiner selbst als moral subject im Kontext der Moralitit
anderer (im Sinne von Identititsausbildung). Was als expressive Moral, als Verweis auf
Briichigkeit, Ungerechtigkeit, disorder etc. beginnt, konstituiert im Gelingen erst einmal
ein moral behaviour aller, die in positiver Resonanz mitgehen: eine Form von Anschluss
bis Geschlossenheit. Damit ist der disorder, den zu beheben das Ganze dient, erst ein-
mal sekundir: Es geht in dem Moment um den moralisch initiierten order alle Beteilig-
ten, die sich durch sich selbst berechtigt fithlen, bestirkt in dem, was ihr moralisches
Anliegen wird (jetzt tiber die initiierende moral action einzelner oder einiger hinaus).

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

Erst jetzt gewinnt die initiierende moral action jene moralische Seriositit, die erst nur
mit der Resonanz vieler Gewicht bekommt.

Es gibt wirtschaftsethische Literatur, die auf etwas aufmerksam macht, was wir bisher
in diesem Kontext kaum verwenden, was aber in der gewohnlich unwahrscheinlichen
Relation Moral/Fithrung bereits aufgetaucht ist: der Charakter (vgl. Wieland 2014),
andere bringen die Ha/tung ins Spiel (vgl. Jansen 2008; Will 2012). Méglicherweise sind
es diese Charaktere, die den moral entreprenenr formieren (vgl. Priddat 2007b). Sie haben
,Charakter genug’, die soziale Distanz zu tiberwinden, die wir alle kennen, wenn es um
moralische Dinge geht. Was man an anderen kritisiert, von ihnen fordert, mag man
gewohnlich selbst nicht beginnen, Denn indem man es begonne, begdnne man sein
Verhalten unabhingig von den anderen zu 4ndern, sich also ,fremd* zu machen. Lie-
ber mochten wir alles diskutieren, bis alle zustimmen. Aber mworal action tritt in Form
von moral decisions auf, die nicht erortert, sondern vollzogen werden — man legt sein exis-
tentiales Gewieht in die soziale Waagschale.> Man wagt, die Situation anders zu interpretie-
ren und schligt vor (bzw. iiberredet dazu), dass sich alle andern.

Wer moralisch entscheidet, iibernimmt Fiibrung. Das ist das Wagnis und zugleich die Scham-
grenze. Viele Menschen, selbst wenn sie moralisch empfinden, schimen sich, sich in
ihrem Verhalten zu exponieren (es ist nicht allein der Grund, als der Dumme da zu-
stehen, wenn man als erster begonne; die Scham liegt tiefer als die der sozialen De-
couvrierung. Man traut sich zudem nicht, Fithrung zu {ibernehmen — ein wiederum
anderes soziales Hemmnis). Man verlasst sich auf die kulturellen Regeln und Instituti-
onen. Sie sind das soziale Feld, in dem man moralische Regelung erwartet — eine Form
von moral delivery. Deswegen ist bewusste moral action kein ausgeprigter, kein beliebig
verfiigbarer Faktor der individuellen Handlungsschemata. Moral action, als moral entre-
prenenrship allein oder en groupe, erfordert Uberwindung und Mut: #hymos (in der Antike
eine Tugend (vgl. Sloterdijk 2008). ,,Thymotisch ist etwa die Wut, die mit dem Beste-
henden radikal bricht und einen neuen Zustand beginnen 1iBt. Heute weicht sie Ar-
gernissen oder Unzufriedenheiten. Diesen fehlt die Negativitdt des Bruchs. So lassen
sie den bestehenden Zustand fortbestehen (Han 2012: 55£)). Die Wut, der furor (den
viele moralische Akteure zeigen), ist die energetische Seite des Mutes, einen Schritt zu
wagen, der aus dem zivilisatorischen Muster herausfillt. Der Anlass ist immer (bzw.
gewohnlich) aber eine bereits in Unordnung/ disorder geratene Konstellation, die nie-
mand behebt (deren Forthestehen von anderen gar ausgenutzt wird etc.). Die in der
Waut z.B. aufscheinende Negativitit bestimmt nicht das Ziel (die Losung), aber treibt
den ersten Schritt, das Unerhorte zu wagen und zwar geltende Regeln zu kritisieren
(namlich als durch sich selbst briichig geworden, schon nicht mehr giiltige Regeln.
Moralische Empdrung hat Griinde).

Moral action beansprucht Deutungsmacht. Wer anderen die Situation so deutet, dass sie
neu skaliert werden kann, in einem neuen MaBstab, hat in diesem Moment die Macht
der Anderung, auch der Loésung. Dass die vorgingige Ohnmacht in Macht umschligt,
wenn die moral action gelingt, d.h. wenn sie in Resonanz aufgeht, ist das unerwartete, aber
dann tief wirksame Moment, in dem viele, die daran beteiligt werden, den ersten An-
schein von Selbstbewusstsein erleben (ihre gewohnliche Ohnmacht in mégliches Han-

3 Vgl. Bude (2013: 31), der vom ,,existentiellen Preis der Moral“ spricht, der zu zahlen sei.

zfwu 15/3 (2014), 421-434 431

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

432

deln transformiert sehend). Das ist, wenn man will, ¢ffective moral education (und weniger
das Erzihlen moralischer Geschichten).

So formuliert wird aber auch das andere Risiko der moral action deutlich: Es greift gewohnte
Positionen an, stort die soziale oder organisationale Positionierungsmatrix. Direkt oder
indirekt wirft es denen, die bisher die Fiihrung hatten, vor, keine Losung begonnen zu
haben oder dazu gar nicht fihig zu sein. Mora/ action generiert Macht: Deutungs- und An-
derungsmacht, die bei positiver Resonanz bestitigt wird und Geltung erwirbt.

Wie vorhin schon angedeutet: Wir haben es mit einem Fihrungsthema zu tun. Viel-
leicht wird daran ersichtlich, warum es in Unternehmen, die durchschnittlich hierar-
chisch organisiert sind, zwar moral conduct geben mag, Wertesysteme etc., aber die moral
action eher gemieden bleibt. Denn sie setzt voraus, dass eine Unternehmung disponiert
ist, solche moral entreprencurship activities auszuhalten und zu verarbeiten. Das wider-
spricht allen Usancen der ,relativen Widerspruchsfreiheit® in Unternehmen. Man kann
den Vorgesetzten gemeinhin nicht sagen, worauf es ankommt, welche Verhalten an-
gemessen sind, welche nicht etc. Die faktischen Unternechmenskulturen stehen der
moral action oft quer. Gerade dann, wenn man eine Unternehmensphilosophie hat,
erscheinen eigenstindige moralische Haltungen von Mitarbeitern als stérende Subkul-
turen. Man neigt dazu, Moral — wenn man sie {iberhaupt als relevant erachtet — admi-
nistrativ zu regeln (das greifen die business ethics realistischerweise auf). Als Manage-
menttheorie denken sie in Kategorien der Regelung von Asymmetrien und disorder,
nicht aber in Kategorien der moral action — die ihnen prima facie selbst als disorder vor-
kommt. Moral halten die business ethics eher nur in der Form von moral behavionr fiix
angebracht (unter ihrer governance), d.h. als moral order, nicht als moralischen Stérungs-
indikator.

Wenn Moral als moral action erlebt wird, als existentialer Einsatz von sozialmutigen
Charakteren, aber zugleich als Anderungsmacht, bilden sie von selbst moral stories aus,
die sich in Varianten immer wieder weitererzihlen. Die moral story ist ein Teil positive-
rer Resonanz, die iiber das Ereignis hinauswirkt: als Element von woral education.

Wenn Moral von Unternehmen als Unternehmensphilosophie eingefithrt wird, bleibt
sie ein Regelwerk, das stindig kommuniziert und forciert werden muss. Es lebt nicht.
Wenn aber in Konflikten einige moralischen Anspruch erheben, der Resonanz findet,
weil jeder die parametrischen Verschiebungen, die Storungen kennt, und wenn da-
rauthin — auf welchem Weg auch immer — Klirung geschieht oder zumindest anbe-
raumt wird, gewinnt mworal action eine vollig neue, hdher zu gewichtende Bedeutung.
Erst jetzt begdnnen fiir das Management eine business ethic, die als Kommunikationsa-
rena mit den Mitarbeitern, stakeholders etc. die indikatorischen Impulse des moral enga-
gement (moral action) aufzanehmen verstiinde. Das Management/der Unternechmer wiit-
de eine Sensibilitit zeigen, moral action als Indikator und Sensor flr relevante Probleme
zu schen, die er beheben muss, weil sonst die Parameter der Zusammenarbeit nicht
mehr stimmen — mit allen Folgen, die gewohnlich nicht richtig gewichtet werden. Vor
allem mit Demotivation, d.h. mit Leistungsabfall bzw. -verweigerung wegen ,morali-
scher Distanz® zum Unternehmen.

Moral ist kein — blofl kommuniziertes — Diskursereignis (jedenfalls nicht vorwiegend),

sondern erlebte Deutungsmacht: Sie wird von anderen vorgetihrt (= moral action),
damit selbst so erlebt bzw. erlebbar, dass man mit einsteigen kann (= moral bebavionr).

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

Nur so wird Moral viabel, sonst dominieren Scham, Angst und Risiken. Man muss
Moral als Macht erleben kénnen (bzw. erlebt haben, was der Empirie der Moralitit
entspricht), damit man sich traut, sich ihr anzuschliefen. Soweit auch der Beitrag zur
Frage der Effektivitit von Moral. Die Umsetzung dessen, was man so moralisch initi-
iert, erfolgt dann in codes von Recht, Okonomie und Gesellschaft.

Moral ist so genauer zu fassen als das Moment der Erruption, Distanz und Ande-
rungswilligkeit, das in sozialen Asymmetrien, kulturellen Briichen und disorder auftritt:
als Indikator und Interrupteur, dessen Bearbeitung/ Umsetzung aber dann in gewohn-
ten Zivilititsmustern verlduft: rechtlich, Skonomisch, gesellschaftlich. Jene Moral, die
ethisch-theoretisch als Metaregel auftritt, iiberzieht den moglichen Prozess: Man ver-
halt sich ,ethisch’, indem man sich in einer neu kalibrierten Form rechtlich, ckono-
misch oder gesellschaftlich verhilt. In diesem Sinne ist Moral selbst eine Form des
wirtschaftlichen Verhaltens, nidmlich jenes Verhaltens, das den Impuls der morali-
schen Verweisung aufnimmt, um es in seine Routinen neu einzubauen.

Literaturverzeichnis

Becker, H. S. (1963): Outsiders: Studies in the Sociology of Deviance, New York: The Free
Press, 147-153.

Bude, H. (2013): Das Schicksal des Gutmenschen, in: Nassehi, A. (Hrsg.): Ist Moral gut?, Kurs-
buch Nr. 176, Hamburg: Murmann, 24-33.

Burckhardt, S. (2006): Medienskandale: Zur moralischen Sprengkraft 6ffentlicher Diskurse,
Koéln: Halem.

Force, P. (2007): Self-Interest before Adam Smith. A Genealogy of Economic Sciences, Cam-
bridge: University Press.

Haatker, A. (2013): Nun sag, Homo Oeconomicus, wie hast du’s mit der Moral?, in: Zeitschrift
fur Wittschafts- und Unternehmensethik, Jg. 14/Heft 2, 157-177.

Han, B. C. (2012): Agonie des Eros, Betlin: Matthes & Seitz.

Henaff, M. (2013): Stadt und Asthetik, in: Lettre International Nr. 102, Berlin: Lettre Internati-
onal Verlag, 67-84.

Jansen, S. A. (2008): Die Vermessung der unternehmerischen (Um-)Welt. Ein essayistisches
Plidoyer fir pflegende Periphetien, nachhaltige Haltungen und einen mehrwertigen
Kapitalbegriff, in: Jansen, St. A./Schrétet, E./Steht, N. (Htsg.): Mehrwertiger Kapita-
lismus, Wiesbaden: Springer VS, 69—102.

Kalisch, E. (2006): Von der Okonomie der Leidenschaften zur Leidenschaft der Okonomie.
Adam Smith und die Actor-Spectator-Kultur im 18. Jahrhundert, Betlin: Avinus.

Lamla, . (2013): Verbraucherdemokratie, Betlin: Suhrkamp.

Lubmann, N. (1990): Paradigm lost: Uber die ethische Reflexion der Moral. Rede von Niklas
Luhmann anliBlich der Verleihung des Hegel-Preises, Frankfurt a.M.: Suhtkamp.
O’Nezll, O. (1996): Tugend und Gerechtigkeit. Eine konstruktive Darstellung des praktischen

Denkens, Betlin: Akademie Verlag.

Priddat, B. P. (1994): Okonomische Knappheit und moralischer UberschuBl. Zum Verhiltnis

von Okonomie und Ethik, Hamburg: Verlag Steuer und Wirtschaft.

zfwu 15/3 (2014), 421-434 433

216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhatt.
i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

434

Priddat, B. P. (1997): Moralischer Konsum. Uber das Verhiltnis von Rationalitit, Priferenzen
und Personen, in: Lohmann, K. R./Priddat, B. P. (Htsg,): Okonomie und Moral. Bei-
trige zur Theorie 6konomischer Rationalitit, Miinchen: Oldenbourg, 73-92.

Priddat, B. P. (1998): Moral Based Rational Man. Uber die implizite Moral des homo oecono-
micus, in: Btieskorn, N./Wallacher, J. (Hrsg.): Homo oeconomicus: det Mensch det
Zukunft? Stuttgart: Kohlhammer, 54-82.

Priddat, B, P. (2007): Moral als Indikator und Kontext von Okonomie, Marburg: Metropolis.

Priddat, B. P. (2007b): Tugend III: Tugend als Institutionenkatalysator, in: Priddat, B. P.: Moral
als Indikator und Kontext von Okonomie, Marburg: Metropolis, 123—136.

Schneider, A. L./ Ingram, H. L. (2005): Desetving and Entitled: Social Constructions and Public
Policy, Albany: State University of New York Press.

Schultz, F. (2011): Moral — Kommunikation — Otrganisation: Funktionen und Implikationen
normativer Konzepte und Theotien des 20. und des 21. Jahrhunderts, Wiesbaden,
Springer VS.

Shoterdjik, P. (2008): Zorn und Zeit, Frankfurt a.M.: Suhtkamp.

Stebr, N./Adorf, M. (2013): Konsumenten als motalische Akteure: Zutr Rolle det Motive 6ko-
nomischen Handelns, unverdffentlichtes Manusktipt, Zeppelin Universitit.

Stoellger, P. (2013) (Hrsg.): Deutungsmacht: Religion und Belief Systems in Deutungsmachtkon-
flikten, Tdbingen: Mohr Siebeck.

Van Deemter, K. (2010): not exactly. In Praise of Vagueness, Oxford: University Press.

Wieland, J. (2014): Governance Ethics: Global Value Creation, Economic Organization and
Normativity, Betlin: Springer, im Erscheinen.

Wi, O. C. (2012): Haltung. Kooperationskompetenz in Gesellschaft, Wirtschaft und Staat im
21. Jahrhundert, in: Herbert Quandt Stiftung (Hrsg.): Gedanken zur Zukunft, Nr. 22,
Bad Homburg: Herbert-Quandt-Stiftung,.

- 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:54. © Inhakt.
tersagt, ir lie i ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-3-421

