
https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Michael Lausberg 
  

Geistige Vorreiter  
des Humanismus 

 

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Michael Lausberg 

Geistige Vorreiter  
des Humanismus 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Michael Lausberg 

Geistige Vorreiter des Humanismus 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,  
Baden-Baden 2017 

ISBN: 978-3-8288-6742-0                                                                        
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter der ISBN 
978-3-8288-3920-5 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: istockphoto.com © Liliya Kulianionak (bearbeitet) 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1  7

Wesentliche Merkmale des Humanismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2  11

Petrarca . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3  43

Dante Alighieri . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4  57

Leonardo da Vinci . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5  71

Machiavelli . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6  91

Giovanni Pico della Mirandola . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7  99

Giotto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8  107

Marsilio Ficino . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9  115

Hieronymus Bosch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .10  133

Martin Luther und die Reformation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .11  147

Jean Calvin und die französische Reformation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12  185

Die altniederländische Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .13  195

Leon Battista Alberti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14  223

Dürer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .15  235

Nikolaus von Kues . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .16  245

Erasmus von Rotterdam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .17  265

Thomas Morus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .18  275

Michelangelo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .19  287

Raffael . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .20  299

V

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Botticelli. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .21  311

Tizian . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .22  321

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .23  351

Inhaltsverzeichnis

VI

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Einleitung

Der Humanismus ist die später eingeführte Bezeichnung für eine geis-
tige Strömung, die zuerst von Francesco Petrarca (1304–1374) ange-
regt wurde, und sich im 15. und 16. Jahrhundert über den größten Teil
Europas ausbreitete. Der Begriff dient als Epochenbezeichnung vor al-
lem zur Kennzeichnung der philologischen, kulturellen und wissen-
schaftlichen Bewegung des 14. bis 16. Jahrhunderts. Das Bemühen um
eine der Menschenwürde und Persönlichkeitsentfaltung entsprechen-
den Gestaltung des Lebens und der Gesellschaft durch Bildung und
Erziehung stand im Mittelpunkt dieser nicht einheitlichen Bewegung.
Ihre Anhänger traten für eine umfassende Bildungsreform ein, von der
sie eine optimale Entfaltung der menschlichen Fähigkeiten durch die
Verbindung von Wissen und Tugend erhofften. Humanistische Bil-
dung sollte den Menschen befähigen, seine wahre Bestimmung zu er-
kennen und durch Nachahmung klassischer Vorbilder ein ideales
Menschentum zu verwirklichen.

Ein prägendes Merkmal der humanistischen Bewegung war das
Bewusstsein, einer neuen Epoche anzugehören, und das Bedürfnis,
sich von der Vergangenheit der vorhergehenden Jahrhunderte abzu-
grenzen. Diese Vergangenheit, die die Humanisten als „Mittelalter“ be-
zeichneten, wurde von den maßgeblichen Vertretern der neuen Denk-
richtung abgelehnt. Dem Mittelalter stellten die Humanisten die Anti-
ke als schlechthin maßgebliche Norm für alle Lebensbereiche entgegen.
Eines ihrer Hauptanliegen war die Gewinnung eines direkten Zugangs
zu dieser Norm in ihrer ursprünglichen, unverfälschten Gestalt. Da-
raus ergab sich die Forderung nach Rückbesinnung auf die authenti-
schen antiken Quellen.

Auf die Ausformung der humanitas zielten die von Cicero als stu-
dia humanitatis bezeichneten Bildungsbestrebungen. In antiken Philo-
sophenkreisen – besonders bei Cicero – wurde betont, dass der
Mensch sich vom Tier durch die Sprache unterscheidet. Das bedeutet,
dass er in der Erlernung und Pflege sprachlicher Kommunikation sei-

1 

7

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ne Menschlichkeit lebt und das spezifisch Menschliche hervortreten
lässt. Daher war der Gedanke naheliegend, dass die Kultivierung der
sprachlichen Ausdrucksfähigkeit den Menschen erst richtig zum Men-
schen macht, wobei sie ihn auch moralisch emporhebt und zum Philo-
sophieren befähigt. Daraus konnte man folgern, dass Sprachgebrauch
auf dem höchsten erreichbaren Niveau die grundlegendste und vor-
nehmste Tätigkeit des Menschen ist.

Der Begriff „Humanismus“ wurde von dem Philosophen und Bil-
dungspolitiker Friedrich Immanuel Niethammer (1766–1848) einge-
führt. In seiner 1808 veröffentlichten pädagogischen Schrift „Der
Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des Er-
ziehungs-Unterrichts unsrer Zeit“ bezeichnete er als Humanismus die
pädagogische Grundhaltung derjenigen, die den Unterrichtsstoff nicht
unter dem Gesichtspunkt seiner praktischen (materiellen) Verwertbar-
keit beurteilen, sondern Bildung als Selbstzweck unabhängig von
Nützlichkeitserwägungen anstreben. Als entscheidender Faktor im
Lernprozess gilt die Anregung durch das intensive Studium „klassi-
scher“ Vorbilder, die man nachahmt. Dieses Bildungsideal war das tra-
ditionelle, seit der Renaissance allgemein herrschende.

Als kulturhistorischer Epochenbegriff für eine lange Zeit des
Übergangs vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit wurde „Humanis-
mus“ erstmals von Karl Hagen 1841 verwendet und dann von Georg
Voigt in seinem 1859 erschienenen Werk „Die Wiederbelebung des
classischen Alterthums oder das erste Jahrhundert des Humanismus“
etabliert.

Das Wort „Humanist“ ist erstmals gegen Ende des 15. Jahrhun-
derts nachgewiesen, und zwar zunächst als Berufsbezeichnung für In-
haber einschlägiger Lehrstühle, analog zu „Jurist“ oder „Kanonist“
(Kirchenrechtler). Erst im frühen 16. Jahrhundert wurde es auch für
außeruniversitäre Gebildete verwendet, die sich als humanistae ver-
standen.

Besonders die Scholastik mit ihrer eigenen, von klassischem Latein
besonders weit entfernten Fachsprache wurde von den Humanisten
verachtet und verspottet. Eines ihrer Hauptanliegen war die Reinigung
der lateinischen Sprache von „barbarischen“ Verfälschungen und die
Wiederherstellung ihrer ursprünglichen Schönheit.

1 Einleitung

8

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Ihren Höhepunkt erreichte die Kultivierung der Sprache aus der
Sicht der Humanisten in der Dichtkunst, die daher bei ihnen die
höchste Wertschätzung genoss. Wie für die Prosa Cicero war für die
Poesie Vergil das maßgebliche Vorbild. Sehr geschätzt wurden auch die
Kunst des literarisch anspruchsvollen Briefwechsels, die Rhetorik und
der literarische Dialog. Der Dialog galt als vorzügliches Mittel zur
Übung des Scharfsinns und der Argumentationskunst. Wer so dachte
und empfand und in der Lage war, sich mündlich und schriftlich in
klassischem Latein elegant und fehlerfrei auszudrücken, wurde von
den Humanisten als einer der ihren betrachtet. Erwartet wurde von
einem Humanisten, dass er die lateinische Grammatik und die Rheto-
rik beherrschte und sich in antiker Geschichte und Moralphilosophie
und in der altrömischen Literatur gut auskannte und lateinisch dichten
konnte. Vom Ausmaß solcher Kenntnisse und vor allem von der Ele-
ganz ihrer Präsentation hing der Rang des Humanisten unter seines-
gleichen ab.

Da die Humanisten der Ansicht waren, dass möglichst alle Men-
schen gebildet sein sollten, stand den Frauen die aktive Teilnahme an
der humanistischen Kultur offen. Frauen traten vor allem als Mäzenin-
nen, Dichterinnen und Autorinnen literarischer Briefe hervor.

In der Philosophie dominierte die Ethik; Logik und Metaphysik
traten in den Hintergrund. Die weitaus meisten Humanisten waren
eher Philologen und Historiker als kreative Philosophen. Dies hing mit
ihrer Überzeugung zusammen, dass Erkenntnis und Tugend aus un-
mittelbarem Kontakt des Lesers mit den klassischen Texten entstehen,
sofern diese in unverfälschter Form zugänglich sind. Es herrschte die
Überzeugung, dass die Orientierung an Vorbildern für den Erwerb der
Tugend erforderlich sei. Die angestrebten Tugenden wurzelten in der
nichtchristlichen Antike, sie verdrängten christlich-mittelalterliche Tu-
genden wie die Demut. Das humanistische Persönlichkeitsideal be-
stand in der Verbindung von Bildung und Tugend.

Oft wird behauptet, ein Merkmal der Humanisten sei ihr distan-
ziertes Verhältnis zum Christentum und zur Kirche gewesen. Das trifft
aber so nicht generell zu. Die Humanisten gingen von dem allgemei-
nen Grundsatz der universalen Vorbildlichkeit der Antike aus und be-
zogen dabei auch die „heidnische“ Religion ein. Daher hatten sie zum
antiken „Heidentum“ in der Regel ein unbefangenes, meist positives

1 Einleitung

9

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Verhältnis. Es war bei ihnen üblich, auch christliche Inhalte in klas-
sisch-antikem Gewand zu präsentieren samt einschlägigen Begriffen
aus der altgriechischen und altrömischen Religion und Mythologie.
Die meisten von ihnen konnten dies mit ihrem Christentum gut ver-
einbaren.

Ihre religiösen und philosophischen Positionen waren sehr unter-
schiedlich und in manchen Fällen – auch aus Gründen der Opportuni-
tät – vage, unklar oder schwankend. Häufig suchten sie nach einem
Ausgleich zwischen gegensätzlichen philosophischen und religiösen
Auffassungen und neigten zum Synkretismus. Es gab unter ihnen Pla-
toniker und Aristoteliker, Stoiker und Epikureer, Geistliche und Anti-
klerikale und sogar Mönche. Im Allgemeinen war allerdings das
Mönchtum (besonders die Bettelorden) der Hauptgegner des Huma-
nismus, denn die Mönchsorden waren stark in einer mittelalterlichen
Geisteshaltung verwurzelt. Mit ihrer Betonung der Würde des Men-
schen distanzierten sich die Humanisten von dem im Mittelalter domi-
nierenden Menschenbild, in dem die sündhafte Verworfenheit des
Menschen eine zentrale Rolle spielte. In diesem Punkt bestand auch
ein Gegensatz zwischen Humanismus und Reformation.

Zunächst werden die wesentlichen Merkmale und Ausprägungen
des Humanismus analysiert. Danach werden Personen aus dieser Zeit
aus verschiedenen Bereichen (Politik, Kunst, Architektur, Literatur,
Theologie usw.) vorgestellt, die alle auf ihre Weise das Zeitalter des
Humanismus entscheidend mitprägten.

1 Einleitung

10

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Wesentliche Merkmale des Humanismus

Der Begriff Humanismus dient als Epochenbezeichnung vor allem zur
Kennzeichnung der philologischen, kulturellen und wissenschaftlichen
Bewegung des 14 bis 16. Jahrhundert. Der Humanismus wandte sich
zum Zwecke einer von der kirchlichen Dogmatik befreiten und dies-
seitigen Lebensweise gegen die Scholastik, indem er die Wiederentde-
ckung und Pflege der griechischen und lateinischen Sprache, Literatur
und Wissenschaft forderte. Ausgangspunkt der Bewegung war das
Konzept der Humanität (lateinisch humanitas „Menschennatur“, „das
Menschengemäße, den Menschen Auszeichnende“), das in der Antike
von Cicero formuliert worden war.1 Das intensive humanistische Inter-
esse an Sprache und Literatur erstreckte sich auch auf die orientali-
schen Sprachen, besonders auf das Hebräische. Dies bildete einen An-
satzpunkt für die Beteiligung jüdischer Intellektueller an der humanis-
tischen Bewegung.2 Ein Großteil der griechischen Literatur (darunter
die Werke Homers, die meisten Dialoge Platons, Tragödie und Komö-
die) wurde erstmals durch humanistische Übersetzungen und Textaus-
gaben in den westlichen Staaten zugänglich. Viele ausländische Ge-
lehrte und Studenten begaben sich zu Bildungszwecken nach Italien
und trugen dann die humanistischen Ideen in ihre Heimatländer. Eine
sehr wichtige Rolle spielten bei der Ausbreitung der neuen Gedanken
auch der Buchdruck und die lebhafte internationale Korrespondenz
der Humanisten untereinander.3

Humanisten gelten als Vorbilder antiker Gelehrsamkeit und einer
auf literarischer Bildung begründeten Menschlichkeit. Zunächst au-
ßerhalb von Wissenschaft und Universität waren es in Italien Vertreter

2 

1 Grassi, E.: Humanismus und Marxismus, Reinbek bei Hamburg 1973, S. 97f
2 Kühlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des

deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tübingen 1982,
S. 87

3 Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhunderts,
Weinheim 1984, S. 46

11

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


des gehobenen gebildeten Bürgertums, die sich unter Rückbesinnung
auf die literarischen Leistungen des antiken Römertums gegen die po-
litischen Auflösungserscheinungen der norditalienischen Staaten und
den vielfach verhärteten kirchlichen Dogmatismus zu wehren suchten.
Seit etwa 1400 und besonders seit der Zerstörung von Byzanz kam
durch den Einfluss byzantinischer Gelehrter die Beschäftigung mit der
griechischen Literatur hinzu. Etwa durch die Konzile von Konstanz
(1414-1418) und Basel (1431-1449) wurde der Humanismus auch in
Frankreich, Spanien und England wirksam.

In Deutschland entstanden erstmals humanistische Zirkel, die teils
stärker christlich orientiert waren als ihre italienischen Vorbilder.4 Li-
terarischer Höhepunkt waren die Schriften von Erasmus von Rotter-
dam. Zentren des deutschen Humanismus waren Nürnberg, Augsburg
und Straßburg. Zugleich fand der Humanismus mit Mutianus Rufus, J.
Reuchlin und Melanchthon Eingang in die Universitäten. Die histo-
rische Bedeutung des Humanismus lag auch darin, dass erstmals seit
der Antike ein ästhetischen Maßstäben genügendes Literaturdrama
entwickelt wurde. In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts entwi-
ckelte sich das lateinische Jesuitendrama und in akademischen Zusam-
menhängen öfters im Zeichen religiöser Auseinandersetzungen stan-
den. Allen Humanisten gemeinsam war eine hohe Wertschätzung der
Ästhetik. Sie waren der Überzeugung, dass das Schöne mit dem Wert-
vollen, dem moralisch Richtigen und dem Wahren Hand in Hand geht.
Diese Grundhaltung betraf nicht nur Sprache und Literatur, sondern
sämtliche Bereiche der Kunst und der Lebensführung. Wie auf allen
anderen Gebieten galten auch in der bildenden Kunst die antiken Kri-
terien und Wertmaßstäbe.

Das Denken des Humanismus und der Renaissance stellen einen
markanten Bruch zur geistigen Tradition des Mittelalters dar. Ein prä-
gendes Merkmal der humanistischen Bewegung war das Bewusstsein,
einer neuen Epoche anzugehören, und das Bedürfnis, sich von der
Vergangenheit der vorhergehenden Jahrhunderte abzugrenzen.5 Diese
Vergangenheit, die man „Mittelalter“ zu nennen begann, wurde von

4 Burdach, K.: Reformation, Renaissance und Humanismus, 2. Auflage, Darmstadt
1978, S. 29

5 Böhme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988, S. 23ff

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

12

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


den maßgeblichen Vertretern der neuen Denkrichtung verächtlich ab-
gelehnt. Dem Mittelalter stellten die Humanisten die Antike als
schlechthin maßgebliche Norm für alle Lebensbereiche entgegen. Die
Spätscholastik als geltende Denkrichtung galt den Humanisten als ob-
solet, neue Inspiration fanden sie dann in der Literatur und auch in
der Kunst der Antike. Diese Abwendung von der Scholastik ist als klei-
ne Revolution der Geistesgeschichte zu werten, an der die Renaissance
letztlich anknüpfen konnte.

Humanismus ist eine moderne Bezeichnung für eine geistige Strö-
mung, die zuerst von Francesco Petrarca (1304–1374) angeregt wurde,
in Florenz ein herausragendes Zentrum hatte und sich im 15. und 16.
Jahrhundert über den größten Teil Europas ausbreitete.6 In erster Linie
war es eine literarisch ausgerichtete Bildungsbewegung. Die Humanis-
ten traten für eine umfassende Bildungsreform ein, von der sie eine
optimale Entfaltung der menschlichen Fähigkeiten durch die Verbin-
dung von Wissen und Tugend erhofften. Humanistische Bildung sollte
den Menschen befähigen, seine wahre Bestimmung zu erkennen und
durch Nachahmung klassischer Vorbilder ein ideales Menschentum zu
verwirklichen. Ein wertvoller, wahrheitsgemäßer Inhalt und eine voll-
endete sprachliche Form bildeten für die Humanisten eine Einheit.
Daher galt ihr besonderes Augenmerk der Pflege des sprachlichen
Ausdrucks. Der Sprach- und Literaturwissenschaft fiel im humanisti-
schen Bildungsprogramm eine zentrale Rolle zu.7

Eines ihrer Hauptanliegen war die Gewinnung eines direkten Zu-
gangs zu dieser Norm in ihrer ursprünglichen, unverfälschten Gestalt.
Daraus ergab sich die Forderung nach Rückbesinnung auf die authen-
tischen antiken Quellen, knapp ausgedrückt in dem lateinischen
Schlagwort ad fontes.

Der Begriff „Humanismus“ wurde von dem Philosophen und Bil-
dungspolitiker Friedrich Immanuel Niethammer (1766–1848) einge-
führt. Niethammers 1808 veröffentlichte pädagogische Kampfschrift
„Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie
des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit“ erregte Aufsehen. Als Huma-
nismus bezeichnete er die pädagogische Grundhaltung derjenigen, die

6 Gundersheimer, W. L. (Hrsg.): French Humanism 1470–1600, London 1969, S. 10
7 Heenes, V.: Antike in Bildern. Illustrationen in antiquarischen Werken des 16.

und 17. Jahrhunderts, Stendal 2003, S. 26

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

13

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


den Unterrichtsstoff nicht unter dem Gesichtspunkt seiner praktischen
(materiellen) Verwertbarkeit beurteilen, sondern Bildung als Selbst-
zweck unabhängig von Nützlichkeitserwägungen anstreben. Dabei
kommt der Erlangung sprachlicher und literarischer Kenntnisse und
Fähigkeiten eine zentrale Rolle zu. Als entscheidender Faktor im Lern-
prozess gilt die Anregung durch das intensive Studium „klassischer“
Vorbilder, die man nachahmt. Dieses Bildungsideal war das traditio-
nelle, seit der Renaissance allgemein herrschende. Daher begann man
um die Mitte des 19. Jahrhunderts, die Geistesbewegung in der Epoche
der Renaissance, die das Programm einer so konzipierten Bildung for-
muliert und umgesetzt hatte, als Humanismus zu bezeichnen.8

Als kulturhistorischer Epochenbegriff für eine lange Zeit des
Übergangs vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit wurde „Humanis-
mus“ erstmals von Karl Hagen 1841 verwendet und dann von Georg
Voigt in seinem 1859 erschienenen Werk Die Wiederbelebung des clas-
sischen Alterthums oder das erste Jahrhundert des Humanismus eta-
bliert.9 Das Wort „Humanist“ ist erstmals gegen Ende des 15. Jahrhun-
derts bezeugt, und zwar zunächst als Berufsbezeichnung für Inhaber
einschlägiger Lehrstühle, analog zu „Jurist“ oder „Kanonist“ (Kirchen-
rechtler). Erst im frühen 16. Jahrhundert wurde es auch für außeruni-
versitäre Gebildete verwendet, die sich als humanistae verstanden.

Ausgangspunkt der Bewegung war das Konzept der Humanität
(lateinisch humanitas „Menschennatur“, „das Menschengemäße, den
Menschen Auszeichnende“), das in der Antike von Cicero formuliert
worden war. Auf die Ausformung der humanitas zielten die von Cicero
als studia humanitatis bezeichneten Bildungsbestrebungen. In antiken
Philosophenkreisen – besonders bei Cicero – wurde betont, dass der
Mensch sich vom Tier durch die Sprache unterscheidet. Das bedeutet,
dass er in der Erlernung und Pflege sprachlicher Kommunikation sei-
ne Menschlichkeit lebt und das spezifisch Menschliche hervortreten
lässt. Daher war der Gedanke naheliegend, dass die Kultivierung der
sprachlichen Ausdrucksfähigkeit den Menschen erst richtig zum Men-
schen macht, wobei sie ihn auch moralisch emporhebt und zum Philo-
sophieren befähigt. Daraus konnte man folgern, dass Sprachgebrauch

8 Augustijn, C.: Humanismus, Göttingen 2003, S. 18f
9 Buck, A.: Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Dokumenten und Dar-

stellungen. Freiburg 1987, S. 289–473 , hier S. 292

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

14

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


auf dem höchsten erreichbaren Niveau die grundlegendste und vor-
nehmste Tätigkeit des Menschen ist. 10

Von solchen Gedankengängen ausgehend sind die Humanisten
zur Annahme gelangt, dass zwischen der Qualität der sprachlichen
Form und der Qualität des durch sie mitgeteilten Inhalts ein notwen-
diger Zusammenhang bestehe, insbesondere dass ein in schlechtem
Stil geschriebener Text auch inhaltlich nicht ernst zu nehmen und sein
Autor ein „Barbar“ sei. Daher wurde am Mittelalter und am mittelal-
terlichen Latein heftige Kritik geübt, indem man nur die klassischen
Vorbilder (vor allem Cicero) gelten ließ. Besonders die Scholastik mit
ihrer eigenen, von klassischem Latein besonders weit entfernten Fach-
sprache wurde von den Humanisten verachtet und verspottet. Eines
ihrer Hauptanliegen war die Reinigung der lateinischen Sprache von
„barbarischen“ Verfälschungen und die Wiederherstellung ihrer ur-
sprünglichen Schönheit.11

Ihren Höhepunkt erreichte die Kultivierung der Sprache aus der
Sicht der Humanisten in der Dichtkunst, die daher bei ihnen die
höchste Wertschätzung genoss. Wie für die Prosa Cicero war für die
Poesie Vergil das maßgebliche Vorbild. Sehr geschätzt wurden auch die
Kunst des literarisch anspruchsvollen Briefwechsels, die Rhetorik und
der literarische Dialog. Der Dialog galt als vorzügliches Mittel zur
Übung des Scharfsinns und der Argumentationskunst. Die Rhetorik
wurde zur Zentraldisziplin aufgewertet. Weil viele Wortführer der hu-
manistischen Bewegung Rhetoriklehrer waren oder als Redner auftra-
ten, nannte man die Humanisten oft auch einfach „Redner“ (orato-
res).12

Wer so dachte und empfand und in der Lage war, sich mündlich
und schriftlich in klassischem Latein elegant und fehlerfrei auszudrü-
cken, wurde von den Humanisten als einer der ihren betrachtet. Er-
wartet wurde von einem Humanisten, dass er die lateinische Gramma-

10 Šmahel, F.: Die Anfänge des Humanismus in Böhmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Reforma-
tion, Köln 1996, S. 189–214, hier S. 193

11 Schirmer, W. F.: Der englische Frühhumanismus. Ein Beitrag zur englischen Lite-
raturgeschichte des 15. Jahrhunderts, 2. Auflage, Tübingen 1963, S: 24

12 Heenes, V.: Antike in Bildern. Illustrationen in antiquarischen Werken des 16.
und 17. Jahrhunderts, Stendal 2003, S. 29

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

15

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tik und die Rhetorik beherrschte und sich in antiker Geschichte und
Moralphilosophie und in der altrömischen Literatur gut auskannte
und lateinisch dichten konnte.13 Vom Ausmaß solcher Kenntnisse und
vor allem von der Eleganz ihrer Präsentation hing der Rang des Hu-
manisten unter seinesgleichen ab. Griechischkenntnisse waren sehr er-
wünscht, aber nicht notwendig; viele Humanisten lasen griechische
Werke nur in lateinischer Übersetzung.

Da die Humanisten der Ansicht waren, dass möglichst alle Men-
schen gebildet sein sollten, stand den Frauen die aktive Teilnahme an
der humanistischen Kultur offen. Frauen traten vor allem als Mäzenin-
nen, Dichterinnen und Autorinnen literarischer Briefe hervor. Einer-
seits fanden ihre Leistungen überschwängliche Anerkennung, anderer-
seits hatten sich manche von ihnen auch mit Kritikern auseinanderzu-
setzen, die ihre Aktivitäten als unweiblich und daher unziemlich rüg-
ten.

In der Philosophie dominierte die Ethik; Logik und Metaphysik
traten in den Hintergrund. Die weitaus meisten Humanisten waren
eher Philologen und Historiker als kreative Philosophen.14 Dies hing
mit ihrer Überzeugung zusammen, dass Erkenntnis und Tugend aus
unmittelbarem Kontakt des Lesers mit den klassischen Texten entste-
hen, sofern diese in unverfälschter Form zugänglich sind. Es herrschte
die Überzeugung, dass die Orientierung an Vorbildern für den Erwerb
der Tugend erforderlich sei. Die angestrebten Tugenden wurzelten in
der (nichtchristlichen) Antike, sie verdrängten christlich-mittelalterli-
che Tugenden wie die Demut. Das humanistische Persönlichkeitsideal
bestand in der Verbindung von Bildung und Tugend.

Oft wird behauptet, ein Merkmal der Humanisten sei ihr distan-
ziertes Verhältnis zum Christentum und zur Kirche gewesen. Das trifft
aber so nicht generell zu.15 Die Humanisten gingen von dem allgemei-
nen Grundsatz der universalen Vorbildlichkeit der Antike aus und be-
zogen dabei auch die „heidnische“ Religion ein. Daher hatten sie zum

13 Buck, A.: Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289–473, hier S. 312

14 Böhme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988, S. 77

15 Rummel, E. (Hrsg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus,
Leiden 2008, S. 106f

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

16

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


antiken „Heidentum“ in der Regel ein unbefangenes, meist positives
Verhältnis. Es war bei ihnen üblich, auch christliche Inhalte in klas-
sisch-antikem Gewand zu präsentieren samt einschlägigen Begriffen
aus der altgriechischen und altrömischen Religion und Mythologie.
Die meisten von ihnen konnten dies mit ihrem Christentum gut ver-
einbaren. Manche waren wohl nur noch dem Namen nach Christen,
andere nach kirchlichen Maßstäben fromm.

Ihre religiösen und philosophischen Positionen waren sehr unter-
schiedlich und in manchen Fällen vage, unklar oder schwankend.
Häufig suchten sie nach einem Ausgleich zwischen gegensätzlichen
philosophischen und religiösen Auffassungen und neigten zum Syn-
kretismus. Es gab unter ihnen Platoniker und Aristoteliker, Stoiker
und Epikureer, Geistliche und Antiklerikale und sogar Mönche. Im
Allgemeinen war allerdings das Mönchtum (besonders die Bettelor-
den) der Hauptgegner des Humanismus, denn die Mönchsorden wa-
ren stark in einer mittelalterlichen Geisteshaltung verwurzelt. Mit ihrer
Betonung der Würde des Menschen distanzierten sich die Humanisten
von dem im Mittelalter dominierenden Menschenbild, in dem die
sündhafte Verworfenheit des Menschen eine zentrale Rolle spielte. In
diesem Punkt bestand auch ein Gegensatz zwischen Humanismus und
Reformation.16

Die Betonung der Ethik, der Frage nach dem richtigen (tugendhaf-
ten) Verhalten, machte sich auch in der humanistischen Geschichts-
schreibung geltend. Die Geschichte galt (wie schon bei Cicero und an-
deren antiken Autoren) als Lehrmeisterin.17 Das in Geschichtswerken
geschilderte vorbildliche Verhalten von Helden und Staatsmännern
sollte zur Nachahmung anspornen, die Weisheit der Vorbilder bei der
Lösung von Gegenwartsproblemen helfen. Im Schulwesen führte die
Konzentration auf ethische Themen allerdings zu einem begrenzten
Geschichtsverständnis; die Aufmerksamkeit richtete sich nicht primär
auf die Geschichte als solche, sondern auf ihre literarische Verarbei-
tung. Im Vordergrund standen das Wirken einzelner Persönlichkeiten
sowie militärische Ereignisse, während wirtschaftliche, soziale und
rechtliche Faktoren meist oberflächlich behandelt wurden. Im Rahmen

16 Augustijn, C.: Humanismus, Göttingen 2003, S. 29
17 Gundersheimer, W. L. (Hrsg.): French Humanism 1470–1600, London 1969, S. 11

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

17

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


des altertumskundlichen Unterrichts wurden zwar Geschichtskennt-
nisse vermittelt, doch als eigenständiges Schulfach wurde Geschichte
nur sehr langsam, später als die übrigen humanistischen Fächer, eta-
bliert. Zunächst war die historia in humanistischen Lehrsystematiken
eine Hilfswissenschaft der Rhetorik, später wurde sie oft der Ethik zu-
geordnet. Andererseits brachte der Humanismus erstmals bedeutende
geschichtstheoretische Werke hervor; im Mittelalter hatte noch keine
systematische Auseinandersetzung mit geschichtstheoretischen Fragen
stattgefunden.18

Wichtige berufliche Betätigungsfelder für Humanisten waren Bi-
bliothekswesen, Buchproduktion und Buchhandel.19 Einige gründeten
und leiteten Privatschulen, andere organisierten bestehende Schulen
neu oder arbeiteten als Hauslehrer. Neben dem Bildungsbereich boten
vor allem der Staatsdienst und insbesondere der diplomatische Dienst
berufliche Möglichkeiten und Aufstiegschancen. An Fürstenhöfen
oder in Stadtregierungen fanden Humanisten Beschäftigung als Räte
und Sekretäre, sie waren als Publizisten, Festredner, Hofdichter, Ge-
schichtsschreiber und Prinzenerzieher für ihre Dienstherren tätig. Ein
wichtiger Arbeitgeber war die Kirche; viele Humanisten waren Kleri-
ker und bezogen ein Einkommen aus Pfründen oder fanden eine An-
stellung im kirchlichen Dienst.

Anfänglich stand der Humanismus dem Universitätsbetrieb fern,
doch wurden in Italien im 15. Jahrhundert zunehmend Humanisten
auf Lehrstühle für Grammatik und Rhetorik berufen oder es wurden
besondere Lehrstühle für humanistische Studien geschaffen.20 Es gab
eigene Professuren für Poetik (Dichtungstheorie). Um die Mitte des
15. Jahrhunderts waren die humanistischen Studien an den italieni-
schen Universitäten fest etabliert. Außerhalb Italiens konnte sich der
Humanismus vielerorts erst im 16. Jahrhundert dauerhaft an den Uni-
versitäten durchsetzen.

18 Buck, A.: Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289–473 , hier S. 382

19 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 31

20 Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-
derts, Weinheim 1984, S. 72

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

18

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Der italienische Humanismus formte sich im Lauf der ersten Hälf-
te des 14. Jahrhunderts und war um die Jahrhundertmitte in seinen
Grundzügen ausgebildet. Sein Ende (als Epoche) kam, als im 16. Jahr-
hundert seine Errungenschaften zu Selbstverständlichkeiten geworden
waren und keine neuen bahnbrechenden Impulse mehr von ihm aus-
gingen. Als wichtiger, symbolhafter Einschnitt wurde schon von den
Zeitgenossen die Katastrophe des Sacco di Roma (1527) empfunden.
Etwa damals endete (nach heutiger Einteilung) die Hochrenaissance in
der bildenden Kunst und zugleich auch die Glanzzeit des mit dem Hu-
manismus verbundenen Lebensgefühls.

Mit dem nicht genau definierten Begriff „Vorhumanismus“ (Prä-
humanismus, Protohumanismus) werden kulturelle Erscheinungen in
der Zeit vor Petrarca – das heißt im 13. und frühen 14. Jahrhundert –
bezeichnet, die in manchen Aspekten auf den Humanismus voraus-
weisen, obwohl die Protagonisten insgesamt noch dem Spätmittelalter
angehören. Da diese Erscheinungen ihre Zeit nicht geprägt haben,
kann man nicht von einer „Epoche des Vorhumanismus“ sprechen,
sondern nur von einzelnen vorhumanistischen Phänomenen im Spät-
mittelalter.21

Dante Alighieri war weder Humanist noch Vorhumanist.22 Unter
seinen Zeitgenossen gab es aber bereits Persönlichkeiten, deren Hal-
tung humanistisch wirkt. Der Vorhumanismus ist in Oberitalien ent-
standen. Begünstigt wurde seine Entstehung von der mittelalterlichen
Ars dictaminis, einem schon im 12. Jahrhundert gepflegten Zweig der
Rhetorik, der die Regeln eines guten Prosastils in Briefen (Briefsteller)
und Urkunden umfasste. Es war eine an praktischen Bedürfnissen ori-
entierte Stilkunst. Sie wurde besonders im städtischen Bürgertum
Oberitaliens gepflegt und stand als Teil der Laienbildung im Gegensatz
zur Rhetorik der Geistlichkeit. Diese Bestrebungen fanden im Univer-
sitätsbereich an der juristischen Fakultät eine Basis; Zentren waren Pa-
dua und Bologna.

Aber erst als man in den Kreisen der davon geprägten Stilisten be-
gann, die Lektüre der antiken „heidnischen“ Dichter offensiv gegen die

21 Toussaint, S.: Humanismes, antihumanismes : de Ficin à Heidegger, Paris 2008,
S. 32

22 Böhme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988, S. 48f

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

19

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Kritik konservativer kirchlicher Kreise zu rechtfertigen, kam ein Ele-
ment hinzu, das als vorhumanistisch bezeichnet werden kann.23 Eine
Pionierrolle spielten die Paduaner Vorhumanisten Lovato de’ Lovati
(1241–1309) und Albertino Mussato (1261–1329), die auch schon phi-
lologisch arbeiteten, und der in Vicenza tätige Dichter und Geschichts-
schreiber Ferreto de Ferreti († 1337), der seinen klaren und eleganten
Stil der Nachahmung des Livius und Sallust verdankte. Mussato, der
die Lesetragödie Ecerinis nach dem Vorbild der Tragödien Senecas ver-
fasst hatte, erhielt 1315 die Dichterkrone. Nach seiner Überzeugung
war die klassische antike Dichtkunst göttlichen Ursprungs. So wurden
damals bereits Elemente des Humanismus vorweggenommen.

Der eigentliche Humanismus begann um die Mitte des 14. Jahr-
hunderts mit Petrarca.24 Im Unterschied zu den Vorhumanisten stellte
sich Petrarca scharf und polemisch in Gegensatz zum gesamten mittel-
alterlich-scholastischen Bildungswesen seiner Zeit. Er hoffte auf eine
beginnende neue Kulturblüte und sogar auf ein neues Zeitalter. Dieses
sollte nicht nur kulturell, sondern auch politisch an die Antike, an das
Römische Reich anknüpfen. Daher unterstützte Petrarca 1347 mit Be-
geisterung den Staatsstreich des Cola di Rienzo in Rom. Cola war
selbst gebildet, von der römischen Antike fasziniert und ein glänzen-
der Redner, womit er ein Ideal des Humanismus verkörperte. Er war
die führende Persönlichkeit einer adelsfeindlichen Strömung, die einen
italienischen Staat mit Rom als Mittelpunkt anstrebte. Die politischen
Träume und Utopien scheiterten zwar an den Machtverhältnissen und
an Colas Mangel an Realitätssinn, aber die kulturelle Seite der Erneue-
rungsbewegung, die der politisch vorsichtigere Petrarca repräsentierte,
setzte sich nachhaltig durch.

Petrarcas Erfolg beruhte darauf, dass er nicht nur die Ideale und
Sehnsüchte vieler gebildeter Zeitgenossen artikulierte, sondern auch
als Persönlichkeit den neuen Zeitgeist verkörperte. Bei ihm begegnen

23 Kisch, G.: Studien zur humanistischen Jurisprudenz, Berlin 1972, S. 32
24 Kühlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des

deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tübingen 1982,
S. 43

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

20

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


bereits voll ausgeprägt die markantesten Merkmale des Humanis-
mus:25

– die Idee einer Vorbildlichkeit der altrömischen Staats- und Gesell-
schaftsordnung

– scharfe Ablehnung des scholastischen Universitätsbetriebs, d. h. des
im Spätmittelalter dominierenden Aristotelismus.26 Petrarca re-
spektierte zwar Aristoteles als antiken Klassiker, wandte sich aber
heftig gegen dessen mittelalterliche arabische und lateinischspra-
chige Interpreten. Letztlich lief das auf eine fundamentale Kritik an
Aristoteles hinaus.

– Verwerfung der spekulativen Metaphysik und Theologie des Spät-
mittelalters und der als sinnlos empfundenen logischen Tüfteleien;
dadurch weitgehende Reduzierung der Philosophie auf die Tugend-
lehre.

– Wiederentdeckung verschollener klassischer Texte, Sammeln und
Kopieren von Handschriften, Anlegen einer umfangreichen Privat-
bibliothek.,Rückkehr zu unmittelbarem, unbefangenem Kontakt
mit den antiken Texten durch Befreiung von dem mittelalterlichen
Deutungsmonopol kirchlicher Autoritäten, Grenzenlose Bewunde-
rung Ciceros.

Florenz als herausragende Kunst- und Kulturstätte war die Keimzelle
des Humanismus. Von dort gingen entscheidende Impulse sowohl für
die Philologie als auch für die Philosophie und die humanistische Ge-
schichtsschreibung aus. Aus Florenz stammende bzw. dort ausgebilde-
te Humanisten trugen ihr Wissen in andere Zentren.27 Die herausra-
gende Rolle des Florentiner Humanismus blieb bis in die neunziger
Jahre des 15. Jahrhunderts erhalten. Dann wirkte sich jedoch der im
Zeitraum 1494–1498 dominierende Einfluss des antihumanistischen
Mönchs Savonarola auf das Kulturleben verheerend aus, und die Wir-
ren der Folgezeit hemmten die Erholung.

25 Saccaro, A. P.: Französischer Humanismus des 14. und 15. Jahrhunderts, München
1975, S. 23ff

26 Buck, A.: Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289–473 , hier S. 328

27 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 47

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

21

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In Florenz bestand keine starke scholastische Tradition, da die
Stadt keine erstrangige Universität hatte. Das Amt des Kanzlers der
Republik war seit Coluccio Salutati (Kanzler 1375–1406) von Huma-
nisten besetzt. Es bot dem Amtsinhaber Gelegenheit, der Öffentlich-
keit die Vorzüge einer Verflechtung politischen und literarischen Wir-
kens und damit den staatspolitischen Nutzen des Humanismus zu de-
monstrieren. Salutati nutzte in seinen Sendschreiben und politischen
Schriften diese Chance mit großem Erfolg. Durch seine wissenschaftli-
chen, kulturellen und politischen Leistungen machte er Florenz zum
Hauptzentrum des italienischen Humanismus, zu dessen führenden
Theoretikern er gehörte. Ein weiterer großer Vorteil für den Florenti-
ner Humanismus war die Vorherrschaft der Familie Medici (1434–
1494). Cosimo de Medici („il Vecchio“, † 1464) und sein Enkel Loren-
zo („il Magnifico“, † 1492) zeichneten sich durch großzügige Förde-
rung der Künste und Wissenschaften aus. Lorenzo, selbst ein begabter
Dichter und Schriftsteller, war das Modell eines Renaissance-Mä-
zens.28

Allerdings hat die angeblich von Cosimo nach dem Vorbild der
antiken Platonischen Akademie begründete Platonische Akademie in
Florenz als Institution nicht existiert; die Bezeichnung „Platonische
Akademie von Florenz“ wurde erst im 17. Jahrhundert erfunden. Tat-
sächlich handelte es sich nur um den Schülerkreis des bedeutenden
Florentiner Humanisten Marsilio Ficino (1433–1499). Ficino, der von
Cosimo unterstützt wurde, erstrebte eine Synthese von antikem Neu-
platonismus und katholischem Christentum. Mit großem Fleiß wid-
mete er sich der Übersetzung (ins Lateinische) und Kommentierung
von Werken Platons und antiker Platoniker. Zu seinem Kreis gehörte
der umfassend gebildete, arabisch- und hebräischkundige Giovanni Pi-
co della Mirandola (1463–1494), der für die Vereinbarkeit aller philo-
sophischen und religiösen Traditionen einschließlich der islamischen
eintrat und ein prominenter Vertreter der christlichen Kabbala war. Pi-
cos Rede Über die Würde des Menschen gehört zu den berühmtesten
Texten. Sie gilt als Programmschrift der humanistischen Anthropolo-
gie.

28 Alfred Noe u. a.: Humanismus. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Band 4,
Tübingen 1998, Sp. 1–80, hier Sp. 52

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

22

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Unter den namhaften Florentiner Humanisten ragten ferner be-
sonders hervor: Niccolò Niccoli († 1437), ein eifriger Büchersammler
und Organisator der Beschaffung und Erforschung von Handschriften;
Leonardo Bruni, ein Schüler Salutatis und als Kanzler 1427–1444 Fort-
setzer von dessen Politik, Verfasser einer bedeutenden Darstellung der
Geschichte von Florenz; Ambrogio Traversari (1386–1439), der aus
dem Griechischen übersetzte und als Mönch eine Ausnahmeerschei-
nung unter den Humanisten war; dessen Schüler Giannozzo Manetti
(1396–1459), der unter anderem aus dem Hebräischen übersetzte; An-
gelo Poliziano (1454–1494), der italienisch, lateinisch und griechisch
dichtete und sich in der Textkritik hervortat.29 Weitere bedeutende
Humanisten, die zeitweilig in Florenz wirkten, waren Francesco Filelfo,
Poggio Bracciolini und Leon Battista Alberti. Vespasiano da Bisticci
(1421–1498) war der erste Buchhändler großen Stils. Er war außeror-
dentlich findig in der Beschaffung von Handschriften aller Art und
ließ sie von Dutzenden von Kopisten kalligraphisch abschreiben, um
die Nachfrage von Humanisten und Fürsten, die Bibliotheken aufbau-
ten, zu decken. Außerdem verfasste er eine Sammlung von Lebensbe-
schreibungen herausragender Persönlichkeiten seiner Zeit, mit der er
die Vorstellungen der Nachwelt vom Humanismus stark beeinflusste.30

Als „Bürgerhumanismus“ (civic humanism) wird der Einsatz hu-
manistischer Publizistik im Kampf für eine republikanische Verfas-
sung und gegen „tyrannische“ Alleinherrschaft eines Machthabers be-
zeichnet.31 Dazu gesellt sich bei den Vertretern dieser Richtung eine
allgemeine Höherschätzung staatsbürgerlichen Gestaltungswillens ge-
genüber dem Rückzug in ein beschauliches Privatleben, später auch
die Bejahung des bürgerlichen Wohlstands, der nicht mehr als Hinder-
nis der Tugend angesehen wird, und eine Aufwertung des Italienischen
als Literatursprache. Diese Haltung machte sich in Florenz geltend. Die
republikanische Überzeugung wurde von den Kanzlern Salutati und
Bruni rhetorisch wirksam vertreten, eingehend begründet und ge-

29 Toussaint, S.: Humanismes, antihumanismes : de Ficin à Heidegger, Paris 2008,
S. 43f

30 Kristeller, P.O.: Humanismus und Renaissance. Fink, München 1980, Band 2: Phi-
losophie, Bildung und Kunst, S. 103

31 Caspari, F.: Humanismus und Gesellschaftsordnung im England der Tudors, Bern
1988, S. 47

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

23

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schichtsphilosophisch untermauert. Dabei ging es vor allem um die
Abwehr der Florenz bedrohenden Expansionspolitik der mailändi-
schen Visconti, die ihre Position ebenfalls von Humanisten erläutern
ließen und aus der Sicht ihrer Florentiner Gegner finstere Gewaltherr-
scher waren.

Für die Humanisten war Rom der Inbegriff des Verehrungswürdi-
gen. Als Zentrum des Humanismus stand Rom jedoch hinter Florenz
zurück und begann erst um die Mitte des 15. Jahrhunderts zu blühen.
Dabei kamen die stärksten Anregungen aus Florenz und dessen Um-
feld. Die meisten in Rom lebenden Humanisten waren auf eine Anstel-
lung an der Kurie angewiesen, meist in der päpstlichen Kanzlei,
manchmal als Sekretäre der Päpste. Viele waren Sekretäre von Kardi-
nälen. Manche der begehrten Ämter in der Kanzlei waren käufliche
Lebensstellungen. Viel hing davon ab, wie humanistenfreundlich der
jeweils regierende Papst war.32

Einen entscheidenden Anstoß gab dem römischen Humanismus
die weitsichtige Kulturpolitik Papst Nikolaus V. (1447–1455). Er holte
prominente Humanisten an seinen Hof, veranlasste Übersetzungen aus
dem Griechischen und schuf als eifriger Büchersammler die Basis für
eine neue Vatikanische Bibliothek. Pius II. (Enea Silvio de Piccolomini,
1458–1464) war zwar vor seiner Papstwahl als Humanist hervorgetre-
ten, unternahm aber als Papst relativ wenig für den Humanismus. Als
sehr humanistenfreundlich erwiesen sich Sixtus IV. (1471–1484), Juli-
us II. (1503–1513) und Leo X. (1513–1521). Allerdings setzte schon
unter Leo ein Niedergang ein. Ein schwerer Rückschlag war der Sacco
di Roma (1527).

Führende Persönlichkeiten im römischen Humanismus des 15.
Jahrhunderts waren Poggio Bracciolini, Lorenzo Valla, Flavio Biondo
und Julius Pomponius Laetus. Poggio († 1459) war der erfolgreichste
Entdecker von Handschriften.33 Er verfasste bedeutende Dialoge, aber
auch gehässige Schmähschriften. Wie manche andere Gelehrte aus-
wärtiger Herkunft fasste Poggio Rom nur als vorübergehenden Wohn-
sitz auf. Valla († 1457), mit Poggio tödlich verfeindet, war Professor für

32 Rummel, E. (Hrsg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus,
Leiden 2008, S. 87

33 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 75

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

24

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Rhetorik. Er begründete die neuzeitliche philologische Echtheitskritik
und stach durch seine unkonventionellen Ansichten und seine Provo-
kationslust hervor. Biondo († 1463) vollbrachte bahnbrechende Leis-
tungen auf dem Gebiet der Archäologie und historischen Topographie
Italiens, insbesondere Roms. Er bezog auch das mittelalterliche Italien
in seine Forschungen ein und arbeitete an der systematischen Erfas-
sung von Überresten der Antike. Auf diesem Gebiet betätigte sich spä-
ter auch Pomponius Laetus († 1498). Er gründete um 1464 die älteste
römische Akademie, die Accademia Romana, eine lockere Gelehrten-
gemeinschaft. Einer seiner Schüler war der vorzügliche Archäologe
Andrea Fulvio. Die Akademie geriet 1468 in eine schwere Krise und
wurde vorübergehend geschlossen, weil Papst Paul II. einzelne Huma-
nisten aufrührerischer Umtriebe verdächtigte.

Von den jüngeren römischen Humanistengemeinschaften des spä-
ten 15. und frühen 16. Jahrhunderts widmeten sich die bekanntesten
der Pflege des Ciceronianismus und der neulateinischen Dichtung.34

In Rom wurde der reine Ciceroniasmus noch nachdrücklicher betont
als in anderen Zentren; darin trafen sich die Bedürfnisse der päpstli-
chen Kanzlei mit den Neigungen der Humanisten. Einen Höhepunkt
erreichte diese Strömung mit den streng ciceronianisch gesinnten Hu-
manisten Pietro Bembo († 1547) und Jacopo Sadoleto († 1547), die als
Sekretäre Leos X. großen Einfluss an der Kurie erlangten. Bembo, der
dem Venezianer Adel entstammte, betätigte sich auch als Geschichts-
schreiber und stieg zum Kardinal auf. In seinem einflussreichen
Hauptwerk Prose della volgar lingua legte er 1525 eine Grammatik und
Stiltheorie der italienischen Literatursprache vor. Als klassische Vorbil-
der, die im Italienischen nachzuahmen seien, etablierte er Petrarca für
die Lyrik und Boccaccio für die Prosa.

Im Königreich Neapel lebte der Humanismus von der Gunst der
Könige.35 Die humanistische Hofgeschichtsschreibung diente der Ver-
herrlichung der regierenden aragonischen Dynastie. Schon König Ro-
bert von Anjou (1309–1343) hatte sich von Petrarca zu Bildungsbemü-
hungen anregen lassen und hatte eine Bibliothek angelegt, aber erst Al-

34 Asmuth, B.: Der Humanismus in den Niederlanden, besonders bei Erasmus und
Lipsius. In: Humanismus in Europa. Heidelberg 1998, , S. 111–157, hier S. 128

35 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55–108, S. 73

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

25

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


fons V. von Aragón (Alfons I. von Neapel, 1442–1458), der glanzvollste
Mäzen unter den damaligen Fürsten Italiens, machte den Humanismus
in Neapel heimisch. Er bot Humanisten, die sich durch ihr kühnes und
herausforderndes Auftreten anderswo missliebig gemacht hatten, in
seinem Reich eine Wirkensstätte. Zu seinen Günstlingen gehörte Valla,
der zeitweilig im Königreich Neapel lebte und unter Alfons’ Schutz
heftige Angriffe gegen Klerus und Mönchtum richten konnte. Dort
vollbrachte Valla auch seine bekannteste wissenschaftliche Leistung: Er
entlarvte die Konstantinische Schenkung, eine angebliche Schenkungs-
urkunde Kaiser Konstantins des Großen für Papst Silvester I. als mit-
telalterliche Fälschung.36

In Neapel verfasste Valla auch die Elegantiarum linguae Latinae li-
bri sex („Sechs Bücher über die Feinheiten der lateinischen Sprache“),
ein für die Normierung des humanistischen Lateins grundlegendes
Stilhandbuch, in dem er die Vorzüge der lateinischen Sprache detail-
liert beschrieb. Auch Antonio Beccadelli, der sich mit seiner für dama-
lige Verhältnisse sensationellen erotischen Dichtung in kirchlichen
Kreisen verhasst gemacht hatte, durfte sich in Neapel betätigen. Um
ihn bildete sich ein lockerer Kreis von Humanisten, der (in einem wei-
ten Sinn des Wortes) als „Akademie von Neapel“ bezeichnet wird.37

Alfons’ Sohn und Nachfolger Ferdinand I. (1458–1494) setzte die
Förderung des Humanismus fort und errichtete an der Universität vier
humanistische Lehrstühle. Der eigentliche Gründer der Akademie
wurde Giovanni Pontano († 1503), einer der bedeutendsten Dichter
unter den Humanisten; nach ihm wird sie Accademia Pontaniana ge-
nannt.

Sie zeichnete sich durch besondere Offenheit und Toleranz und
eine breite Vielfalt von Ansätzen und Forschungsgebieten aus und
wurde zu einem der einflussreichsten Zentren des geistigen Lebens in
Italien. Aus Neapel gebürtig war der berühmte Dichter Jacopo Sanna-
zaro († 1530), der am Hof und in der Akademie wirkte; er setzte Pon-
tanos Tradition fort. Die Akademie konnte nach Pontanos Tod unter

36 Šmahel, F.: Die Anfänge des Humanismus in Böhmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Reforma-
tion, Köln 1996, S. 189–214, hier S. 195

37 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 104

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

26

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Pietro Summonte ihren Rang zunächst bewahren, doch in den dreißi-
ger Jahren des 16. Jahrhunderts setzte der Niedergang ein; 1542 wurde
sie geschlossen.

Das Herzogtum Mailand, zu dem auch die Universitätsstadt Pavia
gehörte, bot unter der Herrschaft des Hauses Visconti (bis 1447) dem
Humanismus in der herzoglichen Kanzlei und an der Universität von
Pavia einen Nährboden; ansonsten mangelte es an Impulsgebern.
Mehr als anderswo stand in Mailand die Rolle der Humanisten als
Propagandisten im Dienst des Herrscherhauses im Vordergrund. In
diesem Sinne waren Antonio Loschi, Uberto Decembrio und dessen
Sohn Pier Candido Decembrio am Hof tätig.

In der Republik Venedig war der Humanismus von den Zielen und
Bedürfnissen des dort herrschenden Adels abhängig.38 Erwünscht wa-
ren Stabilität und Kontinuität, nicht die anderswo üblichen Gelehrten-
fehden und Polemik gegen die scholastische Tradition. Die humanisti-
sche Produktion war im 15. Jahrhundert zwar beachtlich, entsprach
aber nicht dem politischen und wirtschaftlichen Gewicht des venezia-
nischen Staates. Vorherrschend war ein konservativer und konventio-
neller Grundzug; Gelehrte leisteten solide wissenschaftliche Arbeit,
doch fehlte es an originellen Ideen und anregenden Kontroversen. Die
Venezianer Humanisten waren Verteidiger des aristokratischen Sys-
tems der Stadt. Traditionelle Religiosität und Aristotelismus bildeten
eine starke Strömung. Ein hervorragender und typischer Repräsentant
des Venezianer Humanismus war Francesco Barbaro († 1454).

Zu den Faktoren, die den italienischen Humanismus beeinflussten,
gehört die Krise des byzantinischen Staates, die mit seinem Zusam-
menbruch im Jahre 1453 endete. Wegen des katastrophalen Verlaufs
der Auseinandersetzungen mit den vordringenden Türken suchten die
letzten byzantinischen Kaiser Unterstützung im Westen. Angesichts
der verzweifelten militärischen Lage ließen sie sich zu weitreichenden
kirchenpolitischen Zugeständnissen (Kirchenunion) herbei. Griechi-
sche Gelehrte kamen zeitweilig oder dauerhaft nach Italien, teils in po-
litischer bzw. kirchenpolitischer Mission, teils um den Humanisten
Griechischunterricht zu erteilen. Sie trugen zur philologischen Er-

38 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 81

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

27

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schließung und Übersetzung der griechischen Klassiker bei. Große
Mengen von Handschriften wurden von westlichen Sammlern bzw.
deren Beauftragten im Byzantinischen Reich vor dessen Untergang
aufgekauft.

Im Westen war eine Reihe von Werken griechischsprachiger Philo-
sophen schon im 13. Jahrhundert ins Lateinische übersetzt worden.
Diese spätmittelalterlichen Übersetzungen folgten gewöhnlich dem
starren Prinzip „Wort für Wort“ ohne Rücksicht auf die Verständlich-
keit, geschweige denn auf den Stil. Daher bestand dringender Bedarf
nach neuen fließend lesbaren Übersetzungen. Ein Großteil der griechi-
schen Literatur (darunter die Werke Homers, die meisten Dialoge Pla-
tons, Tragödie und Komödie) wurde erstmals durch humanistische
Übersetzungen und Textausgaben im Westen zugänglich.

Die Pionierrolle kam auch auf diesem Gebiet Florenz zu.39 Den
Anfang machte Manuel Chrysoloras, der 1396 als Lehrer der griechi-
schen Sprache und Literatur in Florenz eintraf. Er begründete die hu-
manistische Übersetzungstechnik und verfasste die erste griechische
Grammatik der Renaissance. Auf dem Konzil von Ferrara/Florenz ge-
hörten der byzantinischen Delegation, die 1438–39 mit den Konzilsvä-
tern verhandelte, bedeutende Gelehrte an.

Die italienischen Humanisten betätigten sich hauptsächlich als
Schriftsteller, Dichter und Altertumsforscher und orientierten sich da-
bei stets an ihren antiken Vorbildern.40 Daher liegen ihre Hauptleis-
tungen auf dem Gebiet der Literatur, der Altertumswissenschaft und
der Vermittlung antiker Bildungsgüter. Hinsichtlich der Qualität des
sprachlichen Ausdrucks im Lateinischen setzten die Humanisten neue
Maßstäbe, die über ihr Zeitalter hinaus gültig blieben. Auch für die
Etablierung des Italienischen als Literatursprache war ihre philologi-
sche und schriftstellerische Tätigkeit richtungweisend. Zahlreiche bis-
her verschollene literarische Werke und Geschichtsquellen aus der An-
tike wurden entdeckt und der Öffentlichkeit zugänglich gemacht.41

39 Schmidt, M./Wendland, M. (Hrsg.): Der wunderbare florentinische Geist. Einbli-
cke in die Kultur und Ideengeschichte des Rinascimento, Karlsruhe 2011 , S. 34ff

40 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55–108, hier S. 58

41 Augustijn, C.: Humanismus, Göttingen 2003, S. 79

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

28

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Die klassische Altertumswissenschaft wurde begründet; sowohl
die Philologie als auch die Geschichtsforschung einschließlich der Ar-
chäologie empfingen richtungweisende Impulse und erhielten ihre für
die folgenden Jahrhunderte gültige Gestalt. Die Forderung nach Rück-
kehr zu den Quellen („ad fontes“), zum Authentischen, wurde zum
Ausgangspunkt für die Entstehung philologisch-historischer Wissen-
schaft im modernen Sinne. Sie wirkte sich auch auf die Theologie aus,
denn die humanistische philologische Vorgehensweise wurde auch auf
die Bibel angewendet. Diese Bibelforschung wird als Bibelhumanismus
bezeichnet. Mit dem Bibelhumanismus war meist eine polemische Ab-
wendung von der scholastischen Theologie verbunden.42

Dank den humanistischen Bildungsbestrebungen verbreiteten sich
die im Mittelalter noch äußerst seltenen Griechischkenntnisse, so dass
es erstmals seit dem Untergang der Antike im Westen möglich wurde,
die griechische Wurzel der europäischen Kultur in ihrer besonderen
Eigenart zu verstehen und zu würdigen.43 Dabei waren die Leistungen
der italienischen Humanisten und der in Italien tätigen griechischen
Gelehrten bahnbrechend. Im 16. Jahrhundert war der Unterricht in
griechischer Sprache und Literatur an den größeren west- und mittel-
europäischen Universitäten durch eigene Lehrstühle etabliert und an
vielen Gymnasien ein fester Bestandteil des Lehrplans. Daneben er-
wachte auch das Interesse an Hebräisch-Studien und an der Erfor-
schung orientalischer Sprachen und Kulturen sowie der altägyptischen
Religion und Weisheit.44

Die Leistung der italienischen Humanisten bei der Entdeckung
verschollener antiker Werke wird nicht durch den Umstand geschmä-
lert, dass die von ihnen vor allem in Klosterbibliotheken gefundenen
Klassikerhandschriften zum weitaus größten Teil mittelalterliche Ab-
schriften bzw. Abschriften von Abschriften waren. Antike Handschrif-
ten waren sehr selten, da nur wenige die Wirren der Spätantike über-
standen hatten. Fast alles antike Schrifttum, das erhalten geblieben ist,

42 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 93

43 Landfester, M. (Hrsg.): Renaissance-Humanismus. Lexikon zur Antikerezeption,
Darmstadt 2014, S. 38

44 Böhme, G.: Bildungsgeschichte des europäischen Humanismus, Darmstadt 1986,
S. 76

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

29

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


wurde durch die Abschreibtätigkeit der von den Humanisten verachte-
ten mittelalterlichen Mönche gerettet.

Den Humanisten war eine grundlegende Schriftreform zu verdan-
ken. Schon Petrarca trat für eine Schrift ein, die „genau gezeichnet“
und „deutlich“ ist, nicht „ausschweifend“ und „schwelgerisch“, und die
nicht die Augen „reizt und ermüdet“.45 Die im Spätmittelalter üblichen
gebrochenen Schriften missfielen den italienischen Humanisten. Die
Alternative, für die sie sich entschieden, die Humanistenschrift, ist
nicht etwa aus einer antiken Schriftart entwickelt worden, sondern
durch Nachahmung der frühmittelalterlichen karolingischen Minuskel
entstanden, in der viele der gefundenen Handschriften antiker Werke
geschrieben waren. Schon im 13. Jahrhundert nannte man die karolin-
gische Minuskel littera antiqua („alte Schrift“).

Coluccio Salutati und vor allem Poggio Bracciolini trugen maß-
geblich zur Gestaltung der humanistischen Minuskel bei, die ab 1400
eine Form annahm, aus der dann im Buchdruck die Antiqua hervor-
ging.46 Niccolò Niccoli entwickelte die humanistische Kursive, auf der
die moderne Schreibschrift fußt. Sie wurde 1501 von Aldus Manutius
in den Buchdruck eingeführt und wird dort wegen ihres italienischen
Ursprungs im Englischen italic, im Französischen italique genannt.

In ihrer eigenen Epoche wurden die Humanisten hauptsächlich
von streng kirchlich orientierten Kreisen kritisiert. Manchen von ih-
nen wurde vorgeworfen, nicht im Glauben verwurzelt zu sein, kirchli-
che Vorschriften zu missachten, Epikureer, Heiden oder gottlos zu sein,
ein ausschweifendes und unsittliches Leben zu führen, Homosexualität
zu billigen oder gar zu praktizieren und die Jugend zur Lektüre eroti-
scher Literatur zu verleiten. In der Moderne richtet sich die Aufmerk-
samkeit auf andere Aspekte, die als Schwächen der humanistischen
Bewegung erscheinen. Dabei geht es vor allem um folgende in Huma-
nistenkreisen verbreitete Phänomene:
– Sehr viele Humanisten legten ein übersteigertes Selbstbewusstsein

an den Tag, nutzten ihre Bildung und Formulierungskunst zu einer

45 Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305–367, hier S. 323

46 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55–108, hier S. 82

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

30

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


oft maßlos wirkenden Schmeichelei und waren auch selbst für
Schmeichelei empfänglich. Sie arbeiteten für ihren eigenen Ruhm
und Nachruhm, die literarische „Unsterblichkeit“. Humanistisches
Geltungsbedürfnis zeigte sich beispielsweise im Drang nach der
Dichterkrönung mit dem Dichterkranz.

– Viele Humanisten waren opportunistisch gesinnt, ihre Unterstüt-
zung für ihre Gönner war käuflich. Ihre rhetorischen und dichteri-
schen Fähigkeiten stellten sie in den Dienst derjenigen, die das ho-
norieren konnten. In den Konflikten, in denen sie Partei ergriffen,
waren sie leicht durch verlockende Angebote zum Frontwechsel zu
bewegen. Sie meinten, mit ihrer Beredsamkeit die Entscheidung
über den Ruhm und Nachruhm eines Papstes, Fürsten oder Mä-
zens in der Hand zu haben, und spielten diese Macht aus.

– Untereinander waren die Humanisten oft zerstritten. Mit Invekti-
ven (Schmähschriften) fielen sie hemmungslos übereinander her,
manchmal aus nichtigem Anlass. Auch führende, berühmte Huma-
nisten wie Poggio, Filelfo und Valla polemisierten maßlos und lie-
ßen am Gegner kein gutes Haar.

Diese Kritikpunkte betreffen allerdings nicht sämtliche italienischen
Humanisten. Es mangelt nicht an Gegenbeispielen.47

Der Humanismus verbreitete sich von Italien aus in ganz Europa.48

Viele ausländische Gelehrte und Studenten begaben sich zu Bildungs-
zwecken nach Italien und trugen dann die humanistischen Ideen in
ihre Heimatländer. Eine sehr wichtige Rolle spielten bei der Ausbrei-
tung der neuen Gedanken auch der Buchdruck und die lebhafte inter-
nationale Korrespondenz der Humanisten untereinander. Der intensi-
ve Briefwechsel förderte das Gemeinschaftsbewusstsein der humanisti-
schen Gelehrten. Auch die Konzilien (Konzil von Konstanz 1414–
1418, Konzil von Basel/Ferrara/Florenz 1431–1445), die zu vielfältigen
internationalen Begegnungen führten, begünstigten den Siegeszug des
Humanismus.

Die Aufnahmebereitschaft für die neuen Ideen war in den einzel-
nen Ländern sehr verschieden. Dies zeigte sich an der unterschiedli-

47 Troje, H. E.: Humanistische Jurisprudenz. Studien zur europäischen Rechtswissen-
schaft unter dem Einfluß des Humanismus, Goldbach 1993, S. 43ff

48 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 27f

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

31

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


chen Geschwindigkeit und Intensität der Rezeption humanistischer
Impulse und auch darin, dass in manchen Regionen Europas nur be-
stimmte Teile und Aspekte des humanistischen Gedankenguts und Le-
bensgefühls auf Resonanz stießen. Mancherorts war der Widerstand
konservativer, kirchlich orientierter Kreise stark. Unterschiedlich wa-
ren auch die Bevölkerungsteile, die in den einzelnen Ländern als Trä-
ger einer humanistischen Bewegung in Betracht kamen. So hatte sich
der Humanismus regionalen Gegebenheiten und Bedürfnissen anzu-
passen und länderspezifische Widerstände zu überwinden. Verschie-
dentlich verband sich humanistische Geschichtsschreibung und Ge-
schichtsforschung mit nationalen Bestrebungen in den einzelnen Län-
dern.

Im deutschen Sprachraum verbreiteten sich die humanistischen
Studien ab der Mitte des 15. Jahrhunderts, wobei überall das Vorbild
der Italiener maßgeblich war.49 Die literarischen Bestrebungen der Hu-
manisten nördlich der Alpen fußten auf den italienischen Mustern, die
nachgeahmt wurden. Eine Schlüsselrolle spielte der italienische Huma-
nist Enea Silvio de’ Piccolomini, der vor seiner Wahl zum Papst von
1443 bis 1455 als Diplomat und Sekretär König Friedrichs III. in Wien
tätig war. Er wurde zur Leitfigur der humanistischen Bewegung in
Mitteleuropa. Sein Einfluss reichte nach Deutschland, Böhmen und in
die Schweiz. In Deutschland galt er als stilistisches Vorbild und war bis
ins späte 15. Jahrhundert der einflussreichste humanistische Schrift-
steller.

In der Anfangsphase waren in erster Linie die Höfe und Kanzleien
die Zentren des Humanismus nördlich der Alpen. Einen wesentlichen
Beitrag zu seiner Ausbreitung leisteten Deutsche, die in Italien studiert
hatten und von dort antike und humanistische lateinische Texte mit-
brachten und im deutschen Sprachraum verbreiteten. Exemplarisch
zeigt sich diese Aneignung von Bildungsinhalten in der Textsammlung
des Thomas Pirckheimer. In Briefen und Reden pflegten die deutschen
Humanisten ihren neuen Kommunikationsstil.

Zu den Wortführern der humanistischen Bewegung in Deutsch-
land zählten damals die Historiker Johannes Aventinus (1477–1534)

49 Schmidt, P. G. (Hrsg.): Humanismus im deutschen Südwesten. Biographische Pro-
file, Sigmaringen 1993, S. 18f

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

32

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


und Jakob Wimpheling (1450–1528), der Philosoph, Gräzist Johannes
Reuchlin (1455–1522) und der Publizist Ulrich von Hutten (1488–
1523).50 Ulrich von Hutten war der profilierteste Repräsentant eines
kämpferischen politischen Humanismus; er verband humanistische
Gelehrsamkeit mit patriotischen Zielen und einem kulturpolitischen
Nationalismus. In der nächsten Generation nahm der Gräzist und Bil-
dungsreformer Philipp Melanchton (1497–1560) eine überragende
Stellung ein; er wurde Praeceptor Germaniae („Lehrmeister Deutsch-
lands“) genannt.51 Als Wissenschaftsorganisator prägte er die Schul-
und Universitätsorganisation im protestantischen Raum nachhaltig,
als Verfasser von Schul- und Studienbüchern wurde er für die Didaktik
wegweisend. Er beeinflusste Martin Luther im Sinne humanistischer
Werte.52

Die Wirren des Hundertjährigen Krieges hemmten die Entfaltung
des Humanismus, nach dem Ende der Kämpfe blühte er ab der Mitte
des 15. Jahrhunderts auf.53 Den Hauptbeitrag leistete zunächst der
Rhetoriklehrer Fichet, der in Paris die erste Druckerei einrichtete
und 1471 ein Rhetoriklehrbuch veröffentlichte.54 Fichets Schüler Ro-
bert Gaguin († 1501) setzte das Werk seines Lehrers fort und löste ihn
als führender Kopf des Pariser Humanismus ab. Viele italienische Hu-
manisten, die sich zeitweilig in Paris aufhielten, gaben wesentliche Im-
pulse.55

50 Meuthen, E.: Charakter und Tendenzen des deutschen Humanismus, in: Anger-
meier H. (Hrsg.): Säkulare Aspekte der Reformationszeit, München und Wien
1983, S. 217–276, hier S. 224

51 Kühlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des
deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tübingen 1982,
S. 52

52 Newald, R.: Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus, Berlin 1963,
S. 28

53 Ijsewijn, J.: The Coming of Humanism to the Low Countries, in: Oberman, H. A,
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 193–301, hier S. 223

54 Dresden, S.: The Profile of the Reception of the Italian Renaissance in France, in:
Oberman, H.A. (Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renais-
sance in the Mirror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 119–189, hier
S. 126

55 Desan, P. (Hrsg.): Humanism in Crisis. The Decline of the French Renaissance,
Ann Arbor 1991, S. 20f

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

33

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In England zeigten sich schon im frühen 14. Jahrhundert Ansätze
zu einem vorhumanistischen Denken im Milieu der Franziskaner.56

Der eigentliche Humanismus wurde aber erst im 15. Jahrhundert ein-
geführt. Dabei wirkte zunächst sowohl französischer als auch italieni-
scher, im späten 15. Jahrhundert auch burgundisch-niederländischer
Einfluss prägend. Ein bedeutender Förderer des Humanismus war
Herzog Humphrey von Gloucester (1390–1447). Im frühen 16. Jahr-
hundert wurde Erasmus zum überragenden Impulsgeber.57

An den Universitäten setzte sich – auch dank der Lehrtätigkeit ita-
lienischer Humanisten – im Lauf des 15. Jahrhunderts das humanisti-
sche Denken langsam gegen die scholastische Tradition durch, teils ge-
gen erbitterten Widerstand konservativer Kreise.58 Zugleich wurden
zahlreiche nichtkirchliche Bildungsanstalten (Colleges, Grammar
Schools) gegründet, die mit den alten kirchlichen Schulen konkurrier-
ten. Gegen Ende des Jahrhunderts und nach der Jahrhundertwende
kam es zu einem markanten Aufschwung des humanistischen Bil-
dungswesens. Zu den führenden Persönlichkeiten gehörte dabei der
Gelehrte John Colet (1467–1519), ein Freund des Erasmus, der in Itali-
en studiert hatte und als Schulgründer hervortrat. Der ebenfalls in Ita-
lien ausgebildete königliche Hofarzt Thomas Linacre († 1524) verbrei-
tete unter seinen Kollegen die Kenntnis der antiken medizinischen Li-
teratur. Linacres Freund William Grocyn († 1519) brachte den Bibel-
humanismus nach England.59 Der berühmteste Repräsentant des eng-
lischen Humanismus war der Staatsmann und Schriftsteller Thomas
Morus († 1535), der als königlicher Sekretär und Diplomat tätig war
und ab 1529 als Lordkanzler eine Führungsposition einnahm.60

56 Caspari, F.: Humanismus und Gesellschaftsordnung im England der Tudors, Bern
1988, S. 37

57 Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305–367, hier S. 311

58 Landfester, M. (Hrsg.): Renaissance-Humanismus. Lexikon zur Antikerezeption,
Darmstadt 2014, S. 86

59 Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305–367, hier S. 312

60 Schirmer, W. F.: Der englische Frühhumanismus. Ein Beitrag zur englischen Lite-
raturgeschichte des 15. Jahrhunderts, 2. Auflage, Tübingen 1963, S. 34

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

34

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Auf der Iberischen Halbinsel waren die gesellschaftlichen und bil-
dungsgeschichtlichen Voraussetzungen für eine Entfaltung des Huma-
nismus wesentlich ungünstiger als in Frankreich und Mitteleuropa.61

Daher konnte der Humanismus dort nur eine relativ bescheidene Gel-
tung erlangen. In Katalonien erleichterte die infolge der Expansions-
politik der Krone Aragon entstandene politische Verbindung mit Süd-
italien das Einströmen humanistischen Gedankenguts, doch kam es
nicht zu einer breiten Rezeption.

Die Übersetzung antiker Literatur in die Volkssprachen setzte
schon im 14. Jahrhundert ein. Juan Fernández de Heredia († 1396)
veranlasste Übertragungen von Werken bedeutender griechischer Au-
toren (Thukydides, Plutarch) ins Aragonesische. Unter den antiken la-
teinischen Schriften, die ins Spanische übersetzt wurden, standen mo-
ralphilosophische Werke im Vordergrund; insbesondere Seneca wurde
breit rezipiert. Am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts,
als die Katholischen Könige regierten, erlebte der Humanismus eine
(relative) Blütezeit.62 Der bedeutendste spanische Humanist war da-
mals der in Italien ausgebildete Rhetorikprofessor Elio Antonio de Ne-
brija († 1522), der mit seinem 1481 publizierten Lehrbuch Introductio-
nes Latinae die humanistische Reform des Lateinunterrichts voran-
trieb, ein lateinisch-spanisches und ein spanisch-lateinisches Wörter-
buch schuf und 1492 die erste Grammatik der kastilischen Sprache
veröffentlichte. 1508 wurde an der neuen, 1499 gegründeten Universi-
tät Alcalá ein dreisprachiges Kolleg (für Latein, Griechisch und Hebrä-
isch) eingerichtet.63

In Ungarn kam es schon früh zu einzelnen Berührungen mit dem
italienischen Humanismus.64 Die Kontakte wurden durch den Um-
stand begünstigt, dass das im Königreich Neapel regierende Haus An-
jou im 14. Jahrhundert lange auch den ungarischen Thron innehatte,
wodurch enge Beziehungen zu Italien entstanden. Unter König Sigis-

61 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55–108, hier S. 59

62 Ebd., S. 76
63 Ebd., S. 80
64 Ritoók-Szalay, A.: Der Humanismus in Ungarn zur Zeit von Matthias Corvinus, in:

Eberhard, W./Strnad, A.A: (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleu-
ropa vor der Reformation, Köln 1996, S. 157–171, hier S. 157ff

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

35

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


mund (1387–1437) waren in der ungarischen Hauptstadt Buda bereits
ausländische Humanisten als Diplomaten aktiv. Eine Schlüsselrolle bei
der Entstehung des ungarischen Humanismus spielte der italienische
Humanist Pietro Paolo Vergerio († 1444), der lange in Buda lebte. Vi-
tez’ Neffe Janus Pannonius († 1472) war ein berühmter humanistischer
Dichter.Vitez war einer der Erzieher des Königs Matthias Corvinus
(1458–1490), der zum bedeutendsten Förderer des Humanismus in
Ungarn wurde. Der König umgab sich mit italienischen und einheimi-
schen Humanisten und gründete die berühmte Bibliotheca Corviniana.

Im 16. Jahrhundert war Johannes Sylvester einer der prominentes-
ten Humanisten in Ungarn. Er zählte zu der Strömung, die sich an
Erasmus orientierte. Zu seinen Werken gehören eine ungarische Über-
setzung des Neuen Testaments und die Grammatica Hungaro-Latina
(„ungarisch-lateinische Grammatik“), die erste Grammatik der unga-
rischen Sprache.

In Böhmen begann eine zunächst noch sehr schmale und begrenz-
te Rezeption des italienischen Humanismus mit Johannes von Neu-
markt († 1380), dem Kanzler Kaiser Karls IV.65 Karl war ab 1347 König
von Böhmen und machte seine Residenzstadt Prag zu einem kulturel-
len Zentrum. Johannes bewunderte Petrarca, mit dem er eifrig korre-
spondierte. Auch Karls Hofdichter Heinrich von Mügeln war vom Hu-
manismus beeinflusst. Der Stil der kaiserlichen Kanzlei und literari-
scher Texte dieser Epoche war aber noch stark von der mittelalterli-
chen Tradition geprägt und nicht auf dem sprachlichen Niveau des
zeitgenössischen italienischen Humanismus.66

Im 15. und frühen 16. Jahrhundert waren die namhaftesten Reprä-
sentanten des böhmischen Humanismus der Diplomat Johannes von
Rabenstein oder Rabstein (Jan Pflug z Rabštejna, 1437–1473), der in
Italien studiert hatte und eine riesige Bibliothek anlegte, der ebenfalls
in Italien ausgebildete berühmte Dichter Bohuslav Hasištejnský z Lob-

65 Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Später Humanismus in der Krone Böhmen 1570–
1620, Dresden 1998, S. 42

66 Buck, A.: Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289–473 , hier S. 441

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

36

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


kovic (Bohuslaus Hassensteinius, 1461–1510).67 Der bedeutendste Hu-
manist Mährens war Augustinus Moravus (tschechisch Augustin Olo-
moucký, deutsch Augustin Käsenbrod, 1467–1513).68

Das Hauptanliegen des Humanismus war die Bildungs- und Wis-
senschaftsreform.69 Daher betrafen seine Nachwirkungen, soweit sie
unabhängig von den allgemeinen Nachwirkungen der Renaissance zu
betrachten sind, primär das Bildungswesen und den Wissenschaftsbe-
trieb. Große Errungenschaften waren die allgemeine Anhebung des
Bildungsniveaus auf dem Gebiet der sprachlichen und historischen Fä-
cher und die Herausbildung einer neuen stadtbürgerlichen Bildungs-
schicht. Im Zusammenwirken der Humanisten mit Fürsten und ande-
ren Mäzenen entstanden bedeutende Bibliotheken und Bildungsstätten.
In den zahlreichen Gelehrtengesellschaften wurden zukunftweisende
Formen des geistigen Austausches und der Zusammenarbeit ent-
wickelt.

An den Universitäten war der Humanismus im 15. Jahrhundert
noch weitgehend auf die „Artistenfakultät“ (Fakultät der artes libera-
les) beschränkt.70 Dort hatten aber auch Theologen, Juristen und Me-
diziner ein propädeutisches Studium zu absolvieren, bevor sie sich
ihren Fächern zuwenden konnten. Dadurch erreichte der humanisti-
sche Unterricht eine außerordentlich starke Breitenwirkung. Im 16.
Jahrhundert machte sich die humanistische Denk- und Arbeitsweise
zunehmend auch in den anderen Fakultäten geltend. In manchen Bil-
dungseinrichtungen trat neben einen fundamental verbesserten La-
teinunterricht das Studium des Griechischen und des Hebräischen.
Wegweisend war hierbei das Collegium trilingue („dreisprachige Kol-
leg“) in Löwen, das 1518 den Lehrbetrieb aufnahm.

Zu den führenden humanistischen Bildungstheoretikern gehörte
Pietro Paolo Vergerio († 1444), der Geschichtskenntnisse für noch

67 Šmahel, F.: Die Anfänge des Humanismus in Böhmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Reforma-
tion, Köln 1996, S. 189–214, hier S. 190ff

68 Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Studien zum Humanismus in den böhmischen
Ländern, Köln und Wien 1988, S. 36f

69 Alfred Noe u. a.: Humanismus. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Band 4,
Tübingen 1998, Sp. 1–80, hier Sp. 15

70 Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-
derts, Weinheim 1984, S. 34

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

37

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


wichtiger hielt als moralphilosophisches und rhetorisches Wissen. Vit-
torino da Feltre (1378–1446) und Guarino da Verona (1370–1460)
konzipierten und praktizierten eine vorbildliche „Reformpädagogik“.71

Die Humanisten, die sich mit der Theorie der Pädagogik auseinander-
setzen, formulierten in ihren einschlägigen Schriften das neue Bil-
dungsideal. Dabei gingen sie vom ersten Buch der Institutio oratoria
Quintilians und von der Plutarch zugeschriebenen Abhandlung „Über
die Kindererziehung“ aus.

Der bedeutendste Erziehungstheoretiker des 15. Jahrhunderts,
Maffeo Vegio, verfasste eine umfangreiche Darstellung der Moralpäd-
agogik.72 Er betonte die pädagogische Bedeutung der Nachahmung ei-
nes Vorbilds, die wichtiger sei als Belehrung und Ermahnung. Im
deutschen Sprachraum setzten sich vor allem Rudolf Agricola (†
1485), Erasmus von Rotterdam († 1536) und Jakob Wimpheling
(1450–1528) für die humanistische Pädagogik ein. Schrittweise wurde
das scholastische Schulwesen durch ein humanistisches ersetzt.73

Die humanistische Erziehung war gesamthaft milder und nach-
sichtiger als die mittelalterliche, was unter anderem auf den Einfluss
von Pseudo-Plutarchs Schrift „Über die Kindererziehung“ zurückzu-
führen ist.74 Die humanistischen Pädagogen betonten aber auch die
Schädlichkeit übermäßiger Nachsicht. Zu den wichtigsten Erziehungs-
mitteln gehörten der Appell an den Ehrgeiz und die Aufstachelung des
Wetteifers.

Da auch die Reformation auf ihre Art eine Rückkehr zum Ur-
sprünglichen und Authentischen anstrebte und die Scholastik be-
kämpfte, ergaben sich Übereinstimmungen mit humanistischen Zielen.
Die Idee einer Bildung, welche die Kenntnis der alten Sprachen in den
Mittelpunkt stellt, wurde auf evangelischer Seite von dem Humanisten
Philipp Melanchthon (1497–1560) formuliert und verwirklicht. Als

71 Böhme, G.: Bildungsgeschichte des europäischen Humanismus, Darmstadt 1986,
S. 48

72 Grafton, A./Jardine, L.: From Humanism to the Humanities. Education and the Li-
beral Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century Europe, Cambridge (Massachusetts)
1986, S. 37

73 Müller, G.: Mensch und Bildung im italienischen Renaissance-Humanismus. Vitto-
rino da Feltre und die humanistischen Erziehungsdenker, Baden-Baden 1984, S. 89

74 Müller, G.: Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen Renaissance.
Grundlagen – Motive – Quellen, Wiesbaden 1969, S. 48

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

38

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Praeceptor Germaniae („Lehrmeister Deutschlands“) wurde er zum
Organisator des evangelischen Schul- und Hochschulwesens.75

Ein prägendes Element war überall, sowohl in den fürstlichen und
städtischen Lateinschulen als auch in den Jesuitenschulen, die Vor-
herrschaft des Lateinischen und die starke Betonung der Beredsamkeit
(eloquentia) in dieser Sprache. Diesem Lernziel wurde die meiste Zeit
und Mühe gewidmet. Demgegenüber trat das Griechische und erst
recht das Hebräische stark zurück. An den Lateinschulen wurden ge-
wöhnlich höchstens die Anfangsgründe dieser beiden Sprachen ver-
mittelt. Vernachlässigt oder ganz missachtet wurden Mathematik, Na-
turwissenschaft, die Muttersprache und moderne Fremdsprachen. Ge-
schichte kam – trotz ihrer Hochschätzung seitens der Humanisten –
normalerweise nur im Rahmen des Lateinunterrichts vor.76

In Humanistenkreisen herrschte die Vorstellung, der literarischen
Erneuerung antiken Glanzes durch den Humanismus entspreche eine
parallele Wiederbelebung der Malerei nach einer dunklen Verfalls-
zeit.77 Als deren Pionier rühmte man Giotto, der die Malerei wieder in
ihre einstige Würde eingesetzt habe; seine Leistung galt als derjenigen
seines jüngeren Zeitgenossen Petrarca analog.

Große Anziehungskraft übte der Humanismus auf viele Künstler
aus, die mit Humanisten verkehrten.78 Von konkreten Auswirkungen
des Humanismus auf die bildende Kunst kann aber nur dort gespro-
chen werden, wo antike Ästhetiktheorie für das künstlerische Schaffen
bedeutsam wurde und die humanistische Berufung auf die Vorbild-
lichkeit der Antike auf Kunstwerke ausgedehnt wurde. Das war in der
Architektur besonders stark der Fall.79 Der maßgebliche Klassiker war
Vitruv, der in seinem Werk Zehn Bücher über die Architektur eine um-

75 Rüegg, W.: Humanistische Elitenbildung in der Eidgenossenschaft zur Zeit der Re-
naissance, in: Kauffmann, G. (Hrsg.): Die Renaissance im Blick der Nationen Eu-
ropas, Wiesbaden 1991, S. 95–133, hier S. 120

76 Witt, R. G.: ’In the Footsteps of the Ancients’. The Origins of Humanism from
Lovato to Bruni, Leiden 2000, S. 66

77 Kristeller, P.O.: Humanismus und Renaissance. Fink, München 1980, Band 2: Phi-
losophie, Bildung und Kunst, S. 98

78 Panofsky, E.: Die Renaissancen der europäischen Kunst. 3. Auflage, Frankfurt am
Main 2001, S. 31

79 Wittkower, R.: Grundlagen der Architektur im Zeitalter des Humanismus, Mün-
chen 1990, S. 37

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

39

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


fassende Architekturtheorie entwickelt hatte, die allerdings nur teilwei-
se der römischen Baupraxis seiner Zeit entsprach.

Folgenreich war aber die Intensität, mit der sich im 15. und im 16.
Jahrhundert in vielen kulturellen Zentren Italiens Humanisten und
Künstler mit Vitruv auseinandersetzten. Sie übernahmen seine Begrif-
fe, Ideen und ästhetischen Maßstäbe, so dass man von einem „Vitru-
vianismus“ in der italienischen Architektur sprechen kann. Der Huma-
nist und Architekt Fra Giovanni Giocondo veröffentlichte 1511 in Ve-
nedig eine vorbildliche illustrierte Vitruv-Ausgabe. In den folgenden
Jahren wurde Vitruvs Werk auch in italienischer Übersetzung zugäng-
lich. 1542 bildete sich in Rom die Accademia delle virtù, die sich der
Pflege des Vitruvianismus widmete. Zu den Künstlern, die Vitruv stu-
dierten, zählten der Architekt, Architektur- und Kunsttheoretiker Leon
Battista Alberti, Lorenzo Ghiberti, Bramante, Raffael und (während
seines Italienaufenthalts) Albrecht Dürer. Auch Leonardo da Vinci be-
zog sich in seiner berühmten Skizze der menschlichen Proportionen
auf Vitruv.

Man suchte nach Analogien zwischen den Prinzipien der bilden-
den Kunst und denen der Sprachkunst. Künstler, die sich mit Kunst-
theorie befassten, wie Lorenzo Ghiberti und Leon Battista Alberti, for-
derten eine wissenschaftliche Ausbildung des bildenden Künstlers in
allen Freien Künsten, also seine Integration in das humanistische Bil-
dungswesen. Alberti, der als Architekt eine zu gründende ideale Stadt
mit utopischen Zügen plante, verband seine architektonische Vision
mit einer Staatskonzeption.

Auch in der Malerei und Skulptur spielte die Rezeption der Antike
eine Schlüsselrolle:80

– neue Theorien entstanden in der Auseinandersetzung mit antiker
Kunstliteratur. Bahnbrechend waren die Abhandlungen von Leon
Battista Alberti De pictura („Über die Malkunst“) und De statua
(„Über das Standbild“). Albertis Malereischrift beeinflusste Leonar-
do da Vincis Trattato della pittura.

– Maler und Bildhauer studierten antike Werke und Formen, wobei
Musterbücher und im 16. Jahrhundert die Druckgraphik Kenntnis-

80 Panofsky, E.: Die Renaissancen der europäischen Kunst. 3. Auflage, Frankfurt am
Main 2001, S. 39

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

40

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


se vermittelten, soweit eigener Augenschein nicht möglich war. Die
Monumentalstatue des David von Michelangelo ist eines der Werke,
die von der Auseinandersetzung des Künstlers mit antiken Vorbil-
dern zeugen.

– Antike Motive wurden aufgegriffen und so dargestellt, dass von ih-
nen eine Botschaft in humanistischem Sinne ausging. So schuf der
Maler Raffael das Fresko Die Schule von Athen, das führende Per-
sönlichkeiten der antiken Kulturgeschichte mit Platon und Aristo-
teles im Mittelpunkt zeigt und die antike Wissenschaft und Philo-
sophie verherrlicht.

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

41

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Petrarca

Francesco Petrarca (1304-1374) gilt als eigentlicher Begründer des Hu-
manismus und zusammen mit Dante Alighieri und Boccaccio als einer
der wichtigsten Vertreter der frühen italienischen Literatur.81 Mit sei-
ner umfangreichen Briefliteratur, so die 24 Bücher der „Epistolae fami-
liares“ und die 17 Büchern der „Epistolae seniles“ aus dem Jahre 1361,
schuf er bahnbrechende Werke. Bedeutend sind auch die in Versen
verfassten „Epistolae metricae“ sowie die Bekenntnisschrift „De con-
temptu mundi“, die in Form eines fiktiven Dialogs zwischen dem
Dichter und dem heiligen Augustinus gehalten ist. Petrarcas lyrisches
Werk in italienischer Sprache ist von weltliterarischer Bedeutung mit
vielen Nachahmern bis in die heutige Zeit.

Die über viele Jahre entstandenen Gedichte fasste Petrarca selbst in
einer mehrfach umgestalteten Sammlung, deren letzte Fassung „Il can-
zioniere“ neben Kanzonen, Sestinen, Balladen und Madrigalen 317 So-
nette umfasst.82 Der Canzioniere gliedert sich in zwei Teile, die an die
lebende und an die verstorbene Geliebte Laura geschriebenen Gedich-
te. In dem in Terzinen verfassten Werk „Die Triumphe“ erscheinen
Liebe, Keuschheit, Tod, Ruhm, Zeit und Ewigkeit als allegorische Figu-
ren.

Ausgangspunkt für seine Geschichtsschreibung war das Vorbild
der Antike. Er versuchte, antike geschichtliche Beispiele auf die Gegen-
wart anzuwenden (viri illustres). Dabei wählte er die monographische
Form oder reflektierte über wichtige Ereignisse (res memorandae). Pe-
trarca verstand die Geschichte als Exemplum. Er nahm auf Moralvor-
stellungen beruhende Bewertungen vor. Geschichtsschreibung müsse
den Menschen ermuntern und ihm Beispiele für sein Handeln geben.

3 

81 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Über Prämissen, Antiaristotelis-
mus und „Neues Wissen“ von „De sui ipsius et multorum ignorantia“, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 19

82 Buck, A.: Petrarca, Darmstadt 1976, S. 56

43

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Er nahm keine Quellenkritik vor, sondern folgte der Quelle, die ihn
am meisten überzeugte.83

Sein Name liegt dem Phänomen des Petrarkismus zugrunde, der
eine bis ins 17. Jahrhundert verbreitete Richtung europäischer Liebes-
lyrik bezeichnet. Die für den Petrarkismus prägendsten Werke Petrar-
cas waren die Trionfi (1356) und der Canzoniere. Charakteristisch ist
vor allem die Sehnsucht und Liebesschmerz des im Dienst um die ver-
zaubernde unnahbare Frau sich verzehrenden Mannes. Sie stellen ins-
gesamt gesehen die einzigen seiner Texte in italienischer Sprache dar.84

Der Petrarkismus breitete sich während der Renaissance von Italien
über Spanien, Frankreich, England und Deutschland nahezu in ganz
Europa aus.85 Mit der Aufklärung kommt es zu einem Bruch der Pe-
trarkismusverwendung. Die Romantik entdeckt ihn jedoch wieder,
was zum zweiten Petrarkismus im 18.Jahrhundert führt. Einige Be-
standteile des Petrarkismus wirken bis heute nach.

Petrarca studierte Jura in Montpellier und Bologna. Er kehrte 1326
nach Avignon zurück. Das rechtswissenschaftliche Studium brach er
ab, erhielt die niederen Weihen und hatte sein neues Domizil in einem
Haus in Vaucluse. Petrarca wählte sich den Kirchenvater Augustinus
zu seinem Vorbild und versuchte, dessen Lebenswandel nachzueifern.
Als sein Vater starb, geriet Petrarca in wirtschaftliche Schwierigkeiten.
Am 6. April 1327 sah er eine junge Frau, die er Laura nannte und die
möglicherweise identisch war mit der damals etwa 16-jährigen und
jungverheirateten Laura de Noves. Ihr Eindruck wirkte derart stark auf
ihn, dass er sie als ideale Frauenfigur und dauerhafte Quelle seiner
dichterischen Inspiration zeitlebens verehrte, wohl wissend und akzep-
tierend, dass sie für ihn unerreichbar war.86 Als Dichter strebte er nach
Ruhm und Lorbeer (lat. laurus) und fand ein Mittel dazu in Laura. In
einem auf den 26. April 1336 datierten Briefs schildert Petrarca, wie er
zusammen mit seinem Bruder den Mont Ventoux in der Provence be-

83 Rauner, E.: Psalmi et orationes. Psalmen und Gebete. Lateinisch und deutsch,
Augsburg 2004, S. 13

84 Heitmann, K.: Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit, Köln u.
a. 1958, S. 37

85 Enenkel, K. A. E.: Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des frühneu-
zeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin u. a. 2008, S. 76

86 Buck, A. (Hrsg.): Über seine und viele anderer Unwissenheit, Hamburg 1995, S. 16

3 Petrarca

44

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


stieg. Als er oben angekommen war, betrachtete er die Landschaft und
wandte sich, angeregt durch ein zufällig aufgeschlagenes Wort aus den
Confessiones des Augustinus, sich selber und damit der radikalen Sub-
jektivität seiner Dichtung zu.

Das Zusammenfallen von Naturerlebnis und Rückwendung auf
das Selbst bedeutet eine geistige Wende, die Petrarca, das Bekehrungs-
erlebnis betreffend, in eine Reihe mit Paulus von Tarsus, Augustinus
und Jean-Jacques Rousseau stellt.87 Petrarca sah die Welt im Unter-
schied zu mittelalterlichen Vorstellungen nicht mehr als eine feindliche
und für den Menschen verderbliche, die nur Durchgangsstation in
eine jenseitige Welt ist, sondern sie besaß nun in seinen Augen eine ei-
gene Wertigkeit. Wie in der Landschaftsmalerei dieser Zeit klingt bei
Petrarca eine neue Natur- und Landschaftserfahrung an, bei der sich
ästhetische und kontemplative Sichtweisen miteinander verbinden. Ei-
nige Gelehrte sehen deswegen in der Besteigung des Mont Ventoux
einen kulturhistorischen Schlüsselmoment an der Schwelle vom Mit-
telalter zur Neuzeit.

Petrarca zog sich nach Reisen durch Frankreich, Belgien und
Deutschland nach Fontaine-de-Vaucluse bei Avignon zurück, wo er
von 1337 bis 1349 lebte und einen großen Teil seines Canzoniere
schrieb. 1341 wurde Petrarca auf dem Kapitol in Rom zum Dichter
(poeta laureatus) gekrönt. Zwischendurch ging er an den Hof des Kar-
dinals von Avignon, für acht Jahre war er Gesandter in Mailand. Das
letzte Jahrzehnt lebte er abwechselnd in Venedig und Arquà.

Petrarca gilt als eigentlicher Begründer des Humanismus und war
einer der größten Dichter Italiens. Er wollte die Antike als Ganzes wie-
derbeleben.88 Sein Canzoniere, ein Gedichtzyklus von 366 Gedichten,
darunter 317 Sonette, in denen er seine reine, ausdauernde Liebe zu
Laura besingt, der madonna angelicata, prägte inhaltlich und formal

87 Föcking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in „Canzo-
niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271–
297, hier S. 281

88 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Über Prämissen, Antiaristotelis-
mus und „Neues Wissen“ von „De sui ipsius et multorum ignorantia“, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 28

3 Petrarca

45

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


die europäische Lyrik der Renaissance (Petrarkismus).89 Als Hilfe zum
Verständnis des Canzoniere wird oft Petrarcas Traktat Secretum meum
angesehen. Dieser ganz im Stil seines großen Vorbildes Cicero abge-
fasste lateinische Dialog bietet auch einige interessante Anhaltspunkte
zu Petrarcas Persönlichkeit.

Von großer Bedeutung auch für die Musik waren seine Madrigale
als Textvorlagen sowohl für das Trecento-Madrigal wie auch das Ma-
drigal des 16. und 17. Jahrhunderts. Adrian Willaert und Cipriano de
Rore hatten sich für ihre schnell als musterhaft rezipierten Madrigale
der 1540er Jahre fast ausschließlich Petrarca-Sonette gewählt. Willaert
brachte 1559 seine Musica nova mit 22 Madrigalen auf Petrarca-Sonet-
te heraus. Luca Marenzio vertonte ebenfalls Petrarca. Claudio Monte-
verdi schrieb vier Petrarca-Madrigale. Franz Schubert setzte 1818 drei
Sonette Petrarcas in den Übersetzung von August Wilhelm Schlegel
und Johann Diederich Gries für Singstimme und Klavier.

Neu im Sinne eines Aufbruchs in die Renaissance war, dass Petrar-
ca den Menschen in den Mittelpunkt des Weltgeschehens rückt – im
Gegensatz zum mittelalterlichen Weltbild, in dem Gott als Weltenlen-
ker fest verankert war.90 Dieser Perspektivenwechsel beeinflusste die
Geschichte der Geschichtsschreibung.

Der Friedhof, den sich Petrarca als letzte Ruhestätte auserwählte,
wurde 1874 anlässlich der 500. Wiederkehr seines Todestages in einen
Platz umgestaltet, der 1965 mit Trachytplatten belegt wurde. Petrarcas
Sarkophag besteht aus Veroneser Marmor.

Nach Petrarca ist ein bedeutender Literatur-Preis benannt. Der
von Hubert Burda gestiftete Petrarca-Preis wurde von 1975 bis 1995
und wieder 2010 an zeitgenössische Dichter und Übersetzer vergeben
und soll an die Geschichte der Poesie erinnern. Eine Marmorherme
von Petrarca befindet sich neben solchen von Dante, Tasso und Ariost
im Dichterhain vor der Westseite des Schlosses Charlottenhof, auch
„Siam“ genannt. Die Hermen wurden von Gustav Blaeser geschaffen.

89 Föcking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in „Canzo-
niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271–
297, hier S. 277

90 Wien, M.: Über den Fürsten, Morderstedt 2005, S. 16

3 Petrarca

46

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In Arezzo wurde 1928 in unmittelbarer Nähe zum Duomo, im Park
Paseggio del Prato, ein Denkmal für den Sohn der Stadt errichtet.91

Der Petrarkismus ist eine Stilrichtung vornehmlich der Lyrik des
15.-17. Jahrhunderts, die in den Bereich der Nachahmungsliteratur
einzuordnen ist, d.h. die Autoren konzentrieren sich auf ein ästheti-
sches Vorbild und versuchen dieses entweder nachzuahmen (imitatio),
mit ihm in den Wettstreit zu treten (aemulatio) oder es zu überbieten
(superatio).92 Eine genauere Definition gestaltet sich auf Grund der
Heterogenität des Petrarkismus als sehr schwierig, allgemein handelt
es sich aber um ein vorwiegend literarisches Darstellungsrepertoire,
welches im Kern auf das Liebeskonzept Petrarcas zurückzuführen ist.

Die Trionfi sind eine Terzinendichtung, welche Petrarca nie voll-
endet hat. Das Werk besitzt keine Handlung im eigentlichen Sinne,
sondern die Darstellung wechselnder Visionen über das Schicksal der
Liebenden Petrarca und Laura. Keuschheit, Tod, Ruhm, Zeit, Ewigkeit
und Weisheit zeigen als allegorische Figuren in Visionen den Lieben-
den ihr mögliches Schicksal auf. Das Werk ist vor allem als Wiederauf-
nahme antiker Traditionen zu sehen und will beweisen, dass die Volks-
sprache (Italienisch) mit dem Latein wetteifern kann. Insbesondere bei
den Humanisten erfreuten sich die Trionfi größter Beliebtheit.

Der Canzoniere ist ein Gedichtszyklus mit insgesamt 366 Gedich-
ten, davon 317 Sonette, 29 Kanzonen, 9 Sestinen, 7 Balladen und 4
Madrigale. Der erste Teil ist „In vita di Madonna Laura“, der zweite „In
morte di Madonna Laura“ gewidmet. Petrarca selbst bewertete seine
volkssprachige Dichtung als minderwertige und jugendliche Spielerei-
en, gleichzeitig überarbeitete er Anordnung und Formulierung bis ins
hohe Alter hinein. Mit dem ersten Druck von 1470 wird der Canzonie-
re schließlich berühmt und verdrängt in kurzer Zeit das Interesse für

91 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Über Prämissen, Antiaristotelis-
mus und „Neues Wissen“ von „De sui ipsius et multorum ignorantia“, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 125f

92 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Über Prämissen, Antiaristotelis-
mus und „Neues Wissen“ von „De sui ipsius et multorum ignorantia“, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 76

3 Petrarca

47

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Petrarcas lateinische Dichtung. Der Canzoniere wird zur wichtigsten
Grundlage der petrarkistischen Nachahmungsbestrebungen.93

Es existieren verschiedene Forschungsansätze zur Einordnung des
Petrarkismus.94 In dieser Definition wird dies als Kunst- oder Litera-
turproduktion verstanden, welche unter direktem oder indirektem
Einfluss des Werkes von Petrarca steht. Problematisch bei diesem An-
satz ist, dass Petrarkisten späterer Jahrhunderte und anderer Länder,
selten tatsächlich Bezug auf Petrarca nehmen konnten. Ihnen standen
oft nur spätere italienische Petrarkisten als Grundlage der Nachah-
mung zur Verfügung. Diese führten ihrerseits jedoch schon Elemente
ein, welche sich nicht bei Petrarca finden lassen bzw. erfassten nicht
die gesamte Vielfalt Petrarcas Schaffens. Zum Beispiel finden Oxymora,
Parallelismen und Chiasmen sehr breite Verwendung durch die Petrar-
kisten, obwohl diese Stilmittel bei Petrarca eine untergeordnete Rolle
spielen. Zudem ist das imitatio-Prinzip insbesondere während des Hu-
manismus ein weit verbreitetes Konzept und keinesfalls ein Alleinstel-
lungsmerkmal des Petrarkismus.

Um den weitreichenden Begriff des Petrarkismus genauer fassen
zu können, wurde versucht, ein petrarkistisches System deutlich zu
machen.95 Das Problem ist dabei, wie ein solches System zu fassen ist,
da schon in Italien im 16.Jahrhundert mehrere solcher Systeme neben-
einander existieren und diese sich schwer voneinander trennen lassen
oder deutlich rekonstruierbar sind. Ein petrarkistisches System birgt
die Gefahr, Vorannahmen zu treffen, welche außergewöhnliche petrar-
kistische Texte ausschließen und somit eine vorgetäuschte Geschlos-
senheit des Systems zur Folge haben. Oft werden für den Petrarkismus
die Aufzählung bestimmter Stilmittel, sowie die Herausarbeitung der
Liebeskonzeption, der Unerreichbarkeit der Dame als Grundbausteine
genutzt. Es muss dabei bewusst sein, dass der Petrarkismus als System
lediglich ein idealtypisches Modell darstellt. Beachtet werden muss au-
ßerdem bei einer Betrachtung des Petrarkismus als System, dass inner-

93 Föcking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in „Canzo-
niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271–
297, hier S. 291

94 Heitmann, K.: Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit, Köln u.
a. 1958, S. 92ff

95 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 58

3 Petrarca

48

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


halb dieses Systems einzelne Stilmittel jeweils an einen konkreten In-
halt geknüpft sein können, also beispielsweise die Antithetik an die an-
tinomische Liebeskonzeption. Dies ist wiederum hilfreich bei der Her-
ausarbeitung des Systems als solchem. Stilmittel können sich somit an
ihrer Inhaltszuschreibung petrarkistisch einordnen lassen und gleich-
zeitig von parallel vorkommenden Systemen abgrenzen96.

Auch wenn deutlich geworden ist, dass der Petrarkismus schwer
als einheitlicher Begriff zu fassen ist, so gibt es dennoch zahlreiche
charakteristische Elemente petrarkistischer Lyrik. Grundlegende Über-
einstimmung bei allen petrarkistischen Dichtungen besteht im antino-
mischen Liebeskonzept. Dabei wird ein Widerspruch aufgebaut zwi-
schen der göttlichen Schönheit der Geliebten einerseits und ihrer Ab-
weisung des Liebenden andererseits. Die Geliebte führt einen ständi-
gen (Liebes-)Krieg gegen ihren Verehrer.97

Demgegenüber verharrt der Liebende in einem qualvollen Skla-
vendasein und versucht das Mitleid der Dame zu erwecken. Dabei
kann er darauf hinweisen, dass ihre Schönheit vergänglich sei und nur
durch seine Verse Unsterblichkeit erlangen könne. Vortragsort ist oft
die idyllische, zuhörende Natur, wo dem Dichter Nymphen, Tiere und
Bäume lauschen. Ergebnis der Zurückweisung können die Schmerzlie-
be (dolendi voluptas), der Selbstverlust oder auch Verderben und Tod
des Liebenden sein. Das Sonett ist die vorherrschende Gedichtform
des Petrarkismus. Bereits in Petrarcas Canzoniere sind 317 der 366 Ge-
dichte Sonette.98 Durch Martin Opitz wird im deutschen Petrarkismus
der Alexandriner vorherrschendes Versmaß. Die Beschreibung der
Dame erfolgt üblicherweise von oben nach unten, besonderes Augen-
merk erhält dabei die Beschreibung von Kopf und Gesicht. Das Schön-
heitsideal ist geprägt von der tradierten Christusvorstellung (blond,
schwarzäugig, engelhaft). Charakteristisch insbesondere für den deut-
schen Petrarkismus ist die Konzentration auf einen Körperteil der Ge-
liebten.

96 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 89
97 Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen

Subjekts, Göttingen 2009, S. 78
98 Föcking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in „Canzo-

niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271–
297, hier S. 294

3 Petrarca

49

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Es kann hier nur eine grobe Aufzählung der Stilmittel vorgenom-
men werden, die besonders prominent für den Petrarkismus sind. Die
häufige Verwendung von Antithesen und Oxymora stellen eines der
charakteristischsten Merkmale des Petrarkismus dar. Die Motive
sind:99

– Abweisung des Verehrers: Die Dame ist kalt wie Eis; hartherzig.
– Spiegelmotivik: Die Dame schaut in den Spiegel und weist damit

den Verehrer zurück.
– Fetisch-Motivik: Die Ehrerbietung von Objekten der Geliebten

kann Ausweg oder Ersatz für den Liebenden sein, ihn vor dem Lie-
bestod retten, was mitunter zu fetischisierenden Ansätzen führt.

– Antike Motive: Der Liebesgott Amor/Eros/Cupido verschießt Lie-
bespfeile; die Geliebte wird mit der Schönheitsgöttin Venus vergli-
chen.

– Namenssymbolik: Petrarca spielt in seinem Canzoniere mit der
Verwendung des Namens seiner angebeteten Laura in verschiede-
nen Wortfiguren.

– Liebeskrankheit: Dieses Motiv wurde übernommen aus der ovidi-
schen Tradition der Liebesklage, verbunden mit arabischer Lyrik,
sowie dem provenzalischem Minnesang und nach Petrarca schließ-
lich zu einem weiteren Kennzeichnen des Petrarkismus.

Die häufig vorkommenden Metaphern sind Liebeskriegtopos, Schiff-
fahrtsmetapher und die Lichtmetaphorik: Hitze/Kälte, Flamme und
Eis, Sterne. Der Körper der Geliebten wird gewöhnlich mit einem Ka-
talog von Naturmetaphern beschrieben. Diese gehen auf die mittelal-
terliche Dichtung zurück.

Es ist naheliegend, dass Petrarca seine ersten Nachahmer in Italien
findet.100 Erste Zentren des Petrarkismus sind Florenz und Padua.
Einen wirklichen Durchbruch hat der Petrarkismus aber erst im
15.Jahrhundert mit dem petrarchismo cortigiano, welcher durch eine
besondere Betonung der Sinnlichkeit sowie der höfischen Situation ge-
kennzeichnet ist. Die verwendeten Metaphern werden schon hier
durch umfangreiche Naturmotive gekennzeichnet. Der Petrarkismus

99 Foscolo, U.: Essays über Petrarca, Tübingen 2006, S. 73ff
100 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 92

3 Petrarca

50

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


geht schließlich in den Marinismo, eine italienische Form des Barock,
über.

Die neapolitanischen Quattrocentisten Serafino, Cariteo und Te-
raldeo nehmen gegen Ende des 15. Jahrhunderts als erstes Petrarca auf.
Der Petrarkismus wird besonders rhetorisch und in scherzhafter Weise
genutzt. Petrarcas Liebeskonzept wird lediglich als Rahmen übernom-
men, während die formalen und inhaltlichen Elemente in Anlehnung
an die antike Liebesdichtung erweitert werden.101

Pietro Bembo kodifiziert in Ablehnung der Quattrocentisten zu
Beginn des 16.Jh. Petrarca und ahmt ihn nach, was den Petrarkismus
schließlich weit verbreitet.102 Bembo veröffentlicht wichtige kommen-
tierte Auflagen von Petrarcas Werken und verfässt theoretische und
systematische Abhandlungen zum Thema (Regn). Er schafft eine erns-
te, platonische Liebeskonzeption. Der Bembismus stellt von den
1530er bis `70er Jahren den Höhepunkt des italienischen Petrarkismus
dar. Um 1550 werden in Süditalien die Regeln Bembos mit dem eroti-
schen Diskurs des ersten Petrarkismus verbunden. Neben Constanzo,
Tansillo und Rote tritt schließlich Marino in Erscheinung, welcher sei-
ne besonders expliziten erotischen Bilder in petrarkistische Sprache
kleidet.

Ab 1504 gehören Sizilien und Neapel zu Spanien, ein Übergreifen
des italienischen Petrarkismus nach Spanien ist unter diesen Umstän-
den naheliegend. Die erste Generation des spanischen Petrarkismus
bildet nach einigen Vorläufern Juan Boscán Almogáver. Wichtigste
Vertreter der zweiten Generation(1534-1580) sind Herrera sowie Fray
Luis de León. Daran schließt die dritte Generation mit Lope de Vega,
Góngora und Quevedo an. Sie lösen sich schließlich von der bembisti-
schen Mode und nähern sich dem präbarocken Quattrocentismus an.

Der französische Petrarkismus hatte gute Voraussetzungen durch
die Troubadour-Tradition und einen regen Künstler-Austausch mit
Italien. Auch hier unterscheidet man drei Phasen: Lyoneser Dichter-
schule: um 1550, Vertreter: Maurice Scève, Louise Labé, Pernette du
Guillet. Charakteristisch ist hier die Übernahme platonischer Züge.

101 Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Göttingen 2009, S. 92

102 Enenkel, K. A. E.: Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des früh-
neuzeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin u. a. 2008, S. 87

3 Petrarca

51

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In England griff Geoffrey Chaucer als erster englischer Dichter Pe-
trarca auf, als er einige von dessen Versen in seinem Werk Troilus and
Criseyde einbrachte. 120 Jahre später schufen schließlich Thomas
Wyatt und Henry Frederick Howard, Earl of Surrey, die Grundlagen
für den englischen Petrarkismus.103 Wyatt übertrug einige von Petrar-
cas Sonetten, sowie auch italienische Gedichtformen. Während die
Hochphase des Petrarkismus in Italien, Frankreich und Spanien paral-
lel abläuft und ähnliche Merkmale aufweist, hinkt England etwas hin-
terher. Erst gegen Ende des 16.Jahrhundert, während der Regierungs-
zeit Elizabeth I., beginnt hier eine größere Verbreitung. Hauptvertreter
sind Thomas Watson (Hecatopathia 1582), Philip Sydney (Astropel
and Stella, 1591), Edmund Spenser (Amoretti, 1591) und William
Shakespeare (Sonnets, 1598).

Dieser kurze Blick über den deutschen Horizont hinaus zeigt vor
allem eins: bevor der Petrarkismus in Deutschland größere Berühmt-
heit erlangt, ebbt er in anderen Teilen Westeuropas bereits wieder
ab.104

Liebeslyrik wurde in Deutschland freilich nicht erst durch den Pe-
trarkismus erfunden. Bei den Troubadours, bzw. in der Minnelyrik
sind hinsichtlich Thema und Motivik (Unerreichbarkeitstopos usw.)
Vorläufer zu erkennen.105 Bereits vor 1430 erscheint die erste Über-
setzung von Petrarcas De remediis utriusque fortunae (Von den Heil-
mitteln gegen Glück und Unglück) in Deutschland, sie bleibt jedoch
ohne umfangreiche Rezeption. Über 100 Jahre später gelangen über
die neulateinische Dichtung (z.B. Julius Caesar Scaliger) petrarkisti-
sche Motive zuerst ins Deutsche. Melissus vermittelt in den 1570ern
durch seine Beziehungen mit den Humanisten in Frankreich und Itali-
en den Petrarkismus in deutschen Landen. Auch Weckherlin war
durch seine Reisen nach Frankreich und Italien vom Petrarkismus be-
einflusst und verarbeitete ihn zum Beispiel in seinem Buhlereyen Zy-
klus.

103 Foscolo, U.: Essays über Petrarca, Tübingen 2006, S. 79
104 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,

Leiden u. a. 2006, S. 109
105 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in

Literatur, Kunst und Musik, Tübingen 2006, S. 33

3 Petrarca

52

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Auch wenn Martin Opitz (1597-1639) nicht der erste deutsche Pe-
trarkist ist, so kann man dennoch sagen, dass er den Petrarkismus in
Deutschland zum Durchbruch bringt. Im Buch von der deutschen
Poeterey heißt es „Petrarquiser, das ist/wie Petrarcha buhlerische re-
den brauchen“. Er zitiert dabei den französischen Petrarkisten Rons-
ard.106 Opitz übersetzt lediglich zwei Sonette Petrarcas. Um die Eben-
bürtigkeit der deutschen Sprache zu verdeutlichen, entfernt sich Opitz
von der Vorlage und vermengt den Petrarkismus mit neulateinischer
Motivik und bürgerlich-moralischen Auffassungen. Zudem wendet
Opitz seine Versreform auf die petrarkistischen Gedichte an und
macht so aus ihnen moderne Sonette. Dabei muss beachtet werden,
dass Opitz zwar Petrarca als muttersprachlichen Dichter schätzte und
lobte, die Motivik des Petrarkismus jedoch von Petrarcas Nachfolgern
in Italien, den Niederländern und den Neulateinern ableitete.107

Offenbar waren Opitz Ernst Schwabe von der Heydes Petrarca-
übersetzungen geläufig, da er diesen bereits 1617 in seinem „Aristar-
chus sive de contemptu linguae Teutonicae“ zitiert. Doch nicht nur von
der Heide, auch die niederländische Dichtung vor allem Heinsius‘ be-
einflusst ihn.108 Opitz‘ Petrarcaübersetzung ruft in der Folge eine um-
fangreiche Nachahmung, aber auch Parodien hervor, als erstes wird er
nachgeahmt von Tscherning und Titz.

Martin Opitz hat einen großen Einfluss auf die deutsche Lyrikpro-
duktion, so auch auf Paul Fleming (1609-1640).109 Zunächst be-
schränkt sich Fleming auf eine strikte Nachahmung der Vorgaben
Opitz‘, später löst er sich jedoch davon und findet seinen eigenen, ein-
fachen, liedhaften Stil. Neben Opitz waren aber auch Heinsius, Guari-
ni, Grotius und Scaliger Vorbilder Flemings. Er kombiniert verschiede-
ne Formen und bildet aus diesen seine eigene Ausdrucksweise. Cha-
rakteristisch für Flemings petrarkistische Lyrik sind seine Übertrei-
bungen und Renaturalisierungen von Metaphern. Fleming mischt pe-

106 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 96
107 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in

Literatur, Kunst und Musik, Tübingen 2006, S. 36
108 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,

Leiden u. a. 2006, S. 114
109 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in

Literatur, Kunst und Musik, Tübingen 2006, S. 59

3 Petrarca

53

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


trarkistische und antipetrarkistische Züge, teilweise sogar innerhalb ei-
nes Gedichtes. Das mythische Liebeskonzept wird dabei oft aufgebro-
chen durch die Darstellung der erfüllten Liebe, die Dame bleibt für die
Akteure in Flemings Lyrik nicht unerreichbar. Anstelle von Qual tritt
der Liebesgenuss, eine feste Bindung. Der Selbstverlust wird durch ge-
genseitige Treue aufgehoben. Sogar das Herz, welches gewöhnlich im
Petrarkismus mit Unbeständigkeit verbunden wird, erhält bei Fleming
eine gegenteilige Bedeutungszuschreibung. Charakteristisch für Fle-
ming ist der Einfluss des frühneuzeitlichen Stoizismus. Dies erscheint
insofern paradox, da der Stoizismus mit seiner Abkehr von affektge-
steuerten, unsteten Menschenbild dem Petrarkismus entgegenstand.
Gleichzeitig ist eine Zuwendung zum Stoizismus schon für Petrarca
selbst nachweisbar (z.B. in den „De remediis utriusque fortunae“); oft
tritt der affektiven Betroffenheit die Vernunft gegenüber. Fleming lässt
sich damit in einer Traditionsreihe mit den französischen Petrarkisten
du Bellay und Ronsard einordnen. Durch die Schlichtheit seines Aus-
drucks bewegt sich Flemings Stil allerdings näher an Petrarca als zum
Beispiel die galante Lyrik. Später schließt sich Fleming allerdings der
volkstümlichen Tradition an und löst sich so vom Petrarkismus.110

Ein weiterer Vertreter war Christian Hoffmann von Hoffmanns-
waldau (1616-1679).111 Christian Hoffmann von Hoffmannswaldaus
Dichtung, überliefert in der Anthologie Benjamin Neukirchs „Herrn
von Hoffmannswaldau und anderer Deutschen auserlesener und
bißher ungedruckter Gedichte“ aus dem Jahre 1695, gilt als Grundstein
für deutsche galante Lyrik. Die galante Lyrik fand ihren Ursprung in
Frankreich zwischen 1650 und 1670, Hoffmannswaldaus Lyrik setzte
dieser eine deutsche Variante entgegen, welche aber durch die Neu-
kirchsammlung erst im 18. Jahrhundert in großem Rahmen von den
Literaten aufgegriffen wurde. Im Gegensatz zur höfisch geprägten
französischen Galanterie tritt die deutsche schäferlich und säkular
auf.112

110 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 101
111 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,

Leiden u. a. 2006, S. 121
112 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in

Literatur, Kunst und Musik, Tübingen 2006, S. 78ff

3 Petrarca

54

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Hoffmannswaldau kam während seiner schulischen Ausbildung in
Breslau und Danzig in Kontakt mit Martin Opitz‘ sprachlichen Re-
formbestrebungen. Seine Freundschaft zu Andreas Gryphius wirkte
sich ebenfalls auf seinen Stil aus. Während einer Bildungsreise lernte er
nicht nur die preziös-galante Dichtung Frankreichs, sondern auch die
spielerisch kunstvolle Schreibart des Italieners und Petrarkisten Mari-
no kennen. Hoffmannswaldaus Lyrik ist geprägt von einem affekt-
freundlichen, neuplatonischen Charakter, greift also antike Formen
wieder auf. Stilistisch orientiert er sich an Giambattista Marino, einem
Petrarkisten des 15.Jahrhunderts aus Neapel.

Hoffmannswaldau gilt als Gründer der „Zweiten Schlesischen
Schule“, welche in sprachlichem und stilistischem Kontrast zur „Ersten
Schlesischen Schule“ um Martin Opitz stand.113 Den galanten Petrar-
kismus zeichnet seine sexuelle Anstößigkeit und Explizitheit aus. Se-
xualität wird als naturgegeben begriffen, womit man sich gegen die zö-
libatäre Überzeugung des Katholizismus wandte. Dieser wird denn
auch wiederholt satirisch vorgeführt. Interessanterweise treten Bezüge
auf die Ehe trotz explizit benannter Sexualität sehr in den Hintergrund.
Die Rolle der Frau erfährt in der galanten Lyrik eine Veränderung.
Während sie bislang noch als unerreichbar und nahezu göttlich be-
schrieben wurde, wird sie nun stärker in die Handlung einbezogen.
Die idealisierte Frauenliebe wird aufgebrochen und damit auch die
klassischen petrarkistischen Geschlechterkonstellationen.

Das Grundkonzept ist die Werbung eines Liebenden um die Gunst
seiner Geliebten. Er soll ihr Herz erweichen, aber gleichzeitig den Tag
genießen. Die typische barocke Metaphorik spart auch Hoffmanns-
waldau nicht aus, die Verarbeitung des Dreißigjährigen Krieges und ei-
gener Erlebnisse lässt er jedoch im Gegensatz zu Barockdichtern wie
Gryphius außen vor. Memento Mori, Carpe Diem, Vanitas und die Be-
handlung der „Welt“ treten deutlich in den Gedichten hervor.114 Hoff-
mannswaldaus Lyrik sticht besonders durch ihre ausgeklügelten Wort-
spiele, umfangreichen Wortschatz, eine insgesamt ausladende bis para-
doxe Metaphorik und besonders pompöse und durch Epitheta ausge-
schmückte Sprache hervor. Die Schönheit der Frau soll genutzt wer-

113 Ebd., S. 81
114 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,

Leiden u. a. 2006, S. 125

3 Petrarca

55

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


den, sie soll sich nicht zieren, da jeder Tag der letzte sein könnte. Auch
wird die religiös christliche Seefahrtmetaphorik gern genutzt, um ero-
tische Inhalte zu verschleiern.115

Stark von Petrarca beeinflusst war der etwas jüngere Giovanni
Boccaccio.116 Auch er entdeckte Handschriften bedeutender antiker
Werke. Seine humanistische Grundhaltung zeigte sich insbesondere in
seiner Verteidigung der Dichtkunst. Der Dichtung gebührt nach seiner
Überzeugung nicht nur unter literarischem Gesichtspunkt höchster
Rang, sondern auch eine Vorzugsstellung unter den Wissenschaften,
da sie bei der Erlangung von Weisheit und Tugend eine maßgebliche
Rolle spielt. In ihr vereinen sich (im Idealfall) Sprachkunst und Philo-
sophie und erreichen ihre Vollendung.

115 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tübingen 2006, S. 82

116 Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Göttingen 2009, S. 95

3 Petrarca

56

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Dante Alighieri

Unter den Gelehrten und Dichtern aller Zeiten gibt es nur wenige, die
sowohl für die Wissenschaft als auch Kunst Werke von herausragender
Bedeutung verfasst haben. Zu ihnen zählt der Florentiner Dante Ali-
ghieri. Seine Göttliche Komödie ist das unübertroffene Zeugnis der
Menschheitsgeschichte für die mögliche Verbindung von (phantasie-
verpflichteter) Kunst und (per definitionem ganz faktenorientierter,
nicht willkürlicher) Wissenschaft. Im theologischen Lehrgebäude der
mittelalterlichen Scholastik finden wissenschaftliche Forschung und
kirchliche Ansprüche, Vernunft und Offenbarung zu einem harmoni-
schen Ganzen zusammen und lassen ein klar gegliedertes weltan-
schauliches System entstehen. Es dichterisch zu veranschaulichen, es
im gefälligen Kleid einprägsamer Fiktion einer breiten Leserschaft na-
hezubringen, ist die Aufgabe, die der Dichter der Divina Commedia
sich stellt.117

Die erkenntnistheoretischen Grundlagen basieren auf der Fähig-
keit der Sinne, des Verstandes und der Vernunft, zu wahren Erkennt-
nissen zu gelangen. So spielt die evidente Beteiligung der Sinne, vor al-
lem des Gesichtssinnes, bei der Jenseitserfahrung des Wanderers Dan-
te eine zentrale Rolle, wobei der Zusammenhang zwischen der äuße-
ren Erscheinung in der jenseitigen Visionswelt und der inneren Erfah-
rung des Wanderers insbesondere durch die Sinneswahrnehmungen
Sehen (visus), Hören (auditus), Riechen (olfactus) und Fühlen (tactus)
angedeutet wird. Unter diesen Sinnen nimmt das Sehen eine klare do-
minante Stellung ein, das ein Akt der Offenbarung für den Jenseits-
wanderer darstellt.118 So führt der Weg des Erkenntnisprozesses dem
Menschen von der Betrachtung der Körperlichen bzw. Irdischen zur

4 

117 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli – im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 53

118 Wehle, W.: Rückkehr nach Eden. Über Dantes Wissenschaft vom Glück in der
„Commedia“. In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13–66, hier S. 25

57

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Schau des Geistigen bzw. Göttlichen, indem neben den „äußeren“ Sin-
nen auch die „inneren“ Sinne, die das Wahrnehmungsmaterial dem
höheren Erkenntnisvermögen des Menschen zuführen, genutzt wer-
den. Nichts anderes als diesem Erkenntnisprozeß will der Dichter der
Göttlichen Komödie am Beispiel seines Jenseitswanderers veranschau-
lichen, besonders eindringlich durch dessen sich wandelnde Bezie-
hung zu Beatrice - von der ersten Begegnung mit dem jungen Mäd-
chen in Florenz (…), bis hin zu ihrer Wiederbegegnung nach Durch-
querung des Purgatorio, wo die Begegnung mit ihrer Lichtgestalt alle-
gorisch für die Begegnung mit dem lumen divinum steht.“119 Der Weg
dahin und zu ihr nimmt seinen Anfang notwendig auf der Erde, bei
der ersten sinnlichen Wahrnehmung.

Wie kein anderer Dichter vor ihm stellt er die eigene Person als
Liebender und Leidender, als Irrender und Lernender in den Mittel-
punkt seiner Werke. Er spricht sich dabei nicht einfach selbst bekennt-
nishaft aus und macht sich nicht schlicht zum Chronisten seiner per-
sönlichen Entwicklung, sondern stilisiert das Ich seiner Werke – deren
lyrisches, erzählendes oder lehrhaftes Ich und die Erfahrung, die es zur
Sprache bringt – nach Maßgabe genauer Wirkungsabsichten im Rah-
men einer von Werk zu Werk fortentwickelten „Autofiktion“.120

Auf welche Weise und an welchen Ausbildungsstätten Dante seine
ungewöhnliche Bildung und Gelehrsamkeit erwarb, ist nicht sicher be-
kannt.121 Aus seinen Gedichten und der Vita nova ergibt sich, dass er
früh in literarischem Verkehr mit ihrerseits hochkultivierten volks-
sprachlichen Dichtern wie Guido Cavalcanti und Cino da Pistoia stand.
Im Inferno präsentiert er Brunetto Latini als eine Art Lehrer, was in der
späteren Forschung zu manchen Ausschmückungen geführt hat, aber
zumindest insofern einen tatsächlichen Hintergrund haben mag, als
Dante von den Werken Brunetto Latinis und von dessen allgemeinem

119 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 17

120 Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, München 2014,
Wehle, W.: Dichtung über Dichtung. Dantes 'Vita Nuova': Die Aufhebung des
Minnesangs im Epos, München 1986, S. 89

121 Cheneval, F.: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im
Jahre 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. München 1995,
S. 16

4 Dante Alighieri

58

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Bemühen um eine Popularisierung lateinischer Gelehrsamkeit in den
Volkssprachen wichtige Anregungen empfing.

Im Convivio erwähnt Dante, dass er zeitweise „die Schulen der
Mönche und die Disputationen der Philosophen“ besucht habe.122 Ge-
meint sein dürfte ein Studium generale an den Lehrstätten der Domi-
nikaner und Franziskaner in Florenz, wo zu seiner Zeit bedeutende
Lehrer wie Remigius Girolami und Petrus Johannis Olivi wirkten.123

Seine Kommentatoren haben überdies Studienaufenthalte an den Uni-
versitäten von Bologna und (seit Boccaccio) Paris angenommen, was
als möglich anzusehen, aber nicht durch historisch belastbare Anhalts-
punkte abgesichert ist. Dass Dante eine Universität besucht hat, ist je-
denfalls aufgrund des Stils und der Machart seiner lateinischen Werke
und auch des Convivio sehr wahrscheinlich, auch wenn man ihm be-
sondere autodidaktische Fähigkeiten zutrauen kann.

Dantes Leben war durch die seinerzeit aktuellen politischen Aus-
einandersetzungen gekennzeichnet. Er beteiligte sich am Kampf der
guelfischen Bürgerwehr an der Schlacht von Campaldino (1289–
1290), bei der die Florentiner Guelfen den in den beiden vorausgegan-
genen Jahren in Arezzo und in Pisa an die Macht gekommenen Ghi-
bellinen eine schwere Niederlage zufügten. Seine eigentliche aktive Be-
teiligung an den politischen Konflikten seiner Vaterstadt ist jedoch erst
einige Jahre später dokumentiert. 1295 schreibt Dante sich in der
Zunft der Apotheker und Ärzte ein und schafft dadurch eine formale
Voraussetzung dafür, ein politisches Amt übernehmen zu können.124

Vom 1. November 1295 bis zum 30. April 1296 ist er Mitglied im
Rat des Capitano del Popolo (in etwa „Stadthauptmann“), von Mai bis
September 1296 ist er Mitglied im Rat der Hundert, 1297 Mitglied in
einem weiteren, diesmal nicht genau bestimmbaren Rat. Im Mai 1300
ist er in diplomatischer Mission in San Gimignano, und vom 15. Juni
bis 15. August 1300 amtiert er als eines von sechs Mitgliedern des

122 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli – im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 27

123 Wittschier, H.-W.: Dantes „Convivio“. Einführung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009, S. 34

124 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 27

4 Dante Alighieri

59

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Priorats, des höchsten Gremiums der Stadt. Vom 1. April bis 30. Sep-
tember 1301 ist er wieder Mitglied im Rat der Hundert, und im Okto-
ber/November 1301 befindet er sich vermutlich als Mitglied einer Ge-
sandtschaft zu Verhandlungen mit Papst Bonifatius VIII. in Rom.125

Italien war in dieser Zeit zerrissen von den gewaltsamen politi-
schen Kämpfen zwischen Ghibellinen und Guelfen, von denen die Ers-
teren, sehr vereinfacht gesagt, die Ansprüche des Kaisers und die Letz-
teren die des Papstes vertraten und sich auch noch einmal in eine
„Weiße“ (in Florenz angeführt von den Cerchi, sie setzten sich für eine
Autonomie der Stadt gegenüber dem Papst ein) und eine „Schwarze“
(in Florenz angeführt von den Donati) Fraktion unterteilten. Während
der Zeit von Dantes politischen Ämtern hatten die Ereignisse in Flo-
renz eine turbulente Entwicklung genommen, und es war in der ohne-
hin aus heutiger Sicht kaum noch überschaubaren Gemengelage zwi-
schen den Parteiungen zu neuen Verschiebungen und Spaltungen ge-
kommen.

Aus Anlass eines Besuches des päpstlichen Legaten Matteo d’Ac-
quasparta kam es im Sommer 1300 zu Unruhen, und Dante und seine
Mitregenten im Priorat verbannten daraufhin, entgegen dem aus-
drücklichen Willen des Legaten, nicht nur Vertreter der Weißen, dar-
unter Dantes Freund Guido Cavalcanti, sondern auch Vertreter der
Schwarzen, darunter deren Anführer Corso Donati. Florenz wurde
daraufhin mit dem Kirchenbann belegt, und der Papst rief Karl von
Valois als „Friedensstifter“ nach Italien, um mithilfe der Schwarzen die
päpstliche Hoheit über Florenz herzustellen und die Toskana ein für
alle Mal dem Kirchenstaat einzuverleiben. Am 1. November 1301 zog
Karl in Florenz ein, und die mit ihm eindringenden Schwarzen nah-
men Rache an ihren Gegnern in der Stadt, wobei auch Dantes Haus
zerstört worden sein soll.

Am 27. Januar 1302 wurde Dante in Abwesenheit zu einer Geld-
strafe und zum Ausschluss von allen öffentlichen Ämtern verurteilt.126

Da er sich von Florenz fernhielt und die Strafe nicht bezahlte, unterlag
sein in der Stadt verbliebener Besitz der Konfiskation. Im März 1302
wurde er dann gemeinsam mit 14 anderen Weißen für den Fall seiner

125 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 22
126 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-

nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 39

4 Dante Alighieri

60

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Rückkehr in die Stadt oder für den Fall seiner anderweitigen Verhaf-
tung zum Tod durch Verbrennung verurteilt. Seine Gattin folgte ihm
nicht ins Exil, während die Söhne mit dem 13. Lebensjahr Florenz ver-
lassen mussten. 1315 lehnte Dante ein Angebot zur Rückkehr nach
Florenz ab, da es mit einer Geldstrafe und einer öffentlichen Buße be-
legt war. Daraufhin wurde das Todesurteil von 1302 erneuert.127

Für die Jahre des Exils fehlen externe Dokumente nahezu vollstän-
dig, andererseits ist Dantes Werk so überreich an Anspielungen auf
Orte, Personen und zeitgenössische Vorgänge, dass sich der biogra-
fisch orientierten Forschung ein unerschöpfliches Feld für mehr oder
minder plausible Vermutungen über den weiteren Lebensweg Dantes
aufgetan hat, abgesehen davon, dass kaum eine Stadt oder Kleinstadt
Italiens auf die Ehre verzichten möchte, von Dante womöglich einmal
besucht worden zu sein. Wahrscheinlich ist, dass er sich ab 1302 über-
wiegend in Ober- und Mittelitalien aufhielt und zeitweise in Verona
bei Bartolomeo della Scala (1303/1304), in Treviso bei Gerardo da Ca-
mina (1304–1306) und in der Lunigiana (einem Gebiet in Massa-Car-
rara im Norden der Toskana) bei den Grafen Malaspina (1306 u. ö.)
Aufnahme und Unterstützung fand.

Der im Januar 1309 in Aachen zum römisch-deutschen König ge-
krönte und von Dante als Retter Italiens und des Weltkaisertums en-
thusiastisch begrüßte Luxemburger Heinrich VII. begab sich im Okto-
ber 1310 nach Italien. In mehreren oberitalienischen Städten versuchte
er, die verfeindeten Parteien zu befrieden und die Rechte des römisch-
deutschen Reiches wiederherzustellen. Dante selbst war dem zukünfti-
gen Kaiser vielleicht auch persönlich begegnet, zumindest richtete er
seinen 7. Brief an ihn. Heinrich wurde am 29. Juni 1312 in Rom zum
Kaiser gekrönt, doch war der Konflikt zwischen ihm und dem Papst-
tum sowie dem König von Neapel, Robert von Anjou, bereits ent-
brannt. Heinrichs Ressourcen waren begrenzt, und eine Belagerung
von Florenz scheiterte im Herbst desselben Jahres.128

Nach dem Tod Heinrichs (am 24. August 1313), den er in seiner
Göttlichen Komödie zum alto Arrigo stilisierte, zerschlugen sich die po-

127 Cheneval, F.: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im
Jahre 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. München 1995,
S. 24

128 John, R.L.: Dante, Wien 1946, S. 28

4 Dante Alighieri

61

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


litischen Hoffnungen Dantes. Ein als schmählich empfundenes Ange-
bot seiner Vaterstadt, bei Zahlung einer Geldbuße und Leistung einer
öffentlichen Abbitte nach Florenz zurückkehren zu dürfen, lehnte
Dante ab, woraufhin seine Verurteilung noch einmal erneuert wurde
(15. Oktober 1315). In der Folgezeit scheint er sich zeitweise wieder in
Verona am Hof der Scala und ab 1318 in Ravenna bei Guido Novello
da Polenta aufgehalten zu haben. Während einer Mission im Auftrag
Guidos in Venedig erkrankte er und starb nach seiner Rückkehr in der
Nacht vom 13. auf den 14. September 1321 in Ravenna; dort liegt er
bis heute begraben. Die Stadt Florenz versuchte im Laufe der Jahrhun-
derte mehrmals, Dante in der Stadt beizusetzen, was zu heftigem Streit
zwischen Ravenna und Florenz führte. Florenz errichtete in der Basili-
ka Santa Croce ein monumentales Kenotaph in Form eines Grabes, das
aber nach wie vor leer ist.

Dantes Werk schöpft souverän aus der Theologie, der Philosophie
und den übrigen Wissenschaften (Artes liberales) seiner Zeit.129 Es be-
zieht sich kunstvoll auf Vorbilder in der italienischen, provenzalischen,
altfranzösischen und lateinischen Dichtung. Dante verbindet dabei
Gelehrsamkeit und literarische Bildung mit einem hohen Maß an Ei-
genständigkeit in der gedanklichen Aneignung und im sprachlichen
und poetischen Ausdruck.

Er verbindet dieses Vorgehen mit dem hohen ethischen Anspruch,
dem Leser, der politischen Gesellschaft und selbst der Kirche seiner
Zeit einen Spiegel zur Selbsterkenntnis und ein Leitbild auf dem Weg
zur Besserung zu bieten. Für ihn liegt das Ziel dieses Wegs im Persön-
lichen (ebenso wie im Politischen und Kirchenpolitischen) in der
Übereinstimmung mit der göttlichen Weltordnung, wie sie nach seiner
Überzeugung in der Bibel und ihrer inspirierten Auslegung durch die
frühen Kirchenlehrer offenbart und zum Teil auch schon in den Wer-
ken der antiken Dichter (Vergil) und Philosophen (Aristoteles) vorge-
zeichnet ist.

Als Rime („Reime“) werden die seit etwa 1283 entstandenen lyri-
schen Gedichte Dantes bezeichnet. Es handelt sich um rund 90 Ge-
dichte zu verschiedenen Themen, in der Mehrzahl Gedichte zur Lie-

129 Wehle, W.: Rückkehr nach Eden. Über Dantes Wissenschaft vom Glück in der
„Commedia“. In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13–66, hier S. 43

4 Dante Alighieri

62

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


besthematik, hinzukommen 30 weitere (Rime dubbie), bei denen Dan-
tes Autorschaft zweifelhaft ist. Dante hat einzelne Gedichte oder Grup-
pen in die Vita nova und das Convivio übernommen und dort erläu-
tert, aber ansonsten, soweit bekannt, selbst keine größere Sammlung
seiner Gedichte zusammengestellt. Als Gattungen begegnen haupt-
sächlich Sonett und Kanzone, außerdem Ballade und Sestine.130

Dantes frühe Lyrik knüpft an die okzitanische Trobadordichtung
und deren italienische Nachahmer in der Scuola Siciliana an und ist
unter den Zeitgenossen vor allem Guittone d’Arezzo verpflichtet. Ge-
meinsam mit jüngeren Dichterkollegen wie Guido Cavalcanti, Dino
Frescobaldi und Cino da Pistoia entwickelt Dante eine Stilrichtung, die
mit einem von ihm selbst geprägten Begriff als Dolce Stil Novo be-
zeichnet wird und in der die Liebesthematik – die göttliche Macht
Amors und der Dame, die den Liebenden zum Göttlichen hinführt –
philosophisch überhöht und mit gesuchten Mitteln sprachlicher und
rhetorischer Verrätselung für eine kleine Elite von kundigen Gleichge-
sinnten vorgetragen wird.131 Inhaltlich eine Sonderstellung haben, auf-
grund ihrer Abweichung vom Ideal der „hohen Minne“, die derb obs-
zöne Tenzone mit Forese Donati (Rime 73–78) und die sogenannten
Rime petrose (Rime 100–103), Letzteres eine Gruppe von vier Gedich-
ten, die das unerfüllte Verlangen nach einer wegen ihrer Unerweich-
lichkeit als „steinern“ apostrophierten donna Petra besingen und sich
zu einer Phantasie gewaltsamer sexueller Befriedigung steigern.132

Das im Text selbst durch eine eingebettete lateinische Phrase als
vita nova betitelte (Incipit vita nova: „Es beginnt das neue Leben“), in
der Forschung meist italienisch als Vita nuova zitierte Werk entstand
zwischen 1292 und 1295 und gibt sich als autobiografische, aus dem
„Buch der Erinnerung“ gleichsam abgeschriebene Erzählung von den
inneren Wandlungen, die der Erzähler in der Folge seiner ersten kind-
lichen Begegnung mit der von ihm seither über den Tod hinaus ver-

130 Wittschier, H.-W.: Dantes „Convivio“. Einführung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009, S. 26

131 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli – im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 76

132 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 75

4 Dante Alighieri

63

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ehrten Beatrice durchlebt hat.133 Die Stilisierung der eigenen Passion
mit Traumgesichten, Ohnmachten und Bekehrungserlebnissen, beson-
ders aber die Verklärung Beatrices zu einer Erlösergestalt mit christus-
ähnlichen Attributen wendet dabei Stilmuster der geistlichen und ha-
giografischen Tradition in höchst ungewöhnlicher Weise auf die eigene
Biografie an. Gewidmet ist das Werk dem primo amico Guido Caval-
canti, als Publikum sind in erster Linie die „Getreuen Amors“ (fedeli
d’Amore) im Sinne des dolce stil novo intendiert, darunter ausdrücklich
auch die Frauen, sofern sie mit dem nötigen (Seelen-)Adel und Ver-
ständnis für die Liebe (intendimento d'Amore) ausgestattet sind und
nicht „nur einfach bloß Frauen sind“.134

Formal handelt es sich um ein Prosimetrum, d.h. eine im Wechsel
von Prosa und Verstexten arrangierte Komposition, die ein formales
Vorbild besonders in der Consolatio philosophiae von Boëthius besitzt,
aber auch von den Liederhandschriften der okzitanischen Trobadors
angeregt wurde, in denen die Lieder der Trobadors nachträglich mit
anekdotisch ausgeschmückten Erzählungen (razos) von deren Lebens-
umständen und Liebesgeschichten erläutert wurden. Die Vita nova
nimmt 31 lyrische Gedichte Dantes auf (25 Sonette oder Doppelsonet-
te, 5 Kanzonen oder Kanzonenstanzen, eine Ballade) und versieht sie
in den Prosateilen mit divisioni (erklärenden Gliederungen der inhalt-
lichen Aussage) und ragioni (narrativen Erzählungen der Entstehungs-
bedingungen). Die heute übliche Einteilung des gesamten Werks in 42
oder 43 Kapitel ist nicht authentisch, d.h. nicht durch die Handschrif-
ten verbürgt, sondern geht auf den Erstdruck von 1576 und die Ausga-
be von Alessandro Torri (1842) zurück.135

De Monarchia libri tres ( Drei Bücher über die Monarchie), Dantes
philosophisches Hauptwerk, in 21 Handschriften (eine davon seit 1950
nicht mehr auffindbar) und einem frühen Druck von 1559 erhalten, ist
eine politische Abhandlung, die die göttliche Bestimmung des römi-

133 Wittschier, H.-W.: Dantes „Convivio“. Einführung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009, S. 73

134 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 62

135 Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, München 2014,
Wehle, W.: Dichtung üer Dichtung. Dantes 'Vita Nuova': Die Aufhebung des Min-
nesangs im Epos, München 1986, S. 48

4 Dante Alighieri

64

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schen Kaisertums zur Weltherrschaft und dessen Unabhängigkeit in
weltlichen Dingen von der auf Geistliches zu beschränkenden Herr-
schaft des Papstes beweisen will.136 Die Datierung des Werks ist um-
stritten: Die Entstehung wird teils mit dem Konflikt zwischen Heinrich
VII. und Clemens V. in Verbindung gebracht und dann 1308/09 (Bru-
no Nardi) oder 1310/12 (Gustavo Vinay) angesetzt, oder man geht,
unter anderem weil das erste Buch sich bereits auf das Paradiso be-
zieht, von einem späteren Datum wie 1317 aus und ordnet es dann der
beginnenden Auseinandersetzung zwischen Johannes XXII. und Lud-
wig dem Bayern zu.137

Als Eclogae bezeichnet man eine Korrespondenz in vier lateini-
schen hexametrischen Gedichten, die 1319/20 zwischen Giovanni del
Virgilio und Dante ausgetauscht wurden über die Frage, ob Dante, wie
Giovanni del Virgilio ihm vorwirft, sein Talent in volkssprachlichen
Gedichten an das gemeine Volk Italiens lediglich verschwende, anstatt
sich mit lateinischen Gedichten Ruhm bei den Gelehrten aller Länder
und Zeiten zu erwerben. Die beiden Antwortgedichte Dantes sind als
Rollengedichte in Dialogform im bukolischen Stil der Eklogen Vergils
verfasst und demonstrieren trotz ihrer inhaltlich ablehnenden Haltung
Dantes Könnerschaft durch eine Kunstübung, die auf die erst im Ent-
stehen begriffene humanistische Dichtung der folgenden beiden Jahr-
hunderte vorausweist. Der Gedichtwechsel ist deshalb zuweilen ver-
dächtigt worden, eine spätere Fälschung Giovanni Boccaccios zu sein,
mit der dieser eine Art humanistische Ehrenrettung Dantes bezweckt
habe.

Die Quaestio de situ et forma aquae et terrae (Untersuchung über
Lage und Form des Wassers und der Erde) ist ein Vortrag, den Dante
am 20. Januar 1320 in der Kapelle der Heiligen Helena in Verona über
ein zuvor in Mantua aufgekommenes Streitthema hielt. In dieser Un-
tersuchung, die sich als naturwissenschaftlich ausgerichtetes (non est
extra materiam naturalem) Werk der Philosophie versteht, geht es um

136 Wittschier, H.-W.: Dantes „Divina Commedia“. Einführung und Handbuch. Er-
zählte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2004, S. 92

137 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli – im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 55

4 Dante Alighieri

65

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


die Frage, warum die Erde als niederstes der vier Elemente nicht voll-
ständig von Wasser bedeckt ist.

Dantes bekanntestes Werk ist die um 1307 bis 1320 verfasste Gött-
liche Komödie.138 Ursprünglich schlicht Commedia betitelt, was auf
den glücklichen Ausgang der Erzählung, die italienische Sprache und
den wechselhaften Stil des Werkes Bezug nahm, wurde der Titel nach
Dantes Tod durch dessen Bewunderer Giovanni Boccaccio zu Divina
Commedia erweitert, wobei das Beiwort „göttlich“ lediglich das Werk
belobigen soll und nicht mit dem Inhalt zusammenhängt.139

Das Werk schildert seine Reise durch die Hölle (Inferno), zum
Läuterungsberg (Purgatorio), bis hin ins Paradies (Paradiso).140 Die
Hölle und das Paradies sind jeweils in Schichten (in jeweils neun kon-
zentrischen Kreisen) unterteilt. Je näher man den engeren Kreisen
kommt, umso sündiger bzw. heiliger sind die gestorbenen Seelen. Die
göttliche Komödie wird heute auch als dichterisches Hauptsymbol der
Scholastik gesehen. Dante war dadurch so berühmt geworden, dass in
einer der Hauptkirchen von Florenz im 15. Jahrhundert ein Fresko zu
seinen Ehren geschaffen wurde.141

Dante wurden im Verlauf der Jahrhunderte eine Reihe von lateini-
schen und in einigen Fällen auch volkssprachliche Briefen zugeschrie-
ben, von denen heute zwölf lateinische Epistolae als authentisch einge-
schätzt werden. Bei einem als dreizehnter gezählten Brief, dem soge-
nannten Widmungsbrief an Cangrande, in dem der Autor dem Cang-
rande della Scala das Paradiso dediziert und eine kommentierende
Einführung in das Werk bietet, ist die Verfasserschaft Dantes umstrit-
ten. Man hat das Schreiben teils vollständig und teils auch nur in dem
Widmungsteil als Erzeugnis Dantes akzeptieren oder es auch vollstän-
dig als Fälschung ablehnen wollen. Für die Ablehnung waren neben
überlieferungsgeschichtlichen und stilistischen Gründen vor allem in-
haltliche Einwände gegen die im Kommentarteil des Briefes angespro-

138 Cheneval, F.: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im
Jahre 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. München 1995,
S. 46ff

139 John, R.L.: Dante, Wien 1946, S. 70
140 Wehle, W.: Rückkehr nach Eden. Über Dantes Wissenschaft vom Glück in der

„Commedia“. In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13–66, hier S. 24ff
141 Wittschier, H.-W.: Dantes „Divina Commedia“. Einführung und Handbuch. Er-

zählte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2004, S. 34

4 Dante Alighieri

66

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


chene Methode mehrfacher allegorischer Textauslegung ausschlagge-
bend.

Il Fiore („Die Blume“) ist eine erzählende allegorische Dichtung in
232 Sonetten, die auf den beiden Teilen des altfranzösischen Rosenro-
mans (abgeschlossen um 1280) beruht und in einer einzigen, dem Au-
tograph nahestehenden toskanischen Abschrift in der Handschrift H
438 der Universitätsbibliothek von Montpellier erhalten ist. Der Ver-
fasser nennt sich an zwei Stellen (ser) Durante, das heißt mit einem in
der Romania verbreiteten Namen, als dessen synkopierte Koseform
auch schon in Dantes eigener Zeit der Name Dante galt. Ob Dante Ur-
heber ist oder vielleicht einzelne Verse des Fiore in die Vita Nuova oder
in die Commedia entlehnt hat, ist Gegenstand der Forschungsdiskussi-
on.142

Das Werk zeigt sprachlich eine für die italienische Literatur der
Dantezeit nicht ungewöhnliche, aber in Dantes Werken in diesem
Grad sonst nicht anzutreffende Prägung durch das Altfranzösische
und kann aufgrund zeitgeschichtlicher Bezüge in die Zeit von etwa
1285–1290 datiert werden.143 Die Zuschreibung des Werkes an den
jungen Dante, die unter anderem von Michele Barbi abgelehnt und
seither besonders von Gianfranco Contini vertreten wurde, gehört zu
den besonders strittigen Problemen der Danteforschung.144 Neue Per-
spektiven für die Untersuchung dieser Frage haben sich in jüngerer
Zeit durch die These von Maurizio Palma di Cesnola ergeben, dass als
Verfasser der aus Südfrankreich stammende, besonders als Verfasser
lateinischer Sammelwerke zur Dekretalistik und Liturgie bekannte Ju-
rist Guillaume Durand anzusehen sei, der in Modena als Professor
wirkte, seit 1263 an der römischen Kurie verschiedene Ämter bekleide-
te, 1284–1285 auch als oberster päpstlicher Provinzbeamter (Rector)
der Romagna regierte 1296 als Bischof von Mende (seit 1286) in Rom
verstarb. Hingegen schließt Domenico De Robertis aus den sprachli-
chen Merkmalen heraus nicht zwingend auf einen Nicht-Italiener.

142 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 88f

143 Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, München 2014,
Wehle, W.: Dichtung über Dichtung. Dantes 'Vita Nuova': Die Aufhebung des
Minnesangs im Epos, München 1986, S. 38

144 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 48

4 Dante Alighieri

67

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Der Detto d'Amore („Gedicht über die Liebe“ bzw. über Amor) ist
ein Lehrgedicht in 480 paargereimten Siebensilblern, das in vier aus
der gleichen Handschrift stammenden Blättern in der Biblioteca Medi-
cea Laurenziana in Florenz erhalten ist. Da angenommen wird, dass
beide Werke vom gleichen Verfasser stammen, steht auch für den Det-
to die Verfasserschaft des jungen Dante zur Diskussion.

Kein anderer Dichter vor und nach Dante wurde so oft, so um-
fangreich und mit einem solchen Aufwand an Gelehrsamkeit kom-
mentiert, eine Entwicklung, die bereits kurz nach seinem Tod mit der
Glossierung und öffentlichen Kommentierung der Commedia einsetz-
te.145 Auch seine eigenen Söhne und seit der Mitte des 14. Jahrhun-
derts Giovanni Boccaccio haben daran mitgewirkt. Der zu dieser Zeit
in Italien entstehende Humanismus und die Renaissance haben Dantes
Werk zum Teil mit kritischer Ablehnung, aber auch mit Bewunderung
für seine oft nur vermeintliche Vorwegnahme ihrer eigenen Leitvor-
stellungen rezipiert.

In neuerer Zeit stand Dantes Wiederentdeckung zunächst unter
dem Vorzeichen eines romantischen Interesses am Mittelalter und der
Vereinnahmung seines Werks für die Herausbildung eines neuen poli-
tischen und kulturellen Selbstverständnisses der im Risorgimento ent-
stehenden italienischen Nation.146 Progressive ebenso wie konservative
oder reaktionäre, katholische ebenso wie protestantische, aber auch
esoterische oder antikirchliche Milieus haben Dante für ihre Zwecke
beansprucht und dem Verständnis seines Werkes manche Verzerrung
hinzugefügt.

Zur wissenschaftlichen Konstituierung der Dantephilologie und
Danteforschung haben seit dem 19. Jahrhundert deutsche, englische
und in jüngerer Zeit auch amerikanische Forscher wesentliche Anstö-
ße geliefert.147 Die Forschung hat viele Missverständnisse aufklären
können, hat aber manche Befangenheit des vor- und außerwissen-
schaftlichen Betriebs auch bis in die Gegenwart tradiert. Es empfiehlt

145 John, R.L.: Dante, Wien 1946, S. 16
146 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie

bei Dante und Machiavelli – im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 109f

147 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 126

4 Dante Alighieri

68

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


sich deshalb, bei der Konsultation von Sekundärliteratur zu Dante eine
gewisse kritische Vorsicht walten zu lassen.

4 Dante Alighieri

69

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Leonardo da Vinci

Leonardo da Vinci (1452- 1519) gilt als einer der berühmtesten Uni-
versalgelehrten aller Zeiten.148 Leonardo malte und zeichnete äußerst
plastisch wirkende Kompositionen. Seine Frühwerke zeigen eine völlig
neue Zusammenstellung: Im Vordergrund die Hauptfiguren, im Hin-
tergrund imaginäre Ruinen und Schlachtenszenen in Linearperspekti-
ve. Im Letzten Abendmahl finden sich weitere stilistische Neuerungen:
Er malte keine Einzelfiguren, sondern ordnete sie in dynamischen
Gruppen an. Manche stellen ein Zentrum der Ruhe dar, andere sind
erregt, wie man in der Gebärdensprache erkennt. Leonardo da Vinci
bezog als einer der ersten Künstler seine Hintergrundlandschaften
erstmals in die Luftperspektive ein.

Leonardo da Vinci hat fast alle Teile für ein Auto konstruiert: Den
Kolben, den Antrieb, den Kilometer-Zähler, die Lenkung, den Hinter-
radantrieb, den Lüfter, die Kurbelwelle, die Übersetzung und das Ku-
gellager. Die ersten wirklichen Automobile wurden etwa vierhundert
Jahre später gebaut. Auch das Fahrrad und die Fahrradkette, wie wir
sie heute noch kennen, konstruierte er, genauso wie "Kampfwagen",
die Vorläufer von Panzern, und Bomben, die beim Aufprall explodie-
ren. Für die Textilindustrie erfand er Maschinen, wie z.B. die automa-
tische Spindel und eine Tuchschermaschine. Unter seinen Skizzen fin-
den sich Entwürfe für "Maschinen für das Wasser", wie z.B. ein Tauch-
gerät, ein Vorgänger des modernen Schnorchels, oder auch ein Tau-
cheranzug.

Um seinen Traum vom Fliegen zu verwirklichen, versuchte Leo-
nardo da Vinci nach eingehenden Studien des Vogelflugs eine Flugma-
schine zu fertigen. Er experimentierte mit verschiedenen Materialien
und Techniken. Jahrhunderte später unternahm 1891 der deutsche
Flugpionier Otto Lilienthal einen Versuch in der Nähe von Berlin mit

5 

148 Chotjewitz, P.O.: Alles über Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004, S. 15ff

71

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


einer Maschine, die auffallend dem Entwurf Leonardo da Vincis äh-
nelte.

In Hunderten von Zeichnungen legte Leonardo da Vinci die Er-
gebnisse seiner Forschungen nieder, zum Teil in einer von ihm erfun-
denen Methode der „durchsichtigen“ Darstellung, wobei Muskel-
schichten, Gewebe und Organe gleichzeitig veranschaulicht werden. Er
hat den Knochenbau und das Muskelsystem, Venen an Arm, Brust
und Bauch plastisch dargestellt. Es finden sich in seinen Zeichnungen
der Herzklappenfunktion bereits Andeutungen auf den erst später ent-
deckten Blutkreislauf. Er analysierte die Proportionen des Kopfes und
studierte die Sprechorgane.

Um das Geheimnis des Lebens zu ergründen, sezierte er als erster
den Mutterleib und fertigte die Zeichnung eines Embryos. Er widmete
viel Zeit den Beobachtungen über das Wachsen und die Entwicklung
des menschlichen Körpers. Ständig war Leonardo da Vinci auf der Su-
che, die „Lebenskraft" oder Seele zu finden, die dem Körper Leben gibt.
Dafür führte er auch Versuche an Tierkörpern durch und verglich den
Aufbau mit dem des Menschen. Aber dieses Problem vermochte er
nicht zu lösen.

Bis heute gelten Leonardo da Vincis anatomische Darstellungen als
musterhaft. Seine Zeichnungen, die sehr klar und genau sind, werden
zum Teile heute noch verwendet, um anatomische Texte zu illustrieren.

Leonardo da Vinci konstruierte die ersten vorgefertigten Häuser
und entwickelte Projekte für den Städtebau. Er entwarf Häuser mit
freischwebenden Doppeltreppen, eine doppelte Wendeltreppe, wie sie
erst in der Gegenwart als Betonkonstruktion in Mode kam. Er plante
neue Heizungsmöglichkeiten, Kamine und Küchen. Er skizzierte Klo-
settanlagen mit drehbarem Fenster, automatische Türen, Schornstein-
aufsätze.

Er entwickelte Ideen für den Bau von Kanälen, Staudämmen und
Schleusen, um Flüsse schiffbar zu machen. Er beschäftigte sich mit der
Entwässerung von Sumpfland, um neue Felder zu schaffen und erfand
dafür einen Bagger, der den Morast ausheben sollte.

Leonardo da Vinci gehörte zu den Begründern der Hydraulik und
erfand wahrscheinlich das Hygrometer. Er machte Entdeckungen auf
den Gebieten der Meteorologie und Geologie, erkannte die Wirkungen
des Mondkreislaufes auf die Gezeiten, ahnte später durch die Wissen-

5 Leonardo da Vinci

72

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schaft bestätigte Erkenntnisse über die Formung der Kontinente vor-
aus.

Leonardo beabsichtigte vermutlich, eine Enzyklopädie zu verfas-
sen, die das Wissen seiner Zeit zusammenführen sollte. Skizzen und
Entwürfe, Ideen und Gedanken notierte er in seinen Notizbüchern
(Codices) meist völlig ungeordnet, scheinbar sprunghaft, gerade da,
wo er Platz fand. Ein Zeitzeuge berichtet, dass Leonardo ein kleines
Notizbuch stets an seinem Gürtel trug. Texte und Kommentare ver-
fasste Leonardo in Spiegelschrift. Die Erklärung dafür ist umstritten.
Eine Vermutung ist, dass dies ein Ausdruck seiner ausgeprägten Links-
händigkeit war. Eine andere Annahme besagt, er habe die Spiegel-
schrift benutzt, um seine Ideen nicht sofort allgemein zugänglich zu
machen.

Verrocchio war einer der bedeutendsten Bildhauer im damaligen
Florenz, der auch als Maler und Goldschmied tätig war. In seinem Ate-
lier lernte und arbeitete Leonardo, etwa von 1470 bis 1477, in Gesell-
schaft von weiteren Schülern wie Perugino (um 1445/1448–1523), Do-
menico Ghirlandaio (1449–1494) und Lorenzo di Credi (um 1459–
1537).

In den Künstlerwerkstätten des 15. und 16.Jahrhunderts war es
üblich, dass der Meister die Anfertigung eines Werkes nicht allein vor-
nahm, sondern Teile der Ausführung seinen Gesellen und Schülern
übertrugen. Das vermutlich früheste erhaltene Zeugnis eines Gemäl-
des aus der Werkstatt Verrocchios unter Beteiligung Leonardo da Vin-
cis ist Tobias und der Engel (datiert um 1470–1475). Kunsthistoriker
nehmen an, dass Leonardo den Fisch in der linken Hand des Tobias,
den Hund zu Füßen des Engels, aber auch den Haarschopf des Tobias
gemalt haben könnte.149

Nach dem Abschluss seiner Lehrzeit im Alter von etwa 20 Jahren,
arbeitete Leonardo weiter in Verrocchios Werkstatt. Er soll, so berich-
tet der Maler, Architekt und Künstlerbiograph Giorgio Vasari (1511–
1574), auf dem Bild Die Taufe Christi, das Verrocchio für die Mönche
von Vallombrosa malte, den auf der linken Seite knienden Engel in das
Bild seines Lehrers eingefügt haben.150 Das Gemälde befindet sich

149 Nicholl, C.: Leonardo da Vinci. Die Biographie. Frankfurt/M. 2009, S. 41
150 Ost, H.: Das Leonardo-Porträt in der Kgl. Bibliothek Turin − und andere Fäl-

schungen des Giuseppe Bossi, Berlin 1980, S. 36

5 Leonardo da Vinci

73

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


heute in der Sammlung der Uffizien in Florenz. Das ursprünglich in
Tempera gemalte Bild wurde später zum Teil in Öl übermalt, so dass
ein fundiertes Urteil über die Urheberanteile schwierig ist. Leonardos
Beitrag wird nicht nur im Gesicht des Engels, sondern auch in Teilen
der Bekleidung und des landschaftlichen Hintergrunds vermutet. Im
linken Teil des Landschaftshintergrundes ist bereits Leonardos Sfuma-
to-Technik zu erkennen, seine charakteristische Weichzeichnung von
Motiven. Das Bild wird um das Jahr 1475 datiert, in dem auch das Bild
Verkündigung an Maria und Leonardos Studien für Faltenwürfe von
Gewändern und das Profil eines Kriegers entstanden.

Seit 1472 findet sich Leonardos Name in den Listen der Sankt Lu-
kas-Gilde (Compagnia di San Luca), der Malergilde von Florenz. In
Florenz lebte und arbeitete er weitere zehn Jahre und arbeitete gemein-
sam unter anderen mit den Malern Sandro Botticelli und Perugino. Im
Gegensatz zum später geborenen Michelangelo (1475–1564) wurde
Leonardo als offen und freundlich geschildert.

Als sensibler Künstler begann er früh, seine Gedanken und Gefüh-
le in Notizbüchern (Codici) zu notieren.151 Aus seinen Notizen ist zu
schließen, dass er nicht, wie andere Künstler, die Pracht der antiken
Kunst durch Imitation von Modellen wiederbeleben wollte, sondern
sich als Schüler der Natur berufen fühlte, die Schönheiten der Natur
selbst und diese im Zusammenspiel mit Menschen darzustellen. Merk-
würdige Formen von Hügeln und Felsen, seltene Pflanzen und Tiere,
Bewegungen des Wassers, ungewöhnliche Gesichter und Figuren von
Menschen waren die Dinge, die er in seiner Malerei und in seinen Na-
turstudien aufgriff. Die früheste datierte Zeichnung ist die Arnoland-
schaft vom 5. August 1473 (heute in den Uffizien in Florenz). Seine
Porträtgemälde malte er meist vor einer Hintergrundlandschaft und in
seinen Notizbüchern hielt er eine Vielzahl von Pflanzen- und Tierstu-
dien fest.

Um 1477 scheint er die Gunst von Lorenzo I. de’ Medici (1449–
1492), dem Stadtherrn von Florenz, gefunden zu haben und arbeitete
als freier Künstler unter dessen Patronage. Es entstanden erste Porträts
und Marienbilder, die Madonna Benois (1475–1478) und ein Porträt

151 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci − Psychoanalytische Studien zu einem Rätsel,
Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 23

5 Leonardo da Vinci

74

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Ginevra de’ Bencis, einer Tochter von Amerigo de’ Benci, der Leonar-
dos Leidenschaft für kosmografische Studien teilte. 1481 erhielt er
einen ersten größeren Auftrag vom Augustinerkloster San Donato a
Scopeto nahe Florenz für ein Altarbild und er zeichnete die Skizzen für
die Anbetung der Heiligen Drei Könige (heute in den Uffizien in Flo-
renz). Als sich vieler seine Künstlerfreunde in Rom niederließen, um
für den Heiligen Stuhl zu arbeiten, ergab sich 1481 für ihn die Chance
einer Stellung am Hof der Sforza, der Herzöge von Mailand.

Die Familie Sforza regierte Mailand und die Lombardei von 1450
bis 1535. Begründer der Dynastie, die meist eng mit der florentiner
Herrscherfamilie Medici verbündet war, war Francesco Sforza (1401–
1466). Nach seinem Tode wurde sein ältester Sohn Galeazzo (1444–
1476) Herzog. Nach dessen Ermordung im Jahr 1476 kam Ludovico
Sforza (genannt il Moro, „der Dunkle“; 1452–1508) als Protektor seines
Neffen Gian Galeazzo Sforza (1469–1494), tatsächlich aber als Usurpa-
tor des Staates, an die Macht. Ludovico griff ein Projekt zur Errichtung
eines Reitermonuments des Francesco Sforza zu Ehren des Gründers
des Herrscherhauses wieder auf und suchte einen geeigneten Künstler.
Von den Medici wurde der junge Leonardo empfohlen, der sich dar-
aufhin am Hofe in Mailand vorstellte.

Wegen bevorstehender Kämpfe zwischen Mailand und der Repu-
blik Venedig erwähnte Leonardo in einem Empfehlungsschreiben an
den Herzog ausführlich und detailliert seine Fähigkeiten und Erfin-
dungen in der Militärtechnik. Erst am Schluss des Briefes betonte er
sein Können als Bauingenieur und Architekt und fügte schließlich
einen kurzen Hinweis auf seine Kenntnisse als Maler und Bildhauer
hinzu, die die Grundlage zu einer angemessenen Ausführung des Mo-
numents für Francesco Sforza bilden könnten. Nach seiner Anstellung
arbeitete Leonardo mit Unterbrechungen über zwanzig Jahre für die
Sforza.

In Mailand entwickelte sich Leonardo zum führenden Künstler
und zum Organisator für Hofzeremonien und Festivitäten.152 Anläss-
lich der Hochzeit des jungen Herzogs Gian Galeazzo mit Isabella von
Aragon 1487 entwarf der Künstler die Bühnenbilder und Kostüme der

152 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci − Psychoanalytische Studien zu einem Rätsel,
Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 33

5 Leonardo da Vinci

75

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Masque Il paradiso. Die Pestepidemie der Jahre 1484 bis 1485 in Mai-
land veranlasste ihn wohl, dem Fürsten Pläne vorzulegen, nach wel-
chen die Stadt unterteilt und nach verbesserten sanitären Prinzipien
wiederaufgebaut werden sollte.

In den Jahren 1485–1486 war er an der Planung der Verschöne-
rung und Verstärkung des Castello und der Vollendung des Mailänder
Doms beteiligt.153 Er konnte sich allerdings nicht durchsetzen und ent-
warf daraufhin für die junge Herzogin einen Badepavillon von unge-
wöhnlicher Raffinesse und Schönheit. Parallel dazu machte er Auf-
zeichnungen über die Ergebnisse seiner Studien in Geometrie, Statik
und Dynamik, menschlicher Anatomie sowie den Phänomenen von
Licht und Schatten und setzte sich eingehend mit dem Entwurf des
Sforza-Reitermonuments auseinander. Intensiv betrieb er Studien über
die Bewegung und die Anatomie von Pferden und über die Kunst bzw.
Wissenschaft der Bronzebearbeitung und Gießtechnik. Das Reiter-
standbild sollte die größte Bronzestatue der damaligen Zeit werden.

Nach sieben Jahren bereitete er 1490 auf Drängen seines Auftrag-
gebers sein Reiterstandbildmodell anlässlich der Heirat Ludovicos mit
Beatrice d’Este zur Vorführung vor. Im letzten Moment war er jedoch
mit seiner Arbeit nicht zufrieden und begann noch einmal von vorn.

Im selben Jahr verbrachte Leonardo ungestört einige Monate mit
mathematischen und physikalischen Forschungen in den Bibliotheken
und unter den Gelehrten von Pavia. Hierhin war er als Berater hin-
sichtlich einiger architektonischer Schwierigkeiten beim Bau der Ka-
thedrale berufen worden.154 In Pavia erhielt er durch das Studium ei-
nes antiken Reitermonuments neue Anregungen für seinen Francesco
Sforza. Aus dem Jahr 1492 stammen die Studie über Körperproportio-
nen nach Vitruv sowie Proportionsstudien von menschlichen Körpern
und Gesichtern und anatomische Studien, denn er wollte „das Innere
des Menschen“ genau kennenlernen und begann an seinem Buch Von
der menschlichen Figur zu arbeiten. In den folgenden Jahren verschaff-
ten ihm die zunehmenden Festivitäten und der Prunk des Mailänder
Hofes fortwährend Aufträge, darunter die Komposition und Rezitation

153 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 23
154 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci − Psychoanalytische Studien zu einem Rätsel,

Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 28

5 Leonardo da Vinci

76

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


von Sagen, Fabeln und Prophezeiungen (d.h. moralischen und sozia-
len, im Futurum formulierten Satiren und Allegorien).155

Zwischen 1483 und 1486 entstand die erste Fassung der Madonna
in der Felsengrotte. Den Auftrag dazu erhielt er von der Bruderschaft
der unbefleckten Empfängnis in der Franziskanerkirche San Francesco
in Mailand. Diese Fassung wurde nie übergeben, da die Szene wohl
entgegen den Wünschen der Bruderschaft in einer kalten, leblosen
Höhle dargestellt ist und Jesus und Johannes der Täufer ohne Gold
und Heiligenscheine gezeigt werden. 1499 gelangte das Gemälde nach
Frankreich. Heute befindet es sich in der Sammlung des Louvre in Pa-
ris. Eine zweite, von der Bruderschaft akzeptierte Fassung, wurde zwi-
schen 1493 und 1508 gemalt, von Leonardo begonnen und fortgeführt
von seinem Schüler Ambrogio de Predis (um 1455–nach 1508).156

In den 1480er Jahren beschäftigte sich Leonardo intensiv mit
kriegstechnischen Aufgaben. Die Notizbücher dieser Zeit zeigen Skiz-
zen von Waffen, Kriegsmaschinen, Flugmaschinen und Schiffen. Um
1490 entwarf Leonardo das Madonnenbild der Madonna Litta, die
Ausführung wird heute seinem Schüler Giovanni Antonio Boltraffio
(1467–1516) zugeschrieben, sowie das Porträt der Cecilia Gallerani,
einer Mätresse Ludovico Sforzas (Die Dame mit dem Hermelin). Zur
selben Epoche zählen das Bildnis eines jungen Mannes (Porträt des Mu-
sikers Franchino Gaffurio) und das Bildnis einer unbekannten Dame.
Beide Bilder werden jedoch nicht zweifelsfrei Leonardo zugeschrieben.

Als Leonardo etwa 40 Jahre alt und davon fast zehn Jahre für den
Mailänder Hof tätig gewesen war, bekam er von Ludovico Sforza den
Auftrag, ein Bild für die Stirnwand des Refektoriums der Konventskir-
che von Santa Maria delle Grazie in Mailand zu malen.

Das bereits während der Entstehung von vielen Künstlern bewun-
derte Bild Das Abendmahl (ital.: Cenacolo oder Ultima Cena), ein
Wandgemälde mit den Maßen von 8,8 × 4,6 m, entstand in den Jahren
1494 bis 1498.157 Es stellt den Moment dar, in dem Jesus seinen Jün-
gern mitteilt, dass einer von ihnen ihn in wenigen Stunden verraten
würde. Leonardo malte das Bild in Tempera auf eine getrocknete Gips-
wand (Seccomalerei) – kein Fresko und auch nicht in Öl, wie eine Le-

155 Heydenreich, L. H.: Leonardo-Studien, München 1988, S. 28
156 Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003, S. 18
157 Pietro C. Marani: Leonardo – Das Werk des Malers, München 2001, S. 45ff

5 Leonardo da Vinci

77

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


gende später behauptete. Die Tempera-Trägersubstanz hielt nicht lange
auf dem Gipsuntergrund und dieser auch nicht auf der Wand. Durch
Feuchtigkeit und Schimmelbildung kam es zu Abblätterungen und
Schuppenbildung. Dieser Prozess dauerte jahrzehntelang. Die Restau-
rierungsversuche im 18. Jahrhundert gründeten auf der falschen An-
nahme, das Werk sei in Öl ausgeführt worden. So hat man es einmal
mit Öl überstrichen, in der Hoffnung, dadurch die Farben wiederher-
stellen zu können. Andere versuchten es mit unterschiedlichen „Ge-
heimmitteln“, meistens schädlichen Lacken und Klebstoffen. Erst Mitte
der 1970er Jahre konnte der weitere Verfall durch moderne Restaurie-
rungstechniken aufgehalten werden. Eine weitere Restaurierung folgte
um die Jahrtausendwende. Der Zustand des Werks wurde mittlerweile
mit einer Auflösung von 16 Gigapixel dokumentiert Trotz der großen
Beschädigungen hinterließ das schon halb aufgelöste Bild immer wie-
der einen tiefen Eindruck auf die unterschiedlichsten Betrachter.

Um die Personen als Charaktere darstellen zu können, suchte Leo-
nardo seine „Typen“ sorgfältig aus und fertigte viele Gesichtsstudien
an.158 Die Gesichter von Jesus und Judas blieben unvollendet, der Per-
fektionist Leonardo fand keine befriedigende Lösung für eine maleri-
sche Darstellung. Nach dem Erfolg seines Werkes Das letzte Abend-
mahl fuhr Leonardo mit der Arbeit am Sforza-Monument – dem Ca-
vallo – fort, dessen sieben Meter hohes Tonmodell bereits drei Jahre
lang im Corte Vecchio des Castello stand und allgemein bewundert
wurde. Nun sollte das Monument in Bronze gegossen werden.159

Hilfe für die schwierigen Berechnungen für den Bronzeguss be-
kam Leonardo von dem Mathematiker Luca Pacioli aus Borgo San Se-
polcro, dessen Summa de aritmetica, geometrica etc. Leonardo bei ihrer
Ersterscheinung in Pavia erworben hatte. Der Mathematiker bewun-
derte Leonardos Malereien und Skulpturen und mehr noch seine ma-
thematischen, physikalischen und anatomischen Forschungen, die er
in den Manuskriptsammlungen Leonardos kennenlernte. Beide arbei-
teten an Paciolis nächstem Buch De divina proportione („Über das
göttliche Verhältnis“), das den Goldenen Schnitt behandelte. Auch die

158 Feser, S. (Hrsg.):Giorgio Vasari: Das Leben des Leonardo da Vinci, Berlin 2006,
S. 102

159 Chotjewitz, P.O.: Alles über Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004, S. 33

5 Leonardo da Vinci

78

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


seit der Antike bestehende mathematische Aufgabenstellung zur Qua-
dratur des Kreises versuchten beide zu lösen.160

Bald beteiligte sich Pacioli auch an der Fertigstellung der Innende-
koration bestimmter Kammern des Castello, der Saletta Negra und der
Sala delle Asse, die bereits von anderen Künstlern begonnen worden
war. Bei Reparaturarbeiten Ende des 19.Jahrhunderts legte Paul
Müller-Walde unter den neu verputzten und getünchten Raumdecken
Spuren von Leonardos Handwerk frei; so wurden in der großen Sala
delle Asse viele Spuren Leonardos gefunden. Ein Großteil der Dekora-
tion war gut erhalten und deshalb restaurierbar.

Für diese und andere künstlerische Arbeiten wurde Leonardo 1498
mit einem Garten außerhalb der Porta Vercelli belohnt, zu einer Zeit,
als Geld nur spärlich floss und sein Gehalt lange im Rückstand war.
Aber wiederum konnte er die Aufgabe nicht beenden, genauso wie das
Bronzemonument, das der Herzog aus Mangel an Bronze (die er für
Waffen benötigte) schließlich einstellen ließ. Dies half ihm aber nicht,
seine Vertreibung im Jahre 1499 durch den französischen König Lud-
wig XII. zu verhindern. Ludovico musste fliehen, Leonardo und ande-
re Künstler verließen Mailand.161

Als Leonardo und sein Freund Luca Pacioli Mailand im Dezember
1499 verließen, war ihr Ziel Venedig. Leonardo bot dort seine Dienste
als Ingenieur an und stellte seine Kriegsmaschinen vor, darunter auch
einen Taucheranzug für den Unterwasserkampf. Er bekam jedoch kei-
ne Anstellung und zog weiter nach Mantua, wo er von der Herzogin
Isabella Gonzaga empfangen wurde, die als kultivierteste Dame ihrer
Zeit galt. Er versprach, zu einem späteren Zeitpunkt ein Porträt von
ihr zu malen; zunächst fertigte er eine Kreidezeichnung an, die sich
heute im Louvre befindet.162

Die Freunde zogen im April 1500 nach Florenz. Hier fand Leonar-
do vorübergehend Unterschlupf im Kloster Annunziata, wo er sich
verpflichtete, ein Altarbild für die Basilica della Santissima Annunziata
zu malen. Ein Jahr verging, ohne dass der Auftrag ausgeführt wurde.
Wissenschaftliche Fragen der physikalischen Geografie und des Inge-

160 Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Köln 1960, S. 30
161 Heydenreich, L. H.: Leonardo-Studien, München 1988, S. 47
162 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci − Psychoanalytische Studien zu einem Rätsel,

Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 18

5 Leonardo da Vinci

79

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


nieurwesens fesselten Leonardo mehr als die Malerei. Er schrieb an
Briefpartner, um Erkundigungen über die Gezeiten im Euxinischen
und Kaspischen Meer einzuholen. Zur Information der Mercanti be-
richtete er über die gegen einen drohenden Erdrutsch auf dem Hügel
von San Salvatore dell’Osservanza zu ergreifenden Maßnahmen. Er
legte Zeichnungen und Modelle für die Kanalisierung und die Kon-
trolle des Arno vor und entwickelte einen Plan zum Transport des Flo-
rentiner Baptisteriums (Dantes bel San Giovanni) in einen anderen
Stadtteil, wo es auf einen großen Marmorsockel gestellt werden soll-
te.163

Den ungeduldigen Serviten-Brüdern von Annunziata legte er
schließlich im April 1501 einen Entwurf des Altarbilds auf Karton vor,
der in Florenz unter großer Beteiligung von Publikum ausgestellt wur-
de. Das Thema war die Jungfrau, die sich auf dem Schoß der Heiligen
Anna sitzend vorbeugt, um ihr Kind festzuhalten, das halb aus ihrer
Umarmung entflohen ist, um mit einem Lamm auf dem Boden zu
spielen. Trotz des allgemeinen Lobs für seinen Entwurf vollendete Leo-
nardo das Altarbild nicht. Die Mönche von Annunziata mussten den
Auftrag an Filippino Lippi geben, nach dessen Tod die Aufgabe von
Perugino beendet wurde. Leonardo vollendete erst später das Bild
(1506–1516), das als Anna Metterca oder Anna selbdritt („Anna zu
dritt“) heute im Louvre zu sehen ist.164

In Florenz bemühte sich Leonardo um Aufträge. Der Gonfaloniere
Piero Soderini bot ihm einen riesigen Marmorblock zur freien Verfü-
gung an, doch Leonardo lehnte dankend ab. Drei Jahre später schlug
Michelangelo seinen David aus diesem Block. Vom französischen Hof
erhielt er den Auftrag für ein weiteres Madonnenbild; 1501 malte er
die Madonna mit der Spindel. Aber eigentlich interessierte er sich viel
mehr für technische und wissenschaftliche Herausforderungen und
suchte diesbezüglich nach einem fürstlichen Auftraggeber.165

Im Frühjahr 1502 trat er in den Dienst Cesare Borgias, des Her-
zogs von Valentino. Dieser war zu diesem Zeitpunkt mit der Konsoli-
dierung seiner jüngsten Eroberungen in der Romagna beschäftigt.

163 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 27
164 Syre, C./Schmidt, J./Stege, H. (Hrsg.): Leonardo da Vinci − Die Madonna mit der

Nelke. Verlag Schirmer Mosel, München 2006, S. 32
165 Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995, S. 34

5 Leonardo da Vinci

80

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Zwischen Mai 1502 und März 1503 bereiste Leonardo als oberster In-
genieur einen großen Teil Mittelitaliens.166 Nach einem Besuch in
Piombino an der Küste gegenüber Elba fuhr er über Siena nach Urbino,
wo er kartografische Zeichnungen anfertigte. Anschließend wurde er
über Pesaro und Rimini nach Cesena gerufen; zwischen Cesena und
Cesenatico verbrachte er zwei Monate, in denen er Kanal- und Hafen-
arbeiten plante und leitete und mit der Planung zur Restaurierung des
Palasts von Friedrichs II. beauftragt wurde.

Danach begleitete er seinen Arbeitgeber, der in Imola von Feinden
belagert wurde. Hier lernte Leonardo auch Niccolò Machiavelli ken-
nen, der als Abgesandter von Florenz mit Cesare Verhandlungen führ-
te. Er folgte ihm nach Sinigallia, Perugia und schließlich über Chiusi
und Acquapendente nach Orvieto und Rom, wo Cesare im Februar
1503 ankam. In dieser Zeit verließ Leonardo den Herzog und kehrte
zurück nach Florenz.167

In Florenz bekam Leonardo auf Initiative von Machiavelli und Pie-
ro Soderini den Auftrag, ein großes Schlachtengemälde für eine der
Wände des neuen Ratssaals im Palazzo della Signoria zu schaffen. Er
wählte als Thema eine Episode des Sieges der Florentiner über die
Mailänder nahe einer Brücke bei Anghiari im oberen Tibertal. Der
jüngere Michelangelo, der gerade seinen David vollendet hatte, wurde
mit einem weiteren Schlachtengemälde auf einer anderen Wand des
gleichen Saals betraut und entschied sich für die Schlacht bei Cascina.

Eigentlich wollte Leonardo keine Gewaltverherrlichungen malen,
denn er hasste den Krieg, andererseits fühlte er sich gegenüber seinem
Rivalen Michelangelo herausgefordert.168 Zur Vorbereitung seines Kar-
tons wurde Leonardo die Sala del Papa in Santa Maria Novella zuge-
wiesen. Er arbeitete – ähnlich wie an seinem Cenacolo – stetig und un-
ermüdlich an seiner neuen Aufgabe. Aus seinen Berichten an die Si-
gnoria wird sein kontinuierlicher Fortschritt deutlich. In weniger als
zwei Jahren (1504–1505) war der Entwurf fertig.169 Als dieser zusam-
men mit dem des Michelangelo ausgestellt wurde, wurden beide Ent-

166 Zöllner, F.: Leonardo da Vinci. Taschen Verlag, Köln 2006, S. 112
167 Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003, S. 21
168 Zöllner, F.: Leonardo da Vinci 1452–1519, Köln 1999, S. 39
169 Feser, S. (Hrsg.):Giorgio Vasari: Das Leben des Leonardo da Vinci, Berlin 2006,

S. 75

5 Leonardo da Vinci

81

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


würfe als großartige Kunstwerke bewundert und dienten den damali-
gen Studenten als Modell und Beispiel, so wie die Fresken von Masac-
cio in Santa Maria del Carmine den Schülern zwei Generationen zuvor
geholfen hatten. Auch der junge Raffael lernte in dieser Zeit von Leo-
nardo, ebenso Fra Bartolommeo.

Leonardo übertrug seinen Entwurf auf die Maueroberfläche. Dazu
hatte er eine neue technische Methode erfunden, die er nach einem
vorläufigen Versuch in der Sala del Papa für erfolgversprechend hielt.
Die Farben – ob Tempera oder andere, ist unklar – mussten auf einen
speziell präparierten Untergrund aufgetragen werden, worauf jene –
Farben und Untergrund – mittels Wärme verbunden wurden. Nach
Beendigung der zentralen Gruppe wurde Hitze angewendet, die aber
ungleichmäßig wirkte: Die Farben im oberen Teil verliefen oder
schuppten von der Wand ab, das Bild verfiel und wurde später (wahr-
scheinlich) übermalt.170

In den Jahren 1503–1506 arbeitete Leonardo auch intensiv am
Porträt der Mona Lisa.171 Einige Quellen belegen, dass die neapolitani-
sche Hausfrau Monna Lisa del Giocondo (geb. Gherardini), Gattin des
Francesco di Bartolommeo di Zanobi del Giocondo, für dieses Bild das
Modell saß. In Lisa Gherardini soll er ein Modell gefunden haben, des-
sen Antlitz und Lächeln einen einzigartigen, rätselhaften Charme be-
saß. Er arbeitete an diesem Porträt während eines Teils von vier auf-
einander folgenden Jahren und ließ während der Sitzungen Musik auf-
spielen. Zeit seines Lebens konnte sich Leonardo nicht von dem Bild
(Maße 77 × 53 cm) trennen. Neuere Forschungen weisen darauf hin,
dass der Auftraggeber Giuliano II. de’ Medici gewesen sei und das Bild
eine idealisierte Mutter darstelle. Andere Quellen sollen belegen, dass
es sich bei Mona Lisa um den heimlichen Geliebten Salaj handelt, der
für das Bild Modell war. Demnach handele es sich bei dem Gemälde
eigentlich um die Darstellung eines Mannes. Der Name Mona Lisa sei
ein Anagramm zu Mon Salai (dt.: „Mein Salai“).172

170 Reti, L.: Leonardo, Künstler, Forscher, Magier. Frankfurt 1974, S. 66
171 Mohan, J.-P./Menu, M./Mottin, B. u. a. (Hrsg.): Im Herzen der Mona Lisa – Deko-

dierung eines Meisterwerks, München 2006, S. 22
172 Vasari, G./ Kanz, R.: Das Leben von Leonardo da Vinci, Raffael von Urbino und

Michelangelo Buonarroti, Ditzingen 1996, S. 79f

5 Leonardo da Vinci

82

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Nach seinem Tod blieb das Werk im Nachlass, wurde mit anderen
Gemälden von seinem Schüler Salaj verwaltet und später von Franz I.
von Frankreich für viertausend Goldflorin erworben. Seit 1804 ist es
im Louvre ausgestellt. Vorübergehend gelangte es in den Besitz von
Napoleon, der es in seinem Schlafzimmer platzierte und von dem rät-
selhaften Lächeln fasziniert war.

Heute ist das Gemälde ein ausgesprochener Publikumsmagnet, das
Original ist jedoch nach einem Anschlag im Jahr 1956 nur noch durch
Panzerglas zu betrachten.173 Der Reichtum der Farben hat sich im Lauf
der Jahrhunderte verflüchtigt, teils durch Beschädigungen, teils weil
der Maler bei seinen Bemühungen um Effekte daran gewöhnt war, sei-
ne Figuren auf einem Hintergrund zu modellieren, der im Laufe der
Zeit dunkler wurde. Doch selbst in nachgedunkeltem Zustand bleiben
die Raffinesse des Ausdrucks und die Präzision und Feinheit der
Zeichnung erkennbar.174

Mit der Signoria in Florenz gab es Streit, vermutlich wegen eines
unfertigen Wandgemäldes (Die Schlacht von Anghiari) im Saal der
Fünfhundert des Palazzo Vecchio.175 Leonardo nahm ein Angebot des
französischen Hofes an und wurde Hofmaler und leitender Ingenieur
in Mailand. Dort hatte Ludwig XII. Charles d’Amboise, Marschall von
Chaumont, Leutnant des französischen Königs in der Lombardei, als
Vizekönig eingesetzt. Beide bewunderten Leonardo sehr, schätzten be-
sonders sein Organisationstalent, wenn es um die Ausrichtung von kö-
niglichen Festivitäten ging, und ließen ihm andererseits freie Hand,
vor allem für seine wissenschaftlichen Forschungen und anatomische
Studien, die er zusammen mit dem damals berühmten Professor von
Pavia, Marcantonio della Torre, betrieb. Auch als Ingenieur war er ge-
fordert, einerseits mit Planungen für einen neuen Palast in der Nähe
der Porta Venezia, andererseits mit großen hydraulischen Projekten
bzw. Bewässerungsarbeiten (Talsperren, Kanäle) in der Lombardei. Er
konstruierte den ersten Wasserzähler und beschäftigte sich in einer
Studie intensiv „mit dem Wissen des Wassers“.

Mit Unterstützung von Charles d’Amboise konnte Leonardo auch
den alten Streit um sein Altarbild Felsgrottenmadonna regeln. Er fer-

173 Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Köln 1960, S. 62
174 Kühne, H.: Leonardo da Vinci, München 1999, S. 72
175 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 39

5 Leonardo da Vinci

83

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tigte mit Hilfe von Ambrogio da Predi eine Kopie an. Etwa zur glei-
chen Zeit arbeitete er weiter an seinen Bildern Anna Metterca und Mo-
na Lisa. Er malte Leda mit dem Schwan (das Originalgemälde gilt als
verschollen) sowie die ersten Entwürfe für Johannes der Täufer. Sein
neuer Freund und Schüler wurde Francesco Melzi. In der Villa der
Melzi-Familie in Vaprio, wo Leonardo regelmäßig verkehrte, wurde
eine Madonna auf einer der Wände traditionell ihm zugeschrieben,
zumindest wurde es unter seiner Anleitung gemalt.176

Einen interessanten Auftrag bekam Leonardo von Gian Giacomo
Trivulzio, der als französischer Kommandant Mailand erobert hatte
und sich nach seinem Tod eine würdige Grabstätte wünschte. In An-
lehnung an die alten Arbeiten des Sforza-Reiterstandbildes entwarf
Leonardo das Trivulzio-Monument (aufbäumendes Pferd mit Reiter).
Aber auch dieses Projekt konnte schließlich nicht realisiert werden, ge-
nauso wie seine Pläne, das Wissen der Zeit mit Hilfe seiner inzwischen
zahlreichen Notizbücher als Enzyklopädie zusammenzutragen. Als
sein Mäzen Charles d’Amboise 1511 plötzlich verstarb und sich zudem
die politischen Verhältnisse in Norditalien abermals veränderten, ver-
ließ er Mailand und zog vorübergehend zu seinem jungen Freund in
den Palazzo Trezzo der Melzi nach Vaprio d’Adda. Dort malte er wahr-
scheinlich die Rötelzeichnung mit dem Kopf eines bärtigen Mannes,
sein vermeintliches Selbstporträt.177

Inzwischen hatte Papst Julius II. Rom zum Zentrum der italieni-
schen Kunst gemacht. Als ihm 1513 Giovanni de Medici als Leo X.
nachfolgte, wurde Leonardo vom jüngeren Bruder des Papstes, Giulia-
no II. de’ Medici, als Künstler nach Rom berufen. Er wurde im Belve-
dere des Vatikans untergebracht und sah viele alte Freunde wie den
Baumeister Donato Bramante oder den Maler Sodoma wieder. Er be-
kam ein eigenes Atelier mit einem deutschen Mitarbeiter, der jedoch
den Auftrag hatte, den Papst, der keine Sympathien für Leonardo heg-
te, stets über dessen Aktivitäten zu unterrichten.178

Die Bedingungen in Rom stellten sich als ungünstig für Leonardo
heraus. Vom Papst wurde er nur halbherzig geduldet, ganz anders die

176 Chastel, A.: Leonardo Da Vinci. Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei,
Mosel 1990, S. 36

177 Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Köln 2002, S. 55
178 von Brauchitsch, B.: Leonardo da Vinci, Berlin 2010, S. 69

5 Leonardo da Vinci

84

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


jüngeren Künstler Raffael und Michelangelo, die sich durch ihre Ar-
beiten in den Stanzen und der Sixtinischen Kapelle große Anerken-
nung erwarben und vom Papst gefördert wurden. Ihre rivalisierenden
Anhänger hassten sich gegenseitig und wandten sich erbittert gegen
den altgedienten, inzwischen ergrauten Günstling der Medici. Der jun-
ge Raffael allerdings bewunderte sein altes Vorbild und hatte ihn Jahre
zuvor in seinem großen Fresko Die Schule von Athen als den im Zen-
trum stehenden Platon verewigt.179

Leonardo litt in seinen römischen Jahren nicht nur an Krankhei-
ten, sondern auch an der Hektik und den Intrigen im Vatikan.180 Ins-
gesamt blieb Leonardo knapp zwei Jahre in Rom und arbeitete kaum
als Maler (bis auf den lächelnden Johannes den Täufer), sondern mehr
als Ingenieur. Unter anderem arbeitete er an einem Projekt zur Ener-
giegewinnung aus Sonnenlicht. Mit Hilfe eines deutschen Spiegelma-
chers und eines Metallschmiedes baute er verschiedene Hohlspiegel
(Sonnenreflektoren), um mit diesen die Sonnenenergie in Wärme zu
verwandeln und kochendes Wasser für eine Färberei zu gewinnen.

Die einzigen aus Leonardos Zeit in Rom bekannten Ingenieurtä-
tigkeiten waren die Arbeiten am Hafen und an den Verteidigungsanla-
gen von Civitavecchia sowie Aktivitäten zur Trockenlegung der Ponti-
nischen Sümpfe. Durch weitere umfangreiche anatomische Studien
entdeckte Leonardo damals auch die Arteriosklerose bei alten Men-
schen. Doch seine Aufzeichnungen hierüber wurden nie publiziert
und blieben jahrhundertelang verschollen, ebenso seine apokalypti-
schen Visionen, die später im Codex Atlanticus gefunden wurden.

Inzwischen war sein französischer Gönner Ludwig XII. in den
letzten Tagen des Jahres 1514 gestorben. Sein junger und brillanter
Nachfolger Franz I. von Frankreich überraschte Europa: Er stieß an
der Spitze einer Armee über die Alpen vor, um seine Rechte in Italien
geltend zu machen und in der Schlacht von Marignano das Herzogtum
Mailand zurückzuerobern. Nach einigem Zögern befahl Leo X. im
Sommer 1515 Giuliano de Medici, die päpstlichen Truppen in die
Emilia zu führen und die Bewegungen der Invasoren zu beobachten.
Leonardo begleitete seinen Mäzen bis nach Florenz, wo Giuliano er-

179 Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998, S. 57
180 Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995, S. 77

5 Leonardo da Vinci

85

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


krankte und am 17. März 1516 verstarb. In seiner alten Heimatstadt
wurde Leonardo dem neuen französischen König vorgestellt. Der jun-
ge Souverän und der alte Künstler und Wissenschaftler verstanden sich
gut, und so nahm der Altmeister – nach anfänglichem Zögern – die
Einladung des Königs an, seine letzten Jahre in Frankreich zu verbrin-
gen, wo ihm ein neues Heim, Ehre und Achtung zugesichert wur-
den. 181

Die letzten zwei Jahre seines Lebens verbrachte Leonardo da Vinci
im Schloss Clos Lucé in Amboise, das ihm zusammen mit einer groß-
zügigen Pension überlassen wurde. Der Hof kam oft nach Amboise,
und der König erfreute sich regelmäßig der Gesellschaft seines Schütz-
lings. Er erklärte, da Vincis Wissen in der Philosophie und den schö-
nen Künsten stehe jenseits dessen, was alle Sterblichen wüssten.182

Im Frühjahr 1518 hatte Leonardo Gelegenheit, seine alten Talente
als Organisator von Festen einzusetzen, als gleichzeitig der Dauphin
getauft und eine Medici-Bourbonische Hochzeit gefeiert wurde. Be-
reits in Rom hatte er einen mechanischen Löwen konstruiert, der sich
zum Erstaunen aller Gäste einige Schritte alleine fortbewegen konnte.
Unter den Gästen war auch der Kardinal Louis d’Aragon, dessen Sekre-
tär einen Bericht hinterlassen hat, aus dem hervorgeht, dass Leonardo
anscheinend an einer Behinderung litt, die die Bewegung seiner Hand
beeinträchtigte. Er zeigte dem Kardinal drei seiner Bilder: Mona Lisa,
Anna selbdritt und einen jugendlichen Johannes den Täufer. Dieses
wahrscheinlich letzte Bild von seiner Hand hat er möglicherweise erst
in Frankreich vollendet. Es zeigt das abgedunkelte Bild eines Johannes,
der, ein von innen kommendes Lächeln auf den Lippen, prophetisch
mit einem Finger aufwärts zeigt. Besonders deutlich wird hier Leonar-
dos Chiaroscuro-Technik.

Bis wenige Wochen vor seinem Tod war Leonardo aktiv, sei es als
Planer für einen neuen Palast in Amboise, als Projektingenieur für
einen großen Kanal (Canal du Centre) zwischen Loire und Saône oder
als Zeichner anatomischer Studien oder Architekturstudien in seinen
Büchern.183 Gegen Ende seines Lebens sah der weise Uomo universale

181 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 52
182 Zöllner, F.: Leonardo da Vinci 1452–1519, Köln 1999, S. 67
183 Heydenreich, L. H.: Die Sakralbau-Studien Leonardo da Vincis. Untersuchungen

zum Thema: Leonardo da Vinci als Architekt, München 1971, S. 51

5 Leonardo da Vinci

86

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


das Ende der Menschheit voraus und malte verschiedene Wasserstudi-
en der Sintflut, die man in seinen Heften fand.

Am Osterabend 1519 machte Leonardo sein Testament. Er be-
stimmte, dass in drei verschiedenen Kirchen in Amboise Messen gele-
sen und Kerzen angezündet werden sollten. Er wollte auf dem Friedhof
in St. Florentin mit einer Zeremonie, an der sechzig arme Männer als
Fackelträger teilnehmen sollten, bestattet werden.

Vasari berichtet von einer Bekehrung und Reue Leonardos auf
dem Totenbett. Obwohl viele seiner Meisterwerke christliche Motive
zeigen, kann über seine Haltung zur Kirche und zur Religion keine
Aussage gemacht werden. Von der Kirche wurde er oft verdächtigt, er
betreibe magische Künste. Leonardo war jedoch Wissenschaftler und
lehnte – im Gegensatz zu vielen seiner Zeitgenossen – magische Prak-
tiken ab. Grundlage seiner Arbeiten war die Erfahrung. Die Erfor-
schung der Naturgesetze interessierte ihn mehr als religiöse Dogmen;
aber wenn er diese erwähnte, tat er es mit Respekt. Nachdem er die Sa-
kramente der Kirche empfangen hatte, starb er am 2. Mai 1519. Nach
einer vorläufigen Bestattung an einem anderen Ort wurden die Gebei-
ne entsprechend seinem Willen am 12. August zum Kloster von St.
Florentin gebracht. Im 19.Jahrhundert gingen bei Restaurierungsarbei-
ten die sterblichen Überreste jedoch verloren, so dass der Verbleib von
Leonardos Leichnam bis heute unbekannt ist.184 Leonardo sah sich
vornehmlich als Moral- und Naturphilosoph und benutzte zum Aus-
druck seiner Intentionen sowohl die Schrift (Prosa und Dichtung) wie
auch das Bild (Gemälde und Skizzen).185

Leonardo schuf nicht nur zahlreiche Kunstwerke, sondern außer-
dem eine große Anzahl von Entwürfen für Gebäude, Maschinen,
Kunstgegenstände, Gemälde und Skulpturen, die zu verwirklichen er
nie die Zeit fand. Von sich selber sagte er, dass er die Idee mehr liebe
als deren Ausführung, und dass er am Anfang einer Tätigkeit bereits
ans Ende dächte. Tun und Erkennen waren für ihn gleichermaßen
wichtig. Teilweise wurde seine Tatkraft von seinem großen For-
schungsdrang gelähmt. Zunächst wollte er lernen, Meisterwerke der
Kunst zu schaffen. Mehr und mehr interessierte er sich dann aber für

184 Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Köln 2002, S. 87
185 Chotjewitz, P.O.: Alles über Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004, S. 49

5 Leonardo da Vinci

87

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


das Wissen über die Natur und war fasziniert von deren Vielfalt und
Schönheit und schrieb: „Für die Ehrgeizigen, die sich weder mit dem
Geschenk des Lebens noch mit der Schönheit der Welt zufriedenge-
ben, liegt eine Strafe darin, dass sie sich selbst dieses Leben verbittern
und die Vorteile und die Schönheit der Welt nicht besitzen.“186

Leonardo verband die Vergilsche Sehnsucht rerum cognoscere cau-
sas (die Ursachen der Dinge zu erkennen) mit dem Willen zum sicht-
baren Schaffen. Seine Notizbücher, Zeichnungen und Skizzen bestehen
aus ca. 6000 Blättern. Zu seinen Lebzeiten wurde insbesondere von
seinen naturwissenschaftlichen Arbeiten nichts veröffentlicht. Erst im
19. und 20.Jahrhundert fanden sich die Manuskripte in Bibliotheken
und privaten Sammlungen und wurden somit erst spät gewürdigt.187

Er schuf im Laufe seines Lebens eine große Zahl von künstlerisch
wertvollen Illustrationen zu verschiedenen Themen wie Biologie, Ana-
tomie, Technik, Waffentechnik, Wasserwirtschaft und Architektur188

und hinterließ Bauwerke, technische Anlagen und Beobachtungen des
Kosmos. Besonders bedeutsam sind seine sehr genauen anatomischen
und naturwissenschaftlichen Zeichnungen. Bereits gegen Ende seiner
Lebenszeit wurde er als Uomo Universale verehrt und wird auch von
heutigen Historikern als eines der außergewöhnlichsten Genies aller
Zeiten bezeichnet.189

In Florenz, Mailand und Rom betrieb Leonardo umfangreiche
anatomische Studien. Er soll mehr als 30 Leichen seziert haben. Dabei
kooperierte er meist mit angesehenen Ärzten der Zeit. Als Naturwis-
senschaftler interessierte er sich aber besonders für das Innere des
Menschen und entdeckte dabei u.a. die Verkalkung von Gefäßen bei
alten Menschen.

Auch Leonardos bekannteste Körperstudie „Der vitruvianische
Mensch“, ist eine Art Anatomiestudie.190 Die Idee dieses Proportions-
schemas der menschlichen Gestalt stammt von Vitruv, einem römi-

186 Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Köln 1960, S. 120
187 Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998, S. 123
188 Heydenreich, L. H.: Die Sakralbau-Studien Leonardo da Vincis. Untersuchungen

zum Thema: Leonardo da Vinci als Architekt, München 1971.
189 Gibbs-Smith, C. H.: Die Erfindungen von Leonardo da Vinci. 5., unveränderte

Auflage, Stuttgart/ Zürich 1988, S. 17
190 Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995, S. 112

5 Leonardo da Vinci

88

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schen Architekten, Ingenieur und Schriftsteller des 1.Jahrhunderts
v.Chr. (daher der Name „Der Vitruvische Mensch“.). Allerdings hat
Leonardo nur den Mittelpunkt des Kreises in den Nabel gelegt, den des
Quadrates jedoch in den Genitalbereich. Im fortgeschrittenen Alter
beschäftigte sich Leonardo neben der Anatomie besonders eingehend
mit Botanik, Geometrie, Mathematik und Geologie. Vor allem faszi-
nierte ihn das Wasser.

Er versuchte zu ergründen, warum es Wolken gibt, warum es reg-
net, warum Wasser fließt, warum es Wellen, Ebbe und Flut gibt und
warum man auf Bergen Muscheln findet. Er konstruierte Boote und
das erste U-Boot, baute hydraulische Anlagen zur Bewässerung und
Kanalisation. Er experimentierte mit Pflanzen und Wasser, um die Be-
dingungen für das Pflanzenwachstum zu ergründen. In vielen Zeich-
nungen versuchte er die Bewegung des Wassers festzuhalten. Interes-
santerweise sind fast alle Hintergründe seiner Bilder Landschaften mit
Wasser. Als erster erkannte er die Kugelgestalt eines Wassertropfens
und somit die Oberflächenspannung des Wassers und hielt seine Er-
kenntnisse im „Codex Leicester“ fest.191

Von Beginn an zeichnete Leonardo Landschaften und hat unter
anderen einen Satz von sechs groß angelegten genauen Karten hinter-
lassen, die fast das ganze Territorium der Maremma, der Toskana und
Umbriens zwischen dem Apennin und der Tyrrhenischen See abde-
cken.192 Darüber hinaus hat er Pläne zur Umleitung des Flusses Arno
ausgearbeitet, die jedoch nicht ausgeführt wurden. Besonders bekannt
ist sein Stadtplan von Imola. Die meisten von Leonardos kartografi-
schen Werken befinden sich in der Sammlung der britischen Königin
auf Schloss Windsor sowie im Codex Atlanticus in der Ambrosiana in
Mailand.

Als Ingenieur war Leonardo ein Pionier und seiner Zeit weit vor-
aus. Seine Intention war, Maschinen (und Waffen) zur Entlastung des
Menschen bei ihrer Arbeit und Kriegsführung zu schaffen. Im Laufe
der Zeit nahmen seine wissenschaftlichen Forschungen und sein durch
Studium angeeignetes Wissen über Naturkräfte, die er zum Nutzen der
Menschheit einsetzen wollte, immer mehr an Bedeutung zu.193

191 Zöllner, F.: Leonardo da Vinci 1452–1519, Köln 1999, S. 89
192 Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003, S. 82
193 Cianchi, M.: Die Maschinen Leonardo da Vincis, Florenz 1984, S. 77ff

5 Leonardo da Vinci

89

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Für die malerische Teildisziplin Farbenlehre gilt Leonardo als frü-
hester Wegbereiter.194 Er beschrieb in seinen Notizen über Kunst und
Malerei farbharmonische Phänomene wie den Simultankontrast und
die Komplementärfarben.195 Im Regenbogen sah er eine Offenbarung
der Harmoniegesetze durch die Natur. Auch die später von Goethe
entwickelte Farbpsychologie nahm Leonardo insofern schon vorweg,
als er Farbdisharmonien als unholde Gesellschaft beschrieb. Er vereinte
sein Wissen über Licht und Schatten mit den alten Florentiner Stärken
der linearen Zeichnung und des psychologischen Ausdrucks und schuf
auf dieser Grundlage seine Meisterwerke. Er entwickelt die Sfumato-
Technik zu seinem Markenzeichen, wobei er Ölfarben kreierte und
diese mit äußerster Geduld schichtweise und in Abstufungen auftrug.
Wie es ihm gelang, sein Verständnis von Licht und Schatten in die Ma-
lerei einzubringen, ist bis in die heutige Zeit in der Kunst ein wichtiges
Thema. Eindrucksvolle Beispiele hierfür sind seine Gewänderfalten-
studien und sein letztes Bild Johannes der Täufer, der in einem magi-
schen Licht erscheint. Einzigartig sind Leonardos Skizzen von Gesich-
tern, die meist als Vorstudien für Gemälde entstanden sind.196

Leonardos Notizbücher, die nach dem Tod des Künstlers in den
Besitz der Adelsfamilie Melzi gelangten, gingen als Gesamtwerk verlo-
ren. Bücher und einzelne Blätter wurden verkauft oder verschenkt und
sind heute weltweit verstreut.197

194 Chastel, A.: Leonardo Da Vinci. Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei,
Mosel 1990, S. 76

195 Klein, S.: Da Vincis Vermächtnis oder Wie Leonardo die Welt neu erfand, Frank-
furt a. M. 2008, S. 89

196 Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Köln 2002, S. 112
197 Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998, S. 134

5 Leonardo da Vinci

90

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Machiavelli

Niccolò di Bernardo dei Machiavelli (1469-1527) ist vielleicht der um-
strittenste, zweifelsohne aber einer der wichtigsten politischen Theore-
tiker des Humanismus. Seine wichtigsten Werke „Il Principe“ und
„Discorsi spora la prima deca de Tito Livio“ kurzgenannt „Discorsi“, in
denen Machiavelli seine Ideen zur Herrschaftslehre und zum Staats-
aufbau niederschrieb, spalten noch heute die Geister. Während er ei-
nerseits oftmals als klassischer Vertreter der republikanischen Denk-
weise betrachtet wird, wird der Name Machiavelli andererseits als Sy-
nonym für skrupellose Machtpolitik und Machtusurpation um jeden
Preis benutzt.198 Der Florentiner war beseelt vom Wunsche nach na-
tionaler Einheit und Größe seines zerissenen Landes, möglichst unter
der Führung von Florenz, und empfand Hass gegenüber dem Papst-
tum, das dieser Entwicklung im Wege stand. Machiavelli entwarf in
seinen Schriften, besonders im Buch Il Principe (dt. Der Fürst) eine po-
litische Theorie, die in der Selbsterhaltung und Machtsteigerung des
Staates das ausschließliche Prinzip politischen Handelns sah. Diesem
Zweck zu dienen, seien alle Mittel recht, moralische und unmorali-
sche.199 In seinem monarchisch ausgerichteten Werk idealisiert Ma-
chiavelli nationale Selbständigkeit und Macht eines Staates und schätzt
diese Größen als so wichtig ein, dass ein Staatsmann durch die ent-
sprechenden Mittel und um jeden Preis danach streben müsse, „unbe-
kümmert um private Moralität und bürgerliche Freiheit“. Das Gemein-
wohl („bonum commune“) sei am besten durch einen allein herr-
schenden, starken Fürsten vertreten.

„Il Principe“ war den regierenden Medicis gewidmet, was Machia-
velli stets den Vorwurf eintrug, zu seinem eigenen Vorteil ein nur den
Herrschenden genehmes Modell zuungunsten der Moral entworfen zu

6 

198 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 21
199 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, München

2012, S. 16

91

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


haben. Ob der „Principe“ aber tatsächlich nur eine Rechtfertigungs-
schrift für grausame Methoden der Herrschenden vom Schlage zum
Beispiel eines Gewaltmenschen wie Cesare Borgia ist, ist umstritten.

Die Erfahrung seiner historischen Studien lehrte ihn, dass es oft
die letzteren Mittel seien: Täuschung, List, Verrat, Meineid, Beste-
chung, Vertragsbruch und Gewalttat, die den Erfolg verbürgen.200 Von
Staat zu Staat galt nicht Moral und Recht, sondern nur der bloße
Machtkampf, mit politischen oder militärischen Mitteln. In der Rezep-
tion ist gegenüber dem Buch Il Principe sein politisches und literari-
sches Werk Discorsi darüber in den Hintergrund getreten.

Machiavellis politisches Vermächtnis findet sich in seinen vier
Hauptwerken.201 Dazu gehören neben seinem bekanntesten Buch Il
Principe (Der Fürst) von 1513, das erstmals 1532 posthum erschien,
die Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (Abhandlungen über die
ersten zehn Bücher des Titus Livius), die er von 1513 bis 1517 schrieb
und die 1532 veröffentlicht wurden, sowie seine 1521 verfasste Istorie
fiorentine (Geschichte von Florenz) und sein im selben Jahr entstande-
nes Werk Dell’Arte della guerra (Von der Kriegskunst).

Es gibt große Widersprüche zwischen den einzelnen Schriften Ma-
chiavellis.202 So handeln die Discorsi eher vom Aufbau und den Vortei-
len einer republikanischen Verfassung, während Il Principe sich mit
Alleinherrschaft und den damit verbundenen machtpolitischen Über-
legungen beschäftigt. Diese Widersprüche lassen sich jedoch auflösen,
wenn man alle seine Werke betrachtet; so schreibt sein Biograph Dirk
Hoeges: „Das Mißverständnis, dem er von Beginn an ausgesetzt ist, re-
sultiert aus seiner Reduzierung auf den Politiker und auf den Autor
des «Principe»; erforderlich aber ist der Blick auf sein Gesamtwerk
und die Einsicht in den untrennbaren Zusammenhang aller seiner Tei-
le zum Verständnis jedes einzelnen.“

Machiavelli widmete sich nach seinem Sturz einer umfassenderen
schriftstellerischen Tätigkeit und seiner politischen Rehabilitierung. In
dieser Zeit entstanden seine beiden Hauptwerke Il Principe, welches er
unmittelbar nach seinen schweren Folterungen mit „verkrüppelten

200 Höffe, O. (Hrsg.): Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012, S. 14
201 Taureck, B.H.F.: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 14
202 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 20

6 Machiavelli

92

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Händen“ niederschrieb, und die Discorsi.203 Gedruckt wurden beide
Bücher 1531 und 1532. Er bricht mit der Tradition normativer Fürs-
tenspiegel bereits damit, dass sein Fürst kein Erbfürst ist, sondern sich
den Thron im politischen Spiel selbst errungen hat.204

Machiavelli formuliert in diesem Werk als erster überhaupt die
Grundsätze der Staatsräson, dass nämlich ein Herrscher, um die ele-
mentaren Notwendigkeiten des Staates zu erfüllen, „die Gesetze der
traditionellen Moral verletzen“ müsse, sonst gehe er mit dem Staat zu-
sammen unter.205 Für einen Herrscher sei es demnach gleichgültig, ob
er als gut oder als böse gilt, wichtig sei nur der Erfolg, der voraussetzt,
vom Volk nicht gehasst zu werden. Der Fürst muss die traditionelle
Moral vorgeblich wahren können, aber er darf auch – im Interesse der
Staatsräson – vor Gewalt und Terror nicht zurückschrecken.206

Machiavelli untersucht verschiedene erfolgreiche Fürsten der Ge-
schichte.207 Francesco I. Sforza kommt in seinem Urteil dem Ideal
recht nahe, aber nur Cesare Borgia könnte ein perfekter Fürst sein,
weil er den Mut hatte, seine Feinde in Senigalla zu ermorden, und weil
er seine Macht in den eroberten Gebieten geschickt erhielt. Er beging
jedoch einen Fehler, als er, nachdem sein Vater gestorben war, dem
neuen Papst vertraute, der ihn entmachtete. Einen perfekten Fürsten
kennt die Geschichte in Machiavellis Augen also nicht, er verspricht je-
doch, dass die Anleitung des Principe es ermögliche, zum perfekten
Fürsten zu werden.208 Machiavelli widmete das Buch Lorenzo II. de’
Medici. In der Schlusspassage gab Machiavelli Lorenzo die Aufgabe,
Italien von den „Barbaren“ zu befreien und zu einen.

Il Principe ist Lorenzo II. de’ Medici gewidmet, nachdem er es zu-
erst Giuliano II. de’ Medici hatte widmen wollen.209 Diese Widmungen
Machiavellis enthalten ungeachtet des Themas klare und scharfe, mit
den Mitteln humanistischer Rhetorik ausgestaltete Kritik an den Medi-
ci des Cinquecento, für die er nur Verachtung übrig hat. Als der wich-

203 Höffe, O. (Hrsg.): Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012, S. 25
204 Münkler, H.: Machiavelli. Frankfurt 2004, S. 37
205 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, München

2012, S. 20
206 Schröder, P.: Niccoló Machiavelli., Frankfurt 2004, S. 21
207 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 24
208 Ebd.
209 Taureck, B.H.F.: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 95

6 Machiavelli

93

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tigste Berater von Lorenzo II. de’ Medici, Francesco Vettori, diesen auf
das Werk hinwies, zeigte Lorenzo II. de’ Medici kein Interesse daran.210

In seinem berühmtesten Werk beschreibt Machiavelli, wie ein
Herrscher politische Macht gewinnen und bewahren kann, wobei das
politische Ziel die Errichtung einer Republik sein sollte.211 Das Werk
wird oft als Verteidigung des Despotismus und der Tyrannei solcher
machtbewussten Herrscher wie Cesare Borgia verstanden, Borgia ist
unglaubwürdig, aber nach Machiavelli muss ein Fürst glaubwürdig
sein. Machiavelli konstruiert einen Idealfürsten, der aber von keiner
lebenden Person je erreicht werden kann. Moses kommt, so sieht es Je-
remias „mehr als jeder andere“ dem Idealfürsten nahe.212

Machiavelli bricht in dem Fürstenbuch mit zwei Traditionen.213

Ein guter Fürst sollte nach den alten Traditionen nicht wild und brutal
wie ein Löwe sein und nicht so listig und täuschend wie ein Fuchs,
sondern er sollte tugendhaft herrschen. Als zweites bricht Machiavelli
mit der Tradition, dass ein Fürst generös sein muss, indem er Freunde
beschenkt und auch selber im Luxus zu leben hat.214 Ein Fürst, der
dies befolgt, schmeichelt aber nur ein paar Mitläufern und ruiniert mit
dem Luxusleben sein Fürstentum. Machiavelli lehrt aber nicht, dass
der Zweck die Mittel heilige, sondern dass der Fürst nicht fürchten
muss, brutal und geizig zu sein, und er das Notwendige machen muss,
um das Ziel zu erreichen.

In dem Werk Discorsi, welches vermutlich parallel zum Fürsten-
buch entstand, entwickelt Machiavelli das vor dem Hintergrund des Il
Principe erstaunliche Ideal einer Republik ohne Fürsten. So soll
„Macht und persönlicher Status stets getrennt“ und der „Staatsschatz
stets wohlgefüllt, der Bürger hingegen arm“ sein.215 Die Discorsi sind
ein Kommentar zum Geschichtswerk des Titus Livius, der die Ge-

210 Lehmkuhl, J.: Erasmus – Machiavelli, Zweieinig gegen die Dummheit, Würzburg
2008, S. 28

211 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, München
2012, S. 20

212 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers, Konstanz 2005, S. 77

213 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 47
214 Höffe, O. (Hrsg.): Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012, S. 62
215 Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalität politischer Macht bei

Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009, S. 44

6 Machiavelli

94

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schichte der römischen Republik beschreibt. Machiavelli zieht die rö-
mische Geschichte heran, um aus ihr seine Überzeugungen zu gewin-
nen und zu festigen.216

Im August 1521 wurde Über die Kunst des Krieges (Dell’Arte della
Guerra) gedruckt.217 Geschrieben hat Machiavelli dieses Werk auch
für seine Freunde der Orti Oricellari Gruppe. Mit ihnen verkehrte Ma-
chiavelli in dieser für ihn unbefriedigenden Zeit, was ihm half seinem
Leben einen Sinn zu verleihen. Gewidmet ist es Lorenzo di Filippo
Strozzi, der ihn während der dunklen Jahre gelegentlich beschenkte
und ihn bei Kardinal Giulio de’ Medici eingeführt hatte.

Für Machiavelli ist die Praxis der Kriegskunst der Abschluss und
die Grundlage des zivilen Lebens. Machiavelli ist sich bewusst, dass
Krieg verheerende Folgen hat, aber eine Republik oder ein Fürstentum
muss sich verteidigen können. Ein Herrscher muss den Frieden lieben
und wissen, wann er Krieg führen muss.218

Das Werk wurde von bedeutenden Zeitgenossen wie Kardinal Gio-
vanni Salviati angepriesen. Im 16. Jahrhundert wurde Über die Kunst
des Krieges sieben Mal nachgedruckt und in verschiedene Sprachen
übersetzt.219

Im Auftrag des Kardinals Giulio de Medici verfasste Machiavelli
von 1521 bis 1525 seine Abhandlung über die Geschichte von Florenz,
die den Zeitraum von der Gründung der Stadt bis zum Tode Lorenzos
des Prächtigen abdeckt. Diese Geschichte der Florentiner Innenpolitik
und Parteikämpfe ist keine zuverlässige Historiographie, sondern folgt
mit historischen Lehrstücken in rhetorischer Sprache (Historia magis-
tra vitae) humanistischen Traditionen und exemplifiziert – besonders
durch den Einbau fiktiver Reflexionen und Reden der beschriebenen
Akteure – Machiavellis politische Ideen.220

Machiavelli sieht die Geschichte „keineswegs in einem kontinuier-
lichen Fortschritt ‚zum Besseren‘, wie Kant und Hegel später behaup-

216 Skinner, Q.: Machiavelli zur Einführung. 5. Auflage, Hamburg 2008, S. 37
217 Lehmkuhl, J.: Erasmus – Machiavelli, Zweieinig gegen die Dummheit, Würzburg

2008, S. 35
218 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, München

2012, S. 33
219 de Grazia, S.: Machiavelli in Hell, Vintage 1989, S. 54
220 Kersting, W.: Niccoló Machiavelli. 3. Auflage, München 2006, S. 26

6 Machiavelli

95

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ten werden, noch ist sie als Heilsgeschichte zu lesen.221 Die Menschheit
bewegt sich vielmehr unendlich in einem Kreis. Machiavelli über-
nimmt durch Polybios Platons Theorie des Verfassungskreislaufes.
Deswegen ist das Minimalziel für Machiavelli nur, „die unausweichli-
che Dekadenz der Republik möglichst zu verlangsamen“.222 Deswegen
muss die Verfassung der Republik eine Mischform sein.

Die Geschichtsschreibung Machiavellis ist hervorgegangen aus
einer Kritik an der bisherigen Geschichtsschreibung, die die inneren
Angelegenheiten der Stadt Florenz verdrängt und die äußeren hervor-
gehoben habe; diese sah er als eine parteiische Geschichtsschreibung
an, in der die Konflikte innerhalb der Stadt ausgeblendet würden. Die
absichtliche Eliminierung der inneren Geschichte durch Leonardo
Bruni und Poggio Bracciolini, Sympathisanten der Medici, bewirkt
eine Änderung seiner eigenen Konzeption, die Geschichte der Stadt zu
schreiben. Hoeges zufolge entdeckte Machiavelli dadurch das „elemen-
tare Movens ihrer Geschichte (…), das in Destruktion und Zwietracht,
in Disharmonie und konkurrierenden zerstörerischen Gegensätzen
lag.“223 Das Fehlen dieser Elemente habe verhindert, dass Florenz so
groß wurde wie Rom oder Athen.224

Virtù (Tugend/Tüchtigkeit) ist der Kernbegriff in Machiavellis
Theorie und politischer Lehre.225 Unter dem Begriff virtù versteht Ma-
chiavelli die politische Energie bzw. den Tatendrang, etwas zu tun.226

Seine an der politischen Realität orientierten Ratschläge sind nicht auf
ein wünschbares (Tugend)-Ideal ausgerichtet, sondern auf ihre Taug-
lichkeit für die Praxis. Sowohl einzelne Menschen als auch ganze Völ-
ker können Träger dieser Kraft sein. Diese virtù ist nie gleich verteilt.
Wo sie allerdings war, führte sie zu großen Reichen. So hatte das Rö-
mische Reich eine so große Macht erreicht, weil seine Anführer und
sein Volk von viel virtù beseelt waren. Folglich kann man diese meta-

221 Huber, J.: Guicciardinis Kritik an Machiavelli, Wiesbaden 2004, S. 38
222 Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalität politischer Macht bei

Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009, S. 65
223 Taureck, B.H.F.: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 76
224 Lehmkuhl, J.: Erasmus – Machiavelli, Zweieinig gegen die Dummheit, Würzburg

2008, S. 42
225 Deppe, F.: Niccolo Machiavelli. Zur Kritik der reinen Politik, Köln 1987,.S. 38
226 Hoeges, D. Niccolò Machiavelli. Die Macht und der Schein, 2. Auflage, Frank-

furt/M. 2014, S. 38

6 Machiavelli

96

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


physische Kraft nicht erzwingen, aber man kann günstige Vorausset-
zungen für sie schaffen, z.B. in der Struktur der Verfassung. Die Bürger
müssen zur virtù erzogen werden.

Gegenspieler der virtù ist die fortuna in Anlehnung an die Glücks-
und Schicksalsgöttin der römischen Mythologie.227 Sie steht für das
Schicksal, den Zufall, aber auch für die Gelegenheit. Sie ist der unbere-
chenbare Faktor in der politischen Rechnung. Machiavelli sieht den
Herrscher immer in einem Kampf gegen fortuna. Allerdings macht
diese nur etwa die Hälfte des Erfolges aus; die andere Hälfte ist be-
stimmt durch Willenskraft (virtù) und praktische Vorbereitung. Für
letzteres stellt ein großer Teil von Machiavellis Werk einen praktischen
Ratgeber für soziales Handeln dar.228

Weitere wichtige Begriffe sind ambizione (Ehrgeiz), necessità
(Notwendigkeit) und occasione (Gelegenheit).229 Ambizione stellt für
Machiavelli die entscheidende Triebfeder menschlichen Handelns dar.
Wenn ein politisches Gemeinwesen durch innere oder äußere Bedro-
hungen gefährdet ist, bilden moralische Bedenken eine untergeordnete
Rolle; man wird gezwungen, amoralisch zu handeln. Zum Zwecke der
Selbstbehauptung sind dann alle Mittel erlaubt.230

Neben politischen und philosophischen Schriften verfasste Ma-
chiavelli drei Komödien.231 Andria ist eine Übersetzung der gleichna-
migen Terenz-Komödie. Die Mandragola ist eine eigenständige Komö-
die, die bis heute aufgeführt wird. Sie handelt von einem Jüngling, der
sich in die Frau eines einflussreichen Florentiner Arztes verliebt und
diese mit Raffinesse und Intrige erobert. Diese Komödie wurde viel-
fach als politische Allegorie gelesen. Ihr folgt die 1525 uraufgeführte
Komödie Clizia, eine Auftragsarbeit, die das Niveau der Mandragola
nicht ganz erreicht. Clizia ist stofflich an die Casina von Plautus ange-
lehnt; Handlungsort und -zeit wurden vom antiken Griechenland ins
zeitgenössische Florenz verlegt.232

227 de Grazia, S.: Machiavelli in Hell, Vintage 1989, S. 19
228 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie

bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers, Konstanz 2005, S. 55
229 Schröder, P.: Niccoló Machiavelli., Frankfurt 2004, S. 39
230 Kersting, W.: Niccoló Machiavelli. 3. Auflage, München 2006, S. 33
231 Buck, A.: Machiavelli, Darmstadt 1985, S. 29
232 Taureck, B.H.F.: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 126

6 Machiavelli

97

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Machiavellis dramatisches Schaffen umfasste sechs Werke, von de-
nen nur die drei oben erwähnten erhalten sind.233 Während des Ri-
nascimento und der Besinnung auf die alten Meister der Antike began-
nen um 1500 verstärkt Übersetzungstätigkeiten, die eng mit dem Prin-
zip der „imitatio“ verbunden waren. Durch das die imitatio ergänzende
Prinzip der aemulatio entstehen aus Machiavellis Feder das verloren
gegangene Stück Le Maschere nach Aristophanes.234

Die Auseinandersetzungen um Machiavelli begleiten die gesamte
moderne politische Theorie und Ideengeschichte bis hin zur Faschis-
mustheorie und dem Begriff des Totalitarismus.235 Schon früh bildete
sich die gegen die Machiavellianischen Anschauungen gerichtete Strö-
mung des Antimachiavellismus, der zur Hauptsache Kleriker, Adelige,
humanistische Philosophen, Freigeister, Aufklärer und Ethiker anhin-
gen. Ihre berühmteste Schrift ist wohl der Antimachiavell Friedrichs
des Großen, ein scharfer Angriff auf die im Fürsten vorgeschlagenen
Wege, wenngleich Friedrich selbst diese Mittel einzusetzen verstand.236

233 Skinner, Q.: Machiavelli zur Einführung. 5. Auflage, Hamburg 2008, S. 103
234 Hoeges, D. Niccolò Machiavelli. Die Macht und der Schein, 2. Auflage, Frank-

furt/M. 2014, S. 27
235 Huber, J.: Guicciardinis Kritik an Machiavelli, Wiesbaden 2004, S. 99
236 Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalität politischer Macht bei

Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009, S. 87ff

6 Machiavelli

98

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Giovanni Pico della Mirandola

Giovanni Pico (Conte) della Mirandola (1463-1494) war ein italieni-
scher Philosoph des Humanismus. Er war Mitglied der Platonischen
Akademie in Florenz und zeichnete sich durch eine Synthese von Pla-
tonismus, Aristotelesmus, orphische und kabbalistische Elemente
aus.237 Pico della Mirandola veröffentlichte 900 Thesen zu philosophi-
schen und theologischen Fragen, zu deren Diskussion er 1486 alle Ge-
lehrten Europas nach Rom einlud. Er wandte sich in seinem Werk
„Disputationes adversus astrologiam divinatricem“ gegen die Astrolo-
gie. Bekannt ist er heute vor allem durch seine Rede Über die Würde
des Menschen (De dignitate hominis)“. Es wurde 1486 in Italien ver-
fasst, anlässlich der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit und des damit
verbundenen veränderten Selbstverständnisses des Wesens des Men-
schen und seiner Stellung in der Welt. Die Schrift erschien jedoch erst
nach Picos Tod im Jahre 1494.238

Ursprünglich wurde die Schrift als Eröffnungsrede der Diskussion
zu seinen „900 Thesen“ geschrieben, die allerdings nie gehalten wurde.
Die Schrift liegt in zwei Fassungen vor, die im ersten Teil weitgehend
übereinstimmen. Im zweiten Teil der Schrift ist diese in der zweiten
und definitiven Fassung erheblich erweitert worden. Geändert hat sich
auch der Stil, der in der zweiten Fassung über mehr rhetorischen
Schwung verfügt. Die erste Fassung, die von Eugenio Garin entdeckt
und veröffentlicht wurde, war nur als Manuskript erhalten. Die zweite
Fassung erschien unter dem Titel „Oratio quaedam elegantissima“, die
in der Ausgabe der „Opera“ im Jahre 1496 veröffentlicht wurde. Der
heutige Titel „De dignitate hominis“ (Über die Würde des Menschen)

7 

237 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschlüsselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, München 1996, S. 27

238 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463–1494), Weinheim 1989, S. 24

99

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


besteht seit der Baseler Ausgabe von 1557, obwohl der Name nur für
den ersten Teil der Schrift zutreffend ist.

Als Quelle dienten Pico wohl vor allem das Werk „Theologia Pla-
tonica“ (Die Theologie des Platons) von seinem Zeitgenossen Marsilio
Ficino, dessen 3.Kapitel des 13.Buches das Thema der Wesenswürde
des Menschen kurz anriss. Doch da Picos „De dignitate hominis“ die
Quintessenz all seiner Grundgedanken enthielt, die er bereits in seinen
anderen Werken ausgeführt hatte, können die Quellen zu seiner „De
dignitate hominis“ im Wesentlichen auch als die Quellen seiner übri-
gen Werke verstanden werden. Denn hierdurch vertritt er gleichsam
seine Überzeugung, die auch in seiner Lehre des Synkretismus ihren
Anklang findet, dass nämlich „die Wahrheit das Ergebnis einer alle
philosophischen und theologischen Lehren umfassenden Tradition“
sei.

Nach Jacob Burckhardt gilt die Schrift „De dignitate hominis“ als
„eines der edelsten Vermächtnisse der Renaissance.“ Zugleich ist es
eine der bekanntesten und bedeutendsten Schriften über die Men-
schenwürde, die innerhalb der erfassbaren Literatur der Renaissance
eine eigene Gattung bildet. Da Pico eben in dieser Schrift in vollende-
ter Form das Menschenbild des Humanismus und der Renaissance
entwarf, gilt diese zugleich als Zentraldokument der Epoche.239 Mit
seiner außergewöhnlichen Bildung und seiner Beredsamkeit beein-
druckte Pico seine Zeitgenossen stark.

1486 begann er mit dem Studium der Kabbalah und beauftragte
den jüdischen Konvertiten Raimundo Moncada (Flavius Mithridates),
kabbalistische Literatur ins Lateinische zu übersetzen. Er war der erste
christliche Gelehrte, der sich, ohne selbst jüdischer Abstammung zu
sein, intensiv mit der Kabbalah befasste.240 Zugleich bereitete er eine
Reise nach Rom vor, wo er 900 philosophische und theologische The-
sen, die er verfasst hatte, öffentlich vor allen interessierten Gelehrten
der Welt verteidigen wollte. Zu diesem Zweck beschloss er zu einem
großen europäischen Kongress einzuladen, der in Anwesenheit des

239 Reschika, R.: Von der Würde des Chamäleons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tübingen 2001, S. 13–40, hier S. 13

240 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschlüsselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, München 1996, S. 16

7 Giovanni Pico della Mirandola

100

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Papstes und des Kardinalskollegiums stattfinden sollte; die Reisekosten
der teilnehmenden Gelehrten wollte er selbst tragen. Sein Ziel war,
eine fundamentale Übereinstimmung aller philosophischen und reli-
giösen Lehren aufzuzeigen, die letztlich alle im Christentum enthalten
seien, und damit zu einer weltweiten Verständigung und zum Frieden
beizutragen.

Auf dem Weg nach Rom verliebte er sich in eine verheiratete Frau,
die er auf ihren Wunsch entführte. Der Ehemann ließ die Flüchtigen
verfolgen und aufspüren; die Frau wurde zurückgebracht, Pico erlitt
eine Verletzung und musste sich monatelang verstecken. Lorenzo de'
Medici schützte ihn vor der Verhaftung. Nach dieser Verzögerung traf
er erst im November 1486 in Rom ein. Dort veröffentlichte er die The-
sen am 7. Dezember 1486. Die für Januar 1487 geplante öffentliche
Disputation fand jedoch nicht statt, denn Papst Innozenz VIII. setzte
eine sechzehnköpfige Kommission ein, welche die Rechtgläubigkeit
der in den Thesen vertretenen Auffassungen prüfen sollte. Pico war
nicht bereit, vor der Kommission zu erscheinen. Nach heftiger Debatte
kam die Kommission zu dem Ergebnis, dreizehn der Thesen seien hä-
retisch und sollten daher verurteilt werden. Dies hatte zunächst keine
Maßnahmen gegen Pico zur Folge. Als er sich aber in einer Rechtferti-
gungsschrift, der Apologia, verteidigte, ohne eine Äußerung des Paps-
tes abzuwarten, wurde ihm dies an der Kurie verübelt.

In einer Bulle mit dem Datum des 4. August 1487 verurteilte der
Papst die Thesen gesamthaft und ordnete die Verbrennung sämtlicher
Exemplare an, doch zögerte er die Veröffentlichung der Bulle hinaus.
Als er aber erfuhr, dass Pico die Apologia hatte drucken lassen, fasste
er deren Verbreitung als offene Rebellion auf, die er Pico nie verzieh.
In dieser bedrohlichen Lage reiste Pico im November aus Rom ab, was
von seinen Kritikern als Flucht gedeutet wurde, denn er stand nun un-
ter Häresieverdacht. Da der Papst seine Festnahme forderte, wurde er
auf dem Weg nach Paris in der Nähe von Lyon verhaftet.241

Er erlangte jedoch die Gunst König Karls VIII., der ihn freiließ
und schützte. Daher konnte er 1488 in Freiheit nach Florenz zurück-
kehren, wo er unter dem Schutz Lorenzos stand. Dort sowie in Fiesole

241 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschlüsselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, München 1996, S. 49

7 Giovanni Pico della Mirandola

101

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


und Corbole in der Nähe von Ferrara verbrachte er den Rest seines Le-
bens mit philosophischen und religiösen Studien. Dabei traten religiö-
se Themen immer mehr in den Vordergrund. In der letzten Phase sei-
nes Lebens bekannte er sich zu den Ansichten des radikalen Predigers
Girolamo Savonarola, in dessen Dominikanerkloster San Marco er
dann 1494 bestattet wurde. Am 18. Juni 1493 hatte Papst Alexander
VI. alle von seinem Vorgänger Innozenz VIII. gegen Pico verhängten
Maßnahmen rückgängig gemacht. Pico starb an einem Fieber; der
überraschende Tod des vielversprechenden Gelehrten rief große Be-
stürzung hervor, und es verbreitete sich bald das Gerücht, er sei von
seinem Sekretär vergiftet worden.242

Der früh verstorbene Pico hat kein umfangreiches Werk hinterlas-
sen. Von seinen Schriften hat er nur drei veröffentlicht: die 900 Thesen
(Conclusiones nongentae), die Apologie und den 1489 verfassten Hep-
taplus, eine allegorische Auslegung des Anfangs des biblischen Buches
Genesis, in der er auf die mittelalterliche exegetische Tradition zurück-
greift und kabbalistisches Gedankengut einbaut. In Heptaplus hebt Pi-
co hervor, dass der Mensch als Mikrokosmos nicht nur teilhat an allem,
sondern alles beherrscht. Zwei Jahre nach seinem Tod veröffentlichte
sein Neffe Gianfrancesco Pico della Mirandola einen Teil der hinterlas-
senen Schriften, doch erst die Gesamtausgaben von Basel (1557,
1572-73 und 1601) enthielten den ganzen heute bekannten Bestand
(einige Werke sind verloren).

Zu den postum erschienenen Werken gehören die 1490 verfasste
Abhandlung „Über das Seiende und das Eine“ (De ente et uno), der
1485/1486 entstandene „Kommentar zu einem Lied der Liebe“, worin
er die Canzona d'amore seines Freundes Girolamo Benivieni kommen-
tiert, eine Auslegung des Vaterunser (Expositio in orationem domini-
cam), eine Kampfschrift gegen die Astrologie in zwölf Büchern (Dispu-
tationes adversus astrologiam divinatricem), zahlreiche Briefe sowie 19
lateinische und 46 italienische Gedichte. "Über das Seiende und das
Eine" war ein Teil eines großen geplanten, aber nicht vollendeten
Werks, in dem Pico eine grundsätzliche Übereinstimmung zwischen
Platon und Aristoteles aufzeigen wollte. Dabei ging er von einer aristo-

242 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463–1494), Weinheim 1989, S. 103

7 Giovanni Pico della Mirandola

102

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


telischen Deutung Platons aus, die sich gegen die neuplatonische Auf-
fassung Plotins und Ficinos richtete.243

Auch die Schrift gegen die Astrologie gehörte in den Zusammen-
hang eines unvollendet gebliebenen größeren Projekts, einer Verteidi-
gung des christlichen Glaubens gegen sieben Feinde (Atheismus, Poly-
theismus, Judentum, Islam, Aberglauben, Astrologie und magische
Künste, Häresie und Gleichgültigkeit der Christen). Dieses Spätwerk,
dessen Vollendung Picos Tod verhinderte, lässt mit seiner apologeti-
schen Abgrenzung des spezifisch Christlichen den Einfluss Savonaro-
las erkennen. Es bildet somit einen Gegenpol zu den Bestrebungen der
Frühzeit Picos, als er die prinzipielle Vereinbarkeit aller philosophi-
schen Traditionen nachzuweisen versuchte.244

Wegen seines starken Interesses an Metaphysik und Theologie war
Pico ebenso wie Ficino kein typischer Humanist, denn gewöhnlich
standen die Humanisten den für die Scholastik typischen metaphysi-
schen Spekulationen sehr distanziert gegenüber, ihr philosophisches
Interesse pflegte sich auf die Moralphilosophie zu beschränken. Pico
verteidigte sogar – völlig untypisch für einen Humanisten – die scho-
lastischen Philosophen gegen die Kritik von Ermolao Barbaro mit dem
Argument, der Inhalt philosophischer Texte sei wichtiger als die ästhe-
tische Qualität ihres Stils (die bei den Scholastikern aus humanisti-
scher Sicht höchst mangelhaft war). Der an Ermolao gerichtete Brief
De genere dicendi philosophorum, in dem er diese Position vertrat, er-
regte Aufsehen.245

Picos Verhältnis zu Ficino war keine einseitige Lehrer-Schüler-Be-
ziehung.246 Pico gehörte zwar zu dem von Ficino inspirierten Kreis
von mehr oder weniger neuplatonisch orientierten Humanisten, be-
trachtete sich aber nicht als Platoniker; er wollte sich nicht auf Anhän-

243 Reschika, R.: Von der Würde des Chamäleons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tübingen 2001, S. 13–40, hier S. 16

244 Euler, W.A.: "Pia philosophia" et "docta religio". Theologie und Religion bei Mar-
silio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, München 1998, S. 29

245 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463–1494), Weinheim 1989, S. 35

246 Reschika, R.: Von der Würde des Chamäleons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tübingen 2001, S. 13–40, hier S. 37

7 Giovanni Pico della Mirandola

103

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


gerschaft zu einer bestimmten philosophischen Schulrichtung begren-
zen. Seine Eigenständigkeit betonte er, indem er sich gelegentlich
nachdrücklich von Auffassungen Ficinos distanzierte. Ein Hauptunter-
schied bestand im Verständnis von Einheit und Seiendheit; während
Ficino das göttliche Eine als überseiend betrachtete, meinte Pico, dass
Einheit und Sein nicht zu trennen seien und auch Gott (das Eine im
Sinne des Neuplatonismus) zum Seienden gehöre.

Das als „Rede über die Würde des Menschen“ bekannte Werk ge-
hört zu den berühmtesten Texten des Humanismus, da es als Pro-
grammschrift gilt, welche die Prinzipien einer neuzeitlichen humanis-
tischen Anthropologie verkündet. In diesem Sinne wurde die Rede von
Jacob Burckhardt gedeutet, der sie als „eines der edelsten Vermächtnis-
se der Kulturepoche“ bezeichnete. Es handelt sich um die Einleitungs-
rede zu der geplanten, am Einspruch des Papstes gescheiterten römi-
schen Disputation. Picos Neffe Gianfrancesco Pico della Mirandola
veröffentlichte die Rede 1496. Ursprünglich hatte sie keinen Titel; De
hominis dignitate („Über die Würde des Menschen“) war zunächst nur
eine Randnotiz gewesen, die jedoch so treffend schien, dass sie in der
Ausgabe von 1557 zum Titel gemacht wurde.

Den Ausgangspunkt bildet ein Zitat aus einem antiken hermeti-
schen Werk, dem zu Unrecht Apuleius zugeschriebenen Traktat Ascle-
pius.247 Den Menschen hat Gott zuletzt geschaffen, nachdem er den
niederen Lebewesen (Tieren und Pflanzen) und den höheren (Engeln
und himmlischen Geistern) ihre jeweiligen unveränderlichen Bestim-
mungen und Orte zugeteilt hatte. Dem Menschen als einzigem Wesen
hat der Schöpfer die Eigenschaft verliehen, nicht festgelegt zu sein. Da-
her ist der Mensch „ein Werk von unbestimmter Gestalt“. Da also alle
Menschen teilhaben an der Erhabenheit und Würde, sollte jedem
Menschen Achtung (reverentia) erwiesen werden. Alle übrigen Ge-
schöpfe sind von Natur aus mit Eigenschaften ausgestattet, die ihr
mögliches Verhalten auf einen bestimmten Rahmen begrenzen, und
demgemäß sind ihnen feste Wohnsitze zugewiesen. Der Mensch hin-
gegen ist frei in die Mitte der Welt gestellt, damit er sich dort um-

247 Euler, W.A.: "Pia philosophia" et "docta religio". Theologie und Religion bei Mar-
silio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, München 1998, S. 34

7 Giovanni Pico della Mirandola

104

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schauen, alles Vorhandene erkunden und dann seine Wahl treffen
kann.

Damit wird er zu seinem eigenen Gestalter, der nach seinem freien
Willen selbst entscheidet, wie und wo er sein will. Hierin liegen das
Wunderbare seiner Natur und seine besondere Würde, und insofern ist
er Abbild Gottes. Er ist weder himmlisch noch irdisch. Daher kann er
gemäß seiner Entscheidung zum Tier entarten oder pflanzenartig ve-
getieren oder auch seine Vernunftanlage so entwickeln, dass er engel-
artig wird. Schließlich kann er sich sogar, „mit keiner Rolle der Ge-
schöpfe zufrieden, in den Mittelpunkt seiner Einheit zurückziehen“, wo
er sich „in der abgeschiedenen Finsternis des Vaters“ mit der Gottheit
vereinigt.248 Wegen dieser vielfältigen Möglichkeiten und der ständig
wechselnden und sich selbst verwandelnden Natur des Menschen ver-
gleicht ihn Pico mit einem Chamäleon. Überschwänglich preist er die
Sonderstellung des Menschen in der Schöpfung.249

Den Aufstieg zu Gott fasst Pico in Anlehnung an Pseudo-Dionysi-
us Areopagita als dreistufigen Prozess auf. Auf die Reinigung (purga-
tio) folgt die Erleuchtung (illuminatio) und dann die Vollendung (per-
fectio). Die Reinigung geschieht durch Wissenschaften: durch die Mo-
ralphilosophie, die zur Bändigung der Leidenschaften befähigt, und
die Logik, die zu rechtem Gebrauch der Verstandeskräfte anleitet. Zur
Erleuchtung dient die Naturphilosophie, welche die Wunder der Natur
erforscht und es ermöglicht, im Geschaffenen die Macht des Schöpfers
zu erkennen.

Zur Vollendung führt die Theologie als diejenige Disziplin, deren
Gegenstand die unmittelbare Erkenntnis des Göttlichen ist. Zusam-
men bilden die drei Stufen bzw. Wissensgebiete eine dreigeteilte Philo-
sophie (philosophia tripartita). Deren Inhalte sind nach Picos Überzeu-
gung nicht nur den verschiedenen Richtungen der christlichen Philo-
sophie gemeinsam, sondern auch den Lehren vorchristlicher und isla-
mischer Philosophen (Platon, Aristoteles, Avicenna, Averroes).250

248 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463–1494), Weinheim 1989, S. 77

249 Euler, W.A.: "Pia philosophia" et "docta religio". Theologie und Religion bei Mar-
silio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, München 1998, S. 38

250 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschlüsselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, München 1996, S. 97

7 Giovanni Pico della Mirandola

105

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Giotto

Giotto di Bondone (1267/1276-1337) gilt als der entscheidende Weg-
bereiter des italienischen Humanismus.251 Giottos gesamtes Werk be-
handelt religiöse Themen. Er gilt als der eigentliche Begründer der ita-
lienischen Malerei, speziell der toskanischen Freskomalerei.252 Als be-
deutendste Aspekte seines Schaffens gelten jedoch die hohe Natürlich-
keit und Lebhaftigkeit seiner Figuren, ebenso wie die Vorbereitung der
Perspektive.

Giottos private Andachtsbilder im Auftrag des Enrico Srovegni,
darunter vor allem das an der Nordwand befindliche Fresko „Die Be-
weinung Christi“, weisen eine für ihre Entstehungszeit um 1304-1306
revolutionär neue Bildlösung auf, und legen mit einem beginnenden
naturalistischen Darstellungsmodus den Grundstein für die Renais-
sance und alle sich daraus entwickelnde Bildlichkeit.

Die Beweinung Christi selbst ist in der biblischen Geschichte nicht
enthalten: nach der Kreuzabnahme wird der tote Körper unmittelbar
beigesetzt. Erst seit dem 11. Jahrhundert entstand sie in der byzantini-
schen Kunst als eigene bildnerische Einheit, vermutlich, um dem Be-
trachter das Geschehen näher zu bringen, und sein Mitgefühl zu we-
cken. Erwähnt wird in der Bibel lediglich: „Es standen aber alle seine
Bekannten von ferne und die Weiber, die ihm aus Galiläa waren nach-
gefolgt, und sahen das alles“, was als Grundlage für die später in der
Ikonografie fest verankerten Klagefrauen und zumeist 5 Personen aus
dem engeren Handlungsumfeld von Jesus dienen konnte.

Sein Leben bezeugen die um 1450 geschriebenen Commentarii
(Künstlergeschichten) Lorenzo Ghibertis, die von Giorgio Vasari Mitte
des 16. Jahrhunderts bearbeitet wurden und so allgemeine Bekanntheit
erlangten. Dort wird berichtet, Giotto sei als armer Junge in Vespigna-

8 

251 Schwarz, M.V.: Giotto. München 2009, S. 14
252 Büttner, F.: Giotto und die Ursprünge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-

rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 26

107

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


no im Mugello (in der Nähe von Florenz) aufgewachsen und sei von
dem Maler Cimabue beim Zeichnen seiner Schafe auf einem Stein ent-
deckt worden, während er sie hütete. Dabei habe er so naturgetreu ge-
zeichnet, dass darüber selbst erfahrene Künstler staunten. Diesen Be-
richten liegt die Idee der Renaissance zugrunde, wonach künstlerische
Genies bereits als solche geboren werden.253

Wahrscheinlich trat Giotto als Lehrling in Cimabues Werkstatt ein.
Bald erhielt er Aufträge nicht nur aus Florenz. Papst Benedikt XII. hol-
te ihn nach Rom, wo er zehn Jahre lang tätig war; auch König Robert
von Neapel nahm ihn in seine Dienste. Er wurde schließlich als Archi-
tekt und Bildhauer berühmt, war als Schöngeist und Dichter bekannt.
Der Schriftsteller Cennino Cennini bewunderte ihn als Überwinder
der „maniera greca/byzantina“ und pries seine technischen Fertigkei-
ten. Die Anerkennung seiner Zeitgenossen drückte sich auch in mate-
riellem Erfolg aus: Giotto zählte zu den Honoratioren, er besaß Immo-
bilien in Florenz und in Rom.254

Nach 1320 kehrte er nach Florenz zurück, wo er in der Folge eine
wirtschaftlich blühende Werkstatt unterhielt. 1334 wurde er leitender
Baumeister am Dom von Florenz. Dessen Campanile trägt seinen Na-
men, obwohl seine Nachfolger (die Fertigstellung erlebte er selbst nicht
mehr) von seinen Plänen erheblich abwichen.Giotto starb 1337 wäh-
rend der Arbeiten an einem Jüngsten Gericht in der Bargello-Kapelle
in Florenz.

Giotto wird auch von Boccaccio im Decamerone (6. Tag, 5. Ge-
schichte) und von Dante Alighieri in der "Göttlichen Komödie" er-
wähnt; mit beiden war er befreundet. Der Dichter Petrarca besaß eine
Jungfrau mit Kind Giottos und drückte seine Überzeugung aus, jeder
Kunstkenner müsse von ihr hingerissen sein. Auch Michelangelo hat
sich von Giottos „Himmelfahrt des heiligen Johannes“ in Santa Croce
in Florenz anregen lassen, wie eine Studie von seiner Hand zeigt.255

253 Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, München 2003,
S. 36

254 Büttner, F.: Giotto und die Ursprünge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 18

255 Imdahl, M.: Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Ikonik, München
1980, S. 74

8 Giotto

108

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Eine Künstleranekdote besagt über Giotto, dass dieser eines Tages
auf ein Kunstwerk seines Meisters Cimabue eine kleine Fliege malte,
die so täuschend echt aussah, dass Cimabue mehrmals versuchte, sie
fortzuscheuchen, ehe er die Illusion erkannte. Cimabue soll daraufhin
der Ansicht gewesen sein, dass Giotto ihn übertroffen habe. Die Fliege
wurde zu einem Symbol künstlerischen Fortschritts.

Er überwand die ikonographischen Normen der byzantinischen
Malerei, die seit Generationen die Maler des Abendlandes beeinflusst
hatte. Er leitete die Entwicklung ein, die schließlich zu dem für die
nachgotische Kunst in Italien (Rinascimento) typischen Realismus
führte.

Während für die herkömmliche Malerei zweidimensionale Figuren
charakteristisch waren, die als Symbole vor einem mit Symbolen deko-
rierten flächigen Hintergrund angeordnet waren, stellte Giotto plas-
tisch modellierte Individuen in einen perspektivischen Raum, die zu-
einander Beziehungen unterhalten. Indem er seine Figuren mit Breite
und Faltenwurf ausstattete (wie es die Plastiker bereits im Bamberger,
Magdeburger und im Naumburger Dom getan hatten), verlieh er ih-
nen natürlich wirkendes Volumen und Gewicht. Dies lässt bereits die
Kreuzigung in der Santa Maria Novella in Florenz - eine seiner frühen
Arbeiten - deutlich erkennen. Laut Vasari war seine Darstellung des
Hl. Franziskus in Basilika San Francesco Assisi einigen Kritikern sogar
zu natürlich (und damit zu weltlich) geraten.256

Giottos Hauptwerk (und am besten erhalten) ist wohl der große
Freskenzyklus in der Cappella degli Scrovegni all’ Arena (Scrovegni-
Kapelle) in Padua, der aus mehr als 100 Szenen aus dem Leben Mariä
und dem Leben Jesu, insbesondere der Passionsgeschichte besteht, und
von 1304 bis 1306 geschaffen wurde. Es gab und gibt in der Kunstge-
schichte einen langen Streit über die wahre Zuschreibung dieser Fres-
ken. Besonders in Teilen der deutschen Forschung wird die Autoren-
schaft Giottos an den Franziskus-Fresken bestritten.257 Die italienische
Kunstgeschichte war hier aber lange Zeit weitgehend eindeutig für
Giotto. In neuester Zeit hat der italienische Restaurator Bruno Zanardi
seine Zweifel an der Autorenschaft Giottos geäußert. Er hält den römi-

256 Schwarz, M.V.: Giotto. München 2009, S. 39
257 Schwarz, M.V.: Giotto. München 2009, S. 47

8 Giotto

109

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schen Maler Pietro Cavallini (um 1250 - 1330)  für den Schöpfer der
Francesco-Fresken.

In der Oberkirche sollte Giotto Szenen aus dem Leben des hl. Fran-
ziskus darstellen, und zwar nach der „Legenda Maior“ des Bonaventu-
ra.258 Diese Lebensbeschreibung hatte zum Ziel, Franziskus als Evan-
gelisten und Apostel der Endzeit darzustellen, sein Leben als gelebtes
Evangelium zu glorifizieren und ihn in einer fortschreitenden Ähn-
lichkeit zu Christus zu sehen. Entsprechend dieser Funktion der Fres-
ken, eine enge Beziehung zwischen Franziskus und Christus herzustel-
len, sind die lebensgroßen Bilder der Sockelzone, die Franziskus ge-
widmet sind, von Giotto auf entsprechende Szenen in der Fensterzone
darüber bezogen, wo in zwei weiteren übereinander liegenden Bild-
streifen Szenen aus dem Alten Testament und solche aus dem Leben
Jesu dargestellt sind. Die Bildstreifen bilden eine thematische Einheit.
Franziskus und Christus werden im gesamten Raum aufeinander be-
zogen, ja quasi gleichgesetzt. Dies entspricht der Interpretation, die in
der Amtskirche der damaligen Zeit erwünscht war.

An jeder Seite des Langhauses befinden sich 14 Freskenszenen. 14
ist die Symbolzahl des heiligen Franziskus, und zwar als Verdoppelung
der Sieben, der Symbolzahl für Christus. Die Verdoppelung der Sieben
zur 14 als der Symbolzahl des heiligen Franziskus weist also auf seine
Christusähnlichkeit hin.

Als zweiter Aspekt kommt hinzu, dass die Figuren in diesen Bil-
dern Vorlagen für die Gestaltung einer Theaterrolle sind. Die zu Ende
des 13. und dann im 14. Jahrhundert mächtig werdende neue Volks-
frömmigkeit liebte Mysterienspiele, die des Lesens unkundigen Men-
schen verstanden Bilder leichter als Texte. Giotto hat es verstanden,
den Raum in aufeinander folgenden Akten eines Mysterienspiels zu
schmücken, so dass den Menschen eine Identifikation mit dem Vor-
bild des Franziskus' ermöglicht wurde. Es werden hier an den Innen-
wänden von S. Francesco also nicht nur Entsprechungen zwischen
dem Leben Franz von Assisis zum Leben Jesu betont, sondern auch
solche zwischen dem privaten Leben eines jeden Gläubigen zum Leben
der Heiligen ermöglicht und über diese Brücke hinweg eine Verbin-

258 Ebd., S. 48

8 Giotto

110

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dung zu Christus selber gefunden. Das ist der persönliche Zugang zum
Heilsgeschehen, der im 14. Jahrhundert eine neue Bedeutung erlebte.259

Über dem Eingang zur Oberkirche ist eine Fensterrose zu sehen,
die vier Figuren umgeben. Diese sind die Symbole für die vier Evange-
listen (der geflügelte Mensch (nicht Engel) ist Symbol für den Evange-
listen Matthäus, der Adler ist Symbol für den Evangelisten Johannes,
der Löwe ist Symbol für den Evangelisten Markus, und der Stier ist
Symbol für den Evangelisten Lukas.

Im einschiffigen Raum der Oberkirche sind neben den Fresken
von Giotto mit Szenen aus dem Leben des heiligen Franziskus auch 32
Geschichten aus dem Alten und Neuen Testament ausgeführt von der
Cimabue - Schule und im Querschiff, in der Vierung und in der Apsis
Cimabue - Fresken, die bis 1277 zurückreichen. Werke anderer Meister
wie die von Pietro Cavallini und Jacopo Torriti und reichen auch bis
ins Jahr 1277 zurück. Die Bilder wurden durch das Erdbeben von 1997
schwer beschädigt.

Giotto malte dabei auch Elemente der Architektur, die dem Be-
trachter Nischen vortäuschen (Trompe-l’œil), in denen allegorische Fi-
guren zu stehen scheinen.260 Masaccio und Michelangelo wurden di-
rekt davon beeinflusst. Eine berühmte Szene aus diesem Zyklus ist die
Anbetung der Heiligen Drei Könige, in der ein kometenähnlicher
Stern am Himmel schwebt (wahrscheinlich, neben dem Teppich von
Bayeux, eine der frühesten Darstellungen des Halleyschen Kometen,
der wenige Jahre vorher mit bloßem Auge zu sehen war). Die „Ognis-
santi-Madonna“ in den Uffizien stammt gleichfalls aus dieser Periode
und ist das einzige größere Tafelbild Giottos, das erhalten ist.261

Bemerkenswert ist auch, dass vor der Zeit von Giottos Freskenzy-
klus in der Cappella degli Scrovegni in Padua Himmel nur sehr selten
blau gemalt wurde und die Farbe Blau überhaupt nur äußerst spärlich
zum Einsatz kam. Dies ist zumindest zum Teil auf einen Mangel an er-
schwinglichen blauen Pigmenten zurückzuführen; gemahlenes Lapis-

259 Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, München 2003,
S. 39

260 Büttner, F.: Giotto und die Ursprünge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 27

261 Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, München 2003,
S. 28

8 Giotto

111

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


lazuli, welches Giotto für seinen Freskenzyklus einsetzte, war unglaub-
lich teuer und kam von „jenseits der See“.262

Die Ognissanti-Madonna ist ebenfalls ein Meisterwerk von Giotto.
Die Ognissanti-Madonna ist eine großformatige Tafel mit einer dach-
artigen Rahmenform. Die in der Mitte thronende, von Heiligen und
Engeln umstandene Madonna ist in der Bedeutungspersperktive dar-
gestellt, d. h., sie ist zur Unterstreichung ihres gleichsam göttlichen
Ranges größer dargestellt als die sie umgebenden Figuren.263 Ein Hin-
tergrund im heutigen Sinne fehlt. Der Thron und die Figuren sind im
oberen Drittel von Goldgrund umgeben, der nach dem damaligen Ver-
ständnis das göttliche Licht darstellte. Dieses göttliche Licht setzt sich
als Heiligenschein bis in den unteren Bereich fort. Der Körper der Ma-
donna ist plastisch wiedergegeben, die Sitzhaltung durch die Farbwahl
deutlich hervorgehoben. Bei naher Betrachtung ist erkennbar, dass bei
der sanft lächelnden Madonna sogar Zähne erkennbar sind. Sie ent-
spricht zwar mit ihrer Kopf- und Körperhaltung noch der byzantini-
schen Gesichts- und Gebärdenformel. Giotto hat seiner Madonna aber
individuelle Züge verliehen. Stufen führen von der Unterkante des
Rahmens schrittweise zu einem baldachinartigen Gehäuse, die Ma-
donna ist durch den Bogen des Baldachins überkrönt.

Es gibt eine Reihe vergleichbarer Madonnen-Darstellungen, dar-
unter beispielsweise die rund 35 Jahre früher entstandene Thronende
Madonna von Cimabue. Das Gemälde von Cimabue entspricht noch
deutlich stärker der byzantinischen Gesichts- und Gebärdenformel.
Das Tafelgemälde von Giotto wird heute als ein Werk eingeordnet, das
am Beginn der Entwicklung hin zur Renaissance steht.

An seinem Zeitgenossen Duccio di Buoninsegna in Siena rühmt
man das teilnehmend Menschliche, den individuellen Ausdruck. Giot-
to dagegen vermittelte den Betrachtern seiner Werke das Gefühl der
Tastbarkeit und der Tiefe im Raum. Er war es folgerichtig auch, der
sich mit der Zeit von dem traditionellen Gold-Hintergrund abwandte
und den Himmel über der Landschaft blau malte. Er machte auch die

262 Imdahl, M.: Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Ikonik, München
1980, S. 39

263 Büttner, F.: Giotto und die Ursprünge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 52f

8 Giotto

112

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ersten ernsthaften Versuche, perspektivische Verkürzung in Land-
schaften und Gebäudedarstellungen zu nutzen.264

Die Leistung Giottos ist in seiner Zeit einzigartig; erst zwei Gene-
rationen später konnten Künstler der Frührenaissance wie Andrea Or-
cagna, Altichiero da Zevio oder Masaccio an die von ihm angestoßene
Entwicklung anknüpfen.

Bei manchen Werken ist es immer noch umstritten, ob sie Giotto
zugeschrieben werden können; dies gilt zum Beispiel für die Franzis-
kuslegende in Assisi. Einige Werke werden mittlerweile überwiegend
als Arbeiten aus der Werkstatt Giottos angesehen. Nach einer der vie-
len Legenden, die sich um Giotto ranken, hat er einem Abgesandten
des Papstes, der eine Arbeitsprobe haben wollte, nichts anderes gezeigt
als einen aus der freien Hand gezeichneten Kreis, den man mit dem
Zirkel nicht besser hätte anfertigen können.265

264 Schwarz, M.V.: Giotto. München 2009, S. 66
265 Büttner, F.: Giotto und die Ursprünge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-

rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 47

8 Giotto

113

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Marsilio Ficino

Der Florentiner Marsilio Ficino (1433-1499) gehört zu den bekanntes-
ten Persönlichkeiten des Humanismus. 266 1469 schrieb er seinen be-
rühmten Kommentar zum "Symposion”, im Anschluß daran sein phi-
losophisches Hauptwerk "Theologia Platonica de immortalitate ani-
morum”. Es wurde 1474 abgeschlossen und 1482 erstmals gedruckt.
Der Titel dieser 18 Bücher umfassenden Schrift deutet in mehrfacher
Hinsicht auf Ficinos philosophisches Programm. Die platonische
Überlieferung besitzt zwar ihre eigene Tradition und Autorität, steht
aber in keiner Weise im Widerspruch zur christlichen Lehre, sondern
liefert für diese die vernünftige Begründung.267

Die platonische Philosophie ist deshalb selbst eine „Theologie”, Re-
ligion und Philosophie kommen in ihr zur Übereinstimmung. Die
christliche Lehre ist mit ihr verwandt. Dazu beruft sich Ficino wieder-
holt auf Numenios und Augustinus, den er auch im 5. Buch seines
Hauptwerkes ausgiebig zitiert. Pythagoras, Sokrates und Platon sind in
den Augen Ficinos „fromme" Philosophen und haben mit ihren Leh-
ren dem Christentum geradezu den Weg bereitet.268 Die Erneuerung
der platonischen Philosophie durch ihn hat daher eine zentrale Aufga-
be. Sie soll die christliche Lehre mit den Argumenten der Vernunft als
wahre Religion untermauern. Er ist davon überzeugt, dass alle gebilde-
ten Menschen, die allein der ratio folgen, nur über den Weg der Ver-
nunft den Zugang zur Religion und damit zum ewigen Heil finden.
Die Erneuerung der platonischen Philosophie ist einmal in der allge-
meinen Wiedergeburt der menschlichen Künste und Einrichtungen
enthalten, und diese Philosophie erhält auf der anderen Seite die Be-
stimmung, im Bunde mit der christlichen Religion die Menschen zur

9 

266 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, München 1997, S. 24

267 Bär, K.: Philosophie der Frühen Neuzeit, Köln 2008, S. 62
268 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schönen in Marsilio Fici-

nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, München 2000, S. 33

115

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Seligkeit zu führen und so als notwendiges Werkzeug dem ewigen Plan
der göttlichen Vorsehung zu dienen.

Der Untertitel seines Hauptwerkes „De immortalitate animorum“
weist auf einen zentralen philosophischen Topos bei Ficino hin: die
Unsterblichkeit der Seele. In der fünffachen Stufenordnung des Seins
"Gott - Engel - Seele - Qualität - Körper" nimmt sie die mittlere Posi-
tion ein und stellt somit das Bindeglied zwischen der intelligiblen und
körperlichen Welt dar. Als einzige hat die vernunftbegabte Seele des
Menschen Anteil an beiden Bereichen der Wirklichkeit. Ihre Natur ist
eine doppelte: Sie neigt sich hinab zur Materie und steigt gleichzeitig
hinauf zu Gott, wobei sie sich vom Entgegengesetzten nicht entfernt.
Da die Seele das ausgezeichnete Wesensmerkmal des Menschen ist,
identifiziert Ficino sie gleichsam mit ihm, dem daher eine zentrale
Stellung und Würde im Kosmos zukommt. Er steht an der Grenzschei-
de zwischen Materie und Immaterialität.

In der Kontemplation zieht sich die Seele in sich selbst zurück,
wird sich ihrer Göttlichkeit bewusst und steigt schon im irdischen Le-
ben, wenigstens ansatzweise, zu Gott hinauf, bei dem sie alle Dynamik
überwindet und vollendete Ruhe genießt. Da sie ein natürliches Stre-
ben zu Gott hin hat, dieses aber im irdischen Leben keine Vollendung
finden, es aber auch nicht grundsätzlich unvollendet bleiben kann, so
muß die Erfüllung nach dem Tode eintreten und die Seele daher un-
sterblich sein. Darin liegt neben allen weiteren Entfaltungen in der
„Theologia Platonica“ Ficinos Hauptargument für die Unsterblichkeit
der Seele.269

Gleichzeitig wendet sich die Seele zum Körper hin, hängt aber
nicht von diesem ab, sondern lenkt ihn. Das Streben zum Körper ist
ihr so eigentümlich, daß ihre Vollendung nach dem Tode erst wieder
durch die Vereinigung mit dem verklärten Auferstehungsleib gegeben
ist. An diesem zentralen christlichen Dogma hält Ficino durch seine
philosophische Überlegung unverbrüchlich fest, obschon er damit Pla-
ton faktisch widerspricht.

269 Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–112,
hier S. 108

9 Marsilio Ficino

116

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Letztlich dient seine gesamte „Theologia Platonica" dazu, die Un-
sterblichkeit der vernünftigen menschlichen Seele zu erweisen. Ohne
dieses Postulat ist nach Ficinos Ansicht keine Vollendung der Schöp-
fung denkbar. Denn ihr natürliches Streben zu Gott würde keine Erfül-
lung finden, die von Gott eingerichtete Welt wäre absurd, was aber
nicht denkbar ist. Es ist allerdings zu Recht darauf hinzuweisen, daß es
Ficino in seinem Hauptwerk nicht allein um eine Theologie auf plato-
nischer Grundlage geht und um religiöse Überlegungen zur Unsterb-
lichkeit der Seele, sondern v.a. auch um den Entwurf eines Weltbildes.
Dabei blickt Ficino auf die Welt aus der Perspektive des unzerstörba-
ren menschlichen Geistes (mens).

Mit seinen Übersetzungen und Kommentaren trug er maßgeblich
zur Kenntnis Platons und des Platonismus in seiner Epoche bei und
machte dem lateinischsprachigen Publikum Schriften antiker grie-
chischsprachiger Autoren zugänglich. Sein vom Neuplatonismus Plo-
tins geprägtes Platon-Verständnis wurde für die Frühe Neuzeit weg-
weisend. Die ihm von der Nachwelt zugeschriebene Rolle des Leiters
einer „Platonischen Akademie“ in Florenz hat er allerdings nicht ge-
spielt. Es gab damals keine Einrichtung dieses Namens, sondern nur
einen informellen Kreis seiner Schüler, die er „Akademiker“ nannte,
ohne institutionellen Rahmen.

Nach der Studienzeit verbrachte Ficino den Rest seines Lebens in
der Heimat, wo ihn Cosimo großzügig unterstützte und ihm die mate-
rielle Basis für ein ganz der Philosophie und Theologie gewidmetes Le-
ben verschaffte. Nach seinen eigenen Worten war ihm der Mediceer
ein zweiter Vater.270 Cosimo schenkte ihm 1462 ein Haus in Florenz
und überdies am 18. April 1463 ein bescheidenes Landhaus in Careg-
gi, einem Ort in der Nähe von Florenz, der heute zu dieser Stadt gehört.
Dort besaß Cosimo eine prächtige Villa.

Ficino war weitgehend bedürfnislos und führte stets ein sehr be-
scheidenes Leben. Er konzentrierte sich auf sein Ziel, die Erschließung
der Hauptquellen zum antiken Platonismus, die in Westeuropa zu-
gänglich geworden waren, als während und nach dem Untergang des
Byzantinischen Reichs zahlreiche griechische Handschriften antiker

270 Bloch, M./Mojsisch, B.: (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes: Freiheit und
Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433–1499).
Stuttgart 2003, S. 234

9 Marsilio Ficino

117

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Texte nach Italien gelangten.271 Nach Cosimos Tod (1464) erfreute sich
Ficino weiterhin der Gunst der führenden Angehörigen des Ge-
schlechts der Medici. Erst übernahm Cosimos Sohn Piero il Gottoso
als neues Familienoberhaupt die Förderung von Ficinos Arbeit; ab
1469 war Pieros Sohn und Nachfolger Lorenzo il Magnifico der neue
Mäzen des Humanisten. Zu allen drei Wohltätern hatte Ficino ein en-
ges, vertrauensvolles Verhältnis.272

Zunächst war Ficinos Hauptaufgabe die Erstellung der von Cosi-
mo gewünschten ersten vollständigen lateinischen Übersetzung der
Dialoge Platons. Zehn Dialoge konnte er noch zu Lebzeiten des Auf-
traggebers vorlegen; wenige Tage vor Cosimos Tod las er ihm daraus
vor. Weitere neun Dialoge widmete er Cosimos Sohn Piero. 1484 er-
schien die gesamte Platonübersetzung im Druck. Zu einigen Dialogen
äußerte er sich in eigenen kommentierenden Schriften. Da die Liebe
samt ihren Wirkungen auf die Seele ihn besonders interessierte, be-
fasste er sich eingehend mit Platons diesem Thema gewidmetem Dia-
log Symposion.

Seinen Symposion-Kommentar (Commentarium in convivium Pla-
tonis de amore), der eines seiner berühmtesten Werke wurde, gestaltete
er als Dialog mit sieben Teilnehmern, die die Reden in Platons Sympo-
sion erläutern. Den Anlass soll ein Bankett geboten haben, das zu Pla-
tons Geburtstag in der Villa der Medici stattfand. Dieses Werk, in dem
Ficino einen Kernbestandteil seiner Weltanschauung darstellt, über-
setzte er auch ins Italienische. Außerdem kommentierte er Platons
Dialoge Parmenides, Sophistes, Philebos, Timaios und Phaidros. 1496
veröffentlichte er eine Ausgabe seiner gesammelten Platon-Kommen-
tare.273

In dem jungen Gelehrten Giovanni Pico della Mirandola fand Fici-
no einen Geistesverwandten, der manche seiner Grundüberzeugungen

271 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 21f

272 Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–112,
hier S. 102

273 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 29

9 Marsilio Ficino

118

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


teilte, ihm aber auch heftig widersprach. Pico regte ihn 1484 dazu an,
die Enneaden des antiken Neuplatonikers Plotin zu übersetzen. Nach
zwei Jahren war diese Arbeit beendet; anschließend widmete sich Fici-
no der Plotin-Kommentierung. Das gesamte Ergebnis dieser Bemü-
hungen wurde 1492 gedruckt. Damit wurde die Lehre dieses Philoso-
phen, die bisher in der lateinischsprachigen Welt nur auf indirekten
Wegen nachgewirkt hatte, erstmals breiteren Kreisen zugänglich.
Überdies übersetzte und kommentierte Ficino weiteres antikes Schrift-
tum, das großenteils der Tradition des Platonismus, Neuplatonismus
und Pythagoreismus entstammte. Zu den Werken, die er den latei-
nischsprachigen Gelehrten zugänglich machte, gehörten auch die tra-
ditionell dem mythischen Hermes Trismegistos zugeschriebenen
Schriften, die das Corpus Hermeticum bilden.

Diese Traktate, deren Übersetzung ins Lateinische er 1463 im Auf-
trag Cosimos abschloss, betrachtete er als eine ägyptische Variante der
platonischen Weisheitslehre. Neben Plotin machte er auch spätere
Neuplatoniker bekannt; er übersetzte einzelne ihrer Werke (darunter
einen Traktat des Iamblichos, der unter dem Titel Über die Mysterien
der Ägypter bekannt ist) oder veröffentlichte Auszüge in lateinischer
Übersetzung (so verfuhr er mit Schriften von Porphyrios, Synesios
und Proklos). Außerdem übersetzte er zwei Schriften des außerordent-
lich einflussreichen spätantiken christlichen Neuplatonikers Pseudo-
Dionysius Areopagita, Über die mystische Theologie und Über die gött-
lichen Namen, ins Lateinische und Dantes staatstheoretisches Werk De
monarchia ins Italienische.274

Ficino war nicht wie zahlreiche Humanisten in erster Linie schön-
geistiger Literat, Philologe und Kulturhistoriker, denn sein Interesse
richtete sich weniger auf die sprachliche Form der antiken Werke als
auf ihren philosophischen Gehalt. Sein Hauptanliegen war eine zeitge-
mäße Erneuerung der antiken Philosophie. Deren Kern bildete für ihn
die Lehre Platons, die er im Sinne der von Plotin begründeten neupla-
tonischen Tradition deutete. Wie schon viele mittelalterliche Denker,
aber auf weitaus breiterer und soliderer Quellenbasis als sie bemühte
er sich um ein Verständnis des antiken Platonismus, das diesen har-

274 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 82

9 Marsilio Ficino

119

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


monisch mit den Grundüberzeugungen des Christentums verbinden
sollte. 275

Mit seinem Streben nach einem konsistenten metaphysischen
Weltbild, in dem theologische und philosophische Aussagen zu einer
unauflöslichen Einheit verschmelzen sollten, reihte er sich in die stär-
ker christlich geprägte Strömung des Humanismus ein.276 Neben sei-
ner Übersetzer- und Kommentierungstätigkeit verfasste er auch Ab-
handlungen, die der systematischen Darstellung und Begründung sei-
nes (neu)platonisch-christlichen Lehrgebäudes dienen sollten. Hierzu
gehörte vor allem sein philosophisch-theologisches Hauptwerk, die
1474 abgeschlossene, 1482 gedruckte Theologia Platonica („Platoni-
sche Theologie“). Mit diesem Titel, den er von einem Werk des spätan-
tiken Neuplatonikers Proklos übernahm, deutete er sein Programm an,
das auf eine Synthese von Philosophie und Theologie abzielte, auf eine
stimmige, gleichermaßen christliche und platonische, für Humanisten
plausible Weltdeutung.277

Zur Umsetzung dieses Vorhabens bemühte sich Ficino unablässig
um die Verbreitung seiner Ideen. Diesem Zweck dienten in Florenz
seine Vorträge über christlichen Platonismus, die er in der Kirche San-
ta Maria degli Angeli und später auch in der Domkirche hielt. Auf eu-
ropäischer Ebene verfolgte er sein Ziel mittels seiner ausgedehnten
Korrespondenz mit einer Vielzahl bedeutender Persönlichkeiten des
geistigen Lebens. Diese lateinischen Briefe waren nicht nur für die je-
weiligen Empfänger bestimmt, sondern auch für die Öffentlichkeit; Fi-
cino sammelte sie, 1495 wurden sie gedruckt.

Unzutreffend ist allerdings die jahrhundertelang verbreitete Be-
hauptung, in Careggi sei auf Veranlassung Cosimos eine von Ficino
geleitete Platonische Akademie gegründet worden. Diese Annahme,
die noch heute in vielen Nachschlagewerken zu finden ist, ist von der
neueren Forschung als falsch erwiesen worden.278 In Wirklichkeit ist

275 Bloch, M./Mojsisch, B.: (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes: Freiheit und
Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433–1499).
Stuttgart 2003, S. 243

276 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 74

277 Bär, K.: Philosophie der Frühen Neuzeit, Köln 2008, S. 82
278 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und

Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, München 1997, S. 113

9 Marsilio Ficino

120

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


die Bezeichnung „Platonische Akademie“ für Ficinos Freundeskreis
eine Erfindung des 17. Jahrhunderts, und den Begriff „Akademiker“
verwendete er zur Bezeichnung seiner zahlreichen Schüler, ohne damit
die Vorstellung eines institutionellen Rahmens zu verbinden. Von den
Persönlichkeiten, die er unter seine „Akademiker“ einreihte, teilten
nur relativ wenige seine Begeisterung für Platon und seine Feindselig-
keit gegen den zeitgenössischen Aristotelismus.279

Nebenbei befasste sich Ficino auch mit Gesundheitsfragen. Er
schrieb in italienischer Sprache einen Ratgeber gegen die Pest mit dem
Titel Consiglio contro la pestilenza („Rat gegen die Seuche“, lateinische
Übersetzung: Epidemiarum antidotus) und die Abhandlung De vita li-
bri tres („Drei Bücher über das Leben“; der oft genannte Titel De vita
triplici ist nicht authentisch). De vita ist eine Abhandlung speziell über
die Gesundheit des Gelehrten, der erste für eine einzelne soziale Grup-
pe bestimmte Gesundheitsratgeber. Besonderes Augenmerk richtet Fi-
cino auf das melancholische (schwarzgallige) Temperament; ein Über-
maß an schwarzer Galle ist nach seiner Überzeugung ein Berufsleiden
der geistig Arbeitenden, das er auf deren starke Gehirnaktivität zu-
rückführt. Sich selbst zählt er auch zu den Melancholikern. Die Rat-
schläge für eine gesunde Lebensführung enthalten unter anderem ge-
naue Diätvorschriften. Im zweiten der drei Bücher erörtert er die Frage,
wie man als Gelehrter bei guter Gesundheit ein hohes Alter erreichen
kann. Da dieser Traktat auch magische Praktiken und Astrologie be-
handelt, zog sich Ficino mit der Veröffentlichung (1489) einen Häre-
sieverdacht zu. Das in der Renaissance außerordentlich populäre Werk
wurde bis 1647 rund dreißigmal gedruckt; hinzu kamen Drucke der
Übersetzungen ins Deutsche, Französische und Italienische.280

1473 empfing Ficino die Priesterweihe. Er erhielt – teils schon vor
der Weihe – mehrere Pfründe. 1487 wurde er Kanoniker an der Kathe-
drale von Florenz. Damals versuchte sein Gönner Lorenzo de’ Medici
sogar vergeblich, ihn zum Bischof von Cortona erheben zu lassen. Mit
der Übernahme kirchlicher Aufgaben, zu denen das Predigen gehörte,
verband sich ein verstärktes Interesse Ficinos an spezifisch theologi-

279 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 91

280 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 32

9 Marsilio Ficino

121

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schen Themen, wobei er aber seiner platonischen Grundausrichtung
treu blieb.

1474 schrieb er De Christiana religione („Über die christliche Reli-
gion“), eine Rechtfertigung des Christentums gegenüber Islam und Ju-
dentum. Darin will er das Christentum als natürliche, vernünftige Re-
ligion erweisen, die man aus philosophischer Einsicht annehmen
kann.281 Diese Abhandlung übersetzte er selbst ins Italienische (Della
religione cristiana). Außerdem verfasste er kleinere Schriften, in denen
er seine platonische Weltsicht in christlicher theologischer Sprache for-
mulierte, darunter De raptu Pauli („Über die Entrückung des Paulus“).
In seinen letzten Lebensjahren begann er den Römerbrief zu kommen-
tieren; dieses Werk blieb unabgeschlossen. Es war Teil eines nicht
mehr verwirklichten Projekts, das Neue Testament, insbesondere die
Briefe des Apostels Paulus, in platonischem Sinne auszulegen.

Mit dem Tod des Staatsmanns Lorenzo il Magnifico endete 1492
die Epoche, in der Florenz das bedeutendste Zentrum des humanisti-
schen Geisteslebens in Italien war, und damit auch die lange Zeit, die
für Ficinos Arbeit optimale Voraussetzungen geboten hatte.282 In der
Folgezeit setzten schwere politische und religiöse Wirren mit gewalt-
samen Auseinandersetzungen ein. Die Medicis wurden aus der Stadt
vertrieben, 1494 besetzte die Invasionsarmee des französischen Königs
Karl VIII. Florenz, und schließlich kam mit dem Dominikanermönch
Girolamo Savonarola eine scharf antihumanistische Richtung an die
Macht. Unter diesen Verhältnissen fand Ficinos Konzept eines huma-
nistischen Christentums in neuplatonischem Geist keinen günstigen
Nährboden mehr. Daher zog er sich weitgehend aus dem öffentlichen
Leben zurück. Das Auftreten des Bußpredigers Savonarola, der für
eine Sittenreform warb, verfolgte er so wie andere Florentiner Huma-
nisten und Angehörige der Oberschicht zunächst wohlwollend (Pico
della Mirandola wurde sogar ein Anhänger des kulturfeindlichen Do-
minikaners). Ficinos anfängliches Verständnis verwandelte sich jedoch
in heftige Gegnerschaft, als die Gegensätzlichkeit der Haltungen und

281 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schönen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, München 2000, S. 51

282 Bloch, M./Mojsisch, B.: (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes: Freiheit und
Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433–1499).
Stuttgart 2003, S. 235

9 Marsilio Ficino

122

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Ziele deutlich wurde. Nach der Hinrichtung Savonarolas im Mai 1498
verfasste Ficino eine Verteidigungsschrift gegen ihn, worin er befrie-
digt feststellte, die göttliche Barmherzigkeit habe die Stadt erfreuli-
cherweise kürzlich „von dieser Seuche befreit“. Am 1. Oktober 1499
starb er in seiner Villa in Careggi. Sein Epitaph befindet sich im Dom
von Florenz.

Ficinos für einen Humanisten untypisches Lebenswerk bestand
hauptsächlich in der Errichtung eines philosophisch-theologischen
Systems, in dem platonische (vor allem neuplatonische) Lehren die
christlichen Glaubensinhalte untermauern sollten.283 Mit vielen spät-
antiken Neuplatonikern und auch mit Giovanni Pico della Mirandola
teilte er die Überzeugung, dass es in der Metaphysik, der Kosmologie
und der Anthropologie universelle Wahrheiten gibt, die im Prinzip al-
len Weisheitssuchern zugänglich sind.

Dieser Sichtweise zufolge sind die ewigen Wahrheiten in verschie-
denen Kulturen und Traditionen von den damals führenden Philoso-
phen erkannt oder ihnen von göttlicher Seite offenbart worden, oder
sie wurden den Weisheitslehrern späterer Kulturen von denen der frü-
heren vermittelt. Demnach stimmen manche philosophische und reli-
giöse Lehren aus verschiedenen Epochen und Weltgegenden in be-
stimmten objektiv zutreffenden Kernaussagen überein (natürliche
Theologie).284 Diese Lehren werden mit Begriffen wie „alte Weisheit“
bezeichnet, ihre nichtchristlichen Verkünder als „alte Theologen“ (pri-
sci theologi). Nach dieser Deutung der Philosophiegeschichte gibt es
ein Menschheitserbe an gesichertem metaphysischem Wissen. Später,
im 16. Jahrhundert, wurde dafür der Begriff Philosophia perennis ge-
prägt.

Ficino hielt eine bestimmte Gruppe von religiös-philosophischen
Strömungen (Platonismus, Pythagoreismus, Orphik, Hermetik, christ-

283 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, München 1997, S. 73

284 Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–112,
hier S. 110

9 Marsilio Ficino

123

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


licher Neuplatonismus, Zoroastrismus) für göttlich inspiriert.285 Die
markanten Übereinstimmungen zwischen dem christlichen Theologen
(Pseudo)-Dionysius Areopagita und nichtchristlichen Neuplatonikern
wie Plotin und Proklos, die ihn in dieser Auffassung bestärkten, führte
er darauf zurück, dass Dionysius ein Schüler des Apostels Paulus gewe-
sen sei und auf die nichtchristlichen Neuplatoniker der späten römi-
schen Kaiserzeit eingewirkt habe. Obwohl es im 15. Jahrhundert be-
reits Zweifel an der Echtheit der Schriften des angeblichen Dionysius
gab, wusste Ficino nicht, dass diese Werke in Wirklichkeit erst in der
Spätantike entstanden sind und die Beeinflussung in der umgekehrten
Richtung erfolgte.286

In Plotin sah er nicht nur einen legitimen Erben Platons, der des-
sen Lehre so authentisch wiedergebe, als ob Platon selbst durch seinen
Mund redete, sondern auch einen Denker, der Platon sogar gelegent-
lich an Tiefe der philosophischen Einsicht übertreffe. Seine vereh-
rungswürdigste Gestalt habe der Platonismus im Werk des Apostel-
schülers Dionysius erhalten. Oft berief sich Ficino auf den stark von
der platonischen Gedankenwelt beeinflussten Kirchenvater Augustinus,
gelegentlich auch auf Nikolaus von Kues.

Ficinos Denken kreiste um die Seele, wobei er die menschliche
Vernunftseele im Sinn hatte.287 Er versuchte ihr Wesen, ihre Stellung
im Kosmos und ihre Bestimmung im Rahmen der Weltordnung philo-
sophisch zu ergründen. Ein zentrales Anliegen war ihm der Nachweis
ihrer individuellen Unsterblichkeit, denn mit dieser Annahme steht
oder fällt sowohl die platonische Anthropologie als auch die damalige
kirchliche Seelenlehre. Außerdem entsprach es dem Menschenbild sei-
ner Epoche, der Individualität einen hohen Rang zuzuweisen und die
Einzigartigkeit des individuellen menschlichen Daseins zu betonen.
Die Unsterblichkeitslehre wurde zu Ficinos Lebzeiten von einem brei-
ten Konsens der Theologen getragen, war aber noch kein verbindliches

285 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433–1499), Stuttgart 2003, S. 239

286 Bär, K.: Philosophie der Frühen Neuzeit, Köln 2008, S. 110
287 Kristeller, P.O.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972,

S. 26f

9 Marsilio Ficino

124

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


kirchliches Dogma; in diesen Rang wurde sie erst 1513 auf dem Later-
ankonzil erhoben.288

Mit seiner Verteidigung der individuellen Unsterblichkeit289

wandte sich Ficino gegen die Auffassung von Aristotelikern wie
Alexander von Aphrodisias, die eine vom Körper unabhängige Exis-
tenz der Seele für unmöglich erklärten, und besonders gegen den
Averroismus, eine im 15. Jahrhundert in Italien noch verbreitete Vari-
ante des Aristotelismus.290 Gegen Aristoteles selbst richtete sich diese
Kritik nicht. Die Averroisten waren der Meinung, dass die menschli-
chen Geistseelen nicht wirklich individuell sind, sondern nur ein einzi-
ger universeller tätiger Intellekt sich überall in den Individuen mani-
festiert, so dass die ohnehin nur scheinbare Individualität mit dem Tod
erlischt und eine persönliche Unsterblichkeit ausgeschlossen ist. Fici-
nos Argumentation fusste insbesondere auf dem Gedankengang, dass
die Seele Immaterielles und Ewiges (wie platonische Ideen) denkend
erfassen könne; ihr Zugang zu solcher Erkenntnis setze voraus, dass sie
selbst von gleicher Beschaffenheit wie diese möglichen Erkenntnisob-
jekte und damit unvergänglich sei. Für Ficino ist die Seele weder aus-
gedehnt noch zusammengesetzt noch lokalisiert; räumliche und zeitli-
che Bestimmungen sind nicht Eigenschaften an den Dingen, sondern
seelische Kategorien.291

Hinsichtlich der Stellung der Seele im hierarchisch geordneten
Kosmos betonte Ficino ihre vermittelnde Position in der Mitte zwi-
schen der geistigen (metaphysischen) und der sinnlichen Welt. Diese
Mittelposition bringt er durch eine Symmetrie zum Ausdruck, indem
er oberhalb der Seele zwei Stufen annimmt, Gott und die reinen Geist-
wesen (Engel), und unterhalb von ihr ebenfalls zwei Ebenen, die Qua-

288 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 63

289 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 112f

290 Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–112,
hier S. 97

291 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schönen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, München 2000, S. 79

9 Marsilio Ficino

125

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


lität und (zuunterst) die Materie. Damit weicht er von Plotins System
ab, in dem eine Stufe Qualität nicht vorgesehen ist. Unter „Qualität“
versteht er eine Wirkkraft in den physischen Objekten, die deren phy-
sikalische Interaktion verursacht. Eine solche Kraft hält er für erforder-
lich, da er die bloße Masse als Ursache nicht ausreichend findet. Damit
wendet er sich gegen den Atomismus Demokrits und der Epikureer.

Die vermittelnde Rolle der Seele ergibt sich für ihn daraus, dass die
Seele einerseits die Abbilder (imagines) der göttlichen Dinge und ande-
rerseits auch die Begriffe und Urbilder (rationes et exemplaria) der Sin-
nesobjekte in sich trägt, wobei sie die letzteren gewissermaßen sogar
selbst erzeugt.292 Vom Oberen ist sie abhängig, nach unten ist sie ord-
nend und schöpferisch tätig; vom Höchsten zum Niedersten ist ihr al-
les zugänglich. Die Dinge kommen ihr nicht nur zu, sondern werden
auch von ihr konstituiert. So ist sie die Mitte des Universums und das
Band aller Dinge. Mit den Aufgaben, die ihr durch diese Stellung und
Funktion zufallen, gewinnt sie eine dynamische Qualität.

Das Ziel der Seele besteht nach Ficinos Überzeugung, die er mit
Plotin teilt, darin, in den geistigen, göttlichen Bereich aufzusteigen und
letztlich „Gott zu werden“.293 Den Intellekt und den Willen betrachtet
er als die beiden Flügel, mit denen die Seele sich emporschwingt. Er
meint, dieses Streben sei dem Menschen so natürlich wie den Vögeln
das Bestreben zu fliegen. Allerdings könne der Mensch das Ziel nicht
mit eigenen Mitteln erreichen, sondern benötige dazu göttliche Hilfe.
Ein Unterschied zu Plotin liegt darin, dass Ficino dem menschlichen
Intellekt mehr zutraut als der antike Grieche. Während sich für Plotin
die Erfassung des Einen, das die christlichen Neuplatoniker mit dem
biblischen Gott identifizieren, jenseits des Denkens abspielt, da das
Eine dem Denken unzugänglich sei, meint Ficino, dass philosophi-
sches Denken Gott zu erreichen vermöge, wenn auch nicht in voll-
kommener Weise. Er unterscheidet die Gotteserkenntnis nicht prinzi-
piell von anderen Erkenntnisakten.

292 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 78

293 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433–1499), Stuttgart 2003, S. 241

9 Marsilio Ficino

126

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Voraussetzung für den Aufstieg der Seele und ihre Vergöttlichung
ist ein Reinigungsprozess, in dem sie sich schrittweise von den sinnlich-
materiellen Einwirkungen befreit. Die oberste Stufe dieses Reinigungs-
vorgangs wird ausschließlich durch göttliche Gnade erreicht; äußere
Werke und Verdienste sind dabei belanglos.

Eine weit wesentlichere Rolle als dem Denken weist Ficino der Lie-
be und dem Willen zu.294 Die Liebe betrachtet er als einen Affekt des
Willens. Er argumentiert, das Denken erfasse seinen Gegenstand auf
die vorstellende Weise des Denkens, der Wille hingegen versetze sich
in den Gegenstand, erfasse ihn so auf die Weise des Gegenstandes
selbst und erreiche ihn somit besser. Diese voluntaristische Position,
die einen Vorrang des Willens vor dem Intellekt annimmt, hat Ficino
allerdings erst im Lauf seiner philosophischen Entwicklung, von einem
ursprünglichen Intellektualismus ausgehend, herausgearbeitet. In einer
späteren Phase änderte er seine Auffassung erneut und versuchte den
Willen als Entäußerungsform und Wirkweise des Intellekts zu begrei-
fen.

In der Liebe sieht er – auch darin der platonischen Tradition fol-
gend – die maßgebliche Triebkraft für den Aufstieg der Seele zu
Gott.295 Diese Funktion der Liebe ist gemeint, wenn er von der „sokra-
tischen“ oder (seltener) von der „platonischen“ Liebe schreibt. Auf die-
sen von Ficino popularisierten Begriff geht der moderne, trivialisierte
Ausdruck „platonische Liebe“ zurück, der jedoch mit dem von Platon
und Ficino Gemeinten nur noch entfernte Ähnlichkeit hat.296 Ficino
ist der Meinung, dass die Liebe der Menschen sich stets auf das Göttli-
che richte und daher auch Liebe zu einem Menschen auf das Göttliche
in diesem Menschen und damit letztlich auf Gott abziele. Von der anti-
ken neuplatonischen Sichtweise weicht er darin fundamental ab, dass
bei ihm die Liebe nicht ausschließlich ein Streben des Niederen zum
Höheren ist, sondern es auch eine Liebe des Höheren zum Niederen,
Gottes zur Welt gibt. In diesem Sinne deutet Ficino die Schöpfung als

294 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 54

295 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 32ff

296 Kristeller, P.O.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972,
S. 52

9 Marsilio Ficino

127

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Akt des göttlichen Willens, in dem die Liebe Gottes aus sich heraustritt
und sich mitteilt, wie es dem Wesen der Liebe generell entspricht.297

Diese Selbstentäußerung Gottes, die die Geschöpfe hervorbringt,
führt zu einem kreisförmigen Bewegungsablauf, an dessen Ende die
Geschöpfe zu ihrem göttlichen Grund zurückgeführt werden, womit
dann auch die göttliche Liebe zu sich selbst zurückkehrt.298 Einer tra-
ditionellen pythagoreisch-neuplatonischen Auffassung folgend verleiht
Ficino der Liebe eine kosmische Dimension, indem er sie zur im gan-
zen Weltall herrschenden Macht erklärt. Er behauptet, kein Teil der
Schöpfung könne einem anderen feindlich sein, und sogar wenn Lebe-
wesen andere vernichten (etwa zum Zweck der eigenen Ernährung),
sei das Motiv dazu nicht Feindseligkeit, sondern Eigenliebe.299

Das Schlechte hält er für nicht wirklich existierend, sondern für
einen bloßen Mangel, eine Einschränkung eines bestimmten Guten
und mangelhaften Anteil einer Substanz an diesem. Demnach ist alles
Existierende an sich und ursprünglich gut, und nichts Vorhandenes ist
überflüssig oder nichtig. Der menschliche Wille ist stets auf das Gute
gerichtet, nur nicht immer auf das Beste, sondern manchmal gibt er ir-
rigerweise untergeordneten Gütern den Vorzug.300

In sein Liebeskonzept bezieht Ficino auch ausdrücklich den Eros
ein, der sich auf irdische, körperliche Schönheit richtet.301 Damit
knüpft er als Humanist an das antike Schönheitsstreben an. Obwohl er
in der Erotik Gefahren sieht, ist ihm das prinzipielle mittelalterliche
Misstrauen gegenüber der Schönheit in der Sinnenwelt als einer Ab-
lenkung von Gott fremd. Vielmehr hält er auch die Wertschätzung sol-

297 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 77

298 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, München 1997, S. 88

299 Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–112,
hier S. 108

300 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 78

301 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433–1499), Stuttgart 2003, S. 243

9 Marsilio Ficino

128

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


cher Schönheit für einen Weg zu Gott, denn man könne von der kör-
perlichen Schönheit zur geistigen fortschreiten, die in Tugend und
Weisheit bestehe, und von dort wiederum zu höheren Stufen gelan-
gen.302

Sein Verständnis erotischer Beziehungen ist von der provenzali-
schen und toskanischen Liebeslyrik beeinflusst, besonders von Guido
Cavalcanti (dolce stil nuovo), dessen Nachkomme Giovanni Cavalcan-
ti, der ebenfalls Dichter war, zum engsten Freundeskreis Ficinos gehör-
te.303 Guido Cavalcantis pessimistische, naturalistische Liebestheorie
ergänzt Ficino, indem er der irdischen Liebe, die der Dichter schildert
und analysiert, eine im platonischen Sinne aufgefasste himmlische an
die Seite stellt. Cavalcantis Deutung einer auf irdische Ziele beschränk-
ten Erotik als Krankheit und Trübung des Verstandes stimmt er zu.
Seiner Auffassung zufolge entsteht aber analog zum sinnlichen Begeh-
ren ein geistiges Liebesstreben im Willen, das „dem Geschäft des Kör-
pers gänzlich fremd“ ist. Beide beginnen mit dem Blick („Jede Liebe
hat ihren Ursprung im Anblick“), führen dann aber in unterschiedli-
che Richtungen.304

Nach Ficinos Theorie zeigt sich göttliche Schönheit im Bereich des
sinnlich Wahrnehmbaren meistens und am eindrücklichsten als Har-
monie (concinnitas) von Einzelteilen des Zusammengesetzten, also als
Wohlproportioniertheit einer menschlichen Gestalt, als harmonische
Verbindung von Farben und Konturen oder als musikalischer Wohl-
klang durch Zusammenklang mehrerer Stimmen.305

Ein schon von Plotin vorgebrachter Einwand gegen diese Überle-
gung besteht darin, dass eine als Harmonie der Teile definierte Schön-
heit nicht im Einfachen vorhanden sein kann. Somit kann sie nicht
göttlichen Ursprungs sein, da das Göttliche sich vor allem durch Ein-
fachheit auszeichnet und Teile nur in der Vielheit bestehen können.
Daher definiert Plotin Schönheit nicht als Harmonie der Teile, son-

302 Kristeller, P.O.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972,
S. 82

303 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 55ff

304 Ebd., S. 61
305 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his

Legacy, Leiden 2002, S. 87

9 Marsilio Ficino

129

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dern schreibt auch und sogar in erster Linie dem nicht Zusammenge-
setzten Schönheit zu. Ficino, der die Schönheit im Bereich des sinnlich
Wahrnehmbaren primär als Harmonie auffasst, sucht einen anderen
Ausweg aus diesem Dilemma.306

Er hält die Schönheit grundsätzlich für etwas, was nicht den Sin-
neseindrücken entnommen wird, sondern was der menschliche Geist
selbst erzeugt, indem er sich von der sinnlichen Wahrnehmung dazu
anregen lässt, sich seiner eigenen unkörperlichen Schönheit zuzuwen-
den.307 Durch das Zusammenwirken von Phantasie und Erinnerungs-
vermögen sei die Seele in der Lage, sich von einer Nachahmung der
Sinnesobjekte zu emanzipieren und vollendetere Schönheit zu erschaf-
fen als diejenige, welche sie in der Außenwelt vorfindet. Die Schönheit
des Kosmos ist für Ficino der „Glanz des Guten“ (Gottes), der im Be-
trachter das Streben nach Vereinigung mit dem Guten auslöst.308 Nach
seiner Überzeugung kann man, da das Gute sich in der Schönheit zeigt,
nur über das Schöne Zugang zur Erkenntnis des Guten erlangen. Da-
bei spielt zwar die Phantasie anfänglich eine wichtige Rolle, doch ist sie
wegen ihrer Verworrenheit und ihrer Bindung an empfangene Sinnes-
eindrücke für die höhere Erkenntnis und die Gottesschau ungeeignet.

Die Aufgabe des Schönen, die Seele zu Gott hinzuleiten, sieht Fici-
no besonders auch in der Kunst erfüllt. Vom Künstler verlangt er Ori-
entierung an der platonischen Idee, die dem jeweiligen Kunstwerk zu-
grunde liege. Der Künstler brauche sich nicht auf eine Abbildung der
sichtbaren Natur zu beschränken, sondern könne den Schöpfer nach-
ahmen, die Werke der Natur mit seinen Erzeugnissen verbessern und
vollenden und damit das Naturgegebene übertreffen. Dies geschehe
durch den Rückgriff auf die Idee, die auch den Naturdingen zugrunde
liege, von diesen Werken der „niederen Natur“ aber auf weniger voll-

306 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 79

307 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schönen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, München 2000, S. 102

308 Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–112,
hier S. 97

9 Marsilio Ficino

130

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


kommene Weise ausgedrückt werde als von einem Kunstwerk, dessen
Urheber unmittelbaren geistigen Zugang zu der Idee habe.

Unter seinen humanistischen Zeitgenossen erfreute sich Ficino
hohen Ansehens.309 Zu seinen Bewunderern gehörten Johannes
Reuchlin, der ihn in Florenz besuchte, und Jacques Lefèvre d’Étaples.
Er galt als der führende Platoniker seiner Zeit, und sein nachhaltiger
Einfluss bewirkte, dass auch in den folgenden Generationen das Pla-
tonbild neuplatonisch geprägt blieb. Von seinen Schülern trug beson-
ders Francesco Cattani da Diacceto († 1522) zum Fortleben seines Ge-
dankenguts bei. Giovanni Corsi (1472–1547), ein Schüler Diaccetos
(nicht Ficinos), schrieb 1506 eine lateinische Ficino-Biographie. Ein
bissiger Gegner Ficinos war jedoch der Dichter Luigi Pulci, der ihn in
Sonetten zur Zielscheibe seines Spottes machte. Paracelsus spendete
Ficinos Leistung als medizinischer Autor höchstes Lob, indem er ihm
unter den Ärzten Italiens den ersten Rang zubilligte. Giordano Bruno
entnahm Ficinos Werken zahlreiche Anregungen.310

In Frankreich wurde Ficino im Umkreis der Königin Margarete
von Angoulême geschätzt, und auch bei Jean Bodin und bei der Dich-
tergruppe La Pléiade fand seine Philosophie Anklang.311 1561
und 1576 erschienen in Basel Gesamtausgaben seiner Werke, 1641
wurde eine weitere in Paris gedruckt; alle drei sind fehlerhaft und un-
vollständig. Für die „Cambridger Platoniker“ des 17. Jahrhunderts,
darunter Henry More, gehörten Ficinos Ideen zu den Grundlagen
ihres Weltbilds. Leibniz hingegen kritisierte die neuplatonische Tradi-
tion, namentlich Plotin und Ficino; er meinte, diese Richtung befasse
sich mit wirklichkeitsfremder theologischer Spekulation.

Als die wissenschaftliche Forschung zu Beginn der Moderne
scharf zwischen der ursprünglichen Lehre Platons und der späteren
Fortentwicklung des Platonismus zu unterscheiden begann, wurde Fi-
cino nicht mehr als getreuer Interpret Platons wahrgenommen. Damit

309 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 105

310 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 135f

311 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433–1499), Stuttgart 2003, S. 256

9 Marsilio Ficino

131

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


rückte zunehmend seine Bedeutung als eigenständiger Denker ins
Blickfeld.

9 Marsilio Ficino

132

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Hieronymus Bosch

Hieronymus Bosch (1450-1516) hat ein bis heute faszinierendes und
nachwirkendes Gesamtwerk hinterlassen, das sich in der Interpretati-
on jeder einfachen Deutung entzieht. Es gibt einige plausible Deutun-
gen seiner Bilder; viele Darstellungen sind jedoch rätselhaft geblieben.
Bosch hatte ein gespaltenes Verhältnis zu den irdischen Dingen und zu
seinen Glauben.312 Einerseits heiratete er reich, so dass er unabhängig
war, andererseits glaubte er an die unendliche Verdammung als Konse-
quenz für den Besitz von Geld und Gut, oder für die Hingabe der Wol-
lust.Diese innerliche Spaltung erklärt Bax durch die Deutung von
Bosch Symbolik. Er sollte der „Gemeinschaft der Freien Geister" ange-
hören, einer Sekte, bereits vor dem 14. Jh. verbreitet, mit heidnischen
und volksreligiösen Ansichten. Adam war für sie eine sündenlose Ge-
stalt. Ihr Ziel war ein „irdischen Paradies" ohne Sünden. Diejenigen,
die sündigen kommen in die Hölle und werden bitter bestraft: z. B.der
Wollüsternde muss mit Drachen ins Bett; der Jähzornige wird mit
einem Schwert zerfleischt. Oder: Der Adept der Völlerei bekommt
Kröten und Schlangen aufgetischt.313

Erhalten geblieben sind von Boschs Werken nur die Gemälde auf
Holztafeln (wenngleich zu jener Zeit bereits auch textile Bildträger be-
nutzt wurden) und einige Zeichnungen auf Papier. Bosch selbst hat
keine schriftlichen Aufzeichnungen zu seinen Werken hinterlassen.314

Im späten Mittelalter stieg die Rolle der Andacht in der Ausübung
der Religiosität. Der Bedarf an Heiligenbildern, die man zu diesem
Zwecke brauchte, nahm daher stark zu Zu Boschs Zeiten wurden die
Heiligen auch als eine Art Ideal angesehen, das zumindest leichter als
das des Jesus erreicht werden konnte. Die Geschichten der Heiligen
dienten den Menschen deshalb eher als Orientierung für das eigene

10 

312 Silver, L.: Hieronymus Bosch, München 2006, S. 127
313 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 19
314 Büttner, N.: Hieronymus Bosch, München 2012, S. 39

133

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Leben als das „unnachahmliche Beispiel von Christus“. Bosch selbst
hat nur wenige Heilige gemalt, die zu seiner Zeit populäre heilige Ma-
ria ist unter seinen Werken überhaupt nicht vertreten. Die Heiligen,
die sich unter seinen Werken finden lassen, sind fast ausschließlich
diejenigen, die uns aus der Überlieferung auch als Eremiten bekannt
wurden.

Der Neuerungsbewegungen der Humanisten war Bosch nicht
fremd. Den Glauben an ein Zeitalter der erblühenden Wissenschaften,
der geistigen Toleranz und des ewigen Friedens hat er jedoch nicht ge-
teilt: „O Jahrhundert, die Wissenschaften blühen, die Geister erwachen,
es ist eine Lust zu leben!, schrieb Ulrich von Hutten. Bosch war weit
davon entfernt, er ließ sich über die menschliche Natur nicht täuschen.
Sein weltgewandter Landsmann Erasmus propagierte Christentum als
Lebenskunst, Einbeziehung des Bösen als notwendige Prüfung und
Stufe zur Selbstverwirklichung, zum ewigen Seelenheil. Bosch blieb ein
radikaler Moralist. Dem altjüdischen Glauben nach entstammte alles,
Gutes wie Böses, der Allweisheit des Höchsten. Nach gnostisch-christ-
licher Auffassung ist das Böse einem dem Herrn entgegensetzte Macht.
Es gab bei Bosch Fälle grotesk-komischer Askese, Abtötung des Flei-
sches bis an den Rand der Selbstvernichtung. Bosch suchte sich von
seinen inneren Konflikten mit Hilfe seiner Malerei zu befreien.

Zur Bosch Hinterlassenschaft gehören auch die vielen Kupfersti-
che verlorenen Gemälde.315 Man kann diese Gruppen einteilen. Die
eine besteht aus Blättern, die Boschs Zeitgenosse Alart du Hameel
noch zu dessen Lebzeiten stach. Die zweite zahlreichere Gruppe ent-
stand um die Mitte des 16. Jahrhunderts. Diese Werke wurden in der
Werkstatt des Antwerpener Verlegers und Kupferstechers Hieronymus
Cock von verschiedenen Künstlern gestochen und in seinem Laden
„Aux Quatre Vents“ verkauft. Sie wurden sehr populär und waren ein
gutes Geschäft. Bei einigen ist die Mitarbeit Bruegels nachgewiesen.
Über diesen Umweg hat man heute Kenntnis von einigen sonst nir-
gendwo erwähnten Werken Boschs.

315 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Höllenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelächter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55–78, hier
S. 65

10 Hieronymus Bosch

134

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In den Museen der gesamten Welt hängen Bilder im Stile Boschs.
Zahlreich sind gerade die „Jüngsten Gerichte“ und „Versuchungen des
heiligen Antonius“. Tausende von Bildern sind den Kriegen, Bränden
und Bilderstürmen zum Opfer gefallen. Bosch schöpfte aus dem Leben,
seine Epigonen übernahmen das Erlebte, Erlittene, Erarbeitete ohne
innere Notwendigkeit. Klassische Beispiele sind die „Versuchungen des
heiligen Antonius“ von Jan Mandyn. Vieles haben sie da zusammenge-
tragen, auch Eigenes beigesteuert, und handwerklich sind die Arbeiten
von großer Meisterschaft. Aber das Bildganze verbleibt im Spieleri-
schen, Virtuosen, Pittoresken, Amüsanten.

Hieronymus und seine beiden Brüder folgten alle der Familientra-
dition und erhielten ihre Malerausbildung zumindest zeitweise in der
väterlichen Werkstatt. Außerdem arbeiteten hier noch zwei Söhne
Goessens. Nach dem Tod des Vaters führte Goessen als ältester Sohn
die Werkstatt weiter.316

Hieronymus benannte sich nach seiner Heimatstadt, die auch Den
Bosch genannt wird. In Spanien, wo einige seiner bedeutendsten Ge-
mälde im Museo del Prado ausgestellt sind, spricht man von El
Bosco.317

1488 trat er der religiösen Bruderschaft Unserer Lieben Frau bei,
erst als äußeres, dann als geschworenes Mitglied des elitären inneren
Zirkels (etwa 60 Personen). Diese geschworenen Brüder kamen in der
Regel aus der höchsten (aristokratischen beziehungsweise patrizi-
schen) städtischen Schicht und waren alle Geistliche verschiedenen
Weihegrads.318 Fast die Hälfte davon waren (meist weltliche) Priester,
die teilweise zugleich Notare waren. Ferner gab es unter ihnen Ärzte
und Apotheker sowie einige wenige Künstler (Musiker, einen Archi-
tekten und nur einen Maler: Bosch). Die Bruderschaft pflegte Kontakt
zu den höchsten Kreisen des Adels, der Geistlichkeit und der städt-
ischen Eliten in den Niederlanden. Neben dieser politisch-gesellschaft-
lichen Seite waren sie gleichermaßen religiös ausgerichtet und wurden
von den Dominikanern betreut. In den Reihen der Brüder und durch
ihre Kontakte zum Hof fand Bosch seine Auftraggeber.

316 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 16
317 Trnek, R./ Hutter, H.: Das Weltgerichtstriptychon von Hieronymus Bosch. Wien

1988, S. 19
318 Silver, L.: Hieronymus Bosch, München 2006, S. 37

10 Hieronymus Bosch

135

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Neben der Liebfrauenbruderschaft arbeitete er für die städtische
Elite und den niederländischen Hochadel. Zu seinen bedeutendsten
Auftraggebern gehörten der regierende Fürst der Niederlande Erzher-
zog Philipp der Schöne und sein Hof. Triptychen wie Der Heuwagen
und Der Garten der Lüste waren mit ihren Motiven eindeutig nicht für
einen Altar gedacht, sondern zur Beeindruckung und Unterhaltung ei-
nes höfischen Publikums.

Der „Garten der Lüste“ ist heute im Museo del Prado, Madrid zu
besichtigen. 319 Es gibt keine konkreten Hinweise auf seine Entste-
hungszeit; die Forschung geht davon aus, dass der „Garten der Lüste“
um 1500 gemalt wurde. In zugeklapptem Zustand erscheint auf der
Frontseite (Außenflügel) das Bild einer durchsichtigen Weltkugel. Sie
stellt den dritten Tag der Schöpfungsgeschichte dar: Gott hat Wasser
und Erde voneinander getrennt und die ersten Pflanzen geschaffen.
Die Innenansicht des Triptychons bietet den Blick auf den „Garten
Eden“ (linker Innenflügel), den „Garten der Lüste“ (Mittelteil) und die
„musikalische Hölle“ (rechter Innenflügel). Ausgeklappt misst der Tri-
ptychon 220 × 390 cm.320

Im unteren Bildteil des linken Flügels hat Bosch die Erschaffung
Evas nach dem biblischen Schöpfungsbericht in Szene gesetzt. Die drei
Figuren Adam, Gott - allerdings in Gestalt Jesu - und Eva sind durch
Berührungen miteinander verbunden. Die Schlange, Inbegriff für den
Sündenfall, ist entfernt am rechten mittleren Bildrand sich um einen
Baum schlängelnd dargestellt.

Daneben präsentiert das Bild eine Reihe fantastischer Einfälle: Ein
Berg im Hintergrund scheint Unterschlupf für zahllose Vögel zu sein,
die aus ihm herausfliegen, in die Ferne schweifen und zurückkehren –
der Wechsel von Geburt, Tod und Wiederkehr. In der Mitte befindet
sich in einem klaren Teich ein bizarrer Brunnen, der Lebensbrunnen,
in dessen Innern eine Eule sitzt. Um den Teich herum sind zahlreiche
Tiere gemalt, die meisten von ihnen friedlich. Vorlage für die Darstel-

319 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Höllenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelächter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55–78, hier
S. 55

320 Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im
Licht der Lehre von Christian Rosenkreutz, Taisersdorf/Bodensee, 2012, S. 18

10 Hieronymus Bosch

136

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


lungen waren möglicherweise Bestiarien, exotische Tiere wie Giraffe
und Elefanten waren Bosch wahrscheinlich nicht aus eigener Anschau-
ung bekannt. Auch fantastische Wesen wie das Einhorn und drachen-
ähnliche Wesen haben Eingang in diese Kompendien gefunden und
wurden ebenso ernst genommen wie reale Tiere. Eine Missgeburt von
einem Hund (er hat nur zwei Beine) ist zu sehen. Unheil deutet sich
schon im Paradies an: einem Pfuhl mit trübem Wasser am unteren
Rand entschlüpfen hässliche Kreaturen.

Der lange Zeit anhaltenden Interpretation der Mitteltafel als War-
nung gegen die Todsünde Wollust setzte erstmals der Kunsthistoriker
Wilhelm Fraenger eine völlig neue Sicht entgegen:321 Er deutete die
Darstellung als utopisches Traumbild eines Liebes-Paradieses. In der
Tat zeigt Bosch auf der Mitteltafel ein fried- und freudvolles Beisam-
mensein von Mensch und Tier. Um einen kreisförmigen Teich, in wel-
chem Menschen baden, zieht eine Prozession von Reitern auf Pferden
und Lasttieren herum; am linken Rand des Bildes sitzen zwischen den
Menschen übergroße Vögel (Eisvogel, Wiedehopf, Grünspecht, Rot-
kehlchen und Stieglitz). Neben skurrilen Bildelementen dominiert eine
unaggressive, harmonische Stimmung. Sexualität wird als von positi-
ven Emotionen getragenes, behutsames Spiel betrachtet, sogar Dämo-
nen, die im oberen Teil des Bildes neben dem Lebensbrunnen (sein
Unterbau ist eine große Waldbeere) planschen, geben sich der positi-
ven Stimmung hin. Überall sind überdimensionale Früchte, vornehm-
lich Erdbeeren, Vogel-Kirsche, Himbeeren und Brombeeren platziert,
Zeichen der Lebensfülle und der Erotik.322

Am Rande des unteren Bildabschnitts steht eine kleine Gruppe
von Frauen, deren Äußeres darauf schließen lässt, dass es sich um
Nonnen handelt. Das Haupthaar ist am Schädel vorn wegrasiert (wie
es bei Nonnen üblich war, damit es nicht unter der Kopfbedeckung
herauslugt), eine von ihnen hat den Flagellationsriemen locker um die
Oberschenkel gewunden. Die Darstellung der Nonnen in der Szene ist
– trotz ihrer Nacktheit – nicht als Provokation gedacht, sondern von

321 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Höllenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelächter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55–78, hier
S. 70f

322 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 27

10 Hieronymus Bosch

137

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dem Wunsch getragen, die Kirche in diese friedvolle, harmonische
Welt einzubeziehen. Im rechten Bildhintergrund hebt ein beflügelter
Mensch, eine Frucht über sich tragend, ab und steigt zum Himmel auf.

Fraengers Beitrag wurde als originelle Anregung oft aufgegriffen,
von Seiten der Kunsthistoriker aber fast durchweg abgelehnt. Zum
einen wurde auf die vielen Momente der Belächelung in Boschs Bild
verwiesen, die einer ernsthaften Vorstellung von einer „heilen Welt“
entgegenstünden. Zum anderen sei Fraenger unhistorisch vorgegangen,
da die Idee einer unterdrückten Sexualität, die befreit werden könne,
vorwiegend aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts stamme (Sig-
mund Freud, Wilhelm Reich, etc.) und zu Boschs Zeiten völlig fremd
gewesen sei.

Der Kunsthistoriker Erwin Pokorny verweist in seiner Analyse da-
rauf, dass zu Boschs Zeiten das „Paradies im Jenseits“ eine Glaubens-
realität war wie die „Hölle im Jenseits“.323 Er führt Belege dafür an,
dass Bosch sich von einer auf Fantasie gegründeten Sehnsucht nach
einem jenseitigen Paradies distanziert. Nichts-Tun, die naive Vermi-
schung oder gar Gleichsetzung von menschlichen Körperteilen mit
überdimensionalen Früchten, Akrobatik, soziales Schaulaufen und
Langeweile würden von Bosch ironisch ausgebreitet. Nach Pokorny
zeigt Bosch also, wie leicht eine Sehnsucht vor allem eines werden
kann: ein Spiegel der Kurzsichtigkeiten der Sehnsüchtigen.

Im unteren, helleren Bildteil ist ein Schreckensszenario darge-
stellt.324 Man sieht eine wehrloses Person in die Saiten einer Harfe ein-
gespannt, eine andere wird von einer großen Flöte niedergedrückt,
eine weitere liegt unter der Laute gefangen, auf ihr Hinterteil sind No-
ten geschrieben, nach der die Umstehenden unter Anleitung eines
Monsters singen müssen. Neben der Szene sitzt ein vogelähnliches We-
sen, es trägt einen Kessel auf dem Kopf (Symbol, sich gegen den Him-
mel und göttliche Einflüsse abzuschirmen) und verschlingt Menschen.
Diese werden wieder ausgeschieden und fallen in eine Sickergrube, die
allerlei Ekel bietet: Abgesehen davon, dass eine Person dorthinein

323 Belting, H.: Hieronymus Bosch, Garten der Lüste, München, Prestel, 2002, S. 86
324 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Höllenphantasien des Hieronymus Bosch, in:

Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelächter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55–78, hier
S. 59f

10 Hieronymus Bosch

138

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Goldmünzen ausscheidet, wird eine andere gezwungen, sich in diesen
Pfuhl zu erbrechen. Das Chaos am umgestürzten Tisch im unteren Be-
reich des Bildes prangert auf den ersten Blick Spielsucht und Falsch-
spiel an. Versteckt wird in der linken Ecke die Enthauptung eines Men-
schen angedeutet. In der rechten Ecke versucht ein Mensch, sich gegen
ein mit der Oberbekleidung einer Nonne bedecktes Schwein zur Wehr
zu setzen. Ein Schriftstück liegt ihm auf den Knien; ein Wesen, das sei-
ne Gesichtszüge hinter dem heruntergelassenen Visier eines Helmes
verbirgt, reicht Tinte und Feder. Der bedrängte Mann soll anscheinend
etwas unterschreiben. Rechts hiervon ist die einzig komplett bekleidete
Person des Werkes abgebildet.325

In der Bildmitte zieht eine helle Figur - halb Baum, halb Mensch -
den Blick auf sich.326 Sie fußt auf zwei kleinen Booten, die im Eis fest-
gefroren sind. Sein dem Betrachter zugewandtes, leicht ironisches Ge-
sicht ist auf einem Korpus montiert, der an ein geborstenes Ei erinnert.
Auf seiner Kopfbedeckung, einem Mühlstein, steht mittig ein hellroter
Dudelsack, Symbol für sexuelle Begierde. Um diesen herum führen
vier Wesen Menschen an ihren Händen: Der „Spottvogel“, die „Hof-
fart“ (Hochmut), der Bär (Symbol für „Zorn“) und eine dickliche Figur,
die in eine abweisende Hülle eingebunden ist, möglicherweise ein
Geldsack, der Habgier symbolisiere. In dem geborstenen Ei-Körper
tummeln sich einige Personen in einer Wirtshausszene.

Oberhalb des Baummenschen ist ein Messer in zwei überdimen-
sionale Ohren eingespannt. Die Ohren sind von einem Pfeil durch-
bohrt, ihre Bedeutung ist nicht eindeutig, es kann sich um einen Hin-
weis darauf handeln, dass den Geboten Gottes nicht gehorcht wurde.
Dämonen zerren Menschen unter die Klinge und legen sie zurecht, da-
mit diese von der Schneide erfasst werden. Im rechten Teil des Bildes –
auch hier ist ein überdimensionales Messer in Szene gesetzt – werden
Menschen in Ritterrüstung gequält und von Höllenhunden zerfleischt,
darunter nackte Personen zu Reittieren abgerichtet.

Der obere Bildteil zeigt eine ruinenartige Stadtlandschaft. Im Dun-
kel der Nacht erhellen Feuerschein und andere Lichtquellen auf ge-

325 Silver, L.: Hieronymus Bosch, München 2006, S. 337
326 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 36

10 Hieronymus Bosch

139

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


spenstische Weise die Szenerie. In ihr bewegen sich einzelne schemen-
hafte Gestalten.327

Neuere kunsthistorische Beiträge heben den ironischen Charakter
der drei Teilbilder des „Gartens der Lüste“ hervor. So sind im linken
Bild „Adam und Eva im Paradies“, nicht nur Tiere einer verkehrten
Welt zu sehen, wie ein großer Vogel mit drei Köpfen und ein Fisch mit
gefiederten Flügeln, sondern auch ein schriller Anachronismus. Unten
rechts, im Teich, steht eine Person mit einem großen Entenschnabel
statt Nase und mit ihrer unteren Körperhälfte durch einen Fisch ver-
deckt. Sie ist bekleidet mit einer kurzärmeligen Jacke mit Kapuze. Vor
sich in ihren Händen hält sie ein geöffnetes dickes Buch, in dem sie
anscheinend liest.328 Durch das Zeigen dieses weiteren, wenn auch nur
halben, Menschen mit Kleidung und Buch beseitigt Bosch die übliche
Distanz zwischen Bild und Betrachter. Mit dem Kontrast zwischen der
gedachten Welt des Paradieses und der realen Welt der Bücher ermög-
licht Bosch dem Betrachter eine Position des aufgeklärten Beobachters.
Mit dem Mittel der Ironie wird daran erinnert, dass das Bild des Para-
dieses schließlich seinen Ursprung in einem Buch hat, der Genesis.

Ein vergleichbarer Anachronismus befindet sich auch im Haupt-
bild „Garten der Lüste“, und zwar wieder unten rechts.329 Hier sieht
man die einzige bekleidete Person des Hauptbildes, wie sie aus einer
Höhle heraus direkt auf den Betrachter zurückblickt und dabei mit
ironischem Gesichtsausdruck und ausgestrecktem Zeigefinger auf die
nackte Frau vor ihm hinweist. Auch hier wird also ein Kontrast zwi-
schen Traumwelt und Gegenwart angedeutet, und dem Betrachter die
Möglichkeit eines kritischen Beobachters dieser Fantasie-Welt geboten.

Im rechten Bild, der „Hölle“, befindet sich zum dritten Mal unten
rechts ein Anachronismus. Papierdokumente mit Siegelabdrücken und
eine Schreibfeder sind Gegenstände der irdischen Geschäftswelt. Au-
ßerdem drängelt das Schwein mit der Schreibfeder durch Schmeichelei
(Lutschen am Ohrläppchen) und nicht durch Drohung. Zum dritten

327 Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im
Licht der Lehre von Christian Rosenkreutz, Taisersdorf/Bodensee, 2012, S. 35

328 Büttner, N.: Hieronymus Bosch, München 2012, S. 76
329 Belting, H.: Hieronymus Bosch, Garten der Lüste, München, Prestel, 2002, S. 49

10 Hieronymus Bosch

140

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Mal sieht also der Betrachter seine reale Gegenwart in ein Fantasiebild
hineingemalt.330

Hieronymus Bosch verwendete in vielen seiner Bilder immer wie-
der dieselben Symbole, deren Bedeutung heute teils durch Texte über-
liefert ist, teils sich durch das Vergleichen seiner Werke mit anderen
ergibt.331 Über diese Symbolik bzw. Ikonographie gibt es eine Vielzahl
von teilweise sehr umfangreichen philologischen und kunsthistori-
schen Untersuchungen.332

– Der Bär steht für die Todsünde „Zorn“.
– Die Kröte – sie hockt meistens auf einer Person – steht für „Verdor-

benheit“. Hockt sie auf dem Geschlechtsteil, wird dies als Anspie-
lung auf die Todsünde „Wollust“ gesehen, hockt sie auf der Brust
oder im Gesicht, kann dies auch eine Anspielung auf die Todsünde
„Hochmut“ (Hoffart, Dünkel) sein.

– Der Trichter, zumeist einer Person umgekehrt auf den Kopf ge-
stülpt, steht für „Gemeinheit, betrügerische Absicht“ (der Träger
des Trichters hat sich gegen den Himmel, das Auge Gottes abge-
schirmt).

– Der Pfeil signalisiert ebenfalls „das Böse“, manchmal steckt er den
Personen quer im Hut oder in der Mütze, manchmal durchstößt er
die Körper, manchmal steckt er im Anus einer halbnackten Person
(was auch eine Anspielung auf „Verdorbenheit“ ist).

– Der Krug steht häufig in Kombination mit einem Stock, manchmal
ist er direkt darauf gespießt. Es ist eine sexuelle Anspielung, die auf
„Wollust“ hinweist.

– Gleiches gilt für das Fass mit dem Spund, auch häufig in Kombina-
tion mit einem Stock vorzufinden.

– Der Dudelsack ist eine Anspielung auf die Todsünde „Wollust“.
– Die Eule kann in christlichen Bildern nicht im antik-mythologi-

schen Sinn als Symbol der Weisheit interpretiert werden. Bosch hat
die Eule in vielen Bildern untergebracht, er setzt sie dabei manch-
mal in den Kontext zu Personen, die sich heimtückisch verhalten

330 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 65
331 Trnek, R./ Hutter, H.: Das Weltgerichtstriptychon von Hieronymus Bosch. Wien

1988, S. 91
332 Clement, W. A.: Hieronymus Bosch - Eine Einführung in seine geheime Logik,

Berlin 1957, S. 44f

10 Hieronymus Bosch

141

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


oder einer Todsünde verfallen sind. Deshalb wird vielfach ange-
nommen, dass sie als Nachttier und Raubvogel für das Böse steht
und Torheit, geistige Blindheit und die Unbarmherzigkeit alles Irdi-
schen versinnbildlicht.

– Die Deutung von Symbolen hängt sehr von ihrem jeweiligen Bild-
kontext ab, so dass ein positives Symbol wie der Schwan, der im
Zusammenhang mit Maria Reinheit und Keuschheit bedeutet, in
anderen Bildkontexten das Gegenteil bedeuten kann. So ziert er auf
einer Fahne ein Haus, das durch andere Symbole eindeutig als Bor-
dell ausgewiesen ist.

Faszinierend und erschreckend zugleich sind bei vielen Bildern Boschs
die eingearbeiteten dämonischen Figuren und Fabelwesen.333 Immer
wieder sind menschliche Wesen mit Tierköpfen von Fischen, Vögeln,
Schweinen oder Raubtieren ausgestattet, hässliche Gnome und Mons-
ter bevölkern die Bilder. Ihnen gemein ist, dass sie zu denen gehören,
die wehrlose Menschen quälen oder sie der Verdammnis zuführen.

Die Abbildung von Fabelwesen war im Mittelalter nichts Unge-
wöhnliches, sie kam in den sogenannten Bestiarien vor.334 Das Bestia-
rium entwickelte sich aus dem Physiologus, einem aus Alexandria
(Ägypten) stammenden mythologischen „Tierkundebuch“, das im frü-
hen Mittelalter seinen Weg nach Europa fand und übersetzt wurde.
Bestiarien sind allegorische Tierbücher, die wirkliche und fantastische
Tiere beschreiben und ihre tatsächlichen oder vermeintlichen Eigen-
heiten typologisch herauszustellen suchen. Sie dienten als didaktische
Medien für Belehrungen in Moral und Religion und waren sehr beliebt,
da die Menschen exotische Tiere von anderen Kontinenten nur über
diese Bücher kennenlernen konnten. Aber es fanden auch mythische
Tiere wie das Einhorn oder der Drache Eingang in solche Werke.

Dass Bosch Bestiarien kannte und schätzte, spiegeln einige seiner
Bilder wider. Immer wieder tauchen dort reale, in Europa bekannte
oder aus exotischen Lebensräumen stammende Tiere auf. Die Weiter-
entwicklung von Fabelwesen zu furchterregenden Kreaturen geht aber

333 Fischer, S.: Hieronymus Bosch. Das vollständige Werk, Köln 2013, S. 43
334 Fischer, S.: Hieronymus Bosch: Malerei als Vision, Lehrbild und Kunstwerk; 6;

Köln 2009 , S. 54

10 Hieronymus Bosch

142

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


im Wesentlichen auf Bosch zurück. Er wollte das Böse in den Men-
schen sichtbar machen.335

Er griff dabei die Traditionen der Marginalien aus der Buchmale-
rei seiner Zeit auf, die Fabelwesen, aber auch andere Themen wie das
Topos der „verkehrten Welt“ oder reine Ornamentik kannten.336

Auf den Massenbildern, wie dem Garten der Lüste, sind die Ge-
sichtszüge stark vereinfacht oder karikaturenhaft.337 Es gibt jedoch
auch äußerst präzise, naturalistische Gesichtsabbildungen, wie sie
kennzeichnend sind für einen Maler des damaligen Zeitalters. Ein Bei-
spiel hierfür ist die Dornenkrönung Christi in London. Auch die beiden
Gesichter der Wanderer gehören dazu. Interessanterweise taucht in
manchen Bildern und Triptychen immer wieder ein Gesicht auf, das
für Bosch offenbar eine Bedeutung hatte: Es ist auf der oktogonalen
Tafel in Rotterdam Der Wanderer (auch Der Landstreicher genannt) so-
wie Der verlorene Sohn/Der Pilger auf dem Außenflügel des Heuwagen-
Triptychons in Madrid zu sehen. Ähnlichkeiten werden zwischen die-
sem und dem Gesicht des „Baummenschen“ ausgemacht. Die Abbil-
dung spiegelt eine ebenmäßige Gesichtsform mit einer langen Nase wi-
der. Der Blick scheint nachdenklich, abgeklärt. Auf dem linken Flügel
des Triptychons Die Versuchung des Heiligen Antonius hilft (neben
zwei Mönchen) eine weltlich gekleidete Person Antonius über eine
Brücke – es ist dasselbe Gesicht, nur etwas älter. Und schließlich: Auf
dem Bild Johannes auf Patmos sitzt neben dem Heiligen ein echsen-
ähnliches Tier, und dieses trägt, ebenso wie ein kleiner geflügelter Dä-
mon am unteren Rand des Bildes Tod eines Geizhalses, die beschriebe-
nen Gesichtszüge.338

Ungeklärt ist, um wen es sich dabei handelt. Manche vermuten da-
rin eine Selbstdarstellung Hieronymus Boschs, andere einen Auftrag-
geber. Clement sieht hier und in zahlreichen ähnlichen wiederkehren-
den Porträt-Köpfen auf Bildern von Bosch den 1496 konvertierten Ju-

335 Büttner, N.: Hieronymus Bosch, München 2012, S. 89
336 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Höllenphantasien des Hieronymus Bosch, in:

Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelächter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55–78, hier
S. 61

337 Fischer, S.: Hieronymus Bosch: Malerei als Vision, Lehrbild und Kunstwerk; 6;
Köln 2009 , S. 136

338 Fischer, S.: Hieronymus Bosch. Das vollständige Werk, Köln 2013, S. 78

10 Hieronymus Bosch

143

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


den Jacop van Almaengin dargestellt, der so etwas wie Mäzen und
Großmeister von Boschs Loge in s‘Hertogenbosch gewesen sei, geisti-
ges Vorbild und Auftraggeber des Malers. Letztere Vermutung er-
scheint allerdings wegen der negativen Anmutung durch die Kombina-
tion des Gesichts mit monsterähnlichen Körperteilen, beispielsweise
bei Johannes auf Patmos, als unwahrscheinlich. Ansonsten gibt es von
Hieronymus Bosch nur ein einziges, oft kopiertes, "Porträt", eine post-
hume Zeichnung von ca. 1550 mit ungeklärter Herkunft und Authen-
tizität. Seine dort ausgewiesenen Gesichtszüge entsprechen nicht der
von ihm so oft gemalten Person.339

Da die überlieferten Abbildungen des Malers nicht als authentisch
gesichert gelten, ließe sich darüber spekulieren, ob es vielleicht doch er
selbst ist, der sich in seinen Bildern verewigt hat. Möglicherweise han-
delt es sich auch um sein „zweites Ich“, so, wie er sich innerlich sieht,
nachdenklich und abgeklärt. Es könnte sich auch um einen Freund
handeln, der ihm bei der Abfassung seiner Bilder und Triptychen bera-
tend zur Seite gestanden hat.

Die Maler des nördlichen Manierismus Jan Wellens de Cock (um
1475/80–1527/28), Jan Mandyn (um 1500–1560), Herri met de Bles
(um 1500/10–1555/60) und Pieter Huys (um 1519/20–1581/84) wer-
den einer Gruppe von niederländischen/flämischen Malern zugeord-
net, die die Tradition von Hieronymus Bosch und seiner fantastischen
Malerei, besonders seiner Antoniusversuchungen, fortführten.340

Der Einfluss Boschs auf den modernen Surrealismus wurde von
Salvador Dalí zurückgewiesen. Laut Dalí sind „Boschs Monster (…)
Produkt des nebelverhangenen Nordens und der schrecklichen Ver-
dauungsstörungen des Mittelalters. Das Ergebnis sind symbolische
Charaktere, und die Satire hat ihren Vorteil aus dieser gigantischen Di-
arrhoe gezogen. An diesem Universum bin ich nicht interessiert. Wir
haben hier das genaue Gegenteil von Monstern, die auf andere Weise

339 Clement, W. A.: Hieronymus Bosch - Eine Einführung in seine geheime Logik,
Berlin 1957, S. 86

340 Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im
Licht der Lehre von Christian Rosenkreutz, Band I, II und III, Achamoth Verlag,
Taisersdorf/Bodensee, 2013 , S. 79

10 Hieronymus Bosch

144

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


geboren werden und die im Gegensatz dazu von einem Überschuss an
mediterranem Licht leben.“341

Nelly Sachs schrieb ein Gedicht mit dem Titel Hieronymus Bosch.
Es findet sich im Band Fahrt ins Staublose (1961) im Zyklus Dornenge-
krönt. In Arno Schmidts Dialogroman Abend mit Goldrand (1975) ist
Der Garten der Lüste das vielfach und vieldeutig referenzierte Haupt-
kunstwerk. Der Komponist Horst Lohse schrieb ein Triptychon zur
Madrider Tafel: Die sieben Todsünden (1989) – Die vier letzten Dinge
(1996/97) – Cave cave Dominus videt (2011/12).

341 Belting, H.: Hieronymus Bosch. Garten der Lüste; München 2002, S. 106

10 Hieronymus Bosch

145

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Martin Luther und die Reformation

Die zentrale Aussage der Theologie Luthers ist die Erfahrung der
Rechtfertigung des Sünders allein durch den Glauben, die nur durch
Jesus Christus vermittelt wird, der Gott und Mensch zugleich war. Lu-
thers Verständnis Rechtfertigung stützt sich zwar auf die theologische
Tradition (Paulus, Augustinus), radikalisiert diese jedoch soweit, dass
die Kirche mit ihren Einrichtungen als Vermittlungsinstanz aufgeho-
ben wird. Indem Luther die Bibel als „Wort Gottes“ über die Autorität
des kirchlichen Lehramtes stellte, steigerte er den Gegensatz zur katho-
lischen Kirche zum Normenkonflikt. Von den sieben Sakramenten der
Kirche behält Luther nur Taufe und Abendmahl bei, da er nur diese in
der Schrift begründet sieht.

Der Glaube bewährt sich nach Luther in der tätigen Liebe zum
Mitmenschen, welche sich in der Erfüllung der Pflicht jedem Men-
schen in seinem jeweiligen Stand erweist. In engem Zusammenhang
mit Luthers Auffassung steht seine Zweireichslehre vom geistlichen
und weltlichen Regiment Gottes. Die Confessio Augustana (CA) war
grundlegendes Bekenntnis der lutherischen Reichsstände zu ihrem
Glauben. Sie wurde am 25. Juni 1530 auf dem Reichstag zu Augsburg
Kaiser Karl V. von den Reichsständen der lutherischen Reformation
dargelegt. Sie war Basistext der Religionsgespräche, Grundlage des
Schmalkaldischen Bundes, Toleranzgrundlage des Augsburger Religi-
onsfriedens und gehört noch heute zu den verbindlichen Bekenntnis-
schriften der lutherischen Kirchen, in der Fassung von 1540 (Variata)
auch der reformierten Kirchen.

Mit seiner „Volkssprache“ und der „Lutherbibel“ machte Luther
biblische Inhalte dem einfachen Volk zugänglich.342 Zwar gab es vor-
her schon 14 hochdeutsche und vier niederdeutsche gedruckte Bibel-
ausgaben, jedoch waren diese Übersetzungen durch ihr „gestelztes“

11 

342 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447–
482.hier Sp. 457

147

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Deutsch für das einfache Volk schwer verständlich. Vor allem fußten
sie auf der Vulgata, der die griechische Septuaginta zugrunde lag: Sie
hatten also zuvor mindestens zwei Übersetzungsschritte hinter sich.
Luther dagegen bemühte sich wie die Humanisten um eine möglichst
direkte Übersetzung der hebräischen und griechischen Urtexte.

Er übersetzte weniger wörtlich, sondern versuchte, biblische Aus-
sagen nach ihrem Wortsinn (sensus literalis) ins Deutsche zu übertra-
gen. Dabei legte er die Bibel gemäß seiner Auffassung von dem, „was
Christum treibet“ – Gottes Gnade in Christus als Ziel und Mitte der
ganzen Schrift – aus. Er wollte „dem Volk aufs Maul schauen“ und ver-
wendete daher eine kräftige, bilderreiche, volkstümliche und allgemein
verständliche Ausdrucksweise. Sie wirkte stil- und sprachbildend für
Jahrhunderte. So ersann er Ausdrücke wie Feuertaufe, Bluthund,
Selbstverleugnung, Machtwort, Schandfleck, Lückenbüßer, Gewissens-
bisse, Lästermaul und Lockvogel. Metaphorische Redewendungen wie
„Perlen vor die Säue werfen“, „ein Buch mit sieben Siegeln“, „die Zähne
zusammenbeißen“, „etwas ausposaunen“, „im Dunkeln tappen“, „ein
Herz und eine Seele“, „auf Sand bauen“, „Wolf im Schafspelz“ und „der
große Unbekannte“ gehen auf ihn zurück.343

Seine Sprachform war das Ostmitteldeutsche seiner Heimat, in
dem nord- und süddeutsche Dialekte schon verschmolzen waren. Aber
erst durch Luthers Bibelübersetzung entwickelte sich dieser Dialekt
zum gemeinsamen Hochdeutsch. Sie gilt daneben dichterisch als große
Leistung, da sie bis in den Silbenrhythmus hinein durchdacht war.344

Im Oktober 1512 wurde Luther zum „Doctor Theologiae“ promo-
viert.345 Er übernahm als Nachfolger von Staupitz den Lehrstuhl der
„Lectura in Biblia“ (Bibelauslegung) an der Wittenberger Universität
und behielt ihn bis zu seinem Lebensende.

In den folgenden Jahren hielt Luther Vorlesungen über die Psal-
men und Paulusbriefe. Davon sind einige Originalmanuskripte und
wörtliche Nachschriften erhalten. Sie erlauben es, Luthers Entwicklung
bis zum Bruch mit den römisch-katholischen Lehren im Detail nach-
zuvollziehen. Er folgte anfangs noch dem Schema des „vierfachen

343 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 44
344 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 38
345 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,

S. 39

11 Martin Luther und die Reformation

148

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Schriftsinns“ und deutete das Alte Testament allegorisch auf Chris-
tus.346 Dabei hielt er sich an die überlieferte Bibeldeutung des Ockha-
mismus, Neuplatonismus, der Mystik oder der „Devotio moderna“,
formte sie jedoch bereits ganz auf den Glauben des Einzelnen hin um.
Dessen auswegloser Verlorenheit stellte er schon die unmittelbare
Gnade Gottes gegenüber, noch ohne über deren Vermittlung durch
Kirche und Sakramente, das Papsttum und kirchliche Dogmen nach-
zudenken.

In der Lutherforschung ist umstritten, wann Luther das Prinzip
der Gerechtigkeit Gottes sola gratia (allein aus Gnade) zuerst entdeckte
und formulierte. In einer späteren Eigenaussage beschrieb Luther die-
sen Wendepunkt als unerwartete Erleuchtung, die ihm in seinem Ar-
beitszimmer im Südturm des Wittenberger Augustinerklosters wider-
fahren sei. Manche datieren dieses Turmerlebnis auf die Jahre 1511
bis 1513, andere um 1515 oder um 1518, wieder andere nehmen eine
allmähliche Entwicklung der reformatorischen Wende an. Datierung
und nähere inhaltliche Bestimmung dieser Entdeckung hängen wech-
selseitig voneinander ab.347

Dieser Bibelvers führte schließlich zu seinem neuen Schriftver-
ständnis: Gottes ewige Gerechtigkeit sei ein reines Gnadengeschenk,
das dem Menschen nur durch den Glauben an Jesus Christus gegeben
werde. Keinerlei Eigenleistung könne dieses Geschenk erzwingen.
Auch der Glaube, das Annehmen der zugeeigneten Gnade, sei kein
menschenmögliches Werk. Damit war für Luther die gesamte mittelal-
terliche Theologie mit ihrer kunstvollen Balance zwischen menschli-
chen Fähigkeiten und göttlicher Offenbarung (Synergismus) zerbro-
chen. Von nun an nahm er die Kirche, die sich in all ihren Formen und
Inhalten als Vermittlungsanstalt der Gnade Gottes an den Menschen
sah, zunehmend kritisch in den Blick.348

In der Römerbrief-Vorlesung von 1515 lag Luthers neues Ver-
ständnis der Rechtfertigung allein aus Gnade Gottes bereits ausformu-
liert vor, wenngleich noch vermischt mit Denkschemata Augustins

346 Dömer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reiseführer, Holzger-
lingen 2008, S. 24

347 Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008, S. 38
348 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-

thergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 31

11 Martin Luther und die Reformation

149

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


und der Mystik von Johannes Tauler. 1516 veröffentlichte er zudem die
Theologia deutsch, das Werk eines unbekannten Mystikers (genannt
der „Frankfurter“), das ihn in seiner wachsenden Ablehnung äußerli-
cher kirchlicher Riten bestärkte.349

Ablassbriefe sollten den Gläubigen einen dem Geldbetrag entspre-
chenden Erlass zeitlicher Sündenstrafen im Fegefeuer für sie oder für
bereits gestorbene Angehörige bescheinigen. Genau ein Jahr vor dem
Thesenanschlag in Wittenberg predigte Luther erstmals öffentlich ge-
gen die Ablasspraxis. Im Sommer 1517 las er die vom Mainzer Erzbi-
schof Albrecht verfasste Instructio Summarium, eine Anweisung für
die im Land umherreisenden Ablassprediger. Mit einem Teil dieser
Einnahmen wollte der Erzbischof seine Schulden bei den Fuggern be-
zahlen. Diese hatten ihm sein Kurfürstenamt finanziert. Dazu sandte
er den Ablassprediger Johann Tetzel nach Sachsen.350

Am 4. September 1517 stellte Luther zunächst 97 Thesen vor, um
einen Disput über die scholastische Theologie unter seinen Mitdozen-
ten anzuregen. Im Oktober verfasste er weitere 95 Thesen, die direkt
auf den Ablass Bezug nahmen, schickte sie in einem Brief an Albrecht
und verbreitete sie unter Anhängern. Philipp Melanchthon zufolge soll
er diese Thesen am 31. Oktober am Hauptportal der Schlosskirche in
Wittenberg angeschlagen haben. Der Thesenanschlag wurde lange Zeit
als Legende ohne historisches Fundament betrachtet, gilt jedoch nach
der Entdeckung einer handschriftlichen Notiz von Georg Rörer, Lu-
thers langjährigem Sekretär, im Jahr 2006 wieder als wahrscheinlicher.
Fest steht allerdings, dass die Ablassthesen schon vor ihrem möglichen
Anschlag an der Kirchentür bekannt waren und kursierten und von
den Gelehrten diskutiert wurden, sodass der Aushang nicht erst als
Anlass der ablasstheologischen Diskussion angesehen werden kann,
sondern allenfalls bereits auf deren Höhepunkt stattfand.

Die Thesen fanden großen öffentlichen Widerhall, der die Refor-
mation auslöste.351 Luther protestierte darin weniger gegen die Finanz-
praktiken der römischen Kirche, die auch vielen Fürsten und Bürgern

349 Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-
chern, Berlin 1995, S. 28

350 Dömer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reiseführer, Holzger-
lingen 2008, S. 37

351 Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008, S. 49

11 Martin Luther und die Reformation

150

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


missfielen, als gegen die im Ablasslösen zum Ausdruck kommende
verkehrte Bußgesinnung. Der Ablasshandel war für ihn nur der Anlass,
um der allgemeinen Forderung einer grundlegenden Reform der gan-
zen Kirche „an Haupt und Gliedern“ Ausdruck zu verleihen. Dabei
griff er den Papst noch nicht direkt an, sondern wähnte ihn – zumin-
dest rhethorisch – noch auf seiner Seite. Allerdings sah er die Funktion
des Petrusnachfolgers beim Nachlass der Sündenstrafen nur in der
Fürbitte für die Gläubigen und sprach ihm damit die verbindliche
Schlüsselgewalt ab, die den Gläubigen nach der schultheologischen
Ablasslehre letzte Gewissheit über die Aufhebung jenseitiger Sünden-
strafen verschaffen sollte. Verständlich waren die Ablassthesen nur
dem gelehrten Fachpublikum, das die Feinheiten der theologischen
Debatten um die Wirkweise des Ablasses kannte. Für die breitere Be-
völkerung verfasste Luther 1518 den in einfacher und verständlicher
Weise abgefassten Sermon von dem Ablass und Gnade.352

Albrecht von Mainz, inzwischen zum Kardinal kreiert, zeigte Lu-
ther daraufhin in Rom an. Tetzel reagierte mit Gegenthesen auf die
Disputationsreihe vom September, bei der ihn der Ingolstädter Theo-
loge Johannes Eck unterstützte. Im April 1518 durfte Luther im Auf-
trag von Staupitz vor der Augustinerkongregation in der Heidelberger
Disputation seine Theologie erläutern. Hier grenzte er die exklusive
Relation von Gnade zum Glauben scharf gegen Aristoteles und die
menschliche Willensfreiheit ab. Er gewann eine Reihe von Anhängern,
die später zu Reformatoren wurden, darunter Martin Bucer, Erhard
Schnepf, Johannes Brenz, Sebastian Franck. Im August berief die Uni-
versität Wittenberg außerdem Philipp Melanchthon, der bald Luthers
engster Freund und Schüler wurde.

Im Juni 1518 hatte die Kurie Luther nach Rom vorgeladen, um die
Gefahr der Häresie in einem Verfahren zu untersuchen.353 Noch vor
dem Termin wurde die Anklage auf notorische Häresie geändert: Spit-
zel in Luthers Wittenberger Vorlesungen hatten ihn mit gefälschten
Thesen denunziert. Er ersuchte aus gesundheitlichen Gründen um
eine Anhörung auf deutschem Gebiet, wobei er sich auf die Gravamina

352 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 21
353 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-

thergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 44

11 Martin Luther und die Reformation

151

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


deutscher Nation berief. Der sächsische Kurfürst Friedrich der Weise,
der ihn ausliefern sollte, unterstützte ihn dabei.

Damit wurde Luthers Prozess in politische Interessen verwickelt:
Papst Leo X. brauchte den Kurfürsten für die anstehende Kaiserwahl
und gab seinem Einwand im August 1518 daher statt. Kardinal
Thomas Cajetan sollte Luther beim Reichstag zu Augsburg verhören.
Vom 12. bis 14. Oktober 1518 sprach Luther dort vor. Er weigerte sich
zu widerrufen, wenn er nicht aus der Bibel heraus widerlegt würde.
Für Cajetan war er damit als Häretiker überführt und hätte ausgelie-
fert werden müssen. Doch Friedrich lehnte dies weiterhin ab. Luther
entzog sich der drohenden Verhaftung in der Nacht vom 20. zum
21. Oktober 1518 durch Flucht aus Augsburg.

Im Januar 1519 starb Kaiser Maximilian I. er hatte seinen Enkel,
den spanischen König Karl I., als Nachfolger vorgesehen.354 Der Papst
wollte dies verhindern, da er wegen Karls Besitztümern in Italien eine
Umklammerung des Kirchenstaates fürchtete. Deshalb ließ er Luthers
Prozess zunächst ruhen und beauftragte Karl von Miltitz, den Kurfürs-
ten für eine friedliche Lösung zu gewinnen. Der römische Gesandte
erreichte, dass Luther sich zum Schweigen verpflichtete.

Während der Verfahrenspause stellte Eck Thesen für ein Streitge-
spräch mit Luthers Wittenberger Dozentenkollegen Andreas Boden-
stein (genannt Karlstadt) auf. Sie richteten sich so klar gegen Luther,
dass dieser sein Schweigen brach und vom 4. bis 14. Juli 1519 persön-
lich an der Leipziger Disputation teilnahm. Dort spitzte Eck den Kon-
flikt auf die Frage der Papstautorität zu; Luther wagte die These, der
Papst sei erst seit 400 Jahren– dem Decretum Gratiani, das päpstliches
mit kanonischem Recht gleichstellte– Führer der Christenheit.355

Eck versuchte Luther als Anhänger des 100 Jahre zuvor als Häreti-
ker verbrannten Jan Hus zu überführen; Luther warf Rom im Gegen-
zug die Abspaltung der Ostkirche vor.356 Er ordnete das Konzil von
Konstanz der Autorität der Heiligen Schrift unter. Dieses hatte das Ne-
beneinander von drei Päpsten zwar beendet, dabei jedoch die Autori-

354 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,
S. 112

355 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, München 2010, S. 26
356 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447–

482., hier Sp. 450

11 Martin Luther und die Reformation

152

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tätsfrage – Konzil oder Papst – nicht geklärt. In diesem Kontext fiel
Luthers Satz: „Auch Konzile können irren.“ Damit stellte er die indivi-
duelle Gewissensfreiheit im Hören auf die Bibel über autoritative Kon-
sensentscheidungen der Bischöfe. Dies war faktisch der Bruch mit der
katholischen Kirche.

Nachdem Karl am 28. Juni 1519 zum Kaiser gewählt worden war,
nahm die Kurie Luthers Prozess wieder auf. Nach einem weiteren er-
gebnislosen Verhör vor Cajetan erließ der Papst am 15. Juni 1520 die
Bannbulle Exsurge Domine. Sie verdammte 41 aus dem Zusammen-
hang gerissene und teilweise verdrehte Sätze Luthers ohne Begrün-
dung und Widerlegung, setzte ihm eine Frist von 60 Tagen zur Unter-
werfung und drohte ihm den Kirchenbann (Ausschluss) an.

Dennoch widmete Luther im Oktober 1520 Papst Leo seine Schrift
Von der Freiheit eines Christenmenschen und appellierte an ein neues
Konzil.357 Am 10. Dezember aber vollzog er den endgültigen Bruch,
indem er auf Verbrennungen seiner Bücher mit der Verbrennung der
Bulle sowie einiger Schriften der Scholastik und des kanonischen
Rechts vor dem Wittenberger Elstertor antwortete. Daraufhin wurde er
am 3. Januar 1521 mit der Bannbulle Decet Romanum Pontificem ex-
kommuniziert.358

Dies und seine reformatorischen Hauptschriften machten Luther
im ganzen Reich bekannt.359 Der Buchdruck, die allgemeine soziale
Unzufriedenheit und politische Reformbereitschaft verhalfen ihm zu
einem außergewöhnlichen publizistischen Erfolg: Bis zum Jahresende
waren bereits 81 Einzelschriften und Schriftsammlungen von ihm er-
schienen, vielfach in andere Sprachen übersetzt, in insgesamt 653 Auf-
lagen. In vielen Ländern regten sich ähnliche Reformbestrebungen, die
sehr stark von den politischen Spannungen zwischen Fürstentümern
und Zentralmächten bestimmt wurden. Kurfürst Friedrich der Weise
erreichte durch zähes Verhandeln, dass Luther seine Position vor dem
nächsten Reichstag nochmals erläutern und verteidigen durfte. Das

357 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447–
482.hier Sp. 451

358 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, München 2010, S. 38
359 Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.

München 2012, S. 71

11 Martin Luther und die Reformation

153

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


zeigt den Niedergang der mittelalterlichen Macht von Papst und Kai-
ser: Karl V. war der letzte Kaiser, den ein Papst krönte. 360

Der Reichstag zu Worms war eine von Karl V. 1521 als Reichstag
einberufene Zusammenkunft des Kurfürstenrats, des Reichsfürstenrats
und des Städterats.361 Hauptthemen waren die Einsetzung eines
Reichsregiments zur Verwaltung des Reichs und die für die Verteidi-
gung wichtige Reichsmatrikelordnung, insbesondere angesichts der
türkischen Bedrohung. Gleichzeitig vereinbarten Karl V. und sein Bru-
der Ferdinand eine Abgrenzung ihrer jeweiligen Besitzungen und leg-
ten damit den Grundstein zur Teilung des Hauses Habsburg in eine
spanische und eine österreichische Linie. Im Rahmen des Reichstags -
wenn auch nicht vor diesem selbst - erschien auch Martin Luther, der
anschließend geächtet wurde.362

Der Reichstag wurde am 27. Januar eröffnet. Er endete mit dem
Reichsabschied vom 26. Mai 1521. Kaiser Karl V. hielt sich seit dem
28. November 1520 in der Stadt auf. Die Einquartierungen der Teil-
nehmer am Reichstag und ihres Gefolges waren mit Belastungen der
Bürger verbunden. In der Stadt war „alles wüst und wild“, oft hätten
drei oder vier Menschen am Tag ihr Leben eingebüßt, berichtet der
Zeitzeuge Dietrich Butzbach am 7. März.363 Die Fastenzeit wurde
ignoriert, Prostitution gab es, es wurde Stechen gepflegt und manche
tranken sich am starken Wein zu Tode. Der päpstliche Nuntius, Hie-
ronymus Aleander, war am Tage seines Lebens nicht mehr sicher,
nachdem er am 13. Februar Maßnahmen gegen Martin Luther gefor-
dert hatte. Ein gewaltsames Eingreifen des Reichsritters Franz von Si-
ckingen schien möglich. Die Stimmung in der Wormser Bevölkerung
war pro-lutherisch. Eine von Lutheranern errichtete Druckerei brachte
kirchenfeindliche Werke, Schriften Ulrich von Huttens und Pamphlete
unter das Volk.

Ein Reichsregiment unter Vorsitz Ferdinands (1503–1564), des
Bruders Karls V., das den Kaiser während seiner Abwesenheit vertre-

360 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 52

361 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken
des Reformators veränderte, Hamburg 2010, S. 10

362 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 22
363 Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008, S. 84

11 Martin Luther und die Reformation

154

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ten sollte, wurde eingesetzt. Dieses wurde auf Grund der Forderung
deutscher Fürsten einerseits eingesetzt als Bedingung für seine Wahl
zum Römischen König, und so musste er die erneute Einberufung des
Gremiums in seiner Wahlkapitulation zugestehen. Andererseits musste
der Kaiser ein solches einsetzen, weil er auch spanischer König war
und zudem über ein Reich gebot, in dem die „Sonne nie unterging“.
Daher war abzusehen, dass er häufig abwesend sein würde.

Gleichzeitig wurde zwischen Karl und Ferdinand zum ersten Mal
eine Teilung der beiden Länder Spanien für Karl und Österreich für
Ferdinand beschlossen (Wormser Vertrag vom 28. April 1521).364 Der
Hausvertrag umfasste die Erbfolge in Niederösterreich und Inneröster-
reich zugunsten Ferdinands, in einer (vorerst geheimgehaltenen) Ab-
machung im Jahr darauf (Brüssel 1522) wurde das auch auf Tirol,
Württemberg und die Vorlande erweitert, womit sich die habsburgi-
sche Herrschaft Österreich in seiner weiteren Gestalt konsolidierte.
Diese Abmachung gilt auch als mögliches Datum für die Trennung der
österreichischen Habsburgerlinie von den spanischen Habsburgern.
Die spätere Übernahme der Kaiserwürde durch die Österreicher, die
(mit einer kurzen Unterbrechung) bis zum Ende des Reichs 1806 an-
hielt, war die Folge dieser Regelung.365

Am 17. April 1521 stand Luther vor dem Reichstag zu Worms,
wurde vor den versammelten Fürsten und Reichsständen verhört und
letztmals zum Widerruf aufgefordert. Nach einem Tag Bedenkzeit und
im Wissen, dass dies seinen Tod bedeuten könne, lehnte er ab.366

Darauf verhängte der Reichstag am 26. Mai 1521 das auf den
8. Mai rückdatierte, vom Kaiser gezeichnete Wormser Edikt über ihn:
Es verbot unter Berufung auf die Bannbulle des Papstes im gesamten
Reich, Luther zu unterstützen oder zu beherbergen, seine Schriften zu
lesen oder zu drucken, und gebot, ihn festzusetzen und dem Kaiser zu
überstellen. Die Reichsacht wurde den Ständen jedoch erst nach dem
offiziellen Reichstag mitgeteilt, so dass ihre Rechtsgültigkeit vielfach
bestritten wurde. Auch so hätte jeder Luther töten können, ohne dafür

364 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447–
482.hier Sp. 451

365 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 55

366 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 34

11 Martin Luther und die Reformation

155

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


belangt zu werden: Er war nunmehr „vogelfrei“. Gemäß der Zusage an
seinen Kurfürsten erhielt er freies Geleit. Später bereute Karl V. diese
Zusage, weil die folgende Reformation die Einheit seines Reiches zer-
störte.367

Der Geächtete wurde am Abend des 4. Mai 1521 auf dem Heim-
weg nahe Schloss Altenstein in Bad Liebenstein von Friedrichs Solda-
ten heimlich entführt und auf der Eisenacher Wartburg festgesetzt, um
ihn der Gefahr zu entziehen.368

Auf der Wartburg blieb Luther bis zum 1. März 1522 inkognito als
„Junker Jörg“. Auf Anraten Melanchthons übersetzte er im Herbst
1521 das Neue Testament in nur elf Wochen ins Deutsche. Als Vorlage
diente ihm ein Exemplar der griechischen Bibel des Erasmus von Rot-
terdam, zusammen mit dessen eigener lateinischen Übersetzung sowie
der Vulgata. Eine erste Auflage des Neuen Testamentes erschien im
September 1522 („Septembertestament“).369 1523 erschien Luthers
erste Teilübersetzung des Alten Testaments; beide zusammen erlebten
bis 1525 bereits 22 autorisierte Auflagen und 110 Nachdrucke, so dass
rund ein Drittel aller lesekundigen Deutschen dieses Buch besaß. 1534
übersetzte Luther das übrige Alte Testament aus damals wiederent-
deckten Handschriften der Masoreten; beide Testamente zusammen –
einschließlich der Apokryphen – bilden die berühmte Lutherbibel.370

Protestanten verwenden die Lutherbibel nach mehreren revidier-
ten Neuauflagen bis heute; die bislang letzte Revision stammt von
1984. Sie ist eine wichtige Basis der Kirchenmusik: Viele Kompositio-
nen verwenden Luthers Textfassung für Choräle, Kantaten, Motetten
und so weiter.

In Wittenberg predigte Karlstadt inzwischen für weitreichende
Gottesdienstreformen: gegen die Klöster, Opfergebete, Bilder in Kir-
chen und für das Abendmahl mit dem Laienkelch.371 Ab 1522 setzte

367 Leppin, V.: Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 23
368 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken

des Reformators veränderte, Hamburg 2010, S. 24
369 Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Mönch und Ehemann,

München 1999, S. 75
370 Graf von Krockow, C.: Porträts berühmter deutscher Männer: Von Martin Luther

bis zur Gegenwart, München 2001, S. 11–56, hier S. 19
371 Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Bände, Neuhausen-Stuttgart

1996, S. 37

11 Martin Luther und die Reformation

156

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


der Stadtrat die Neuerungen um und beschloss Maßnahmen gegen Ar-
mut und Unzucht, wie sie Luther in seinen Schriften von 1520 vorge-
schlagen hatte. Doch die Tumulte ebbten nicht ab: Viele Nonnen und
Mönche verließen in Sachsen die Klöster. Die Zwickauer Propheten,
die unter dem Visionär Nikolaus Storch und dem Lutherschüler
Thomas Müntzer gegen die Kindertaufe vorgingen und deshalb aus
Zwickau ausgewiesen worden waren, verschärften die Unruhe.

Daraufhin folgte Luther dem Hilferuf der Stadtväter und kehrte im
März nach Wittenberg zurück. Mit den acht Invokavitpredigten über-
zeugte er die Bürger binnen einer Woche von maßvolleren Refor-
men.372 Die Liebe, nicht äußere Dinge seien entscheidend; Bilderbesei-
tigung sei unnötig, da Bilder nicht schadeten. Bis auf die Opfergebete
ließ er die römische Messordnung unverändert, führte daneben jedoch
das evangelische Abendmahl ein. Sogar die im Vorjahr vom Rat verbo-
tene Fronleichnamsprozession ließ er 1522 zunächst wieder wie früher
stattfinden. Nachdem der alte Stadtpfarrer Simon Heins Anfang Sep-
tember 1523 gestorben war, wurde Johannes Bugenhagen auf Luthers
Empfehlung um den 25. Oktober 1523 vom Rat der Stadt und den
Vertretern der Gemeinde Wittenberg als Stadtpfarrer an der Stadtkir-
che gewählt. Damit kehrte Ruhe ein, und Karlstadt verließ die Stadt.
Am 9. Oktober 1524 gab Luther seine Lebensform als Mönch auf.373

Mit Luthers Abgrenzung von den „Schwärmern“ fiel eine Vorent-
scheidung für den Verlauf der Reformation: Der radikale Bruch mit
katholischen Gottesdienstformen blieb ebenso aus wie gleichzeitige
tiefgreifende Sozialreformen. Dafür erfuhr Luther nun Unterstützung
der Böhmischen Brüder und der Utraquisten (gemäßigten Hussiten).
Diese bewahrten unter seinem Einfluss ihre hussitische Tradition. Am
29. Oktober 1525 hielt er die erste deutsche Messe ab. Ab Weihnachten
wurde sie in Wittenberg üblich. Im folgenden Jahr veröffentlichte Lu-
ther eine Gottesdienstordnung.374

Nach dem Massaker an etwa 5000 aufständischen Bauern bei
Frankenhausen (1525) verlor die Reformation ihren Charakter als
Volksbewegung und wurde zur Angelegenheit der Landesfürsten, die

372 Leppin, V.: Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 33
373 Dömer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reiseführer, Holzger-

lingen 2008, S. 32
374 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 30

11 Martin Luther und die Reformation

157

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


aus der Niederlage der Bauern gestärkt hervorgingen. Konsequenz der
Zwei-Reiche-Lehre wäre ein völliger Neuaufbau der Kirche auf alleini-
ger Basis der reformatorischen Theologie gewesen. Luther hielt jedoch
wie die meisten Zeitgenossen eine konfessionelle Vielfalt innerhalb ei-
nes Territoriums für undurchführbar und empfahl Andersgläubigen
auszuwandern.375 Da sich in deutschsprachigen Gebieten zunächst
kein katholischer Bischof der Reformation anschloss und eine willkür-
liche Ausgrenzung Andersgläubiger für Luther von Gott verbotene
Amtsanmaßung war, bat er 1525 den sächsischen Kurfürsten darum,
als herausragendes Mitglied der Kirche deren Visitation, also die Über-
prüfung des Klerus auf Glaubenstreue und Amtsführung im Sinne des
Evangeliums, anzuordnen. Dieses pragmatische und situationsbeding-
te Notkonzept wurde in evangelischen Gebieten bald zur Regel und
begünstigte dort die Entwicklung zu konfessionellen Landeskirchen,
die von den Landesfürsten geschützt, aber auch gelenkt und abhängig
waren.376

Als die katholischen Reichsstände 1529 auf dem zweiten Reichstag
zu Speyer die Aufhebung der bisherigen partiellen Duldung der Evan-
gelischen durchsetzten, legten die evangelischen Stände (fünf Fürsten-
tümer und 14 Städte aus Oberdeutschland) die Protestation zu Speyer
ein. Seitdem nennt man die evangelischen Christen auch Protestanten.
Beim folgenden Reichstag zu Augsburg 1530 wollten Luthers Anhän-
ger den protestantischen Glauben reichsrechtlich anerkennen lassen.
Dazu verfasste Melanchthon das protestantische Glaubensbekenntnis,
die „Confessio Augustana“, die Kaiser Karl auf dem Augsburger
Reichstag überreicht und schließlich von ihm geduldet wurde. Luther
konnte als Geächteter nicht daran teilnehmen und unterstützte seine
Anhänger von der Veste Coburg aus, kritisierte aber auch einige der
Kompromissformeln Melanchthons als zu entgegenkommend.

Nach dem Augsburger Reichstag trat Luther nur noch als Seelsor-
ger und Publizist hervor.377 Er hielt bis 1545 Vorlesungen in Witten-
berg, ab 1535 fast ausschließlich über die Schöpfungsgeschichte. Mit

375 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, München 2010, S. 58
376 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken

des Reformators veränderte, Hamburg 2010, S. 38
377 Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Bände, Neuhausen-Stuttgart

1996, S. 47

11 Martin Luther und die Reformation

158

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


verschiedenen Stellungnahmen zu theologischen und politischen Ein-
zelfragen versuchte er zudem weiterhin, den Fortgang der Reformation
zu beeinflussen, jedoch mit weit weniger direkter Wirkung.378

In den Türkenkriegen (1521–1543) benutzte Luther die Gefahr der
osmanischen Expansion zunächst für seine kirchenpolitischen Zwecke.
Er erklärte, dass es zunächst gelte, den „inneren Türken“, also den
Papst zu besiegen, bevor man sich daran machen könne, gegen den
Großtürken von Istanbul loszuschlagen, die er beide für Inkarnationen
des Antichristen hielt. Als die Gefahr mit der Belagerung Wiens durch
die Truppen Sultan Süleymans 1529 auch Mitteleuropa betraf, diffe-
renzierte er seine Haltung.379

In seiner Schrift Vom Kriege wider die Türken erläuterte er, dass
der Papst den Türkenkrieg bisher nur als Vorwand zum Kassieren von
Ablassgeldern benutzt habe.380 Die Misserfolge in der Abwehr der os-
manischen Expansion erklärte er mit seiner Zwei-Reiche-Lehre: Es sei
nun einmal nicht Aufgabe der Kirche, zu Kriegen aufzurufen oder sie
selbst zu leiten – dies eine deutliche Anspielung auf den ungarischen
Bischof Pál Tomori, der als einer der Kommandanten für die verhee-
rende Niederlage von Mohacs verantwortlich war. Für die Verteidi-
gung gegen die Türken sei allein die weltliche Obrigkeit zuständig, der
jeder Mensch Gehorsam schulde, die mit dem Glauben jedoch nichts
zu tun habe. Mit dieser Argumentation war jede Vorstellung von
einem Kreuzzug gegen die Osmanen unvereinbar. Den Krieg gegen die
Türken selbst rechtfertigte Luther als Verteidigungskrieg und mahnte
zu gemeinsamem Handeln.381

Diese rigide Trennung von geistlichen und weltlichen Zuständig-
keiten hob Luther wenige Monate später wieder auf, als er im Herbst
1529 in seiner Heerpredigt wider die Türken als Feinde Christi und es-
chatologische Vorzeichen des bevorstehenden Jüngsten Gerichts hin-
stellt und es zur Aufgabe gerade der Christen erklärt, „getrost dreinzu-
schlagen“. Mit diesen entschiedenen Tönen wollte er Vorwürfen den

378 Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Mönch und Ehemann,
München 1999, S. 38

379 Leppin, V.: Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 77
380 Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-

chern, Berlin 1995, S. 67
381 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 97

11 Martin Luther und die Reformation

159

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Boden entziehen, er habe sich durch Untergraben der Einheit des
Christentums zum Handlanger der Türken gemacht.

So befürwortete er gegen seinen Grundsatz „Ketzer verbrennen ist
wider den Willen des Heiligen Geistes“ (1519) die Verfolgung der Täu-
ferbewegung. 1535 beendeten katholische und evangelische Fürsten
gemeinsam das Täuferreich von Münster. 1543 erschien Von den Jüden
und jren Lügen, 1545 Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet.

Trotz eines schon länger währenden Herzleidens reiste Luther im
Januar 1546 über Halle nach Eisleben, um einen Streit der Grafen von
Mansfeld zu schlichten. Er starb am Zielort am 18. Februar 1546. Das
heutige Haus Andreaskirchplatz 7 wird als sein Sterbehaus bezeichnet,
gilt aber nach letzten Forschungen nicht mehr als der historische Ort,
an dem Luther verstarb – das wirkliche Sterbehaus war vermutlich das
Stadtschloss (Markt 56), in dem sich heute das Hotel „Graf von Mans-
feld“ befindet.382 Sein Leichnam wurde nach Wittenberg überführt
und am 22. Februar in der Schlosskirche beigesetzt. Vormund seiner
Kinder wurde sein treuer Anhänger und Freund, der Arzt Matthäus
Ratzenberger383.

Luthers komplexe Theologie wird systematisch oft mit dem vierfa-
chen Sola/Solus zusammengefasst:384

– solus Christus: „Allein Jesus Christus“, der wahre Mensch und wah-
re Gott, schaffe durch seine stellvertretende Hingabe am Kreuz ein
für alle Mal des Glaubenden Rechtfertigung und Heiligung, die
ihm im mündlichen Evangelium und im Sakrament des Abend-
mahls zugeeignet werde. Dies ist der tragende Grund der übrigen
drei Prinzipien:

– sola gratia: „Allein durch Gnade“ ohne jedes eigene Zutun werde
der Mensch von Gott gerechtfertigt.

– sola fide: „Allein durch den Glauben“, die geschenkte (nicht geleis-
tete) Annahme Jesu Christi, komme unser Heil zustande.

– sola scriptura: „Allein die Heilige Schrift“ sei die Quelle diesen
Glaubens an und Wissens von Gott und daher der kritische Maß-

382 Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-
chern, Berlin 1995, S. 98

383 Beutel, A. (Hrsg.): Luther Handbuch 2. Auflage, Tübingen 2010, S. 26
384 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 77

11 Martin Luther und die Reformation

160

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


stab allen christlichen Redens und Handelns. Sie sei aber von ihrer
„Mitte“ Jesus Christus her kritisch zu beurteilen.

Schon in seinen Randbemerkungen zu Augustin und Petrus Lombar-
dus (1509/10) betont Luther gegen die Scholastik, aber noch mit dem
Ockhamismus den Gegensatz zwischen Glauben und Wissen und die
Autorität der Bibel gegenüber der kirchlichen Tradition. Er grenzt
Glauben von einem menschlichen habitus ab und betont seine Identi-
tät mit Hoffnung und Liebe, so dass er nicht neben unrechtem Han-
deln (Sünde) bestehen könne.

Indem Luther die menschliche Antwort auf Gottes Wort radikali-
siert, wird ihm Gottes Gerechtigkeit selbst zum Problem.385 Obwohl er
alle damaligen theologischen Denkschulen genau kennt, legt er die Bi-
bel in seiner ersten Psalmenvorlesung (1512/13) fast ohne scholasti-
sche Begriffe aus und grenzt ihren Wortlaut gegen die überkommenen,
besonders die aristotelischen Deutungsmuster ab. Dabei fasst er den
Wortsinn des Bibeltextes unmittelbar als Hinweis auf Christus auf:
Christus selbst ist für ihn der Ausleger der Psalmen, der Geist in allen
Buchstaben, der Grundtext, der sich selbst mitteilt und Glauben an ihn
schafft.386

Der Mensch könne sein Dasein nur entweder aus dem Gesetz oder
dem Glauben, dem Sichtbaren oder dem Unsichtbaren, der sinnlichen
Wahrnehmung oder dem Von-Gott-erkannt-Sein heraus verstehen.387

Das, was Menschen aus dieser wahrnehmbaren Welt heraus für das
höchste, göttliche Wesen halten, könne im Angesicht Jesu Christi nur
der Gipfel ihrer Selbstgerechtigkeit und Heuchelei sein. Eine Vermitt-
lung ist undenkbar.388 Die theologia crucis (Gottes aktuelles Urteil im
Gekreuzigten) und die theologia gloriae (der zum Eigenruhm mensch-
lichen Erkenntnisvermögens geschaffenen Gottesbegriff der aristoteli-
schen Metaphysik) schließen einander unbedingt aus (Römerbriefvor-
lesung 1515; Heidelberger Disputation 1518).

385 Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.
München 2012, S. 39

386 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, München 2010, S. 83
387 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,

S. 113
388 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken

des Reformators veränderte, Hamburg 2010, S. 47

11 Martin Luther und die Reformation

161

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Mit der Schrift An den christlichen Adel deutscher Nation von des
christlichen Standes Besserung (deutsch) rief Luther die Fürsten auf, die
Reformation praktisch durchzuführen, weil die Bischöfe darin versagt
hätten.389 Denn die „Romanisten“ stellten die kirchliche Obrigkeit
über die weltliche und behaupteten, nur der Papst dürfe die Bibel aus-
legen und ein Konzil einberufen. Bildung solle allen zugänglich sein,
nicht nur dem Klerus. Zölibat und Kirchenstaat sollten abgeschafft,
das Zinsnehmen eingeschränkt und das Betteln zugunsten einer gere-
gelten Armenfürsorge verboten werden.390

Der Mensch könne sein Dasein nur entweder aus dem Gesetz oder
dem Glauben, dem Sichtbaren oder dem Unsichtbaren, der sinnlichen
Wahrnehmung oder dem Von-Gott-erkannt-Sein heraus verstehen.391

Das, was Menschen aus dieser wahrnehmbaren Welt heraus für das
höchste, göttliche Wesen halten, könne im Angesicht Jesu Christi nur
der Gipfel ihrer Selbstgerechtigkeit und Heuchelei sein. Eine Vermitt-
lung ist undenkbar.392

Die Schrift Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche (latei-
nisch) reduziert die sieben katholischen Sakramente auf jene drei, die
Jesus im NT selbst eingesetzt habe: Taufe, Abendmahl und Buße
(Beichte).393 Bahnbrechend war vor allem die theologische Begrün-
dung: Jesu eigenes, gepredigtes Wort vermittelt das Heil. Die Sakra-
mente veranschaulichen seine Zusage und dienen ihrer Vergewisse-
rung, fügen ihr aber nichts hinzu.

Luthers Schrift Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520)
fasst die „evangelische Freiheit“ eines Christen in Anlehnung an Pau-
lus von Tarsus in zwei Sätzen dialektisch zusammen: „Ein Christ ist ein
freier Herr über alle Dinge und niemandem untertan – durch den

389 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 38
390 Dünnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985, S. 12
391 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,

S. 113
392 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken

des Reformators veränderte, Hamburg 2010, S. 47
393 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,

S. 87

11 Martin Luther und die Reformation

162

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Glauben. – Ein Christ ist ein dienstbarer Knecht aller und jedermann
untertan – durch die Liebe.“394

Das Werk Luthers gehört zu seinen bedeutendsten Schriften zur
Reformationszeit. Die Denkschrift widmete Luther seinem Freund
Hieronymus Mehlpfordt (Hermann Mühlpfordt), dem Bürgermeister
der Stadt Zwickau in Sachsen.

Anlass für die Schrift war die gegen Martin Luther gerichtete
päpstliche Bannbulle. Der Kammerherr Karl von Miltitz aus Sachsen
versuchte im Streit zwischen Luther und dem Papsttum zu vermitteln,
indem er einen Sendbrief an Papst Leo X. schrieb und ihm die ins La-
teinische übersetzte Denkschrift hinzufügte. Im Mittelalter galt das
Christentum als heilige Ordnung, welche jedem Menschen einen festen,
von Gott vorbestimmten Platz zuordnete.395 Die Kirche als Ganzes
hatte zwar laut dem Evangelium die Freiheit, diese Ordnung im We-
sentlichen nach eigenem Gutdünken festzulegen (im Gegensatz zur
Bindung an ein detailliertes göttliches Gesetz, wie es das Judentum
kannte). Der einzelne Mensch aber hatte sich in diese Ordnung einzu-
fügen. Nur durch die Einfügung in die Ordnung und die Erfüllung
vielfältiger, von der Kirche definierter formaler Pflichten hatte der
Christ gemäß der bis dahin verbindlichen Rechtfertigungslehre Teil
am Heil Christi – für Luther allerdings eine Sinnverfehlung der Religi-
on: „Wenn du nun aus lauter guten Werken beständest bis auf die Fer-
sen, so wärst du trotzdem nicht rechtschaffen und gäbest Gott darum
noch keine Ehre und erfülltest also das allererste Gebot nicht“.396 Da-
mit wirke Religion der individuellen irdischen Freiheit direkt entgegen
und verweise lediglich auf ein jenseitig besseres, gerechtfertigtes Leben
bei Gott.

Martin Luther setzte dieser Sichtweise radikal die den Schriften
des Paulus entnommene Auffassung entgegen, dass der Christen-
mensch gerade im Hier und Jetzt frei sein müsse.397 Luther begründet

394 Zitelmann, A.: „Widerrufen kann ich nicht“. Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999, S. 19ff

395 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 39
396 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der

Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 29
397 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,

S. 138

11 Martin Luther und die Reformation

163

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dies damit, dass der Mensch nicht durch Taten, sondern allein durch
den Glauben gerechtfertigt sei. Allerdings hatte auch Paulus christli-
chen Sklaven dazu geraten, sich nicht gegen (christliche) Herren zur
Wehr zu setzen (I Kor. 7, 21-24), da wahre Freiheit nur im Glauben an
Jesus Christus zu finden sei. (vgl. Joh 8, 32, 8,34 und 8,36).

Von der Freyheith eines Christenmenschen markiert eine geistesge-
schichtliche Grenze zwischen Mittelalter und Neuzeit.398 In den The-
sen postulierte er die Summe der christlichen Freiheiten. Diese stehen
nicht unabhängig nebeneinander, sondern stellen nach heutigem Ver-
ständnis eher eine Argumentationsreihenfolge dar. Der zentrale Ge-
danke besteht in einer Umkehrung der bis dahin geltenden Grundauf-
fassung der Beziehung zwischen Religion und Freiheit.

Luthers Schrift De servo arbitrio (lateinisch 1525) handelt von der
heute so genannten Prädestinationslehre.399 Dabei geht es in der Aus-
einandersetzung mit dem großen humanistischen Gelehrten Erasmus
von Rotterdam um die Lehre von der Vorherbestimmung zum Heil
und um den Willen zum Guten. Die häufig gebrauchte Übersetzung
des Titels, „Vom verknechteten Willen" lässt die Schrift seit Jahrhun-
derten wenig attraktiv erscheinen.400 So missverständlich der Titel sein
mag, Luther selbst misst der Schrift höchste Bedeutung zu. Mit dem
Thema habe Erasmus von Rotterdam die "cardo rerum", den Dreh- und
Angelpunkt der Theologie getroffen.401 Wie der ausgewiesene Luthera-
ner Klaus Schwarzwäller hervorhebt, können die Rechtfertigung solus
Christus und sola gratia, Grundlinien der Theologie, nicht gedacht
werden, ohne den unfreien Willen des Menschen zur Seligkeit.402.

Die katholische Kirche versteht die Eucharistie als Opfer, in dem
das Opfer Christi vergegenwärtigt und Gnade für die Sünden der
Menschen erwirkt wird. Luther sah im Messopfer jedoch ein erneutes
Opfer, welches neben den einmaligen Kreuzestod Christi träte.403 Seit

398 Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Mönch und Ehemann,
München 1999, S. 38

399 Zitelmann, A.: „Widerrufen kann ich nicht“. Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999, S. 25

400 Dünnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985, S. 18
401 Ebd., S. 26
402 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der

Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 58
403 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 89

11 Martin Luther und die Reformation

164

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dem Hochmittelalter war es üblich geworden, den Gläubigen nur die
Hostie, nicht aber den Kelch zu reichen. Weil schon das Sehen der
Konsekration als segensvoll galt, nahmen die mittelalterlichen Messbe-
sucher teilweise nicht an der Eucharistie teil.

Luther galt die römische Messe als „das größte und schrecklichste
Greuel“ von allen „päpstlichen Abgöttereien“.404 Für ihn war Christi
Opfer am Kreuz ein für alle Mal gültig, so dass der Pfarrer den Gläubi-
gen im Abendmahl die durch Christus erwirkte Gnade nur austeilt.
Luther führte den „Laienkelch“ ein. Er wies in seinen Katechismen die
Auffassung zurück, dass das Sakrament auch ohne den Glauben der
Empfänger Heil bewirke (ex opere operato). Entscheidend war für ihn
der Glaube an die Realpräsenz (wirkliche Gegenwart) von Christi Leib
und Blut in den Elementen von Brot und Wein aufgrund der Zusage
Christi („Das ist mein Leib– Das ist mein Blut“). Wer als Teilnehmer
am Abendmahl daran nicht glaube, empfange mit Brot und Wein nicht
die Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit, sondern das ewige
Gericht. So setze das Abendmahl den Glauben voraus, wecke ihn aber
auch.405

Weil es Luther auf den individuellen Empfang des Heils ankam,
machte er das Abendmahl neben Predigt und Lesung des Evangeliums
in deutscher Sprache zum festen Bestandteil jedes Gottesdienstes
(Deutsche Messe).406 Er verwarf die römische Transsubstantiationsleh-
re nicht, betrachtete sie aber nicht als verbindliches Dogma, sondern
kritisierte ihre Dogmatisierung beim VI. Laterankonzil (1215) als un-
biblische und für den Glauben unnötige „Sophisterei“.407 Für ihn war
das Sakrament eine besondere, sichtbare Gestalt des Wortes Gottes
(verbum visibile).

Luther führte sein Verständnis der Realpräsenz Christi in Brot und
Wein seit 1523 auch gegenüber anderen evangelischen Christen aus:
Wer das IST in Jesu Zusage „Das ist mein Leib/mein Blut“ nicht wört-

404 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S. 115f

405 Graf von Krockow, C.: Porträts berühmter deutscher Männer: Von Martin Luther
bis zur Gegenwart, München 2001, S. 11–56, hier S. 34

406 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Würdigung, Güters-
loh 2009, S. 39

407 Horst Herrmann: Martin Luther: Eine Biographie. Aufbau-Taschenbuch-Verlag,
Berlin 2003, S. 48

11 Martin Luther und die Reformation

165

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


lich verstehe, der entferne sich vom rechtfertigenden Glauben selbst.408

Dagegen vertraten Andreas Karlstadt und Ulrich Zwingli ab 1523 eine
signitative Auffassung: Brot und Wein seien nur Zeichen der leibhaften
Anwesenheit Christi im Abendmahl. Dieses sei ein reines Erinne-
rungsmahl an den einmaligen Opfertod Christi am Kreuz und nur
deshalb geistlich wirksam. Von da an entfaltete sich der innerevangeli-
sche Abendmahlsstreit bis zur direkten Begegnung Luthers und
Zwinglis im Marburger Religionsgespräch (1. bis 4. Oktober 1529).
Dabei konnten sich beide über 14 von 15 Punkten einigen. Zentrale
Differenz blieb die Auslegung von Joh 6,53-63 und damit die Ubiqui-
tätslehre.

Luther verfasste 1523 eine erste lateinische Messordnung, die For-
mula Missae et Communionis pro ecclesia Wittenbergensi, eine gereinig-
te Form der Messe.409 Erst 1526 erschien auf Drängen von Nikolaus
Hausmann die Deutsche Messe und Ordnung Gottesdiensts. Das in die-
ser Schrift enthaltene Gottesdienstformular war vor allem als Sonn-
tagsgottesdienst für die Laien gedacht, die kein Latein verstanden. Am
29. Oktober 1525 hielt Luther in Wittenberg die erste Messe in deut-
scher Sprache. Daneben war aber auch die lateinische Messe, vor allem
an Festtagen, weiterhin vorgesehen, damit die Jugend auch diese erler-
ne.410

Daneben nennt Luther eine dritte Form für eine ganz bestimmte
Gruppe von Menschen, „die ienigen, so mit ernst Christen wollen seyn
und das Euangelion mit hand und munde bekennen“.411 Dabei hat Lu-
ther wohl eine Art „Kerngemeinde“ vor Augen, die sich in privaten
Häusern trifft und Gottesdienst hält und wo die Mitglieder sich gegen-
seitig ermahnen, wenn sie untereinander Sünden begehen, ganz nach
dem Befehl Christi.412 Luthers Vorhaben mit dieser dritten Weise des
Gottesdienstes ging in die Richtung einer Integration derjenigen, die
ernsthaft nach neutestamentlichen Vorgaben leben mochten. Auch sie

408 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 100

409 Dünnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985, S. 29
410 Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.

München 2012, S. 63
411 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 100
412 Zitelmann, A.: „Widerrufen kann ich nicht“. Die Lebensgeschichte des Martin Lu-

ther, Weinheim 1999, S. 112

11 Martin Luther und die Reformation

166

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


sollten neben den anderen einen Platz in der Gemeinde haben, indem
ihre Bedürfnisse befriedigt wurden. Luther war wichtig, dass seine
Messordnungen nicht als allgemein verbindlich angesehen werden
sollten. Vielmehr sah er sie als Beispiele eines evangeliumsgemäßen
Gottesdienstes.413

Luther maß der Musik wie der Theologie höchste Bedeutung für
das Seelenheil des Menschen zu, weil sie „den Teufeln zuwider und
unerträglich sei“ und „solches vermag, was nur die Theologie sonst
verschafft, nämlich die Ruhe und ein fröhliches Gemüte.“ Er war selbst
ein geübter Sänger, Lautenspieler und Liedkomponist und kannte Wer-
ke von Komponisten wie Ludwig Senfl, Pierre de la Rue, Heinrich
Finck und Josquin Desprez. Luther sah Musik als notwendigen Teil der
schulischen und universitären Ausbildung. Jeder Schulmeister müsse
singen können und auch der angehende Pfarrer solle theoretische und
praktische Fertigkeiten in der Musik mitbringen.414 Luther wandte sich
gegen Tendenzen in der Reformationsbewegung, für ein rein innerlich-
geistiges Glaubensverständnis auf Kunst und Musik zu verzichten.

Um die Gemeinde stärker aktiv zu beteiligen, plädierte Luther für
deutsche Lieder an bestimmten Stellen des Gottesdienstes.415 Nach sei-
ner Schrift Deutsche Messe und Ordnung Gottesdiensts von 1526 sollten
deutschsprachige Gemeindelieder, sogenannte Ordinariumslieder, la-
teinische Teile der Messe ersetzen oder ergänzen Dabei wollte er nicht
nur den lateinischen Text übersetzen, sondern auch die Melodik den
Erfordernissen der deutschen Sprache anpassen: „Es muß beide, Text
und Noten, Accent, Weise und Geberbe aus rechter Muttersprache und
Stimme kommen; sonst ist Alles ein Nachahmen wie die Affen
thun.“416

Von Luther sind 36 Lieder überliefert. Wahrscheinlich verfasste er
insgesamt 45 Lieder und Gesänge und komponierte bei mindestens 20
davon auch die Melodien selbst. Bei einigen unterstützten ihn der kur-

413 Beutel, A. (Hrsg.): Luther Handbuch 2. Auflage, Tübingen 2010, S. 28
414 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Würdigung, Güters-

loh 2009, S. 24
415 Zitelmann, A.: „Widerrufen kann ich nicht“. Die Lebensgeschichte des Martin Lu-

ther, Weinheim 1999, S. 28
416 Horst Herrmann: Martin Luther: Eine Biographie. Aufbau-Taschenbuch-Verlag,

Berlin 2003, S. 49

11 Martin Luther und die Reformation

167

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


fürstliche Sangmeister Konrad Rupff und der Kantor Johann Walter.
Dabei verwendete Luther viele Formen der Übersetzung, Erweiterung
und Kontrafaktur und schuf auch freie neue Lieder und Texte. Er über-
setzte traditionelle lateinische gregorianische Hymnen und veränderte
bei Bedarf die Melodie, um sie dem Duktus der deutschen Sprache an-
zupassen. Seine eigenen dichterischen Fähigkeiten sah er dabei mit
Äußerungen wie „garstige und schnöde Poeterey“ durchaus kritisch.

Daneben verwandte er Melodien von Volks- oder Weihnachtslie-
dern sowie Studenten- oder Kirchenliedern und wandelte sie teilweise
geringfügig ab.417 Durch neue Texte wollte er damals populäre weltli-
che Lieder allmählich dem geistlichen Gebrauch widmen: „Gassen-
hauer, Reiter- und Bergliedlein christlich, moraliter und sittlich verän-
dert, damit die bösen ärgerlichen Weisen, unnützen und schandbaren
Liedlein auf der Gassen, Feldern, Häusern und anderswo zu singen,
mit der Zeit abgehen möchten, wenn man christliche, gute, nützliche
Texte und Worte darunter haben könnte.“

Die Schrift „Von den Juden und ihren Lügen“ (Januar 1543) reihte
sich ein in antijudaistische Denkmuster seiner Zeit, lieferte aber
gleichwohl neue „Argumente“ für Judenverfolgungen und Ermordun-
gen im 16. Jahrhundert.

Als Anlass dieser Schrift nannte Luther eine gegen seine Sabba-
therschrift gerichtete Dialogschrift, in der ein Jude den Glauben eines
„abwesenden“ Christen durch Umdeuten von Bibelstellen zu widerle-
gen versucht habe. Gemeint war eventuell Sebastian Münsters Schrift
Messias Christianorum et Judaeorum Hebriace & Latine (1539), die die
rabbinische Messiasvorstellung, talmudische und kabbalistische Exege-
se entfaltet und ihr nur christlich gedeutete AT-Stellen gegenüberstellt.
Luther erklärte zu Beginn, er wolle die Juden nicht mehr bekehren,
weil das unmöglich sei. Disputationen und das Erlernen ihrer Bibelex-
egese bestärkten sie erfahrungsgemäß nur in ihrem Glauben und da-
rin, Christen „an sich zu locken“. Er wolle nur noch „unseren Glauben
stärken und die schwachen Christen vor den Juden warnen“ und ihnen
die „unsinnige Narrheit“ des jüdischen Messiasglaubens beweisen.418

Dazu genüge das NT. Das „verdammte Glossieren“ (fälschende Ausle-

417 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S. 38

418 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 75ff

11 Martin Luther und die Reformation

168

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


gen) der Rabbiner sei abzuweisen. Eine rein philologische Bibelexegese
verfehle die eigentliche Aufgabe, das Christuszeugnis des AT darzu-
stellen. Das führte Luther im ersten Teil im Kontrast zu Münsters Dia-
logschrift aus. Er beschrieb zunächst den „Hochmut“ der gegenwärti-
gen Juden: Sie hielten sich aufgrund Abstammung, Beschneidung, To-
ra, Land- und Tempelbesitz für Gottes Volk, obwohl sie doch wie alle
Menschen als Sünder unter Gottes Zorn stünden.

Mit fünf AT-Stellen versuchte er dann ähnlich wie 1523, Jesu Mes-
sianität zu beweisen, beschrieb jüdische Polemik gegen ihn und die
Christen und folgerte daraus praktische Maßnahmen. Schon in die
Anfangsteile ließ er laufend damalige Stereotype einfließen: Juden sei-
en blutdürstig, rachsüchtig, das geldgierigste Volk, leibhaftige Teufel,
verstockt. Ihre „verdammten Rabbiner“ verführten die christliche Ju-
gend wider besseres Wissen, sich vom wahren Glauben abzuwenden.
Mehrmals unterstellte Luther den Juden die Bereitschaft, Brunnen zu
vergiften, Kinder wie Simon von Trient zu rauben und zu zerstückeln.
Diese Legenden, die er 20 Jahre zuvor als „Narrenwerk“ zurückgewie-
sen hatte, untermauerte er nun mit einem NT-Zitat (Mt 12,34). Gutes
täten sie aus Eigennutz, nicht Liebe, weil sie bei den Christen wohnen
müssten, mit dem Ergebnis: „Jawohl, sie halten uns in unserem eigenen
Land gefangen, sie lassen uns arbeiten in Nasenschweiß, Geld und Gut
gewinnen, sitzen dieweil hinter dem Ofen, faulenzen, pompen und
braten Birnen, fressen, sauffen, leben sanft und wohl von unserm erar-
beiteten Gut, haben uns und unsere Güter gefangen durch ihren ver-
fluchten Wucher, spotten dazu und speien uns an, das wir arbeiten und
sie faule Juncker lassen sein (…) sind also unsere Herren, wir ihre
Knechte.“419

Damit appellierte Luther an den Sozialneid der Bevölkerung und
verkehrte demagogisch die reale Lage der damaligen „Kammerknech-
te“, um deren Duldung für Schutzgeldzahlungen an die Fürsten zu be-
enden. Aber wiewohl er Juden gern eigenhändig erwürgen würde, sei
es Christen verboten, sie zu verfluchen und persönlich anzugreifen.
Die Obrigkeit, die Gott zur Abwehr des Bösen eingesetzt habe, müsse
die Christen vor den „teuflischen“ Juden schützen. Falls die Fürsten
seine Ratschläge ablehnten, müssten sie den Juden wenigstens ihre re-

419 Ebd., S. 78

11 Martin Luther und die Reformation

169

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ligiösen Stätten, Gottesdienste, Bücher und ihre Gotteslästerung ver-
bieten. Falls sich auch dieses nicht durchführen lasse, so bleibe nur, die
Juden aus den evangelischen Ländern „wie die tollen Hunde“ zu verja-
gen. Mit diesem brutalen Gewaltaufruf sprach Luther den Juden die
Menschenwürde ab, die er ihnen 1523 zugebilligt hatte.

Luther behauptete hier auch, er habe bisher nicht gewusst, dass die
Juden in ihren Schulen und Synagogen „Christum und uns belügen,
lästern, fluchen, anspeien und schänden.“420 Das bezog sich auf den
„Gebetsfrevel“, den der jüdische Konvertit Antonius Margaritha 1530
als angebliches Hauptmerkmal jüdischer Religionsausübung darge-
stellt hatte. Dessen einflussreiche Schrift „Der gantz jüdisch Glaub“
gab sich als Kompendium des Judentums, um die Christen vor angeb-
lichen christenfeindlichen Praktiken der Juden zu warnen und zu
überzeugen, dass jegliche Schutzrechte für sie eine gefährliche Illusion
seien. Jede Duldung stärke nur ihr anmaßendes Erwählungsbewusst-
sein und führe zur Knechtung der Christen und ihrer Regenten. Nur
Zwangsarbeit könne die Juden zur Erkenntnis des auf ihnen liegenden
Zornes Gottes und Jesu Christi bringen. Dies geschehe aus „Barmher-
zigkeit“, damit am Elend der Juden ihre göttliche Verwerfung auch für
die Christen aller Völker bis zum Ende der Welt anschaulich bleibe.
Luther übernahm diese Argumentation bis in die Wortwahl hinein. Er
wies die evangelischen Pfarrherrn und Prediger an, seine Ratschläge
unabhängig vom Verhalten der Obrigkeit zu befolgen, ihre Gemeinden
vor jedem Kontakt mit Juden und jeder Nachbarschaftshilfe für sie zu
warnen, ihre Regierungen ständig an ihre „Gott geschuldete“ Aufgabe
erinnern, die Juden zur Arbeit zu zwingen, ihnen das Zinsnehmen zu
verbieten und sie an aller Christentumskritik zu hindern. So verlangte
er selbst die Weitergabe und ständige Aktualisierung seiner antijüdi-
schen Schriften.421

Dahinter stand der Misserfolg seiner bisherigen exegetischen Ar-
gumentation und ein „Migrationsdruck“: Kurfürst Friedrich hatte das
Durchreiseverbot für Juden 1539 vorübergehend aufgehoben. 1541
waren sie aus Böhmen in die Nachbarregionen vertrieben worden. Zu-
dem bestärkten Margarithas und Münsters Schriften Luther, die Juden

420 Ebd.
421 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der

Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 54

11 Martin Luther und die Reformation

170

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


als aktive Feinde des Christentums zu betrachten. Daraufhin wollte er
alle evangelischen Fürsten mit allen rhetorischen Mitteln zur Vertrei-
bung der Juden und Zerstörung ihrer ökonomischen und religiösen
Existenzgrundlagen bewegen, um sie so zur Konversion zu zwingen.
Das sollte Gott zeigen, dass die Christen die angeblichen Lügen und
Gotteslästerungen der Juden, von denen er überzeugt war, nicht wis-
sentlich duldeten und daran nicht mitschuldig seien. So wollte Luther
Gottes befürchtete Strafe abwenden und seine Reformation retten, die
er damals von allen Seiten bedroht sah.

Die weitere Entwicklung der Reformation in Deutschland bietet
kein stringentes Bild. Es bildeten sich Gruppen von radikalen Refor-
mern heraus, die nicht einheitlich war.Zwar war allen (wie übrigens
auch anderen Reformatoren) eine apokalyptische Welt- und Zeitsicht
eigen, jedoch waren die Konsequenzen, die sie daraus zogen, durchaus
unterschiedlich.

Zum einen gehörten zu diesem linken Flügel die radikalen Refor-
matoren, für die hier stellvertretend Thomas Müntzer, der große Ge-
genspieler Martin Luthers, genannt werden soll. Ihre zentralen Anlie-
gen waren die radikale Reform der Kirche und im Falle Thomas Münt-
zers auch die (biblisch begründete) revolutionäre Umwälzung der poli-
tischen und sozialen Verhältnisse. Hier lagen auch die Wurzeln des
Deutschen Bauernkrieges 1524–1526. Dabei kam es auch in Thürin-
gen zur Gründung des Ewigen Rates, der die politischen und sozialen
Forderungen der Bauern durchsetzen sollte.422

Die kurz nach dem Bauernkrieg im Umfeld der Schweizer Refor-
mation entstandene Täuferbewegung verfolgte die Wiederherstellung
der neutestamentlichen Gemeinde Jesu.423 Die von ihnen ausschließ-
lich praktizierte Gläubigentaufe, die von ihren Gegnern als Wiedertau-
fe bezeichnet wurde, war nur ein Teil und – genau genommen – Folge
ihrer Ekklesiologie. Kirche war für sie die Gemeinde der Gläubigen, in
der die sozialen Schranken gefallen waren. Sie praktizierten das Pries-
tertum aller Gläubigen und wählten ihre Ältesten und Diakone auf
„demokratische“ Weise.

422 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 112
423 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Würdigung, Güters-

loh 2009, S. 24

11 Martin Luther und die Reformation

171

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Sie traten für die radikale Trennung von Kirche und Staat ein, for-
derten Religionsfreiheit nicht nur für sich und verweigerten in weiten
Teilen ihrer Bewegung den Eid. Vor allem das machte sie der Obrigkeit
verdächtig, die weniger ihre abweichenden theologischen Ansichten
als ihre Kritik an der weltlichen Obrigkeit nicht akzeptieren konnte
und deshalb zu scharfen Gegenmaßnahmen und Verfolgungen griff.
Zu ihnen gehören heute die Mennoriten, die Hutterer und die Ami-
schen.

Ganz anders positionierten sich die Münsterschen Täufer, deren
Wegbereiter – wenn auch ungewollt – Melchion Hofmann geworden
war. Die Münsteraner Täufer zeichneten sich durch einen enthusiasti-
schen und auch gewaltbereiten Chiliasmus aus, der durch die erlitte-
nen Verfolgungen entfacht worden war. Nachdem die reformatorisch-
täuferische Partei 1534 die politische Mehrheit im Münsteraner Rat er-
langt hatte, wurde die Stadt unter Bischof Franz von Waldeck mit
einem Belagerungsring größtenteils eingekesselt. In Folge radikalisier-
ten sich die Münsteraner Täufer zunehmend, die Entwicklung gipfelte
in der Etablierung eines „Königreichs von Münster“ und schließlich
der Stürmung der Stadt im Sommer 1535. Ihre Führer sahen sich als
die entscheidenden Werkzeuge und Wegebahner eines hereinbrechen-
den Reiches Gottes.

Eine vierte Gruppe innerhalb des „linken Flügels der Reformation“
bildeten die Spiritualisten, die von ihren Gegnern als Schwärmer be-
zeichnet wurden. Sie waren mit der Täuferbewegung eng verwandt
und gingen zum Teil aus ihr hervor. Sie vertraten einen stark verinner-
lichten Glauben. Ihr Ziel war es nicht in erster Linie, eine sichtbare
und verfasste Kirche zu bilden. Sie legten auch auf die äußeren Zei-
chen bzw. Sakramente wie Abendmahl und Taufe keinen großen Wert.
Sie verstanden sich als eine Art unio mystica. Zu ihren bedeutenden
Vertretern gehörten Sebastian Franck und Kaspar Schwenckfeld.

Eine weitere Gruppe der radikalen Reformation waren die refor-
matorischen Antirinitarier, für die stellvertretend Michael Servet ge-
nannt werden kann. Auch hier gab es teilweise Überschneidungen mit
der Täuferbewegung wie im Falle Adam Pastors und der Polnischen
Brüder in Polen-Litauen. In Siebenbürgen besteht bis heute die aus der
Reformation hervorgegangene Unitarische.

11 Martin Luther und die Reformation

172

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Sowohl die katholischen als auch die lutherischen und reformier-
ten Obrigkeiten verfolgten die genannten Gruppen mit großer Härte –
ohne Ansehen ihrer unterschiedlichen Zielsetzungen und Lehren. In
vielen Ländern mussten die Täufer unter Zurücklassung ihrer Habe
das Land verlassen, in anderen Fürstentümern wurden sie wegen ihrer
Überzeugungen gefangen gesetzt und gefoltert und im Extremfall so-
gar als Ketzer verbrannt oder ertränkt.

Auf dem Reichstag zu Speyer 1526 war das Wormser Edikt teilwei-
se revidiert worden, indem die Ausführung den Reichsständen über-
lassen wurde.424 Demnach konnte es jeder Fürst mit der Religion so
halten, wie er es vor Kaiser und Gott verantworten könne. Kaiser Karl
V. hob diesen Beschluss auf und wollte auf dem folgenden Reichstag in
Speyer einen neuen Beschluss in seinem Sinne herbeiführen. Auf dem
Reichstag zu Speyer am 19. April 1529 traten sechs Fürsten und vier-
zehn Freie Reichsstädte als Vertreter der protestantischen Minderheit
gegen die Verhängung der Reichsacht gegen Luther sowie die Ächtung
seiner Schriften und Lehre ein und forderten die ungehinderte Aus-
breitung des evangelischen Glaubens. Diese Protestation der Fürsten
und Städte gilt als Geburtsstunde des Protestantismus425.

Mit dem Augsburger Reichstag 1530 und dem dort dem Kaiser
überreichten Augsburger Bekenntnis trat die Reformation in eine neue
Phase ein.426 Die beiden Lager innerhalb des Protestantismus – Luthe-
raner einerseits und der Schweizer Flügel andererseits hatten sich spä-
testens seit dem Marburger Religionsgespräch 1529 positioniert – be-
gannen nun, sich bekenntnismäßig und kirchenrechtlich als Kirchen
zu verstehen und zu organisieren: Neben den schon erwähnten Gottes-
dienstordnungen und Bekenntnisschriften (letztere spielten bis zum
Ende des Jahrhunderts eine wichtige Rolle und fanden auf lutherischer
Seite 1580 ihren Abschluss im Konkordienbuch) wurden nun neue
Kirchenordnungen mithilfe oder sogar auf Anweisung der Landesfürs-

424 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Würdigung, Güters-
loh 2009, S. 39

425 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,
S. 99

426 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 29

11 Martin Luther und die Reformation

173

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ten und Stadträte verfasst und in Kraft gesetzt.427 Sie lösen für die pro-
testantischen Kirchen das jahrhundertealte kanonische Recht der mit-
telalterlichen Kirche ab und sind zugleich sichtbarer Ausdruck des lan-
desherrlichen Kirchenregiments, das in Deutschland im Prinzip
bis 1918 in Kraft blieb.

Zum theologischen Ringen um die richtige Auslegung der Bibel
traten auch bald politische Aspekte hinzu.428 Die neuen Gedanken ga-
ben den Reichsfürsten eine theologische Begründung, die von Rom
auferlegte Abgabenlast reduzieren zu können. Das Entstehen der pro-
testantischen Landeskirchen stärkte ebenfalls die Autonomie der Fürs-
tentümer. Bedeutende protestantische Territorien im Deutschen Reich
waren die Landgrafschaft Hessen, die Kurpfalz, das Kurfürstentum
Sachsen und das Herzogtum Württemberg.

Die Einladung zum Reichstag zu Augsburg war versöhnlich gehal-
ten, und die Lutheraner hatten die Hoffnung, eine gütliche Einigung
zu erzielen. Auf dem vorangegangenen Reichstag zu Speyer im Jahre
1529 war das Wormser Edikt bestätigt worden, und so stand die Refor-
mation auf rechtlich unsicherem Boden. Aus diesem Grunde beauf-
tragte Kurfürst Johann von Sachsen Philipp Melanchthon, eine Vertei-
digungsschrift der Reformation zu verfassen.429

Nach Bekanntwerden der von Johannes Eck verfassten „404 Arti-
kel“ war Melanchthons kurzgefasste Apologie indes nicht mehr ausrei-
chend, und so begann Melanchthon unter Mitarbeit von Johannes
Brenz, seine Schrift umzuformulieren: Ergebnis war die „Confessio
Augustana“. .Als Grundlage der „Confessio Augustana“ dienten die
von Luther verfassten Schwabacher Artikel, ein Bekenntnis der lutheri-
schen Reformation gegen Ulrich Zwingli, und die Torgauer Artikel.
Die Schrift ist zeitgleich sowohl auf Latein als auch auf Deutsch ver-
fasst worden, wobei es Unterschiede in den beiden Fassungen gibt.
Melanchthon arbeitete an der lateinischen Fassung stilistisch bis zur

427 Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Bände, Neuhausen-Stuttgart
1996, S. 39

428 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 39

429 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 18

11 Martin Luther und die Reformation

174

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


letzten Minute und passte den 10. Artikel über das Abendmahl in sei-
nem Sinne an.

Die deutsche Version der „Confessio Augustana“ wurde am 25. Ju-
ni 1530 Kaiser Karl V. und den Kurfürsten des Reiches vom sächsi-
schen Kanzler und Rechtsgelehrten Christian Beyer in der Kapitelstu-
be des bischöflichen Palastes vorgetragen und dem Kaiser anschlie-
ßend durch Kanzler Gregor Brück in der lateinischen Ausfertigung
übergeben.430

Aufgrund von Meinungsverschiedenheiten zum Abendmahl wa-
ren die vier oberdeutschen Städte Straßburg, Konstanz, Memmingen
und Lindau, die zum Teil Zwinglis Lehre anhingen, nicht an der „Con-
fessio Augustana“ beteiligt: Sie schrieben ihr eigenes Bekenntnis, die
Confessio Tetrapolitana (das „Vierstädtebekenntnis“), die jedoch nicht
öffentlich verlesen wurde.431 Aus diesem Grunde waren später ledig-
lich die Anhänger der „Confessio Augustana“ reichsrechtlich geschützt
und wurden durch die Bestimmungen des Augsburger Religionsfrie-
dens 1555 als gleichberechtigt neben den Katholiken geduldet.

Martin Luther, der seit 1521 exkommuniziert und mit der Reichs-
acht belegt war, hielt sich während des Reichstags in Coburg auf, stand
mit Melanchthon aber in ständigem Briefkontakt. Mit der auf latei-
nisch und deutsch verfassten Schrift sollte eine Verständigung mit den
Katholiken erreicht werden. Die katholischen Theologen Eck und Fa-
ber schrieben auf Karls Anweisungen die Confutatio, womit die „Con-
fessio Augustana“ aus Sicht der Katholiken und des Kaisers widerlegt
war. Die „Apologie der Confessio Augustana“ wurde nicht mehr ange-
nommen, und Kaiser Karl V. bestätigte das Wormser Edikt in seiner
Wirksamkeit.Die lutherischen Reichsstände schlossen sich deshalb
1531 zum Schmalkaldischen Bund zusammen.

1540 edierte Melanchthon, der die „Confessio Augustana“ zeitle-
bens auch als sein privates Werk betrachtete, an dem Änderungen vor-
zunehmen er sich jederzeit berechtigt fühlte, eine deutlich veränderte
Fassung der „Confessio Augustana“: die „Confessio Augustana Va-

430 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 15

431 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 87f

11 Martin Luther und die Reformation

175

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


riata“.432 Schon in die Druckausgaben nach 1533 hatte er sukzessive
Erweiterungen eingefügt, so beispielsweise Textpassagen aus der „Apo-
logie“ in den Text der „Confessio“ übernommen. Nach der Neuausgabe
seiner „Loci theologici“ im Jahre 1535, der ersten evangelischen Dog-
matik, der Wittenberger Konkordie von 1536, der Gründung des
Schmalkaldischen Bundes und den Schmalkaldischen Artikeln 1537
sowie den anstehenden Religionsgesprächen der Jahre 1540/41 erga-
ben sich zahlreiche Gründe für die „Fortschreibung bzw. Anpassung
der ‚Confessio Augustana‘ als grundlegende Glaubensurkunde des
Bundes“. Deswegen kann die „Confessio Augustana Variata“ nicht nur
als Privatarbeit Melanchthons, sondern zumindest für die Zeit zwi-
schen 1540 und 1561 als offizielle, amtlich verwendete Neuausgabe im
Auftrag des Bundes gelten. 1541 unterschrieb auch Calvin diese Fas-
sung der „Confessio Augustana“.

Zu Streitigkeiten innerhalb des lutherischen Lagers kam es über
die Veränderungen erst nach dem Tode Luthers (1546) im Zuge des
sich anbahnenden Konfliktes zwischen den verschiedenen Melan-
chthon-Schülern und den Gnesio-Lutheranern.433 Auf dem Naumbur-
ger Fürstentag im Jahre 1561 beschloss man deshalb, auf der unverän-
derten Fassung, der „Confessio Augustana invariata“, zu bestehen. Die-
se wurde 1580 in das Konkordienbuch aufgenommen und ist bis heute
verbindliches Bekenntnis lutherischer Kirchen und Gemeinden.434 Die
„Confessio Augustana variata“ hingegen ist in einigen unierten Kir-
chen Bekenntnisgrundlage.435

Zuerst wurde in der CA festgehalten, dass sich die Unterzeichner
des Augsburgischen Bekenntnisses auf den Beschluss des ökumeni-
schen Bekenntnisses von Nicäa-Constantinopel aus dem Jahr 325/381
stellen. Nach diesem bekennt sich die lutherische Reformation zum
„einig göttlich Wesen (…), welches genannt wird und wahrhaftiglich
ist Gott, und seind doch drei Personen in demselben einigen göttlichen

432 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 18

433 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 28
434 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der

Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 39
435 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-

fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 16

11 Martin Luther und die Reformation

176

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Wesen.“436 Alle Häresien, die gegen diesen 1.Artikel und das Bekennt-
nis zu Nicäa-Konstantinopel stehen, werden mit dem Anathema (Ver-
dammung) belegt: Hierunter fallen die altkirchlichen Manichäer, Va-
lentianer, Arianer, Eunomianer, der Islam (als Leugner der Trinität),
die Anhänger von Paul Samosata, antitrinitarische Spiritualisten.

Christus ist als Gottes Sohn Mensch geworden, geboren aus der
reinen Jungfrau Maria, und vereinigt eine göttliche und menschliche
Natur untrennbar in einer Person.437 Er ist wirklich geboren, hat gelit-
ten, ist gekreuzigt, gestorben und begraben worden. Durch das Opfer
am Kreuz hat Jesus für die Erbsünde und alle anderen Sünden bezahlt
und Gottes Zorn versöhnt. Weiter am apostolischen Glaubensbekennt-
nis entlang bekennen die Confessoren sich zur Höllenfahrt Christi, zu
seiner Auferstehung von den Toten, zur Himmelfahrt und seiner Re-
gentschaft über die Erde und zu seiner Wiederkunft, um die Lebendi-
gen und die Toten zu richten. Eine Verdammung anderer religiöser
Gruppen erfolgt dort nicht.438

Vergebung der Sünden und Gerechtigkeit vor Gott verdient der
Mensch nicht durch gute Werke, Führung eines „anständigen“ Lebens
und Genugtuung. Vielmehr werden die Vergebung der Sünde und die
Gerechtigkeit vor Gott aus Gnade auf Grund des Opfers Christi durch
den Glauben erlangt. Der rechtfertigende Glaube wird definiert als
Glaube an das Versöhnungsopfer Christi, der hierdurch ewiges Leben
schenkt. Dieser Glaube wird der Gerechtigkeit zugerechnet.

Gott hat das Predigtamt eingesetzt und das Evangelium (d.h. die
Bibel) und die Sakramente gegeben. Nur dadurch kann der rechtferti-
gende Glaube vermittelt werden.

Die CA legt ein Bekenntnis zur einen heiligen christlichen Kirche,
welche immer bleiben wird, ab.439 Näher bestimmt wird die Kirche als
Versammlung der Heiligen, in der rein gelehrt wird und die Sakra-
mente der Einsetzung Christi gemäß verwaltet werden. Reine Lehre

436 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 22

437 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 33

438 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 41

439 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 54

11 Martin Luther und die Reformation

177

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


und einsetzungsgemäße Verwaltung der Sakramente sind Kennzeichen
der Kirche. Dieses sind dann auch die Kriterien zur wahren Einheit
der Kirche. Es ist genug, dass Einigkeit in Lehre und Sakramentsver-
waltung erzielt wird. Traditionen, Riten oder Zeremonien, die von
Menschen eingeführt sind, müssen hingegen nicht notwendig einheit-
lich sein.

Die Kirche ist die Versammlung der Heiligen und wahrhaft Glau-
benden. Dennoch ist die Kirche ein corpus permixtum, ein „durch-
mischter Körper“, da sich in ihr auch Heuchler und Schlechte finden.
Die Sakramente bleiben aber dennoch wirksam, auch wenn die Pries-
ter nicht fromm sind. Es hängt nicht am Glauben der Priester, sondern
an den Worten Christi. Darum werden auch die altkirchlichen Dona-
tisten als Ketzer verdammt, die die Wirksamkeit der Sakramente vom
Glauben der Priester abhängig machen. Die Taufe ist notwendig zum
Heil, da auch durch die Taufe die Gnade Gottes dargeboten wird. Folg-
lich müssen auch bereits die Kinder getauft werden, weil sie in die
Gnade Gottes durch die Taufe aufgenommen werden. Die Täufer, die
die Kindertaufe ablehnen, werden hier verworfen.440

Die CA spricht sich für die Realpräsenz im Heiligen Abendmahl
aus: Wahrer Leib und wahres Blut Christi sind wahrhaft und wirklich
in Brot und Wein gegenwärtig und werden von den Abendmahlsgäs-
ten empfangen. Eine vergeistigte Auffassung wird abgelehnt. Die nach
der Taufe gesündigt haben, empfangen Vergebung der Sünden, wenn
sie zur Buße gekommen sind. Die Absolution ist ihnen dann von der
Kirche nicht zu verweigern. Wahre, rechte Buße wird definiert als
Reue, Leid und Schrecken über die Sünde. Gleichzeitig ist aber auch an
das Evangelium und die Absolution zu glauben, dass die Sünde durch
die Gnade Christi vergeben werde. Nach der Absolution soll auch Bes-
serung folgen, indem von Sünden abgelassen werde.

Verworfen wird die Meinung, dass Christen nicht in der Lage sind
zu sündigen.441 Verdammt werden auch die altkirchlichen Novatianer,
die Christen die Absolution generell verweigerten. Mit dem Anathema

440 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 55

441 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 38

11 Martin Luther und die Reformation

178

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


(Verdammung) wird auch die römisch-katholische Position belegt,
dass durch Genugtuung Sündenvergebung erlangt werde.

Die deutsche Version der „Confessio Augustana“ wurde am 25. Ju-
ni 1530 Kaiser Karl V. und den Kurfürsten des Reiches vom sächsi-
schen Kanzler und Rechtsgelehrten Christian Beyer in der Kapitelstu-
be des bischöflichen Palastes vorgetragen und dem Kaiser anschlie-
ßend durch Kanzler Gregor Brück in der lateinischen Ausfertigung
übergeben.442 Aufgrund von Meinungsverschiedenheiten zum Abend-
mahl waren die vier oberdeutschen Städte Straßburg, Konstanz, Mem-
mingen und Lindau, die zum Teil Zwinglis Lehre anhingen, nicht an
der „Confessio Augustana“ beteiligt: Sie schrieben ihr eigenes Be-
kenntnis, die Confessio Tetrapolitana (das „Vierstädtebekenntnis“), die
jedoch nicht öffentlich verlesen wurde.443 Aus diesem Grunde waren
später lediglich die Anhänger der „Confessio Augustana“ reichsrecht-
lich geschützt und wurden durch die Bestimmungen des Augsburger
Religionsfriedens 1555 als gleichberechtigt neben den Katholiken ge-
duldet.

Martin Luther, der seit 1521 exkommuniziert und mit der Reichs-
acht belegt war, hielt sich während des Reichstags in Coburg auf, stand
mit Melanchthon aber in ständigem Briefkontakt. Mit der Schrift sollte
eine Verständigung mit den Katholiken erreicht werden. Die katholi-
schen Theologen Eck und Faber schrieben auf Karls Anweisungen die
Confutatio, womit die „Confessio Augustana“ aus Sicht der Katholiken
und des Kaisers widerlegt war. Die „Apologie der Confessio Augusta-
na“ wurde nicht mehr angenommen, und Kaiser Karl V. bestätigte das
Wormser Edikt in seiner Wirksamkeit.Die lutherischen Reichsstände
schlossen sich deshalb 1531 zum Schmalkaldischen Bund zusammen.

1540 edierte Melanchthon, der die „Confessio Augustana“ zeitle-
bens auch als sein privates Werk betrachtete, an dem Änderungen vor-
zunehmen er sich jederzeit berechtigt fühlte, eine deutlich veränderte
Fassung der „Confessio Augustana“: die „Confessio Augustana Va-

442 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 15

443 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 87f

11 Martin Luther und die Reformation

179

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


riata“.444 Schon in die Druckausgaben nach 1533 hatte er sukzessive
Erweiterungen eingefügt, so beispielsweise Textpassagen aus der „Apo-
logie“ in den Text der „Confessio“ übernommen. Nach der Neuausgabe
seiner „Loci theologici“ im Jahre 1535, der ersten evangelischen Dog-
matik, der Wittenberger Konkordie von 1536, der Gründung des
Schmalkaldischen Bundes und den Schmalkaldischen Artikeln 1537
sowie den anstehenden Religionsgesprächen der Jahre 1540/41 erga-
ben sich zahlreiche Gründe für die „Fortschreibung bzw. Anpassung
der ‚Confessio Augustana‘ als grundlegende Glaubensurkunde des
Bundes“. Deswegen kann die „Confessio Augustana Variata“ nicht nur
als Privatarbeit Melanchthons, sondern zumindest für die Zeit zwi-
schen 1540 und 1561 als offizielle, amtlich verwendete Neuausgabe im
Auftrag des Bundes gelten. 1541 unterschrieb auch Calvin diese Fas-
sung der „Confessio Augustana“.

Zu Streitigkeiten innerhalb des lutherischen Lagers kam es über
die Veränderungen erst nach dem Tode Luthers (1546) im Zuge des
sich anbahnenden Konfliktes zwischen den verschiedenen Melan-
chthon-Schülern und den Gnesio-Lutheranern.445 Auf dem Naumbur-
ger Fürstentag im Jahre 1561 beschloss man deshalb, auf der unverän-
derten Fassung, der „Confessio Augustana invariata“, zu bestehen. Die-
se wurde 1580 in das Konkordienbuch aufgenommen und ist bis heute
verbindliches Bekenntnis lutherischer Kirchen und Gemeinden.446 Die
„Confessio Augustana variata“ hingegen ist in einigen unierten Kir-
chen Bekenntnisgrundlage.447

Zuerst wurde in der CA festgehalten, dass sich die Unterzeichner
des Augsburgischen Bekenntnisses auf den Beschluss des ökumeni-
schen Bekenntnisses von Nicäa-Constantinopel aus dem Jahr 325/381
stellen. Nach diesem bekennt sich die lutherische Reformation zum
„einig göttlich Wesen (…), welches genannt wird und wahrhaftiglich
ist Gott, und seind doch drei Personen in demselben einigen göttlichen

444 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 18

445 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 28
446 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der

Reformationszeit, Tübingen 2010, S. 39
447 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-

fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 16

11 Martin Luther und die Reformation

180

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Wesen.“448 Alle Häresien, die gegen diesen 1. Artikel und das Bekennt-
nis zu Nicäa-Konstantinopel stehen, werden mit dem Anathema (Ver-
dammung) belegt: Hierunter fallen die altkirchlichen Manichäer, Va-
lentianer, Arianer, Eunomianer, der Islam (als Leugner der Trinität),
die Anhänger von Paul Samosata, antitrinitarische Spiritualisten.

Christus ist als Gottes Sohn Mensch geworden, geboren aus der
reinen Jungfrau Maria, und vereinigt eine göttliche und menschliche
Natur untrennbar in einer Person.449 Er ist wirklich geboren, hat gelit-
ten, ist gekreuzigt, gestorben und begraben worden. Durch das Opfer
am Kreuz hat Jesus für die Erbsünde und alle anderen Sünden bezahlt
und Gottes Zorn versöhnt. Weiter am apostolischen Glaubensbekennt-
nis entlang bekennen die Confessoren sich zur Höllenfahrt Christi, zu
seiner Auferstehung von den Toten, zur Himmelfahrt und seiner Re-
gentschaft über die Erde und zu seiner Wiederkunft, um die Lebendi-
gen und die Toten zu richten. Eine Verdammung anderer religiöser
Gruppen erfolgt dort nicht.450

Vergebung der Sünden und Gerechtigkeit vor Gott verdient der
Mensch nicht durch gute Werke, Führung eines „anständigen“ Lebens
und Genugtuung. Vielmehr wird die Vergebung der Sünde und die
Gerechtigkeit vor Gott aus Gnade auf Grund des Opfers Christi durch
den Glauben erlangt. Der rechtfertigende Glaube wird definiert als
Glaube an das Versöhnungsopfer Christi, der hierdurch ewiges Leben
schenkt. Dieser Glaube wird der Gerechtigkeit zugerechnet. Verdammt
werden die Wiedertäufer, die davon ausgehen, dass in ihnen selbst der
Heilige Geist spricht ohne die oben genannte Vermittlung.Der Glaube
soll gute Werke hervorbringen. Jedoch kann der Mensch nie nur durch
eigene Werke vor Gott als gerecht gelten, sondern Gott macht den
Menschen durch die Erlösungstat Jesu Christi gerecht.

Die CA legt ein Bekenntnis zur einen heiligen christlichen Kirche,
welche immer bleiben wird, ab.451 Näher bestimmt wird die Kirche als

448 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 22

449 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 33

450 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 41

451 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 54

11 Martin Luther und die Reformation

181

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Versammlung der Heiligen, in der rein gelehrt wird und die Sakra-
mente der Einsetzung Christi gemäß verwaltet werden. Reine Lehre
und einsetzungsgemäße Verwaltung der Sakramente sind Kennzeichen
der Kirche. Dieses sind dann auch die Kriterien zur wahren Einheit
der Kirche. Es ist genug, dass Einigkeit in Lehre und Sakramentsver-
waltung erzielt wird. Traditionen, Riten oder Zeremonien, die von
Menschen eingeführt sind, müssen hingegen nicht notwendig einheit-
lich sein.

Die Kirche ist die Versammlung der Heiligen und wahrhaft Glau-
benden. Dennoch ist die Kirche ein corpus permixtum, ein „durch-
mischter Körper“, da sich in ihr auch Heuchler und Schlechte finden.
Die Sakramente bleiben aber dennoch wirksam, auch wenn die Pries-
ter nicht fromm sind. Es hängt nicht am Glauben der Priester, sondern
an den Worten Christi. Darum werden auch die altkirchlichen Dona-
tisten als Ketzer verdammt, die die Wirksamkeit der Sakramente vom
Glauben der Priester abhängig machen. Die Taufe ist notwendig zum
Heil, da auch durch die Taufe die Gnade Gottes dargeboten wird. Folg-
lich müssen auch bereits die Kinder getauft werden, weil sie in die
Gnade Gottes durch die Taufe aufgenommen werden. Die Täufer, die
die Kindertaufe ablehnen, werden hier verworfen.452

Die CA spricht sich für die Realpräsenz im Heiligen Abendmahl
aus: Wahrer Leib und wahres Blut Christi sind wahrhaft und wirklich
in Brot und Wein gegenwärtig und werden von den Abendmahlsgäs-
ten empfangen. Eine vergeistigte Auffassung wird abgelehnt. Die nach
der Taufe gesündigt haben, empfangen Vergebung der Sünden, wenn
sie zur Buße gekommen sind. Die Absolution ist ihnen dann von der
Kirche nicht zu verweigern. Wahre, rechte Buße wird definiert als
Reue, Leid und Schrecken über die Sünde. Verworfen wird die Mei-
nung, dass Christen nicht in der Lage sind zu sündigen.453 Verdammt
werden auch die altkirchlichen Novatianer, die Christen die Absoluti-
on generell verweigerten. Mit dem Anathema (Verdammung) wird
auch die römisch-katholische Position belegt, dass durch Genugtuung
Sündenvergebung erlangt werde.

452 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 55

453 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 38

11 Martin Luther und die Reformation

182

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Laut der CA kommt Jesus Christus wieder und alle Menschen wer-
den auferstehen, damit er sie richten kann.454 Die Gläubigen erhalten
das ewige Leben, die Gottlosen in der Hölle die ewige Pein. Die Allver-
söhnung wird als Irrlehre der Täufer verdammt, ebenso die Vorstel-
lung eines irdischen Reiches der Gläubigen vor der Wiederkunft
Christi.

Der Mensch hat keinen absolut freien Willen. Er ist zwar in der
Lage, sich in weltlichen Dingen frei zu entscheiden und ein vor Men-
schen ehrbares Leben zu führen (iustitia civilis), jedoch ist er nicht in
der Lage, Gottes Gebote zu erfüllen und vor ihm gerecht zu werden
(iustitia spiritualis). Gerecht wird der Mensch nicht durch seinen eige-
nen Willen, sondern durch den Heiligen Geist. Damit wird formal im
Einklang mit der kirchlichen Tradition der Pelagianismus abgelehnt.455

Abgelehnt wird auch die Vorstellung, dass ein Christ durch Glaube
und Werke, jedoch nicht durch den Glauben allein gerechtfertigt wer-
de. Gemäß der CA genügt der Glaube allein, weil eine Rechtfertigung
durch die Werke die Versöhnungstat Gottes verunglimpfen und die
Sündhaftigkeit des Menschen herunterspielen würde. Der Glaube er-
schöpft sich nicht im bloßen Bekennen, was selbst dem Teufel und den
Gottlosen möglich ist, sondern er entfaltet sich erst in einer persönli-
chen Zuversicht (fiducia), dass Gott dem Gläubigen die Sünde tatsäch-
lich vergeben hat. Die guten Werke, die der Gläubige tun soll, voll-
bringt er nicht aus seinen eigenen Kräften, sondern nur durch Christus,
der in ihm wirkt.

Bischöfe als Leiter der Kirche sollen sich um geistliche Dinge küm-
mern, Aufgabe der staatlichen Gewalt ist dagegen die öffentliche Ord-
nung.456 Die Bischöfe haben die Aufgaben, das Wort zu verkündigen,
zu lehren, die Sakramente zu verwalten und die rechte Wortverkündi-
gung sicherzustellen. Die Kirche soll sich nicht in den Bereich der Poli-
tik einmischen, indem sie selber die den weltlichen Bereich betreffen-
den Gesetze aufstellt oder versucht, das öffentliche Leben zu reglemen-

454 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 68

455 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 75

456 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 66

11 Martin Luther und die Reformation

183

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tieren. Die Bischöfe sind mit der Gewalt ausgestattet, den Bann auszu-
sprechen – dies aber nur mit Worten Äußeren Zwang, also weltliche
Macht, darf der Bischof in keiner Weise ausüben. Er darf auch nicht in
die Befugnisse der weltlichen Ämter eingreifen. Außerdem dürfen sie
nicht gegen das Evangelium predigen. So dürfen sie keine Gesetze auf-
stellen, die „gewissensbindend“ oder als „heilsrelevant“ dargestellt
werden (z.B. Fasten, Halten von Feiertagen). Jedoch dürfen sie Vor-
schriften „um der guten Ordnung in der Gemeinde willen“ aufstellen.

Die Confessio Augustana ist mit anderen Bekenntnissen gültige
Bekenntnisgrundlage der lutherischen Landeskirchen in Deutsch-
land.457 Die altkonfessionelle Selbständige Evangelisch-Lutherische
Kirche bekennt sich zum ungeänderten Augsburger Bekenntnis. Auch
der Lutherische Weltbund sieht in der „unveränderten Augsburgischen
Konfession“ eine „zutreffende Auslegung des Wortes Gottes“. Die lu-
therischen Landeskirchen in Deutschland hingegen haben mit der Un-
terzeichnung der europaweiten Leuenberger Konkordie im Jahr 1973
die in der Confessio enthaltenen Verwerfungen gegenüber den refor-
mierten Kirchen in Hinblick auf Abendmahl, Christologie und Prädes-
tination zurückgenommen.

Die Selbständige Evangelisch-Lutherische Kirche hat die Leuen-
berger Konkordie nicht unterzeichnet, da an der lutherischen Lehre
vom Heiligen Abendmahl, der Christologie und der Prädestination
nicht festgehalten werde. Die Evangelische Kirche in Österreich, die
sich aus einer lutherischen und reformierten Kirche zusammensetzt,
betont, dass sich die Verwerfungen der Confessio nicht gegen den per-
sönlichen Glauben bestimmter Menschen wendeten. Die lutherische
Kirche Österreichs ist auch nach dem Augsburger Bekenntnis be-
nannt.458

457 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 93

458 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Göttingen 1996, S. 130

11 Martin Luther und die Reformation

184

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Jean Calvin und die französische Reformation

Jean Calvin gab der französischen Reformation ihr theologisches Sys-
tem. Nach dem Studium der Rechtswissenschaften in Paris wurde Cal-
vin ungefähr im Jahre 1533 ein leidenschaftlicher Anhänger der Refor-
mation.459 Im Haus seines Wohnungsgebers, des reichen Tuchhändlers
Étienne de la Forge, der Martin Luthers Gedanken verbreitete, traf sich
heimlich ein Kreis „evangelischer“ Christen. Dazu gehörte auch
Gérard Roussel, Prediger am Hof des Königs. Roussel floh in der Fol-
gezeit aus Frankreich, wo er der Häresie angeklagt wurde, und ver-
brachte einige Jahre in Straßburg bei Wolfgang Capito. 1535 kehrte er
auf Einladung des französischen König Franz I. zurück und wurde
Bischof von Oléron (1536), wo er den Schutz Margarete von An-
goulême genoss. Als Bischof hielt er zahlreiche Predigten und betonte
das Studium der Bibel und die Abendmahlfeier, wofür er von der Sor-
bonne verdammt wurde. Roussel starb in Mauléon an seinen Verlet-
zungen, die ihm ein katholischer Fanatiker beim Angriff auf die Kan-
zel, von der er predigte, mit einer Axt zugefügt hatte. Calvin, der an
diesen Versammlungen teilnahm, beschäftigte sich mit der reformato-
rischen Lehre. Im April 1532 veröffentlichte er als erste Frucht seiner
humanistischen Studien einen Kommentar zu Senecas De clementia
(„Über die Milde“), der Kritik an dem großen Humanisten Erasmus
von Rotterdam übte, naturgemäß aber nur für ein kleines Publikum
bestimmt war.

12 

459 Seine bewusste Hinwendung zum protestantischen Glauben beschrieb Calvin fol-
gendermaßen: „Durch die Neuheit abgestoßen, lieh ich jenen Lehren nur ungern
mein Ohr; mit leidenschaftlichem Eifer widerstand ich ihnen; vor allem eins
machte meinen Sinn abgeneigt: die Ehrfurcht vor der Kirche. (…) Wie durch
einen plötzlichen Lichtstrahl getroffen erkannte ich, in welchem Abgrund von
Irrtümern, in welchem Schmutz ich mich befunden hatte. So tat ich, o Herr, was
meine Pflicht war, und begab mich, erschreckt und mit Tränen für mein früheres
Leben verdammend, auf deinen Weg.“ Zitiert aus: Gloede, G.: Zucht und Weite.
Calvins Weg und Werk, 4. Auflage, Zürich 1959

185

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Als in Paris der Verfolgungsdruck des Katholizismus zu stark wur-
de, siedelte er im Jahre 1535 nach Basel über. Mit Louis du Tillet reist
Calvin Ende März 1536 über die Alpen in die Lombardei, um mit Re-
nate von Frankreich, der Schwester Franz I. eine persönliche Bekannt-
schaft anzuknüpfen. Ihr Hof in Ferrara war ein Sammelpunkt für
Künstler und Gelehrte, aber auch der Zufluchtsort für verfolgte Protes-
tanten. Dort begegneten sie unter anderem dem bekannten Dichter
Clément Marot, der im Herbst 1534 aus Paris nach Ferrara geflohen
war. Auf einer Reise zu seinen Geschwistern kommt er durch Genf
und wird vom dortigen Reformator Farel aufgehalten und eindringlich
gebeten, beim Aufbau der Reformation in Genf mitzuhelfen. Nach ei-
nigem Zögern willigt Calvin ein.

Guillaume Farel ist neben Calvin ein weiterer wichtiger Theoreti-
ker der Reformation in Frankreich.460 Er wandte sich während seiner
Studienzeit an der Sorbonne in Paris dem Evangelium zu, wie auch
sein Professor Jacques Lefèvre d’Étaples (Jacobus Faber Stapulensis)
wahrscheinlich 1519. Faber und Farel verkündigten in Paris mehrere
Monate lang ungehindert das Evangelium. Faber verließ Paris auf-
grund des großen Widerstandes gegen seine Lehre im November 1519.
Die Abschriften der Leipziger Disputation zwischen Martin Luther
und Johannes Eck wurden auch in Paris verbreitet. Das dortige Esta-
blishment verwarf die Lehrsätze von Luther. Seine Schriften wurden
im April 1521 in den Straßen verbrannt. So ging Farel 1521 nach
Meaux, vom Bischof Guillaume Briçonnet, einem Freund gemäßigter
Reform, berufen.

Von da 1523 vertrieben, begab er sich nach Straßburg, Zürich,
Bern und Basel. Seine öffentliche Disputation in Basel über die Unter-
scheidungslehren der römischen und evangelischen Kirche (1524) war
sehr erfolgreich. Dennoch erzwangen seine Gegner bald darauf seine
Entfernung. Farel reformierte seitdem in Montbéliard (1525), Aigle
(1526), in der ganzen südwestlichen Schweiz, vorzugsweise in Neuen-
burg, wo 1530 die neue Lehre eingeführt wurde sowie als Folge davon
in verschiedenen Neuenburger Landgemeinden.

Am 23. Oktober 1530 wurden nach einer Predigt von Farel mate-
riell wertvolle Bilder, Altäre, Figuren und Kruzifixe in der Kathedrale

460 See, H.: Histoire economique de la France, Band I., 2. Auflage, Paris 1948, S. 150ff

12 Jean Calvin und die französische Reformation

186

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


unter Beteiligung der Priester von der Volksmenge zerstört. Die Forde-
rung des Gouverneurs, man solle damit aufhören, wurde nicht befolgt.
Das Volk wollte das Evangelium von Jesus Christus hören und hatte
genug von lateinischer Messe und Litanei. Zur Erinnerung an dieses
Ereignis wurde eine Platte aus Messing angefertigt. In Genf konnte Fa-
rel erst 1533 festen Fuß fassen und verteidigte bei dem Religionsge-
spräch im Januar 1534 dem Rat gegenüber die reformierte Lehre so er-
folgreich, dass der Genfer Rat im August 1535 die Reformation an-
nahm. Von hoher Bedeutung für die Reformation in Genf war, dass
Farel 1536 den durchreisenden Calvin zum Bleiben zu bewegen ver-
mochte.

Als 1538 der Rigorismus beider Reformatoren ihre Ausweisung
aus Genf bewirkt hatte, wählte Farel Neuenburg zum Hauptort seiner
Tätigkeit; aber auch hier veranlasste sein rücksichtsloser Eifer Unru-
hen. Farel versuchte als Seelsorger, den zum Tode verurteilten Michael
Servet zu einer Meinungsänderung zu veranlassen. Nach neuen Missi-
onsreisen in Frankreich starb Farel.

Calvins Tätigkeit war zunächst die Bibelauslegung, dann auch die
Predigt und die Mithilfe bei der Organisation der Genfer Kirche.461

1537 macht Calvin einige Reformvorschläge, die dem Rat der Stadt
aber zu weit gingen. Er führteden Psalmengesang und den katecheti-
schen Unterricht ein und schrieb einen (an Luthers Kleinen Katechis-
mus angelehnten) ersten Genfer Katechismus. Aber er forderte auch
alle Einwohner Genfs auf, sich per Unterschrift zur Reformation zu
bekennen.

In Genf wachsen vor allem deshalb die Spannungen zwischen den
Altgläubigen und den reformatorisch Gesonnenen.462 Bei Wahlen
1538 siegen die Reformgegner. Der Widerstand gegen Calvin wächst,
und nach einigem Hin und Her werden Calvin und Farel Ostern 1538
ihres Amtes enthoben und aus Genf verwiesen, weil sie Ostern gepre-
digt hatten, obwohl ihnen das der Rat der Stadt verboten hatte. Im Jah-
re 1541 erließ der Rat der Stadt Genf eine von Calvin verfasste Kir-

461 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 100

462 Opitz, P. Ulrich Zwingli. Prophet, Ketzer, Pionier des Protestantismus, Zürich
2015, S. 92

12 Jean Calvin und die französische Reformation

187

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


chenordnung (Ordonnances ecclesiastiques), die von nun an das reli-
giöse, sittliche und soziale Leben der Bürger Genfs regelten.

In seinem Hauptwerk „Institutio religionis christianae“463, das im
Jahre 1541 in französischer Sprache erschien, formte Calvin aus den
umlaufenden Lehren ein einheitliches theoretisches Konstrukt, das
sich zur geistigen Grundlage des Kalvinismus in Frankreich entwickel-
te. Dabei war Calvin von der Verfolgung seiner Glaubensgenossen in
Frankreich bewegt und wollte darlegen, dass sie mitnichten Ketzer und
Aufwiegler seien, sondern seriöse Erneuerer des biblischen Glaubens
und der wahren Kirche. Er widmete die Institutio dem französischen
König Franz I.. Calvin vollendete die Institutio, die zunächst sechs Ka-
pitel umfasste, am 23. August 1535. Im März 1536 wurde sie dann
beim Basler Buchdrucker Thomas Platter gedruckt und veröffentlicht.

Bis 1559 wurde die Institutio fortlaufend erweitert, wuchs zu
einem als bedeutend geltenden Lehrwerk des christlichen Glaubens im
reformatorischen Sinne heran und wurde zunächst ins Französische,
dann später in viele andere Sprachen übersetzt. Anschließend über-
setzte Calvin die im Jahre 1539 auf 17 Kapitel erweiterte lateinische
Ausgabe erstmals ins Französische und veröffentlichte diese Ausgabe
im Jahr 1541. Eine weitere überarbeitete lateinische Ausgabe erschien
1543 mit 21 Kapiteln, die französische Übersetzung wurde im Jahr
1545 veröffentlicht. Bei der vorletzten Überarbeitung aus dem Jahr
1550 (französische Übersetzung: 1551) wurden die Kapitel zusätzlich
wegen des großen Umfangs in Paragraphen unterteilt. Die letzte deut-
lich erweiterte Ausgabe der Institutio in Latein ließ Calvin durch den
Genfer Buchdrucker Robert Estienne im Jahr 1559 publizieren, die
französische Übersetzung erschien im Jahr 1560.464

In der „Christianae Religionis Institutio“ erläutert Calvin den für
seine Lehre zentralen Begriff der Erwählung oder Prädestination:
„Gott hat in seinem ewigen und unwandelbaren Ratschluss einmal
festgestellt, welche er einst zum Heil annehmen und welche er anderer-
seits dem Verderben anheim geben will. Dieser Ratschluss ist, das be-

463 Die deutsche Übersetzung dieses Werkes bietet Weber, O. (Hrsg.): Unterricht in
der christlichen Religion, 2. Auflage, Berlin 1955

464 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 102

12 Jean Calvin und die französische Reformation

188

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


haupten wir, hinsichtlich der Erwählten auf Gottes unverdientes Erbar-
men begründet, ohne jede Rücksicht auf menschliche Würdigkeit. Den
Menschen aber, die er der Verdammnis überantwortet, denen schließt
er nach seinem zwar gerechten und unwiderruflichen, aber unbegreif-
lichen Gericht den Zugang zum Leben zu! ... Wie aber der Herr seine
Auserwählten durch die Berufung und Rechtfertigung kenntlich
macht, so gibt er den Verworfenen durch ihren Ausschluss von der Er-
kenntnis seines Namens und der Heiligung seines Geistes wie durch
Zeichen bekannt, was für ein Gericht ihrer wartet."465

Calvin verfasste Kommentare zu fast allen Büchern des Alten und
Neuen Testamentes und theologische Traktate, in denen er die Refor-
mation verteidigte oder seine eigene Position darlegte. Er entwickelte
in seinen Schriften den Gedanken der Prädestination, die aus dem
Glauben an die absolute Souveränität Gottes resultierende Erwählung
oder Verwerfung des Menschen, die ausschließlich dem persönlichen
Willen Gottes entsprang und vom menschlichen Handeln unabhängig
war.466 Wie die anderen Reformatoren ließ Calvin als Sakramente nur
die Taufe und das Abendmahl gelten. Dieses ist ein wirksames Zeichen.
In ihm ist Christus durch den Heiligen Geist gegenwärtig und wirksam.
Die Predigt hat sakramentalen Charakter, denn sie macht den Glau-
benden der Gemeinschaft mit Gott teilhaftig. Calvin konnte sich mit
dem Vorschlag, das Abendmahl jeden Sonntag zu feiern, nicht durch-
setzen. Daraufhin wurde es in Genf viermal im Jahr gefeiert. Das Inne-
re der Kirchen war betont schlicht gehalten, um die Menschen nicht
vom Wesentlichen– Schriftlesung, Predigt, Gebet, gemeinsames Sin-
gen– abzulenken. Calvin förderte das Kirchenlied, hauptsächlich Psal-
men, die in Strophen- und Versform gebracht und vertont wurden. So
gab er 1539 erstmals den Genfer Psalter heraus.

Die erste Konsequenz aus der Lehre Calvins war die außerordent-
lich starke Aufwertung der Laien in der Kirche durch Calvins Vier-
ämterlehre.467 Die Vierämterlehre ist eine theologische Lehre, die be-

465 Zitiert aus Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540–1620, Cambridge 1994, S. 56
466 van Ess, J.: Zwischen Hadith und Theologie. Studien zum Entstehen prädestina-

tianer Überlieferung, Berlin 1975, S. 25 f
467 Bildheim, S.: Calvinistische Staatstheorien. Historische Fallstudien zur Präsenz

monarchomachischer Denkstrukturen im Mitteleuropa der Frühen Neuzeit,
Frankfurt am Main u. a. 2001, S. 23

12 Jean Calvin und die französische Reformation

189

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


sagt, dass für die richtige Ordnung der Kirche vier Ämter notwendig
seien. Sie geht auf den Straßburger Reformator Martin Bucer zurück
und wurde vom Genfer Reformator Calvin zuerst in der Genfer Kir-
chenordnung von 1541 (revidiert 1561) in eine organisatorische Form
gebracht. Calvin nennt unter Berufung auf das Neue Testament vier
Ämter, die es in jeder Kirchengemeinde geben müsse: Pastoren oder
Hirten (pasteurs), Lehrer (docteurs), Älteste (anciens) und Diakone
(diacres). In diesen Ämtern differenzieren sich die verschiedenen
Dienste, die in und von der Gemeinde wahrzunehmen sind. Sie sind
einander nicht hierarchisch zugeordnet, sondern funktional definiert.

Aufgabe der Pastoren ist die Verkündigung von Gottes Wort und
die Verwaltung der Sakramente sowie Ermahnung und Trost. Die Leh-
rer sorgen für die Unterweisung der Gemeinde im christlichen Glau-
ben und für die Ausbildung des theologischen Nachwuchses. Die Äl-
testen (in Genf zugleich gewählte Mitglieder des weltlichen Rates der
Stadt) leiten gemeinsam mit Pastoren und Lehrern die Gemeinde; ins-
besondere wirken sie bei der Kirchenzucht mit. Calvin legte damit eine
Neuinterpretation des neutestamentlichen Presbyteramtes vor. Auftrag
der Diakone schließlich ist es, die Armenfürsorge zu organisieren.

In seiner Institutio Christianae Religionis gab Calvin weitere theo-
logische Begründungen für seine neue Ordnung.468 Eigentlich sind
nach der Institutio die Ämter von Pastoren und Lehrern nicht unter-
schieden, so dass in zahlreichen Kirchenordnungen) faktisch eine
Dreiämterlehre verwirklicht ist. Die Aufgaben von Ältesten und Dia-
konen wurden von Calvin ebenfalls dort beschrieben.

Die Vierämterlehre Calvins wurde prägend für die Kirchenord-
nungen der reformierten Kirchen. Bei den Hugenotten, die sich als
verfolgte Minderheitskirche auf keine staatlichen Institutionen stützen
konnten, wurden die Ältesten von den erwachsenen männlichen Ge-
meindegliedern gewählt. Auch die Mitglieder der Nationalsynode und
der Regionalsynoden wurden durch Wahl bestimmt. Dadurch wurde
die Stellung der Laien in der Kirche und ihrer Leitung außerordentlich
gestärkt. Durch die Vermittlung niederländisch-reformierter Christen
wurde dies aber jenseits der Grenzen reformierter Kirchentümer in
Teilen rezipiert (Weseler Konvent). Sie wurde eine Voraussetzung für

468 Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540–1620, Cambridge 1994, S. 53

12 Jean Calvin und die französische Reformation

190

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


die Verfassungsprinzipien des Presbyterianismus und des Kongrega-
tionalismus.

Die erwachsenen männlichen Gemeindeglieder wählten aus ihrer
Mitte auf Zeit Älteste (Presbyter, Kirchengemeinderat), die zusammen
mit den Geistlichen die Kirchengemeinden leiteten. In Genf waren die
Ältesten zugleich gewählte Mitglieder des Rats der Stadt.469 Die Huge-
notten, die sich als verfolgte Minderheitskirche nicht auf weltliche In-
stanzen stützen konnten, ergänzten dieses Presbyterialsystem auf re-
gionaler und nationaler Ebene durch gewählte Synoden, in denen die
Laien und die Geistlichen ebenfalls gleichberechtigte Mitglieder waren.

Die anderen reformierten Kirchen übernahmen diese Kirchenord-
nung, teils mit einigen kleineren Veränderungen. Quäker, Baptisten
und Methodisten sind in ähnlicher Weise organisiert. Somit praktizier-
ten die von Calvin geprägten oder beeinflussten reformatorischen
Christen eine kirchliche Selbstregierung, die eine repräsentative De-
mokratie darstellte.

Die Kirche ist für Calvin die „Mutter“ der Glaubenden.470 Denn in
der Kirche begegnen ihnen die Predigt des Wortes Gottes und die Sa-
kramente. Calvin war es wichtig, dass die Kirche von den weltlichen
Obrigkeiten unabhängig ist. In seiner Kirchenordnung von 1541 führ-
te er nach dem Vorbild der urchristlichen Gemeinden das Amt der Äl-
testen (anciens) ein. Diese Ältesten waren zugleich Mitglieder des welt-
lichen Rates der Stadt Genf. Zusammen mit den Pfarrern (pasteurs.
ministres), die für das gottesdienstliche Leben zuständig waren, bilde-
ten sie das Konsistorium (consistoire), also eine Synode, d.h. eine selb-
ständige Kirchenleitung. Weitere Ämter hatten die Lehrer (docteurs)
inne, die für den kirchlichen Unterricht sorgten, und die Diakone
(diacres), die die Armenpflege ausübten.471

Nach dem gewaltsamen Tod William Tyndales gewann Calvin
mehr und mehr Einfluss auf die Reformation in England.472 Er korre-

469 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 105

470 Erbstößer, M.: Strukturen der Waldenser in Deutschland im 14. Jahrhundert, in:
Tanz, S. (Hrsg.): Mentalität und Gesellschaft im Mittelalter. Beiträge zur Mentali-
tätsgeschichte 2, Frankfurt am Main 1993, S. 95–106, hier S. 98

471 Ebd., S. 100
472 Sarnowsky, J.: England im Mittelalter, Darmstadt 2002, S. 92

12 Jean Calvin und die französische Reformation

191

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


spondierte mit Eduard VI. und englischen Theologen. Nach der Grün-
dung englischer Kolonien (ab 1609) in Nordamerika wurden die refor-
matorischen Kirchen dort zur beherrschenden Macht, insbesondere
Kongregationalisten, Baptisten, Presbyterianer, Anglikaner (Episkopa-
listen), Quäker und Methodisten. Kleinere Gruppen bildeten Luthera-
ner und Mennoniten.

In Schottland zwang der puritanische Adel 1567 die katholische
Königin Maria Stuart, zugunsten ihres protestantischen Sohns Jakobs
VI. abzudanken. Das machte den Weg frei für die Reformation im
Land. Er war von 1603 bis 1625 in Personalunion als Jakob I. auch Kö-
nig von England. Unter ihm und seinem Nachfolger Karl I. wurden die
Dissenters, größtenteils puritanische oder separatistische Kongregatio-
nalisten (Independenten) hart verfolgt.

Im englischen Bürgerkrieg übernahmen sie unter Oliver Cromwell
die Macht im Land und inaugurierten zeitweise ein autoritäres Regime.
Wegen seiner absolutistischen Machtansprüche und der Begünstigung
der Katholiken wurde Karl I. 1649 hingerichtet und das Land zu einer
Republik (Commonwealth of England) erklärt. Aus denselben Grün-
den setzte das Parlament in der Glorious Revolution 1688 Jakob II. ab
und übertrug die Königswürde – allerdings mit eingeschränkten Voll-
machten – seiner Tochter Maria und ihrem Gemahl Wilhelm III. von
Oranien. Beide waren Protestanten.

Damit waren die Grundzüge der englischen bzw. britischen De-
mokratie geschaffen. 1776 machten sich die amerikanischen Kolonien
von Großbritannien unter Georg III. unabhängig. In allen diesen Re-
volutionen, die Meilensteine auf dem Weg zur neuzeitlichen Demokra-
tie waren, spielte Calvins Staats- und Widerstandstheorie eine heraus-
ragende Rolle; jedes Mal handelten die Revolutionäre mit der Unter-
stützung der großen Mehrheit der jeweiligen Bevölkerung.

Calvinistisches Glauben und Denken trugen auch zum Entstehen
der amerikanischen Demokratie – und der Menschenrechte – bei, und
zwar durch die reformierte Bundestheologie (Föderaltheologie).473

Durch seine Erwählung schließt Gott einen Bund oder Vertrag mit
den Glaubenden, die dadurch zugleich miteinander zu einer Gemein-

473 Bildheim, S.: Calvinistische Staatstheorien. Historische Fallstudien zur Präsenz
monarchomachischer Denkstrukturen im Mitteleuropa der Frühen Neuzeit,
Frankfurt am Main u. a. 2001, S. 25

12 Jean Calvin und die französische Reformation

192

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


de zusammengeführt werden. Bei den Kongregationalisten verdichte-
ten sich diese theokratischen Gedanken zur politischen Form der De-
mokratie, die aber in England nicht zu verwirklichen war. Die dort
verfolgten separatistischen bzw. puritanischen Kongregationalisten,
die ab 1620 in das spätere Massachusetts auswanderten, waren über-
zeugt, dass die Demokratie die „gottgemäße Staatsform“ ist (Pilgervä-
ter, Mayflower-Vertrag)

In einigen nordamerikanischen Kolonien verbanden sich die de-
mokratische Regierungsform und ihre bürgerlichen Freiheitsrechte mit
dem zentralen Menschenrecht der Religionsfreiheit. Luther hatte das
mittelalterliche Inquisitionsverfahren und die staatliche Verfolgung
von Andersgläubigen verworfen. Der Glaube, so Luther, könne nicht
erzwungen werden. Er sei ein Werk des Heiligen Geistes. Dieselbe Auf-
fassung vertrat der Theologe Roger Williams, der 1636 die Kolonie
Rhode Island schuf, die nach demokratischen Grundsätzen regiert
wurde und uneingeschränkte Religionsfreiheit gewährte. Williams war
zunächst Kongregationalist, später schloss er sich den Baptisten an.
Auch die Kolonie Connecticut unter der Führung von Thomas Hooker,
einem ebenfalls kongregationalistischen Theologen, verlangte von
ihren Bürgern keine Glaubensprüfung. Zusammen mit Pennsylvania,
einer Gründung des Quäkers William Penn (1682), wurden diese Ko-
lonien Zufluchtsstätten für in Europa verfolgte religiöse Minderheiten,
einschließlich Juden.

Anfang des 17. Jahrhunderts waren aus dem englischen Täufertum
die baptistischen Kirchen entstanden. Baptisten wie John Smyth und
Thomas Helwys forderten in Streitschriften vehement Glaubens- und
Gewissensfreiheit.

Die amerikanische Revolution nährte sich auch aus Traditionen
die auf Calvin zurückgingen. Daneben sind insbesondere die Ideen der
Freimaurer oder der Aufklärung wiederzufinden.474

Calvin übte eine strenge Kirchenzucht aus, die von dem Betroffe-
nen nicht als Strafe, sondern als Hilfe verstanden werden sollte.475 Die
Maßnahmen reichten je nach Schwere des Falles von Ermahnung bis

474 Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 108

475 Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540–1620, Cambridge 1994, S. 27

12 Jean Calvin und die französische Reformation

193

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


zu Verbannung und Hinrichtung. Ihre Härte mag teilweise durch die
großen Flüchtlingsströme motiviert gewesen sein. Zu den rund 10.000
Einwohnern von Genf kamen innerhalb von 30 Jahren etwa 15.000
Flüchtlinge hinzu, zumeist Hugenotten. Die Probleme, die dieser hohe
Anstieg der Bevölkerung mit sich brachte, begünstigten die die Ent-
scheidung zum Einsatz besonderer und harter Maßnahmen, die der
Stadtrat und das Konsistorum je für sich durchsetzten. Calvin war in
tiefer Sorge wegen der harten Verfolgung seiner hugenottischen
Landsleute und der Waldenser in Südfrankreich, die sich der Reforma-
tion angeschlossen hatten.

12 Jean Calvin und die französische Reformation

194

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Die altniederländische Kunst

Das Zentrum der Kunst der Niederlande lag im 15. Jahrhundert im
Städtedreieck Brügge, Gent und Brüssel. Auch in den nördlichen Nie-
derlanden existierten städtische Kunstzentren, in denen sich künstleri-
sches Leben entwickelte. Haarlem, Utrecht und Leiden nahmen hier
eine besondere Stellung ein. In den reichen flandrischen Städten ent-
wickelte sich die Tafelmalerei zum wichtigsten Genre in der Kunst.

Hauptmeister der niederländischen Kunst im 15. Jahrhundert wa-
ren Jan von Eyck und Rogier van der Weyden.476 Unter ihrer Führung
etablierte sich das Tafelbild als eigenständiges künstlerisches Objekt.
Ihr Ideenreichtum kannte scheinbar keine Grenzen. Sie verfeinerten
die Maltechnik, fanden neuartige Bildformulierungen und kreierten
neue ästhetische und stilistische Formen, die über Jahrhunderte hin-
weg verbindlich blieben. Mit dem Porträt wurde erstmals ein weltli-
ches, individualisiertes Thema zu einem Hauptmotiv der Malerei. Das
Genrebild und das Stillleben kamen dagegen erst im niederländischen
Barock des 17. Jahrhunderts zum Durchbruch.

Jan von Eycks Hauptwerk ist der Genter Altar, ein vielflügeliges
Altargemälde, das der reiche Bürger Jodocus Vijd und seine Ehefrau
Elisabeth Boorluut um 1420 für die Johanniskirche in Gent stifteten.
In ihm sind erstmals alle Kennzeichen der „ars nova“ vereinigt, dessen
Ziel die vollständige Aneignung der äußeren Wirklichkeit in der da-
maligen Kunst war.477

Jan van Eycks Ansehen wurde nur von Rogier van der Weyden er-
reicht. Dieser arbeitete fast 30 Jahre lang als Stadtmaler in Brüssel und
war Mitglied der Bruderschaft zum Rosenkreuz, zu der die Spitzen der
Gesellschaft gehörten. In seiner Kunst war ein Meister der Kompositi-

13 

476 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemäldes: Das erste Jahrhundert der
niederländischen Malerei. München 1994, S. 22

477 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 29

195

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


on. Seine emotionale Annäherung an die christliche Ikonographie und
die perfekte Charakterdarstellung der Figuren bei weitgehender Aus-
schaltung des Landschafts- und Tiefenraumes war stabilisierend. Sein
Hauptwerk ist eine Kreuzabnahme, die er für den Altar der Löwener
Armbrustschützen schuf. Dieses wird heute im Prado in Madrid auf-
bewahrt.

Das unverwechselbar Neue in der altniederländischen Malerei war
zum einen die detailbesessene stoffliche Oberflächencharakterisierung
und zum anderen eine Plastizität durch genau beobachtete und wir-
kungsvoll eingesetzte Lichteffekte. Dem neuen Stil lag zunächst einmal
eine neue Technik zugrunde: die Ölmalerei.478

Da die Vereinigten Provinzen der Niederlande aus dem Wider-
stand gegen religiöse Unterdrückung entstanden waren, gewährten sie
ihren Bürgern von Anfang an Religionsfreiheit.479 Die Kunde dieser
Toleranz verbreitete sich schnell und hatte zur Folge, dass Protestan-
ten, Juden, Hugenotten und andere religiös Verfolgte aus Spanien, Por-
tugal und anderen Nationen –vor allem aus den spanisch besetzten
Südprovinzen– ins Land strömten. Der Calvinismus wurde zum vor-
herrschenden Glauben, jedoch wurde das Land zu Anfang des Jahr-
hunderts durch den Streit über die Prädestinationslehre zwischen Re-
monstranten, den Anhängers des Arminius, und Contraremonstran-
ten, die den Lehren des Franciscus Gomarus folgten, gespalten.480

Auch der Humanismus mit seinem einflussreichsten Vertreter
Erasmus Desiderius hatte sich etabliert und war für den kulturellen
und sozialen Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit ebenso verant-
wortlich wie für die Bildungsbewegung und teilweise für das Klima der
Toleranz. Diese Toleranz gegenüber Katholiken aufrechtzuerhalten,
war nicht einfach, nachdem die Religion im Unabhängigkeitskrieg eine
wichtige Rolle gespielt hatte. Feindliche Neigungen pflegte man den-
noch möglichst mit Geld zu überbrücken. Deshalb konnten sich Ka-

478 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 23

479 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 13

480 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemäldes: Das erste Jahrhundert der
niederländischen Malerei. München 1994, S. 28

13 Die altniederländische Kunst

196

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tholiken die Privilegien zur Abhaltung von Feierlichkeiten beispiels-
weise erkaufen, öffentliche Ämter blieben ihnen indes versagt. Glei-
ches galt für die niederländischen Mennoniten (Täufer) und Juden.
Das Niveau der religiösen Toleranz war jedenfalls ausreichend hoch,
um Religionsflüchtlinge aus anderen Ländern anzuziehen, wobei be-
sonders jüdische Händler aus Portugal viel Wohlstand mitbrachten.481

Jeder konnte für acht Gulden –was freilich immerhin der Jahresheuer
eines niederländischen Seemanns entsprach und so zusätzlich die
Staatskassen füllte– in die Provinzen einwandern, in denen sich bald
viele der klügsten Köpfe Europas sammelten.482

Die wirtschaftliche Stärke des Landes kam auf breiter Basis der so-
zialen und kulturellen Lebensqualität seiner Bürger zugute. Durch den
Aufstieg des Bürgertums in die Oberschicht wurde die Kunst ebenfalls
bürgerlich. Ein ganz trivialer Grund der kulturellen Blütezeit und des
einsetzenden Bilderüberflusses war der vorhandene enorme Überhang
an Kapital, erwirtschaftet aus spekulativen oder riskanten Geldge-
schäften anlässlich Seefahrts- und Kolonialabenteuern, das nutzbrin-
gend angelegt werden sollte. Einrichtungs- und Dekorationsgegenstän-
de, besonders Bilder, wurden zu einer beliebten Geldanlage, an der
sich auch kleine Leute beteiligen konnten.483

Gleichzeitig befand sich ganz Europa mitten in einem geistigen
Umbruch, der als eine um 1450 begonnene „Renaissance der Natur-
wissenschaften“ bezeichnet und mit einem tiefgreifenden Wandel der
Perspektive verbunden wird, die das Entstehen moderner wissen-
schaftlicher Denkweisen ermöglichte.484 Hatten sich die Gelehrten um
1450 noch darauf konzentriert, die Entdeckungen der Antike zu sich-
ten und zu begreifen, lagen bis 1630 die grundlegenden wissenschaftli-
chen Schriften in verschiedenen volkssprachlichen Übersetzungen vor,
ebenso die Werke zeitgenössischer Wissenschaftler, die sich mit jenen
Inhalten auseinandergesetzt und sie weiterentwickelt hatten. Der

481 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 24

482 Panofsky, E.: Die altniederländische Malerei. Ihr Ursprung und Wesen. Übersetzt
und hrsg. von Jochen Sander und Stephan Kemperdick. Köln 2001, S. 25

483 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemäldes: Das erste Jahrhundert der
niederländischen Malerei. München 1994, S. 38

484 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 15

13 Die altniederländische Kunst

197

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Buchdruck erleichterte diese Verbreitung des Wissens: Antikes Gedan-
kengut und seine Weiterentwicklungen wurden –gedruckt und jeder-
mann verständlich– nicht nur Gelehrten, sondern auch weniger Gebil-
deten zugänglich.

Bürgerlichkeit, Individualismus und Freiheiten auf gesellschaftli-
cher Ebene hoben sich ab von den alten Werten, die sich auch in der
Art der Kunst niederschlugen.

Seit dem 14. Jahrhundert hatte sich ein kultursoziologischer Wan-
del vollzogen: Weltliche Mäzene lösten die Kirche als wichtigsten Auf-
traggeber für Kunstwerke ab. Die höfische Kunstproduktion der Spät-
gotik, deren Zentrum Frankreich gewesen war, wurde bereits teilweise
von Niederländern dominiert.

Die Niederlande waren durch das Haus Burgund auch herrschaft-
lich mit Frankreich verbunden, so dass es für flämische, wallonische
und holländische Künstler leicht war, an den dortigen Höfen von An-
jou, Orléans, Berry oder dem des französischen Königs Fuß zu fas-
sen.485 Herausragende Meister dieser oft auch internationalen Gotik
genannten und über Burgund, Böhmen, Frankreich und Norditalien
verbreiteten Kunst waren z. B. die Brüder von Limburg aus Geldern. In
der niederländischen Ursprungsheimat blieben meist nur zweitrangige
Kräfte zurück, wenn man von Ausnahmen wie Melchior Broederlam
absieht.486

Nach der Schlacht von Azincourt (1415) und dem Tod des Her-
zogs von Berry zog sich der burgundische Herzog Philipp der Gute
nach Flandern zurück. Die Übersiedlung des burgundischen Hofes
nach Flandern ermöglichte den einheimischen Meistern beste Arbeits-
bedingungen in ihrer eigenen Heimat. Die Abwanderung an die fran-
zösischen Kulturzentren erübrigte sich nun. Es konnten sich regionale
Malerschulen herausbilden. Vorher war die Meisterschaft von Ausnah-
mebegabungen wie etwa Jan Bondol, Johan Maelwael oder den Brü-
dern von Limburg vom „Internationalen Stil“ aufgesogen worden. Nun
wurden aus franko-flämischen Künstlern Niederländer. Erwin Panofs-
ky hat gar von der „Repatriierung des flämischen Genies“ gespro-

485 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 67

486 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 36

13 Die altniederländische Kunst

198

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


chen.487 Die neue niederländische Künstlergeneration bediente sich
aber nicht mehr der universellen, gotischen Formsprache. Sie ist daher
als spezifisch niederländische Schule zu bezeichnen.

Der Reichtum der Handelsmetropolen förderte diese Entwicklung
noch zusätzlich, die bürgerlichen Auftraggeber konnten sich nun auf
kurzem Wege von den führenden Werkstätten beliefern lassen. Eine
Blütezeit der flämischen und brabantischen Städte (Brügge, Antwer-
pen, Gent, Brüssel, Ypern, Mechelen, Löwen) hatte die Patrizier zu
ebenbürtigen Konkurrenten der Fürsten werden lassen, die diesen an
Reichtum und Macht nicht nachstanden. Diese neben den Höfen und
den Kirchen dritte Auftraggeber- und Mäzenatengruppe wirkte maß-
geblich auf die Themenwahl der Künstler ein.488

Auch religiöse Kunstwerke, wie Altarbilder, wurden häufig nicht
mehr direkt von der Kirche in Auftrag gegeben, sondern wurden bei-
spielsweise auch von Kaufmannsgilden gestiftet. Aufträge für den re-
präsentativen Gebrauch von Gemälden im eigenen Haus brachten eine
völlig neue Kunstgattung hervor, die Porträtmalerei, und diese beför-
derte wiederum ein individualisierendes Element in der Kunst, das
den ohnehin wirksamen Tendenzen ganz und gar entsprach.489

Um die Höfe der Herzöge von Burgund in Dijon und Brügge und
die Stadt Tournai entwickelte sich im 15. Jahrhundert eine eigene Mal-
schule zwischen der Gotik und der Renaissance. Einige Kunsthistori-
ker vermuten die Wurzeln in der französisch-flämischen Buchmalerei,
etwa bei Jean Pucelle oder den Brüdern von Limburg.

Die Werke unterscheiden sich durch ihren oft nahezu fotografi-
schen Realismus deutlich von ihren gotischen Vorgängern. Die Anre-
gungen der italienischen Früh- und Hochrenaissance entwickelten sich
in Verbindung mit den einheimischen Traditionen zu einer eigenstän-
digen, völlig neuen Bildsprache. Ein wesentlicher Zug der niederländi-
schen Naturbeobachtung ist die Darstellung der Landschaft. Zunächst
wurden die mittelalterlichen Goldgründe durch realistische Land-

487 Panofsky, E.: Die altniederländische Malerei. Ihr Ursprung und Wesen. Übersetzt
und hrsg. von Jochen Sander und Stephan Kemperdick. Köln 2001, S. 83

488 Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einführung. Berlin 1997, S. 56

489 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemäldes: Das erste Jahrhundert der
niederländischen Malerei. München 1994, S. 67

13 Die altniederländische Kunst

199

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


schaften als Bildhintergrund ersetzt, bevor die Landschaftsmalerei eine
eigenständige künstlerische Gattung wurde.490

Die genaue Naturbeobachtung erstreckte sich auch auf die Darstel-
lung des menschlichen Körpers. Die Aktdarstellung von Adam und
Eva auf dem Genter Altar von Jan van Eyck weisen eine seit der Antike
nicht mehr erreichte Natürlichkeit auf.491 Sie unterscheidet sich we-
sentlich von den gleichzeitig in der italienischen Renaissance einset-
zenden Aktdarstellungen, die viel mehr von wissenschaftlich-anatomi-
scher Konstruktion geprägt waren, während Jan van Eyck die Oberflä-
che und die Bewegung des Körpers genau beobachtete und bis ins
kleinste Detail darstellte.

Die niederländische und flämische Malerei orientierte sich vor van
Eyck und Robert Campin an der internationalen Gotik, die meist als
„schöner“ oder „weicher Stil“ bezeichnet wird. Auch die großen Meis-
ter konnten sich noch länger nicht ganz von diesem Einfluss lösen, die
lang gestreckten Gestalten und der reiche Faltenwurf der Gewänder
verweisen deutlich auf die älteren Traditionen. Allgemein wird der alt-
niederländischen Malerei vor dem 15. Jahrhundert heute wenig Beach-
tung zuteil. Die Werke gelten meist als provinziell und zweitrangig, in
vielen kunstgeschichtlichen Publikationen wird die altniederländische
Malerei erst ab dem Meister von Flémalle behandelt.

Am Anfang der altniederländischen Malerei im engeren Sinne
steht Jan van Eyck, der 1432 sein Hauptwerk, den Genter Altar, voll-
endete.492 Schon die Zeitgenossen betrachteten die Kunstwerke Jan
van Eycks und der anderen flämischen Meister als Ars nova, als etwas
vollkommen Neues. Zeitlich entwickelte sich die altniederländische
Malerei etwa gleichzeitig mit der Renaissance in Italien.

490 Brinkmann, B.: Die flämische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997, S. 22

491 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 38

492 Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfängen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Düsseldorf 1967,
S. 21

13 Die altniederländische Kunst

200

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Allerdings weist die altniederländische Malerei durch ihre „Ver-
bürgerlichung“ schon in die Neuzeit.493 Als Auftraggeber traten die
reichen Patrizier und Handelsherren immer mehr neben den Adel und
den Klerus. Die Gestalten wurden nicht mehr idealisiert dargestellt.
Dem Betrachter treten echte Menschen mit ihren körperlichen Unzu-
länglichkeiten entgegen. Falten, Tränensäcke, alles wurde schonungslos
naturalistisch wiedergegeben. Die Heiligen hatten ihren Platz nicht
mehr nur in den Gotteshäusern, sie hielten ihren Einzug auch in die
Wohnstuben der Bürger.

Als einer der frühesten Vertreter der neuen Kunstauffassung gilt
neben Jan van Eyck der Meister von Flémalle, der heute meist mit Ro-
bert Campin identifiziert wird. Sein Hauptwerk ist das Mérode-Tripty-
chon (um 1425), das heute im Metropolitan Museum in New York zu
sehen ist.494

Die tatsächliche Existenz von Jan van Eycks angeblichem Bruder
Hubert ist seit langem umstritten.495 Neuere Forschungen kommen
zum Ergebnis, dass der – nur in wenigen Quellen erwähnte – Hubert
nur ein unbedeutender Genter Maler gewesen sein soll, der in keinerlei
verwandtschaftlicher oder sonstiger Beziehung zu Jan stand.

Als Schüler Campins ist Rogier van der Weyden anzusehen, dessen
Mitarbeit am Mérode-Triptychon wahrscheinlich ist. Dieser beeinfluss-
te wiederum Dieric Bouts und Hans Memling. Zeitgenosse Memlings
war Hugo van der Goes, der erstmals 1465 urkundlich wurde.

Mit Hieronymus Bosch tritt uns der rätselhafteste Künstler dieser
Gruppe entgegen, dessen Werk bis heute Anlass für zahlreiche Speku-
lationen ist.496 Neben den Großmeistern der altniederländischen Ma-
lerei sind noch Petrus Christus, Colijn de Coter, Aelbert Bouts, Gerard

493 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 25

494 Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfängen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Düsseldorf 1967,
S. 23

495 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flämische Meister und der
Süden 1430–1530. Ausstellungskatalog Brügge, Darmstadt 2002, S. 9

496 Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfängen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Düsseldorf 1967,
S. 83

13 Die altniederländische Kunst

201

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


David, Goossen van der Weyden und Quentin Massys sowie deren
Werkstätten anzuführen.497

Heute ist nur noch ein Bruchteil der Werke der altniederländi-
schen Künstler erhalten. Zahllose Gemälde und Zeichnungen fielen
den Bilderstürmen in den Wirren der Reformation und den vielen
Kriegen zum Opfer. Viele altniederländische Gemälde weisen zudem
starke Schäden auf und müssen aufwändig restauriert werden. Einige
Hauptwerke sind nur durch – handwerklich und künstlerisch häufig
hochwertige – Kopien überliefert, die Mehrzahl allerdings ist für im-
mer verloren.

Die Werke der frühen Niederländer und Flamen werden heute in
den großen internationalen Kunstmuseen ausgestellt.498 Einige Altäre
und Gemälde befinden sich jedoch auch noch an ihren alten Standor-
ten in Kirchen, Kathedralen und Schlössern wie der berühmte Genter
Altar in der St.-Bavo-Kathedrale in Gent. Aus Sicherheitsgründen ist
er allerdings heute nur durch dicke Panzerglasscheiben zu studieren.

Besonders das Werk Jan van Eycks erregte in Italien, dem Ur-
sprungsland der Humanismus, größtes Aufsehen.499 Der Humanist
Bartolomeo Facio rühmte den Meister einige Jahre nach dessen Tod
gar als „Malerfürsten unseres Jahrhunderts“.500

Während sich die italienischen Maler komplizierter mathemati-
scher und geometrischer Hilfsmittel (Fluchtliniensysteme u.a) bedien-
ten, gelang es dem Flamen scheinbar mühelos, die „Wirklichkeit“ kor-
rekt wiederzugeben. Das Bildgeschehen spielte sich nicht mehr nach
gotischer Art gleichsam auf einer Bühne ab. Die Räume sind perspek-
tivisch richtig wiedergegeben, die Landschaften nicht mehr kulissen-

497 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

498 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 65

499 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flämische Meister und der
Süden 1430–1530. Ausstellungskatalog Brügge, Darmstadt 2002, S. 7

500 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 24

13 Die altniederländische Kunst

202

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


haft schematisiert. Weite, äußerst detailliert ausgeführte Hintergründe
lenken den Blick in die Unendlichkeit. Auch Gewänder, Möbel und
Ausstattungsstücke wurden oft nahezu fotorealistisch dargestellt.501

Die maniera Fiamminga übte einen ungeheuren Einfluss auf die
Kunst des italienischen Quattrocento aus. Antonello da Messina galt
deshalb lange sogar als direkter Schüler Jan van Eycks. Italienische
Sammler bestellten zahlreiche Bilder bei den nördlichen Meistern, Mä-
zene ermöglichten jungen Künstlern die Ausbildung in flämischen
Werkstätten.

Van Eyck galt lange als der „Erfinder“ der Ölmalerei.502 Tatsäch-
lich sind seine Gemälde jedoch in einer Mischtechnik ausgeführt, die
traditionelle Temperamalerei wurde durch Elemente der Öltechnik er-
gänzt. Der Meister verwendete teilweise Terpentinöle (Weißlack) als
Bindemittel. Die Farbe trocknet so wesentlich schneller und behält
ihre intensive Leuchtkraft. Diese Neuerungen wurden rasch von ande-
ren Künstlern in ganz Europa aufgegriffen. Neben der ungewöhnli-
chen Leuchtkraft der Farben beeindruckte die Italiener besonders die
„innige Frömmigkeit“ der Flamen. Die eigene Malerei war eher vom
Humanismus geprägt, der nördlichen Kunst gelang die Verbindung
des Naturalismus mit einer tiefen Religiosität.

Auch das benachbarte Deutschland wurde selbstverständlich von
der neuen Kunstauffassung beherrscht, die neben den italienischen
Schulen die abendländische Kunst für nahezu zwei Jahrhunderte prä-
gen sollte. Giorgio Vasari zählte sogar Albrecht Dürer und dessen Vor-
gänger Martin Schongauer zu den Flamen. In der Tat wäre das Werk
dieser beiden Künstler ohne diese Anregungen undenkbar.

Dürer war bei Michael Wohlgemut in die Lehre gegangen, der als
Schüler Hans Pleydenwurffs stark von der niederländischen Malweise
geprägt war. 1520/21 hatte der große Nürnberger während seiner „nie-

501 Brinkmann, B.: Die flämische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997., S. 36

502 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flämische Meister und der
Süden 1430–1530. Ausstellungskatalog Brügge, Darmstadt 2002, S. 6

13 Die altniederländische Kunst

203

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


derländischen Reise“ Gelegenheit, die flämische Kunst in ihrem Ur-
sprungsland zu studieren.503

Als eines der frühesten deutschen Gemälde „flämischer“ Art gilt
der Kalvarienberg der Familie Wasservass.504 Noch deutlicher wird der
burgundisch-flämische Einfluss bei Stephan Lochner. Durch die räum-
liche Nähe wurden Köln und der Niederrhein natürlich in besonderem
Maße von der niederländischen Kunst geprägt. Der Kölner Patrizier
Goddert von dem Wasservass bestellte um 1455 bei Rogier van der
Weyden den Columba- oder Dreikönigsaltar für seine Familienkapelle.

Die ersten Einflüsse der nördlichen Malweise in Spanien werden
im Königreich Aragon sichtbar, zu dem auch Valencia, Katalonien und
die Balearen gehörten.505 König Alfonso V. sandte seinen Hofmaler
Lluís Dalmau bereits 1431 nach Flandern. 1439 verlegte der Brügger
Maler Luís Alimbrot (Lodewijk Allyncbrood) seine Werkstatt nach Va-
lencia. Jan van Eyck dürfte die Stadt bereits 1427 als Angehöriger einer
burgundischen Delegation besucht haben.

Valencia, damals eines der wichtigsten Zentren der mediterranen
Welt, zog Künstler aus allen Teilen Europas an. Neben die traditionel-
len Malschulen des „internationalen Stils“ traten flämisch beeinflusste
Werkstätten und italienische Anregungen. Es entwickelte sich eine „hi-
spano-flämische“ Kunstrichtung, als deren Hauptmeister Bartolomé
Bermejo, Jaume Huguet und Rodrigo de Osona gelten.

Auch im Königreich Kastilien werden die nördlichen Einflüsse be-
reits früh deutlich.506 Die einheimischen Meister verwendeten jedoch
statt der üblichen Eichenbretter Pinienholz als Maluntergrund und be-
vorzugten weiterhin die Tempera als Malmaterial. Auffällig ist die
„verschwenderische“ Verwendung von Blattgold und Goldpulver in
der Malerei Kastiliens und Aragons. Weitere Besonderheiten sind die

503 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 78

504 Brinkmann, B.: Die flämische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997., S. 66

505 Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einführung. Berlin 1997, S. 46

506 Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einführung. Berlin 1997, S. 47

13 Die altniederländische Kunst

204

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


reiche Ornamentik und die oft riesigen Ausmaße spanischer Flügelal-
täre.

Die kastilischen Könige besaßen einige bedeutende Werke Rogier
van der Weydens, Hans Memlings und Jan van Eycks.507

Das „goldene manuelinische Zeitalter“ im frühen 16. Jahrhunderts
wurde hauptsächlich von der flämisch-niederländischen Kunst ge-
prägt. Der Flame Francisco Henriques wirkte in Lissabon und Évora.
Ebenfalls aus dem Norden stammte Frei Carlos, ein Hieronymiten-
mönch aus einem Kloster in der Nähe von Évora. Als ein bedeutendes
Beispiel der durch die altniederländische Malerei beeinflussten portu-
giesischen Malerei gilt der Meister von Lourinhã.508

Die Niederlande durchliefen im Goldenen Zeitalter eine kulturelle
Entwicklung, die sich von der ihrer Nachbarstaaten deutlich unter-
schied und allgemein als Höhepunkt der holländisch-niederländischen
Zivilisation angesehen wird.509 Während in anderen Ländern reiche
Aristokraten Schirmherren und Gönner der Künste waren, spielten in
den Niederlanden wohlhabende Händler und andere Patrizier diese
Rolle. Hier bildete die aufstrebende, ungewöhnlich breite Mittelschicht
zusammen mit den reichen Bauern das entscheidende Potential für die
ökonomische wie auch für die gesellschaftliche und kulturelle Ent-
wicklung des Landes.

Sie alle stellten einen riesigen Markt für den Absatz gewerblicher
und künstlerischer Erzeugnisse dar.510 Durch ihr wachsendes gesell-
schaftliches Ansehen entstand bei Händlern, Handwerkern, kleinen
Beamten oder Offizieren das Bedürfnis, ihren Status zur Schau zu stel-
len, und zwar auf eine vergleichbare Weise, wie es im Hochadel und
Klerus gang und gäbe war. Dank ihrer Kaufkraft konnten sie sich diese
Wünsche erfüllen.

507 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flämische Meister und der
Süden 1430–1530. Ausstellungskatalog Brügge, Darmstadt 2002, S. 10

508 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 138

509 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

510 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 120

13 Die altniederländische Kunst

205

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Durch das allgemein gesteigerte Interesse an der Beschreibung der
sichtbaren Welt wurde der Wunsch nach Kunstbesitz geradezu uner-
sättlich, und die Nachfrage nach weltlicher Malerei blühte auf wie nie
zuvor und nirgendwo sonst. Porträts beispielsweise sollten den gesell-
schaftlichen Rang der eigenen Person darstellen, wenn nicht erhö-
hen.511 Das über die unbedingt erforderlichen Einrichtungsgegenstän-
de hinausgehende Mobiliar wurde als Statussymbol betrachtet, was
sich im Besitz prächtiger Eichentruhen, achteckiger Tische und teurer
Betten bei den Bauern und in kostbaren Uhren, Spiegeln, Porzellan
oder Besteck der Bürgerschaft ausdrückte. Der teilweise ins Unerhörte
wachsende Reichtum der Niederländer garantierte somit die Lebens-
grundlage der Künstler des 17. Jahrhunderts und hatte zur Folge, dass
es eine ungleich bessere „Kunstversorgung“ der Bevölkerung gab als
irgendwo sonst in Europa.

Kunst und Kultur, dabei besonders die Malerei, entwickelten sich
zusammen mit ihren neuen „Kunden“ zu einem bedeutenden Wirt-
schaftsfaktor.512 Den schon damals gültigen Gesetzen der freien
Marktwirtschaft folgend, wurde das „Dienstleistungsgewerbe Kunst“
immer differenzierter, es bildeten sich zum Beispiel Fachbetriebe für
bestimmte Gattungen der Malerei aus und gleichzeitig entstanden
Bildgattungen, deren Motive für die Malerei Neuland waren, wie bei-
spielsweise die Landschaftsmalerei und das Genre der Sittengemälde.
Auch stilistisch wurde die Kunstlandschaft immer vielfältiger, so dass
die Auftraggeber sogar Malweisen, sei es der flämisch-italienischen
oder der holländischen Schule selbst bestimmen konnten.513

So bestimmten bürgerliche Auftraggeber die Kunstproduktion, die
auf dem Selbstverständnis einer frühkapitalistischen Republik fußte,
was zu einem höheren Realismus und zur Bevorzugung bestimmter
Kunstgattungen wie Porträtmalerei (Einzel- und Gruppenbildnis),
Genrebilder oder Stilllebenmalerei führte. Die schutterij, die Schützen
mit ihrer Schützengilde und die rederijkers, die Dichter, organisiert in

511 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 97

512 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 121

513 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 100

13 Die altniederländische Kunst

206

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


der rederijkerskamer, der Dichtergilde (seinerzeit „Redekammer“ ge-
nannt), waren gleichzeitig kulturelle Zentren und Förderer der Künste.
Die Schützen hatten sich zu einer Art städtischen Bürgerwehr organi-
siert und sorgten nachts für Ruhe und Ordnung in den Städten. Alle
männlichen Einwohner waren ihr zu Dienst verpflichtet.

Die Dichtergilden stellten Vereinigungen auf Stadtebene dar, die li-
terarische Aktivitäten begünstigten und unterstützten. Die Städte wa-
ren ebenso stolz auf diese Gilden wie die Bürger auf ihre Mitglied-
schaft, die sie sich viel kosten ließen. Große niederländische Dichter,
wie zum Beispiel Pieter C. Hooft und Joost van den Vondel, waren
Mitglieder einer Rederijkerskamer. Die einzelnen Gilden und Gilden-
mitglieder ließen sich gerne und oft bei der Ausübung ihrer Ehrenauf-
gabe porträtieren. Ein Beispiel dafür ist das Bild der Nachtwache von
Rembrandt van Rijn.514

Im 17. Jahrhundert erreichte die Malerei in den Niederlanden eine
derartige Blüte, dass sie gelegentlich alleine mit dem Begriff des Golde-
nen Zeitalters verbunden wird.515 Schon im 16. Jahrhundert war die
Kunstproduktion hoch gewesen. Allein in Antwerpen sollen 1560
mehr als 300 Meister mit Malerei und Graphik beschäftigt gewesen
sein, hingegen nur 169 Bäcker und 78 Fleischer. Nun entstanden in
dem dicht besiedelten Land in kurzer Zeit und auf engstem Raum viele
Zentren der Malerei – neben Amsterdam etwa Haarlem, Delft, Ut-
recht, Leiden, Den Haag und Deventer. Bald waren Malerei und
Druckgraphik geradezu allgegenwärtig, die Niederlande wurden zu
einer riesigen „Kunstfabrik“.516 Jährlich kamen 70.000 Bilder auf den
Markt, wobei 650 bis 700 niederländische Maler durchschnittlich je-
weils 94 Bilder im Jahr malten, berühmte und weniger berühmte Ma-
ler gemeinsam mit ihren Schülern nahezu fließbandartig produzierten.

Die traditionellen kirchlichen Bildthemen wurden seit der Refor-
mation indessen als „katholisch“ abgelehnt, die protestantischen Bür-

514 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 120

515 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

516 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 121

13 Die altniederländische Kunst

207

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ger wollten ihre Religiosität, ihre Lebensführung und ihre ureigenen
Themen und Probleme – in erster Linie also sich selbst in ihrem beruf-
lichen und privaten Umfeld, und in möglichst vorteilhafter Weise –
verewigt sehen. Dies führte zur Ausprägung neuer Bildgattungen (z.B.
Tronjes) und zur Erfindung neuer Bildthemen.517 Es entstanden gera-
dezu massenweise Einzelporträts und Gruppenbildnisse, auf denen die
Familie, die Verwandtschaft, die Gildemitglieder, das Ratskollegium
oder Festivitäten und Feierlichkeiten festgehalten waren.

Eine nie da gewesene Spezialisierung innerhalb der Malerei setzte
ein.518 Willem Claesz. Heda und Willem Kalf malten nur Stillleben.
Ihre „Ontbijtjes“, ihre „Frühstücks“-Stillleben, hatten sie sogar auf we-
nige Gegenstände reduziert, die sie mit geringen kompositorischen
Änderungen wieder und wieder variierten. Jan van Goyen, Jacob van
Ruisdael und Meindert Hobbema standen für die Landschaftsmalerei,
Jan Steen, Adriaen van Ostade und Adriaen Brouwer für die Bauernsa-
tire, Gerard ter Borch und Pieter de Hooch für das Gesellschaftsstück
(einer Variation des Genrebildes, das bäuerliche Festlichkeiten thema-
tisiert), Pieter Jansz Saenredam und Emanuel de Witte für die Archi-
tekturmalerei, Thomas de Keyser und Frans Hals für Porträts.519

Gerard ter Borch gilt als einer der Hauptmeister des holländischen
Genrebildes. Seine erste Ausbildung als Zeichner erhielt er von seinem
Vater Gerard ter Borch d.Ä. Erste Werke, die der Vater sorgfältig auf-
bewahrte, stammen aus dem Jahr 1625 und sind noch heute erhalten.
Diese zeigen Genreszenen und vor allem Landschaften aus der Umge-
bung von Zwolle.

Zwischen 1644 und 1645 war er in Amsterdam als vielbeschäftig-
ter Porträtist tätig und erlangte dadurch eine große Popularität.520

Dort ist es Ter Borch gelungen sich in den vornehmsten Amsterdamer

517 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

518 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 122

519 Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München
1989, S. 127

520 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 80

13 Die altniederländische Kunst

208

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Regentenkreisen Einzug zu verschaffen. Neben Portraits der Familien
Six, De Graeff, Pancras, De Vicq hatte er auch Bildnisse von angesehe-
nen Gelehrten wie Caspar van Baerle angefertigt. Diesem Bekannt-
heitsgrad verdankte er es, dass ihn 1646 der holländische Gesandte
Adriaan Pauw bat, ihn zu den Friedensverhandlungen zwischen den
Niederlanden und Spanien nach Münster zu begleiten. Dort durfte er
viele der anwesenden Diplomaten porträtieren, wodurch er die Auf-
merksamkeit des spanischen Gesandten, dem Grafen von Peñeranda,
erregte. Dieser nahm Gerard ter Borch in seine Dienste, so dass dieser
Augenzeuge des am 15. Mai 1648 geschlossenen Separatfriedens zwi-
schen den Niederlanden und Spanien wurde.

Das Ereignis hielt er in seinem berühmten Gemälde Der Friedens-
schluß zu Münster fest, das heute im Rijksmuseum in Amsterdam ge-
zeigt wird.521 Noch im gleichen Jahr kehrte er nach Holland zurück,
wo er in den nächsten Jahren in den verschiedensten Städten tätig war.
Abwechselnd lebte er in Amsterdam, Den Haag, Haarlem, Kampen
und Zwolle. Sein Hauptbetätigungsfeld war nun die Genremalerei, wo
er in kurzer Zeit zu einer Meisterschaft heranreifte, so dass er heute als
einen der bedeutendsten Vertreter dieser Gattung gilt. Nach seiner
Heirat am 14. Februar 1654 ließ sich Gerard ter Borch endgültig in
Deventer nieder. Ab 1660 wandte er sich wieder vermehrt der Porträt-
malerei zu, so dass nur noch wenige Genrebilder entstanden.

Trotz seines ausgedehnten Wanderlebens blieb Gerard ter Borch
zeitlebens der holländischen Schule treu. Schon in seinen frühen Wer-
ken, die deutlich von den Amsterdamer Genremalern Pieter Codde
und Willem Duyster beeinflusst sind, zeigt sich sein Interesse für die
Wiedergabe menschlicher Figuren, die vorrangig von einer Seite be-
leuchtet werden und sich in Räumen mit spärlicher Einrichtung befin-
den. In diesem Genre der Malerei waren seine Werke den größten Ent-
wicklungen unterworfen. Malte er anfangs vor allem Szenen aus dem
Volks- und Soldatenleben, spezialisierte er sich ab 1648 auf Interieur-
szenen mit einigen wenigen Figuren, die galante Paare und meist Da-
men beim Lesen, Schreiben, Musizieren oder der Toilette zeigen.522

521 Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. München 1994, S. 102

522 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,

13 Die altniederländische Kunst

209

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In der Art der Anordnung und Darstellung der Figuren beschritt
Gerard ter Borch völlig neue Wege und wurde damit zum Wegbereiter
für jüngere Meister, die sich an ihn orientierten. Beispielhaft seien hier
nur Gabriel Metsu, Pieter de Hooch und Jan Vermeer genannt. Seinen
Porträtstil entwickelte Garard ter Borch unter dem Einfluss des Haar-
lemer Malers Hendrick Pot. Bereits in den 1640er Jahren war dieser
voll ausgereift und kaum Wandlungen unterworfen. Seine Modelle
sind meist schwarz gekleidet und vor neutralen grauen Hintergründen
abgebildet.

Mit der Frührenaissance sind endgültig die Goldgründe mittelal-
terlicher Heiligenbilder durch Landschaften ersetzt, zunächst noch,
wie bei Giotto, als kulissenartige Zusammenstellung einzelner Motive,
später als einheitlicher Hintergrund.523

Im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts entstand nördlich der Alpen
ein neues, vorher unbekanntes Naturempfinden. Die Natur erhielt in
Bildern der Donauschule einen eigenständigen Rang; Naturstudien
ohne Menschendarstellungen sind keine Seltenheit. Das erste reine
Landschaftsgemälde ohne jegliche Figuren ist das Bild Donauland-
schaft mit Schloss Wörth, entstanden um 1522 von einem Maler der
Donauschule, Albrecht Altdorfer.524 Frühe Beispiele aus dem nördli-
chen Europa für die Wiedergabe einer konkreten Landschaft - des
Genfer Sees – sind Der wunderbare Fischzug des Konrad Witz - oder
einer realistischen Darstellung von bewegtem Wasser auf dem um
1435 entstandenen Christophoros des gleichen Malers.525

Sowohl in Venedig als auch in Florenz fanden die Anregungen aus
dem Norden und die Entdeckungen der Perspektive in Italien auf un-
terschiedliche Weise ihren Niederschlag. In Piero della Francescas
Montefeltro-Diptychon schaut der Betrachter aus der Vogelperspektive
auf eine sich weit ausbreitende, lichte Landschaft, wobei sich Porträt
und Landschaft auf unterschiedlichen und unverbundenen Bildebenen

Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 16

523 Büttner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, München 2006,.S. 17
524 Büttner, N.: Die Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunst

im Zeitalter Bruegels, Göttingen 2000,S. 23
525 Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,

Köln 2011, S. 52

13 Die altniederländische Kunst

210

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


befinden. Leonardo da Vinci († 1519), von dem auch die erste reine
Landschaftszeichnung stammt, stellte als Hintergründe einiger seiner
Gemälde, wie der Felsgrottenmadonna, der Mona Lisa oder der Anna
Selbdritt, alle im Louvre in Paris, keine Abbilder einer realen Natur
dar. Diese Landschaften sind vielmehr eine Art Überblick über die ele-
mentaren Erscheinungsformen der Natur: Erde, Wasser, Fels und Luft,
Nähe und Ferne, Wärme und Kälte.

Als ein Vermittler niederländischer Malkunst in Venedig gilt An-
tonello da Messina († 1479), der sich um 1475 in Venedig aufhielt.526

Ebenso folgenreich für die Landschaftsdarstellungen venezianischer
Maler waren Dürers Holzschnitte, während seine Landschaftsaquarelle
aus der Italienreise nicht publiziert waren und schon wegen ihrer
Funktion als Arbeitsskizzen keine öffentliche Wirkung hatten.527 Bei
den Venezianern Bellini, Giorgione und Tizian entfaltete sich die für
die venezianische Malerei charakteristische Verschmelzung von Figu-
ren und Landschaft, Licht und Farbe zu einer stimmungsvollen Bild-
einheit von poetischer und lyrischer Qualität. Giorgione malte mit sei-
nem Gewitter um 1515 das erste Bild, in dem die Figuren an den Rand
gerückt sind und Landschaft zum Bildthema wird.528

Ab Mitte des 16. Jahrhunderts kam es in den Niederlanden zu
einer ersten Blüte der Landschaftsmalerei, die mit den Namen Joachim
Patinir, Gerard David, Hieronymus Bosch und Pieter Brueghel ver-
knüpft ist.529 Von Joachim Patinier († 1524) stammen die über-
blicksartigen Weltlandschaften, in denen biblische oder mythologische
Figurengruppen fast nur den Rang von Staffagefiguren einnehmen.
Auch auf Breughels Bild Sturz des Ikarus von 1558 ist das eigentliche –
mythologische – Thema an den äußersten Rand gerückt zu Gunsten
der Darstellung einer weiten Landschaft im Licht der Morgensonne, zu
deren harmonischem Einklang auch der tätige Mensch gehört.530

526 Feldges, U.: Landschaft als topographisches Porträt. Der Wiederbeginn der
europäischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980, S. 28

527 Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom späten Mittelalter bis
heute, München, 1987, S. 89

528 Landschaft, in: Barck, K. u.a. (Hrsg.): Ästhetische Grundbegriffe. Studien zu
einem historischen Wörterbuch. 3. Auflage, Stuttgart 2001, S. 617–695, hier S. 627

529 Büttner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, München 2006,.S. 36
530 Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom späten Mittelalter bis

heute, München, 1987, S. 53

13 Die altniederländische Kunst

211

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Die Hauptperson ist ein pflügender Bauer, hinter ihm steht ein
Hirte, und am rechten unteren Bildrand sitzt ein Angler. Der Blick öff-
net sich auf eine bis zum Horizont reichende Bucht mit der Sonnen-
scheibe am Horizont. Am Meer kreuzen Schiffe, und in der rechten
oberen Ecke ragt ein weißes Felsengebirge auf. Schräg über dem pflü-
genden Bauern liegt eine befestigte Felseninsel (offenbar eine Anspie-
lung auf das Labyrinth aus dem Mythos) und dahinter eine Hafen-
stadt. Links unten im Vordergrund ist ein Geldbeutel zu erkennen, in
dem ein Schwert steckt, daneben liegt ein voller Getreidesack. Hinter
dem Pferd, im Gebüsch, ist ein Gesicht im Halbschatten zu sehen, ein
Toter, der von dem pflügenden Bauern, ebenso wie der im Hinter-
grund herabstürzende Ikarus unbeachtet bleibt. Der verunglückte Ika-
rus ist nur klein, gewissermaßen nur als Bilddetail am Rand in der un-
teren rechten Bildhälfte über dem Angler zu erkennen.531

Der Hirte befindet sich annähernd im Mittelpunkt des Bildes.532

Sein aufwärtsgewandtes Gesicht liegt im Schnittpunkt der Haupt- und
Nebendiagonalen. Der Standpunkt des Betrachters liegt auf einer An-
höhe. Der Bauer ist von schräg oben dargestellt, der Hirte etwas mehr
von der Seite und das Segelschiff darüber frontal. Durch diese Winkel-
verschiebung verstärkt der Maler den Eindruck weiter Entfernung. Die
Farbtöne gelb, grün und braun dominieren, auffallend ist jedoch das
rote Hemd des Bauern.

Ikarus ist aus der griechischen Mythologie bekannt: Sein Vater Dä-
dalus hatte Flügel konstruiert, mit denen er und sein Sohn aus der Ge-
fangenschaft auf Kreta flohen. Als Ikarus jedoch übermütig der Sonne
zu nah kam, schmolz das Wachs, das die Federn zusammenhielt, und
er stürzte in den Tod.533 Der Dichter Ovid beschreibt dies in seinen
Metamorphosen (VIII, 183–235) und der Ars amatoria (II, 21–96).

Vor seiner Verbannung nach Kreta warf Dädalus aus Missgunst
seinen zwölfjährigen Schüler Perdix von der Akropolis, da dieser trotz
seiner Jugend Säge und Zirkel erfunden hatte. Athene fing den Buben

531 Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Holländische Malerei des 17. Jahrhunderts,
Köln 1998, S. 68ff

532 Büttner, N.: Die Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunst
im Zeitalter Bruegels, Göttingen 2000,S. 132

533 Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,
Köln 2011, S. 66

13 Die altniederländische Kunst

212

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


jedoch auf und verwandelte ihn in ein Rebhuhn, das nahe dem Boden
fliegt und seine Nester in Hecken baut, denn es „fürchtet die Höhe, des
einstigen Sturzes gedenkend“. Der Vogel sitzt in dem Gemälde links
vom Angler auf einem Ast. Im Mythos fliegt er zur Beerdigung Ikarus’
herbei.

Bezeichnend ist, dass der Maler den verunglückten Ikarus nur ne-
bensächlich darstellt: Rechts unten sieht man ihn ins Wasser stürzen,
mit seinen nackten, strampelnden Beinen macht er dabei eine eher lä-
cherliche Figur. Über ihm sind noch einige fliegende Federn zu erken-
nen. Dädalus, immerhin eine der Hauptpersonen, fehlt sogar im Bild.
Bedeutung gibt das Gemälde dagegen Nebenpersonen wie Bauer, Hirte
und Fischer.534

Der Angler sitzt jedoch unten am Wasser, der Hirte ist in der Mitte
platziert, der Bauer bestellt seinen Acker und allen gemeinsam ist, dass
sie dem Sturz des Ikarus kein Interesse entgegenbringen. So bedeuten
das Schwert im Geldbeutel und der Getreidesack im Vordergrund die
flämischen Sprichwörter: „Geld und Schwert brauchen gute Hände“
und „Auf Felsen Gesätes wächst nicht“. Es sind Anspielungen auf die
Nutzlosigkeit von Ikarus’ Handeln. Der Aphorismus zu der halb ver-
steckten Leiche im Unterholz heißt: „Kein Pflug hält wegen eines Ster-
benden an“.535 Bauer, Hirte und Fischer gehorchen stoisch den Geset-
zen der Natur und des Kosmos. Selbst das Rebhuhn Perdix, das sich im
Mythos über Ikarus’ Tod freut, ignoriert den Verunglückten und das
(bei Ovid nicht erwähnte) Schiff entfernt sich mit geblähten Segeln
von der Unfallstelle.

Bruegel hat die Sage von Ikarus ganz in seine Zeit gesetzt, dafür
sprechen die Landschaft und die für das 16. Jahrhundert typischen
Mittelmeer-Karacken. Diese Schiffe wurden damals in niederländi-
schen Werften gebaut und der Maler hält sie mit großer Genauigkeit
fest. Entgegen der Sage, in der Ikarus der Sonne zu nah kam, stürzt er
in diesem Bild an fast entgegengesetzter Stelle ab, die Sonne hingegen
geht entweder auf oder unter.

534 Büttner, N.: Die Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunst
im Zeitalter Bruegels, Göttingen 2000,S. 133

535 von Buttlar, A.: Der Landschaftsgarten, Gartenkunst des Klassizismus und der
Romantik, Köln 1989, S. 134

13 Die altniederländische Kunst

213

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Nach Jacques van Lennep ist folgende Deutung möglich: Der Bau-
er im Vordergrund wäre eine Anspielung auf die alchemistische Kunst.
Alchemisten verglichen ihr Handwerk mit dem Ackerbau und hielten
Metalle für Organismen, die wachsen und sich vermehren können.
Der auf dem Stab gestützte Schäfer stellt den Gott Hermes dar, der in
seiner Jugend mit seinem Bruder Apollo die Herden des Admetos hü-
tete. Das Schiff soll auf einen Kompostbehälter anspielen und das
Meer auf Quecksilber. Dies deshalb, weil eine lange gefährliche Proze-
dur nötig ist, bis Quecksilber eine chemische Verbindung eingeht und
man dies mit den Gefahren einer Schiffsreise verglich. Die aufgehende
Sonne kann auch die Erneuerung der Welt durch Alchemie bedeuten,
demnach wäre Ikarus ein gescheiterter Alchemist.536

In der als Kupferstich verbreiteten Zeichnung Kriegsschiff mit dem
Fall des Icarus hält sich Bruegel scheinbar enger an das Thema: So
steht dort die Sonne hoch am Himmel und der Vater fliegt unter dem
stürzenden Sohn. Dennoch interessiert sich der Künstler wesentlich
mehr für das detailgetreu dargestellte Schiff.537

Das Interesse an Landschaftsbildern ging einher mit einer grund-
sätzlichen Tendenz zum Beobachten und Erforschen der Natur, dem
Aufblühen der Kartografie, für die durch das Wachsen des holländi-
schen Überseehandels ein starker Bedarf bestand, der sicheren Beherr-
schung perspektivischer Darstellung und mit Fortschritten in Natur-
wissenschaften und Technik, durch die neue Hilfsmittel bereitstan-
den.538 Im Bereich der Kartografie und Landesvermessung arbeiteten
Mathematiker und Geodäten (Landvermesser), Kartografen, Maler
und Kupferstecher Hand in Hand. So sind Landkarten der Zeit häufig
am Rand mit Veduten eingefasst, berühmtes Beispiel Jan Vermeers Al-
legorie der Malerei.539 Land- und Seekarten wurden von den gleichen
Druckern publiziert wie Reproduktionen von Landschaftsgemälden in
Kupferstichen oder Radierungen. Der Handel mit Reproduktionen war

536 Büttner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, München 2006,.S. 127
537 Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,

Köln 2011, S. 54
538 Feldges, U.: Landschaft als topographisches Porträt. Der Wiederbeginn der

europäischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980, S. 37
539 Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Holländische Malerei des 17. Jahrhunderts,

Köln 1998, S. 93

13 Die altniederländische Kunst

214

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


entscheidend für die rasche Verbreitung niederländischer Landschafts-
malerei in ganz Europa.540

Das Genre fächerte sich bald eine Reihe von Themen auf, auf die
sich die einzelnen Maler konzentrierten. Es gab Spezialisten für Phan-
tasielandschaften, italianisierende Landschaften, Gebirgs-, Wald-, Küs-
ten- und Flusslandschaften, Seestücke, topografische Landschaften,
Winterszenen usw.541 Die thematisch oft wenig spektakulären Bilder
zeichnen sind durch eine reiche Skala von Farbabstufungen, eine feine
Luftperspektive und differenzierte Lichteffekte aus, die die Grundstim-
mung des Bildes bestimmen. Eine den Stillleben der Zeit vergleichbare
Aufladung mit allegorischen Bedeutungen ist in den Landschaften
schwieriger nachzuweisen, kann aber nicht ausgeschlossen werden.

Anfänge einer Landschaftsmalerei als unabhängiges Genre kann
man in Flandern mit den Weltlandschaften Patiniers datieren, in denen
Landschaft das Hauptthema ist und nicht die Figuren.542 Pieter Brueg-
hel fertigte neben Gemälden wie den Jahreszeiten oder dem Fall des
Ikarus auch Zeichnungen nach der Natur, sowohl während seiner Itali-
enreise als auch von der Stadt Brabant. Neben dem von Flandern aus-
gehende Impuls wurden Einflüsse aus Italien wirksam über die Repro-
duktion der Bilder Adam Elsheimers durch den Utrechter Kupferste-
cher Hendrick Goudt.

Mit Esaias van de Velde, Pieter Moleyn, Jan van Goyen und Salo-
mon van Ruisdael verstärkte sich eine naturalistische Bildauffassung
zusammen mit einer Vorliebe für einfachere Motive, einheitliche Kom-
position und einer verstärkten Aufmerksamkeit für das Erscheinungs-
bild des Wolkenhimmels und die wechselnden Beleuchtungen auf dem
Land. In der Farbwahl gab es zwischen 1625 und 1650 eine Vorliebe
für monochrome Bilder in Blau-, Grün- und Erdtönen.

Die großen Landschaftsmaler des späten 17. Jahrhunderts, Jacob
van Ruisdael und Aelbert Cuyp lassen italienische Einflüsse sowohl in

540 Büttner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, München 2006,.S. 43
541 Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom späten Mittelalter bis

heute, München, 1987, S. 76
542 Schneider, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei - vom Spätmittelalter bis zur

Romantik. 2. Auflage, Darmstadt 2009, S. 115

13 Die altniederländische Kunst

215

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


der Komposition als auch in der Lichtführung der Bilder erkennen543.
Ruisdaels oft düstere und schwermütig wirkende Landschaften mit
ihren dramatischen Wolkenformationen, absterbenden Bäumen und
sich herabstürzenden Wasserfällen werden zu Ausdrucksträgern sub-
jektiver Empfindung, ein Grund für die hohe Wertschätzung seiner
Bildern durch die Romantiker. Cuyps idealisierte Bilder dagegen sind
erfüllt von einer heiteren, pastoralen Stimmung, einer Fülle von war-
mem Licht. Sie zeigen oft kleine ländliche Szenen. Schüler Ruisdaels
war Meindert Hobbema, der auf Waldszenen und Wassermühlen spe-
zialisiert war. Eins der berühmtesten und oft reproduzierten Bilder
niederländischer Landschaftsmalerei ist seine Allee von Middelharnis
von 1689.544

Maler in den südlichen Niederlanden wie Rubens und Rembrandt
malten Landschaften in warmen und lebhaften Farben. Rembrandt
widmete sich seit 1640 intensiv in seinen Radierungen der Land-
schaftsdarstellung, und Rubens schuf in seinen letzten Lebensjahren
eine Reihe brillanter Landschaften.545

Mit dem 18. Jahrhundert ließ zwar das Interesse an der Land-
schaftsmalerei bei Sammlern und Liebhabern nach, es wuchs aber die
Nachfrage nach topografisch genauen Darstellungen bestimmter Orte.
Guardi pflegte als Landschaftsmaler das Genre des Capriccios, Land-
schaften, die aus erfundenen und realen Partien zu einer Idealkompo-
sition zusammengesetzt sind. Charakteristisch für die französische
Malerei der Zeit sind die zarten und luftigen Landschaftshintergründe
in den Bildern Watteaus und Fragonards.546 Romantische Landschaf-
ten zielen auf die Auslösung emotionaler Prozesse, auf eine Bildmagie,
die einen inneren Dialog zwischen Betrachter und Bild bewirken
soll.547 Zur gleichen Zeit malten Künstler wie Koch, Reinhart, Hackert
oder Wolf, die einem Klassizismus verpflichtet waren. Sie orientierten

543 Erich Steingräber: Zweitausend Jahre europäische Landschaftsmalerei, München
1985, S. 224

544 Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Holländische Malerei des 17. Jahrhunderts,
Köln 1998, S. 115

545 Büttner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, München 2006, S. 76
546 Bätschmann, O.: Entfernung der Natur. Landschaftsmalerei 1750-1920, Köln

1989, S. 116
547 Landschaft, in: Barck, K. u.a. (Hrsg.): Ästhetische Grundbegriffe. Studien zu

einem historischen Wörterbuch. 3. Auflage, Stuttgart 2001, S. 617–695, hier S. 668

13 Die altniederländische Kunst

216

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


sich an den alten Vorbildern Poussin und Claude Lorrain, da aus der
Antike selbst keine Landschaftsbilder bekannt waren.548 Diese Maler
sahen in ihren Bildern die Aufgabe, einen idealen Weltentwurf sichtbar
zu machen im Sinne einer Wiederbelebung des antiken Geistes.

Jacob van Ruisdael war der einzige Sohn des Landschaftsmalers
und Rahmenbauers Isaack van Ruisdael, bei dem er wahrscheinlich
auch seine Ausbildung machte, sowie der Neffe von Salomon van
Ruysdael und der Vetter von Jacob Salomonsz. van Ruysdael.549 Die
Landschaftsmalerei hatte sich um 1600 unter anderem durch Adam
Elsheimer und Paul Bril als eigenständige Gattung der niederländi-
schen Malerei etabliert und wurde im wohlhabenden Haarlem beson-
ders gepflegt.550

Zunächst noch abhängig von der Manier seines Onkels und dessen
Haarlemer Altersgenossen, z.B. Cornelis Vroom oder Pieter de Molijn,
findet Ruisdael schnell zu einem eigenen Stil. Ihn kennzeichnen dra-
matische Akzente durch kontrastreiche Lichtführung, kraftvolle Bild-
motive und die differenzierte Wiedergabe von Naturformen.551 Ge-
naue Naturbeobachtungen in der Wald- und Dünenlandschaft rund
um Haarlem spiegeln sich in den erhaltenen Handzeichnungen, die,
vor dem Motiv ausgeführt, zur Grundlage der malerischen Ausfüh-
rung im Atelier dienten. 1648 trat er in die Malergilde seiner Heimat-
stadt ein. Mit seinem Haarlemer Freund Nicolaes Berchem unternahm
er um 1650 eine Reise nach Bentheim, dessen Schloss in der Folgezeit
auf zwölf seiner Landschaften auftaucht. Seit den Reisen dieser Jahre,
die ihn auch durch die Niederlande und an den Mittelrhein führten,
wird der Bildaufbau in den Landschaften Ruisdaels nochmals kraftvol-
ler: majestätische Baumpartien und imposante Wolkengebilde werden
zu erhabenen Kompositionen gefügt. Um 1655 ging Ruisdael nach
Amsterdam, wo er 1657 Mitglied der reformierten Kirche wurde. Am

548 Erich Steingräber: Zweitausend Jahre europäische Landschaftsmalerei, München
1985, S. 238

549 Stampfle, F.: An early Drawing by Jacob van Ruisdael. In: Art Quarterly XXII,
1959, S. 161 ff.

550 Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001, S. 29

551 Kunsthalle Hannover (Hrsg.): Jacob van Ruisdael - Die Revolution der Landschaft.
Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Hamburg 2002, S. 7

13 Die altniederländische Kunst

217

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


15. Januar 1659 erwarb er das Bürgerrecht von Amsterdam, das poor-
terrecht.552

In den 1650er und mehr noch 1660er Jahren zeigt er sich stark be-
einflusst von den Wasserfall-Motiven, die Allart van Everdingen (auch
er ging in den 1650er Jahren von Haarlem nach Amsterdam) aus Nor-
wegen mitgebracht und in seinen dramatischen, oft hochformatigen
Landschaften verarbeitet hatte.553 Andere Bilder der späten Jahre bie-
ten weite Sichten ins flache Land, wobei starke Lichtkontraste und auf-
getürmte Wolken eine Stadtansicht inszenieren und die Vorstellung ei-
nes schönen, in die Natur eingebetteten, aber arbeitsamen Gemeinwe-
sens (in den verschiedenen Ansichten der Bleichwiesen vor Haarlem)
hervorrufen können. Mehrere Fassungen eines düsteren Waldsumpfs
oder des Judenfriedhofs zeigen auch einen melancholischeren Aspekt
in der reichen Skala der Ausdrucksmöglichkeiten des Malers.554

Der Bedeutungsgehalt seiner Motive geht immer wieder über das
Gegenständliche hinaus, doch sind die möglichen Erklärungen (z.B.
Wege als Lebenspfade, Mühlenflügel als Kreuzsymbole, patriotische
Konnotation der kultivierten Landschaft), die etwa aus der zeitgenössi-
schen Emblematik erschlossen werden können, wie häufig in der nie-
derländischen Malerei, eher variable Optionen als eindeutig determi-
nierte Festlegungen.555

Einer seiner Auftraggeber war der Amsterdamer Regent Cornelis
de Graeff, welchen Ruisdael beim Einzug auf sein Landgut Soestdijk
zeigt. Am 8. Juli 1660 gab Ruisdael an, der Maler Meindert Hobbema
sei einige Jahre sein Lehrling gewesen, 1668 war er dessen Trauzeu-
ge.556 Ruisdaels Werk wurde zunächst in Kupferstichen reproduziert
und verbreitet; einige Blätter hat Ruisdael selbst radiert, auch sie dürf-
ten zum Nachruhm des Malers beigetragen haben, dessen Motive und

552 Michalsky, T. Projektion und Imagination. Die niederländische Landschaft der
Frühen Neuzeit im Diskurs von Geographie und Malerei, München 2011, S. 86

553 North, M.: Das Goldene Zeitalter – Kunst und Kommerz in der niederländischen
Malerei des 17. Jahrhunderts. Köln 2001, S. 103

554 Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001, S. 37

555 Kunsthalle Hannover (Hrsg.): Jacob van Ruisdael - Die Revolution der Landschaft.
Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Hamburg 2002, S. 6

556 Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001, S. 8

13 Die altniederländische Kunst

218

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Kompositionen die Landschaftsmalerei bis zum Ende des 19. Jahrhun-
derts einzigartig beeinflusst haben.557

Meindert Hobbema (1638-1709) war neben Jacob van Ruisdael
der bedeutendste niederländische Landschaftsmaler in der zweiten
Hälfte des 17. Jahrhunderts.558

Zunächst stand das Werk Hobbemas unter dem Einfluss von Cor-
nelis Vroom und Anthonie van Borssom. Um 1656 nahm er ersten
Kunstunterricht bei Jacob van Ruisdael, der gerade von Haarlem nach
Amsterdam gezogen war. Hobbemas Lehrzeit bei Ruisdael scheint
nicht sehr lang gedauert zu haben, da seine erste signierte Arbeit aus
dem Jahr 1657 zeigt, dass er sich bis dahin als unabhängiger Meister
etabliert hatte. Hobbema blieb auch nach seiner Lehrzeit mit Ruisdael
freundschaftlich verbunden. Zusammen reisten sie durch die nieder-
ländischen Provinzen bis in die Region von Twente und über die
Grenze nach Bentheim. Vermutungen, Hobbema hätte nach seiner Be-
stellung zum Eichmeister die Malerei nur als Liebhaberei fortgesetzt,
gilt angesichts des umfangreichen Werkes als unwahrscheinlich. Zu-
dem ist sein als Hauptwerk geltendes Gemälde Die Allee von Middle-
harnis erst 1689 entstanden.559 Das stark von Ruisdael beeinflusste
Werk ist thematisch beschränkt auf Waldszenen, Flussläufe und ver-
einzelt Ansichten holländischer Städte.560 Häufig ist in seinen Bildern
eine ansprechende helle Farbgebung vorherrschend, wobei funkelndes
Tageslicht seine Landschaften durchdringt und der Himmel im inten-
siven Weiß und Blau leuchtet. Die Farbpalette der Landschaften geht
von einem olivgrünen Ton bis hin zum Grau und Rotgelb. Varianten-
reich und meisterlich in der Ausführung sind die Darstellungen des
Laubwerks. Mit erstaunlicher Feinheit durchdringt das Licht die Wol-
ken und belichtet den Boden, oder aber es scheint durch die Blätter auf
andere Teile des Blattwerkes und vervielfacht so die Lichtdurchlässig-
keit des Bildes. In einigen Bildern werden diese Effekte noch durch

557 Michalsky, T. Projektion und Imagination. Die niederländische Landschaft der
Frühen Neuzeit im Diskurs von Geographie und Malerei, München 2011, S. 90

558 Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Land-
schaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973, S. 156

559 Mai, E.: Holland nach Rembrandt – zur niederländischen Kunst zwischen 1670
und 1750, Köln 2006, S. 128

560 Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Land-
schaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973, S. 156

13 Die altniederländische Kunst

219

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Lichtspiegelungen auf Flussläufen oder Teichen verstärkt. Vorausge-
gangen ist der Malerei eine intensive Naturbeobachtung in der Umge-
bung von Amsterdam und auf Reisen bis an die westfälische Grenze.561

Die wiederkehrenden Motive wurden facettenreich bei verschiedenen
Lichtverhältnissen, mit verschiedenen Farbtönen und zu allen Jahres-
zeiten variiert. Das Werkverzeichnis von Georges Broulhiet aus dem
Jahr 1938 weist über 500 Werke des Künstlers auf.562

Diese Überzahl von Künstlern innerhalb einer regelrechten Bilder-
industrie führte zur Entwicklung eines Kunstproletariats.563 Viele, heu-
te hochgeschätzte Maler mussten ihren Lebensunterhalt anderweitig
finanzieren, die wenigsten konnten allein von der Malerei leben. Jan
Steen betrieb ein Wirtshaus, Jakob Ruisdael war Arzt, Jan van Goyen
handelte mit Tulpen, Meindert Hobbema war Steuereintreiber, die Ma-
lerfamilie van de Velde betrieb ein Leinwandhaus. Viele Künstler nah-
men auch Tätigkeiten als sogenannte Grobmaler an, wenn die Aufträ-
ge als Feinmaler ausblieben.564

Singuläre Spitzenkräfte wie Rembrandt oder Vermeer waren kei-
neswegs zeittypisch und wurden in ihrer Genialität damals von nur
wenigen erkannt. Im Gegensatz zu ihren hoch spezialisierten Kollegen
machten sie sich verschiedene Genres zu Eigen und hinterließen ein
vielseitiges Œuvre. Das große Geld hingegen verdienten andere, wie
zum Beispiel Gerard Dou und Gerrit van Honthorst: Maler, die für die
Hofhaltung des Statthalters arbeiteten oder –wie Rubens– sich gleich
im feudal und klerikal gebliebenen Flandern niederließen beziehungs-
weise Hofmaler in Italien, Frankreich oder Spanien wurden.565

Mit dem breiten Interesse am Gemälde und dem Beginn der Kom-
merzialisierung der Kunst entwickelte sich ein anderes Verhältnis zwi-
schen Maler und Auftraggeber; der Beruf des Kunsthändlers bezie-

561 Warnke, M.: Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur, München
1992,S. 186

562 Huizinga, J.: Holländische Kultur im 17. Jahrhundert, München 2007, S. 93
563 Warnke, M.: Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur, München

1992,S. 176
564 Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Land-

schaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973, S. 150
565 De Vries, J./ van der Woude, A.: The First Modern Economy: Success, failure, and

perseverance of the Dutch economy, 1500–1815. Cambridge 1997 , S. 217

13 Die altniederländische Kunst

220

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


hungsweise Bildermaklers entstand.566 Gehandelt wurden ausschließ-
lich Staffeleibilder mit vorwiegend profanen Themen, eine Nachfrage
nach Altarbildern oder anderen großformatigen religiösen Gemälden
bestand wegen des protestantischen Bekenntnisses nicht. Da die meist
kleinformatigen und dementsprechend mobilen Bilder oft nicht auf
Bestellung, sondern für den freien Markt und einen sich beständig er-
weiternden Kreis an bürgerlichen Sammlern geschaffen wurden, ent-
wickelte sich sowohl ein reger Kunsthandel als auch das Ausstellungs-
wesen.

566 Haak, B.: Das goldene Zeitalter der Holländischen Malerei, Ostfildern, 1996, S. 76

13 Die altniederländische Kunst

221

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Leon Battista Alberti

Leon Battista Alberti war ein humanistisches Universalgenie: Er war
Schriftsteller, Mathematiker, Kunst- und Architekturtheoretiker sowie
Architekt und Medailleur des Humanismus.567 Als junger Mann stu-
dierte in Rom die dortige Architektur und interessierte sich als begeis-
terter Humanist besonders für die Baukunst der Antike. Alberti orien-
tiert sich zunächst stark an dem einzigen aus der Antike überlieferten
Werk über Architektur, Vitruvs De architectura libri decem aus der Zeit
um 30 – 20 v. Chr.568

Er gehörte zu den erstaunlichsten Personen der italienischen hu-
manistischen Kultur. Mitte des 15. Jahrhunderts verfasste er das Trak-
tat „Über die Baukunst“ in Anlehnung an das Architekturwerk Vi-
truvs. Begabt mit außergewöhnlich vielen Talenten trat er als Autor
von diversen Fachbüchern, kunsttheoretischen Traktaten, mathemati-
schen Abhandlungen sowie von Büchern über gesellschaftliche The-
men wie "Della famiglia“ oder von großangelegten Satiren wie „Mo-
mus“ hervor. Darüber hinaus beherrschte er alle sieben „artes libera-
les“. Einzigartig in seiner Zeit aber wurde er als Theoretiker der Male-
rei, Skulptur und Architektur.569

Als Verkörperung der humanistischen Idee des Universalmen-
schen galt dann Alberti, der neben seinen wissenschaftlichen Arbeiten
auch als Architekt, Bildhauer und Dichter Spuren hinterließ, Seine
Bauwerke zeigen deutliche klassizistische Züge, besonders der Fassa-
den mit ihren Säulen, Halbsäulen, Kapitellen, Giebelfeldern und Arka-
den, die an die Triumphbogen Roms und die griechisch-römischen
Tempel erinnern.

14 

567 Mühlmann, H.: Ästhetische Theorie der Renaissance. Leon Battista Alberti, Bo-
chum 2005, S. 20

568 Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Ber-
lin 2012, S. 76

569 von Brauchitsch, B.: Das Ei des Brunelleschi. Die kurze aber wahre Geschichte
der Erfindung des Leon Battista Alberti. München 1999, S. 35

223

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Albertis Begeisterung für den antiken Tempelbau schlug sich in
den von ihm gestalteten Kirchenfassaden nieder. Auch die von ihm ge-
schaffenen Profanbauten bezeugen seine Kenntnis der römischen An-
tike. Ein von ihm entworfener Bau ist das Wohnhaus des Florentiner
Kaufmanns Giovanni de Paolo Rucellai. 1446 begannen die Arbeiten
am Palazzo, an dessen Fassade sich Albertis Verwendung der antiken
Säulenordnungen studieren lässt. Die Gliederung der Fassade durch
die Fensterformen und Pilaster unterstreicht den Eindruck von Sym-
metrie und Wohlproportionaliertheit. Insgesamt acht kleinere Gebäu-
de wurden zu einem repräsentativen Palast mit zunächst fünf, später
sieben Achsen zusammengefasst.

Als Kleriker und langjähriger Angestellter der päpstlichen Kanzlei
entwickelte er sich darüber hinaus durch sein theoretisches und prak-
tisches Studium der römischen Antike und durch seinen Zugang zu
den führenden Humanistenkreisen des 15. Jahrhunderts zum größten
Fachmann seiner Zeit für die antike Baukunst.

In seinem umfangreichen Werk Über die Familie schreibt er über
die Ökonomie des familiären Haushalts, über die Ehe, die Kindererzie-
hung und über die Freundschaft.570 Seine Methode zur Verschlüsse-
lung von Texten wurde über mehrere Jahrhunderte nicht verbessert,
und sein Orgelspiel im Dom von Florenz wurde allgemein gelobt. Al-
lein in der Kunst der Malerei soll er, wie Giorgio Vasari bemängelt,
kein Meister gewesen sein.

1434 begleitete er Papst Eugen IV. ins Exil nach Florenz. Er be-
gründete oder erneuerte seine Freundschaft mit den Florentiner
Künstlern Brunelleschi, Donatello, Ghiberti und anderen und verfasste
bald darauf seine berühmten kunsttheoretischen Traktate "De Statua"
und "De pictura". In dieser Zeit malte er auch selbst und legte sich sei-
nen zweiten Vornamen Leo oder Leone zu. 1438 nahm er als Mitglied
der päpstlichen Delegation am Konzil von Ferrara teil. In Ferrara lern-
te er Leonello d’Este kennen und bemühte sich dort um eine Anstel-
lung als Höfling. Außerdem beriet er ihn in künstlerischen Angelegen-
heiten. 1443 kehrte er zusammen mit Papst Eugen IV. nach Rom zu-
rück und begann seine Studien der baulichen Überreste der Antike. In

570 Schöndube, M.: Leon Battista Alberti, "Della tranquillità dell'animo" - Eine Inter-
pretation auf dem Hintergrund der antiken Quellen, Berlin/Boston 2011, S. 71

14 Leon Battista Alberti

224

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dieser Zeit verfasste er eine kartographische Aufnahme Roms, "De-
scriptio urbis Romae". 1447 erhielt er von Kardinal Prospero Colonna
den Auftrag, zwei römische Schiffe vom Grund des Nemisees zu ber-
gen, der Versuch blieb jedoch erfolglos.571

1447 bestieg mit Tommaso Parentucelli ein führender Humanist
als Nikolaus V. den päpstlichen Thron. Nikolaus begann neben dem
Aufbau der vatikanischen Bibliothek sofort mit einer umfangreichen
Bautätigkeit. Eine Mitarbeit Albertis an den päpstlichen Maßnahmen
zur Verschönerung und Erneuerung Roms ist jedoch nicht nachgewie-
sen, obwohl er dem Papst 1452 sein inzwischen weitgehend fertig ge-
stelltes Werk über das Bauwesen "De re aedificatoria" präsentierte.572

Belegt ist hingegen in dieser Zeit (ab ca. 1452) sein Entwurf für die
neue Fassade von San Francesco in Rimini, den so genannten "Tempio
Malatesta". Zwischen 1455 und 1458 fertigte er Entwürfe für die Fassa-
de von Santa Maria Novella in Florenz und für den Palazzo Rucellai,
beides im Auftrag des Kaufmanns Giovanni Rucellai. 1459 hielt er sich
in Begleitung von Papst Pius II. in Mantua auf und machte die Be-
kanntschaft des Markgrafen Luigi Gonzaga. Dieser beauftragte ihn
1460 mit dem Entwurf für die Kirche San Sebastiano, die zu seinen
Lebzeiten ein Torso blieb und später vielfach umgebaut wurde.

1470 wurde er mit der Planung der Kirche Sant’Andrea betraut,
deren Grundsteinlegung am 12. Juni 1472 er nicht mehr miterlebte.
Alberti starb am 25. April 1472 in Rom, in seinen letzten Jahren ge-
suchter Gesprächspartner der Herrscher und Fürsten Oberitaliens,
hoch angesehen bei den jungen Humanisten der platonischen Akade-
mie in Florenz und weithin geschätzt und gefragt als Mathematiker,
Ingenieur und Fachmann für Architektur.

In seinen kunsttheoretischen Schriften strebt Alberti danach, die
von ihm beobachtete, in seiner Zeit übliche künstlerische Praxis zu
verändern, nämlich die Unwissenheit (ignorantia) der Künstler zu be-
seitigen und Vernunft und Erkenntnis zu notwendigen Grundlagen
der Kunst zu erklären. Sein Verdienst liegt auch darin, dem Diskurs

571 Bätschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Mal-
kunst, Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000. S. 54

572 Paoli, M.: Leon Battista Alberti 1404-1472. Paris 2004, S. 55

14 Leon Battista Alberti

225

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


über Kunst eine Sprache und eine rationale und literarische Grundlage
gegeben zu haben.573

Ziel des Traktats über die Malkunst ist weder eine Geschichte der
Malerei noch eine handwerkliche Anleitung in der Art des Cennino
Cennini, vielmehr soll die Malerei auf eine wissenschaftliche Basis ge-
stellt werden. Im ersten Buch geht es um die Geometrie des Euklid, die
Optik und deren Anwendung in der perspektivischen Malerei. Die Be-
weglichkeit des Sehens ist nur schwer mit der starren Sehpyramide,
dem in seiner Zeit üblichen optischen Modell für den Sehvorgang, in
Einklang zu bringen. Das führt ihn zu einer Neudefinition des Bildes
als einer der möglichen Schnittebenen durch die Sehpyramide und de-
ren Projektion, die er Fenster nennt. Mit seinen Ausführungen be-
schreibt er die theoretischen Grundlagen perspektivischer Darstellung.
Praktische Hilfsmittel für den Maler sind das Fadengitter oder velum
und der Guckkasten, die camera ottica. In der Übertragung der Dreidi-
mensionalität der Welt in die Zweidimensionalität der Bildfläche sah
er eine Demonstration der Macht des menschlichen Geistes. Eine ge-
naue mathematische Beschreibung perspektivischer Darstellung liefert
allerdings erst Piero della Francesca in seinem Buch De Prospettiva Pi-
gendi um 1470.

Im zweiten und dritten Buch geht es um die handwerklichen und
geistigen Fähigkeiten des Malers.574 Mit ingenium bezeichnet Alberti
die schöpferischen und geistigen Fähigkeiten der Erfindung (inventio),
der Urteilskraft und des Auswahlvermögens (iudicium) sowie die An-
gemessenheit in Bezug auf den ausgewählten Gegenstand (aptum):
Diese Begriffe sind aus der antiken Rhetorik entlehnt und werden hier
als kunsttheoretische Begriffe eingeführt. Das auszuführende Werk,
das die bildliche Darstellung von handelnden und leidenden Personen
umfasst, die historia, ist durch sorgfältige Studien vorzubereiten. Der
Begriff historia ist bei ihm allgemeiner gefasst, erst später wurde die
Bedeutung auf die Historienmalerei eingeschränkt.

Oberstes Ziel der Malkunst ist die Wirkung des Gemäldes auf den
Betrachter. Die anschauliche Darstellung von Affekten soll im Betrach-

573 Bätschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Mal-
kunst, Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000. S. 23

574 Fischer, G.: Leon Battista Alberti. Sein Leben und seine Architekturtheorie,
Darmstadt 2012, S. 34

14 Leon Battista Alberti

226

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ter bestimmte Gemütsbewegungen, Stimmungen, sinnliche Empfin-
dungen und geistige Erkenntnisse anregen bzw. auslösen. Unerschöpf-
liche Quelle und Vorbild für den Künstler ist die Natur. Zum Studium
der Natur müssen aber notwendigerweise Tugenden, (virtus), wie
Fleiß, Geschicklichkeit sowie Willenskraft und Ausdauer des Künstlers
kommen, um ein vollkommenes Werk zu schaffen.

De Statua ist keine – wie man dem Titel nach annehmen könnte –
„Abhandlung über die Skulptur oder die Plastik, sondern ein Vor-
schlag zur Lösung einiger Probleme wie der Messung von Längen und
Durchmessern von Körpern und Statuen, der proportionalen Vergrö-
ßerung bzw. Verkleinerung eines Modells und der idealen Proportio-
nen des menschlichen Körpers.575 Alberti unterscheidet dabei die drei
Bereiche: Bildner (fictores), die aus Lehm oder Ton Figuren aufbauen
oder Material hinzufügen, Bildhauer (sculptores), die Material entfer-
nen, um die Figur zu erzeugen, und schließlich z.B. Gold- oder Silber-
schmiede (argentarii), die Hohlformen aus geschmiedetem Metall er-
zeugen. Für die Zwecke der Vermessung entwickelt Alberti drei Instru-
mente: die Hexempeda, eine proportionale Messlatte, die Normae zur
Ermittlung von Durchmessern, und das Finitorium, ein kompliziertes
Gerät mit einer runden, in Grade eingeteilten Scheibe plus bewegli-
chem Zeiger, die auf dem Kopf der auszumessenden Figur befestigt
wurde. Mit diesem Gerät konnte er die Koordinaten eines jeden Punk-
tes im Raum oder an der Figur bestimmen und in einer Tabelle fest-
halten. Die Proportionstabelle des menschlichen Körpers am Ende von
„De Statua" (Tabulae dimensionum hominis) berücksichtigt neben
Länge und Breite des Körpers und seiner Teile auch deren dritte Di-
mension.

Albertis groß angelegtes Lehrbuch über das Bauwesen entstand
wahrscheinlich zwischen 1443 und 1452 in Rom, eventuell auf Anre-
gung des Fürsten von Ferrara, Leonello d’Este.576 In klassischem Latein
geschrieben, richtete es sich nicht an Architekten, sondern vorrangig
an gebildete Bauherren und an die akademische Welt der Humanisten.
Im Mittelpunkt des Werkes steht die Architektur der römischen Antike,
die Alberti als Vorbild und Anregung für seine Gegenwart ansah. Da-

575 Paoli, M.: Leon Battista Alberti 1404-1472. Paris 2004, S. 38
576 Wulfram, H.: Literarische Vitruvrezeption in Leon Battista Albertis De re aedifi-

catoria (Beiträge zur Altertumskunde 1555). München/Leipzig 2001, S. 28

14 Leon Battista Alberti

227

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


bei ist sein archäologisch-denkmalpflegerischer Ansatz, der eine unter-
gegangene Epoche rekonstruieren und vor dem gänzlichen Verfall ret-
ten wollte, von seinem idealistischen Ansatz, der diese in sich abge-
schlossene Periode der römischen Antike mit neuem Leben füllen und
für seine Gegenwart fruchtbar machen wollte, zu unterscheiden.

Alberti orientiert sich zunächst stark an dem einzigen aus der An-
tike überlieferten Werk über Architektur, Vitruvs De architectura libri
decem aus der Zeit um 30 – 20 v. Chr.577 Er übernimmt nicht nur die
Anzahl der Bücher (zehn), sondern auch Teile des Stoffes aus den Be-
reichen Baustoffkunde, Baukonstruktion, Gebäudetypologie und aus
dem ganzen Komplex der Tempelformen und Säulenordnungen. Au-
ßerdem legt er der Großgliederung seines Traktats (genauer: den Bü-
chern II-IX) die berühmten Vitruvschen Kategorien firmitas (Festig-
keit), utilitas (Nützlichkeit) und venustas (Schönheit) zugrunde. Folge-
richtig behandeln die Bücher II und III die Themen Baustoffkunde
(De materia und Baukonstruktion (De opere), die Bücher IV und V die
typologischen Beschreibungen sowohl der öffentlichen Anlagen (De
universorum opere) wie auch der einzelnen sakralen, öffentlichen und
privaten Gebäude (De singulorum opere), während es in den Büchern
VI-IX um den Schmuck im Allgemeinen (De ornamento) wie auch um
den Schmuck der Tempel und Basiliken, der sonstigen öffentlichen
Gebäude und der Privathäuser geht. Das Buch I handelt von der Pla-
nung allgemein (De lineamentis), das Buch X von der Instandsetzung
der Gebäude (Qui operum instauratio inscribitur).578

Während Alberti jedoch in den Fragen der antiken Baupraxis weit-
gehend von Vitruv und anderen Autoren abhängig bleibt, löst er sich
auf dem Gebiet der Architekturtheorie fast vollständig von seinem an-
tiken Vorgänger.579 Zum Beispiel verändert er die erforderliche Quali-
fikation des Architekten, die sich bei Vitruv noch gleichrangig aus
handwerklicher Praxis (fabrica) und theoretischen Kenntnissen (ratio-
cinatio) zusammensetzte, zu Gunsten des reinen Planers, der sich für
die Arbeit vor Ort eines Bauleiters bedient. Auch die sechs zentralen

577 Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Ber-
lin 2012, S. 76

578 Paoli, M.: Leon Battista Alberti 1404-1472. Paris 2004, S. 53
579 Wulfram, H.: Literarische Vitruvrezeption in Leon Battista Albertis De re aedifi-

catoria (Beiträge zur Altertumskunde 1555). München/Leipzig 2001, S. 76

14 Leon Battista Alberti

228

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Vitruvschen Grundbegriffe ordinatio, dispositio, eurythmia, symmetria,
decor und distributio ersetzt er vollständig durch seine eigenen sechs
Kategorien regio, area, partitio, paries, tectum, apertio (Gegend,
Grundstück, Einteilung, Wand, Dach und Öffnung). 580

Vor allem aber beschreitet er auf dem Gebiet der ästhetischen
Theorie Neuland, indem er weit über Vitruvs Ausgangsthese vom
„Wegnehmen“ und „Hinzufügen“, das bewirkt, das ein Gebäude „gehö-
rig gestaltet zu sein scheint und beim Anblick nichts vermisst wird“581,
hinausgeht und zu einer umfassenden Definition der Schönheit voran-
schreitet. Die Schönheit sei eine Art Übereinstimmung (consensus)
und Einklang (conspiratio) der zugehörigen Teile in Bezug auf eine be-
stimmte Anzahl (numerus), Beziehung (finitio) und Anordnung (collo-
catio), so wie es die Harmonie (concinnitas), das vollkommene und ur-
sprüngliche Naturgesetz, verlange.582

Auffallend an der Architekturtheorie Albertis ist vor allem ihre er-
staunliche Modernität.583 Ob es um die neue Rolle des Architekten als
reiner Planer mit eigenem, nicht mehr handwerklich geprägtem Aus-
bildungsgang geht oder um das neue Bild der Stadt mit seiner Gleich-
rangigkeit von öffentlichem Raum und Gebäuden; ob es die originelle
Skelettbautheorie und das Konzept von Knochen und Haut, Skelett
und Hülle ist oder die Relativierung des Schönheitsbegriffs und das
Einbeziehen der subjektiven Wahrnehmung in die ästhetische Diskus-
sion – immer weisen die Konzepte weit in die Zukunft, im mindesten
Fall dreihundert Jahre bis über den Absolutismus hinaus in das Zeital-
ter der Aufklärung, im weitesten Fall bis ins 19. und 20. Jahrhundert
hinein. Damit ist "De re aedificatoria" nicht nur die erste Abhandlung
der Neuzeit über das Bauwesen, sondern bleibt auch über einen langen
Zeitraum hinweg die bedeutendste Schrift zur Architekturtheorie.584

580 Mühlmann, H.: Ästhetische Theorie der Renaissance. Leon Battista Alberti, Bo-
chum 2005, S. 64

581 Fischer, G.: Leon Battista Alberti. Sein Leben und seine Architekturtheorie,
Darmstadt 2012, S. 62

582 Paoli, M. (Hrsg.): Les "Livres de la famille" d'Alberti - Sources, sens et influence,
Paris 2013, S. 96

583 Mazzini, D./Martini, S.: Villa Medici, Fiesole. Leon Battista Alberti and the proto-
type of the Renaissance Villa, Florence 2004, S. 23

584 Borsi, F.: Leon Battista Alberti. Das Gesamtwerk. Stuttgart 1982, S. 82

14 Leon Battista Alberti

229

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Für den reichen Florentiner Kaufmann Giovanni Rucellai entwarf
Alberti die Fassade der Gebäude an der Via della Vigna, die mehrheit-
lich im Besitz der Familie waren. Die Rucellai, die durch großen Reich-
tum und die Heirat mit einer Medici in die höchste Florentiner Gesell-
schaft aufgestiegen waren, sollten angemessen repräsentiert werden.
Zu dem städtebaulichen Komplex gehören der Palast, die Loggia und
die Piazza.585

Laut Vasari entwarf Alberti die Fassade und wendete bei ihrer
Gliederung zum ersten Mal in der neueren Architekturgeschichte die
Fassadeneinteilung des römischen Theaters mittels übereinander ge-
stellter Säulenordnungen an. Die Fassade aus feiner Rustika wird
durch flache Pilaster und Gebälkstreifen gegliedert, die Kapitelle der
Pilaster orientieren sich im Erdgeschoss an der dorischen, im ersten
Obergeschoss an der ionischen, im zweiten Obergeschoss an der ko-
rinthischen Ordnung. Bauleiter war vielleicht Bernardo Rossellino, der
auch als Architekt des Innenausbaus vermutet wird.

Die einzige Quelle dafür, dass der Entwurf von Alberti stammt, ist
die Aussage von Vasari.586 Das am Heiligen Grab in Jerusalem orien-
tierte Grabmal ist mit Marmorfeldern verkleidet und wird durch ko-
rinthische Pilaster gegliedert. Zwei Pilaster fassen jeweils drei Quadra-
te aus weißem Marmor ein, in die jeweils ein kreisförmiges Ornament
eingelassen ist. Neben variierten Sternformen enthalten diese Tondi
die Embleme der Medici und der Rucellai.

Alberti hatte bei seinem Entwurf die Gliederung des Erdgeschos-
ses, das große Rundfenster im ersten Obergeschoss der Basilika sowie
die Pultdächer der Seitenschiffe zu berücksichtigen. Unter Respektie-
rung der vorhandenen Teile entwickelte er die alte Konzeption in sei-
nem Sinne weiter. Die neuen Partien wurden regelmäßiger und groß-
zügiger angelegt, die geometrischen Linien klarer herausgearbeitet.
Dreiviertelsäulen als Rahmung des Portals und der Gebäudeecken so-
wie kolossale Pilaster an den Seiten der Fassade geben dem Erdge-
schoss eine geschlossene Form. Darüber hinaus wird das Erdgeschoss
durch eine hohe Attikazone über dem Gebälk zusammengefasst. Der

585 Bätschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Mal-
kunst, Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000. S. 67

586 Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Ber-
lin 2012, S. 89

14 Leon Battista Alberti

230

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


durch flache Pilaster gegliederte Aufsatz im Obergeschoss fasst den
Okulus ein und wird durch einen klassischen Tempelgiebel bekrönt.
Die für Santa Maria Novella gefundene Lösung, die Pultdächer der Sei-
tenschiffe durch zwei Voluten abzudecken, wurde in der Folge von vie-
len Architekten, vor allem im Barock, nachgeahmt.

Von Sigismondo Malatesta erhielt Alberti den Auftrag einer exter-
nen Umgestaltung von S. Francesco (seit dem 19. Jh. Dom) von Rimini
zu einer angemessenen Grabstätte für ihn und seine dritte Frau Isotta
degli Atti. San Francesco war seit 1312 die Grablege der Malatesta.
1452 entwarf Alberti für die Kirche eine neue Fassadenverkleidung aus
Marmor, die den Bau an drei Seiten umschließt. Die Frontfassade zeigt
eine freie Interpretation des römischen Triumphbogenmotivs, wahr-
scheinlich inspiriert vom nahegelegenen Augustusbogen in Rimini.587

Die Seiten wurden als Arkaden ausgebildet, deren Bogenöffnun-
gen Sarkophage enthielten. Alberti lieferte für den Bau nur Pläne und
ein Modell und gab schriftliche Anweisungen von Rom aus. Ausge-
führt wurde das Projekt von den Baumeistern Matteo de'Pasti und
Agostino di Duccio. Die Fassade blieb unvollendet, ihr geplantes Aus-
sehen lässt sich nur skizzenhaft an einer Medaille erkennen, die zum
Anlass des Baubeginns geprägt wurde.

Von besonderer Bedeutung für die Architekturgeschichte sind die
für Ludovico Gonzaga in Mantua erbauten Kirchen San Sebastiano
und Sant'Andrea, die den Kirchenbau revolutionierten. Es sind die ein-
zigen Bauten, die Alberti vollständig entworfen hat. Sie wurden beide
zu seinen Lebzeiten nicht vollendet, Sant'Andrea erst kurz nach sei-
nem Tode begonnen. Bei beiden Bauten geht Alberti frei und schöpfe-
risch mit den antiken Vorgaben um.588

San Sebastiano ist ein Zentralbau auf dem Grundriss eines griechi-
schen Kreuzes. Der Bau besitzt einen ungewöhnlich hohen Sockel
(eventuell wegen Gründungs- und Feuchtigkeitsproblemen), die Fassa-
de wird durch Pilaster gegliedert und mit einem Tempelgiebel abge-
schlossen. Der Bau wurde in der Folge mehrfach verändert, so dass das
ursprüngliche Konzept Albertis nicht mehr genau zu ermitteln ist.

587 Katz, M.B.: Leon Battista Alberti and the humanist theory of arts, Washington,
D.C. 1978, S. 55

588 von Brauchitsch, B.: Das Ei des Brunelleschi. Die kurze aber wahre Geschichte
der Erfindung des Leon Battista Alberti. München 1999, S. 59

14 Leon Battista Alberti

231

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In Sant'Andrea ersetzt Alberti die Seitenschiffe des normalen Basi-
likagrundrisses durch eine Reihe von Kapellen, eine für den Kirchen-
bau der Spätrenaissance und des Barock folgenreiche Erneuerung. In
der Fassade kombiniert er die antike Tempelfront mit einem Triumph-
bogenmotiv mit flachen Pilastern anstelle der sonst üblichen Säulen
oder Halbsäulen.589

Alberti orientierte sich offenbar auch an einem biblischen Text, wo
im ersten Buch Könige ( 6,7 ) der Salomonische Tempelbau beschrie-
ben wird, dessen Proportionen von Länge, Breite und Höhe er auf-
nimmt.590 Die endgültige Fertigstellung von Sant' Andrea währte
rund 300 Jahre, mit starken Veränderungen im Entwurf und Konzept.
Bei Alberti war die Kirche noch auf das Hauptschiff und die Seitenka-
pellen begrenzt. Später wurden eine Vierung, die mit einer Kuppel ge-
krönt wird, ferner ein Chor und zwei Konchen angehängt.

Alberti schuf die architektonischen Voraussetzungen für die Wei-
terentwicklung in Italien.591 Im 15. Jahrhundert wurden die verschie-
denen Höfe in Italien zu Zentren, die für die Ausbreitung der Renais-
sance-Philosophie, Kunst und Architektur sorgten. In Mantua entwarf
Alberti zwei bedeutende Kirchenbauten für die Familie Gonzaga: Sant
Andrea und San Sebastiano. Urbino war ein Machtzentrum, weithin
sichtbar mit dem neuen Herzogspalast. In Ferrara, unter der Familie
Este, entstanden mehrere neue Paläste wie der Palazzo die Diamati
und der Palazzo Schifanoia für Borso d’Este. In Mailand schufen die
Visconti die Certosa di Pavia, ehe sie von den Sforzas vertrieben wur-
den, die das Castello Sforzesco errichten ließen.

In Venedig erhielt San Zaccaria seine Renaissancefassade unter der
Leitung von Antonio Gambello und Mauro Codussi, begonnen um
1480. Giovanni Maria Falconetto, der Veroneser Architekt und Bild-
hauer, führte die Renaissance-Architektur in Padua mit der Loggia
Cornaro im Garten von Alvis Cornaro ein. In Süditalien rief Alfons V.
von Aragon, nachdem er das Königreich Neapel eroberte, Renais-
sancebaumeister zu sich. Die bedeutendsten Beispiele der Renaissance-

589 Borsi, F.: Leon Battista Alberti. Das Gesamtwerk. Stuttgart 1982, S. 67
590 Schöndube, M.: Leon Battista Alberti, "Della tranquillità dell'animo" - Eine Inter-

pretation auf dem Hintergrund der antiken Quellen, Berlin/Boston 2011, S. 48
591 Paoli, M. (Hrsg.): Les "Livres de la famille" d'Alberti - Sources, sens et influence,

Paris 2013, S. 104

14 Leon Battista Alberti

232

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Architektur sind die Cappella Caracciolo, Bramante gewidmet, und
der Palazzo Orsini di Gravina, erbaut von Gabriele d’Angelo zwischen
1513 und 1549.592

Im ausgehenden 15. und dem frühen 16. Jahrhundert zeigen Ar-
chitekten wie Bramante, Antonio da Sangallo der Jüngere und andere
ihre Meisterschaft darin, den neuen Stil für Kirchen und Stadtpaläste
anzuwenden, die sich von ähnlichen Bauwerken der altrömischen Zeit
deutlich unterschieden. Der Stil wurde dekorativer, mit aufwändigen
Ornamenten versehen, Kuppeln wurden bedeutsam. Diese Phase, fiel
mit dem Wirken so bedeutender Künstler wie Leonardo, Michelangelo
und Raphael zusammen.593

Bramantes bedeutendstes Werk in Mailand ist der Anbau der Vie-
rung, des Chors und des Querhauses für die Abteikirche Santa Maria
delle Grazie. Der Backsteinbau folgt ganz der Tradition Norditaliens
und wurde 1465 als gotischer Bau begonnen. Bramante beendete ihn
1492 im Renaissancestil. Die Bauteile, die Bramante zugeschrieben
werden können (in der Literatur teilweise strittig), sind die Kuppel mit
seinem Durchmesser von gut 20 Metern, das Eingangsportal und der
Chorraum. Die Kuppel erscheint von außen als Kreis und von innen
als ein oktogonales Gewölbe.

592 Mazzini, D./Martini, S.: Villa Medici, Fiesole. Leon Battista Alberti and the proto-
type of the Renaissance Villa, Florence 2004, S. 87

593 Katz, M.B.: Leon Battista Alberti and the humanist theory of arts, Washington,
D.C. 1978, S. 106

14 Leon Battista Alberti

233

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Dürer

Der Künstler und Mathematiker Albrecht Dürer schwang sich zu
einem der Vordenker des deutschen Humanismus auf.594 Wie den
Holzschnitt, so perfektionierte und revolutionierte Dürer auch die
Techniken des Kupferstichs. Durch Blätter wie Ritter, Tod und Teufel
und Melencolia I wurde er in ganz Europa bekannt.

Rund hundert Jahre nach ihren Anfängen in der Toskana gelangte
die Kunst der italienischen Hochzeit über die Alpen in den Norden.
Unter den Künstlern, die sich auf den Weg nach Italien machten, war
Albrecht Dürer. Durch ihn und andere interessierte Künstler gelangten
die Errungenschaften nach Deutschland. Auch über die Druckgraphik
verbreitete sich neues Gedankengut in Europa. Durch Holzschnitte
und Kupferstiche wurden Bilderfindungen italienischer Künstler im
Norden bekannt, umgekehrt Werke aus dem Norden in Italien verbrei-
tet. Nicht nur die Reproduktion von Gemälden war der Holzschnitt im
16. Jahrhundert ein gerne genutztes Medium, er erwies sich auch bei
der Erprobung neuer Kompositionen oder Motive als nützlich, wenn
man den Aufwand für Ölfarben scheute.595 Künstlerischer Austausch
bereicherte insgesamt die Entwicklung der Kunst in den einzelnen
Ländern.

Der Nürnberger Dürer schuf ganze Serien von Holzschnitten und
Kupferstichen, setzte sich theoretisch mit den Themen Proportion und
Perspektive auseinander und war schon in jungen Jahren ein gefragter
Maler. Neben Historienbilder, Portraits und Landschaftsaquarellen
schuf er auch mehrere Selbstbildnisse. Sie zeugen von seinem Selbst-
verständnis als Künstler als Künstler und Bürger der freien Reichsstadt
Nürnberg. Das Selbstportrait aus dem Jahre 1500 ist mit einer lateini-
schen Inschrift in der rechten Bildhälfte versehen: „Ich der Nürnberger

15 

594 Eberlein, J. K.: Albrecht Dürer, Reinbek 2003, S. 21
595 Timken-Zinkann, R. F.: Ein Mensch namens Dürer. Des Künstlers Leben, Ideen,

Umwelt, Berlin 1972, S. 26

235

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Albrecht Dürer, habe im Alter von 28 Jahren mein Bildnis in den mich
kennzeichnenden Farben geschaffen.“596 Diese Zeilen erklären die
Christusähnlichkeit, die Dürer sich in diesem Werk verliehen hat, als
Ausdruck seiner christlich-humanistischen Überzeugung, dass der
schöpferische Mensch sich dem göttlichen Schöpfer annähern kann.
Nicht nur in Italien, sondern auch in Deutschland wurde den Künst-
lern eine größere Wertschätzung entgegengebracht als früheren Artis-
ten.

Neben seinem künstlerischen Schaffen schrieb Dürer Werke über
das Perspektivproblem in der Malerei, darunter Underweisung der
Messung, und betätigte sich mit der Befestigung von Städten. Ein wich-
tiger Ratgeber war ihm dabei der römische Architekt und Architektur-
theoretiker Vitruv mit seinen zehn Büchern De architectura.597

Dürer machte sich 1497 selbstständig, und wohl ab 1503 konnte er
in der Nürnberger Altstadt eine Werkstatt mit Hans Schäufelein, Hans
von Kulmbach und Hans Baldung Grien als Mitarbeiter betreiben. Er
arbeitete sehr intensiv an seinen Werken. In diese erste Periode seines
Künstlerlebens fallen vorwiegend Porträts und einige Selbstporträts:
das Bildnis seines Vaters (1497) in London, sein Selbstporträt (1498)
im Prado in Madrid, das des Lindauer Kaufmanns Oswald Krell (be-
schriftet „Oswolt Krel. 1499“) in München (Bayerische Staatsgemälde-
sammlung), sein Selbstporträt (1500) ebenfalls in München, Bildnis
Friedrichs des Weisen (1494/97) in Berlin (Staatliche Museen Preußi-
scher Kulturbesitz). Von 1500 stammt auch der kleine Christus am
Kreuz in der Dresdner Galerie, ein Bildchen von unvergleichlicher
Feinheit der Ausführung, und aus derselben Zeit ein Altarwerk eben-
falls in Dresden („Die sieben Schmerzen Mariä“ und Maria das Kind
anbetend, Mitteltafel in München), der „Dresdner Altar“.598

Hauptsächlich widmete er sich jedoch dem Kupferstich und dem
Vorlagenzeichnen für den Holzschnitt.599 Besonders den Kupferstich
erprobte er schon sehr früh; das erste datierte Blatt ist von 1497, dem
aber gewiss schon verschiedene andere vorangegangen waren. Aus die-

596 Sander, J. (Hrsg.): Dürer. Kunst – Künstler – Kontext, München 2013, S. 48ff
597 Eberlein, J. K.: Albrecht Dürer, Reinbek 2003, S. 71
598 Timken-Zinkann, R. F.: Ein Mensch namens Dürer. Des Künstlers Leben, Ideen,

Umwelt, Berlin 1972, S. 15
599 Sander, J. (Hrsg.): Dürer. Kunst – Künstler – Kontext, München 2013, S. 92

15 Dürer

236

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ser Zeit stammen ferner: Die Offenbarung des Johannes (1498)600, eine
Folge von 16 Holzschnitten, Adam und Eva (1504), ein Kupferstich
und Der verlorene Sohn bei den Schweinen, dessen Tierdarstellung
maßgeblich für die Rückzüchtung des so genannten Albrecht-Dürer-
Schweins wurde.

Dürers Verbindung zum Humanismus kommt u.a. in den Illustra-
tionen zu Conrad Celtis’ Schrift Quatuor libri Amorum (1502) zum
Ausdruck, der seinerseits Dürer zuvor bereits als zweiten Apelles ge-
priesen hatte.

Im Jahr 1505 unternahm er eine belegbare Reise nach Venedig, wo
damals die größten Renaissancemaler der venezianischen Schule, Tizi-
an, Giorgione, Palma il Vecchio, tätig waren.601 Vor allen aber beein-
druckte ihn Giovanni Bellini, den er in einem Brief als den „pest in ge-
mell“ (Bester in der Malerei) pries. Wenn ihn sein ernstes Studium,
sein Fleiß und seine Einsicht schon früher in der Heimat den Wert der
Korrektheit der Zeichnung und eine wahre Naturauffassung schätzen
lehrten, so sah er hier eine ungeahnte Kraft und Tiefe des Kolorits, die
nachhaltig auf ihn einwirkten.

Die deutschen Kaufleute (deren Oberältester Herr Fugger aus
Augsburg war) zu Venedig bestellten für die Bartholomäuskirche ein
großes Bild, das Rosenkranzfest, welches Kaiser Rudolf II. später für
eine große Summe erwarb und von vier Männern nach Prag tragen
ließ, wo es sich jetzt in der Národní Galerie (Nationalgalerie) befindet
(zuvor im dortigen Kloster Strahow). Es stellt eine Krönung der Ma-
donna durch zwei Engel dar. Die Jungfrau reicht dem Kaiser, das
Christuskind dem Papst Rosenkränze, ebenso der heilige Dominik
und mehrere Engel den Umstehenden. In dem durch Übermalung sehr
verdorbenen Bild ist der venezianische Einfluss deutlich zu erkennen.
In Venedig malte Dürer auch ein paar Portraits, wie zum Beispiel 1506
Burkhard von Speyer. Obgleich Dürer in Venedig hohe Anerkennung
fand und der Rat von Venedig ihm ein Jahresgehalt von 200 Dukaten
anbot, wenn er sich in der Stadt dauerhaft niederlassen würde, trat er
doch die Rückreise in seine Vaterstadt an.602

600 Vgl. dazu ausführlich Körte, W.: Albrecht Dürer – Die Apokalypse des Johannes,
Stuttgart 1957

601 Mai, K.-R.: Dürer : das Universalgenie der Deutschen, Berlin 2015, S. 52ff
602 Eberlein, J. K.: Albrecht Dürer, Reinbek 2003, S. 29

15 Dürer

237

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Ab 1509 war Dürer Gesandter des Größeren Rats in Nürnberg,
und so kann man davon ausgehen, dass er maßgeblich an der Planung
künstlerischer Projekte der Stadt beteiligt war.

Während dieser Jahre veröffentlichte Dürer außer vielen kleineren
Arbeiten in Kupferstich und Holzschnitt drei beeindruckende Holz-
schnittfolgen; in diesen Werkkomplexen zeigt sich Dürers Meister-
schaft auf dem Gebiet der Grafik ganz besonders. Damals machte Dü-
rer auch Versuche, mit der kalten Nadel auf Kupfer zu ritzen; so ent-
standen Die heilige Veronika von 1510, Der Leidensheiland und der bü-
ßende Hieronymus, beide von 1512.603 Von dieser Zeit an überwiegen
die Arbeiten Dürers in Holzschnitt und Kupferstich, und man begeg-
net seltener Gemälden von seiner Hand.

Von den Gemälden kennt man aus dem Jahr 1512 das Tafelbild
Maria mit der Birnenschnitte. In dasselbe Jahr fällt zum großen Teil
eine Reihe kleiner Kupferstiche, die eine dritte Darstellung der Passion
umfassen. Auch erhielt Dürer einen Freibrief von seinem Gönner Kai-
ser Maximilian zum Schutz vor der Nachbildung seiner Holzschnitte
und Kupferstiche. Als hervorragende Werke aus dem Jahr 1512 sind
noch zu erwähnen die Stiche: Maria auf der Rasenbank, Christus der
Dulder, beides Nadelarbeiten, der heilige Hieronymus in der Felsen-
schlucht vor dem Betpult, sowie die Auferstehung, weiterhin 1513 Das
Schweißtuch der Veronika, von zwei Engeln gehalten (ein sehr ähnliches
Motiv entstand 1516 als Eisenradierung) und 1514 der Dudelsackpfei-
fer.604

Dürer hat mehrfach im Auftrag des Kaisers Maximilian I. gearbei-
tet. Seit spätestens 1510/11 gab es Verbindungen, die eventuell Willi-
bald Pirckheimer vermittelt hatte. Alle Werke dienten zumindest mit-
telbar der Ehre und dem Ruhm des Kaisers – neben Dürer waren in
diesem Sinne z.B. die Künstler Hans Burgkmair, Hans Schäufelin und
Beck oder auch Albrecht Altdorfer, Lucas Cranach und Jörg Breu tä-
tig.605

603 Sander, J. (Hrsg.): Dürer. Kunst – Künstler – Kontext, München 2013, S. 47
604 Wolf, N.: Albrecht Dürer 1471–1528. Das Genie der deutschen Renaissance, Köln

2006, S. 37
605 Schiener, A.: Albrecht Dürer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regens-

burg 2011, S. 44

15 Dürer

238

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Weitere Werke sind: Illustrationen zu den Hieroglyphen des Hora-
pollon in der Übersetzung von Willibald Pirckheimer; Der Triumph
(Ehrenpforte Maximilians I. und Großer Triumphwagen), für den Dü-
rer und dessen Werkstatt-Mitarbeiter Hans Springinklee und Wolf
Traut den größten und bedeutendsten Teil zu liefern hatten; das mögli-
cherweise für den St. Georgs-Orden bestimmte Gebetbuch Maximili-
ans I.

Zu dieser Zeit entstanden parallel seine berühmten Stiche: Ritter,
Tod und Teufel (1513), Der heilige Hieronymus im Gehäus (1514),
Melencolia I (1514) sowie vielleicht das ursprünglich für die Nürnber-
ger Katharinen-Kirche bestimmte, jetzt in der Münchener Pinakothek
befindliche Altarblatt der Geburt Christi mit den beiden Stifterbrü-
dern Paumgartner, bekannt als Paumgartner-Altar.606 Im gleichen Jahr
hat er auch ein einzelnes tanzendes Bauernpaar gestochen und die
vierschrötigen Tänzer recht lebendig geschildert. Zwei Monate vor de-
ren Tod 1514 fertigt er eine Kohlezeichnung seiner Mutter an; das erste
Porträt eines sterbenskranken Menschen. Seit 1515 sind auch Eisenra-
dierungen von Dürer überliefert.

Im Jahr 1515 entstand der Holzschnitt Rhinocerus, eines der be-
kanntesten Werke Dürers.Von 1518 bis 1520 widmete er sich intensiv
den theoretischen Arbeiten wie beispielsweise der Proportionslehre.

Im Sommer 1518 war er als Vertreter der Stadt Nürnberg auf dem
Reichstag in Augsburg, wo er Jakob Fugger und andere bedeutende
Persönlichkeiten im Werk verewigte.607 Vom 12. Juli 1520 ab begab
sich Dürer mit seiner Frau über Bamberg (dem Bischof Georg III.
übergab er eine gemalte Madonna, ein Marienleben, eine Apokalypse
und für einen Gulden Kupferstiche), Frankfurt, Mainz, Köln nach Ant-
werpen und in andere niederländische Städte; von dort kam er erst im
Herbst des folgenden Jahres zurück.

Die Reise in die Niederlande war ein wahrer Triumph, überall
wurde der Meister auf das Glänzendste gefeiert; der Antwerpener Ma-
gistrat bot ihm vergeblich ein Jahresgehalt von 300 Philippsgulden,
Steuerfreiheit, ein schönes Haus zum Geschenk, freien Unterhalt und
außerdem Bezahlung aller seiner öffentlichen Arbeiten an, um ihn

606 Körte, W.: Albrecht Dürer – Die Apokalypse des Johannes, Stuttgart 1957, S. 74
607 Piel, F.: Albrecht Dürer. Aquarelle und Zeichnungen, Köln 1983, S. 33

15 Dürer

239

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


zum ständigen Verbleiben in Antwerpen zu bewegen. Fürsten, fremde
Botschafter, Gelehrte, wie Erasmus von Rotterdam, und Künstler ehr-
ten ihn und machten ihn zum Mitglied ihrer Gesellschaft. Am 20. Ok-
tober 1520 traf Dürer zur Krönung von Karl V. in Aachen ein.608

Der neugewählte Kaiser Karl V. bestätigte ihm die früher gewähr-
ten Privilegien und bezeugte ihm außerdem seine besondere Gunst.
Von hoher Bedeutung für ihn waren der Anblick der niederländischen
Kunstschätze und die Bekanntschaft mit den hervorragenden dortigen
Künstlern. Sein während dieser Reise geführtes Tagebuch ist im von
Rupprich herausgegebenen Schriftlichen Nachlaß enthalten. Auch eine
große Anzahl Bildnisse von Geistlichen, fürstlichen Personen, Künst-
lern usw. sind ein Ergebnis seiner niederländischen Reise. Am 2. Juli
1521 trat er die Rückreise an.

Nach seiner Heimkehr in die Vaterstadt widmete sich Dürer wie-
der der künstlerischen Tätigkeit.609 In den Jahren 1520/21 leitete er die
heute verlorene Ausschmückung des Nürnberger Rathauses, die in
Nachzeichnungen von 1530 in Wien, Albertina, überliefert ist. Das
Programm für die Fassadenmalereien hatte Pirckheimer entworfen.

Aus dem Jahr 1526 besitzt die Alte Pinakothek in München zwei
monumentale Tafeln, die zu den bedeutendsten Werken des Künstlers
gehören: die lebensgroßen Figuren der vier Apostel Paulus und Petrus
und der Evangelisten Markus und Johannes (Seitenstücke), zugleich
die vier Temperamente verbildlichend (siehe Temperamentenlehre).
Diese Tafeln hatte Dürer ursprünglich der Stadt Nürnberg geschenkt,
sie waren im dortigen Rathaus ausgestellt. Aus dem Jahr 1526 stammt
auch das Ölbild des Hieronymus Holzschuher in Berlin, das beste aller
Bildnisse von der Hand Dürers, und ferner das Bildnis Jakob Muffels.
Besonders erwähnenswert – nicht zuletzt auch wegen des ungewöhnli-
chen Darstellungstypus – ist das Bildnis Johann Kleeberger, welches
sich im Kunsthistorischen Museum in Wien befindet. Es stammt aus
dem Jahr 1526 und soll das letzte Gemälde sein, das Albrecht Dürer
gemalt hat.610

608 Eberlein, J. K.: Albrecht Dürer, Reinbek 2003, S. 47ff
609 Schmid, W.: Dürer als Unternehmer. Kunst, Humanismus und Ökonomie in

Nürnberg um 1500. (Beiträge zur Landes- und Kulturgeschichte 1), Trier 2003,
S. 28f

610 Krüger, M.: Albrecht Dürer, Stuttgart 2009; S. 94

15 Dürer

240

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In den letzten Jahren widmete sich Dürer vermehrt der Kunsttheo-
rie; dabei kommt er zu Einsichten, die durchaus denen der Italiener
widersprechen.611 Dürer starb überraschend am 6. April 1528, kurz
vor seinem siebenundfünfzigsten Geburtstag, wohl an den Folgen ei-
nes Fiebers. Vielfach wurde gemutmaßt, Dürer habe seit dem Aufent-
halt in den Niederlanden Ende 1520 an Malaria gelitten. Das könnte
ein Symptom einer Malaria-Erkrankung andeuten, die sogenannte
Splenomegalie, allerdings ist die Zeichnung vermutlich bereits vor dem
Aufenthalt in den Niederlanden entstanden. Sowohl die klimatischen
Bedingungen während seiner winterlichen Reise als auch seine Krank-
heitsgeschichte (Dürer hatte bereits seit 1507 immer wieder Fieberer-
krankungen) und die Entwicklung nach 1520 passen insgesamt nicht
zum typischen Verlauf einer Plasmodium vivax-Infektion.

Bis zu seinem Tod war er produktiv tätig, wobei er wohl zuletzt an
der Vorbereitung zum Druck einer theoretischen Hauptschrift zur
Proportionslehre arbeitete.612

Nicht weit entfernt von dem Grab seines Freundes Willibald Pirck-
heimer ruhten die irdischen Reste Dürers auf dem St. Johannisfriedhof
zu Nürnberg lange unter einer einfachen Metallplatte, die sein Schwie-
gervater Frey für sich und seine Familie errichten ließ, bis 1681 Joa-
chim von Sandrart das verfallene Grab neu errichtete .

Dürer hat für die Entwicklung des Holzschnittes und des Kupfer-
stiches Bedeutendes geleistet.613 Den Holzschnitt hat er aus dem
„Dienst der Buchillustration“ befreit und ihm den Rang eines eigen-
ständigen Kunstwerks verliehen, das dem gemalten Bild an die Seite
gestellt werden konnte. Dürer schuf durch Verfeinerung der Linien
und eine Erweiterung des künstlerischen Vokabulars eine reichere
Tonigkeit bzw. feinere Farbabstufungen und führte den Holzschnitt so
formal in die Nähe des Kupferstichs.

Dürer hat genau wie Tizian, Michelangelo und Raffael die Bedeu-
tung der Druckgrafik darin gesehen, den eigenen künstlerischen Ruf

611 Timken-Zinkann, R. F.: Ein Mensch namens Dürer. Des Künstlers Leben, Ideen,
Umwelt, Berlin 1972, S. 75

612 Schiener, A.: Albrecht Dürer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regens-
burg 2011, S. 88

613 Piel, F.: Albrecht Dürer. Aquarelle und Zeichnungen, Köln 1983, S. 64

15 Dürer

241

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


zu verbreiten und durch den Vertrieb zu Einnahmen zu kommen.614

Benutzten die Italiener die Grafik zur Verbreitung ihrer Gemälde, so
erhebt Dürer den Holzschnitt selbst zum Kunstwerk. In diesem Zu-
sammenhang spricht man von Reproduktionsgrafik und Originalgra-
fik. Dürer hat seine druckgrafischen Zyklen im eigenen Verlag verlegt
und über den Buchhandel vertrieben. Der Vertrieb druckgrafischer
Blätter hatte zur Folge, dass neue künstlerische Entwicklungen schnell
und gleichmäßig in ganz Europa Verbreitung fanden.

Das gesteigerte Selbstbewusstsein und die vielschichtige Selbstre-
flexion deuten sich in Dürers zahlreichen Selbstporträts an.615 In ihnen
thematisiert der Künstler seinen eigenen gesellschaftlichen Stand und
darüber hinaus die hohe Wertigkeit der bildenden Kunst als intellektu-
elle Disziplin in einer Zeit, als diese noch zum gemeinen Handwerk
gezählt wurde.

In der Geschichte der Mathematik zeichnet sich der Humanismus
als ein Zeitraum aus, in der wesentliche mathematische Fortschritte
gehäuft von Praktikern kamen, so von dem Ingenieur Simon Stevin,
dem Uhrmacher Jost Bürgi, dem Juristen François Viète, dem Karto-
grafen Gerhard Mercator oder dem Künstler Piero della Francesca.

Der „mathematischste Kopf “ unter den Künstlern seiner Zeit war
jedoch Albrecht Dürer.616 So erwarb er 1507 ein Exemplar der ersten
Ausgabe der von Zamberti in das Lateinische übersetzten Elemente
des Euklid von 1505, des ersten Buchdrucks dieses Werks überhaupt,
und wirkte 1515 im Auftrag von Kaiser Maximilian I. an einer von
dem Hofastronomen Johannes Stöberer entworfenen Karte der Erd-
halbkugel mit („Stabius-Dürer-Karte“). Sein Kupferstich Melencolia I
enthält einige mathematische Andeutungen: Zum einen ist ein magi-
sches Quadrat abgebildet, dessen Zeilen, Spalten, Diagonale, die Zah-
len in den 4 Quadranten, die 4 Zahlen im Zentrum und die 4 Zahlen
in der Ecke stets dieselbe Summe 34 ergeben und das in seinen beiden
mittleren unteren Feldern das Entstehungsjahr 1514 angibt – in den

614 Schmid, W.: Dürer als Unternehmer. Kunst, Humanismus und Ökonomie in
Nürnberg um 1500. (Beiträge zur Landes- und Kulturgeschichte 1), Trier 2003,
S. 52

615 Krüger, M.: Albrecht Dürer, Stuttgart 2009; S. 82
616 Wolf, N.: Albrecht Dürer 1471–1528. Das Genie der deutschen Renaissance, Köln

2006, S. 67

15 Dürer

242

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Feldern links und rechts daneben zeigen zudem die Ziffern 4 und 1 die
Initialen Dürers im Alphabet an (4 entspricht dem vierten Buchsta-
ben des Alphabets, also dem D wie Dürer, die 1 dem ersten Buchsta-
ben, also dem A wie Albrecht); zum anderen wird ein Polyeder gezeigt,
der durch Streckung zweier diametral gegenüberliegender Ecken eines
Würfels zu einem Rhomboeder und durch anschließendes Abschnei-
den der beiden Spitzen senkrecht zu dieser Achse entsteht, so dass er
wieder eine Umkugel wie der ursprüngliche Würfel besitzt.

Wissenschaftshistorisch bemerkenswert jedoch ist seine Under-
weysung der messung mit dem zirckel und richtscheyt in Linien ebnen
unnd gantzen corporen, das erste Mathematikbuch deutscher Sprache
mit bedeutenden neuen Erkenntnissen.617 Im Titel ist das Wort „Mes-
sung“ im Zusammenhang mit der damals vorherrschenden Über-
setzung „Messkunst“ für das griechische Wort Geometrie zu verstehen
und bedeutet im heutigen Wortsinn eher „Konstruktion“. In der Un-
derweysung definiert Dürer spezielle Kurven, insbesondere erstmals
die Muschellinie und die Pascalsche Schnecke, gibt eine neue Konstruk-
tion einer Ellipse an, erkennt Ellipse, Parabel und Hyperbel als Kegel-
schnitte, zeigt ein neuartiges und sehr genaues Verfahren zur Winkeld-
reiteilung und stellt die Tangens-Funktion grafisch dar.618

617 Schiener, A.: Albrecht Dürer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regens-
burg 2011, S. 103

618 Mai, K.-R.: Dürer : das Universalgenie der Deutschen, Berlin 2015, S. 95

15 Dürer

243

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Nikolaus von Kues

Nikolaus von Kues (lateinisiert Cusanus) gehörte zu den ersten deut-
schen Humanisten in der Epoche des Übergangs zwischen Spätmittel-
alter und Früher Neuzeit.619

Berühmt wird Cusanus durch sein Werk Die gelehrte Unwissen-
heit (De docta ignorantia). Darin vertritt er die Auffassung, dass man
Gott nicht mit dem Verstand erkennen kann. Gott ist so umfassend,
dass in ihm alles, was es gibt, eingefaltet ist. In der Schöpfung der Welt
entfaltet sich das alles. Da Gott so unendlich groß ist, vereint er in sich
auch alles, was der logisch erfassbaren Welt widersprüchlich erscheint,
z. B. Weisheit und Unwissenheit. Dem menschlichen Verstand bleibt
Gott also verborgen. Gott kann jedoch auf eine andere Art erfahren
werden: nämlich in der Offenbarung Gottes (des Unendlichen) in Je-
sus Christus (dem Endlichen) bzw. in einem Erleben Gottes, das ver-
standesmäßig nicht greifbar ist.

Cusanus ist außerdem der Meinung, dass Gott von denjenigen, die
sich um Gotteserkenntnis bemühen immer gefunden werden kann.
Einfach gesagt: alle, die Gott erkennen wollen, schaffen es. Auch das
gehört zu den Widersprüchen, die Gott in sich vereint: Einerseits ist er
nicht erkennbar und andererseits doch. Cusanus nennt das „das para-
doxe Offenbarsein Gottes für den Menschen“.620

Mit seinem Werk stellt Nikolaus die vorher gängige Art und Weise,
wie in der Theologie über Gott gedacht wurde, in Frage. Damals gab es
nämlich ganze Regelwerke, die festlegten, wie Gott ist und wie man
über ihn zu denken hat. Mit Hilfe der Logik bemühte man sich, Gott
zu begreifen. Die Zeit, in der so gedacht wurde, nennt man Scholastik.
Cusanus stellte die scholastische Sichtweise als überholt dar. Mit seinen

16 

619 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401–1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Münster 1992, S. 17

620 Müller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Münster
2013, S. 39

245

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Ansichten über das unbegreifliche Wesen Gottes steht Cusanus an der
Schwelle vom Mittelalter zur Neuzeit. Seine Schriften beeinflussten
viele berühmte Denker nach ihm.

Als erster lehrte er die Unendlichkeit des Kosmos und leitete damit
zur mathematischen Wissenschaft der Neuzeit über; die Erde verlor
damit ihre Stellung als Mittelpunkt des Weltalls, denn in der Unend-
lichkeit gibt es kein fixes Zentrum. 1440 erschien seine wohl bedeu-
tendste Schrift „De Docta Ignorantia“( Über das belehrte Nichtwis-
sen): das unendliche Universum sei nicht wissenschaftlich einzufan-
gen, sondern anbetungswürdig und Gegenstand der Mystik. Er erneu-
erte das Paradox des Sokrates, dass die wahre Weisheit in der Erkennt-
nis der eigenen Begrenztheit liege. Cusanus sah die Welt als Ausfaltung
(explicatio) des Wesens Gottes, in das alle Dinge eingefaltet sind (com-
plicatio), er beeinflusste damit u. a. Giordano Bruno.621

Die Einheit unter den Religionsgemeinschaften (lateinisch sectae),
die Nikolaus analog zu seinem Bemühen um Einheit innerhalb der
Christenheit erstrebt, läuft jedoch nicht auf ein Nebeneinander aller
ihrer Lehren in Gleichberechtigung hinaus. Vielmehr tritt er dafür ein,
den Nichtchristen christliche Glaubensinhalte wie Trinität, Mensch-
werdung Gottes und Sakramente so zu erläutern, dass die Andersgläu-
bigen die richtig verstandene Verehrung Christi als die eigentliche
Grundlage ihres eigenen Glaubens erkennen. Somit sollen die Anhän-
ger anderer Religionen faktisch Christen werden, auch wenn sie an
ihren Riten und Gebräuchen wie etwa der Beschneidung festhalten,
was Nikolaus ihnen zugesteht.

In der Kirchenpolitik spielte Nikolaus eine bedeutende Rolle, ins-
besondere in den Auseinandersetzungen um die Kirchenreform. Auf
dem Konzil von Basel stand er anfangs auf der Seite der Mehrheit der
Konzilsteilnehmer, die eine Beschränkung der Befugnisse des Papstes
forderte. Später wechselte er aber ins päpstliche Lager, das letztlich die
Oberhand gewann. Er setzte sich tatkräftig für die päpstlichen Interes-
sen ein, zeigte diplomatisches Geschick und machte eine glanzvolle
Karriere als Kardinal (ab 1448), päpstlicher Legat, Fürstbischof von
Brixen und Generalvikar im Kirchenstaat.622

621 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Münster 2006, S. 86
622 Müller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Münster

2013, S. 44

16 Nikolaus von Kues

246

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Als Philosoph stand Nikolaus in der Tradition des Neuplatonismus,
dessen Gedankengut er sowohl aus antikem als auch aus mittelalterli-
chem Schrifttum aufnahm. Sein Denken kreiste um das Konzept des
Zusammenfalls der Gegensätze zu einer Einheit, in der sich die Wider-
sprüche zwischen scheinbar Unvereinbarem auflösen. Metaphysisch
und theologisch sah er in Gott den Ort dieser Einheit. Auch in der
Staatstheorie und Politik bekannte er sich zu einem Einheitsideal. Das
Ziel, eine möglichst umfassende Eintracht zu verwirklichen, hatte für
ihn höchsten Wert, sachliche Meinungsverschiedenheiten hielt er
demgegenüber für zweitrangig. Im Sinne dieser Denkweise entwickelte
er eine für seine Zeit ungewöhnliche Vorstellung von religiöser Tole-
ranz. Dem Islam, mit dem er sich intensiv auseinandersetzte, billigte er
einen gewissen Wahrheitsgehalt und eine Existenzberechtigung zu.

In Heidelberg immatrikulierte er sich 1416 in der Artistenfakultät
der dortigen Universität, in der damals der Nominalismus die vorherr-
schende philosophische Richtung war. Im folgenden Jahr verließ er
Heidelberg. Wahrscheinlich schon damals, spätestens 1420 ging er
nach Padua zum Studium des Kirchenrechts, das er im Frühjahr oder
Frühsommer 1423 mit der Promotion zum doctor decretorum („Dok-
tor der Dekrete“) abschloss. In Padua knüpfte er Kontakte zu Persön-
lichkeiten, die in der Folgezeit prominente Kirchenmänner wurden,
den späteren Kardinälen Giuliano Cesarini und Domenico Caprani-
ca.623

Im Frühjahr 1425 ließ sich Nikolaus an der Universität Köln als
Doktor des Kirchenrechts immatrikulieren.624 Er schloss Freundschaft
mit dem sechs Jahre älteren Professor Heymericus de Campo, der in
Köln zunächst an der Fakultät der Artes tätig war und ab 1428 Theolo-
gie unterrichtete. Heymericus, der zur Traditionslinie des scholasti-
schen Philosophen und Theologen Albertus Magnus gehörte, beein-
flusste Nikolaus stark; er brachte ihm den Neuplatonismus nahe und
machte ihn mit den Schriften des Pseudo-Dionysius Areopagita ver-
traut, die dem Mittelalter spätantikes neuplatonisches Gedankengut

623 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 29

624 Lübke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfürst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
München 1968, S. 25

16 Nikolaus von Kues

247

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


vermittelt hatten. Zwei Rufe nach Löwen, wo ihm die Universität eine
Kirchenrechtsprofessur anbot, schlug er 1428 und 1435 aus.

Als Humanist leistete Nikolaus Bedeutendes in der historisch-phi-
lologischen Forschung, sowohl durch Auffindung von Handschriften
teils verschollener antiker Werke und Entdeckung unbekannter mittel-
alterlicher Quellen als auch durch seine kritische Auseinandersetzung
mit den Quellentexten.

Er gehörte zu den Pionieren der rechtshistorischen Forschung, die
damals wegen der Auseinandersetzungen um die Kirchenreform einen
besonderen Aktualitätswert hatte. Wegweisend war seine Leistung,
nicht nur die gängigen Rechtssammlungen heranzuziehen, sondern
auch verschollene Handschriften und Urkunden ausfindig zu machen
und für aktuelle Konflikte auszuwerten.625 Er studierte die alten ger-
manischen Volksrechte und verglich ihre Bestimmungen mit der
Rechtspraxis seiner Zeit. In der Kölner Dombibliothek entdeckte er
eine Handschrift mit Papstbriefen an die frühmittelalterlichen fränki-
schen Könige („Codex Carolinus“). 1433 zeigte er erstmals mit philolo-
gischen Argumenten, dass die Konstantinische Schenkung, eine an-
gebliche Urkunde Kaiser Konstantins des Großen, auf die sich die Ku-
rie seit dem 11. Jahrhundert zur Begründung ihrer territorialen An-
sprüche stützte, eine Fälschung ist. Wenige Jahre später erbrachte Lo-
renzo Valla einen Beweis der Fälschung, der ebenfalls auf sprachlichen
Beobachtungen basierte. Auch die Unechtheit von angeblichen Texten
antiker Päpste, die in den pseudo-isidorischen Dekretalen enthalten
waren, konnte Nikolaus nachweisen.626

In seiner Schrift über die Kalenderreform (De correctione kalenda-
rii) ging Nikolaus auf die Fehlerhaftigkeit des Julianischen Kalenders
und der Osterrechnung ein und war damit ein wichtiger Vertreter der
Bemühungen um eine Kalenderreform. Sein Anliegen wurde jedoch
erst 1582 durch die Gregorianische Kalenderreform verwirklicht.627

625 Müller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Münster
2013, S. 75

626 Meier-Oeser, S.: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989, S. 54ff

627 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401–1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Münster 1992, S. 121

16 Nikolaus von Kues

248

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Anfang 1430 starb Nikolaus’ Förderer Otto von Ziegenhain, der
Erzbischof von Trier. Im Streit um die Nachfolge („Trierer Bischofs-
streit“) stellte sich Nikolaus auf die Seite des Kandidaten Ulrich von
Manderscheid, hinter dem eine starke Adelspartei stand.628 Ulrichs Ri-
valen waren Jakob I. von Sierck, den die Mehrheit des Domkapitels ge-
wählt hatte, und Raban von Helmstatt, der Kandidat von Papst Martin
V. Ulrich setzte sich mit Gewalt durch und wurde exkommuniziert.
Nach dem Tod Papst Martins wandte sich Ulrich Anfang 1432 an das
Konzil von Basel, wo er sich gegen den neuen Papst Eugen IV. durch-
zusetzen hoffte. Er schickte Nikolaus, der sein Sekretär und Kanzler
war und ihn bereits auf dem Nürnberger Reichstag 1431 vertreten hat-
te, nach Basel. Nikolaus erhob die örtliche Auseinandersetzung um das
Trierer Erzbistum zu einer Grundsatzfrage, indem er für die Rechte
der Laienschaft eintrat, der kein Bischof vom Papst aufgezwungen
werden dürfe. Er teilte die Auffassung der Konzilsmehrheit, wonach
das, was alle betrifft, auch von allen gebilligt werden muss, und vertrat
den Vorrang des göttlichen Rechts und des Naturrechts vor dem posi-
tiven Recht. Daran habe sich sogar der Papst zu halten; er müsse daher
einen Konsens mit den von seinen Entscheidungen Betroffenen anstre-
ben.629

Zwar unterlag Ulrich vor dem Konzil, doch konnte Nikolaus dort
zunehmend Ansehen und Einfluss gewinnen; sein diplomatisches Ge-
schick und seine Befähigung zur Vermittlung in Konflikten fanden
Wertschätzung. Zu den Aufgaben, die ihm übertragen wurden und die
er lösen konnte, gehörten die Erzielung eines Kompromisses mit den
rebellischen Hussiten, die sich nach anfänglicher Ablehnung auf seine
Ideen einließen, und die Klärung der Rolle der päpstlichen Legaten auf
dem Konzil. Anfangs stand er schon wegen seiner Rolle als Interessen-
vertreter Ulrichs auf der Seite der Konziliaristen, die für den Vorrang
des Konzils gegenüber dem Papst eintraten und unter den Konzilsteil-
nehmern in der Mehrheit waren. Als Anhänger Ulrichs war er aus der
Sicht der Kurie sogar exkommuniziert. 1436 vollzog er jedoch einen
Parteiwechsel und stellte sich auf die Seite der Minderheit, die den

628 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 34f

629 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401–1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Münster 1992, S. 33

16 Nikolaus von Kues

249

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Papst unterstützte. Ausschlaggebend war dabei für ihn das Ziel, eine
Wiedervereinigung der katholischen Kirche mit der orthodoxen by-
zantinischen Kirche zu erreichen; diese Absicht glaubte er eher mit
dem Papst als mit den Konziliaristen verwirklichen zu können.

Am 17. Mai 1437 verließ Nikolaus Basel und begab sich im Auf-
trag der päpstlichen Partei zu Verhandlungen über die Kircheneinheit
nach Konstantinopel.630 Dort setzte er sich gegen eine Gesandtschaft
der Konzilsmehrheit durch. Am 27. November 1437 brachen der by-
zantinische Kaiser Johannes VIII. Palaiologos, der Patriarch von Kon-
stantinopel und zahlreiche Bischöfe der Ostkirche mit den päpstlichen
Gesandten, darunter Nikolaus, nach Westen auf. Ihr Ziel war, die Ein-
heit auf einem Unionskonzil zu verwirklichen und so auch militärische
Unterstützung für das Byzantinische Reich zu gewinnen, das im
Kampf gegen die Türken vom Untergang bedroht war. Zu den Teilneh-
mern der langen Schiffsreise gehörte der griechische Erzbischof und
spätere Kardinal Bessarion, der mit Nikolaus Freundschaft schloss.
Am 8. Februar 1438 landeten sie in Venedig. Damit hatte sich Niko-
laus erfolgreich auf europäischer Ebene in der Politik profiliert.631

Im März 1438 erklärten die deutschen Kurfürsten und der neue
König Albrecht II. ihre Neutralität im Konflikt zwischen Papst Eugen
IV. und dem Konzil von Basel. Unter den prominenten päpstlichen
Gesandten, welche diese Neutralität aufbrechen und die Deutschen für
den Papst gewinnen sollten, war Nikolaus der einzige Deutsche. Zu-
nächst hatte er formal nur einen niederen Rang unter den päpstlichen
Beauftragten inne, doch am 22. Juli 1446 wurde er zum Legaten er-
nannt und übernahm damit eine Schlüsselposition. Seine zentrale Rol-
le würdigte Enea Silvio de' Piccolomini, der spätere Papst Pius II., in-
dem er ihn den „Herkules der Eugenianer“ nannte; die Gegenseite griff
ihn als Verräter an. In dem langwierigen, zehn Jahre dauernden Kampf
trat er auf einer Reihe von Reichstagen und Fürstenversammlungen
auf, darunter dem Reichstag von Nürnberg 1438, dem Reichstag von
Mainz 1441 und dem Fürstentag von Aschaffenburg 1447, auf dem
sich die deutschen Fürsten endgültig für den Papst entschieden. 1448

630 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 40

631 Müller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Münster
2013, S. 89

16 Nikolaus von Kues

250

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


war er maßgeblich am Abschluss des Wiener Konkordats beteiligt, das
die kirchlichen Verhältnisse im Reich und die Beziehungen zwischen
Reich und Kurie abschließend regelte.632

Am 23. März 1450 wurde er vom Papst zum Bischof des Fürstbis-
tums Brixen im heutigen Südtirol ernannt und am 26. April ge-
weiht.633 Dort musste er sich gegen das Domkapitel durchsetzen, das
bereits den dortigen Kanoniker Leonhard Wismair zum Bischof ge-
wählt hatte. Hinter Leonhard stand Herzog Sigmund „der Münzrei-
che“ von Österreich, der in Tirol regierte. Im März 1451 kam es in
Salzburg zu einer Einigung, Nikolaus erreichte den Rücktritt des Ge-
genkandidaten und wurde vom Herzog anerkannt.

Am 24. Dezember 1450 wurde Nikolaus zum päpstlichen Legaten
ernannt und mit außerordentlichen Vollmachten zur Kirchen- und
Klosterreform in Deutschland, Österreich und den Niederlanden aus-
gestattet.634 Anschließend begab er sich auf die Legationsreise, die bis
zum Frühjahr 1452 dauerte. Wiederum bildete die Streitschlichtung
einen wesentlichen Teil seiner Aufgaben; zu den Konflikten, mit denen
er sich zu befassen hatte, gehörte insbesondere die langwierige Soester
Fehde, an deren Beilegung er maßgeblich beteiligt war. Ein wichtiger
Auftrag, den er auszuführen hatte, war die Verkündigung des Ablasses,
der anlässlich des Jubeljahres 1450 den Gläubigen gewährt wurde.

Bei der Durchführung der Reform trat Nikolaus, der früher durch
seine diplomatische, vermittelnde Art erfolgreich gewesen war, nun
auf die Autorität seines Amtes gestützt oft hart und kompromisslos
auf. Besonders bei den Bettelorden stieß er auf heftigen Widerstand.
Auch die von ihm geforderten rigorosen Maßnahmen gegen die Juden
riefen bei Bischöfen, beim Rat der Stadt Nürnberg und beim Markgra-
fen von Brandenburg Protest hervor und fanden auch beim König und
beim Papst keine Zustimmung. Er warf den Juden Habgier und Wu-

632 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einführung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und München 1979, S. 44

633 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Münster 2006, S. 57
634 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-

furt a. M. 2008, S. 43

16 Nikolaus von Kues

251

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


cher vor und forderte ihre Kennzeichnung durch sichtbare Zeichen an
der Kleidung.635

Als Nikolaus 1456 seinem Neffen Simon von Wehlen eine Pfründe
im Domkapitel verschaffte und Domherren, die sich dieser Entschei-
dung widersetzten, exkommunizierte, erregte sein entschiedenes Auf-
treten Anstoß. Seine Gegner konnten die Unterstützung von Herzog
Sigmund gewinnen, dem Nikolaus’ energische Machtausübung gene-
rell missfiel. Nikolaus wurde mit Morddrohungen eingeschüchtert. Er
zog sich, um sein Leben fürchtend, im Juli 1457 auf die seinem Bistum
gehörende Burg Buchenstein (Andraz) zurück, wo er bis September
1458 blieb. Über den gesamten Herrschaftsbereich des Herzogs ver-
hängte er das Interdikt (Verbot gottesdienstlicher Handlungen).

Im Mai 1458 trat der konziliaristisch gesinnte Staatsmann Gregor
Heimburg in den Dienst Sigmunds. Gregor war ein konsequenter Geg-
ner der päpstlichen Politik und war schon auf den Reichstagen gegen
Nikolaus aufgetreten. Schließlich holte Pius II., der im August 1458
den Papstthron bestiegen hatte, Nikolaus nach Rom, wo der Kardinal
am 30. September 1458 eintraf.636 Am 11. Januar 1459 wurde Niko-
laus vom Papst zum Legaten und Generalvikar im Kirchenstaat er-
nannt. Er übernahm die Leitung des Kirchenstaats, während sich Pius
zum Fürstenkongress von Mantua begab.

Der Papst wünschte eine Versöhnung zwischen Nikolaus und Sig-
mund, doch scheiterten seine intensiven Vermittlungsversuche. Der
Einfluss Gregor Heimburgs trug erheblich zur Verhärtung der Position
des Herzogs bei. Insbesondere über das Recht zur Ausbeutung eines
Silberbergwerks bei Garnstein konnte keine Einigung erzielt werden.
Im Februar 1460 kehrte Nikolaus nach Brixen zurück und nahm den
Kampf um sein Bistum auf. Angesichts der Kräfteverhältnisse gab die
Stadt den Kampf schnell auf, Nikolaus zog sich in die Burg zurück.
Dort wurde er am 17. April zur Kapitulation gezwungen. Er musste
sich zu einer Kriegsentschädigung von 10.000 Rheinischen Gulden
verpflichten, auf die Silbergruben verzichten und auch in anderen
Streitpunkten nachgeben. Nach seiner Freilassung widerrief er aber al-
le Zugeständnisse. Am 27. April verließ er Bruneck. Da er in seinem

635 Lübke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfürst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
München 1968, S. 45

636 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Münster 2006, S. 48

16 Nikolaus von Kues

252

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Bistum kaum noch handlungsfähig war, begab er sich zum Papst nach
Siena. In Italien fand Nikolaus viel Verständnis für seine Position, im
deutschen Sprachraum lagen die Sympathien eher auf der Seite Sig-
munds. Im August 1460 griff der Papst mit Bann und Interdikt zu-
gunsten des Kardinals ein. Erst im Juni 1464 wurde der Streit beigelegt;
Nikolaus blieb Bischof, musste aber die Amtsausübung einem Vertre-
ter überlassen.637

Im Sommer 1464 wurde Nikolaus im Rahmen des von Pius II. be-
triebenen Kreuzzugsprojekts gegen die Türken beauftragt, sich um
eine Schar von 5000 mittellosen und zum Teil erkrankten Kreuzfah-
rern zu kümmern, die zwischen Rom und Ancona, von wo die Flotte
in See stechen sollte, umherirrten. Unterwegs starb er am 11. August
in Todi. Sein Leichnam wurde sogleich nach Rom überführt und in
seiner Titelkirche San Pietro in Vincoli beigesetzt; sein Herz jedoch
wurde auf seinen Wunsch in der Kapelle des von ihm und seinen Ge-
schwistern 1458 gestifteten St. Nikolaus-Hospitals (Cusanusstift) in
Kues bestattet.638 Dem Hospital vermachte er auch den Hauptteil sei-
ner Bibliothek, der sich noch heute dort befindet. Sie gilt mit ihrer
Sammlung von Hunderten mittelalterlicher Handschriften und Inku-
nabeln (Wiegendrucken) aus Theologie, Philosophie, Wissenschaft
und Mathematik als die bedeutendste Privatbibliothek, die aus dem
Mittelalter erhalten geblieben ist.

Nikolaus verfasste mehr als 50 Schriften, davon etwa ein Viertel in
Dialogform, die übrigen in der Regel als Abhandlungen, ferner
rund 300 Predigten sowie eine Fülle von Akten und Briefen. Seine
Werke lassen sich nach dem Inhalt in drei Hauptgruppen gliedern:
Philosophie und Theologie, Kirchen- und Staatstheorie, Mathematik
und Naturwissenschaft. Eine Sonderstellung nimmt seine kurze Auto-
biographie ein, die er 1449 schrieb. Er veranlasste selbst eine (aller-
dings unvollständige) Sammlung seiner Schriften, die in zwei Hand-
schriften seiner Bibliothek in Kues vorliegt.639

637 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401–1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Münster 1992, S. 90

638 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Köln und Opladen 1958, S. 136

639 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Münster 2006, S. 21

16 Nikolaus von Kues

253

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Zu den bekanntesten Werken des Kusaners gehört die 1433/34 in
Basel entstandene Schrift De concordantia catholica („Über die allum-
fassende Eintracht“) in drei Büchern. Vom Grundgedanken der Ein-
tracht ausgehend entwickelt Nikolaus im ersten Buch eine allgemeine
Kirchenlehre, erläutert im zweiten Buch seine Konzilstheorie und sei-
ne Ideen zur Reform von Kirche und Konzilien und legt im dritten
Buch seine Staatstheorie und seine Vorstellungen zur Reichsreform dar.
In den Zusammenhang der auf dem Konzil von Basel ausgetragenen
Konflikte gehören auch weitere Schriften, darunter De maioritate auc-
toritatis sacrorum conciliorum supra auctoritatem papae („Über den
Vorrang der Autorität der heiligen Konzilien über die Autorität des
Papstes“, 1433). Seine Auffassungen über eine allgemeine Kirchenre-
form legt er 1459 in der Schrift Reformatio generalis („Allgemeine Re-
form“) dar.

In diesem Teil von Nikolaus’ Werk geht es primär um Fragen der
Metaphysik und Ontologie und um die theologischen Konsequenzen,
die sich aus deren Beantwortung ergeben. Kennzeichnend ist dabei,
dass philosophische Aussagen für die Beantwortung theologischer Fra-
gen nutzbar gemacht werden.640

Von der Suche nach dem verborgenen Gott, die im Dunkel der
Unwissenheit beginnt, und der Erkennbarkeit Gottes handelt ein gro-
ßer Teil seiner Schriften. Hierzu gehören der Dialogus de deo abscondi-
to („Dialog über den verborgenen Gott“, 1444/45), De quaerendo deum
(„Von der Suche nach Gott“, 1445), De filiatione dei („Von der Gottes-
kindschaft“, 1445), De dato patris luminum („Über die Gabe des Vaters
der Lichter“, 1445/46), der Dialog Idiota de sapientia („Der Laie über
die Weisheit“, zwei Bücher, 1450), De theologicis complementis („Über
theologische Ergänzungen“, 1453), De visione dei („Von der Gottes-
schau“, 1453), De beryllo („Über den Beryll“, 1458) und De principio
(„Über den Anfang“, auch Tu quis es, 1459). 641

In der Abhandlung De coniecturis („Über Mutmaßungen“, um
1442) setzt sich Nikolaus mit dem bereits in De docta ignorantia the-
matisierten Problem der Annäherung an das nicht Wissbare auseinan-

640 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einführung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und München 1979, S. 83f

641 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 20

16 Nikolaus von Kues

254

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


der. Sie erfolgt über Mutmaßungen, mit denen sich der Mensch von
einer Stufe zur anderen fortschreitend der Göttlichkeit annähert. Im
Dialogus de genesi („Dialog über das Werden“, 1447) wird die Frage
nach der Entstehung des Alls und dem Ursprung des Seins alles Seien-
den erörtert. Mit der Intellekt- und Erkenntnistheorie befasst sich der
Dialog Idiota de mente („Der Laie über den Geist“, 1450). Der „Tria-
log“ (Dreiergespräch) „Über das Können-Ist“ (Trialogus de possest,
1460) behandelt den Gottesnamen „Possest“, der Gott bezeichnet als
„alles das, was sein kann“ (omne id quod esse potest), das realisierte Al-
les-Können als einzige Wirklichkeit, Zusammenfall von Möglichkeit
und Wirklichkeit.642

Die Frage nach dem Wahrheitsgehalt der verschiedenen religiösen
Lehren und nach der Toleranz zwischen den Religionen untersucht Ni-
kolaus in De pace fidei („Über den Glaubensfrieden“), einer Schrift, die
1453 unter dem Eindruck der Eroberung Konstantinopels durch die
Türken entstand. Speziell unter dem Gesichtspunkt des Verhältnisses
zwischen Christentum und Islam erörtert er diese Thematik 1460/61
erneut in der Cribratio Alkorani („Sichtung des Korans“, drei Bücher).
Eine relativ geringe Rolle spielt in Nikolaus’ Werk die Exegese und bib-
lische Theologie; sie bietet ihm gewöhnlich nur Ausgangspunkte für
philosophische Erörterungen.

Das mathematische und naturwissenschaftliche Werk des Cusanus
ist vor allem von seinem Interesse an Wissenschaftstheorie und von
seinen metaphysisch-theologischen Fragestellungen geprägt; er will
von mathematischen zu metaphysischen Einsichten hinführen. Mit
Analogien zwischen mathematischem und metaphysischem Denken
befasst er sich in Schriften wie De mathematica perfectione („Über die
mathematische Vollendung“, 1458) und Aurea propositio in mathema-
ticis („Der Goldene Satz in der Mathematik“, 1459). Als sein mathema-
tisches Hauptwerk gilt De mathematicis complementis („Über mathe-
matische Ergänzungen“, 1453).643

Einen immensen Einfluss übte der spätantike Neuplatoniker Prok-
los auf Cusanus aus. Proklisches Gedankengut taucht erstmals um

642 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Köln und Opladen 1958, S. 55

643 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und München
1969, S. 48

16 Nikolaus von Kues

255

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


1442 in der Schrift De coniecturis auf. Namentlich erwähnt und direkt
zitiert wird Proklos erstmals 1458 in der Schrift De beryllo. In den
Werken aus den letzten Lebensjahren des Kusaners kommt Proklos
eine zentrale Bedeutung zu; benutzt werden sein Kommentar zu Pla-
tons Parmenides sowie ab 1462 auch seine Theologia Platonis, verein-
zelt auch die Elementatio theologica.644

Nikolaus selbst kennzeichnet den Gedanken der Koinzidenz (coin-
cidentia oppositorum), des Zusammenfalls der Gegensätze zu einer
Einheit, als Kernelement seiner Betrachtungsweise oder Methode (wo-
mit er nicht eine Lehre oder ein System meint). Mit diesem Konzept
tritt er als Urheber einer neuen Theorie auf, die der bisherigen Philo-
sophie gefehlt habe. Er meint, alle geistige Anstrengung müsse sich da-
rauf richten, die „einfache Einheit“ zu erreichen, in der alle Arten von
Entgegengesetztem (opposita) zusammenfallen, somit paradoxerweise
auch die kontradiktorischen (widersprüchlichen) Gegensätze, die ein-
ander nach dem aristotelischen Satz vom Widerspruch ausschlie-
ßen.645 Die Einbeziehung auch dieser Gegensätze in die allumfassende
Einheit ist das Neue gegenüber den früheren Ansätzen. Im Sinne der
neuplatonischen Tradition betrachtet Nikolaus als letztes Ziel aller Er-
kenntnisbemühungen den einen schöpferischen Urgrund des Werdens,
der zugleich Ausgangspunkt und Bestimmung alles Werdens sei.

Seiner Terminologie zufolge ist der menschliche Verstand (ratio)
die Kraft, welche die Sinneseindrücke ordnet und unter vereinheitli-
chende Begriffe bringt. Dies geschieht durch Unterscheidung zwischen
ihnen, indem der Verstand einschließt und ausschließt und damit
auch negiert, wozu die Sinne nicht imstande sind. Der Verstand kann
dies, indem er das Unendliche aus seiner Betrachtung fernhält. Alles
verstandesmäßige Wissen beruht auf Vergleichen und ist somit auf Re-
latives bezogen. Daher kann der menschliche Verstand etwas Absolu-
tes wie das Maximum oder das Unendliche nicht erfassen, für ihn be-
steht zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen keine Proporti-
on. Der Mensch verfügt jedoch noch über eine weitere Fähigkeit, die
Vernunft (intellectus), die weit über dem Verstand steht.

644 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa – A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 35

645 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Köln und Opladen 1958, S. 69

16 Nikolaus von Kues

256

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Die Vernunft ist zwar endlich und kann daher nach De docta igno-
rantia ebenso wie der Verstand die Widersprüche nicht übersteigen
und die Koinzidenz nicht erreichen; da sie aber zugleich „etwas Göttli-
ches“ ist, kann sie die göttliche Wahrheit gleichsam „sehen“ und „be-
rühren“.646

Später, in De coniecturis (um 1442) und den im Zeitraum 1445–
1447 verfassten kleinen Schriften, gelangt Nikolaus zu einer optimisti-
scheren Einschätzung der Möglichkeiten der Vernunft. Nun traut er
ihr zu, gegen den Widerstand des Verstandes die Widersprüche zu
überwinden und damit paradoxe Einsichten zu erlangen, etwa das
Größte mit dem Kleinsten gleichzusetzen. Darüber hinaus nimmt er
nun die Möglichkeit eines „göttlichen“ Denkens des Menschen an, das
nicht mehr im Sinne der negativen Theologie die Verneinung als wah-
rere Ansicht der Bejahung vorziehe.647 Auch der Gegensatz von Affir-
mation und Negation wird im Sinne der Koinzidenzidee transzendiert.
Nikolaus behauptet, dieses göttliche Denken lasse auch die Vernunft
und deren Verständnis der widersprüchlichen Gegensätze hinter sich,
um sich der absoluten Einheit und Unendlichkeit zuzuwenden. Gott
sei nicht die Koinzidenz der Gegensätze, sondern das Koinzidenzden-
ken sei nur die der menschlichen Vernunft angemessene Art, sich ihm
zu nähern. Daher bezeichnet Nikolaus 1453 in De visione dei die Koin-
zidenz als „Mauer“ zwischen dem Gottsuchenden und Gott. Diese
Mauer hält er aber nicht für prinzipiell unüberwindlich.

In seinem letzten Werk, De apice theoriae, schreibt Nikolaus, er ha-
be sich zu immer größerer Erkenntniszuversicht durchgearbeitet.648

Sein Optimismus hinsichtlich der Gotteserkenntnis hängt mit seiner
Überzeugung von der Gottähnlichkeit des Menschengeistes zusammen.
In De coniecturis bezeichnet er den Menschen sogar als geschaffenen
„zweiten Gott“ – eine für damalige Verhältnisse kühne Formulierung.

646 Lübke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfürst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
München 1968, S. 77

647 Meier-Oeser, S.: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989, S. 85ff

648 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa – A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 71f

16 Nikolaus von Kues

257

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


So wie der göttliche Intellekt die reale Welt schaffe, schaffe der
menschliche Intellekt die Welt der Begriffe.649

1450 wendet sich Nikolaus im Dialog Idiota de sapientia erneut
dem Thema der Vernunfttätigkeit zu, diesmal in schroffer Abgrenzung
von der scholastischen, aristotelisch geprägten Universitätsphilosophie
des Spätmittelalters. Ein „Laie“, d.h. ein universitätsfremder, scheinbar
ungebildeter Mensch, unterhält sich mit einem „Redner“, einem rheto-
risch ausgebildeten Gelehrten, der sein Wissen nur aus Büchern be-
zieht, über die Weisheit. Der Laie übernimmt die Rolle, die Sokrates in
den Dialogen Platons spielt. Er erklärt dem Redner, dass dessen An-
strengungen, durch Buchwissen Erkenntnis zu erlangen, vergeblich
und auch freudlos seien; die aristotelische Schulwissenschaft mit ihren
Autoritäten täusche, das Denken eines darin Befangenen sei „gefesselt“
und ermögliche keinen Zugang zur Wahrheit. Der Laie wendet sich
nicht nur gegen die von den Humanisten verachtete spätmittelalterli-
che Scholastik, sondern ebenso gegen den humanistischen Kult der
Rhetorik, die dem Bedürfnis nach überflüssiger Ausschmückung Kür-
ze und Klarheit opfere. Schulwissenschaft sei umständlich und mühse-
lig, Weisheit hingegen leicht und direkt zu finden und voller Freuden.
Sie sei dem menschlichen Intellekt von Natur aus als dessen Nahrung
zugeordnet. 650

Die Möglichkeit zu ihrer Auffindung sei in ihm angelegt, und dies
sei der Grund dafür, dass er sich auf die Suche mache und, wenn er das
Gesuchte gefunden habe, auch wisse, dass es das Gesuchte sei. In der
Weisheit sei der Intellekt lebendig, aus sich heraus tätig und damit
glückselig. Seine Befriedigung erlange er in seiner Bewegung auf sein
Urbild hin; dieses sei Gott als der Begriff der Begriffe oder der absolute
Begriff (conceptus absolutus). Voraussetzung dafür sei das Üben des
Koinzidenzdenkens, das auch zur Fassbarkeit des Unfassbaren führe.
Den damit gemeinten Prozess beschreibt der Laie als unendliche An-

649 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Köln und Opladen 1958, S. 78

650 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und München
1969, S. 79

16 Nikolaus von Kues

258

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


näherung durch ständiges Fortschreiten ins Unendliche, unablässiges
Aufsteigen (continue ascendere).651

Eine zentrale Rolle spielt in Nikolaus' staats- und kirchenpoliti-
schem Denken die Frage, wie zwischen verschiedenen Gruppen und
Individuen trotz der Unterschiedlichkeit ihrer Ansichten und Ziele ein
einträchtiges Zusammenwirken ermöglicht werden kann. Dafür ist er-
forderlich, dass sie freiwillig ihr Handeln gegenseitig als legitim aner-
kennen. Für eine solche Konkordanz müssen rechtlich-institutionelle
Voraussetzungen geschaffen werden, wobei das Konsensprinzip als
Grundlage der Legitimität in den Regelungen zur Geltung kommen
soll.

In seiner konziliaristischen Phase war Nikolaus von Marsilius von
Padua beeinflusst. Dessen staatstheoretisches Werk Defensor pacis
zitiert er in De concordantia catholica ausgiebig, meist ohne die Quelle
zu nennen.

Den Gedanken der Konkordanz als Legitimationsprinzip für Herr-
schaftsausübung vertritt der Kusaner in dieser Schrift sowohl für den
weltlichen als auch für den geistlichen Bereich. Nach seiner Ansicht
bedürfen Gesetze der Zustimmung der von ihnen Betroffenen, und
auch die Obrigkeit ist an sie gebunden. Bei der philosophischen
Grundlegung des Rechts beruft er sich auf Cicero und dessen Konzept
vom Naturrecht.652 Das Erstreben des Zuträglichen und Meiden des
Schädlichen komme jedem Wesen von Natur aus zu; den Individuen
sei ein Sinn gegeben, mit dem sie erkennen können, was für sie nötig
ist, und dieser Sinn sei in der Mehrheit der Fälle verlässlich. Diese
Denkweise veranlasst Nikolaus zur Befürwortung der Wahlmonarchie,
da diese Staatsform dem Naturrecht am meisten entspreche.653

Er tritt für eine starke Zentralgewalt mit einem stehenden Reichs-
heer und für ein einheitliches Reichsgesetzbuch und eine Reichssteuer
ein.654 Stellenweise tadelt er die Willkür des Adels, den er als Bürgerli-

651 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einführung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und München 1979, S. 77

652 Meier-Oeser, S.: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989, S. 91

653 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und München
1969, S. 120

654 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa – A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 95

16 Nikolaus von Kues

259

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


cher generell kritisch betrachtet. Nach seinem Geschichtsverständnis
haben sich die Teilgewalten im Reich verselbständigt, auf Kosten des
Ganzen die Macht an sich gerissen und das Kaisertum um seine Auto-
rität gebracht. Nun soll das „alte Recht“ wiederhergestellt werden. Der
Verwirklichung der Konkordanz soll eine jährlich zusammentretende
Ständeversammlung als ständige Einrichtung dienen. Auf den jährli-
chen Reichsversammlungen sind alle Reichsangelegenheiten zu behan-
deln. Das Reich soll in zwölf Gerichtsbezirke aufgeteilt werden, deren
Gerichte direkt der kaiserlichen Gewalt unterstellt sind und über den
landesherrlichen Gerichten stehen. Ferner fordert Nikolaus einen all-
gemeinen Landfrieden und ein Verbot der Fehde.

Bei der Beurteilung und Lösung von Konflikten erhebt Nikolaus
sein Einheitsideal zum obersten Wert; sachliche Meinungsverschie-
denheiten betrachtet er als zweitrangig, sie dürfen der Einheit nicht im
Wege stehen. So fordert er von den Hussiten Unterwerfung unter die
aktuellen Gebräuche der römischen Kirche und verwirft ihre Berufung
auf eine biblische Tradition, von der die Kirche später abgewichen sei;
die Kirche habe ein Recht, Riten zu ändern und die Bibel nach Zeitum-
ständen auszulegen. Er meint, das Urchristentum sei keine Norm und
die kirchliche Auslegung eines Bibeltextes stehe über dessen Wortlaut.
Es gebe keine anderen Gebote Christi als diejenigen, welche die römi-
sche Kirche als solche anerkennt.655

Das Ideal der Eintracht strebt Nikolaus nicht nur in Kirche und
Staat an, sondern er möchte es auch im Verhältnis zwischen Anhän-
gern verschiedener Glaubensrichtungen verwirklicht sehen.656 Den
Weg dazu sieht er im Dialog über die Glaubensinhalte. Daher setzt er
sich wiederholt intensiv mit der Frage nach dem Wahrheitsgehalt der
verschiedenen Religionen bzw. Konfessionen auseinander: Judentum,
antikes „Heidentum“, Islam, katholisches Christentum, Lehren der
„Böhmen“ (Hussiten), der Perser (Zoroastrismus), Chaldäer usw. Er
meint, jede Religion habe ein berechtigtes Anliegen und einen be-
stimmten Zugang zur Wahrheit und sei insofern besser, als ihre Geg-
ner wahrhaben wollen, doch nur im Christentum seien alle diese An-

655 Meier-Oeser, S.: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989, S. 99

656 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einführung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und München 1979, S. 81

16 Nikolaus von Kues

260

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


liegen verwirklicht und Teilerkenntnisse vereint. So habe das Juden-
tum mit Recht Gott als absolut, von allem sinnlich Wahrnehmbaren
abgelöst erkannt und verehrt.657

Die Heiden hingegen hätten Gottes Wirken in seinen verschiede-
nen sichtbaren Werken wahrgenommen und ihm daher gemäß deren
Verschiedenheit je verschiedene Namen gegeben; das sei nur scheinbar
Polytheismus. Im Christentum sei beides zu finden, einerseits die
Transzendenz Gottes, andererseits aber auch ein göttlicher Aspekt des
sinnlich Wahrnehmbaren, denn der Mensch und Gott Christus habe
beides in sich vereint. Daher verleugne ein Jude, der Christus ablehnt,
damit den wahren Kern seiner eigenen Religion.658 Im Unterschied zur
traditionellen christlichen Auffassung stellt Nikolaus die Juden nicht
über die Heiden, sondern billigt beiden Religionen gleichermaßen eine
gewisse Berechtigung zu, die jedoch dann hinfällig werde, wenn ihre
Vertreter sich weigern, die richtig verstandene Verehrung Christi als
die eigentliche Verwirklichung des von ihnen Angestrebten zu erken-
nen.659

In De pace fidei („Über den Glaubensfrieden“) bedient sich Niko-
laus zur Darlegung seiner Auffassung einer literarischen Fiktion. Ge-
schildert wird eine Vision eines Mannes – gemeint ist der Autor selbst
–, der eine Versammlung im Himmel miterlebt. Unter der Leitung
Gottes beraten die Engel und die Seligen über das Elend auf der Erde,
das durch gewaltsame religiöse Konflikte verursacht wird. Die weises-
ten Vertreter der einzelnen Völker werden – wie in Ekstase entrückt –
herangezogen. Vor dem Wort Gottes sowie den Aposteln Petrus und
Paulus legen sie ihre Standpunkte dar und werden von ihnen über die
göttliche Wahrheit belehrt. Die Belehrung erfolgt nicht autoritativ,
sondern mittels philosophischer Argumentation; die Weisen treten als
Philosophen auf.660

657 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Münster 2006, S. 121
658 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-

furt a. M. 2008, S. 131
659 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und München

1969, S. 89
660 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa – A Companion to his Life and his Times, Farn-

ham 2011, S. 103

16 Nikolaus von Kues

261

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In dieser Einkleidung präsentiert Nikolaus seine Meinung über die
religiösen Streitigkeiten und deren mögliche Beendigung. Danach hat
Gott den einzelnen Völkern zu verschiedenen Zeiten Könige und Pro-
pheten geschickt, die das rohe, ungebildete Volk unterwiesen und reli-
giöse Vorschriften und kultische Riten einführten. Die Menschen ha-
ben dann jedoch diese „Gewohnheiten“ mit der absoluten Wahrheit
verwechselt. Auch weiterhin sind sie der irrigen Überzeugung, ihre re-
ligiösen Sitten seien die Umsetzung direkter, wörtlicher Anweisungen
Gottes. Daher meinen sie, sie müssten ihren besonderen Glauben, den
sie aus Gewohnheit für allein wahr halten, auch mit Waffengewalt ge-
gen die anderen durchsetzen bzw. verteidigen. Damit glauben sie den
göttlichen Willen zu erfüllen. In Wahrheit sind aber aus Nikolaus’
Sicht die Verehrungsformen der verschiedenen Religionen und die un-
terschiedlichen christlichen Riten nur besondere Ausprägungen einer
einzigen schlechthin wahren Universalreligion. In dieser kommt
Christus die zentrale Funktion des Vermittlers zwischen Gott und den
Menschen zu, weil in ihm die göttliche und die menschliche Natur auf
die beste überhaupt mögliche Weise vereint sind. Nikolaus versucht zu
zeigen, dass die Existenz eines solchen vollkommenen Vermittlers eine
notwendige Konsequenz aus Gottes Vollkommenheit sei.661

Nikolaus ist der Meinung, das Universum könne nicht als begrenzt
vorgestellt werden, da es keine auffindbaren Grenzen habe, doch folgt
für ihn aus dieser Unbegrenztheit nicht eine Unendlichkeit in einem
absoluten Sinn.662 Er stellt fest, die Erde sei nicht im Mittelpunkt der
Welt, und es sei offenkundig, dass sie sich nicht in Ruhe befinde, wie
der Augenschein vortäusche, sondern sich bewege. Sie sei ein „edler
Stern“ und als solcher nicht von geringerem Rang als die Sterne am
Himmel. Ihre Form sei nur annähernd die einer Kugel, und die Bah-
nen der Himmelskörper seien keine genauen Kreisbahnen. Er verwirft
den Gedanken eines hierarchischen Aufbaus der Welt mit der Erde als
Unterstem und dem Fixsternhimmel als Oberstem sowie die Vorstel-
lung von unbeweglichen Himmelspolen. Das geozentrische Weltbild
ersetzt er nicht durch ein heliozentrisches, vielmehr hat für ihn die

661 Lübke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfürst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
München 1968, S. 108

662 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401–1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Münster 1992, S. 124

16 Nikolaus von Kues

262

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Welt weder einen Mittelpunkt noch einen Umfang. In einer solchen
Welt kann es keine absolute Bewegung geben, da es kein ruhendes Be-
zugssystem gibt; alle Bewegung ist relativ. Nikolaus argumentiert nicht
empirisch und astronomisch, sondern metaphysisch; insofern ist er
kein Vorläufer des Kopernikus. So ist seine Überzeugung, nichts in der
Natur befinde sich in vollkommener Ruhe, eine Konsequenz seiner
Koinzidenzlehre: Gegensätze wie Ruhe und Bewegung können in der
Natur nie in reiner Form vorkommen, denn Absolutes ist nur im
schlechthin Unendlichen, in dem die Gegensätze zusammenfallen, ge-
geben.663

Nikolaus fasst die Welt nicht als Ansammlung von selbständigen
Substanzen auf, sondern geht von einer in jedem Einzelding auf jeweils
spezifische Weise anwesenden Allnatur aus. In seinem Naturkonzept
bilden Einheit und Vielheit keinen ausschließenden Gegensatz, son-
dern ein sich wechselseitig durchdringendes Gegensatzpaar; daher
sind in jedem Einzelding auch die Einheit und damit die gesamte
Wirklichkeit gegeben.664 Hinsichtlich der Naturerkenntnis betont Ni-
kolaus den Aspekt des Quantifizierens, der mathematischen Messbar-
keit. Durch Erfassung von Unterschieden im spezifischen Gewicht sei-
en Erkenntnisse über materielle Substanzen zu gewinnen.

663 Meier-Oeser, S.: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989, S. 107

664 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa – A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 123

16 Nikolaus von Kues

263

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Erasmus von Rotterdam

Im frühen 16. Jahrhundert war der Niederländer Erasmus von Rotter-
dam (1466/67/69-1536) der angesehenste und einflussreichste Huma-
nist.665

Erasmus‘ Philosophieren besteht darin, praktisch wertvolle Ein-
sichten in den Lauf der Dinge, die Wirksamkeit der unaufhörlich pro-
duktiven Natur, aus eigener Beobachtung und literarischen Quellen zu
sammeln, sie aber dem Gegenstand gemäß nicht festzuschreiben, son-
dern immer im Blick auf das prozessuale Ganze zu relativieren und für
weitere Relativierungen nicht zuletzt in „vertraulichen Gesprächen“ of-
fen zu halten.666 Im Fokus des Erasmischen Philosophierens steht
nicht das theoretische Wissen mit seinen Grundlagen, Wegen und
Grenzen, sondern die Frage der Erkennbarkeit der wahren Güter des
Lebens. Allgemein hat wohl die Furcht, den „ganzen“ Erasmus aus den
Augen zu verlieren, eine Isolation des profanen Teils der „Laus Stulti-
tiae“ („Moriae Encomium id est Stultitiae Lavs“), entsprechender „Col-
loquien“ bzw. von Teilen derselben und anderer Texte verhindert. Nur
dieses Verfahren aber bringt Erasmus‘ metaphysisch zurückhaltende
und theologisch neutrale, dem naturalen Leben integrierte Philosophie
in den Blick.

Erasmus von Rotterdam legte die Grundlage für eine Friedens-
ethik, er begründete die Idee des Humanismus, er war das Idealbild ei-
nes Christen und er war seiner Zeit voraus. Die Reformation wurde
von ihm maßgeblich beeinflusst, doch war es nie seine Absicht, die
Kirche zu spalten. Er wollte eine Reform der geistlichen und weltlichen

17 

665 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 57

666 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 59

265

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Herrschaft, damit die Christenheit in einer friedfertigen Welt leben
kann.

Erasmus von Rotterdam verfasste dazu viele Schriften, die die Ge-
lehrten und Herrscher beeinflussen sollten. Seine bekanntesten Werke
sind „Vom Freien Willen“ (1524), „Das Lob der Torheit“ (1509), „Das
neue Testament“ (1516) und schließlich „Die Klage des Friedens“
(1517). In dieser Schrift trägt die Friedensgöttin Pax ihre Klage über
den Krieg in Redeform vor, und appelliert an die geistlichen und welt-
lichen Herrscher sowie jeden einzelnen Christen, dem Krieg abzu-
schwören und den Weg des Friedens einzuschlagen. Dazu zieht die
Friedensgöttin Vergleiche mit der Tierwelt sowie auch vorbildliche
Reiche und Herrscher als positive Beispiele heran.

Die Friedensschriften des Erasmus entstanden auch ihrerseits aus
der unruhigen Lage heraus, in der sich der europäische Kontinent zur
Zeit des Erasmus befand: die großen Herrscherhäuser, Valois und
Habsburg, setzten alles daran, die Hegemonie in Europa zu erlangen.
Und so bekriegte man sich gnadenlos und schmiedete Bündnisse, nur
um sie gleich wieder zu brechen. Selbst die „heidnischen Barbaren“, die
Türken, waren in diesem System machtpolitischer Interessen ein gern
gesehener Bündnispartner, auch wenn die christlichen Oberhäupter
die seit Mitte des 15. Jahrhunderts immer bedrohlicher werdende Tür-
kengefahr offiziell aufs vehementeste bekämpften. Nur im Kontext die-
ser historischen Situation lässt sich die Entstehung der Friedensschrif-
ten des Erasmus erklären.

Von großer Tragweite war seine Bemühung, eine reine, unver-
fälschte Fassung des Neuen Testaments durch Rückgriff auf dessen
griechischen Text zu gewinnen. Einen außerordentlich starken Wider-
hall fanden – auch außerhalb von Gelehrtenkreisen – seine Schriften
auf dem Gebiet der Lebensberatung.

1487 wurde Erasmus Regularkanoniker im Kloster der Augusti-
nerchorherren in Steyn bei Gouda. Als Chorherr wurde er im April
1492 zum Priester geweiht und verließ im folgenden Jahr im Dienst
des Bischofs von Cambrai das Kloster, das er später nie mehr betrat.
Von 1495 bis 1499 studierte er an der Sorbonne und unterrichtete zu-
gleich die Brüder Heinrich und Christian Northoff aus Lübeck. Von
dort aus gelangte er mit seinem Schüler Lord Mountjoy nach England,
wo er unter anderen Thomas Morus und John Colet kennenlernte,

17 Erasmus von Rotterdam

266

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


später auch William Warham, John Fischer und den jungen Prinzen
Heinrich, den späteren König Heinrich VIII.. Er lernte in England
auch das höfische Leben kennen (und schätzen) und entwickelte sich
vom Kanoniker zum weltgewandten Gelehrten.667

Von 1500 bis 1506 hielt er sich abwechselnd in den Niederlanden,
in Paris und in England auf. In den Jahren 1506 bis 1509 bereiste er
Italien, wo er intensive Schriftstudien betrieb und in Turin zum Dok-
tor der Theologie promovierte, damit verbunden erhielt er den Rang
eines Reichsbarons. In Venedig lernte er den Verleger Aldus Manutius
kennen und ließ bei ihm einige seiner Werke drucken.

Anschließend reiste er wieder nach England, wo er in Cambridge
Griechisch lehrte und 1511 auch die Pfarrei von Aldington erhielt. Er
pendelte danach jahrelang zwischen England, Burgund und Basel. Ab
1515 wirkte Erasmus einige Jahre am Hofe von Burgund in Löwen, un-
ter anderem als Erzieher (Rat) des Prinzen Karl, des späteren Kaisers
Karl V.

Von 1514 bis 1529 lebte und wirkte Erasmus in Basel, um seine
Schriften in der Werkstatt seines späteren Freundes Johann Froben
drucken zu lassen. Er begegnete 1524 erstmals Johannes a Lasco, dem
späteren Reformator Frieslands, der zu einem seiner Lieblingsschüler
wurde. Als sich die von Johannes Oekolampad betriebene, an Zwingli
angelehnte Reformation in Basel durchsetzte, ging er 1529 nach Frei-
burg. Dort wohnte er zuerst im Haus Zum Walfisch und kaufte sich
1531 – inzwischen wohlhabend – das Haus Zum Kindlein Jesu.

Im Jahre 1535 kehrte er nach Basel zurück und verstarb dort am
12. Juli 1536. Sein hohes Ansehen zeigt sich auch darin, dass er als ka-
tholischer Priester in der Zeit heftigster konfessioneller Auseinander-
setzungen im protestantischen Basler Münster beigesetzt wurde. Teile
seines Nachlasses sind im Historischen Museum Basel ausgestellt.

Erasmus sprach meistens lateinisch und schrieb ausschließlich auf
Latein oder Griechisch.668 Er war ein Vielschreiber und hat nach heu-

667 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 69–
89, hier S. 71

668 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 60

17 Erasmus von Rotterdam

267

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tiger Erkenntnis etwa 150 Bücher geschrieben. Darüber hinaus sind
über 2000 Briefe von ihm erhalten. Wegen seiner feinen Ausdrucks-
weise genossen seine Briefe in Europa große Aufmerksamkeit. Man
schätzt, dass er täglich etwa 1000 Wörter zu Papier gebracht hat. Seine
gesammelten Werke sind 1703 in zehn Bänden herausgegeben worden.

Er sah sich als ein Vermittler von Bildung: „Menschen werden
nicht als Menschen geboren, sondern als solche erzogen!“669 Als Text-
kritiker, Herausgeber und Grammatiker begründete er die neuzeitliche
Philologie. Auf ihn geht die heute in westlichen Ländern übliche Aus-
sprache, insbesondere die Betonung des Altgriechischen zurück. Die
korrekte Aussprache ist heute umstritten und wohl nicht mehr zwei-
felsfrei klärbar, obwohl es eine in der Wissenschaft weitgehend akzep-
tierte Rekonstruktion gibt.

Sein heute bekanntestes Werk ist die Satire Lob der Torheit (Laus
stultitiae) aus dem Jahr 1509, die er seinem Freund Thomas Morus
widmete. In dieser „Stilübung“, wie er sie nannte, trat er mit Spott und
Ernst tief verwurzelten Irrtümern entgegen und setzte sich für ver-
nünftige Anschauungen ein. Dafür fand er die ironischen Worte: „Die
christliche Religion steht einer gewissen Torheit recht nahe; hingegen
mit der Weisheit verträgt sie sich schlecht!“

Auch in der Satire Julius vor der verschlossenen Himmelstür
(1513), die er nach dem Tode des „Soldatenpapstes“ Julius II. schrieb,
zeigte sich Erasmus als begnadeter Formulierer, der die Ironie liebte.670

1516 veröffentlichte Erasmus eine kritische Edition des griechi-
schen Neuen Testaments, diligenter ab Erasmo Rot. Recognitum et
Emendatum, mit einer neuen, von ihm selbst durch Überarbeitung der
Vulgate erstellten lateinischen Übersetzung und Kommentar. Erasmus’
Neues Testament war der erste erhältliche vollständige gedruckte grie-
chische Text des Neuen Testaments (ein anderes, schon früher begon-
nenes Projekt zum Druck des Textes war ins Stocken geraten und kam
letztlich erst später auf den Markt). Offenbar sah Erasmus den griechi-
schen Text zuerst nur als Beiwerk zu seiner neuen lateinischen Fassung
an, um seine Änderungen gegenüber der Vulgata begründen zu kön-
nen. Er widmete die Ausgabe Papst Leo X und nutzte dabei wiederent-

669 Christ-von Wedel, C./Leu, U. (Hgg.): Erasmus in Zürich. Eine verschwiegene Au-
torität, Zürich 2007, S. 28

670 Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993, S. 39

17 Erasmus von Rotterdam

268

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


deckte Manuskripte, die mit griechischen Flüchtlingen aus Konstanti-
nopel in den Westen gelangt waren.671

Nach dem Erfolg der Erstausgabe nannte er das Werk von der
zweiten Auflage (1519) an schlicht Novum Testamentum. Es wurde
von den Übersetzern der King-James-Bibel benutzt und diente auch
Luther als Ausgangstext für seine deutsche Bibelübersetzung. Erasmus
besorgte drei weitere, jeweils überarbeitete Auflagen 1522, 1527
und 1535.

In den Jahren 1522 bis 1534 setzte sich Erasmus in verschiedenen
Schriften mit den Lehren und Schriften Luthers auseinander.672 Zwei
Jahre vor seinem Tod versuchte er mit der Schrift De sarciendas eccle-
siae concordia noch einmal, die zerstrittenen Glaubensparteien zu be-
frieden. In den grundlegenden Glaubensfragen wäre man einig, war
Erasmus überzeugt, weniger Wichtiges, die Adiaphora, könne man den
einzelnen Gläubigen und ihren Gemeinden freistellen. In den von Kai-
ser und Fürsten initiierten Religionsgesprächen versuchten bedeutende
Theologen bis ins 17. Jahrhundert hinein, die Konfessionen auf der
erasmischen Grundlage wieder zusammenzuführen. Sie blieben erfolg-
los.

1536 schrieb Erasmus sein letztes Werk, De puritate ecclesiae
christianae, eine Auslegung von Psalm 14, die er einem einfachen Le-
ser, einem Zöllner, mit dem er sich auf einer seiner vielen Reisen ange-
freundet hatte, widmete. Sein Einfluss war bis in das Zeitalter der Auf-
klärung in Europa von überragender Bedeutung.673

Erasmus hat sich besonders um die Bibelexegese verdient gemacht,
in der er die Grundlagen für die reformatorische Theologie legte.674

Sein schlechter Ruf, er habe vor allem auf die ethische Seite der Religi-
on Wert gelegt, beruht auf einem kleinen Frühwerk von 1503, dem

671 Lehmkuhl, J.: Erasmus – Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummheit,
Würzburg 2008, S. 82

672 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 64

673 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 68

674 Lehmkuhl, J.: Erasmus – Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummheit,
Würzburg 2008, S. 27

17 Erasmus von Rotterdam

269

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Handbuch des christlichen Streiters, das zu seiner Zeit sehr beliebt war
und in der Forschung lange als ein Hauptwerk von Erasmus galt. Zu-
nächst der Reformation gegenüber offen, wandte sich der Humanist
von ihr ab, als er Martin Luther in einem unüberbrückbaren Gegensatz
zur katholischen Kirche sah. Sie war auch die Ursache für seinen Streit
mit Ulrich von Hutten.

1516 schrieb er Die Erziehung des christlichen Fürsten, die er als
neuernannter Rat des Fürsten dem späteren Karl V. widmete. Das
Werk sieht in christlich-moralischen Lebensgrundsätzen des Regie-
rungsoberhauptes die wichtigste Voraussetzung für eine friedliche, se-
gensreiche Politik. Dieser Fürstenspiegel war bei den zeitgenössischen
Fürsten sehr beliebt. Ferdinand I. soll es auswendig gelernt haben.

1517 erschien Die Klage des Friedens, in der Erasmus während des
erbarmungslosen Machtkampfes um die Oberherrschaft in Italien dem
Friedenswillen eine Stimme verlieh. Er hat damit eine dezidierte pazi-
fistische vertreten und lehnte Kriege mit einer Ausnahme ab: Nur
wenn das gesamte Volk sich für einen Krieg ausspreche, sei er legitim.
In seinem 1528 herausgegebenen Dialogus Ciceronianus trat Erasmus
für eine individuell gestaltete Lebensweise ein, die sich nicht nur an
antiken Vorbildern orientieren sollte.675

In den letzten Lebensjahren vervollständigte Erasmus eines seiner
umfangreichsten Hauptwerke, die Adagia. Es ist eine Sammlung von
antiken Weisheiten und Sprichwörtern (als Fortsetzung seines Erstwer-
kes Antibarbari, vor 1500 begonnen), die er schrittweise von etwa 800
auf über 4250 Zitate ausbaute. Es wurde sein erfolgreichstes Werk und
bis in die Zeit der Aufklärung gelesen (auch Goethe hatte es stets zur
Hand). Ein ähnliches Werk, eine Sammlung von fast 3000 Anekdoten
und Zitaten berühmter Männer und Frauen aus der Antike, sind die
Apophthegmata, die er 1534 für den Herzog Wilhelm von Cleve veröf-
fentlichte.676

Seine Colloquien (1518) und sein Buch De civilitate (1530) wurden
in den Schulen gelesen. Erasmus wandte sich gegen kirchliche Miss-

675 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 60

676 Christ-von Wedel, C.: Erasmus von Rotterdam: Anwalt eines neuzeitlichen Chris-
tentums, Münster 2003, S. 119

17 Erasmus von Rotterdam

270

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


stände, die Veräußerlichung der Religion und den Dogmenzwang. Er
beklagte: „Wenn man sich die Durchschnitts-Christen ansieht, besteht
nicht all ihr Tun und Lassen in Zeremonien?“ 677Auch Täufer und Spi-
ritualisten beriefen sich auf ihn.

Erasmus und Luther haben sich persönlich nicht kennengelernt,
korrespondierten jedoch mehr oder weniger öffentlich ab 1519 mitein-
ander. Während Luther eine „harte Linie“ gegen das aus seiner Sicht
dekadente Papsttum der römisch-katholischen Kirche vertrat, setzte
sich Erasmus für „innere Reformen“ ein und bat Luther um Mäßi-
gung.678 Auch in religiösen Fragen zeigten sich bald Unterschiede.
Während Erasmus die These aufstellte, Gott habe dem Menschen
einen freien Willen gegeben, zwischen dem Guten und dem Bösen zu
wählen, der freilich nur mit Gottes Gnade wirksam werden könne, ar-
gumentierte Luther mit der Erbsünde und der Allmacht Gottes, durch
die jede Tat des Menschen vorausbestimmt sei. Luther verglich den
menschlichen Willen mit einem Pferd, „das der Teufel reitet“ oder das
Gott lenkt.679 Es sei unmöglich, einen der beiden Reiter loszuwerden,
denn jedes menschliche Schicksal sei vorbestimmt und endet entweder
in der Hölle oder im Himmel. Gottes Liebe und Hass seien ewig und
unverrückbar, schrieb Luther in seiner Erwiderung an Erasmus, sie
seien schon gewesen, „ehe der Welt Grund gelegt ward“, noch ehe es
einen Willen oder Werke des Willens gab.680

1521 erschien Luthers assertio omnium articulorum M. Lutheri per
Bullam Leonis X novissiman damnatorum, zugleich als deutsche Schrift
unter dem Titel Grund und Ursache aller Artikel D. Martin Luthers, so
durch römische Bulle unrechtlich verdammt sind. 1524 veröffentlichte
Erasmus seine Entgegnung: De libero arbitrio (Vom freien Willen), ein
Werk, mit dem der Bruch mit Luther endgültig besiegelt wurde. Seine
letzte kritische Auseinandersetzung mit dem Titel Hyperaspistes kom-
mentierte Luther mit dem bekannten Ausspruch: „Wer den Erasmus

677 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 69–
89, hier S. 84

678 Faludy, G.: Erasmus von Rotterdam, Frankfurt 1970, S. 68
679 Kisch, G.: Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum, Tübingen 1969, S. 30
680 Halkin, L. E.: Erasmus von Rotterdam. Eine Biographie, Zürich 1989, S. 113

17 Erasmus von Rotterdam

271

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


zerdrückt, der würget eine Wanze, und diese stinkt noch tot mehr als
lebendig.“681

Einerseits sparte Erasmus nicht mit beißender Kritik an fröm-
melnden Christen, heuchlerischen Mönchen, korrupten Päpsten, ka-
tholischen Riten und dem Ablasshandel. Andererseits verteidigte er
das Papsttum, distanzierte sich von jeder Veränderung durch Gewalt
und versagte den Reformatoren seine Unterstützung.682

Auch manche Historiker – insbesondere aus dem protestantischen
Lager – teilten später diese Einschätzung und kritisierten die als un-
entschlossen empfundene Haltung des Erasmus. Auch die Tatsache,
dass er sich in der Reuchlin-Affäre, die viele humanistische Gemüter
in Wallung brachte, zu einigen antijudaistischen Bemerkungen gegen
Pfefferkorn hinreißen ließ, hat ihm Kritik eingebracht.683 Für Erasmus,
der das Neue Testament gegenüber dem Alten als übergeordnet ansah
und Talmud wie auch Kabbala ablehnend gegenüberstand, spielten Ju-
den auch eine negative Rolle in den Konflikten mit den Täufern und
im Bauernkrieg. Eine potentielle Gefahr sah er ebenso in jüdischen
Konvertiten, die seiner Ansicht nach trotz Taufe an ihren jüdischen
Traditionen festhielten und das Christentum angeblich von innen zer-
setzten. Im Gegensatz dazu hat Erasmus aber bei anderen Gelegenhei-
ten gegen Antijudaismus protestiert.684

Als einer der bedeutendsten und einflussreichsten Repräsentanten
des europäischen Humanismus wurde der Theologe durch seine kir-
chenkritische Haltung und seinen der historisch-kritische Exegese ver-
pflichteten theologischen Schriften zum Vorreiter der Reformation.
Durch sein Eintreten für relative Religionsfreiheit nahm er eine huma-
nistische Position jenseits des katholischen wie auch des lutherischen
Dogmatismus ein. Ihn als Verteidiger „religiöser Toleranz“ zu bezeich-
nen, ist insofern missverständlich, weil er selbst stattdessen die Begrif-
fe Frieden und Konkordanz verwendet (tolerantia nur für die Wahl des
Geringeren von zwei Übeln, was bei Konflikten religiöser Doktrinen

681 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 71

682 Lehmkuhl, J.: Erasmus – Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummheit,
Würzburg 2008, S. 39

683 Kisch, G.: Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum, Tübingen 1969, S. 5ff
684 Halkin, L. E.: Erasmus von Rotterdam. Eine Biographie, Zürich 1989, S. 73

17 Erasmus von Rotterdam

272

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


nicht vorliegt).685 Ernsthafte Irrlehren, zu denen er letztlich auch die
Reformation zählte, sollten auch seiner Meinung nach unterdrückt
werden, ggf. auch durch Anwendung der Todesstrafe.

Erasmus zählte zu den geachtetsten Gelehrten seiner Zeit, man
nannte ihn „den Fürsten der Humanisten“.686 Er korrespondierte mit
fast allen Herrschern und Päpsten seiner Epoche und wurde allseits für
seine offenen Worte und den brillanten Stil bewundert und geachtet,
beispielsweise vom englischen König Heinrich VIII, dem er im Sep-
tember 1517 unter anderem schrieb: „Könige werden weise durch den
Verkehr mit weisen Männern, zumal unter den vielen Reichsgeschäf-
ten, ja, ,Welthändeln‘, mit denen Du zu tun hast, kaum ein Tag vor-
übergeht, an dem Du nicht etwas Zeit auf Bücherlesen verwendest und
gerne mit jenen alten Weisen ins Gespräch kommst, die am allerwe-
nigsten Dir nach dem Munde reden (…) Wie ein verständiger und
frommer Fürst an alle denkt, für alle wacht, für alle insgemein sorgt, da
er ein öffentliches Amt hat, kein privates, so ziemt es sich, dass jeder
an seinem Teil nach Kräften diese Sorgen und Mühen zu unterstützen
sucht. Da ich für meinen Teil nur durch meine kleinen wissenschaftli-
chen Studien den Königen diese Pflicht leisten kann, habe ich vor-
längst die Schrift des Plutarch ,Über Art und Weise, einen Schmeichler
von einem Freund zu unterscheiden‘, aus dem Griechischen ins Latei-
nische übertragen und Deiner Majestät gewidmet (…).“687

Der Priester und Mönch Erasmus übte scharfe Kritik an Missstän-
den in der Kirche und trat für eine innere Reform der katholischen
Kirche ein und gilt daher auch als Kirchenreformer.688 Er galt als einer
der ersten „Europäer“ und hoffte auf die „Vernunft“ der Herrschen-
den, auch ohne Krieg zu einem dauerhaften Frieden zu kommen.689 Er
legte Wert auf Neutralität und Toleranz und sah die Gefahren der Reli-
gionskriege voraus. Seine eigene Lebensleistung schätzt er in einem

685 Christ-von Wedel, C./Leu, U. (Hgg.): Erasmus in Zürich. Eine verschwiegene Au-
torität, Zürich 2007, S. 55

686 Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993, S. 58
687 Faludy, G.: Erasmus von Rotterdam, Frankfurt 1970, S. 89
688 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter

der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68, hier S. 58

689 Christ-von Wedel, C.: Erasmus von Rotterdam: Anwalt eines neuzeitlichen Chris-
tentums, Münster 2003, S. 79

17 Erasmus von Rotterdam

273

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Brief an Willibald Pirckheimer wie folgt ein: „Meine Lebensleistung
bestand darin, dass ich eine begrabene und vergessene Literatur zu
neuem Leben erweckt und dass ich die Theologen von ihren philoso-
phischen Haarspaltereien zur Kenntnis des Neuen Testaments zurück-
geführt habe.“690

Wegen seiner kritischen Haltung zur römisch-katholischen Kirche
wurden seine Werke auf dem Konzil von Trient auf den Index gesetzt.
Der holländische Kultur-Historiker und Erasmus-Biograph Johan Hui-
zinga charakterisiert Erasmus trefflich als einen geistigen Typus der
ziemlich seltenen Gruppe, die zugleich unbedingte Idealisten und
durchaus Gemäßigte sind, „sie können die Unvollkommenheit der
Welt nicht ertragen, sie müssen sich widersetzen; aber sie fühlen sich
bei den Extremen nicht zu Hause, sie schrecken vor der Tat zurück,
weil sie wissen, dass diese immer ebenso viel zerbricht als aufbaut; und
so ziehen sie sich zurück und rufen weiter, alles müsse anders werden;
aber wenn die Entscheidung kommt, wählen sie zaudernd die Partei
der Tradition und des Bestehenden. Auch hier liegt ein Stück von der
Tragik im Leben des Erasmus: Er war der Mann, der das Neue und
Kommende besser sah als irgend jemand; der sich mit dem Alten über-
werfen musste und doch das Neue nicht ergreifen konnte.“691

Als kritischer Denker seiner Zeit zählte Erasmus zu den Wegberei-
tern der europäischen Aufklärung und wurde gleichermaßen von spä-
teren Geistesgrößen wie Spinoza, Rousseau, Voltaire, Kant, Goethe,
Schopenhauer, und Nietzsche geachtet.

690 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 69–
89, hier S. 81

691 Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993, S. 92

17 Erasmus von Rotterdam

274

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Thomas Morus

Thomas Morus‘ (1478-1535) bekanntestes Werk ist Utopia, in dem er
ein erfundenes Inselreich mit einer ganz anderen Gesellschaftsstruktur
beschreibt, als sie zu seiner Zeit in England herrscht.692 Wo Utopia
liegt, bleibt ungeklärt. Aus Morus’ Vorrede erfährt man nur, dass die
Insel in der Nähe von Amerika liegen soll. Die Hauptstadt Amaurotum
heißt übersetzt „Nebelstadt“ und ist damit eine Anspielung auf Lon-
don. In den Sozialwissenschaften wird das Werk als Kritik an den da-
maligen Verhältnissen und als Gegenentwurf zum zeitgenössischen
England gesehen, andere sehen darin eine boshafte Satire desselben
Englands.

Der Begründer der Insel hieß Utopos, vorher hieß sie Abraxa. Die
Insel hat 54 Städte, alle groß und prächtig, die in Sprache, Sitten, Ein-
richtungen und Gesetzen vollständig übereinstimmen. Das Glück des
Lebens liegt dort in der Freiheit und Pflege des Geistes, alle Bürger
sollten damit möglichst viel Zeit verbringen und nicht mit körperlicher
Arbeit. Der Geist wird angeregt durch das Zusammenspiel von Religi-
on und Philosophie, das auf Vernunft aufbaut. Der Ruhm, der im
Kriege erworben werden kann, verachten die Utopier. Es gibt nur
Übung im Kriegshandwerk von Männern und Frauen, um zur Vertei-
digung ausgebildet zu sein und die Grenzen zu schützen. Die Utopia
ist aus der Bestrebung entstanden, die herrschenden Zustände anzu-
prangern und zu verbessern. Ein Idealbild der Gesellschaft nach dem
Muster Platons wurde gezeichnet. In dem Stadtstaat dieser Insel
herrscht eine Art Kommunismus: die Interessen des Einzelnen sind
denen der Gemeinschaft untergeordnet. Wie in einem (idealen) Klos-
ter hat jeder zu arbeiten; jedermann bekommt Bildung und genießt re-
ligiöse Toleranz. Anders als in der Realität des Humanismus sind
Grund und Boden gemeinsamer Besitz. Das Ende von Utopia wird be-
wusst offen gelassen: Die Aufgabe des Nachdenkens und der Bewer-

18 

692 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 45f

275

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


tung wird dem Leser übertragen wie in Platons Dialogen. Nach dem
Erscheinen in Löwen wurde es bald in mehrere Sprachen übersetzt
und wurde der Vorläufer der Romanutopie.

Die utopische Literatur ist die Bezeichnung für eine Gattung von
literarischen Werken, die sich mit einer idealen Gesellschaft befasst,
deren Realisierung für die Zukunft als denkbar möglich vorgestellt
wird. Der tatsächlichen, aktuellen politischen und gesellschaftlichen
Wirklichkeit gegenübergestellt, übernimmt die Utopie eine Vorbild-
funktion. Diese beinhaltet sowohl Ideengespinste der abstrakten als
auch real mögliche konkrete Utopien. Im Gegensatz hierzu dient die
Anti-Utopie, auch Dystopie genannt, der Abschreckung.

Sir Thomas Morus (1478-1535) war ein englischer Staatsmann
und humanistischer Autor. Er ist ein Heiliger und Märtyrer der rö-
misch-katholischen Kirche (Gedenktag 22. Juni).693 Morus war Sohn
eines Richters, besuchte eine Lateinschule, besaß ein Stipendium für
die Universität in Oxford, wo Morus Latein und Griechisch studierte.
Ab 1496 durchlief er eine juristische Ausbildung in der Rechtsschule
Lincoln's Inn, 1504 wurde er Parlamentsmitglied. 1516 verfasste Mo-
rus das erste Buch der Utopia und redigierte das ganze Werk, das im
Dezember erschien. Er pflegte eine enge Beziehung mit dem Humanis-
ten Erasmus von Rotterdam.1517 Mit 39 Jahren trat er ganz in den
Dienst des Königs von England, der ihn bald zum Mitglied des Gehei-
men Rates machte. Morus wurde 1529 zum Lordkanzler ernannt, eine
Position, die etwa der des heutigen Premierministers entspricht. In sei-
ner Funktion als Lordkanzler ließ er Anhänger der Reformation ver-
folgen und verbrennen, er war ein entschiedener Gegner Luthers.694

Im Jahre 1534 erließ König Heinrich VIII die „Suprematsakte“,
durch die der Krone Englands sämtliche Vollmachten über die engli-
sche Kirche, auch die Entscheidung in Glaubensfragen, übertragen
wurden. Morus weigerte sich, die Suprematsakte anzuerkennen, des-
halb wurde er 1535 hingerichtet.

693 Füssel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist – Staatsmann – Mär-
tyrer, München 1987, S. 35

694 Mertz, T.: Thomas Morus begegnen, Sankt Ulrich 2011, S. 27

18 Thomas Morus

276

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In der Utopia geht es um die Erzählungen eines Seemannes (Rafael
Hythlodeus), der eine Zeit lang bei den Utopiern gelebt haben will.695

Raphael Hythlodaeus ist eine frei erfundene Person, die als weiser Phi-
losoph beschrieben wird. Die Handlung ist Antwerpen, die wichtigste
Handelsmetropole Europas im frühen 16. Jahrhundert. Inhaltlich setzt
die Erzählung mit der Begegnung dreier Figuren ein: Nach einem Got-
tesdienstbesuch trifft der Ich-Erzähler Thomas Morus den befreunde-
ten Humanisten Peter Gilles, den er in ein Gespräch mit dem fiktiven
Weltenbummler Raphael Hythlodaeus verwickelt sieht. Gegen Ende
der Schilderung hält Raphael ein flammendes Plädoyer für die Institu-
tionen der Utopier, doch Morus gibt sich skeptisch, was die Möglich-
keit der Umsetzung auch in Europa betrifft.696

Der zweite Teil des Werkes, die „Rede über die beste Staatsverfas-
sung“ im Jahre 1515 wurde während Morus’ Aufenthalt in Flandern in
engem Austausch mit Erasmus konzipiert. Das erste Buch mit der
Staats- und Gesellschaftskritik und der bereits von Cicero erörterten
Frage, ob ein Philosoph Staatsgeschäfte übernehmen sollte, wurde erst
nachträglich im Jahre 1517 eingebaut.697

Das Kernproblem des ersten Buches ist die Frage, ob der weise
Philosoph in den aktiven Dienst des Fürsten treten soll oder nicht.698

Das Privateigentum wird als Hindernis gerechter Politik gesehen: Der
Besitz sollte gleichmäßig und gerecht verteilt werden und das Privatei-
gentum aufgehoben werden. Solange es besteht, wird der größte Teil
der Menschheit immer in Armut leben. Der erste Teil des Werks hat
eine Rahmenhandlung zum Inhalt, in der eine ausführliche Kritik an
den damaligen politischen und gesellschaftlichen Verhältnissen Euro-
pas, insbesondere Englands, geübt wird. Heftig angeprangert wird bei-
spielsweise die Praxis der Todesstrafe, die in England selbst Dieben
droht, da es durch die harte Bestrafung für den Dieb keinen Unter-
schied mache zu stehlen oder zu morden.

695 Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 50

696 Arnswald, U./ Schütt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 59

697 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 50
698 Füssel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist – Staatsmann – Mär-

tyrer, München 1987, S. 46

18 Thomas Morus

277

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Im zweiten Buch werden immer wieder Bezüge zur Situation in
Europa hergestellt und zwar in einem negativen Sinne: die hohe Wert-
schätzung für Geld, Prunk und Ruhm, zu harte Gesetze, auf vertrags-
brüchige Fürsten oder die kirchlichen Missstände.

Wo Utopia liegt, bleibt ungeklärt. Aus Morus’ Vorrede erfährt man
nur, dass die Insel in der Nähe von Amerika liegen soll. Die Hauptstadt
Amaurotum heißt übersetzt „Nebelstadt“ und ist damit eine Anspie-
lung auf London. Der Begründer der Insel hieß Utopos, vorher hieß
sie Abraxa. Die Insel hat 54 Städte, alle groß und prächtig, die in Spra-
che, Sitten, Einrichtungen und Gesetzen vollständig übereinstimmen.
Die Vernunft ist das Fundament der Konstruktion von Utopia. Die
Utopier halten sich an ein utilitaristisches Vernunftsprinzip, das den
Gesamtnutzen der Gemeinschaft maximiert.

Der Staat der Utopier ist eine Republik.699 Das politische System
der Utopier basiert auf einer förderalen Struktur. Das Volk wählt ein
Oberhaupt, das lebenslang herrscht, wenn er tyrannische Züge zeigt,
kann er abgesetzt werden. Es wird auch eine „Rat der gesamten Insel“
gewählt, über dessen Funktionen aber kaum etwas gesagt wird. Das
politische Führungspersonal rekrutiert sich aus den fünfhundert von
der Arbeit freigestellten Wissenschaftlern. Die Regierungsform ist eine
Mischung aus Gelehrtenaristokratie und Demokratie. Die Idee der pla-
tonischen Philosophenherrschaft war hier Vorbild. Jede Stadt wird von
einem Senat regiert, der sich aus Wahlbeamten auf Zeit zusammen-
setzt. Das jeweilige Stadtoberhaupt ist auf Lebenszeit gewählt; ent-
wickelt er tyrannische Züge, so kann er abgesetzt werden. Nirgendwo
anders soll es ein besseres Volk und ein glücklicheres Staatswesen ge-
ben.700

Die Utopier leben in den Städten in Familienverbänden. Es
herrscht allgemein eine patriarchalische Hierarchie, und die Älteren
bestimmen über die Jüngeren. Überfamiliär ist die Gemeinschaft klos-
terähnlich organisiert mit Gemeinschaftsküche und gemeinsamen
Speisungen. Ein jährlich gewählter Vorsteher hat die Aufsicht über
einen Familienverband von 30 Familien. Erwachsene Geschlechtsper-
sonen gehen eine monogame Ehe ein. Die Utopier praktizieren ein li-

699 Arnswald, U./ Schütt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 37

700 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 59

18 Thomas Morus

278

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


berales Eherecht, das dem christlichen entgegensteht. Scheidung und
Wiederverheiratung sind erlaubt.

Geldverkehr kennen die Utopier nicht.701 Sie sollen aber durch
eine Überproduktion an Gütern vieles davon anhäufen, und verwen-
den es, um Söldnerheere oder Handel zu betreiben. Die Utopier selbst
schätzen Gold nicht. Sie üben Kritik an den bestehenden Staaten we-
gen fehlender Gleichheit und einer Verschwörung der Reichen, die im
Namen des Staates ihren Vorteil suchen. Sie profitieren von der Armut
und der Arbeit der Armen. Armut würde beseitigt werden, wenn das
Geld abgeschafft werde. Nächstenliebe wird gepredigt. Morus führt
aus, mit der Abschaffung des Geldes werde die Geldgier verschwinden
und damit Betrug, Raub, Mord und Furcht. Die Städte dürfen nur eine
bestimmte Größe erreichen. Überbevölkerung wird durch Migration
bzw. Bildung einer Kolonie im Ausland ausgeglichen.702 Umgekehrt
findet bei Einwohnermangel ein Rückfluss aus den Kolonien oder
überbevölkerten Städten statt.

Das Glück des Lebens liegt in der Freiheit und Pflege des Geistes,
alle Bürger sollten damit möglichst viel Zeit verbringen und nicht mit
körperlicher Arbeit. Der Geist wird angeregt durch das Zusammen-
spiel von Religion und Philosophie, das auf Vernunft aufbaut. Es sind
geistige Dinge, aus denen die Utopier ihre Freude ziehen. Falsche Be-
dürfnisse sind die Gier und die Jagd. Ein humanes Verhalten gegen-
über behinderten Menschen wird ebenfalls praktiziert. Müßiggang
wird bestraft; es gibt keine Kneipe, kein Freudenhaus, ein puritani-
sches Leben wird von Morus favorisiert.703

Es gibt auch Sklaven bei den Utopiern: entweder solche, die wegen
eines Verbrechens zu Sklaven gemacht werden oder fleißige Tagelöh-
ner aus anderen Staaten, die es vorziehen, freiwillig als Sklaven zu die-
nen. Geschlechtsverkehr vor der Ehe ist verboten. Ehebrecher werden
zu Sklaven gemacht. Es gibt nur bei schlimmen Verbrechen die Todes-
strafe, weil Zwangsarbeit der Täter dem Staat mehr nützt.704

701 Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 52

702 Mertz, T.: Thomas Morus begegnen, Sankt Ulrich 2011, S. 78
703 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 63
704 Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.

Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 53

18 Thomas Morus

279

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Zweck des utopischen Erziehungswesens ist die Vorbereitung für
die Übernahme von religiösen und politischen Ämtern sowie die
Schulung für eine Integration in das kollektive Leben der Utopier. Es
gibt eine Gleichbehandlung der Geschlechter: Jungen und Mädchen
werden in gleicher Weise unterrichtet. Es werden alle Kinder in den
Wissenschaften durch Priester unterrichtet, in ihrer Freizeit sollen die
arbeitenden Menschen sich mit Wissenschaft beschäftigen. Die Kinder
werden ab dem dritten Lebensjahr in Sprache unterrichtet. Später fin-
det auch Unterweisung in praktischer Arbeit (Ackerbau und Viehzucht)
statt.

Die religiösen Anschauungen sind nicht nur auf der Insel, sondern
auch in den einzelnen Städten verschieden. Trotz Glaubensunterschie-
de gibt es den Konsens, dass alle an die Existenz eines höchsten We-
sens glauben, der die Welt erschaffen hat. Dieses Wesen nennen sie
Mythras. Es existiert religiöse Toleranz, einige der Utopier sind zum
Christentum konvertiert. Priester können auch Frauen werden, männ-
liche Priester können auch heiraten. Kein Amt besitzt bei den Utopi-
ern höhere Ehre. Es gibt einen religiösen Pluralismus, aber weder
Atheisten noch Materialisten gehören zu den Staatsbürgern Utopias.
Trotz mancher Parallele mit christlichen Glaubenspraktiken ist die Re-
ligion der Utopier keine offenbarte, sondern eine vernunftbegründete.
Die Utopier sind somit im theologischen Verständnis keine Christen,
sondern Heiden.705

Krieg wird dort verabscheut. Der Ruhm, der im Kriege erworben
werden kann, verachten die Utopier. Es gibt nur Übung im Kriegs-
handwerk von Männern und Frauen, um zur Verteidigung ausgebildet
zu sein und die Grenzen zu schützen. Die Utopier werben lieber Söld-
ner für den Krieg an als ihre eigenen Leute zu opfern. Die Reihe der
Gründe, die sie dennoch bewegen könnten, zu den Waffen zu greifen,
reicht von der Verteidigung des eigenen Staatsgebietes über die Befrei-
ung und Unterstützung der Bundesgenossen. Dies sei der Begriff eines
„gerechten Krieges“.

Rationale Gesetzgebung und statische, prinzipiengeleitete Organi-
sation der Lebensgemeinschaft werden zu Garanten des Glücks erho-

705 Füssel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist – Staatsmann – Mär-
tyrer, München 1987, S. 72

18 Thomas Morus

280

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ben.706 Hauptsorge der vorindustriellen Gesellschaft war die Vertei-
lungsgerechtigkeit für eine optimale Versorgung der Bürger mit den
knappen Gütern und die Bewahrung des inneren und äußeren Frie-
dens. Obwohl das damalige Zeitalter Entdeckung des Individuums gilt,
wurde der Egoismus in seinen Formen der Sündhaftigkeit und trieb-
haften Unmoral als Antipode des Gemeinschaftssinns und damit als
Störelement des gerechten Ausgleichs der Lebensverhältnisse und der
Gemeinschaftsinteressen beschrieben.

Am Ende des Werkes wird ein Lob der utopischen Staatsverfas-
sung erhoben, da dort die Belange der Allgemeinheit vertreten werden.
Es gibt keine Armen und keine Bettler. Gegen Ende der Schilderung
hält Raphael ein flammendes Plädoyer für die Institutionen der Utopi-
er, doch Morus gibt sich skeptisch, was die Möglichkeit der Umsetzung
auch in Europa betrifft.707

Das Ende von Utopia wird bewusst offen gelassen: Die Aufgabe
des Nachdenkens und der Bewertung wird dem Leser übertragen wie
in Platons Dialogen.708 Im Werk gibt es einige Merkmale, die nicht
ganz zusammenpassen: Die Institution der Sklaverei widerspricht dem
geforderten Prinzip der Gleichheit in einem klassenlosen Staat.

Nach dem Erscheinen in Löwen wurde die in lateinischer Schrift
erschienene „Utopia“ bald in mehrere Sprachen übersetzt und wurde
der Vorläufer der Romanutopie. Die Utopia von Thomas Morus gilt es
eine der besten Staatsromane des Humanismus. Er enthält Elemente
der Literatur des „utopischen Sozialismus“ der späteren Zeit (Robert
Owens „New moral world“ oder Fouriers „Neue industrielle und so-
ziale Welt“).

Antike Wurzeln der Utopia sind der Mythos vom Goldenen Zeital-
ter, die griechische Atlantis-Sage oder der biblische Garten Eden.709

Die Darstellung von einem Goldenen Zeitalter als dem Anfang aller
Geschichte taucht erstmals bei Hesiod 700. v. Chr. auf. Platons Politeia

706 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 65
707 Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.

Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 57
708 Gerschmann, K.-H.: Nicht-platonische Quellen zur Utopia des Thomas Morus,

in: Der Staat. Zeitschrift für Staatslehre und Verfassungsgeschichte, deutsches
und europäisches öffentliches Recht 7, 1968, 471-486, hier S. 471f

709 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 70

18 Thomas Morus

281

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


war Vorbild für Morus bei der Abfassung seiner Schrift. Die ständische
Gliederung der Politeia wird von Morus nicht übernommen. Die Ent-
deckung Amerikas durch Kolumbus ist eine zentrale Voraussetzung
für das utopische Denken der frühen Neuzeit.710 Es gab eine Erweite-
rung des abendländischen Erfahrungshorizontes und die damit ver-
bundene Wunschvorstellung einer besseren Welt.

Morus’ Utopia enthält nicht weder den Willen noch den Aufruf
zur Realisierung. Das Werk ist konzipiert als fiktives Gegenbild, als ge-
dankliches Experiment, es versucht, in kritisch-satirischer Absicht den
herrschenden Missständen den Spiegel vorzuhalten. Die Utopia ist aus
der Bestrebung entstanden, die herrschenden Zustände anzuprangern
und zu verbessern. Ein Idealbild der Gesellschaft nach dem Muster
Platons wurde gezeichnet.711

Das Kernproblem der Deutungsversuche ist folgendes: Morus
starb für die Einheit der katholischen Kirche am Galgen, ausgerechnet
dieser Mann ist Urheber eines utopischen Entwurfes, der einen heidni-
schen, rationalen und sozialistischen Staat beschreibt und keinen ge-
nuin christlichen. In seinen Schriften „Dialogue Concerning Heresies
(1529) und der „Confutation of Tyndale’s Answer“ (1532/33) sprach
sich Morus gegen die Reformation aus.712

In der christlich-konservativen Interpretation ist Utopia ist als
mahnendes Gegenbild gedacht, um die korrupte Christenheit zur Be-
sinnung zu rufen. Erst Erasmus von Rotterdam, der Humanist, habe
den heidnischen Charakter, die kommunistische Lebensform und die
religiöse Toleranz nachträglich in die Utopia eingefügt.713

Die Utopia enthält keine praktischen Anweisungen für einen
Übergang zur Wirklichkeit. Dies spricht gegen die Behauptung, Morus
habe mit der Utopia ein politisches Handlungsprogramm entworfen.
Als Lordkanzler versuchte Morus niemals, den utopischen Staat in die
praktische Politik zu übersetzen.

710 Arnswald, U./ Schütt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 82

711 Ebd., S. 84
712 Gerschmann, K.-H.: Nicht-platonische Quellen zur Utopia des Thomas Morus,

in: Der Staat. Zeitschrift für Staatslehre und Verfassungsgeschichte, deutsches
und europäisches öffentliches Recht 7, 1968, 471-486, hier S. 475

713 Füssel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist – Staatsmann – Mär-
tyrer, München 1987, S. 93

18 Thomas Morus

282

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Nach dem Vorbild Morus’ erschienen in den Folgezeit weitere
Werke in utopischer Richtung.714 Tommaso Campanella (1568 in Ka-
labrien-1639 in Paris; eigentlich Giovanni Domenico) war ein italieni-
scher Philosoph, Dominikaner, Dichter und Politiker, der den „Son-
nenstaat“ entwarf. Im Pariser Exil widmete sich Campanella vorrangig
der Veröffentlichung seiner Werke. Weiterhin unterstützte er die fran-
zösische Politik und setzte sich für die Konversion der Hugenotten ein.
La città del Sole oder auch Civitas solis (deutsch „Sonnenstaat“) ist ein
1602 in einem Kerker von Campanella verfasstes und 1623 publiziertes
Werk, das den wirtschaftlichen und politischen Aufbau des idealen
Staates darstellt. Er führt alle sozialen Übel auf das Privateigentum zu-
rück. Dieses will er mit seiner voll kollektivistischen Gesellschaftsord-
nung, welche sämtliche Lebensbereiche umfasst, beseitigen. Genau er-
mittelte Bedarfspläne bestimmen nach ihm die Produktion. Die Insti-
tution der Familie, welche das materielle Denken fördert und deshalb
das Privateigentum stützt, soll aufgelöst werden. An ihrer Stelle soll ein
Weiber- und Kinderkommunismus verwirklicht werden. Im „Sonnen-
staat“ bedeutet die Gattung alles, das Individuum nichts. Politisch
träumt Campanella von einer päpstlichen Universalmonarchie; im
„Sonnenstaat“ liegt daher die Macht absolutistisch in den Händen der
priesterlichen Hierarchie.

Der lutherische Pfarrer Andreae schrieb das Werk „Christianopo-
lis“ 1619 nach dem Vorbild Campanellas.715 Durch einen Schiffbruch
wird der Ich-Erzähler an das Ufer der Insel „Capharsalama“ getrieben
und dort von einem Wächter aufgenommen, der ihn in die Stadt
„Christianopolis“ bringt. Nicht den Glauben der Europäer lehnen die
Bewohner ab, sondern deren Sitten, weil die Europäer wegen des
christlichen Glaubens Krieg führen. Damit kritisiert die Schrift die
Missstände der Zeit. Dem Bildungs- und Erziehungsgedanken kommt
höchste Priorität zu. Der Staat übernimmt die Erziehung der Kinder,
die im Alter von sechs Jahren von ihren Eltern getrennt werden. Es
wird die Abschaffung des Privateigentums gefordert. Andreae entwirft
damit das Ideal eines christlichen Staates.

714 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 125
715 Füssel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist – Staatsmann – Mär-

tyrer, München 1987, S. 109

18 Thomas Morus

283

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Francis Bacon (1561-1626) war ein englischer Philosoph und
Staatsmann sowie Wegbereiter des Empirismus. Er machte als Jurist
und Politiker in England Karriere. 1618 wurde er zum Lordkanzler be-
fördert. Bacon verfasste zahlreiche philosophische, literarische und ju-
ristische Schriften. Etwa im Jahr 1614 schrieb er mit „Nova Atlantis“
eine Utopie, in der er die Gründung wissenschaftlicher Akademien
nach seinen Vorstellungen anregte. Ziel der Wissenschaft sei Naturbe-
herrschung im Interesse des Fortschritts, Wissenschaft muss einen
praktischen Nutzen haben.

„Nova Atlantis“ erschien 1627 – ein Jahr nach dem Tod des Verfas-
sers – in neulateinischer Sprache.716 Es ist der Versuch einer Darstel-
lung eines vollkommenen Staatswesens, dessen Bestand und Zukunft
durch die experimentellen Methoden der Wissenschaft und die wach-
sende Fülle ihrer Ergebnisse gesichert sein sollte. „Nova Atlantis“ ist
die erste neuzeitliche Utopie, die sich sowohl im Titel als auch im Text
explizit auf Platons Atlantis beruft. Bacon erhebt Atlantis dabei zum
historischen Fakt, um der eigenen Geschichte mehr Glaubwürdigkeit
zu geben. Dieses „alte Atlantis“ sei einst in der von Platon beschriebe-
nen Katastrophe untergegangen, jedoch hätten sich einige Bewohner
auf das „neue Atlantis“, die (fiktive) Südseeinsel Bensalem retten kön-
nen. Rein äußerlich handelt es sich um einen romanhaften Reisebe-
richt, der sich an der „Utopia“ von Morus zum Teil anlehnt. Bensalem
ist eine Insel im Stillen Ozean, die Bewohner sind Christen voller
Frömmigkeit und Menschenliebe. An materiellen Werten wie Gold
oder Silber sind sie nicht interessiert. Bensalem ist wenigen Menschen
bekannt, die Bewohner der Insel kennen jedoch die meisten Staaten
der Welt ganz gut. Auf Bensalem siedelten sich Phönizier, Karthager,
Ägypter, Palästinenser, Araber und Chinesen an.

Johann Gottfried Schnabels Werk „Insel Felsenburg“ hat sowohl
utopischen Charakter717 als auch bedeutende Schnittmengen mit der
Robinsonade.718 Bei der Darstellung einer unbekannten Welt geht es
vor allem um die Schilderung persönlicher Einzelschicksale; die Figu-

716 Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999, S. 129
717 Waschkuhn, A.: Politische Utopien, München 2003, S. 14
718 Die Robinsonade wird als eine Sonderform des Abenteuerromans gesehen. Der

Terminus Robinsonade wird abgeleitet von Defoes Roman „Robinson Crusoe“
aus dem Jahre 1719. Das grundlegende Motiv ist ein exilartiger Aufenthalt in in-

18 Thomas Morus

284

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ren treten als individualisierte Charaktere auf. Der Zeitpunkt des Er-
scheinens von Schnabels Werk ist nicht festlegbar; zwischen 1731
und 1743 erschien es unter dem Titel „Wunderliche Fata einiger See-
Fahrer, absonderlich Alberti Julii, eines gebornen Sachsen“. Anstatt
dieses langen Titels setzte sich im Laufe der Zeit die Bezeichnung „In-
sel Felsenburg“ durch. Dieser Roman entwickelte sich zu einem der be-
liebtesten Schriften des 18. Jahrhunderts. Schnabel wollte mit seinem
Roman seine eigene bedrängte und als mangelhaft empfundene Ge-
genwart überschreiten und erdachte sich deshalb ein besseres Dasein
wie so viele Utopisten wie Thomas Morus, Tommaso Campanella oder
Francis Bacon vor ihm.

Schnabels Insel Felsenburg ist ein Prototyp der Utopie mit den
Merkmalen: die Verwendung der Inselmetapher, die Berufung auf die
Vernunft, die Identifizierung von Geld und Privateigentum als Wurzel
allen Übels, die Geringschätzung von Gold und Silber, die geometri-
schen Ordnungsmuster sowie der Verzicht auf die Produktion unnüt-
zer Güter.719 Die Organisation des staatlichen Gemeinwesens auf Fel-
senburg widersprach mit ihrer Mischverfassung der staatsabsolutisti-
schen Praxis in den Staaten Westeuropas im 18. Jahrhunderts; dies war
auch eine versteckte Kritik am Absolutismus und seinen Vertretern.
Schnabels Utopie ging nicht nur auf die ideale politische und soziale
Ordnung auf Felsenburg ein, er schilderte auch persönliche Einzel-
schicksale.720 Bei allen Vergesellschaftungstendenzen auf Felsenburg
wurde das Individuum diesen nicht streng untergeordnet, es blieb wei-
terhin ein wichtiger Faktor des gesellschaftlichen Lebens.

Morus Utopia prägte auch die Ideen der Frühsozialisten.721 Der
Begriff Frühsozialismus bezieht sich auf die Tatsache, dass die genann-
ten Theorien und Ideen vor den Revolutionen von 1848/1849, vor den
ersten eigentlich sozialistischen Vereinigungen und vor allem vor den

selhafter Abgeschiedenheit. Seit dem 19. Jahrhundert nimmt die Robinsonade
drei Ausprägungsformen an: als utopischer Staatsroman, als Abenteuerroman so-
wie als pädagogischer Roman für Jugendliche und junge Erwachsene. Vgl. dazu
Stach, R.: Robinsonaden, Baltmannsweiler 1996, S. 11f

719 Weber, A.: Kleine Literaturgeschichte, Berlin 1992, S. 287
720 Mayer, Von Lessing bis Thomas Mann – Wendungen der bürgerlichen Literatur

in Deutschland, a.a.O., S. 47
721 Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.

Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 103

18 Thomas Morus

285

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Schriften von Karl Marx veröffentlicht wurden. Neben dem Wirken
von Marx und dem Entstehen der Sozialdemokratie spielten auch Per-
sönlichkeiten des erstarkenden Anarchismus wie Pierre-Joseph Proud-
hon und Michail Bakunin eine Rolle bei der Ablösung frühsozialisti-
scher Ideen. Diese frühen oder utopischen Sozialisten lebten alle etwa
um dieselbe Zeit, nämlich 1770 bis 1825. Diese sozialistischen Autoren
seien aber keine Utopisten etwa im Sinne von Thomas Morus gewesen,
denn sie hätten daran geglaubt, dass ihre ideal vorgestellten Gesell-
schaften in naher Zukunft zu realisieren gewesen seien.

Morus’ Schüler Thomas Elyot veröffentlichte 1531 die staatstheo-
retische und moralphilosophische Schrift The boke Named the Gover-
nour. Darin legte er humanistische Erziehungsgrundsätze dar, die im
16. Jahrhundert maßgeblich zur Ausbildung des Gentleman-Ideals bei-
trugen.722

722 Arnswald, U./ Schütt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 117

18 Thomas Morus

286

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Michelangelo

Michelangelo (1475-1564) sah sich in erster Linie als Bildhauer, nicht
als Maler, Architekt oder Dichter, obwohl er auf allen diesen Gebieten
Bedeutendes und Wegweisendes leistete.723 Mit zahlreichen Werken,
vor allem mit der Kuppel des Petersdoms und dem detailreichen De-
ckenfresko der Sixtinischen Kapelle in Rom, ging Michelangelo als
einer der berühmtesten Künstler aller Zeiten und als bedeutendster
Repräsentant der Frühen Neuzeit in die Geschichte ein. Seine künstle-
rischen Arbeiten für die Päpste in Rom waren nicht frei von Konflik-
ten. Doch sie prägte das Werk des Florentiners, der bis heute als einer
der größten Künstler Italiens gilt.724

Die Form der menschlichen Figur beschäftigte Michelangelo wäh-
rend der gesamten, gut sieben Jahrzehnte seines künstlerischen Schaf-
fens. In der Vorstellungswelt des Humanismus war der Mensch das
Maß aller Dinge - und auch für Michelangelo schien dies so zu sein. Er
widmete all seine Kunst der Darstellung des menschlichen Körpers
und vor allem des männlichen Aktes. Zudem wurde er stark von den
damaligen Funden antiker Statuen beeinflusst. Seine fundierten
Kenntnisse der menschlichen Muskeln und Sehnen setzte er in all sei-
nen Fresken, Relieffen, und Statue um. Zu seinen Werken fertigte er
umfangreiche Entwurfsskizzen an, die er immer wieder umarbeitete.
Und er betonte gern den Widerspruch zwischen poliert bearbeiteten
Flächen und dem unbearbeiteten oder roh behauenen Marmor der
Umgebung. So wirkten seine Figuren wirklich wie aus dem Stein be-
freit. Die Wucht und Wirksamkeit der Figuren beruht auf der isolier-
ten Geschlossenheit jeder einzelnen Gestalt,
jede Figur allein ist für sich vollkommen und erscheint als Verkörpe-
rung des göttlichen Geistes.

19 

723 Poeschke, J.: Die Skulptur der Renaissance in Italien; Band 2: Michelangelo und
seine Zeit, München 1992, S. 18

724 King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, München 2003. , S. 55ff

287

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Der Kontrast, der Gegensatz ist allgegenwärtig in Michelangelos
Arbeiten. Das Spiel mit den Kontrasten zwischen Formen, Linien und
Farben ist ein typisches Merkmal des Stils Michelangelos. Manche sei-
ner Skulpturen sind bis ins kleinste Detail ausgefeilt, alle Oberflächen
geglättet, andere sind unvollendet und die Oberfläche des Steins ist
teilweise rau belassen. Dichte und Schlichtheit, Bewegung und Ruhe,
Hell und Dunkel sind auch in seiner Architektur spannende Kontra-
punkte. Die Spannung ist grundlegendes Element all seiner architekto-
nischen, bildhauerischen Arbeiten sowie seiner Gemälde. Die Bot-
schaft seiner Kunst ist zeitlos, sie überdauerte die Epochen und über-
windet die Grenzen zwischen den Kulturen.725 Michelangelo hat das
Drama des menschlichen Lebens in all seinen Facetten in plastischen
Formen verewigt.

Die Instrumentalisierung seines Werks und seiner Person kulmi-
nierten in der Überführung des Leichnams nach Florenz und in den
mit großem Pomp und spektakulär ins Werk gesetzten Exequien in
San Lorenzo. Vasaris Beschreibung der Beisetzungsfeierlichkeiten und
der Apparate, in denen die jüngeren Florentiner Künstler Michelange-
los Leben und Schaffen visualisierten, markierten den Beginn eines
Kultes, der in Florenz die Jahrhunderte überdauerte. Das künstlerische
Bekenntnis zu Michelangelo war dagegen von begrenzter Dauer. War
er vor allem für die Malerei zunächst richtungweisend geblieben, ver-
siegte seine Vorbildfunktion weitgehend für die Generation der nach
1580 geborenen Künstler akademischer Prägung. Normativ blieb le-
diglich der Kanon, den er in der Sixtinischen Decke mit den Aktposen
seiner ignudi geschaffen hatte. Erst im späten 18. Jahrhundert wurde
Michelangelo durch die Künstler des „Sturm und Drang” und der eng-
lischen Romantik zum Genie verklärt und seine künstlerische Größe
„wiederentdeckt“. Der im 19. Jahrhundert einsetzende Mythos um
Werk, Dichtung und Person rief auch seine wichtigsten Hinterlassen-
schaften innerhalb der Kunstgeschichte wieder in Erinnerung.

Im Jahre 1505 rief Julius II. den 30jährigen Michelangelo nach
Rom.726 Er beauftragte ihn mit dem Entwurf des päpstlichen Grab-
mals. Über drei Stockwerke sollte es sich erstrecken und mit über 40

725 Copplestone, T.: Michelangelo, London 2005, S. 56
726 Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo – Der Bildhauer, Der Architekt,

Der Maler, Stuttgart / Zürich 1984 , S. 17f

19 Michelangelo

288

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


lebensgroßen Skulpturen geschmückt sein. Michelangelo verbrachte
Monate in den Steinbrüchen, musste dann jedoch feststellen, dass sich
der Papst inzwischen anderen Aufgaben zugewandt hatte und seine
Mittel auf den Neubau des Petersdoms konzentrierte. In stark verän-
derter und kleinerer Form wurde das Grabmahl dann Jahrzehnte spä-
ter in der römischen Kirche San Pietro in Vincoli aufgestellt. Einige
der für den früheren Entwurf vorgesehenen monumentalen Skulpuren
sind jedoch noch erhalten.727

Zwei andere päpstliche Aufträge sollten Michelangelo über Jahre
an die Malerei binden. 1508 erhielt er vom Papst den Auftrag, die De-
cken der Sixtinischen Kapelle im Vatikan auszumalen.728 Die Wände
der nach ihrem Bauherrn Papst Sixtus IV benannten Palastkapelle wa-
ren bereits mit Fresken geschmückt. Das Deckengewölbe malte Miche-
langelo innerhalb von vier Jahren mit Szenen aus der Genesis, Hunder-
ten von Propheten und Sibyllen, Heiligen und statuengleichen Figuren
aus, die in gewagter Verkürzung aus der illusionistisch gemalten Ar-
chitektur hervortreten. Die Hauptfelder der Längsachse zeigen in je
drei Szenen die Erschaffung der Welz, die Erschaffung von Adam und
Eva und ihre Vertreibung aus dem Paradies sowie die Geschichte
Noahs. Als Bildhauer, Architekt und Verfasser zahlreicher Sonette ent-
spricht Michelangelo in weiten Teilen der Vorstellung vom Universal-
genie.729

Die Skulptur stellte er über alle anderen Kunstformen, was viele
seiner Briefe belegen, die noch dazu meist mit „Michelagniolo, sculto-
re“ unterzeichnet sind. Seinen platonischen Auffassungen entspre-
chend basierte Michelangelos künstlerisches Schaffen auf der Vorstel-
lung, dass der Geist als höchstes Prinzip die Idee enthält, die allem
sinnlichen Erfahren übergeordnet ist. So sah er schon im rohen Mar-
morblock das Kunstwerk vorgeformt, es schlummerte als Idee bereits
im Stein und musste nur noch aus ihm „befreit“ werden.730

727 Wallace, W. E.: Michelangelo – the artist, the man, and his times, Cambridge,
2010, S. 110

728 King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, München 2003. , S. 24f
729 Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947, S. 17
730 Zöllner, F./ Thoenes/Pöpper, T.: Michelangelo 1475–1564. Das vollständige Werk,

Köln 2007, S. 45

19 Michelangelo

289

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Er betrachtete den Stein zudem als etwas, dem Seele zu verleihen
war. Die Auseinandersetzung mit Beschaffenheit und Form des Mate-
rials war für ihn dabei von großer Bedeutung. Die Wahl des Blocks
stellte für Michelangelo bereits einen wichtigen Aspekt seiner künstle-
rischen Arbeit dar, verbrachte er doch immer wieder etliche Wochen,
teilweise gar Monate, in den Steinbrüchen.731

Die Grundidee entstand mit Hilfe von ausschließlich nach dem
Modell entstandenen Zeichnungen. Machte er sich dann an den Block,
bearbeitete er in der Regel alle Partien der Figur gleichzeitig, um die
Gesamtheit im Auge zu behalten. Seitenansichten wurden nicht ge-
trennt entwickelt, sie ergaben sich aus dem Fortschreiten des Werkes.
Lediglich der Rückenansicht und dem Gesicht widmete er sich oftmals
als letztes. Er ging bei der Bearbeitung der Oberflächen stufenweise
vor. So standen bei seinen zahlreichen unvollendeten Arbeiten, die uns
Einblick in seine Vorgehensweise gewähren, perfekt ausgearbeitete
und polierte neben halb und grob gehauenen Partien. Ein besonderer
Aspekt in Michelangelos Schaffen und gleichzeitig ein Ausdruck seines
Respekts vor dem Material zeigt seine Gestaltung und Behandlung der
Sockel seiner Skulpturen. In frühen Werken, wie dem Bacchus, der
Pietá der Peterskirche, dem David oder dem Christus ist noch eine ge-
wisse realistische Nachahmung der Natur erkennbar.

Später, etwa bei Moses, Rachel, Lea, Sieger und den Sklaven des
Louvre ist die Form der Sockel einem geometrischen Prinzip unter-
worfen, das sich allerdings durch ein Fehlen von konsequenter Strenge
auszeichnet.732 Diese Sockel sind von zahlreichen, subtilen Unregelmä-
ßigkeiten und Asymmetrien belebt und erlangen so eine künstlerische
Aussage. Sie stehen gleichwertig neben der eigentlichen Darstellung,
wobei eine größere Harmonie durch Betonung der Ganzheit erreicht
wird.

Michelangelo entwickelte im Laufe seines Lebens eine große An-
zahl an Plänen zu Werken und Projekten von teilweise gigantischen
Ausmaßen. Nur ein Bruchteil dessen, was sein Geist hervorbrachte,
wurde letztlich ausgeführt. Die Gründe dafür werden sehr konträr dis-
kutiert. Von einfachen Erklärungen, wie Zeitmangel oder Interessever-

731 Forcellino, A.: Michelangelo. Eine Biographie. München 2006, S. 37
732 Franzen, G.: Sigmund Freud und der Moses des Michelangelo, Frankfurt/M.

1992, S. 52

19 Michelangelo

290

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


lust, bis zu philosophischen und psychologischen Interpretationen
sind in der Literatur zu dieser Problematik mannigfaltige Ansätze zu
finden.733

Das markanteste Beispiel für die rudimentäre Realisierung eines
großangelegten Projekts ist die geistige und künstlerische Arbeit am
Grabmal des Papstes Julius II.734 Über 40 Jahre beschäftigte sich Mi-
chelangelo mit diesem seinem ehrgeizigsten Vorhaben, das er selbst als
„seine Tragödie“ bezeichnete. Vom ursprünglichen Entwurf eines frei-
stehenden Monuments mit mehr als 40 Figuren blieben nach vielerlei
Beschneidungen und Revisionen, bedingt durch zahlreiche äußere
Einflüsse, die vergleichsweise bescheidene Lösung eines Wandgrabs
mit lediglich drei selbstausgeführten Figuren (Moses, Rahel und Lea)
sowie einige einzelne Skulpturen, die keine Verwendung im Ensemble
finden (sechs Sklaven, Sieger).

Das Unvollendete reflektiert sich in einem großen Teil von Miche-
langelos bildhauerischer Arbeit.735 Immerhin wird im Allgemeinen
davon ausgegangen, dass das „non-finito“ bei Michelangelo kein von
vornherein feststehendes Prinzip war, wie etwa fast 400 Jahre später
bei Rodin, der sich zweifellos von der Vorstellung des Unvollendeten
in Michelangelos Skulpturen inspirieren ließ und diesen Effekt kalku-
liert in sein eigenes Werk integrierte, um besonders ausgearbeiteten
Partien mehr Nachdruck zu verleihen. Es wird allerdings die Ansicht
vertreten, dass das Nichtzuendeführen mancher Figuren das Ergebnis
wohlerwogener ästhetischer Entscheidungen während des Arbeitspro-
zesses gewesen sei.

Einige Autoren sind der Meinung, dass der „Perfektionist“ Miche-
langelo mit der Realisierung seiner „Idee“ in Form einer gänzlich aus-
gearbeiteten Figur immer unzufrieden gewesen wäre und lieber die
Unzulänglichkeit einer gewissen Offenheit in Kauf nahm, als das Risi-
ko einzugehen, durch völlige Festlegung den Kern nicht in absoluter
Weise zu treffen. Ähnliche Mutmaßungen schreiben Michelangelo et-
wa diese Haltung zu: „Ganz perfekt geht es sowieso nicht, also ist eine

733 Penck, S.: Michelangelo, München 2005, S. 46
734 Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo – Der Bildhauer, Der Architekt,

Der Maler, Stuttgart / Zürich 1984, S. 60
735 King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, München 2003, S. 72

19 Michelangelo

291

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Weiterführung nicht sinnvoll.“736 Insgesamt ist es schwer zu entschei-
den, bei welchen der unvollendeten Skulpturen solche Überlegungen
eine Rolle gespielt haben mögen.

Betrachtet man die in unterschiedlichen Stadien belassenen Köpfe
der Abendröte und des Tages in der Gesamtheit der anderen, weitest-
gehend ausgefeilten Figuren der Medici-Gräber, stellt sich die Frage,
ob hier wirklich ein bewusster Abbruch der Arbeit aus künstlerischen
Überlegungen heraus stattfand, oder ob die geplante Vollendung we-
gen äußerer Umstände unterblieb. An der Pietà Rondanini arbeitete
Michelangelo bis zu seinem Tod und konnte sie nicht fertigstellen.
Hier ist ersichtlich, dass der Künstler während des Schaffens eine völli-
ge Umgestaltung vornahm und sogar Teile der Skulptur wieder zer-
störte. Ob dies geschah, um eine ursprüngliche Idee durch eine neue
zu ersetzen, oder ob der Meister sich schlicht „verhauen“ hat, bleibt of-
fen.737 Genauso unerklärt und Spekulationen unterworfen ist die Fra-
ge, ob die vier unvollendeten Sklaven nicht perfekter hätten gestaltet
werden können oder ob sie einfach liegenblieben, weil sie nicht mehr
in das beschnittene Programm des letztlich ausgeführten Julius-Grab-
mals passten.

Michelangelo hat einmal geäußert, unter Bildhauerei verstehe er
nur diejenige Skulptur, die durch Wegnehmen des Materials – „per
forza di levare“ – entstehe. Was „per via di porre“ gearbeitet werde, al-
so modellierte Bildwerke, zähle er zur Malerei. In mehreren Sonetten
Michelangelos kehrt der Gedanke wieder, die Aufgabe des Bildners sei,
die im Steine verborgene Gestalt durch Wegnahme der Materie zum
Leben zu befreien.738

In diesem Verständnis von Gestaltung spiegelt sich ganz offen-
sichtlich eine Geisteshaltung Michelangelos wider, die den von ihm er-
dachten und ausgeführten Figuren in ihrer Erscheinungsweise eine
enorme Eigenwertigkeit zugesteht. Sie impliziert, dass seine Skulpturen
weniger als Darstellungen durch etwas denn als Verkörperungen von
etwas im Sinne des Wortes aufgefasst werden müssen.739

736 Zöllner, F./ Thoenes/Pöpper, T.: Michelangelo 1475–1564. Das vollständige Werk,
Köln 2007, S. 89

737 Reinhardt, V.: Der Göttliche. Das Leben des Michelangelo, München 2010, S. 99
738 Kupper, D.: Michelangelo. Reinbek 2004 , S. 89
739 Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947, S. 64

19 Michelangelo

292

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Seit den frühesten Tagen seiner künstlerischen Laufbahn waren
Michelangelo die Werke der klassischen griechisch-römischen Antike,
wie er sie in den Sammlungen der Familie Medici vorfand, eine we-
sentliche Quelle der Inspiration für sein eigenes Schaffen.740 Das Stu-
dium versetzt ihn allerdings in die Lage, das Vorgefundene nicht ledig-
lich erfolgreich zu kopieren, sondern er erkennt und versteht die der
antiken Skulptur innewohnenden Gesetzmäßigkeiten.

Aus dieser Quelle kam ihm auch die Erkenntnis der „Ponderation“,
jenes von den Griechen erfundenen Mittels, eine stehende Gestalt zu-
gleich in sich bewegt darzustellen. Erst im David wird die in Rom er-
lebte Antike unmißverständlich angeeignet, aber nun sogleich in jener
heftigen Zuspitzung, die für die Zukunft klassisch ponderierte Statuen
aus seinem Werke fast ganz ausschließen und die zum eigentlichen
„Kontrapost“ führen wird, jener logischen Verbindung der Haltungen
und Gesten, womit die Italiener in jener Epoche die europäische Kunst
beschenkt haben.741

Nach Michelangelos Tod im Jahr 1564 fand man in seiner Floren-
tiner Werkstatt fünf Marmorarbeiten. Bei vier dieser Skulpturen han-
delte es sich um die sogenannten Boboli-Sklaven, welche für einen
späten Entwurf des Juliusgrabmals geplant waren, dort aber nie einge-
setzt wurden und schlussendlich in den Besitz von Cosimo I gelang-
ten. Die fünfte Statue der Via Mozza ist noch heute in mehreren Belan-
gen rätselhaft und wird in der deutschen Literatur weitläufig als der
„Sieger“ beziehungsweise als der Sieg bezeichnet. Die Meinungen der
Kunsthistoriker über den Sieger, seinen geplanten Aufstellungsort, so-
wie sein Entstehungsdatum gehen sehr weit auseinander.742

Meist wird der Sieger in der kunstgeschichtlichen Literatur der
letzten beiden Jahrhunderte - wie die Boboli-Sklaven - dem Juliusgrab-
mal in Rom zugeordnet. Einige Kunsthistoriker gehen jedoch davon
aus, dass der Sieger als Einzelskulptur geschaffen wurde und nichts mit
diesem Monument zu tun hatte. Die Deutungen des Siegers reichen
vom homoerotischen Privatmonument Michelangelos bis zu einer
neuartigen Interpretation antiker Siegesallegorien. Seine Datierung va-
riiert in der Kunsthistorik über einen Zeitraum von 28 Jahren, also fast

740 Copplestone, T.: Michelangelo, London 2005, S. 64
741 Penck, S.: Michelangelo, München 2005, S. 66
742 Buck, S.: Michelangelo’s Dream, London 2010, S. 8

19 Michelangelo

293

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


die Hälfte von Michelangelos Leben als Bildhauer. Kaum ein Werk Mi-
chelangelos ist demnach so umstritten wie der Sieger.743

Michelangelos Figurengruppe der Sieger steht seit Dezember 1565
im Salone dei Cinquecento im Palazzo Vecchio in Florenz. Zunächst
wurde die Figurengruppe an der Ostwand des Gran Sala aufgestellt.
1868 gelangte sie in den Bargello und wurde 1920 wieder im Salone
dei Cinquecento, diesmal an der Südwand des Saales, in einer eigens
für sie geschaffenen Nische, aufgestellt. Seit 1980 steht der Sieger wie-
der an seinem ursprünglichen Platz an der Ostwand des Saales zwi-
schen Kampfesgruppen, die die Siege des Herkules darstellen. Miche-
langelos Marmorskulptur hat eine Höhe von 2,61 mit Sockel. Die Figu-
rengruppe zeigt einen jungen, muskulösen Mann, der mit seinem lin-
ken Knie einen älteren, bärtigen Mann scheinbar mühelos auf den Bo-
den gedrückt hält. Der Bärtige ist weit nach vorne übergebeugt und
stützt sich auf sein linkes Knie. An Gegenwehr ist für ihn nicht mehr
zu denken, da seine Hände auf dem Rücken gefesselt sind.

Der junge Mann in Michelangelos Figurengruppe verkörpert den
errungenen Sieg.744 Aber er tut dies nicht in triumphierender Haltung,
wie man vielleicht von einem Sieger erwarten könnte. Vielmehr schei-
nen seine Gedanken schon wieder auf andere Ziele gerichtet zu sein.
Sein Kopf ist nach rechts abgewendet. Sein Blick geht in die Ferne und
konzentriert sich nicht auf seinen Gegner, von dem schließlich auch
nichts mehr zu befürchten ist. Sein rechtes Standbein steht sicher und
fest. Mit seinem linken Bein drückt er unter wenig Kraftaufwendung
den Besiegten nieder. Sein Oberkörper ist nach links gedreht, wobei
die dem Betrachter zugewendete Schulter durch ihre muskulöse Aus-
arbeitung Kraft ausstrahlt.

Mit seiner rechten Hand greift der Sieger einen Riemen, um einen
über dem Rücken liegenden Umhang über seine rechte Schulter nach
oben zu ziehen. Selbst bei genauer Betrachtung der Figur, fällt eine
eindeutige Bestimmung von Riemen, Umhang und Handlungsmotiv
des Siegers schwer.745 Eine Möglichkeit wäre, den Riemen, der am

743 Wallace, W. E.: Michelangelo – the artist, the man, and his times, Cambridge,
2010, S. 78

744 Buck, S.: Michelangelo’s Dream, London 2010, S. 10
745 Luchinat, C. A.: Michelangelo. Der Bildhauer mit Fotografien von Aurelio Amen-

dola, München 2010, S. 56

19 Michelangelo

294

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


rechten Bein des Siegers nach unten verläuft, als Fesselung des Besieg-
ten zu deuten, denn dieser scheint an einigen Stellen mit genau diesem
Riemen gebunden zu sein. Allerdings kann diese Beobachtung nicht
mehr als ein Deutungsversuch sein, denn der Besiegte blieb unvoll-
endet, so dass der Verlauf von Riemen und Fesselung an ihm noch
schwerer nachzuvollziehen ist.

Der David von Michelangelo, zwischen 1501 und 1504 in Florenz
entstanden, ist die erste Monumentalstatue der Frühen Neuziet und
gilt als die bekannteste Skulptur der Kunstgeschichte.746 Das aus einem
einzigen Marmorblock gehauene Original befindet sich seit 1873 in
der Galleria dell’Accademia in Florenz.

Die Skulptur stellt den biblischen David in dem Augenblick dar, in
dem er, die Steinschleuder bereits auf der Schulter angelegt, den
Kampf gegen den Riesen Goliath aufnimmt. Davids Körper erscheint
in entspannter Kontrapost-Stellung, nachlässig trägt er die Schleuder
über der linken Schulter. Die kampfbereite Spannung wird in den her-
vorstehenden Adern der rechten Hand erkennbar, die den unsichtba-
ren Stein als Wurfgeschoss umschließt, vor allem aber in der Nacken-
und Gesichtspartie: in den straffen Halssehnen, den angespannten Lip-
pen und Nasenflügeln, der gerunzelten Stirn. Davids Blick ist auf einen
Punkt in der Ferne gerichtet.747

Michelangelos Darstellung unterscheidet sich nicht nur in der
Größe – die 5,17 Meter hohe Figur wiegt schätzungsweise fast sechs
Tonnen –, sondern grundsätzlich von früheren Versionen aus der Flo-
rentiner Renaissance; bei ihm ist David vor dem eigentlichen Kampf
gegen den Riesen zu sehen.748 Sowohl die Bildhauer Donatello und
Verrochio als auch der Maler Andrea del Castagno zeigen den jugend-
lichen Helden mit dem abgeschlagenen Kopf von Goliath.

Die Wahl des ungewöhnlichen Zeitpunktes lenkt die Aufmerksam-
keit des Betrachters daher nicht mehr auf den zu Ende gegangenen
Kampf, sondern auf den unmittelbar bevorstehenden Sieg.

746 Rohlmann, M./Thielemann, A. (Hrsg.): Michelangelo – Neue Beiträge, München,
Berlin 2000, S. 43

747 Luchinat, C. A.: Michelangelo. Der Bildhauer mit Fotografien von Aurelio Amen-
dola, München 2010, S. 87

748 Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo – Der Bildhauer, Der Architekt,
Der Maler, Stuttgart / Zürich 1984, S. 112

19 Michelangelo

295

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


1501 erhielt Michelangelo von der einflussreichen Arte Della Lana,
der Wollweberzunft, in Florenz den Auftrag für eine kolossale David-
statue.749 Ihm stand ein riesiger Carrara-Marmorblock, genauer ein
Statuarioblock, zur Verfügung, der seit 1468 im Domgarten lagerte.
Bereits 1464 war Agostino di Duccio beauftragt worden, aus dem
Block eine David-Figur zu schaffen, sowie 1476 desgleichen Antonio
Rossellino; beide Bildhauer hatten die Arbeit aufgegeben und den
wuchtigen Block in grob behauenem Zustand hinterlassen.

Michelangelo sollte nunmehr den fast vierzig Jahre zuvor von der
Domopera gefassten Plan vollenden, das Figurenprogramm der äuße-
ren Strebepfeiler von Santa Maria del Fiore durch einen David zu er-
gänzen. Die auf den ersten Blick mangelhaft erscheinenden Proportio-
nen der Figur waren der starken Untersicht des vorgesehenen Stand-
orts in großer Höhe außen am Domchor angepasst. Unter Kunsthisto-
rikern besteht die sehr umstrittene und nicht zu beweisende These,
dass die Haltung der von Michelangelo geschaffenen Statue mit dem
nach oben gewinkelten linken Arm, der die Steinschleuder hält, durch
die nur teilweise von den Vorgängern grob herausgearbeiteten Propor-
tionen bedingt sei. Das für den linken Unterarm fehlende Marmorvo-
lumen an dieser Stelle hätte die Bildhauer zur Aufgabe gezwungen,
wohingegen Michelangelo die formale Lösung über die Armanwinke-
lung erkannt hatte und verwirklichte, die diesen Volumenanteil nicht
benötigte.750

Im Frühjahr des Jahres 1504 entschied sich eine von der Signoria
der Stadt eigens eingesetzte Kommission, der neben anderen auch die
Künstler Piero di Cosimo, Sandro Botticelli und Leonardo da Vinci an-
gehörten, jedoch für einen anderen Standort für den fast fertiggestell-
ten David.751 Obwohl die Meinungen bezüglich seiner Aufstellung aus-
einandergingen, wählte die Kommission mehrheitlich den Platz vor
dem Palazzo Vecchio, dem Sitz der Signoria. Am 8. September wurde
die Skulptur dort feierlich enthüllt. Auf dem Weg vom Dom zur Piazza
della Signoria sei, so wird berichtet, das Gerüst der Figur von jungen

749 Heusinger, L.: Michelangelo. Leben und Werk in chronologischer Reihenfolge,
Bayreuth 1976, S. 35

750 Dusler, L.: Michelangelo-Bibliographie 1927–1970, Wiesbaden 1974, S. 78
751 Bredekamp, H.: Michelangelo – Fünf Essays, Berlin 2009, S. 33

19 Michelangelo

296

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Leuten mit Steinen beworfen worden und die Signoria habe zu ihrem
Schutz eine Wache bereitgestellt.752

Der David wurde nur für eine kurze Zeit zum Wahrzeichen der
freien Bürger der Stadt Florenz.753 1512 erzwangen die Medici, die
1494 aus der Stadt verbannt worden waren, ihre Rückkehr nach Flo-
renz, in deren Zug es zu handfesten Auseinandersetzungen kam. Eine
Bank flog aus einem Fenster des Palazzo Vecchio und zertrümmerte
den linken Arm der Statue. Der junge Giorgio Vasari sammelte die
Bruchstücke ein und bewahrte sie auf. Nachdem die Herrschaft der
Medici endgültig gesichert war, übergab er sie 1543 Cosimo I., der die
Figur restaurieren ließ.

Im 19. Jahrhundert wies die Oberfläche der Marmorskulptur infol-
ge der Witterung und des jahrhundertelangen Befalls von Vogelexkre-
menten so deutliche Schäden auf, dass man ihr nunmehr einen ge-
schlossenen Ort geben wollte. Nach langen Verhandlungen– die Rede
ist von dreißig Jahren– bekam sie 1873 in der Florentiner Accademia
einen eigens für sie erbauten Kuppelraum, die von dem italienischen
Architekten Emilio de Fabris entworfene Tribuna, wo sie heute, von al-
len Spuren ihrer Geschichte gereinigt, zur Touristenattraktion gewor-
den ist. 1910 wurde an ihrem ursprünglichen Platz vor dem Palazzo
Vecchio eine Marmorkopie aufgestellt. Ein Bronzeabguss bildet den
Mittelpunkt eines Ensembles auf der um 1900 angelegten Piazzale Mi-
chelangelo, das von– ebenfalls in Bronze abgegossenen– weiteren Flo-
rentiner Skulpturen Michelangelos flankiert ist.

752 Heusinger, L.: Michelangelo. Leben und Werk in chronologischer Reihenfolge,
Bayreuth 1976, S. 64

753 Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947, S. 67

19 Michelangelo

297

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Raffael

Raffael (1483-1520) wurde bald wegen seines außergewöhnlichen Ta-
lentes und seines ausgeglichenen Wesens zu einem gefragten Maler in
ganz Italien. Die natürliche Ausgewogenheit seiner menschlichen
Qualitäten spiegelt sich auch in seinen Werken mit ihren klaren For-
men und der Harmonie von idealer Schönheit und Realität wider.

In vielen seiner Portraits gelang es Raffael, die individuellen Züge
der Person mit dem Ideal von Schönheit und Harmonie zu vermählen,
ebenso wie das Chiaroscuro (Helldunkel) mit den verschiedenen Farb-
tönen. In seinem Werk La Velata fallen der warme, goldene Grundton
und das weiche, gebrochene Weiß mit den ockerfarbenen Schattierun-
gen auf.754

Nach dem Niedergang vieler italienischer Höfe zu Beginn des 16.
Jahrhunderts wurde Rom zu einem bedeutenden Zentrum für Künst-
ler aus ganz Italien und anderen europäischen Ländern. Der größte
Kunstmäzen war der Papst, gefolgt von den reichen Kardinälen und
den wohlhabenden Fürstenfamilien. Die Kirchen wurden reich mit
Kunstwerken ausgestattet, mehr denn je verstand der Klerus seine Be-
rufung auch als machtpolitische und damit verbunden als repräsentati-
ve Aufgabe.

Raffael arbeitete am Hof von Papst Julius II. und malte in dessen
Auftrag die Fresken in den Stanzen (Wohn- und Geschäftsräume) der
Vatikans. Die Fresken Raffaels sind als Ausdruck des Glaubens an den
Triumph des Christentums und als ein Willensbekenntnis des politi-
schen Anspruchs auf die Suprematie des Papsttums gegenüber weltli-
cher Herrschaft zu lesen.

Raffaels Bilder wurden besonders wegen seiner Aufteilung des zur
Verfügung stehenden Platzes, die so genannte Bildkomposition, be-
rühmt. Auch seine Madonnenbilder bezauberten die Menschen da-
mals. Er verwendete die für die damals in Italien typischen Stilmittel

20 

754 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 21

299

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


wie die der Perspektive: Durch Farbwahl und geometrische Konstruk-
tion wird ein räumlicher Eindruck erzielt, was besonders in dem Ko-
lossalgemälde „Die Schule von Athen“ deutlich zu sehen ist.

Er wirkte aber auch als Architekt: Neben anderen Aufträgen, die
ihm am päpstlichen Hof verkehrende Persönlichkeiten erteilten, wurde
Raffael nach Bramantes Tod 1514 als Bauleiter für Sankt Peter einge-
setzt.755 Als Architekt schuf er den Grundriss der Kathedrale auf Basis
eines lateinischen Kreuzes, während sein Vorgänger noch ein griechi-
sches Kreuz vorgesehen hatte. Erhalten blieben zahlreiche weitere Ent-
würfe und Architekturzeichnungen Raffaels aus dieser Zeit. Außerdem
wurde er zum Aufseher der antiken Gebäude und Leiter der Ausgra-
bungen bestellt, zudem beauftragte der Papst ihn mit Entwürfen für
die zehn prächtigen Wandteppiche der Sixtinischen Kapelle, die dann
in Brüssel gewebt wurden. Obwohl Raffael ein gewaltiges Arbeitspen-
sum bewältigte, ließ dieser umfangreiche Aufgabenbereich ihm kaum
noch Zeit, die Werke der Malerei selbst auszuführen, sodass er es mehr
und mehr den fünfzig Schülern seiner gut organisierten Werkstatt, al-
len voran Giulio Romano, überließ, die Aufträge auszuführen.

Um 1500, vielleicht aber schon 1494, ging der junge Raffael nach
Perugia und trat als Schüler in die Werkstatt von Pietro Vanucci ein.
Dort gelang es ihm, sich so weit an den Stil Peruginos anzunähern,
dass eine Unterscheidung der Werke oft nur mit Mühe gelingt. Sein
malerisches Können war schon in jungen Jahren so ausgeprägt, dass
Raffael bereits 1500, also im Alter von 17 Jahren, in dem ältesten sei-
ner uns überlieferten Verträge, einer Abmachung zwecks eines Altar-
werkes in Citta di Castello, magister (Meister) genannt wurde.756

Um 1502/03 vollendete Raffael sein erstes großes eigenständiges
Gemälde: die Londoner Kreuzigung. Auf diesem Bild betrauern Maria,
der hl. Hieronymus, Johannes und Maria Magdalena den von zwei En-
geln flankierten Gekreuzigten. Etwa zur gleichen Zeit malte der Künst-
ler für die Kirche San Francesco in Perugia Die Krönung Mariä. Beide
Kompositionen lehnen sich eng an Bilder von Raffaels Lehrer Perugi-
no an, sind in eine irdische und eine himmlische Zone gegliedert und
werden von geometrischen Grundformen beherrscht.

755 Vgl. dazu Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk,
Stuttgart 1987

756 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999, S. 25

20 Raffael

300

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


1504 vollendete Raffael für die Kirche San Francesco in Città di
Castello sein frühes Meisterwerk Die Versöhnung der Maria. Mit die-
sem Gemälde, das nicht mehr durch ein Übereinander von Zonen,
sondern durch eine deutliche perspektivische Tiefenstaffelung gekenn-
zeichnet ist, übertraf er seinen Lehrer Perugino, der zur selben Zeit
ebenfalls eine Vermählung Mariä malte.

Noch im selben Jahr ging der junge Meister mit einem Empfeh-
lungsschreiben des urbinischen Hofes nach Florenz, wo bereits Miche-
langelo und Leonardo da Vinci Berühmtheit erlangt hatten. Ihre Meis-
terwerke, wie auch die Bilder von Masaccio und Fra Bartholommeo,
übten einen bedeutenden Einfluss auf Raffaels weitere künstlerische
Entwicklung aus.757 Dort erhielt der Maler zahlreiche Aufträge von
Florentinern. Besonders seine Madonnenbilder waren hoch geschätzt.
1505 kehrte er nach Perugia zurück.758

Da eine weitere Vervollkommnung in der Malkunst, nach der er
strebte, in Perugia nicht möglich war, zog es ihn 1506 zum zweiten Mal
nach Florenz, um seine Studien der älteren Meister fortzusetzen. Hier
malte er weitere Madonnenbilder, etwa die Wiener Madonna im Grü-
nen (1506), aber auch einige Porträts.759 Insbesondere an Fra Bartho-
lommeo orientierte er sich beim Aufbau seiner Gruppengemälde. Von
ihm lernte er auch jene Bewegtheit bei aller strengen Symmetrie, wie
sie sich zum Beispiel in seinen Madonnenbildern ausdrückt. Vorüber-
gehend besuchte er von Florenz aus Bologna und Urbino.

Ab 1508 hielt er sich in Rom auf. Papst Julisus II. hatte als Förderer
der Künste den Baumeister Bramante, den Bildhauer Michelangelo
und den Maler Raffael in Rom zusammengeführt. Vasari berichtet,
Raffael sei auf Empfehlung Bramantes dorthin gerufen worden. Dieser
war damals unter Julius II. mit dem Neubau von Sankt Peter beauf-
tragt worden.In Rom traten bald die berühmtesten Männer, unter ih-
nen Graf Castiglione und Pietro Bembo, mit ihm in vertraute Verbin-
dung, und die Päpste Julius II. und Leo X. ehrten ihn mit Auszeich-
nungen. Etliche berühmte Persönlichkeiten ließen sich vom Meister

757 Krämer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Ihre Begegnung 1504 und die
„Schule der Welt“, Stuttgart 2004, S. 63

758 Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart
1987, S. 18

759 Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996, S. 64ff

20 Raffael

301

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


porträtieren, darunter Tommaso Inghirami, Graf Castiglione, Kardinal
Baernado Dovizi da Bibbiena, Papst Julius und Papst Leo. Sein Ruhm
verbreitete sich in ganz Italien und zog zahlreiche Schüler herbei.

Raffael erhielt den Auftrag, in der Vatikanstadt die päpstlichen Ge-
mächer (Stanzen) mit Wandgemälden auszuschmücken.760 Es entstan-
den zwischen 1509 und 1517 seine berühmtesten Werke: in der Stanza
della Segnatura etwa der Parnass, die Dispita del Sacramento und die
Schule von Athen, die die Künste, die Religion und die Philosophie
preisen und als absolute Meisterwerke angesehen werden, sowie in der
Stanza di Eliodoro Die Messe von Bolsena, Die Vertreibung des Heliodor
und Die Befreiung Petri, in denen religiöse Themen mit den politi-
schen Ereignissen der Zeit in Verbindung gebracht werden.761

Etwa zur gleichen Zeit schuf Raffael auch sein berühmtestes Ma-
donnenbild, die Sixtinische Madonna (1512) für den Hochaltar der
Klosterkirche San Sisto in Piacenza. Nach dem Tode von Papst Julius
1513 arbeitete der Maler mit seinen Schülern für Leo X. in den Stan-
zen und Loggien des Vatikans weiter.

Nach dem Ableben Bramantes wurde Raffael 1514 dessen Nachfol-
ger und zum Architekten und Bauleiter der neuen Peterskirche er-
nannt.762 Unter Raffaels Leitung wurde nur der Unterbau begonnen.
Er vollendete jedoch den von Bramante begonnenen Hof von San Da-
maso im Vatikan. Auch fertigte er mehrere Pläne zu Privatgebäuden
an, darunter auch zu seinem eigenen Haus in Borgo Nuovo. Daneben
führte er Aufträge für Agostino Chigi aus: Den Triumph der Galatea
und die Dekorationen in der Loggia der Psyche sowie den – heute ver-
schwundenen - Marstall in der Villa della Farnesina und die Capella
Chigi in der Kirche Santa Maria del Popolo. Raffaels Aufgaben als Bau-
leiter des Petersdoms und als Aufseher über die Antiken ließen ihm
kaum Zeit, seine späten Malwerke selbst anzufertigen, so dass er seine
Aufträge überwiegend von seinen Mitarbeitern, im Falle der Villa Far-

760 Krämer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Ihre Begegnung 1504 und die
„Schule der Welt“, Stuttgart 2004, S. 74

761 Mäntele, M. F.: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
München 2010, S. 55

762 Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart
1987, S. 23

20 Raffael

302

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


nesina vor allem Raffaellino del Colle und Guilio Romano, ausführen
ließ.

Raffael starb am 6. April 1520, also bereits mit 37 Jahren, womög-
lich an einem Aderlass zur Kurierung einer Geschlechtskrankheit, die
er sich bei seinen zahlreichen Affären mit Frauen zugezogen haben
soll. Anderen Quellen zufolge starb er nach einem archäologischen
Aufenthalt in Sumpfgebieten um Rom an Malaria.763 Eine dramatische
Todesursache wie z.B. die Pest wird von Historikern auch in Betracht
gezogen, denn die damals üblichen Beerdigungsrituale wurden stark
abgekürzt, um den Leichnam Raffaels schnellstens in Rom beizuset-
zen: Möglicherweise sollte so eine Ansteckung verhindert werden.

Diese Gerüchte, vor allem das von Vasari verbreitete, sein unsittli-
cher Lebenswandel sei die Ursache seines frühen Todes gewesen, sind
erst später aufgekommen. Zeitgenossen sprechen vielmehr mit hoher
Achtung von seinem sittlichen Charakter. Dass er sich durch seine
rastlose geistige und körperliche Tätigkeit im Übermaß überanstrengt
hatte, scheint allerdings eher fraglich zu sein.

Raffael wurde auf eigenen Wunsch im Pantheon, heute Santa Ma-
ria ad Martyres, in einem antiken Sarkophag bestattet. Die auf dem Al-
tar über dem Grabgewölbe stehende Marmorstatue der heiligen Jung-
frau, die von Lorenzetto ausgeführt wurde, wird vom Volk unter dem
Namen Madonna del Sasso als wundertätig verehrt. Erst 1833 wurde
das Grab unter Papst Gregor XVI. geöffnet, um die Existenz des Leich-
nams zu überprüfen. Der Graböffnung wurde 1836 mit einem Gemäl-
de von Francesco Diofebi gedacht.

Raffaels Werk galt ganz dem Ideal der Schönheit. Für ihn besitzt
die Kunst, vor allem anderen, ästhetischen Wert, Schönheit findet sich
in der Natur nur unvollkommen und verstreut wieder. Nur die Kunst
ist imstande die Schönheit „ganz zu offenbaren und sie aufgrund einer
intellektuellen Synthese von Erfahrungen, durch die ‚certa idea‘ des
Künstlers, zu verwirklichen“. Das damals neu formulierte Kunstideal,
„das Schönheit und Wahrheit mit der Autorität der klassisch-antiken
Tradition und wissenschaftlichen Grundlagen verband, wurde zur

763 Krämer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Ihre Begegnung 1504 und die
„Schule der Welt“, Stuttgart 2004, S. 104

20 Raffael

303

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Norm und sollte über die gesamte Stilentwicklung der Neuzeit bis in
die jüngeren Jahrzehnte unerschüttert bleiben“.764

In seiner ersten künstlerischen Schaffensperiode in Florenz von
1504 bis 1507 setzte Raffael sich mit allen zeitgenössischen Einflüssen
auseinander vor allem mit Leonardo, Fra Bartolomeo und Michelange-
lo auseinander.765 Die Bemühungen um eine eigene Formensprache
zeigen sich in den Madonnenbildern und religiösen „Zustandsbildern“
dieser Jahre. Gegen Ende seines Lebens vertiefte Raffael die Formpro-
bleme noch weiter, zu sehen in der Ausmalung der Loggien des Vati-
kans und in den von ihm entworfenen Fresken der Farnesina, die mit
höchster antikischer Heiterkeit ausgeführt sind. Raffael hat in seinem
Leben eine Fülle naturhaft gewachsener Meisterwerke geschaffen. Die
ländliche Umgebung Urbinos hat sein Jugendwerk mit innigem Aus-
druck geprägt.

Raffael hinterließ eine große Schar von Schülern und Mitarbeitern,
wobei Raffaellino del Colle, Guilio Romano und Francesco Penni
(1488–1528), genannt Il Fattore, die schöpferischsten Größen wa-
ren.766 Andere Schüler, namentlich diejenigen, die mit Raffael erst in
Verbindung traten, als sie schon ihre erste künstlerische Bildung er-
worben hatten, waren Benvenuto Carosalo, Gaudenzio Ferrari und Ti-
moteo Viti. Da nach dem Tod von Leo X. im Jahre 1521 die Künstler
keine Beschäftigung mehr fanden, erlosch Raffaels Schule. Durch die
1527 erfolgte Plünderung Roms zerstreuten sich die noch zurückge-
bliebenen Schüler vollends.

Die Stanzen des Raffael sind Gemächer im Apostolischen Palast,
die von Raffael und seiner Schule ausgemalt wurden. Ursprünglich
von Julius II. (1503–1513) ab 1508 für seine Gemächer im zweiten
Stock des Vatikanspalast in Auftrag gegeben, wurden die Fresken von
Raffael und seinen Mitarbeitern unter dem Patronat des Papst Leo X.
(1513–1521) bis 1524 weitergeführt. Die vier Räume werden heute
nach ihren Hauptthemen bezeichnet: die Sala di Costantino, die Stanza
di Eliodoro, die Stanza della Segnatura und die Stanza dell'Incendio di
Borgo.

764 Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996, S. 110
765 Mäntele, M. F.: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,

München 2010 , S. 93
766 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 109

20 Raffael

304

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Der Glanz der vollendeten Fresken dauerte nicht lange.767 Schon
1527, beim Sacco di Roma, wurden sie von protestantischen Lands-
knechten schwer beschädigt: Gesichter ausgekratzt, die die Söldner für
die von Päpsten hielten, Inschriften in die bemalten Wände geritzt, so
der Name Luthers oder "V K imper" ("Vivat Karolus imperator" - es le-
be der Kaiser Karl). Diese Details traten bei der letzten Restaurierung
1999–2001 zutage, die nicht nur Schmutz und Übermalungen beseitig-
te, sondern auch Schäden, die von alten Restaurierungen herrührten.
Die Stanzen waren bald nach dem Sacco di Roma von Malern, die für
die Päpste arbeiteten (darunter Sebastiano del Piombo), notdürftig re-
stauriert worden. Weil sich Teile des Stucks von den Wänden zu lösen
begannen, erfolgte 1754 eine größere Restaurierung, weitere in den
Jahren ab 1856 und 1937. Die Restaurierung von 1937 verursachte
durch Anwendung ungeeigneter Substanzen wie Salzsäure Schäden an
den Farbschichten. Die aktuelle Restaurierung durch Maurizio De Lu-
ca, Chefrestaurator der Vatikanischen Museen, unter kunsthistorischer
Leitung durch Arnold Nesselrath, Direktor der byzantinischen, mittel-
alterlichen und modernen Abteilung der Vatikanischen Museen, hat
auch die Zuschreibungen einzelner Bildteile verändert.768

Der größte und für die offiziellen Empfänge gedachte Raum ist die
Sala di Costantino, in der vier Szenen aus dem Leben des Kaisers Kon-
stantin (306–337) gemalt wurden: Bestimmende Themen sind hier wie
auch in den anderen Räumen der Sieg der Christenheit über das Hei-
dentum und der Triumph des „wahren” Glaubens, die in der Erschei-
nung des Kreuzes, der Schlacht an der Milvischen Brücke, der Taufe
Konstantins und der Schenkung Roms dargestellt wurden.769 Papstfigu-
ren und Tugend-Allegorien dekorieren den Raum und das Sockelge-
schoss. Bei der Erscheinung des Kreuzes handelt es sich um die Erschei-
nung eines Vorzeichens in Form eines Kreuzes, das Kaiser Konstantin
den Sieg gegen seinen Konkurrenten Maxentius voraussagte, wenn er
den römischen Adler durch ein christliches Kreuz ersetzte. Damit war
der Grundstein für die Anerkennung der christlichen Religion und

767 Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996, S. 112
768 Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart

1987, S. 87
769 Mäntele, M. F.: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,

München 2010 , S. 96

20 Raffael

305

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dann der Erhebung zur Staatsreligion gesetzt; hierdurch war das
Christentum zum ersten Mal als Grund und Legitimation eines Kreuz-
zuges aufgetreten.

In der Schlacht an der Milvischen Brücke hat Raffael die Kampf-
handlung im Norden Roms (312) gemalt, in der der nun unter dem
Zeichen des Kreuzes kämpfende Kaiser Konstantin seinem Widersa-
cher Maxentius die entscheidende Niederlage beibringt und dieser im
Tiber ertrinkt; ausgeführt wurde diese Arbeit wie auch die anderen in
dem Raum von Raffaels Schülern, darunter Giulio Romano, dessen
Handschrift hier identifiziert wurde.770 Das dritte Fresko zeigt die Tau-
fe Konstantins, der nach dem erfüllten Versprechen nun selbst zum
christlichen Glauben übertritt.771 Er empfängt das Taufsakrament
durch Papst Silvester I., der hier die Züge von Papst Clemens VII.
(1523–1534) trägt, unter dessen Pontifikat die Arbeiten an den Fres-
ken wieder aufgenommen wurden; ausgeführt wurden diese Fresken
wahrscheinlich von Raffaels Schüler Giovanni Francesco Penni.772

Nachdem Raffael die Taufe des Kaisers und damit die Unterwer-
fung der weltlichen Macht unter Gott gemalt hatte, wandte er sich auf
dem vierten Fresko dem nächsten Schritt für die Festigung der päpstli-
chen Autorität (im Hochmittelalter und der Neuzeit), der Konstantini-
schen Schenkung zu, welche die Grundlage für das Patrimonium Petri
und die Unabhängigkeit der Päpste gegenüber weltlichen Herrschern
bilden sollte. Auch hier trägt der Papst Silvester die Gesichtszüge von
Clemens VII., dem Neffen seines Vorvorgängers Leo X., der sich eben-
falls in den Figuren seiner namensgebenden Vorgänger in den anderen
Räumen darstellen ließ. Die Holzdecke Leos X. wurde unter Gregor
XII. durch ein freskiertes (Tommaso Laureti, Triumph der christlichen
Religion) Gewölbe ersetzt.

Der zweite Raum, der unter Julius II. als Saal für Privataudienzen
gedient hatte, wird mit Stanza di Eliodoro bezeichnet. Die Fresken ha-
ben ebenfalls eine politische Ausrichtung und zielen auf den gottgege-
benen Reichtum und die Unabhängigkeit des Papsttums ab, die vor
dem Hintergrund der Italienfeldzüge Frankreichs in Gefahr waren. Sie

770 Mäntele, M. F.: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
München 2010 , S. 97

771 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999, S. 87
772 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999, S. 120

20 Raffael

306

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


sind Ausdruck des Willens Julius II., nach dem Großen Abendländi-
schen Schisma und der „babylonischen Gefangenschaft” der Päpste in
Avignon im 14. und 15. Jahrhundert und dem politischen und morali-
schen Verfall des Papsttums diesem eine neue Führungsrolle in der
abendländischen Christenheit politisch und moralisch zu geben. Aus-
gemalt wurden die vier Wände des Raums und das Deckengewölbe,
nachdem Raffael die Stanza della Segnatura beendet hatte. Teile der
Deckenfresken gehen auf Raffaels Vorgänger in der Dekoration der
Stanzen Luca Signorelli, Bramantino, Lorenzo Lotto und Cesare da
Sesto zurück, deren Arbeiten im Auftrag Julius II. durch die Malereien
Raffaels ersetzt wurden.773

Dargestellt wird die Verjagung des syrischen Feldherrn Heliodor
aus dem jüdischen Tempel, der im Auftrag des syrischen Königs die
Schätze des Tempels von Jerusalem plündern sollte, und von einem
gottgesandten Reiter mit zwei Jünglingen in die Flucht geschlagen
wurde. Papst Julius II. ist als Augenzeuge auf der Sedia gestatoria sit-
zend gemalt, die von den beiden Künstlern Raffael und Marcantonio
Raimondi getragen wird.

Die Messe von Bolsena stellt ein Ereignis aus dem Jahr 1263 dar,
bei dem während einer Messe das Blut Christi aus der Hostie tropfte
und das Korporale befleckte. Infolge dieses Wunders wurde das Fron-
leichnamsfest begründet und mit dem Bau der Kathedrale von Orvieto
begonnen. Mögliche Zweifel an der theologischen Lehrmeinung über
die Transsubstantiation, die Verwandlung des Weines und Brotes in
das Blut und den Leib Christi, sollten in diesem Bild beseitigt werden.
Die Gläubigen sollten in ihrem Glauben in der Kommunion gestärkt
werden. Julius II. ist mit seinen Verwandten, den Kardinälen Leonardo
Grosso della Rovere, Raffaello Riario, Tommaso Riario und Agostino
Spinola, kniend zur Rechten dargestellt.774

Die Befreiung des Apostels Petrus aus dem Gefängnis zeigt die der
Apostelgeschichte (12, 5–12) entnommene Schilderung der „wunder-
samen" Befreiung des ersten Bischofs von Rom durch einen Engel; es
nimmt in der Themenwahl Bezug auf die Besetzung des Kirchenstaats

773 Meyer zur Capellen, J.: Raffael, München 2010, S. 59
774 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999, S. 121

20 Raffael

307

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


durch die Franzosen und seine Befreiung durch Julius II., der Kardinal
von San Pietro in Vincoli war.

Nach dem Tod Julius II. wurde das letzte Fresko dieses Raumes
fertiggestellt, das in der Begegnung Leos des Großen mit Attila (452)
die Verteidigung des Kirchenstaates durch Leo I. gegen den Einfall der
Hunnen zeigt.775 Dem namensgebenden Vorgänger des Papstes Leo X.,
der zweimal als Kardinal und als Papst Leo I. hier gezeichnet wurde,
erschienen in den Verhandlungen mit Attila die schwerterschwingen-
den Apostel Petrus und Paulus, die dem Papst als Apostelfürsten der
ecclesia militans den Rücken stärkten und den Hunnen von einer Ab-
kehr von Italien bewegt haben sollen. Auch hier ist ein deutliches Si-
gnal sowohl an die Franzosen als auch an die Habsburger zu erkennen,
die schließlich 1527 im Sacco di Roma barbarisch die Stadt Rom ver-
wüsteten.

Die Stanza della Segnatura, der erste 1508–1511 von Raffael ausge-
malte Saal der vier Räume, beherbergt die berühmtesten Fresken Raf-
faels, die einen Markstein in der Malerei der Hochrenaissance darstel-
len. Der Name des ursprünglich als Studierzimmer genutzten Raumes
rührt von seiner Funktion unter Julius II., der dort die höchste päpstli-
che Gerichtsbarkeit, die Segnatura Gratiae et Iustitiae, unter seinem
Vorsitz versammelte.776

Die bestimmenden Themen des Raumes sind die „drei höchsten
Prinzipien des menschlichen Geistes”: das Wahre, das Gute und das
Schöne.777 Diese sind dargestellt in den vier Wand- und den Gewölbe-
Fresken, die die Disputa del Sacramento, die Schule von Athen, die Kar-
dinals- und Gottestugenden und das Gesetz sowie den Parnaß zum
Bildthema haben. Die theologische Wahrheit findet ihren Ausdruck in
der Disputa des allerheiligsten Sakraments, die sich ebenso wie das
Fresko in der Stanza di Constantin auf den Triumph der christlichen
Religion bezieht: Der ganze katholische Glaubenskosmos bestehend
aus der Heiligen Dreifaltigkeit samt der Mutter Gottes, den Heiligen,
den Patriarchen, den Propheten, den Aposteln, den Kirchenvätern etc.
– einige der Personen tragen Gesichtszüge historischer Figuren –, wie
er beim fünften Laterankonzil 1512–1517 erneut definiert wurde.

775 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999, S. 122
776 Meyer zur Capellen, J.: Raffael, München 2010, S. 62
777 Dussler, L.: Raffael, München 1966, S. 100

20 Raffael

308

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In der Schule von Athen hat Raffael die natürliche Wahrheit, die
philosophische Vernunft, in Form von antiken Philosophen – Platon,
Aristoteles, Pythagoras, Diogenes, Heraklit, Euklid, Zarathustra, Ptole-
mäus, z.T. wieder mit Gesichtszügen historischer Personen (u.a. Mi-
chelangelo und Raffael selbst) – vor einer Renaissance-Architektur
(Bramantes Entwurf für Neu-St. Peter) gemalt.778

Das Gute zeigt Raffael in den Kardinal- und Gottestugenden und
das Gesetz als Allegorien auf die Kardinaltugenden Tapferkeit, Klug-
heit und Mäßigung und die christlichen Tugenden Glaube, Hoffnung
und Liebe, die in den Lünetten der Wand gemalt wurden; Kaiser Justi-
nian („der Gerechte“) übergibt die Pandekten (röm. Rechtsdekrete)
dem Papst Gregor IX. als Zeichen der Kontinuität des römischen Im-
periums (gemalt von Lorenzo Lotto). Der Papst trägt die Züge des Auf-
traggebers Julius II. Die Kardinäle zu seiner Seite sind Giovanni de
Medici und Alessandro Farnese, die zukünftigen Päpste Leo X. und
Paul III. (1534–1549). Im Parnaß ergänzen die Apoll untergebenen
Musen, und die antiken und moderne Dichter – Homer, Vergil, Dante
und Sappho – den Geisteskosmos dieses Raums. Das Gewölbe zeigt
zusammenfassend in allegorischer Form die Fähigkeiten des Men-
schen zur Philosophie, Theologie, Poesie und Gerechtigkeit.779

1514–1517 malte Raffael seinen zweiten Raum aus, die Stanza
dell'incendio di Borgo, die unter Julius II. ebenfalls als Gerichtsraum
und unter Leo X. als Speisezimmer diente. Peruginos Ausmalung des
Deckengewölbes von 1508 nimmt Bezug auf die Gerichtsfunktion des
Saals. Raffael verdeutlicht in seinen Fresken den politischen Willen zur
kirchlichen Vorherrschaft Leos X., wie er es in der Stanza di Eliodoro
bereits für Julius II. umgesetzt hatte. Die Suprematie des Papstes ge-
genüber den weltlichen Mächten, die Einheit der Christenheit und der
Kampf gegen die Ungläubigen sind die bestimmenden Bildaussagen.780

Diese finden in der Krönung Karls des Großen durch den Papst
Leo III. ihre erste Formulierung eines erwünschten und angestrebten
Verhältnisses von Papsttum und Kaisertum. Konkret Bezug genom-
men wird auf Leo X. und den französischen König Franz I., dessen Er-
oberungen in Norditalien im Konkordat von Bologna durch den Papst

778 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 86
779 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999, S. 124
780 Meyer zur Capellen, J.: Raffael, München 2010, S. 67f

20 Raffael

309

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


anerkannt worden war. Die Gründung des Heiligen Römischen Rei-
ches als Fortführung des fünften, römischen Weltimperiums, und die
translatio imperii waren die ideologischen Grundlage für die Autorität
des Papstes in der westlichen Welt.

Im folgenden Fresko der Rechtfertigung Leos III. zeigt Raffael die
Episode nach der Krönung des Frankenkönigs, in der der Papst gegen-
über den Nepoten seines Vorgängers Hadrian VI. Rechtfertigungen
mit dem Hinweis zurückweist, Gott allein für sein Handeln verant-
wortlich zu sein. Auch wird der politische Anspruch des Papstes an
seine weltlichen und kirchlichen Gegner deutlich, allein Gott zu unter-
stehen und keinem weltlichen Herrscher.781

Das Bild des Borgobrandes zeigt Papst Leo IV. (847–855), der
durch seinen Segen den Brand im Nachbarviertel des Vatikans, dem
Borgo, löscht und damit Stadt und Kirche rettet. Anspielungen auf die
seit Jahrzehnten in Südosteuropa tobenden und nach dem Fall von
Konstantinopel nun in Ungarn wütenden Türkenkriege sind hier nicht
zu übersehen. Das Thema des Kreuzzugs bzw. des Kampfes gegen die
„Ungläubigen“ und des Schutzes der Gläubigen steht auch im Mittel-
punkt des Bildes der Seeschlacht von Ostia, in der die Truppen Leos IV.
die feindlichen Sarazenen vernichtend schlagen. Alle in diesem Raum
gezeigten Szenen nehmen Bezug auf die wichtigsten Taten der Na-
mensvorgänger Leos X., der sich mit seinen Gesichtszügen in ihren Fi-
guren darstellen lässt und damit eine ideelle Vereinigung seiner Vor-
gänger mit seinem Pontifikat verbildlicht.782

781 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 54
782 Dussler, L.: Raffael, München 1966, S. 104

20 Raffael

310

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Botticelli

Der Maler Sandro Botticelli (1445-1510) wurde maßgeblich beein-
flusst von Filippo Lippi, Masaccio und Antonio Pollaiuolo und schuf
religiöse Bilder, Altarbilder sowie Bilder aus dem Themenbereich der
griechischen Mythologie und Allegorien mit Gegenwartsbezug.783 Bot-
ticelli gehörte zur Florentiner Schule unter der Schirmherrschaft von
Lorenzo di Medici, eine Bewegung die der Kunsthistoriker Giorgio Va-
sari weniger als hundert Jahre später in seiner Vita von Botticelli als
„goldenes Zeitalter“ charakterisieren sollte.

Die heutige Berühmtheit Botticellis ist nicht selbstverständlich.
Nach seinem Tod zunächst vergessen, wurde er erst im 19. Jahrhundert
wiederentdeckt.784 Manchen Zeitgenossen galt seine Kunst als Inbe-
griff der Dekadenz: keine wahren Bilder, sondern als bloße Oberfläch-
lichkeit. Als eine Art religiöser Mentor übernahm damals der Mönch
Savonarola für einige Jahre die Macht in Florenz, und jede Art von
Schmuck und Schminke kam auf den Scheiterhaufen. Viele Bilder, die
Botticelli malte, übergroß und angefüllt mit antiken Göttern, wurden
misstrauisch beäugt. Auch die Schönheit seiner christlichen Motive
stand bei Savonarola unter dem Verdacht, dass hier „die Menschen
nicht mehr an Gott denken, sondern nur noch an die Kunst in den Bil-
dern“. Die englische Künstlerbewegung der Präraffaeliten und ihre Be-
wunderung für Botticelli war ein maßgeblicher Faktor für den Beginn
dieser faszinierenden Renaissance, die immer mehr Kunstschaffende
und ein stetig wachsendes Publikum in ihren Bann zog. Heute gilt sei-
ne Malerei als das Sinnbild der Schönheit der Frauen mit ihren zarten
Figuren, feinen Gesichtszügen und offenen wehenden Haaren, wie es
von zeitgenössischen Fotografen und Modeschöpfern bevorzugt wird.

21 

783 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 17
784 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis – Mythos – Andacht, Frankfurt am

Main 2009, S. 20

311

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Von herausragender Bedeutung ist seine Porträtkunst, die nach-
haltig das Image der Medici und ihrer Parteigänger geprägt hat. Sein
Spätwerk trägt emotional expressive Züge mit Rückbezug auf die Gotik.
In den vierzig Jahren als Leiter einer der bedeutendsten Werkstätten
Italiens hat Sandro Botticelli die Malerei in weiten Bereichen entschei-
dend weiterentwickelt. Er war Mitbegründer der großformatigen Alle-
gorie, revolutionierte das Portrait, entwickelte neue Konzepte für das
Altar- und Andachtsbild und schuf eine eigene Dramatik der Bilder-
zählung.

Die gebildeten humanistischen Literaten ließen Ende des 15. Jahr-
hunderts in der Poesie die antiken Mythen wiedererstehen, die zeitge-
nössischen Maler behandelten die Geschichten aus der Mythologie in
den Bildern, die die prächtigen städtischen Profanbauten der damali-
gen Zeit schmückten. Das Werk „Der Frühling“ von Botticelli ist die
bekannteste der mythologischen Allegorien, die er für Lorenzo de Me-
dici 1477/78 in der Villa der Medici in Castello schuf. Anfang der
neunziger Jahre des 15. Jahrhunderts illustrierte Botticelli die "Göttli-
che Komödie" des italienischen Dichters Dante Alighieri. Dazu lieferte
er rund 100 Zeichnungen ab wie zum Beispiel der Titel „Beatrice und
Dante im Paradies".

Eine der ersten Quellen über das Leben Botticellis stammt aus der
Biographiensammlung Giorgio Vasaris von 1550, die indessen in
ihrem Wahrheitsgehalt angezweifelt wird. Ab 1464 wurde er für drei
Jahre Schüler der in Prato gelegenen Werkstatt des damals berühmtes-
ten Malers der Stadt Fra Filippo Lippi (1406–1469). Florenz blieb zeit
seines Lebens seine geistige Heimat, wo er durch den in Florentiner
Adelskreisen besonders geförderten Humanismus starke künstlerische
Anregungen empfing.

Zwischen 1465 und 1470 fertigte Botticelli eine Reihe von Madon-
nenbildern an, darunter die Madonna mit Kind und zwei Engeln, gefer-
tigt zwischen 1468 und 1469. In diesen Frühwerken zeigen sich deut-
lich die Einflüsse seines Lehrmeisters Lippi, aber auch der robustere
Stil der beiden damals führenden Maler in Florenz, Antonio Pollaiuolo
und Andrea del Verrocchio, in dessen Schule Botticelli wahrscheinlich
war.

1470 eröffnete Botticelli seine eigene Werkstatt. Im selben Jahr er-
hielt er von Tommaso Soderini den Auftrag, ein Bild der Tapferkeit

21 Botticelli

312

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


(Fortitudo) zu malen, um damit die Reihe der Tugenden zu komplet-
tieren.785 Diese Reihe wurde für das Gericht im Palazzo dei Mercanti
gefertigt. Wiederholte Kontakte mit den Medici und die besondere
Förderung durch Lorenzo de’ Medici gewährten ihm politischen
Schutz, sicherten ihm kontinuierliche öffentliche Aufträge für die
nächsten 20 Jahre und boten ideale Voraussetzungen für die Schaffung
zahlreicher Meisterwerke. Botticelli war als Porträtmaler in seiner Va-
terstadt bekannt und beliebt. Im Nachgang zur Pazzi-Verschwörung
hielt Botticelli die gehenkten Attentäter in einem öffentlichen Schand-
gemälde fest. Das Porträt des bei dem Attentat ermordeten Giuliano de’
Medici wurde in mehreren, seriell produzierten Versionen für Floren-
tiner Auftraggeber gefertigt, die damit ihre Treue zur Medici-Familie
bezeugen konnten. Ab den 1470er-jahren arbeitete auch Filippino Lip-
pi in seiner Werkstatt.

Den engen Zusammenhang mit dem humanistischen Gedanken-
gut der Zeit und die schöpferische Phantasie des Künstlers zeigen seine
reiferen Meisterwerke nach 1475, insbesondere seine allegorischen
Darstellungen Der Frühling, auf dem das Erwachen der Natur durch
blumenbekränzte Mädchen in einer paradiesischen Landschaft verkör-
pert wird, und Die Geburt der Venus, auf dem die aus dem Meeres-
schaum geborene Liebesgöttin in einer Muschel zur Küste treibt.786

Letztere stellte den ersten fast lebensgroß gemalten Frauenakt seit der
Antike dar. Nur im privaten Rahmen war solch ein erotisch unver-
blümtes, mythologisch aufgeladenes Bildprogramm möglich und mit
seinem literarisch inspirierten Antikebezug auch nur einem elitären
Kreis von Kennern vermittelbar gewesen.

Wie diese Werke, so verbinden auch die religiösen Bilder des Ma-
lers aus dieser Zeit (unter anderem Die Anbetung der Heiligen drei Kö-
nige und Die Krönung Mariä) dieses zeitgenössische Gedankengut mit
älteren, der Gotik nachempfundenen Bildvorstellungen. Die über-
schlanken Figuren und Glieder seiner Frauengestalten, deren blasse,
schwermütige Gesichter von reichem Goldhaar umflossen werden, zei-
gen in nervöser Zartheit diese Nachklänge der Gotik, auch in der Aus-
gewogenheit des Bildaufbaus. Diesen für Botticelli typischen wieder-

785 Keim, F.: Sandro Botticelli : Die astronomischen Werke, Hamburg 2015, S. 39
786 Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,

Frankfurt am Main 1990; S. 20f

21 Botticelli

313

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


kehrenden weiblichen Gesichtsausdruck auf Madonnen-, Porträt- und
allegorischen Darstellungen, wie er im „Weiblichen Idealbildnis“ reali-
siert ist, haben einige Kunsthistoriker wiederholt mit den Zügen der
1476 jung verstorbenen Simonetta Vespucci in Verbindung ge-
bracht.787

Zwischen 1481 und 1482 wurde Botticelli von Papst Sixtus IV.
nach Rom berufen. In einem Team u. a. mit Perugino, Ghirlandaio
und Signorelli stattete er die neu errichtete Sixtinische Kapelle mit gro-
ßen Wandgemälden, welche Ereignisse aus dem Leben Jesu und des
Moses darstellen, und mit Porträts früherer Päpste aus.

Der Tod von Lorenzo de’ Medici im Jahr 1492 bedeutete vorerst
das Ende der glänzenden Epoche florentinischer Kunst und den Be-
ginn von sozialen und religiösen Unruhen, besonders nach der Ver-
treibung der Medici 1494, als Savonarola bis zu seiner Hinrichtung
1498 seinen Gottesstaat in Florenz errichtete.788 Unter seinem Einfluss,
so erzählt es Vasari in seinen vite, habe sich Botticelli nur noch religiö-
sen Themen gewidmet und das Malen gänzlich vernachlässigt. Dass
Botticelli wie sein Bruder Simone zu den Anhängern Savonarolas ge-
zählt habe, ist, wie es die neue Botticelli-Forschung herausgearbeitet
hat, allerdings sehr zweifelhaft. Weder hat Botticelli die Petition an den
Papst wegen einer Begnadigung des Dominikanermönchs unterzeich-
net, noch hat die Botticelli-Werkstatt die Arbeit eingestellt.789 Berühmt
wurden seine in dieser Zeit entstandenen 94 Federzeichnungen zur
Göttlichen Komödie des Dante Alighieri.790

Nach 1500 konnte Botticelli, möglicherweise wegen einer Behin-
derung, nicht mehr selbst malen, während seine Werkstatt weiterarbei-
tete. Vasari beschreibt den Künstler im Alter als einen verarmten
Mann, der auf Krücken durch die Stadt humpelte. Nach seinem Tod
am 17. Mai 1510 wurde Botticelli auf dem Friedhof der Kirche Ognis-
santi in jenem Florentiner Viertel beerdigt, in dem er den Großteil sei-
nes Lebens verbracht hatte.

787 Schulze-Altcappenberg , H.-T.(Hrsg.): Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu
Dantes Göttlicher Komödie, Ostfildern 2000, S. 72

788 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 132
789 Keim, F.: Sandro Botticelli : Die astronomischen Werke, Hamburg 2015, S. 87
790 Schulze-Altcappenberg , H.-T.(Hrsg.): Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu

Dantes Göttlicher Komödie, Ostfildern 2000, S. 23

21 Botticelli

314

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Sein Bild Primavera (Frühling) gehört zu den bekanntesten und
am häufigsten reproduzierten Werken der abendländischen Kunst.791

Die Bedeutung des Bildes, seine Funktion in der dynastischen und
Kulturpolitik der Medici, hat im Laufe der Zeit unterschiedliche Inter-
pretationen erfahren und gilt bisher in der Kunstwissenschaft als nicht
überzeugend geklärt.792 Botticelli behandelte gerne allegorische The-
men, die bei der intellektuellen Elite des Hofes der Medici sehr beliebt
waren, die aber eine heutige Deutung erschweren.

Der italienische Kunsthistoriker Giorgio Vasari erwähnt in seinen
Viten von 1550 ein Gemälde Botticellis im Landhaus Castello des tos-
kanischen Großherzogs Cosimo de’ Medici mit einer „Venus, die von
den Grazien mit Frühlingsblumen bekränzt wird.“793 Die darauf basie-
rende Annahme, das Bild gehöre zur Ausstattung seines Landhauses,
wurde erst durch die 1975 veröffentlichen Quellen verworfen, die das
Bild übereinstimmend als zugehörig zu einem Stadtpalast einer älteren
Generation der Medici in Florenz nachwiesen. Es war Teil der Ausstat-
tung eines Zimmers neben der „camera terrena“ des Lorenzo il Popo-
lano. Das Zimmer mit einem Sofa war wohl das Schlafzimmer von Lo-
renzos Ehefrau, Semiramide Appiani. Es war mit einer Reihe von Bil-
dern ausgestattet, die die unterschiedlichen Rollen und Tugenden von
Mann und Frau zum Thema hatten.

Als erster wies Aby Warburg, der Begründer der Ikonologie, also
der Wissenschaft von der Deutung von Bildinhalten, antike Autoren
als literarische Quellen zu dem Bild nach.794 Zu Stellen aus den Fasti
des Ovid und aus den Oden des Horaz kamen Belege aus zeitgenössi-
schen Autoren, wie Alberti und Poliziano. Weitere Textstellen, die für
die Entschlüsselung des Bildes hilfreich sind, finden sich in der Aeneis
des Vergil und in „De rerum natura“ des Lukrez.

Warburg hat folgende Theorie zur Bedeutung des Bildes aufge-
stellt: Thema ist die „Herrschaft der Venus“. Zephyr, der Gott des

791 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 24ff

792 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis – Mythos – Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 25ff

793 Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,
Frankfurt am Main 1990; S. 90

794 Zöllner, F.: Botticelli. Toskanischer Frühling, München 2005, S. 41ff

21 Botticelli

315

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Westwindes ganz rechts im Bild, verfolgt Flora, die römische Göttin
der Pflanzen. Alles, was sie berührt, wird zu Pflanzen, so auch links
neben ihr die Göttin des Frühlings, die gerade dabei ist, Blumen aus-
zustreuen. Im Mittelpunkt steht die Venus, die Göttin der Liebe, die
den Betrachter mit der Geste ihrer Hand und mit ihrem Blick in ihr
Reich einlädt. Darüber schwebt Amor, der gerade den Bogen spannt in
Richtung auf die drei Grazien, die in einem Frühlingsreigen verbun-
den sind. Ganz links steht Merkur, der in einer symbolischen Geste die
angedeuteten Wolken beiseite schiebt. Nach dieser Deutung Aby War-
burgs wäre das Bild also eine Glorifizierung der erotischen Liebe.795

Das großformatige Bild zeigt vor einem Orangenhain eine neben-
einander aufgereihte Gruppe von acht Personen mit einem blinden
Amor über der mittleren Figur, der dabei ist, einen Pfeil abzuschießen.
Amor ist der ständige Begleiter der Liebesgöttin Venus. Diese, in dem
Bild in zentraler Position, ist aus der Reihe ein wenig zurückgetreten.
Sie trägt ein leichtes weißes Kleid und einen roten Mantel, den sie sich
über die rechte Schulter und den erhobenen Arm geworfen hat. Zu
ihrer Linken schreitet Flora über die Wiese und streut Rosen. Neben
ihr stürzt sich ein bläulicher Mann mit wehenden Tüchern auf eine
junge Frau, die sich ihm zwar zuwendet, aber gleichzeitig vor dem
Heranstürmenden flieht. Aus ihrem Mund kommen Rosenblüten. Der
Mann ist an seinen aufgeblasenen Wangen als ein Windgott Zephyr zu
erkennen, der im Begriff ist, die Nymphe Chloris zu ergreifen.796

In Ovids Gedicht hat Zephyr die Nymphe mit Gewalt erobert, sie
dann zu seiner Gattin gemacht. Erst durch die Vereinigung der beiden
ist das üppige Blühen und Früchtetragen der Feldflur, Mitgift der
Nymphe, gesichert. In einem mit Blüten übersäten Kleid und mit Blu-
men bekränzt schreitet die in die Frühlingsgöttin Flora verwandelte
Nymphe und streut Rosen aus ihrem geschürzten Gewand in die Blu-
menwiese.

Auf der rechten Seite der Venus tanzen drei in leichte Schleier ge-
hüllte Frauen einen Reigen – es sind die drei Grazien, Sinnbild für
weibliche Anmut und Schönheit, die vor allem in Bildern der Renais-

795 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis – Mythos – Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 28

796 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 29

21 Botticelli

316

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


sance häufig als Begleiterinnen der Venus auftreten. Am linken äuße-
ren Rand des Bildes stochert Merkur, der Gott der Kaufleute, aber
auch der Schutzherr von Haus und Hof, mit seinem Stab, dem Cadu-
ceus, in den aufziehenden dunklen Wolken. Offenbar verhindert er,
dass in dem heiteren, paradiesischen Garten dunkle Schatten aufzie-
hen.

Das Bild hat Anlass zu unterschiedlichen und widersprüchlichen
Deutungen gegeben, deren Begründungen nicht immer stichhaltig
oder auch nur befriedigend sind und in der Folge nur lückenhaft skiz-
ziert werden.797

Kunsthistoriker sehen in dem Bild einen Niederschlag neuplatoni-
scher Philosophie, wie sie am Hof Cosimos unter anderem durch Mar-
silio Ficino gelehrt wurde.798 Bei Ficino ist die Liebe durchaus eine ele-
mentare Triebkraft des Menschen; sie ist aber auch die Kraft, die die
materielle Welt in eine geistige Welt der Ideen verwandeln kann. Sie
weckt die sinnlichen Leidenschaften, die sie jedoch zu Humanität und
universeller Harmonie sublimieren kann. In diesem Kontext ist die
eher seltene Darstellung einer bekleideten Venus zu sehen. Die drei
Grazien werden hier zur Verkörperung der selbstlosen Liebe – im Sin-
ne Senecas als liberalitas – als Geben, Empfangen und Erwidern von
Wohltaten.

Charles Dempsey sieht in dem Bild eine Symbolisierung des Früh-
lings, wobei Zephyr, Chloris und Flora den stürmischen Frühlingsmo-
nat März personifizieren, Venus, Amor und die Grazien den April und
Merkur den Mai. Maia war die Mutter des Gottes, und laut Ovid ist
der Name dieses Monats von Maia abgeleitet.799

Andere Interpreten deuten das Bild als christliche Allegorie, wobei
die drei Grazien als die christlichen Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe interpretiert werden oder als bildliche Übersetzung des Gesangs
28-31, Purgatorium, aus Dantes göttlicher Komödie.800 Die zentrale
Figur stellt nach dieser Auffassung Dantes Beatrice dar, die Frau im
Blütenkleid Eva, Zephyr den Satan und Merkur den Adam, der nach

797 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 76
798 Zöllner, F.: Botticelli. Toskanischer Frühling, München 2005, S. 38
799 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,

Berlin 2006, S. 31
800 Ebd., S. 83

21 Botticelli

317

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


den verbotenen Früchten des Paradieses greift. Außerdem gibt es eine
Reihe von astrologischen Interpretationen, die auf komplizierten as-
tronomischen Berechnung über den Stand der Gestirne zum Zeit-
punkt der Entstehung des Bildes beruhen und sich dabei auf die Vor-
liebe für astrologische Spekulationen am Hof der Medici und in der
Renaissance überhaupt berufen.

Nach einer anderen Interpretation gehört das Bild zum Genre der
Hochzeitsbilder, die an den Höfen der Renaissance häufig aus derarti-
gen Anlässen in Auftrag gegeben wurden. Lorenzo il Popolano war
1483 an die minderjährige und verwaiste Semiramide Appiani, Toch-
ter des Jacopo III. von Piombino, verheiratet worden.

Für diese These als Schlüssel zur Primavera sprechen im Bild eine
Reihe von Indizien:801 Die bekleidete Venus verkörpert hier nicht sinn-
liche Leidenschaft, sondern in der Ehe gebändigte und im Fortbestand
der Familie erfüllte Sexualität. Die Myrtenzweige, die in dem nimbus-
artigen Halsausschnitt um den Kopf der Venus deutlich zu erkennen
sind, sind sowohl Symbole für Jungfräulichkeit als auch für die Ehe.
Die unfreiwillig zustande gekommene Ehe zwischen Zephyr und
Chloris endete, nach Ovid, zur Zufriedenheit aller Beteiligten. Über
dem Paar breitet sich ein Lorbeer – laurus nobilis – aus, eine dem zeit-
genössischen Betrachter vertraute Anspielung auf den Namen Loren-
zo, ebenso wie man die Orangen damals unschwer als Imprese der Me-
dici lesen konnte. Auf Botticellis Bild beginnen die Orangenbäume, die
reichlich Blüten und Früchte tragen, erst nach der Szene der gewalt-
samen Eroberung der Nymphe durch Zephyr, Hinweis und Wunsch
auf reiche Nachkommenschaft bei dem Hochzeitspaar. Die Grazien, in
dieser Interpretation Symbole für weibliche Schönheit und Tugend,
weisen auf das von der Braut erwartete tugendhafte Leben hin und
Merkur, der die Wolken vertreibt, wacht über das Wohlbefinden des
Hauses, das heißt des Hauses Medici.802

Nach neueren Studien könnte es sich allerdings auch um den Zy-
klus der Jahreszeiten mit den Monaten ab Februar rechts in Gestalt des

801 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis – Mythos – Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 65

802 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 78

21 Botticelli

318

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Zephyr bis September links als Merkur handeln.803 Der Literaturwis-
senschaftler Dietrich Schwanitz schließt sich im Großen und Ganzen
der Deutung der Warburg-Schule an. In seinem Buch Bildung. Alles,
was man wissen muss von 1999 schreibt er: „Das folgende ist die An-
deutung einer Deutung: Von rechts naht sich Zephir, der Wind, und
verströmt den göttlichen Atem; dabei umarmt er die Nymphe Chloris
und erfüllt sie mit Geist im Bild einer Begattungsvorstellung. Chloris
verwandelt sich durch die Umarmung und wird zur nächsten Figur:
Flora. Diese verweist auf die zentrale Figur, die dem Bild den Namen
gegeben hat: Primavera. Das alles ist auch ein Bild der Liebe. Mit Lei-
denschaft wendet sich der Himmel der Erde zu und verwandelt sie
durch den Frühling. Dem gegenüber steht auf der linken Seite des Bil-
des Merkur, der Mittler zwischen Himmel und Erde, und wendet sich
wieder dem Himmel zu. Er repräsentiert den Wiederaufstieg des Geis-
tes. Zwischen ihm und der zentralen Figur der Primavera stehen die
drei Grazien, die als Venus, Juno und Athene die Schönheit, Eintracht
und Weisheit darstellen. Sie haben ihre Hände so verschränkt, dass sie
mal oben über den Köpfen schweben und mal unten auf Schenkelhö-
he. Vermittelt werden sie von den mittleren, die genau auf Augenhöhe
sind. Zusammen symbolisieren sie damit noch einmal den Weg des
Geistes. Das ist der platonische Kreislauf der Ausgießung des Geistes
und seiner Rückkehr zum Himmel in Form einer kosmologischen Ero-
tik. Und man sieht, dass die Bilder der Renaissance nur zu verstehen
sind, wenn man die griechische Mythologie, die Philosophie und
selbstverständlich das Personal der Liebe kennt.“804

In die Figur des Blumen streuenden Frühlings rechts von der Ve-
nus hat Botticelli nach älterer und jüngst wieder vertretener Auffas-
sung möglicherweise die Gestalt der früh verstorbenen Simonetta Ves-
pucci gekleidet.805 Sie trägt den für Botticelli typischen zart-blassen,
melancholischen Ausdruck, der in zahlreichen allegorischen Darstel-
lungen und Porträts wiederkehrt. Simonetta, die Verehrte von Giulia-
no, des Bruders Lorenzo des Prächtigen, und die einzige Frau, die je-
mals in Zusammenhang mit Botticelli genannt wurde, kam bezeich-

803 Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,
Frankfurt am Main 1990, S. 89

804 Schwanitz, D.: Bildung. Alles, was man wissen muss, München 1999, S. 25
805 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 121

21 Botticelli

319

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


nenderweise in der Stadt Porto Venere zur Welt, wörtlich übersetzt im
„Hafen der Venus“, wo nach altem Glauben die Göttin der Schönheit
erstmals italienischen Boden betrat.806

806 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 163

21 Botticelli

320

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Tizian

Tizian (1488/1490-1576) gilt als der führende Vertreter der veneziani-
schen Malerei des 16. Jahrhunderts. Tizians Werk, besonders sein Um-
gang mit Farbe, war richtungsweisend für die Kunst bis ins 20.Jahr-
hundert. Aber auch seine Zeitgenossen blieben nicht unbeeinflusst von
seinen Werken. Sein Ruhm muss fast so groß wie der Michelangelos
gewesen sein, wobei sich sein Können besonders im Umgang mit der
Farbe ausdrückte, während Michelangelo besonders für seine Zeichen-
kunst und seine bildhauerischen Arbeiten geschätzt wurde.

Berühmt wurde Tizian auch durch seine Porträts, die ihm materi-
ellen Erfolg und ein hohes Ansehen bescherten. Der Tod Giorgiones
(1510) und Giovanni Bellinis (1516) ließ Tizian ohne ernstzunehmen-
de Rivalen in der venezianischen Schule zurück. Für die nächsten
sechzig Jahre sollte Tizian der unumstrittene Hauptmeister der vene-
zianischen Malerei sein.807 Sein Schaffen fiel in das Goldene Zeitalter
der venezianischen Malerei, als die Serenissima ihre wirtschaftliche
und kulturelle Blütezeit erlebte. 808 1533 ernannte Kaiser Karl V. Tizian
zum Hofmaler und erhob ihn in den Adelsstand. Von seinen Zeitge-
nossen als „Die Sonne unter den Sternen“ bezeichnet, war Tizian einer
der vielseitigsten und mit insgesamt 646 Werken auch produktivsten
italienischen Maler seiner Epoche.809

Als Nachfolger Giorgiones führte Tizian dessen Experimente mit
Farben, Licht und Atmosphäre weiter. Als Meister der mythologischen
Motive und als Maler von Kaisern und Königen entfaltete Tizian sein
Talent als Meister der Farbe auch in der Sakralmalerei, wie zum Bei-
spiel in seinem Werk „ Die Himmelfahrt Mariens“ (1516-1518). Sei-
nem Ruhm hatte er es zu verdanken, dass bestimmte Auftraggeber ihm

22 

807 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 16

808 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 22
809 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 17

321

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


die Wahl des Bildthemas überließen, ein zu dieser Zeit neuer Vorgang.
Zu diesem neuen Selbstbewusstsein des Künstlers Tizian, der in den
hohen Gesellschaftsschichten verkehrte, passt auch eine Anekdote, die
Tizians Biograph Ridolfi beschreibt: Angeblich habe Kaiser Karl V. Ti-
zian den Pinsel aufgehoben, als ihm dieser beim Portraitieren herun-
tergefallen sei.810

Giorgione und Tizian führten die breitstrichige Ölmalerei in Vene-
dig ein. Diese Maltechnik war nicht mehr auf glatte Holztafeln ange-
wiesen. Die venezianischen Maler bevorzugten deshalb die unkompli-
zierte und billigere Leinwand. Außerdem konnten Ölbilder in der Grö-
ße von Wandbildern gemalt werden.

Schon als neunjähriges Kind kam Tizian nach Venedig und wurde
von den Brüdern Gentile und Giovanni Bellini ausgebildet. 1513 eröff-
nete er in San Samuele seine eigene Werkstatt und entwickelte sich zu
einem europaweit gefeierten Künstler. 1533 wurde er von Kaiser Karl
V. in den Adelsstand erhoben und zu dessen Hofmaler ernannt. 1545
reiste Tizian auf Einladung von Papst PaulIII. nach Rom, 1548
und 1550 begleitete er Karl V. sowie dessen Sohn Philipp II. auf die
Reichstage zu Augsburg. Als Tizian in hohem Alter 1576 an der Pest
starb, war er der wohl erfolgreichste Maler der venezianischen Ge-
schichte.811

Er malte sowohl Porträts als auch Landschaften, mythologische
und religiöse Themen. Zu seinen bekanntesten Arbeiten zählen
Himmlische und irdische Liebe, Mariä Verkündigung, Madonna der Fa-
milie Pesaro, Venus von Urbino und Toilette der Venus. Charakteristisch
für seine Werke ist sein ausgeprägter Kolorismus, den er sein Leben
lang beibehielt.812

Bereits zu Lebzeiten waren Tizians Werke in allen wichtigen
Sammlungen vertreten, wie etwa in den Vatikanischen Museen. Auch
die Herrscherfamilien der Hocharistokratie, unter anderem die d’Este,
Gonzaga, Farnese und die Habsburger, kauften zahlreiche Werke für

810 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 29f

811 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 17

812 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London
1969–1975, 1. Band, S. 25

22 Tizian

322

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ihre Sammlungen auf. Tizians Werke wurden, ebenso noch zu Lebzei-
ten, durch etliche Stiche und Kopien rezipiert. Namhafte Maler des 16.
Jahrhunderts wie Lambert Sustris oder Jacopo Tintoretto wurden stark
von Tizian beeinflusst. Seine Malweise und besonders seine Farbge-
bung sollten aber nicht nur auf seine Zeitgenossen, sondern auch auf
zukünftige Generationen von Malern einen starken Einfluss haben.

Sein Geburtsdatum ist bis heute umstritten, da weder Urkunden
noch andere schriftliche Zeugnisse von der Geburt existieren.813 Die
Dolomiten bei Pieve hatten zeitlebens einen starken Einfluss auf Tizi-
an. Anders als bei den meisten bedeutenden venezianischen Künstlern
macht sich bei ihm daher ein starker sogenannter „kontinentaler“ Ein-
fluss bemerkbar, welcher zu einem für venezianische Verhältnisse sehr
plastischen Stil führte.

Zuccato, möglicherweise ein Freund der Familie, ermöglichte es
Tizian, in der Werkstatt der damals renommiertesten Maler Venedigs,
wie Gentile und Giovanni Bellini, aufgenommen zu werden. Dort kam
er mit einer Gruppe von jungen und talentierten Malern wie Sebastia-
no del Piombo, Lorenzo Lotto, Palma da Serinalta und Giorgione in
Kontakt.814

1507 erhielt der zu diesem Zeitpunkt schon recht bekannte Gior-
gione von der Stadt Venedig den Auftrag, die Außenfresken am 1505
unter der Leitung von Antonio Abbondi wiedererrichteten Fondaco
dei Tedeschi auszuführen. Von den bis 1509 gemalten Fresken sind
aufgrund von Witterungsschäden nur noch Fragmente erhalten, die in
der Galleria Franchetti im Ca’ d’Oro aufbewahrt werden. Außer diesen
nur in schlechtem Zustand erhaltenen Exponaten sind nur noch einige
Radierungen von Zanetti aus dem Jahr 1760 erhalten. Während Gior-
gione mit der Ausführung der Fassade beauftragt wurde, malten die
jüngeren Tizian und Morta da Feltre an den weniger prestigeträchtigen
Seiten. Doch nicht nur für Giorgione, sondern besonders auch für Ti-
zian stellten die von Zeitgenossen hochgelobten Fresken den berufli-
chen Durchbruch dar.815

813 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu übersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 19f

814 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 25
815 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 39

22 Tizian

323

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


In weiterer Folge wurden Giorgione und Tizian jedoch zu Rivalen,
obschon sie weiter zusammenarbeiteten. Dadurch ist auch heute noch
die Zuschreibung vieler der in dieser Zeit entstandenen Werke um-
stritten. In der neueren Forschung werden jetzt viele ehemals Giorgio-
ne zugeschriebenen Werke Tizian zuerkannt; umgekehrt fand das bis-
her kaum statt. Zu Lebzeiten wurden die beiden Maler als Begründer
und Anführer einer neuen „Arte Moderna“ angesehen. Beide ent-
wickelten sich daher recht schnell zu gefragten Künstlern.

Nach dem plötzlichen Tod Giorgiones im Jahr 1510 blieb Tizian
dessen Stil noch für einige Zeit treu. 1511 malte Tizian die Fresken in
der Scuola del Santo in Padua, ein Jahr darauf kehrte er wieder nach
Venedig zurück. Häufig wird dieser kurzzeitige Weggang nach Padua
mit dem größeren Zustrom von Malern aus der Terra Ferma in die
Stadt Venedig erklärt, demnach kam es zu einem allgemeinen Preisver-
fall für Kunstgüter, der auch viele bedeutende Maler wie Sebastiano del
Piombo dazu nötigte, die Stadt zu verlassen.

Nachdem er die Einladung des Humanisten Pietro Bembo in den
Dienst des Heiligen Stuhls zu treten abgelehnt hatte, erhielt Tizian
1513 das unter Künstlern begehrte Maklerpatent La Senseria am Fon-
daco dei Tedeschi. Im gleichen Jahr eröffnete er eine Werkstatt am Ca-
nal Grande bei San Samuele. Erst 1517 erhielt Tizian dann die Privile-
gien einer Sinekure der Stadt Venedig, um die er sich schon Jahre zu-
vor beworben hatte: Er wurde Superintendent der Regierung. Als sol-
cher musste er vor allem Bellinis Gemälde im Großen Ratssaal fertig-
stellen. Außerdem sollte er noch die beschädigte Schlachtendarstellung
im Sala del Collegio aus dem 14. Jahrhundert durch ein Ölgemälde er-
setzen.

In den Jahren 1516 bis 1530 gab Tizian den giorgionesken Stil auf
und wandte sich einem monumentaleren Stil zu.816 In diesen Jahren
nahm er Beziehungen zu Alfonso d’Este (1516 reiste er erstmals nach
Ferrara) auf, für den er das Venusfest (1518–1519), das Bacchanal
(1518–1519) und Ariadne auf Naxos malte. In Ferrara schloss er
Freundschaft mit dem Dichter Ludovico Ariosto, den er mehrfach por-
trätierte. Ebenfalls kam er mit dem Herzog von Mantua Federico II.

816 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu übersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 47

22 Tizian

324

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Gonzaga in Kontakt, der später sein bedeutendster Mäzen wurde. Zur
gleichen Zeit führte Tizian seine Reihe von kleinformatigen Frauen-
und Madonnenbildern fort. Diese, wohl meist nach dem Bild venezia-
nischer Kurtisanen erstellten Frauendarstellungen gehören zu den frü-
hen Höhepunkten seines Schaffens. Von Bedeutung sind hierbei: Ma-
donna mit dem Kind (La Zingarella), Salome, Flora, Junge Frau bei der
Toilette. Wichtigstes Werk dieser Zeit ist jedoch Himmlische und irdi-
sche Liebe.817

Von 1516 bis 1518 entstand das wohl bedeutendste Bild seiner
Karriere, die Himmelfahrt Mariä (so genannte Assunta) für die Kirche
Santa Maria Gloriosa dei Frari in Venedig. Im 19. Jahrhundert war das
Gemälde jahrzehntelang in der Accademia in Venedig ausgestellt,
kehrte dann aber wieder an seinen ursprünglichen Platz zurück. Die
Assunta war zur damaligen Zeit eine Sensation. Sogar die Signoria
nahm das Gemälde zur Kenntnis und stellte fest, dass Tizian ihr zu
Gunsten seine Verpflichtungen im Großen Ratssaal vernachlässigte. In
den folgenden Jahren führte Tizian den Stil der Assunta fort. Seinen
Höhepunkt erreichte dies mit der Madonna des Hauses Pesaro (Santa
Maria Gloriosa dei Frari, Venedig). Zu dieser Zeit befand sich Tizian
auf dem Höhepunkt seines Ruhms.818

Im Jahr 1527 schloss er zudem Bekanntschaft und recht rasch eine
enge Freundschaft mit Pietro Aretino, dessen Porträt er für Federico
Gonzaga malte. Im gleichen Jahr lernte er Jacopo Sansovino kennen,
der als Flüchtling vor dem Sacco di Roma nach Venedig kam. Im Au-
gust 1527 starb seine Frau während der Geburt ihrer Tochter Lavinia.
Mit seinen drei Kindern zog er um und überzeugte Orsa davon, nach
Venedig zu kommen um den Haushalt zu übernehmen. Das neue
Haus befand sich im Bin Grande, einem damals sehr vornehmen
Stadtteil Venedigs, der, am Meer liegend, für seinen Blick auf Murano
und die Alpen und auch für seine „üppigen“ Gärten bekannt war.819

1530 schuf er den außergewöhnlichen, bereits zur Epoche des Ba-
rock hinführenden Tod des Petrus Martyr für die Kirche Santi Giovan-

817 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 58
818 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 55
819 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu übersetzt von Victoria Lorini. Kommen-

tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 56

22 Tizian

325

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ni e Paolo (1867 durch Feuer einer österreichischen Granate zerstört).
Einzig verbleibende Zeugnisse des Gemäldes sind Kopien und Stiche.
Ausgehend hiervon entwickelte er einen neuen, differenzierteren Stil,
sodass in der Zeit von 1530 bis 1550 seine kreative Schaffenskraft
nochmals zu einem Höhepunkt kam.820

1532 begab sich Tizian im Auftrag von Federico Gonzaga nach
Bologna, wo gerade Kaiser Karl V. weilte. Tizian porträtierte den
Habsburger zweimal, wobei er den extrem vorstehenden Unterkiefer
des Kaisers im Gegensatz zu seinem Konkurrenten Jakob Seisenegger
stark schönte (Porträt Karl V. mit Ulmer Dogge, 1532). Daraufhin wur-
de er am 10. Mai 1533 zum kaiserlichen Hofmaler und zum Ritter
vom Goldenen Sporn ernannt.821 Auch seine Kinder wurden geadelt,
was für einen Maler eine außergewöhnliche Ehre war. Die aufgrund
der Vernachlässigung der Arbeiten im Dogenpalast unzufriedene ve-
nezianische Regierung entzog ihm 1537 sein Malerpatent zu Gunsten
von Giovanni Antonio da Pordenone, der zu dieser Zeit einzige Rivale
Tizians. Jedoch verstarb dieser Ende des Jahres 1539, sodass Tizian das
Patent zurückerhielt. In der Zwischenzeit wandte er sich pflichtbe-
wusst seinen Arbeiten im Dogenpalast zu. Außerdem hatte er die dem
Rat schon lange versprochene, heute nur noch in Fontanas Stich erhal-
tene Schlacht bei Cadore (im großen Ratssaal) in Freskotechnik gemalt.

In Bezug auf materiellen Reichtum und beruflichen Erfolg kann
seine zu diesem Zeitpunkt erreichte Stellung nur noch mit der von
Raffael, Michelangelo und zum späteren Zeitpunkt von Peter Paul Ru-
bens verglichen werden.822 1540 erhielt Tizian eine Pension der D’Ava-
los, dem Marquis del Vasto und darüber hinaus eine jährliche Zahlung
Karls V. aus dem Staatsschatz von Mailand in Höhe von 200 Kronen.
Eine weitere Einnahmequelle war ein im Jahr 1542 abgeschlossener
Vertrag zur Getreideversorgung von Pieve. Er besuchte seinen Ge-
burtsort fast jedes Jahr und war dort ebenso einflussreich wie großzü-
gig. Dort hielt sich Tizian meist in einer Villa am benachbarten Manza-
Hügel auf. Von hier aus beobachtete er die Form und Beschaffenheit

820 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 44
821 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London

1969–1975, 1. Band, S. 110
822 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 21

22 Tizian

326

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


der Landschaft, wobei sich die hierbei gewonnenen Erkenntnisse sich
in seinen Landschaftsdarstellungen zeigen.

Seit 1542 bemühte sich Papst Paul III., Tizian nach Rom zu holen,
wobei der Künstler erst vier Jahre später dem Ruf folgte. Sein Ziel war
ein päpstliches Lehen für seinen Sohn Pomponio, womit dessen Le-
bensunterhalt gesichert gewesen wäre. Dieses Lehen wurde dem
Künstler jedoch verweigert. Trotzdem wurde ihm ein gebührender
Empfang bereitet, er wurde zum Ehrenbürger der Stadt ernannt und
trat in dieser Würde gleichsam die Nachfolge des großen Michelangelo
an. Außerdem hätte er Sebastiano del Piombos einträglichen Posten
übernehmen können. Dieses Projekt scheiterte jedoch, als ihn Karl V.
1546 nach Augsburg beorderte.

Auf der Rückreise von Rom Richtung Norden besuchte Tizian Flo-
renz und traf 1548 in Augsburg ein, wo er den Kaiser mehrmals por-
trätierte. Das Porträt Karls V. in der Münchener Pinakothek, das lange
für ein Tizian-Werk gehalten wurde, stammt nicht von Tizian, sondern
von Lambert Sustris. Tizian kehrte zwar bald wieder nach Venedig zu-
rück, wurde aber von Philipp II. 1550 wiederum nach Augsburg geru-
fen. Dieser war auch nach seiner Rückkehr nach Venedig noch einer
seiner Hauptauftraggeber.

Während der letzten 25 Jahre seines Lebens (1550–1576) arbeitete
Tizian hauptsächlich für Philipp II. und als Porträtist.823 Er begann
sich daher aus dem Geschehen in Venedig mehr und mehr zurückzu-
ziehen. Durch den Umstand, dass er viele der durch seine Schüler an-
gefertigten Kopien selbst vollendete, gibt es auch bei seinem Spätwerk
große Schwierigkeiten bei Zuschreibung und Datierung. 1555 war Ti-
zian auf dem Konzil von Trient. 1556 sprach er Paolo Veronese bei der
Bewertung von Gemälden für Sansovinos Bibliothek den ersten Preis
zu. 1566 wurde er in die florentinische Akademie aufgenommen und
erhielt vom Rat der Zehn die Kontrolle über die Drucke, die nach sei-
nen Werken angefertigt wurden. Auch gegen Ende seines Lebens
nahm er weitere Aufträge an. Zu dieser Zeit war sein Hauptauftragge-
ber nach wie vor Philipp II., für den er die berühmte Reihe der Mytho-
logischen Bilder der Poesie malte.824

823 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 80
824 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 63

22 Tizian

327

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Als Begräbnisort hatte Tizian ursprünglich die Kreuzkapelle in der
Kirche Santa Maria Gloriosa dei Frari gewählt. Im Gegenzug dafür bot
er den Franziskanern, denen die Kapelle gehörte, ein Bild der Pietà an.
Auf diesem sind er selbst und Orazio vor dem Heiland stehend abge-
bildet. Das Werk wurde fast vollendet, jedoch kam es zu Streitigkeiten
über das Bild. Schließlich legte Tizian seinen Geburtsort Pieve di Ca-
dore als Begräbnisstätte fest. Tizian starb in hohem Alter am 27. Au-
gust 1576 in Venedig an der Pest, wobei er das einzige kirchlich beige-
setzte Opfer der Epidemie war. Er wurde schließlich doch in der Kir-
che Santa Maria Gloriosa dei Frari beigesetzt, das Gemälde der Pietà
wurde von Palma il Giovane fertiggestellt. Tizians großzügige Villa
wurde während der Pest von Dieben geplündert. Als König von Lom-
bardo-Venetien erteilte schließlich Ferdinandvon Österreich den Auf-
trag, ein großes Monument für Tizians Grab, das zuvor nicht einmal
eine Gedenkinschrift trug, zu schaffen. Der Auftrag wurde von zwei
Schülern des Antonio Canova zwischen 1838 und 1852 ausgeführt.

Tizian war neben Raffael einer der ersten Künstler, die den Wert
ihrer Gemälde durch das Beifügen einer Signatur erhöhten. Während
seines gesamten Schaffens signierte Tizian mit TICIANUS F. Diese ar-
beitete er oft, besonders zu Beginn seines Schaffens, in die entspre-
chenden Gewänder der dargestellten Personen ein. Oft kann aus der
Form der verwendeten Signatur auf die Beziehung Tizians zu der dar-
gestellten Person geschlossen werden.

Von seiner Kunstauffassung her war Tizian weniger klassisch/idea-
listisch als etwa Raffael oder Michelangelo. Er kam vor seiner Romrei-
se 1546 wohl nur sehr selten in Kontakt mit antiken Kulturgütern. Nie
studierte er diese derart intensiv und nachahmend wie das etwa bei
den römischen Malern der Fall war. In Tizians Werk vereint sich eine
elementarstarke Physis mit den Traditionen der venezianischen Kunst.
Seine Personen sind nicht durchgeistigt oder stilisiert wie die der gro-
ßen römischen Meister, sondern lebendig und omnipräsent, was auch
häufig als Malkraft bezeichnet wird.825

Im Gegensatz zu Michelangelo war diese physisstarke Darstellung
weniger Mittel zur Hervorbringung von künstlerischem Ausdruck,
sondern Selbstzweck. Die Macht wirkt in seinen Bildern elementar, in-

825 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 74

22 Tizian

328

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


dem sich menschliche Handlungen mit der Umwelt (wie etwa dem
Wüten eines Sturmes oder das Herunterstürzen eines Felsblocks) ver-
einigen. Weiterhin ist Tizian wohl der größte Kolorist des italienischen
Humanismus, so geht die Bezeichnung tizianrot auf ihn zurück.826 Oft
wird er auch auf seine neuartige Farbgebung beschränkt und die Wir-
kung seiner Gemälde damit erklärt. Durch die Kolorierung seiner Bil-
der zeigte er jedoch auch einen gewissen sehnsüchtigen Drang, der sei-
nen Bildern ihre große Sensibilität gibt. Seine Sehnsucht und Gottes-
furcht ist nicht abstrakt, sie ist aber auch nicht wie bei Raffael oder Mi-
chelangelo ausdrücklich gestaltet. In den Darstellungen der Heiligen
ist Tizian weder der Heilige noch der Sublime. Seine Sehnsucht ver-
wirklicht sich in der von ihm dargestellten Natur.

Ungewöhnlich ist der lange Zeitraum den Tizians Œuvre umfasst.
Es erstreckt sich über mehr als sieben Jahrzehnte und ist nahezu de-
ckungsgleich mit der Hochblüte der venezianischen Malerei.827 Dieser
lange Entwicklungsprozess wird auch in der Tizians Werken eigenen
Erhabenheit deutlich. Er umspannt somit die gesamte Geschichte des
wechselvollen 16. Jahrhunderts und von Teilen des Manierismus. Eine
Besonderheit, die auch in Tizians langer Schaffenszeit begründet sein
könnte, sind die in seinem Werk klar ausgeprägten und voneinander
unterscheidbaren Schaffensperioden. Zu Beginn seines Schaffens zeigt
sich noch seine langwierige Suche nach neuen, modernen Konventio-
nen, die jene des 15. Jahrhunderts ablösen konnten. Daraufhin folgte
seine Hauptschaffensperiode, die sich ebenfalls noch genauer untertei-
len lässt.

Als erster italienischer Künstler mit wahrhaft internationaler Kli-
entel hatte Tizian dies zu einem großen Teil seinen Porträts zu verdan-
ken.828 Die Porträtmalerei machte es möglich, Kontakte zu neuen Auf-
traggebern zu knüpfen und alte Beziehungen zu pflegen. Da Tizian nur
ungern reiste, mussten sich die Auftraggeber selbst zum Meister nach
Venedig begeben, um von ihm porträtiert zu werden. Das Privileg,
dass Tizian den Darzustellenden aufsuchte, war lediglich Kaiser Karl V.

826 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London
1969–1975, 1. Band, S. 76

827 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 16
828 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 54

22 Tizian

329

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


oder Papst Paul III. vorbehalten. Seine künstlerischen Ziele lagen ge-
nau im Trend der Zeit, die Bildnisse mehr und mehr dazu verwendete
ein selbstbewusstes öffentliches Bild zu formen. Tizian zeichnet sich
hierbei dadurch aus, dass er Persönlichkeit und Stimmung der Porträ-
tierten sehr präzise beschreibt und dieses psychologische Profil mit der
Anspielung auf den gesellschaftlichen Rang des Dargestellten ver-
knüpft. Das ermöglicht ihm „unter dem Deckmantel der Wahrheit zu
schmeicheln“. Gerade deshalb wurden seine Porträts so oft als lebens-
echt gepriesen und waren geradezu bahnbrechend für die damalige
Zeit.

Die Frühphase Tizians ist durch eine starke Ähnlichkeit mit dem
Werk Giorgiones geprägt.829 Der Hauptunterschied zwischen den bei-
den aufstrebenden Künstlern der Serenissima besteht in der Personen-
darstellung. Während Giorgiones Werke entrückt, sachlich und durch-
geistigt sind, zeichnet sich Tizians Werk schon in dieser Zeit durch
eine vergleichsweise starke physische Präsenz und Interaktion der dar-
gestellten Personen aus. Doch bleibt die Zuschreibung vieler Werke
dieser „Frühzeit“ weiterhin umstritten, was nicht überraschend ist, da
beide Künstler in der gleichen Werkstatt zusammenarbeiteten. Bis
heute ist nicht geklärt, ob nicht Tizian zeitweise sogar Giorgiones
Lehrling war.

Auffällig ist auch der lange Lernprozess, der sich in Tizians Bildern
zeigt. Während Giorgiones Bilder nichts von jugendlicher Unbeholfen-
heit oder Unerfahrenheit erkennen lassen, sondern vor allem durch
ihre Frische bestechen, sind Tizians Frühwerke noch relativ unsicher
und stilistisch unausgegoren.830 Sie lassen zwar sein Talent erahnen,
nicht aber sein Können. Es handelt sich also bei seinen ersten Arbeiten
vor allem um einen sehr langen und harten Lernprozess, an dessen En-
de der führende Maler nördlich von Rom stehen sollte. Tizians Leben
lässt sich daher klar in verschiedene Phasen einteilen, wobei die Früh-
phase als sehr lang und prägnant hervortritt.

Schon bei Tizians erstem kunsthistorisch bedeutsamen Werk, den
Außenfresken am Fondaco dei Tedeschi, werden die Hauptcharakteris-
tika des Frühwerks deutlich. Der Vergleich der Judith Tizians mit dem

829 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 33
830 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Körperlichkeit und Materialität in den Ge-

mälden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S. 31

22 Tizian

330

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ebenfalls als Fragment erhaltenen Akt Giorgiones werden die wichtigs-
ten Unterschiede zwischen beiden Künstlern deutlich. Während Tizian
mit einer kraftvollen, dynamischen Handschrift malt, sind Giorgiones
Figuren ruhiger, lyrischer und vergleichsweise stilisiert. Doch auch
hier sind Giorgiones Fresken künstlerisch noch deutlich reifer. Die
Fresken standen stilistisch gesehen unter dem Eindruck der sog. Male-
rei des „Westens“. Vor allem der Einfluss Albrecht Dürers der sich zwi-
schen 1505 und 1506 in der Lagunenstadt aufhielt, ist greifbar.831

Auch in kleinformatigen Werken und mythologischen Darstellun-
gen ist Giorgiones Einfluss auf Tizian sichtbar. Das bedeutendste Werk
seiner Frühphase ist das Ländliche Konzert im Pariser Musée du Lou-
vre. Heutzutage wird es aufgrund der detaillierten Körpersprache nicht
mehr Giorgione, sondern Tizian zugeschrieben. Nicht nur die endgül-
tige Zuschreibung, sondern auch die Bedeutung des Bildes ist umstrit-
ten. Der Lautenspieler scheint dem Schäfer das Spiel beibringen zu
wollen und ist im Begriff, eine Saite anzuschlagen. Der Schäfer wendet
sich sofort dem Lautenspieler zu und missachtet dabei die Nymphe
mit ihrer Flöte. Die Laute ist möglicherweise symbolisch der höfischen
Gesellschaft zuzuordnen, während die einfach zu spielende Flöte die
Wildnis darstellt. Seitlich schüttet eine Nymphe Wasser aus einem
Krug zurück in den Brunnen, was auf ihre mögliche Angst vor der
Einführung höfischer Werte hindeuten könnte. Demnach wäre die
Darstellung so zu interpretieren, dass hier der Konflikt zwischen der
unbeholfenen Wildnis und der sie zerstörenden Zivilisation gezeigt
wird.

Die einzigen genau dokumentierten Werke aus der Frühzeit sind
Das Wunder des eifersüchtigen Ehemanns, Das Wunder des sprechenden
Neugeborenen, sowie Das Wunder des geheilten Jünglings.832 Hierbei
handelt es sich um Fresken in der Scuola del Santo in Padua, die Tizian
1511 malte. Auch bei diesem Werk handelt es sich um einen Lern-
schritt Tizians, in dem er sich neuen Problemen stellt, seine gefunde-
nen Lösungen aber im Vergleich zu anderen zeitgenössischen Werken,
wie die Stanzen des Raffael und die Fresken in der Sixtinischen Kapelle,
jedoch deutlich abfallen. Angeregt wurde die Thematik, in der es vor

831 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 47

832 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 37

22 Tizian

331

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


allem um Vergebung und Versöhnung geht, wohl auch durch die ra-
sche geschlossene Rückkehr der Terra Ferma zur Republik Venedig
während der Kriege gegen die Liga von Cambrai.

Das früheste bekannte Porträt von Tizian ist das Bildnis eines Man-
nes (1508).833 Bei diesem handelt es sich wahrscheinlich um ein Selbst-
porträt Tizians; lange Zeit wurde es jedoch für eine Darstellung Ario-
stos gehalten. Es diente unter anderem Rembrandt als Vorlage für seine
berühmten Selbstporträts. In diesem Gemälde ist die Verbundenheit
zu Giorgione noch greifbar, Tizian zielt jedoch auf eine weitere Steige-
rung des Realismus von Giorgione ab, wie dies beispielsweise durch
den aufgebauschten Ärmel erkennbar ist. Das Porträt ist förmlich ge-
prägt durch Tizians starken Naturalismus. Das selbstbewusste Auftre-
ten des Mannes und die realistische Darstellung der Kleidung sollten
auch weiterhin Konstanten im Werk Tizians bleiben.

Nach Giorgiones Tod 1510 und Sebastiano del Piombos Abgang
nach Rom war Tizian in Venedig abgesehen vom alternden Bellini na-
hezu konkurrenzlos. Das durch diese Umstände erlangte Selbstbe-
wusstsein zeigt sich auch in seinen Werken. Noch immer in der Lern-
phase, wendet er sich nun anderen, neuen Aufgaben zu und so entsteht
eine bedeutende Reihe an Madonnen- und Frauenbildern. Besonders
deutlich wird sein neues Selbstbewusstsein bei seiner Madonna mit
Kind und den Hl. Antonius von Padua und Rochus, die sich in der Kir-
che Santa Maria della Salute befindet und sich thematisch auf die in
den Jahren 1509/10 wütende Pest bezieht. Tizians Figuren sind hier in
der für ihn typischen, neuen demonstrativen Direktheit gestaltet. Der
Raum bleibt dabei begrenzt, wodurch die physische Präsenz der Figu-
ren noch verstärkt wird. Auch die starke Farbgebung spielt bei der
Ausgestaltung des Raums zweifellos eine wichtige Rolle.

Das älteste und bekannteste aus der Reihe der Frauen- und Ma-
donnenbildern ist die wegen ihres „zigeunerähnlichen Aussehens“
(dunkler Teint und braune Augen) so genannte Zingarella.834 Bei die-
ser Madonna zeigt sich der Gegensatz zwischen Tizian und seinem
Lehrer Bellini, gleichsam der Unterschied zwischen dem 16. und 15.
Jahrhundert, sehr deutlich. An Stelle der kühlen, distanzierten Madon-

833 Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Bände, Leipzig 1878,
hier Band 1, S. 97

834 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 39

22 Tizian

332

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


nen Bellinis tritt nun eine warme, körperlich präsente Madonna. Trotz
dieses markanten Unterschieds geht der Grundtypus auf Bellini zurück.
Tizian führte demnach Giorgiones Praktik, nach Beginn des Werks
noch einschneidende Veränderungen durchzuführen, fort. Andere
wichtige Madonnenbilder sind die Hl.Familie mit einem anbetenden
Hirten, in der sich immer noch Tizians Unerfahrenheit zeigt und die
Madonna mit Kind und den Hl.Dorothea und Georg, in der das Motiv
der Sacra Conversazione noch um einen häuslichen Aspekt erweitert
wird.

Venedig zu Tizians Zeiten hatte den Charakter einer Kapitale des
Vergnügens. Es war eine reiche, prächtige Stadt – von der Ausstrah-
lung oft verglichen mit dem Paris der Belle Époque, und einer der
größten Drehpunkte der Welt. Die Anzahl der unterschiedlichsten
Kurtisanen war groß, dementsprechend war auch eine große Nachfra-
ge nach Frauenbildnissen vorhanden. Tizians Serie von Frauenbildern
gehört zu den großen Glanzleistungen seiner Karriere. Die lebensech-
te, kraft- und charaktervolle, detaillierte Darstellungsweise macht es
wahrscheinlich, dass es sich um idealisierte Porträts lebendiger Vorbil-
der handelte.835

Das wichtigste Bild dieser Reihe ist die Flora in den Uffizien in
Florenz. Zu dem Bild existieren unterschiedliche Deutungen: Die dar-
gestellte weibliche Person wird als Allegorie der Ehe, als gefeierte Kur-
tisane der Antike (Flora) oder als Göttin des Frühlings angesehen. Die
Komposition nimmt Stellung zu der Behauptung, dass die Malerei die
Skulptur übertreffen würde, da sie neben einer allseitigen, plastischen,
körperlichen Darstellung noch die Farbigkeit zu bieten habe. In ihrer
skulptuarischen Schönheit gleicht die Flora einer mit Farbe durch-
drungenen Marmorbüste. Das Gemälde steht damit stellvertretend für
die Art und Weise in der Tizian die Antike in sich aufnahm.836

In ähnlichen Zusammenhang steht die 1514 entstandene himmli-
sche und irdische Liebe.837 Der neuplatonische Titel ist wohl nicht zu-

835 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Körperlichkeit und Materialität in den Ge-
mälden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S. 85f

836 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 62ff

837 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London
1969–1975, 2. Band, S. 69f

22 Tizian

333

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


treffend, in der kunsthistorischen Diskussion kommt es oft zur Deu-
tung als Allegorie des ehelichen Lebens. Bei der bekleideten Frau han-
delt es sich im Unterschied zu den Frauenbildern nicht um ein Porträt,
sondern um ein Studiomodell. Sie weist traditionelle Attribute einer
Braut auf. Die Gefährtin verkörpert die eheliche Liebe, sie soll die
scheue, jungfräuliche Braut in die Ehe führen. Die Landschaft, welche
die Figuren umgibt ist nun perfektioniert. Die im warmen Sonnenlicht
sitzende Braut wird durch die Bäume beschirmt, während die rechte
Seite als Symbol für die größere Freiheit der verheirateten Frau, offener
gestaltet und das Licht gleißender ist.

Nach diesen beiden Anfangsphasen seines Werks folgt nun eine
Periode, die von der Kunstkritik oft als die „klassische Periode“ seines
Schaffens eingestuft wird. Sie ist vor allem geprägt durch große Meis-
terwerke abendländischer Kultur, die in dieser Phase in Reihe entste-
hen. In diesem Jahrzehnt tritt ein ambitionierter, selbstsicherer Tizian
in Erscheinung, der mit seinem unerschöpflichen Drängen nach Stei-
gerung seinen weltgeschichtlichen Ruhm begründet. In dieser Schaf-
fensphase überwand Tizian endgültig das Quattrocento, schuf die
neue, große Form des Altarbilds und gab mythologischen Darstellun-
gen eine neue Form. Tizian wird in dieser Zeit zum führenden Maler
Italiens.838

Seine in Venedig erworbene künstlerische Vorrangstellung machte
er durch das erste einer Reihe von großen Altarbildern deutlich und
beweist seine Inspiration als universeller Maler. Die Mariä Himmel-
fahrt (Assunta) ist das bedeutendste Werk der venezianischen Ge-
schichte.839 Die mächtigen Apostelfiguren sind ein Widerhall an Mi-
chelangelo und es sind klare Bezüge zur Farbigkeit Raffaels vorhanden.
Deutlich sichtbar wird Tizians Bestreben, beide zu übertrumpfen und
mit der venezianischen Tradition endgültig zu brechen. Tizian, ob-
gleich er noch nie in Rom gewesen war, muss doch über reisende
Künstler und Laien, Zeichnungen, Drucke und Statuetten klar im Bild
über die Entwicklungen in Rom gewesen sein. Besonders deutlich wird
dies bei der Madonna mit dem Kind, den Hl. Franziskus und Blasius
und dem Stifter Alvise Gozzi in Ancona. Das Kompositionsschema die-

838 Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Bände, Leipzig 1878,
hier Band 1, S. 109

839 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 51

22 Tizian

334

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ses Gemälde ist eindeutig inspiriert von Raffaels Madonna von Foligno,
auch wenn die Farbgebung und der lebhafte Schwung des Bilds typisch
für Tizian sind.

Ein weiteres Hauptwerk der religiösen Malerei ist die ebenfalls in
der Frari-Kirche befindliche Madonna der Familie Pesaro.840 Das Bild
ist trotz seiner langen Entstehungsgeschichte von 1519 bis 1526 im
Vergleich zur Assunta straffer, kühler und reifer. Es ist von aristokrati-
scher Erhabenheit erfüllt, die Profile der versammelten Familie Pesaro
halten den Betrachter auf Distanz. Die mächtigen Säulen, die kraftvoll
zum Himmel streben, tragen zum erhabenen Charakter des Bilds bei.
Dabei handelte es sich um einen späten Einfall Tizians, ursprünglich
war ein Tonnengewölbe geplant gewesen. Im Jahr 1530 vollendete Ti-
zian den Tod des Petrus Martyr, das, aus Sicht vieler Zeitgenossen, das
beste jemals von ihm gemalte Gemälde war. Das Bild verbrannte tragi-
scherweise 1867 als es restauriert werden sollte, sodass es uns nur aus
Skizzen und Kopien bekannt ist. Zum ersten Mal spielt die Landschaft
in der monumentalen Gestaltung des Altarbilds eine Rolle genauso wie
niemals zuvor eine solche Gewalttätigkeit dargestellt worden war.

Tizians erster großer Auftrag außerhalb Venedigs war ein mytho-
logischer Zyklus für Alfonso d'Este. Er war nicht dessen erste Wahl ge-
wesen; erst nachdem weder Fra Bartolommeo noch Raffael den erteil-
ten Aufträgen nachkamen, griff der Herzog auf Tizian zurück. Im Ve-
nedig der damaligen Zeit gab es kaum Nachfrage für mythologische
Zyklen, sodass sich Tizian hier an ein ihm bisher völlig unbekanntes
Metier heranwagte. Es entstanden drei bedeutende Gemälde: das Ve-
nusfest, das Bacchanal sowie Bacchus und Ariadne.841 Im Venusfest des-
sen Stoff aus den „Gemälden“ von Philostrat stammt, zeigt sich Tizians
Freude am kindlichen Spiel und seiner Bewegtheit. Die Kinder strö-
men dem Betrachter geradezu entgegen, wie ein Fluss der Wasser führt.
Die anschaulich dargestellten Putti tragen die Handlung, Venus und
ihre Gefährten, sind ähnlich dem Hintergrund, deutlich tonaler darge-
stellt. Quellen für das zweite Bild der Reihe Bacchus und Ariadne sind
Catull und Ovid. Es zeigt Bacchus, der liebestrunken vom Wagen
springt und Ariadne, die erschreckt und fasziniert zugleich innehält.

840 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 73f
841 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 92f

22 Tizian

335

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Es vereint stärkste Bewegung mit vorbildhafter Ruhe. Um die das Ge-
mälde auszeichnende farbliche Brillanz zu erreichen, musste Tizian auf
die stärksten damals erhältlichen Pigmente zurückgreifen.842

Von der Komposition her steht das Gemälde Raffael sehr nahe und
ist damit ein Musterbeispiel für die Einarbeitung entlehnter Ideen
durch Tizian in dessen Gemälden. Bacchanal ist das letzte Gemälde
der für den Fürsten von Ferrara angefertigten Reihe. Sie zeigt Bacchus'
Ankunft auf der Insel Andros. Er wird dort von seinem Gefolge emp-
fangen und verwandelt unter anderem das Wasser einer Quelle in
Wein. Die Darstellung der Szene durch Tizian zeigt in keiner Weise
eine moralische Missbilligung dieser Vorgänge, was für den Hedonis-
mus des Erschaffers spricht.

In der „klassischen Phase“ Tizians entstanden einige sehr bekann-
te Porträts. Vor allem in der ersten Hälfte des dritten Jahrzehnts schuf
er auch in diesem Bereich Meisterwerke der italienischen Renaissance.
Ein Hauptwerk ist das Bildnis des Vincenzo Mosti im Palazzo Pitti in
Florenz. Durch die gewählten Farbakkorde gewinnt die dargestellte
Person an Kostbarkeit, die große malerische Freiheit bei Gesicht und
Kleidung belebt das Bild. Typisch für Tizians Porträts, gibt es auch bei
diesem einen „klassischen“ Blickfang: der weiße Kragen. Besonders be-
kannt ist der Mann mit Handschuh aus dem Pariser Louvre. Es zeigt
einen vor dem Übertritt ins Mannesalter stehenden Jüngling, wobei
der für Tizian charakteristische stolze Gesichtsausdruck durch eine
mitreißend-melancholische Nachdenklichkeit ersetzt wurde.

Nach Tizians „klassischer“ Phase voller Höchstleistungen und En-
ergien, folgte eine Periode des Rückschlags.843 In den Jahren 1530–
1540 entstanden kaum noch bedeutende Werke, es scheint als hätte
sich Tizian in dieser Zeit in einer schweren Schaffenskrise befunden.
Deutlich zeigt sich in Tizians Werken ein Stilwechsel, die Periode der
Jugendwerke ist vorbei, mehr und mehr muss Tizian um seine Kreati-
vität ringen.844 Tizians künstlerische Natur war für manieristische

842 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 44
843 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der späte Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine

Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dell’Accademia in Venedig, Wien 2007, S. 12

844 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London
1969–1975, 1. Band, S. 126

22 Tizian

336

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Strömungen denkbar ungeeignet, sodass sich vom Manierismus in Ti-
zians Werken wenig bis gar nichts von dieser neuen Kunstrichtung
zeigt. Tizians jugendliche Kraft und Einheitlichkeit seiner Werke lässt
nach, es ist nicht mehr ein jedes die logische, weiter entwickelte Fort-
setzung des vorhergehenden. Er malt nicht mehr für die Allgemeinheit
sondern für seine Auftraggeber, Sammler und Mäzene. Es beginnt die
Phase, in der ihm die Gunst des Kaisers wichtiger war als die Anerken-
nung Venedigs. Man kann in dieser Zeit von einer Übergangsphase
sprechen, die Tizian schließlich erst zu seinem charakteristischen Stil
führt. Doch auch in dieser Phase gelingen Tizian, wenn auch seltener
als in den Jahren zuvor, noch viele Meisterwerke.

Das wohl wichtigste repräsentative Werk dieser Zeit ist der Tem-
pelgang Mariens für die Scuola Grande di Santa Maria della Carità.845

Die Scuola ist heutzutage Teil der Galleria dell’Accademia, wo das Ge-
mälde auch heute noch an seinem ursprünglichen Ort platziert ist. In
dem Bild zeigt sich Tizians Verbundenheit zur Serenissima, dem da-
mals wohl liberalsten Staaten- und Gemeinwesen Italiens. Als Hofma-
ler in Madrid oder Rom hätte er viel weniger künstlerische und geisti-
ge Freiheit genießen können als in Venedig. Doch zeigt sich auch eine
gewisse Distanz zur Stadt, da er als Hintergrund und Fluchtpunkt die
Berggipfel von Cadore wählt. Das Werk wird von vertikalen und hori-
zontalen geprägt. Die Umrisse sind geschlossen, die Gesten maßvoll,
die Bewegung eingeschränkt. Die Reihung der Figuren mag fast altmo-
disch wirken und stellt einen Rückgriff auf die Zeremonienszenen des
15. Jahrhunderts von Vittore Carpaccio und Gentile Bellini dar.846

Jedoch gibt Tizian jeder dargestellten Person ein Eigengewicht,
eine eigene Persönlichkeit und entwickelt damit die Darstellungsweise
deutlich weiter. Ebenso greift er mit seiner Architekturdarstellung Ve-
roneses architektonischer Prachtentfaltung voraus. Insgesamt ist das
Gemälde ein gutes Beispiel für Tizians Stilveränderung, die dargestell-
ten Menschen sind jetzt in sich geschlossen und gesammelt, während
vorherige Werke durch eine Form höchster, gerichtet ausstrahlende
Bewegtheit geprägt sind. Das berühmteste Werk dieser Schaffensphase

845 Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Bände, Leipzig 1878,
hier Band 1, S. 126

846 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 83

22 Tizian

337

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ist die Venus von Urbino aus den Uffizien in Florenz. Deutlich zeigt
sich, dass sich Tizian ganz eng an Giorgiones Ruhende Venus gehalten
hat. Während die Ruhende Venus lyrisch, süßlich schlafend und von
einer schönen Landschaft umspielt dargestellt wird, handelt es sich bei
der Venus von Urbino um eine verführerischere Fassung dieses Werks.
Es fehlt alles Mythologische; die Darstellung ist materiell und unsenti-
mental und die Dargestellte entspricht mehr einer Kurtisane denn
einer Göttin.

Tizians Beschäftigung mit dem Manierismus kommt am deutlichs-
ten in den drei Deckengemälden für die Santo Spirito in Isola zur Gel-
tung.847 Die Gemälde befinden sich heute in der Sakristei der Santa
Maria della Salute. Deutlich erkennbar bei den drei Werken: Opfer
Abrahams, Kain erschlägt Abel und David und Goliath ist der Einfluss
Giulio Romanos, mit dessen Werken Tizian immer in Mantua kon-
frontiert wurde. Die Bilder sind in der Diagonale komponiert und so
aufeinander abgestimmt, dass sich eine typische Zick-Zack-Bewegung
ergibt, ein bis hin zu Tiepolo typisch venezianisches Stilmittel.

Über die Werke ist eine düstere, schwere Gewalttätigkeit ausge-
breitet, die in einfacher, elementarer Form auf den Punkt gebracht
wird. Auch die Figurendarstellung ist elementar und geradezu urwelt-
lich: Kain schwingt mit wilder Kraft einen Baumstamm als Keule, Abel
wird wie ein Stein in den Abgrund gestoßen, wie ein Opfertier drückt
Abraham seinen Sohn nieder und mit unglaublicher Wucht fällt der
riesige Goliath zu Boden.848 In seiner manieristischen Phase bringt Ti-
zian alles Dargestellte in brutaler Art und Weise auf die Spitze und
tränkt die Szenen so mit Dramatik. In der Dornenkrönung aus dem Pa-
riser Louvre behandelt Tizian die Misshandlung und Verspottung des
Höherwertigen und Wehrlosen durch Gewalt und Rohheit. In der äu-
ßerst brutal dargestellten Szene, bohren die Peiniger die Dornenkrone
mit Stöcken in die Kopfhaut. Durch die verwendete Kolorierung wird
die Grausamkeit der Szene jedoch abgemildert. Die Stöcke durch-
schneiden das Gemälde wie Messerstiche und bilden rechts von Jesu'
Kopf das Dreieck der Dreifaltigkeit. Jesus ist überaus physisch präsent
dargestellt, der Betrachter scheint geradezu das pulsierende Blut des

847 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 57f
848 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Körperlichkeit und Materialität in den Ge-

mälden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S, 55f

22 Tizian

338

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Opfers zu spüren. Deutlich spürbar ist auch der Einfluss der römi-
schen Kunst, so sind etwa deutliche Gemeinsamkeiten zwischen der
Christusfigur und der Laokoonstatue erkennbar.849

Das Ecce Homo stellt nicht zuletzt aufgrund des vielfältigen Promi-
nentenkompendiums eine hochpolitische Aussage Tizians dar. Das für
die italienische Malerei eher ungewöhnliche Thema erklärt sich aus
dem flämischen Auftraggeber Giovanni d'Anna, einem Kaufmann aus
dem politischen Umfeld Karls V. Als Pilatus ist Tizians enger Freund,
der Kunstkritiker Pietro Aretino dargestellt. Außerdem noch im Werk
platziert sind der venezianische Doge Pietro Lando, der osmanische
Sultan Süleyman II. Alfonso d'Avalos und sogar Tizians Tochter. Ob-
wohl Christus deutlich seitlich platziert ist, stellt er aufgrund der her-
ausragenden Bildkomposition das Zentrum des Geschehens dar. Pila-
tus' Unentschiedenheit zeigt sich aufgrund seiner zwiespältigen Kör-
perhaltung, womit Tizian deutlich seine historische Meinung zeigt.

Die Enthüllung des Wunder des hl. Markus in der Scuola Grande
di San Marco durch Jacopo Tintoretto 1548 markiert den Beginn der
Abwendung Tizians von der venezianischen Gesellschaft.850 Bedingt
wurde das durch die zunehmende Konkurrenz zwischen Tizian und
Tintoretto, die sich charakterlich und von ihrer Lebens- und Arbeits-
einstellung deutlich unterschieden. Dem angespannten Verhältnis zu
Tintoretto stand ein eher herzliches Verhältnis zu Veronese gegenüber.

In dieser Zeit intensivierten sich Tizians Kontakte zu Kaiser Karl V.
(als König von Spanien CarlosI.) und dessen Sohn Philipp II. Beson-
ders zu Karl V. entwickelte sich eine enge persönliche Beziehung. So
nahm dieser nach seiner Abdankung fast nur Werke Tizians mit sich
in das Kloster San Jerónimo de Yuste, darunter ein vom Kaiser hoch
verehrtes Porträt seiner 1539 verstorbenen Frau, Isabella von Portugal.
Unter diesen Bildern war Tizians Glorie sein Lieblingswerk. Unter der
thronenden Dreifaltigkeit sieht man Maria als Mittlerin zwischen Irdi-
schem und Überirdischem. Zur menschlichen Sphäre gehören Francis-
co de Vargas, der kaiserliche Gesandte in Venedig, und einige Prophe-
ten aus dem Alten Testament. Rechts erhöht ist Karl V. selbst kniend
dargestellt, barhäuptig und mit abgenommener Krone. Karl ist das

849 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 71

850 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 69

22 Tizian

339

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Zentrum der Komposition, der Fluchtpunkt ist die Taube des Heiligen
Geists.

Deutlich wird die enge Beziehung Tizians zu Karl V. auch im wich-
tigsten Bildnis des Kaisers: Karl V. bei Mühlberg.851 Der Kaiser wird in
prächtiger Haltung dargestellt und lässt Spannung und Ungewissheit
erkennen. Jedoch zeigt sich auch der zerbrechliche, kränkliche Körper
Karls, sodass bei Tizian Karls Größe und Zerbrechlichkeit gleichzeitig
dargestellt werden. Auch Tizians Ganzkörperporträt von Philipp II.
verrät Interessantes. Im Gegensatz zu seinem Vater, der in einem ähn-
lichen Porträt zwanzig Jahre zuvor gezeigt worden war, wird er nicht
als erfahrener Feldherr dargestellt; die getragene Prunkkleidung ist
eher allgemeiner Ausdruck für Philipps ererbte Autorität. Dem Be-
trachter wird sofort klar, dass Philipp II. keine besonderen militäri-
schen Neigungen empfand. Er erscheint kultivierter und gebildeter als
sein Vater.

Philipps Verlobung mit Mary Tudor im Rahmen einer politischen
Allianz und dessen ausgeprägtes Interesse für das andere Geschlecht
boten die entsprechenden Rahmenbedingungen für eine Reihe mytho-
logischer Gemälde die sich als richtungsweisendste Werke Tizians er-
weisen sollten. Tizian nannte diese Reihe „Poesie“, womit er impliziert,
dass sich seine Bilder auf eine literarische Quelle beziehen und er sich
die Freiheit herausnimmt, die Quelle wie ein Poet frei zu interpretie-
ren.852 Das erste Bild aus dieser Reihe ist die Danae aus dem Madrider
Prado, eine nochmals deutlich verführerischere Fassung der Danae aus
Neapel. Das Ebenbild dazu war Venus und Adonis, das 1554 zu Phil-
ipps Hochzeit in London geschickt wurde.853 Literarisches Vorbild war
Ovid; ihm zufolge war Venus in Adonis verliebt und versuchte ihn da-
her vom Jagen abzuhalten. Als dieser sich widersetzte, wurde er aus
Rache von einem Wildschwein tödlich verwundet. Im Vergleich zu
Ovids Erzählungen kommt es bei Tizian zu einer Dramatisierung der

851 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu übersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 77

852 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der späte Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dell’Accademia in Venedig, Wien 2007, S. 14

853 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 85

22 Tizian

340

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Ereignisse. Er zeigt die verzweifelte Venus, die versucht ihren Liebha-
ber aufzuhalten. Hierbei ist Venus' übertriebene Körperhaltung typisch
manieristisch und wurde bedacht eingesetzt um die Kunstfertigkeit des
Malers zu zeigen.854

Die wohl bekanntesten Gemälde der Reihe sind die Edinburgher
Gemälde Diana und Actaeon und Diana und Callisto.855 Die erst 1559
fertiggestellten Werke gingen aufgrund der hervorragenden Kolorie-
rung bei eingeschränkter Farbpalette, der vielfältigen Posen und der
Sinnlichkeit der Darstellung in die europäische Kunstgeschichte ein.
Sie wurden sowohl als manieristisch, als auch als barock bezeichnet.
Im ersten Werk, welches seit 2009 im gemeinsamen Besitz der Natio-
nalgalerien von England und Schottland ist, geht es um Aktaion, der
als Strafe dafür, dass er die Nymphen versehentlich beim Bad gestört
hatte, in einen Hirschen verwandelt und von seinen eigenen Hunden
gerissen wird. Das Bild zeigt den Moment, indem Aktaion den Schock
über seine versehentliche Tat und ihre grausamen Auswirkungen erst
noch verkraften muss. Hierdurch erreicht Tizian eine weitere Dramati-
sierung der ohnehin schon dramatischen Szene.856 Diana widmet Ak-
taion einen strafenden Blick, den dieser, der vor Überraschung seinen
Bogen fallen ließ, aber noch gar nicht bemerkt hat. Selbst die Magd,
welche Dianas Füße trocknet, hat Aktaion noch nicht bemerkt, nur
eine Nymphe kauert hinter einer Säule und beobachtet Aktaion kri-
tisch. Insgesamt vermittelt das Werk eine bedrohliche Stimmung, ver-
gleichbar mit der sprichwörtlichen Ruhe vor dem Sturm. Dieses Bild
wurde 2012 von den beiden Nationalgalerien mithilfe von Spenden
verschiedener Stiftungen und Privatleuten erworben.

Auch das zweite Gemälde ist aus Ovids Metamorphosen abgeleitet.
Dargestellt ist die keusche Göttin Diana, die die durch Jupiter verführ-
te, schwangere Kallisto mit herrischer Geste verurteilt. Dianas Gesicht
liegt im Schatten, was ein unheilvolles Zeichen in Bezug auf Kallistos
Strafe ist. Diese wird verbannt, in einen Bären verwandelt und von
ihrem eigenen Sohn fast getötet. Prinzipiell wird das Bild von einem

854 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Körperlichkeit und Materialität in den Ge-
mälden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S. 48

855 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 46
856 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London

1969–1975, 2. Band, S. 38

22 Tizian

341

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


warmen, spätnachmittäglichen Leuchten geprägt. Beide Werke, könnte
neben der deutlichen Darstellung der Geschehnisse auch eine hochpo-
litische, nicht gleich offensichtliche Botschaft über die Gefahr der zu
großen Nähe zu willkürlicher Macht beinhalten.

Das letzte und besterhaltene Bild der Poesie-Reihe ist der Raub der
Europa aus dem Jahr 1562.857 Die hellenistisch geprägte Körperhaltung
der Europa ist noch des Humanismus verpflichtet, doch ihre rundli-
chen, wonnigen Formen greifen schon weit in den Barock aus. Der er-
hobene Arm wirft ihr den typischen unheilvollen Schatten in das Ge-
sicht, die geöffneten Schenkel kündigen unmittelbar von ihrem wahr-
scheinlichen Schicksal. Doch trotz der ihr innewohnenden Angst
mischt sich auch Lust in ihr Gesicht, fast könnte man es als Aufforde-
rung an die Putti sehen, ihre Liebespfeile abzuschießen.858

Etwa ab 1560 vollzog Tizian einen durchgreifenden Stilwechsel,
wohl verursacht durch die vielen persönlichen Schicksalsschläge dieser
Zeit. In seinen Gemälden hallt sein persönliches Schicksal wider, sie
werden dunkler, schwermütiger und sind mit kühnem Duktus ge-
malt.859 Die zu dieser Zeit entstandenen Werke werden als sein Spät-
werk charakterisiert und waren umstritten. Tizians neuer Stil lag, auch
wenn er andere Ursachen haben mag, doch im Trend der Zeit des Ma-
nierismus. Die Gegenreformation suchte Werke, die den Beobachter
emotional ansprachen, in das Geschehen hineinzogen und ihm seine
Anteilnahme abnötigten. Hierdurch sollte eben wieder eine stärkere
Bindung der Gläubigen an die Kirche erreicht werden. Insofern traf Ti-
zian mit seinen letzten Werken durchaus den Geschmack des spani-
schen Hofes.

In der Grablegung Christi, die den Edinburgher Poesie-Bildern bei-
gelegt wurde, wird Tizians großzügiger, offener Duktus, mit dem das
Licht eingefangen wird, deutlich. Alle Personen mit Ausnahme von Ni-
kodemus, den Tizian zum eigenen Selbstporträt gemacht hat, neigen
sich auf die linke Seite. Damit wird das erschlaffte Gewicht des toten
Jesu noch einmal verdeutlicht. Besonders deutlich wird die nun einset-

857 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 77

858 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 90

859 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 54

22 Tizian

342

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


zende gegenreformatorische Kunst durch die Kreuzigung Christi mit
Maria und den Hl. Johannes und Domenikus aus Ancona. Die im Vor-
dergrund Trauernden erwecken beim Betrachter Mitgefühl und emo-
tionale Zuwendung. Christus wird kleiner als die anderen Figuren dar-
gestellt, wodurch Trennung und Distanz entsteht. Es handelt sich da-
mit um den Prototyp einer gegenreformatorischen Kreuzigungsdar-
stellung, die die Gläubigen durch eine besonders wirklichkeitsnahe, ge-
fühls- und lebensechte, sowie völlig unstilisierte Darstellung anspre-
chen sollte. Ein weiteres Schlüsselwerk Tizians einige Jahre später ist
die Verkündigung aus S. Salvatore in Venedig. Dargestellt wird nicht
die Verkündigung, sondern der Moment unmittelbar nach der Ver-
kündigung. Maria hat bereits ihren Schleier gehoben, während der En-
gel in Ehrfurcht ergriffen steht. Das gesamte Bild erscheint sehr mate-
riell, im Widerspruch zur Jenseitigkeit des dargestellten Themas. Im
oberen Teil des Gemäldes verschmelzen alle Farben miteinander bis es
zu der grandiosen Lichtfontäne des heiligen Geistes, welche die Him-
melsscharen auseinandertreibt, kommt.

Erst im letzten Jahrzehnt seines Lebens kam es zur völligen Über-
windung der klassischen Phase durch Tizian.860 Bisher war diese trotz
manieristischer Tendenzen immer seine kulturelle Heimat gewesen.
Besonders deutlich wird dieser Stilwechsel in der Münchener Dornen-
krönung. Während in der Pariser Dornenkrönung Christus in einem
heldenhaften Kampf gezeigt ist, der in der Komposition auf Laokoon
zurückgeführt werden kann, ist die Stimmung in der Münchener Dor-
nenkrönung ergeben, fast schon wie bei einem Ritual. Die Schindung
des Marsyas gehört zu den Werken, an denen Tizian 1576 arbeitete, als
eine schreckliche Pest in Venedig wütete.861 Die triste, düstere Stim-
mung, die u.a. der Tod seines Lieblingssohns Orazio bei ihm auslöste
ist auch hier zu spüren. Die aufflammenden braunroten Töne und das
Dunkel, der nur vereinzelt erhellten Hauptfarben machen die Grau-
samkeit der dargestellten mythologischen Szene noch erschreckender.

860 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der späte Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dell’Accademia in Venedig, Wien 2007, S. 15

861 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 78

22 Tizian

343

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Marsyas ist an den Hufen aufgehängt, einem Tierkadaver gleich, wäh-
rend er von seinem Peiniger Apollo und dessen Gehilfe gehäutet wird.

Mit zunehmendem Alter fertigte Tizian nur noch selten Porträts
an, seine Hauptmotive waren großteils religiöser Art.862 Ausnahmen
machte er nur noch für hohe Persönlichkeiten oder ihm in Freund-
schaft verbundene Personen. So gelangen ihm auch noch in der Phase
des Spätwerks zwei Hauptwerke seiner Porträtkunst: das Selbstbildnis
im Prado und das Porträt von Jacopo de Strada. Das Selbstbildnis zeigt
eine völlig veränderte Art der Selbstdarstellung. An Stelle von Selbstsi-
cherheit und Kraft, die im Berliner Selbstbildnis zu sehen ist, tritt phy-
sischer Verfall und gesunkenes Selbstvertrauen. Ein letztes Meister-
werk Tizians Porträtkunst ist das Bildnis von Jacopo Strada. Die darge-
stellten Anspielungen auf seinen Beruf lassen sein charakteristisches
Gesicht nicht in den Hintergrund treten. Besonders ungewöhnlich für
den damaligen Porträttypus ist, dass Strada nicht den Betrachter direkt
anblickt, sondern mit fragendem Gesichtsausdruck aus dem Bild her-
ausschaut.

Zwischen 1517 bis 1520 fertigte er selbst einige Holzschnitte an.863

Der Bekannteste aus dieser Reihe ist die Durchquerung des Roten
Meers. Hierbei arbeitete er mit Domenico Campagnola zusammen, der
weitere Drucke auf Basis seiner Gemälde und Zeichnungen schuf.
Deutlich später schickte Tizian Zeichnungen von seinen Bildern an
Cornelius Cort, der diese gravierte. Davon hat die moderne Forschung
aufgrund von Lampsonius, dem Sekretär des Bischofs Lüttich Gerard
van Groesbeeck, Kenntnis. Er lobte in einem persönlichen Brief die
seiner Meinung nach ausgesprochen hohe Qualität der von Cornelius
Cort gestochenen Blätter und bat Tizian inständig darum, noch mehr
solche Stiche anfertigen zu lassen. Auf Cornelius Cort folgte von 1558
bis 1568 Martino Rota. Meist ließ Tizian Werke reproduzieren, die er
an den spanischen Hof geliefert hatte. Diese Aufträge für die Habsbur-
ger erhöhten zwar seine Bekanntheit, waren dem italienischen Zielpu-
blikum jedoch unzugänglich.

862 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 78
863 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London

1969–1975, 2. Band, S. 110

22 Tizian

344

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Im Jahr 1513 eröffnete Tizian sein erstes Atelier in San Samuele.864

Bis zu seinem Tod 1576 bildete er dort Schüler aus, die ihm bei vielen
seiner Werke zur Hand gingen oder Kopien dieser anfertigten. Beson-
ders in den Jahren nach 1550 kamen viele Repliken von Tizians frühe-
ren Werken auf den Markt, die wohl zumindest teilweise von Tizians
Schülern ausgeführt wurden. Nur wenige von Tizians Schülern erlang-
ten unter eigenem Namen Bekanntheit, die meisten waren wohl ein
Leben lang nur Gehilfen des großen Künstlers. Nur aus Paris Bordone,
Bonifazio Veronese und Palma il Giovane sollten später einmal eigen-
ständige, bekannte Maler werden. Jedoch führte diese Verhaltensweise
Tizians dazu, dass nach seinem Tod eine große Lücke in der veneziani-
schen Malerei entstand. Dies ist einer der Gründe, weshalb es während
des 17. Jahrhunderts zu einem Bedeutungsschwund der veneziani-
schen Malerei kam. Nach Tintorettos Tod sollte Venedig für mehr als
eine Generation lang keinen „erstklassigen“ Maler mehr hervorbrin-
gen. Somit blieb Tizians Werk ohne einen würdigen Nachfolger.865

Der Anteil seiner Werkstatt an seinen Werken variiert und ist auch
heute noch ungeklärt. Gerade aus seinen letzten Lebensjahrzehnten
sind jedoch viele Gemälde erhalten geblieben, die eindeutig seiner
Werkstatt zuzuordnen sind. Auch ging er in seinen letzten Lebensjah-
ren dazu über, unfertige Gemälde seiner Schüler selbst zu vollenden.
Dies führte zu großen Datierungs- und Zuschreibungsproblemen für
sein gesamtes Spätwerk. Nach seinem plötzlichen Tod befanden sich in
seiner Werkstatt etliche, zum Teil auch heute noch sehr bekannte Ge-
mälde. Diese waren jedoch nur zu einem Teil schon fertiggestellt, der
Rest wurde von Tizians Schülern fertiggestellt und verkauft. Daher be-
steht besonders bei diesen letzten Werken das Problem, dass es un-
möglich ist den Werkstattanteil zu bestimmen.866

Tizian erlangte schon in der Frühzeit seines Schaffens überregio-
nalen Ruhm. Später avancierte er zum erfolgreichsten lebenden Maler,
mit Aufträgen aus ganz Europa und aus allen wichtigen Herrschafts-

864 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 20
865 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu übersetzt von Victoria Lorini. Kommen-

tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 103
866 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 83

22 Tizian

345

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


häusern.867 Besonders mit dem Königshof in Madrid verbanden ihn
enge Beziehungen, sodass der Tod Karls V. für ihn ein harter Schick-
salsschlag war. Andererseits schien auch Karl V. sehr an Tizian gelegen
zu sein, denn, wie bereits erwähnt, ernannte ihn der Kaiser zum Hof-
maler und adelte ihn selbst und auch seine Söhne. Er hätte Tizian am
liebsten zu dauerhafter Gefolgschaft verpflichtet. Offensichtlich hatten
dessen Werke für ihn auch einen persönlichen Wert, so nahm er nach
seiner Abdankung in Brüssel 1556 überwiegend Gemälde Tizians mit
sich. Auch Philipp II. war ein wichtiger Auftraggeber und großer Lieb-
haber Tizians. Andere wichtige Mäzene waren die Republik Venedig
und besonders die Fürstenfamilie Gonzaga. Selbst Päpste aus Rom, wie
Papst Paul III. versuchten Tizian für sich als Hofmaler zu gewinnen.
Seine Werke waren demzufolge zuerst in ganz Italien und dann auch
im restlichen Westeuropa sehr begehrt.

Schon zu seinen Lebzeiten verglich man Tizian mit den Haupt-
meistern Raffael und Michelangelo.868 Tizians Ansehen als einer der
bedeutendsten Künstler der europäischen Kunstgeschichte sollte bis
heute keinen Abbruch nehmen. Tizians, trotz der starken physischen
Präsenz der darstellenden Figuren, doch eher venezianisch, lyrisch ge-
prägter Stil stellte einen wichtigen Streitpunkt über sein Werk dar. Ins-
besondere die zeitgenössische Kunsttheorie der Renaissance beschäf-
tigte sich daher ausführlich mit ihm: So kritisierte Vasari in der zwei-
ten Ausgabe seiner Lebensbeschreibungen 1568 alle venezianischen
Maler bezüglich ihrer Vernachlässigung der Skizzen und anderer
zeichnerischer Vorarbeiten; er implizierte hierbei den Vorwurf der
geistigen Inkonsequenz. In eben dieser Ausgabe wird Tizian jedoch
erstmals ausführlich erwähnt und dadurch auf eine Ebene mit anderen
großen italienischen Meistern gestellt. Auch später noch sollte Vasari
seine kritische Einstellung gegenüber Tizian beibehalten. 1548 empfahl
Pino erstmals die Kombination von Tizians Kolorit und Michelangelos
Zeichenkunst für den „idealen“ Künstler.869 Dolce wiederum definierte
die Malerei als die Verknüpfung von Zeichenkunst, Erfindungsgabe

867 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 36

868 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 18
869 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London

1969–1975, 3. Band, S. 132

22 Tizian

346

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


und Kolorit. Er hielt Tizian in den ersten beiden Kategorien für eben-
bürtig, in Letzterer sogar für überlegen. Daraus leitete er ab, Tizian ha-
be mehr mit Raffael als mit Michelangelo gemein.

Insgesamt wurden typische Eigenschaften von Tizians Malerei, wie
die große Bewegtheit oder die psychische Sensibilität, bereits von sei-
nen Zeitgenossen meist auf den Begriff des Kolorits reduziert. Zwar
hat die Farbgebung in seinem Gesamtwerk eine sehr wichtige Stellung,
jedoch zeichnet es sich auch durch die physische Kraft der dargestell-
ten Personen und meist durch eine ausgeklügelte Komposition aus.
Posthum wurde sein Werk jedoch deutlich positiver betrachtet.

Im 19. Jahrhundert begannen dann die Kunsthistoriker sich paral-
lel zur allgemeinen Entwicklung der kunstgeschichtlichen Forschung
verstärkt Tizian zu widmen.870 Die Meinungen zum Spätwerk Tizians
waren schon zu dessen Lebzeiten gegensätzlich. Manche Zeitgenossen
hielten seinen fast impressionistisch anmutenden Kunststil für eine
Folge von Vergreisung, schwindenden Sehvermögens und seiner insge-
samt nachlassender Kräfte. Andere wiederum betrachteten die neue
Form der elementaren Verknappung und der gebrochenen Farben und
Pinselstriche als die Vollendung Tizians Schaffens.871

Der durch die flandrischen Schulen beeinflusste koloristische Rea-
lismus der Venezianer gelangte durch Tizian zu seinem Höhepunkt.
Als unbestrittener Hauptmeister der venezianischen Renaissance
nimmt er eine bedeutende Stellung in der Kunstgeschichte ein. Nur
wenige Maler hatten einen größeren Einfluss auf nachfolgende Künst-
lergenerationen. Mit der Mariä Himmelfahrt aus der Frari- Kirche,
schuf Tizian den ersten „modernen“ Hochaltar. Dieser Typus sollte die
religiöse Malerei in Europa für zwei Jahrhunderte lang prägen. Doch
auch im Bereich der mythologischen Themen war Tizians Einfluss auf
nachfolgende Künstlergenerationen gewaltig. Er brachte dieses Sujet
erstmals zur Perfektion und schuf die wichtigsten mythologischen
Darstellungen des Humanismus.872

Zusätzlich beachtet werden muss die wichtige Rolle Tizians in der
Geschichte der europäischen Porträtmalerei. Tizian kann nahtlos zu-
sammen mit Raffael und Michelangelo als die wichtigsten Künstler der

870 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008, S. 114ff
871 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 107
872 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 87

22 Tizian

347

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


italienischen Hochphase eingeordnet werden. Dementsprechend groß
war auch seine Rezeption. Er dominierte dabei mindestens zwei Gene-
rationen venezianischer Malerei von Giorgione und Sebastiano del
Piombo bis hin zu Tintoretto und Veronese.

Anders als bei Michelangelo entwickelte sich bei Tizian keine eige-
ne Schule.873 Seine Farbgebung blieb und bleibt bewundert, doch jeder
Künstler, der Tizians Werk studierte, nahm es anders auf, sodass sich
nie eine einheitliche Form der Nachahmung durchsetzen konnte. So-
mit war Tizians posthumer Einfluss auf den europäischen Barock groß.
Schon sehr bald gehörte Tizian zum „Ausbildungsbestandteil“ für am-
bitionierte Maler aller Art. Besonders Rubens bediente sich oft Tizians
Werken als Anregung oder versuchte sie nachahmend zu übertreffen.
Prinzipiell kann von einem sehr engen künstlerischen Verhältnis zwi-
schen Rubens und Tizian gesprochen werden. Rubens Dialog mit Tizi-
an begann mit einem Porträt der Isabella d'Este in Mantua und er-
reichte mit der Kopie des Venusfests und des Bacchanals der Andrier
seinen Höhepunkt. Kein anderer Maler hat Rubens wohl so beeinflusst
wie Tizian es tat. Auch Rubens Schüler Anthony van Dyck bediente
sich mit großem Erfolg Tizians als Vorbild.

Doch hatte Tizian nicht nur großen Einfluss auf den flämischen
Barock, sondern auch auf das goldene Zeitalter niederländischer
Kunst. Der wohl wichtigste Künstler dieser Epoche, Rembrandt, wurde
stark durch Tizian beeinflusst.874 Besonders sein Frühwerk Bildnis ei-
nes jungen Mannes war eine wichtige Inspiration für Rembrandts be-
rühmte Selbstporträts. Noch unmittelbarer wird Tizians Einfluss bei
Saskia als Flora.875 Tizians Flora regte hierbei Rembrandt erst dazu an,
ein solches Gemälde, indem er seine Frau Saskia als Flora zeigt, zu ma-
len. Insgesamt ist die Rezeption Tizians in Rembrandts Werken allge-
genwärtig. Sogar der französische Barock bzw. Klassizismus wurde von
Tizian nicht unwesentlich geprägt.876 Einige Beispiele dafür sind Nico-
las Poussin, Claude Lorrain und Antoine Watteau. Besonders die ers-

873 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998, S. 97ff
874 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-

manist Thought, 2 Bände, London 1970, S. 170
875 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 122
876 Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992, S. 99

22 Tizian

348

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


ten beiden wurden stark von ihm beeinflusst. Beide verbrachten den
größten Teil ihres Lebens in Italien und gerieten deshalb zwangsläufig
in Berührung mit Tizian. Poussins erste Werke, so z.B. die Ruhe auf der
Flucht nach Ägypten aus dem Jahr 1627, zeugt deutlich von Poussins
Bewunderung für das quirlige, lebendige Leben im Venusfest Tizians.
Auch die Landschaftsmalerei der beiden französischen Barockmaler
wurde deutlich von Tizian beeinflusst.877

Nicht nur die großen Meister bis zum 18. Jahrhundert wie Rubens,
Poussin und Watteau gehörten zu seinen Verehrern, sondern auch
Hauptmeister des 19. Jahrhunderts wie Eugène Delacroix, Jean-Augus-
te-Dominique Ingres und besonders die Impressionisten, wie z.B.
Édouard Manet erhielten durch Tizian wichtige Anregungen.878 Bei
Ingres Hauptwerk, dem Türkischen Bad, handelt es sich um eine logi-
sche Fortentwicklung der Edinburgher Poesie-Reihe. Doch weit be-
deutender sind die tizianischen Auffassungen der Impressionisten,
und hier vor allem die Manets. Die verführerische Venus von Urbino
provozierte Manet und veranlasste ihn zu einer polemischen Nachah-
mung in Form der Olympia. Hierbei wollte er bewusst polarisieren; aus
Kritik an dem für das 19. Jahrhundert typischen Voyeurismus, stellt er
die nackte Frau in aufreizender Pose und mit den typischen Stellungs-
merkmalen einer Dirne da. Somit handelt es sich bei der Olympia um
die ganz persönliche Reaktion Manets auf die Venus von Urbino.

Hugo von Hofmannsthal schrieb im Alter von 18 Jahren ein kurzes
Drama über das Ableben des Malers – „Der Tod des Tizian“ (1892).
Hierbei handelt es sich um eine Projektion der Situation bei Tizians
Tod in Themen und Problemen des Fin de siècle.

877 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der späte Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dell’Accademia in Venedig, Wien 2007, S. 20

878 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 97

22 Tizian

349

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Literatur
Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und Welt

in einer Metaphysik der Einfachheit, München 1997
Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his

Legacy, Leiden 2002
Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Holländische Malerei des 17. Jahrhunderts,

Köln 1998,
Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Köln 2002
Arnswald, U./ Schütt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der

Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011
Asmuth, B.: Der Humanismus in den Niederlanden, besonders bei Erasmus und

Lipsius. In: Humanismus in Europa. Heidelberg 1998, , S. 111–157
Augustijn, C.: Humanismus, Göttingen 2003,
Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in

Literatur, Kunst und Musik, Tübingen 2006
Bär, K.: Philosophie der Frühen Neuzeit, Köln 2008
Bätschmann, O.: Entfernung der Natur. Landschaftsmalerei 1750-1920, Köln 1989,
Bätschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Malkunst,

Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000
Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im Licht

der Lehre von Christian Rosenkreutz, Taisersdorf/Bodensee, 2012
Landschaft, in: Barck, K. u.a. (Hrsg.): Ästhetische Grundbegriffe. Studien zu einem

historischen Wörterbuch. 3. Auflage, Stuttgart 2001, S. 617–695
Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Würdigung, Gütersloh

2009
Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979
Belting, H.: Hieronymus Bosch, Garten der Lüste, München, Prestel, 2002
Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemäldes: Das erste Jahrhundert der

niederländischen Malerei. München 1994
Beutel, A. (Hrsg.): Luther Handbuch 2. Auflage, Tübingen 2010
Bildheim, S.: Calvinistische Staatstheorien. Historische Fallstudien zur Präsenz

monarchomachischer Denkstrukturen im Mitteleuropa der Frühen Neuzeit,
Frankfurt am Main u. a. 2001

23 

351

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativität. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433–1499), Stuttgart 2003

Blondé, B./Vlieghe, H. :The social Statue of Hieronymus Bosch, in: Burlington Ma-
gazin 131, 1989, Heft 2, S. 699–700.

Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Körperlichkeit und Materialität in den Gemäl-
den Tizians, Emsdetten / Berlin 2002

Böhme, G.: Bildungsgeschichte des europäischen Humanismus, Darmstadt 1986
Böhme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,

Darmstadt 1988,
Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flämische Meister und der

Süden 1430–1530. Ausstellungskatalog Brügge, Darmstadt 2002,
Borsi, F.: Leon Battista Alberti. Das Gesamtwerk. Stuttgart 1982
Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Höllenphantasien des Hieronymus Bosch, in:

Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelächter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55–78

Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995
Bredekamp, H.: Michelangelo – Fünf Essays, Berlin 2009
Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,

Frankfurt am Main 1990;
Brinkmann, B.: Die flämische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der

Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997.

Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998
Buck, A.: Machiavelli, Darmstadt 1985
Buck, A.: Petrarca, Darmstadt 1976
Buck, A. (Hrsg.): Über seine und viele anderer Unwissenheit, Hamburg 1995
Buck, A.: Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Dokumenten und Dar-

stellungen. Freiburg 1987
Buck, S.: Michelangelo’s Dream, London 2010
Büttner, F.: Giotto und die Ursprünge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-

rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013
Büttner, N.: Hieronymus Bosch, München 2012
Büttner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, München 2006
Caspari, F.: Humanismus und Gesellschaftsordnung im England der Tudors, Bern

1988,
Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Bände, Leipzig 1878
Cheneval, F.: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im Jah-

re 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. München 1995

23 Literatur

352

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Chastel, A.: Leonardo Da Vinci. Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei,
Mosel 1990

Chotjewitz, P.O.: Alles über Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004
Christ-von Wedel, C./Leu, U. (Hgg.): Erasmus in Zürich. Eine verschwiegene Au-

torität, Zürich 2007
Christ-von Wedel, C.: Erasmus von Rotterdam: Anwalt eines neuzeitlichen Chris-

tentums, Münster 2003,
Cianchi, M.: Die Maschinen Leonardo da Vincis, Florenz 1984
Clement, W. A.: Hieronymus Bosch - Eine Einführung in seine geheime Logik,

Berlin 1957
Copplestone, T.: Michelangelo, London 2005
de Grazia, S.: Machiavelli in Hell, Vintage 1989
de Lajarte, P.: L’humanisme en France au XVIe siècle, Paris 2009,
De Vries, J./ van der Woude, A.: The First Modern Economy: Success, failure, and

perseverance of the Dutch economy, 1500–1815. Cambridge 1997
Deppe, F.: Niccolo Machiavelli. Zur Kritik der reinen Politik, Köln 1987
Desan, P. (Hrsg.): Humanism in Crisis. The Decline of the French Renaissance,

Ann Arbor 1991,
Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.

Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55–108
Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schönen in Marsilio Ficinos

Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, München 2000
Dömer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reiseführer, Holzger-

lingen 2008
Dresden, S.: The Profile of the Reception of the Italian Renaissance in France, in:

Oberman, H.A. (Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renais-
sance in the Mirror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 119–189

Dünnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985
Dusler, L.: Michelangelo-Bibliographie 1927–1970, Wiesbaden 1974
Dussler, L.: Raffael, München 1966
Eberlein, J. K.: Albrecht Dürer, Reinbek 2003
Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,

Köln 2011
Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, München 2003
Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci − Psychoanalytische Studien zu einem Rätsel, Ba-

sel/ Frankfurt am Main 1992
Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,

Leiden u. a. 2006
Enenkel, K. A. E.: Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des frühneu-

zeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin u. a. 2008,

23 Literatur

353

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Erbstößer, M.: Strukturen der Waldenser in Deutschland im 14. Jahrhundert, in:
Tanz, S. (Hrsg.): Mentalität und Gesellschaft im Mittelalter. Beiträge zur Menta-
litätsgeschichte 2, Frankfurt am Main 1993, S. 95–106,

Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom späten Mittelalter bis
heute, München, 1987

Euler, W.A.: "Pia philosophia" et "docta religio". Theologie und Religion bei Marsi-
lio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, München 1998

Faludy, G.: Erasmus von Rotterdam, Frankfurt 1970
Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Bände, Neuhausen-Stuttgart

1996
Feldges, U.: Landschaft als topographisches Porträt. Der Wiederbeginn der

europäischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980
Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009
Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der späte Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine

Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Gal-
leria dell’Accademia in Venedig, Wien 2007

Feser, S. (Hrsg.):Giorgio Vasari: Das Leben des Leonardo da Vinci, Berlin 2006
Fischer, S.: Hieronymus Bosch: Malerei als Vision, Lehrbild und Kunstwerk; 6;

Köln 2009
Fischer, S.: Hieronymus Bosch. Das vollständige Werk, Köln 2013
Fischer, G.: Leon Battista Alberti. Sein Leben und seine Architekturtheorie, Darm-

stadt 2012
Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frankfurt

a. M. 2008
Föcking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in „Canzo-

niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000,
S. 271–297

Forcellino, A.: Michelangelo. Eine Biographie. München 2006
Foscolo, U.: Essays über Petrarca, Tübingen 2006
Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine

Einführung. Berlin 1997,
Franzen, G.: Sigmund Freud und der Moses des Michelangelo, Frankfurt/M. 1992
Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart

1987
Füssel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist – Staatsmann – Märty-

rer, München 1987
Füssel, S./Pirożyński, J. (Hrsg.): Der polnische Humanismus und die europäischen

Sodalitäten. Akten des polnisch-deutschen Symposions vom 15.–19. Mai 1996
im Collegium Maius der Universität Krakau, Wiesbaden 1997,

23 Literatur

354

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Gerschmann, K.-H.: Nicht-platonische Quellen zur Utopia des Thomas Morus, in:
Der Staat. Zeitschrift für Staatslehre und Verfassungsgeschichte, deutsches und
europäisches öffentliches Recht 7, 1968, 471-486

Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Göttingen 2009

Gibbs-Smith, C. H.: Die Erfindungen von Leonardo da Vinci. 5., unveränderte
Auflage, Stuttgart/ Zürich 1988

Gloede, G.: Zucht und Weite. Calvins Weg und Werk, 4. Auflage, Zürich 1959
Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Köln 1960
Graf von Krockow, C.: Porträts berühmter deutscher Männer: Von Martin Luther

bis zur Gegenwart, München 2001, S. 11–56
Grafton, A./Jardine, L.: From Humanism to the Humanities. Education and the Li-

beral Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century Europe, Cambridge (Massachu-
setts) 1986,

Grafton, A.: Leon Battista Alberti. Baumeister der Renaissance. Berlin 2002.
Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einführung in die Hauptgedanken der luthe-

rischen Reformation, Göttingen 1996
Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006
Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003
Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo – Der Bildhauer, Der Architekt,

Der Maler, Stuttgart / Zürich 1984
Gundersheimer, W. L. (Hrsg.): French Humanism 1470–1600, London 1969
Haak, B.: Das goldene Zeitalter der Holländischen Malerei, Ostfildern, 1996,
Halkin, L. E.: Erasmus von Rotterdam. Eine Biographie, Zürich 1989
Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.

Band 2). Rom 2004
Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Später Humanismus in der Krone Böhmen 1570–

1620, Dresden 1998
Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Studien zum Humanismus in den böhmischen

Ländern, Köln und Wien 1988,
Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.

(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mir-
ror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305–367

Heydenreich, L. H.: Leonardo-Studien, München 1988
Heydenreich, L. H.: Die Sakralbau-Studien Leonardo da Vincis. Untersuchungen

zum Thema: Leonardo da Vinci als Architekt, München 1971
Heenes, V.: Antike in Bildern. Illustrationen in antiquarischen Werken des 16.

und 17. Jahrhunderts, Stendal 2003
Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.

Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991

23 Literatur

355

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Heitmann, K.: Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit, Köln
u. a. 1958

Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Mönch und Ehemann,
München 1999,

Horst Herrmann: Martin Luther: Eine Biographie. Aufbau-Taschenbuch-Verlag,
Berlin 2003

Herz, D.: Thomas Morus zur Einführung, Hamburg 1999
Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935
Heusinger, L.: Michelangelo. Leben und Werk in chronologischer Reihenfolge,

Bayreuth 1976
Hoeges, D. Niccolò Machiavelli. Die Macht und der Schein, 2. Auflage, Frank-

furt/M. 2014
Höffe, O. (Hrsg.): Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012
Huber, J.: Guicciardinis Kritik an Machiavelli, Wiesbaden 2004
Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993
Huizinga, J.: Holländische Kultur im 17. Jahrhundert, München 2007
Imdahl, M.: Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Ikonik, München

1980
Ijsewijn, J.: The Coming of Humanism to the Low Countries, in: Oberman, H. A,

(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mir-
ror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 193–301

Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und München 1969
Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einführung in sein philosophisches Denken,

Freiburg und München 1979
Jaumann, H.: Manierismus und das Zeitalter der Entdeckungen, Berlin 2003
Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begründung der Politischen Theorie bei

Dante und Machiavelli – im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz 2005
John, R.L.: Dante, Wien 1946
Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Köln 1998
Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Über Prämissen, Antiaristotelis-

mus und „Neues Wissen“ von „De sui ipsius et multorum ignorantia“, Frankfurt
am Main u. a. 1989

Katz, M.B.: Leon Battista Alberti and the humanist theory of arts, Washington,
D.C. 1978

Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009
Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, München 2010
Keim, F.: Sandro Botticelli : Die astronomischen Werke, Hamburg 2015
Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfängen

bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Düsseldorf
1967

23 Literatur

356

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Kersting, W.: Niccoló Machiavelli. 3. Auflage, München 2006
King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, München 2003
Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-

schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960
Kisch, G.: Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum, Tübingen 1969
Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-

schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960,
S. 69–89

Klein, S.: Da Vincis Vermächtnis oder Wie Leonardo die Welt neu erfand, Frank-
furt a. M. 2008

Krämer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Ihre Begegnung 1504 und die
„Schule der Welt“, Stuttgart 2004

Körte, W.: Albrecht Dürer – Die Apokalypse des Johannes, Stuttgart 1957
Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-

thergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007
Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter der

Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Persönlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57–68

Krämer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Ihre Begegnung 1504 und die
„Schule der Welt“, Stuttgart 2004

Kristeller, P.O.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972
Krüger, M.: Albrecht Dürer, Stuttgart 2009
Krüger, R.: Die französische Renaissance – Literatur, Gesellschaft und Kultur des

14. bis 16. Jahrhunderts, Stuttgart 2002,
Kühlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung und Kritik des

deutschen Späthumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tübingen
1982,

Kühne, H.: Leonardo da Vinci, München 1999
Kunsthalle Hannover (Hrsg.): Jacob van Ruisdael - Die Revolution der Landschaft.

Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Hamburg 2002
Kupper, D.: Michelangelo. Reinbek 2004
Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007
Landfester, M. (Hrsg.): Renaissance-Humanismus. Lexikon zur Antikerezeption,

Darmstadt 2014,
Lehmkuhl, J.: Erasmus – Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummheit,

Würzburg 2006
Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einführung, Münster 2006
Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-

sophie der Liebe, Wien 2010

23 Literatur

357

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006,

Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mono-
graphien, Bd. 167, Reinbek 1998

Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013
Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008
Lösch, M.: Kultur in der Frühen Neuzeit, Bonn 1979
Lohner, A.: Die Begründung der Menschenwürde bei Marsilio Ficino und die Be-

deutung seiner Reflexionen für Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gröschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Würde – entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tübingen 2008, S. 93–
112

Luchinat, C. A.: Michelangelo. Der Bildhauer mit Fotografien von Aurelio Amen-
dola, München 2010,

Lübke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfürst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
München 1968

Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947
Mäntele, M. F.: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,

München 2010
Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982
Pietro C. Marani: Leonardo – Das Werk des Malers, München 2000
Mai, K.-R.: Dürer : das Universalgenie der Deutschen, Berlin 2015
Mai, E.: Holland nach Rembrandt – zur niederländischen Kunst zwischen 1670

und 1750, Köln 2006
Mazzini, D./Martini, S.: Villa Medici, Fiesole. Leon Battista Alberti and the proto-

type of the Renaissance Villa, Florence 2004
Meier-Oeser, S.: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des

Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989
Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996
Meyer zur Capellen, J.: Raffael, München 2010
Mertz, T.: Thomas Morus begegnen, Sankt Ulrich 2011
Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-

chungen nach neuen Quellen, Köln und Opladen 1958
Meuthen, E.: Charakter und Tendenzen des deutschen Humanismus, in: Anger-

meier H. (Hrsg.): Säkulare Aspekte der Reformationszeit, München und Wien
1983, S. 217–276

Michalsky, T. Projektion und Imagination. Die niederländische Landschaft der
Frühen Neuzeit im Diskurs von Geographie und Malerei, München 2011

Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Straße. Wie die Welt das Denken
des Reformators veränderte, Hamburg 2010

23 Literatur

358

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Mohan, J.-P./Menu, M./Mottin, B. u. a. (Hrsg.): Im Herzen der Mona Lisa – Deko-
dierung eines Meisterwerks, München 2006

Mühlmann, H.: Ästhetische Theorie der Renaissance. Leon Battista Alberti, Bo-
chum 2005

Münkler, H.: Machiavelli. Frankfurt 2004
Müller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Münster 2013
Müller, G.: Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen Renaissance.

Grundlagen – Motive – Quellen, Wiesbaden 1969
Müller, G.: Mensch und Bildung im italienischen Renaissance-Humanismus. Vit-

torino da Feltre und die humanistischen Erziehungsdenker, Baden-Baden 1984,
Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-

chern, Berlin 1995
Newald, R.: Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus, Berlin 1963
Nicholl, C.: Leonardo da Vinci. Die Biographie. Frankfurt/M. 2009
Noe, A. u. a.: Humanismus. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Band 4, Tü-

bingen 1998, Sp. 1–80
North, M.: Das Goldene Zeitalter – Kunst und Kommerz in der niederländischen

Malerei des 17. Jahrhunderts. Köln 2001
Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, München 1999,
Opitz, P. Ulrich Zwingli. Prophet, Ketzer, Pionier des Protestantismus, Zürich 2015
Ost, H.: Tizian-Studien, Köln 1992
Ost, H.: Das Leonardo-Porträt in der Kgl. Bibliothek Turin − und andere Fäl-

schungen des Giuseppe Bossi, Berlin 1980
Panofsky, E.: Die altniederländische Malerei. Ihr Ursprung und Wesen. Übersetzt

und hrsg. von Jochen Sander und Stephan Kemperdick. Köln 2001
Panofsky, E.: Die Renaissancen der europäischen Kunst. 3. Auflage, Frankfurt am

Main 2001,
Pächt, O.: Van Eyck, die Begründer der altniederländischen Malerei. München

1989
Pächt, O.: Altniederländische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard Da-

vid. München 1994,
Paoli, M. (Hrsg.): Les "Livres de la famille" d'Alberti - Sources, sens et influence,

Paris 2013
Penck, S.: Michelangelo, München 2005
Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540–1620, Cambridge 1994
Piel, F.: Albrecht Dürer. Aquarelle und Zeichnungen, Köln 1983
Pfnür, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Confes-

sio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontroverstheo-
logie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970

23 Literatur

359

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Landschafts-
malerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973

Poeschke, J.: Die Skulptur der Renaissance in Italien; Band 2: Michelangelo und
seine Zeit, München 1992

Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999
Rauner, E.: Psalmi et orationes. Psalmen und Gebete. Lateinisch und deutsch,

Augsburg 2004
Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009
Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni

Pico della Mirandola (1463–1494), Weinheim 1989
Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, München

2012
Reinhardt, V.: Der Göttliche. Das Leben des Michelangelo, München 2010
Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-

derts, Weinheim 1984,
Reschika, R.: Von der Würde des Chamäleons - Giovanni Pico della Mirandolas

Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tübingen 2001, S. 13–40

Reti, L.: Leonardo, Künstler, Forscher, Magier. Frankfurt 1974
Ritoók-Szalay, A.: Der Humanismus in Ungarn zur Zeit von Matthias Corvinus,

in: Eberhard, W./Strnad, A.A: (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ost-
mitteleuropa vor der Reformation, Köln 1996, S. 157–171

Rohlmann, M./Thielemann, A. (Hrsg.): Michelangelo – Neue Beiträge, München,
Berlin 2000

Rüegg, W.: Humanistische Elitenbildung in der Eidgenossenschaft zur Zeit der Re-
naissance, in: Kauffmann, G. (Hrsg.): Die Renaissance im Blick der Nationen
Europas, Wiesbaden 1991, S. 95–133

Rummel, E. (Hrsg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus,
Leiden 2008,

Saccaro, A. P.: Französischer Humanismus des 14. und 15. Jahrhunderts, München
1975,

Sander, J. (Hrsg.): Dürer. Kunst – Künstler – Kontext, München 2013
Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:

Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Städel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemäldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008

Sarnowsky, J.: England im Mittelalter, Darmstadt 2002
Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei

Marsilio Ficino, Hildesheim 2000
Schiener, A.: Albrecht Dürer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regensburg

2011

23 Literatur

360

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.
München 2012

Schirmer, W. F.: Der englische Frühhumanismus. Ein Beitrag zur englischen Lite-
raturgeschichte des 15. Jahrhunderts, 2. Auflage, Tübingen 1963

Silver, L.: Hieronymus Bosch, München 2006
Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, München 2008
Schöndube, M.: Leon Battista Alberti, "Della tranquillità dell'animo" - Eine Inter-

pretation auf dem Hintergrund der antiken Quellen, Berlin/Boston 2011
Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014
Schneider, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei - vom Spätmittelalter bis zur Ro-

mantik. 2. Auflage, Darmstadt 2009
Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956
Schmid, W.: Dürer als Unternehmer. Kunst, Humanismus und Ökonomie in

Nürnberg um 1500. (Beiträge zur Landes- und Kulturgeschichte 1), Trier 2003,
Schmidt, M./Wendland, M. (Hrsg.): Der wunderbare florentinische Geist. Einbli-

cke in die Kultur und Ideengeschichte des Rinascimento, Karlsruhe 2011
Schmidt, P. G. (Hrsg.): Humanismus im deutschen Südwesten. Biographische Pro-

file, Sigmaringen 1993,
Schröder, P.: Niccoló Machiavelli., Frankfurt 2004
Schröder, K. A./Sternath, M. L. (Hrsg.) Albrecht Dürer, Ostfildern 2003,
Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447–

482.
Schulze-Altcappenberg , H.-T.(Hrsg.): Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu Dan-

tes Göttlicher Komödie, Ostfildern 2000
Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis – Mythos – Andacht, Frankfurt am

Main 2009
Schwanitz, D.: Bildung. Alles, was man wissen muss, München 1999
Schwarz, M.V.: Giotto. München 2009
See, H.: Histoire economique de la France, Band I., 2. Auflage, Paris 1948,
Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-

chings. New Haven/London 2001
Šmahel, F.: Die Anfänge des Humanismus in Böhmen, in: Eberhard, W./Strnad,

A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Refor-
mation, Köln 1996, S. 189–214

Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tübingen 2010

Skinner, Q.: Machiavelli zur Einführung. 5. Auflage, Hamburg 2008
Stach, R.: Robinsonaden, Baltmannsweiler 1996
Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalität politischer Macht bei

Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009

23 Literatur

361

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, München 2014,
Wehle, W.: Dichtung über Dichtung. Dantes 'Vita Nuova': Die Aufhebung des
Minnesangs im Epos, München 1986

Strnad, A.A.: Die Rezeption von Humanismus und Renaissance in Wien, in: Eber-
hard, W./Ders. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor
der Reformation, Köln 1996, S. 71–135

Syre, C./Schmidt, J./Stege, H. (Hrsg.): Leonardo da Vinci − Die Madonna mit der
Nelke. Verlag Schirmer Mosel, München 2006

Taureck, B.H.F.: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002
Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschlüsselungen

bei Giovanni Pico della Mirandola, München 1996
Timken-Zinkann, R. F.: Ein Mensch namens Dürer. Des Künstlers Leben, Ideen,

Umwelt, Berlin 1972
Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-

nist Thought, 2 Bände, London 1970
Troje, H. E.: Humanistische Jurisprudenz. Studien zur europäischen Rechtswissen-

schaft unter dem Einfluß des Humanismus, Goldbach 1993
Trnek, R./ Hutter, H.: Das Weltgerichtstriptychon von Hieronymus Bosch. Wien

1988
Toussaint, S.: Humanismes, antihumanismes : de Ficin à Heidegger, Paris 2008,
Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997
Warnke, M.: Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur, München 1992
Waschkuhn, A.: Politische Utopien, München 2003
Watanabe, M.: Nicholas of Cusa – A Companion to his Life and his Times, Farn-

ham 2011
Weber, A.: Kleine Literaturgeschichte, Berlin 1992
Weber, O. (Hrsg.): Unterricht in der christlichen Religion, 2. Auflage, Berlin 1955
Wehle, W.: Rückkehr nach Eden. Über Dantes Wissenschaft vom Glück in der

„Commedia“. In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13–66
Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche

Berlin/New York 1996
Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London

1969–1975, 1. Band,
Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bände, London

1969–1975, 2. Band
Wien, M.: Über den Fürsten, Morderstedt 2005
Witt, R. G.: ’In the Footsteps of the Ancients’. The Origins of Humanism from

Lovato to Bruni, Leiden 2000,
Wittkower, R.: Grundlagen der Architektur im Zeitalter des Humanismus, Mün-

chen 1990

23 Literatur

362

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


Wittschier, H.-W.: Dantes „Divina Commedia“. Einführung und Handbuch. Er-
zählte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2006

Wittschier, H.-W.: Dantes „Divina Commedia“. Einführung und Handbuch. Er-
zählte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2004,

Wittschier, H.-W.: Dantes „Convivio“. Einführung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009

Wittschier, H. W.: Die Lyrik der Pléiade, Frankfurt am Main 1971.
Wolf, N.: Albrecht Dürer 1471–1528. Das Genie der deutschen Renaissance, Köln

2006,
Wallace, W. E.: Michelangelo – the artist, the man, and his times, Cambridge, 2010
Wulfram, H.: Literarische Vitruvrezeption in Leon Battista Albertis De re aedifica-

toria (Beiträge zur Altertumskunde 1555). München/Leipzig 2001
van Ess, J.: Zwischen Hadith und Theologie. Studien zum Entstehen prädestinatia-

ner Überlieferung, Berlin 1975
Vasari, G./ Kanz, R.: Das Leben von Leonardo da Vinci, Raffael von Urbino und

Michelangelo Buonarroti, Ditzingen 1996
Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu übersetzt von Victoria Lorini. Kommentiert

und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005
Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Berlin

2012
Vinken, B.: Du Bellay und Petrarca. Das Rom der Renaissance, Tübingen 2001,
von Brauchitsch, B.: Leonardo da Vinci, Berlin 2010
von Buttlar, A.: Der Landschaftsgarten, Gartenkunst des Klassizismus und der Ro-

mantik, Köln 1989
von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbezüglichkeit in Werken Tizians. Studien zum

venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001
Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000
Zitelmann, A.: „Widerrufen kann ich nicht“. Die Lebensgeschichte des Martin Lu-

ther, Weinheim 1999
Zitzlsperger, P.: Dürers Pelz und das Recht im Bild – Kleiderkunde als Methode

der Kunstgeschichte, Berlin 2008.
Zöllner, F.: Leonardo da Vinci 1452–1519, Köln 1999
Zöllner, F.: Botticelli. Toskanischer Frühling, München 2005
Zöllner, F.: Leonardo da Vinci. Taschen Verlag, Köln 2006
Zöllner, F./ Thoenes/Pöpper, T.: Michelangelo 1475–1564. Das vollständige Werk,

Köln 2007

23 Literatur

363

https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420


https://doi.org/10.5771/9783828867420 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828867420

	1 Einleitung
	2 Wesentliche Merkmale des Humanismus
	3 Petrarca
	4 Dante Alighieri
	5 Leonardo da Vinci
	6 Machiavelli
	7 Giovanni Pico della Mirandola
	8 Giotto
	9 Marsilio Ficino
	10 Hieronymus Bosch
	11 Martin Luther und die Reformation
	12 Jean Calvin und die französische Reformation
	13 Die altniederländische Kunst
	14 Leon Battista Alberti
	15 Dürer
	16 Nikolaus von Kues
	17 Erasmus von Rotterdam
	18 Thomas Morus
	19 Michelangelo
	20 Raffael
	21 Botticelli
	22 Tizian
	23 Literatur

