Michael Lausberg

GEISTIGE
VORREITER DES

HUMANISMUS



https://doi.org/10.5771/9783828867420

Michael Lausberg

Geistige Vorreiter
des Humanismus

IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Urheberrechtiich geschitzter Inhat k.

‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © natt.

‘mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

Michael Lausberg

Geistige Vorreiter
des Humanismus

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828867420

Michael Lausberg

Geistige Vorreiter des Humanismus

© Tectum — ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,
Baden-Baden 2017

ISBN: 978-3-8288-6742-0
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter der ISBN
978-3-8288-3920-5 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: istockphoto.com © Liliya Kulianionak (bearbeitet)

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 21:21:24. © Utheberrechtlich geschtzter Inht 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

Inhaltsverzeichnis

TEinleitung ... 7
2 Wesentliche Merkmale des Humanismus.....................cccooooeinn, 1
3 POLIANCA ... 43
4 DanteAlighieri ..................oooiiiii 57
5 Leonardo daVinci .............ooeviiviiiiiiiiiieiiii e 71
6 Machiavelli..................c.ooooiiiiiii 91
7 Giovanni PicodellaMirandola.............................., 99
B GIOTLO ...t 107
9 Marsilio Ficino ...............coooviiiiiiii 115
10 Hieronymus Bosch ................ccoooiiiiiiiiii 133
11 Martin Luther und die Reformation..........................ccooiiiiinn, 147
12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation................................... 185
13 Die altniederlandische Kunst..........................coiiiiiiiini 195
14 Leon Battista Alberti ....................oooiiiiiiiiiiii 223
15 DUFEr. ... 235
16 NikolausvonKues...................coooiiiiiiiini 245
17 Erasmusvon Rotterdam.....................coooeiiiiiiiniiin 265
18 ThOMAS MOTUS .........utiiiiiiiiiiiii e 275
19 Michelangelo ...................coooiiiiiiiii 287
20 Raffael.............oooooiiiii 299

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

Inhaltsverzeichnis

21 Botticelli

22 Tizian ...

23 Literatur..

Vi

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

1 Einleitung

Der Humanismus ist die spater eingefiihrte Bezeichnung fiir eine geis-
tige Stromung, die zuerst von Francesco Petrarca (1304-1374) ange-
regt wurde, und sich im 15. und 16. Jahrhundert iiber den groften Teil
Europas ausbreitete. Der Begriff dient als Epochenbezeichnung vor al-
lem zur Kennzeichnung der philologischen, kulturellen und wissen-
schaftlichen Bewegung des 14. bis 16. Jahrhunderts. Das Bemithen um
eine der Menschenwiirde und Personlichkeitsentfaltung entsprechen-
den Gestaltung des Lebens und der Gesellschaft durch Bildung und
Erziehung stand im Mittelpunkt dieser nicht einheitlichen Bewegung.
TIhre Anhinger traten fiir eine umfassende Bildungsreform ein, von der
sie eine optimale Entfaltung der menschlichen Fahigkeiten durch die
Verbindung von Wissen und Tugend erhofften. Humanistische Bil-
dung sollte den Menschen befihigen, seine wahre Bestimmung zu er-
kennen und durch Nachahmung klassischer Vorbilder ein ideales
Menschentum zu verwirklichen.

Ein prigendes Merkmal der humanistischen Bewegung war das
Bewusstsein, einer neuen Epoche anzugehoéren, und das Bediirfnis,
sich von der Vergangenheit der vorhergehenden Jahrhunderte abzu-
grenzen. Diese Vergangenheit, die die Humanisten als ,,Mittelalter” be-
zeichneten, wurde von den maf3geblichen Vertretern der neuen Denk-
richtung abgelehnt. Dem Mittelalter stellten die Humanisten die Anti-
ke als schlechthin mafigebliche Norm fiir alle Lebensbereiche entgegen.
Eines ihrer Hauptanliegen war die Gewinnung eines direkten Zugangs
zu dieser Norm in ihrer urspriinglichen, unverfilschten Gestalt. Da-
raus ergab sich die Forderung nach Riickbesinnung auf die authenti-
schen antiken Quellen.

Auf die Ausformung der humanitas zielten die von Cicero als stu-
dia humanitatis bezeichneten Bildungsbestrebungen. In antiken Philo-
sophenkreisen - besonders bei Cicero — wurde betont, dass der
Mensch sich vom Tier durch die Sprache unterscheidet. Das bedeutet,
dass er in der Erlernung und Pflege sprachlicher Kommunikation sei-

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

1 Einleitung

ne Menschlichkeit lebt und das spezifisch Menschliche hervortreten
lasst. Daher war der Gedanke naheliegend, dass die Kultivierung der
sprachlichen Ausdrucksfihigkeit den Menschen erst richtig zum Men-
schen macht, wobei sie ihn auch moralisch emporhebt und zum Philo-
sophieren befihigt. Daraus konnte man folgern, dass Sprachgebrauch
auf dem hochsten erreichbaren Niveau die grundlegendste und vor-
nehmste Tdtigkeit des Menschen ist.

Der Begriff ,,Humanismus“ wurde von dem Philosophen und Bil-
dungspolitiker Friedrich Immanuel Niethammer (1766-1848) einge-
fithrt. In seiner 1808 verdffentlichten pddagogischen Schrift ,Der
Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des Er-
ziehungs-Unterrichts unsrer Zeit“ bezeichnete er als Humanismus die
padagogische Grundhaltung derjenigen, die den Unterrichtsstoff nicht
unter dem Gesichtspunkt seiner praktischen (materiellen) Verwertbar-
keit beurteilen, sondern Bildung als Selbstzweck unabhingig von
Niitzlichkeitserwdgungen anstreben. Als entscheidender Faktor im
Lernprozess gilt die Anregung durch das intensive Studium ,klassi-
scher® Vorbilder, die man nachahmt. Dieses Bildungsideal war das tra-
ditionelle, seit der Renaissance allgemein herrschende.

Als kulturhistorischer Epochenbegriff fiir eine lange Zeit des
Ubergangs vom Spitmittelalter zur Frithen Neuzeit wurde ,,Humanis-
mus“ erstmals von Karl Hagen 1841 verwendet und dann von Georg
Voigt in seinem 1859 erschienenen Werk ,,Die Wiederbelebung des
classischen Alterthums oder das erste Jahrhundert des Humanismus “
etabliert.

Das Wort ,,Humanist® ist erstmals gegen Ende des 15. Jahrhun-
derts nachgewiesen, und zwar zunéchst als Berufsbezeichnung fiir In-
haber einschldgiger Lehrstiihle, analog zu ,Jurist“ oder ,Kanonist®
(Kirchenrechtler). Erst im frithen 16. Jahrhundert wurde es auch fiir
aufleruniversitire Gebildete verwendet, die sich als humanistae ver-
standen.

Besonders die Scholastik mit ihrer eigenen, von klassischem Latein
besonders weit entfernten Fachsprache wurde von den Humanisten
verachtet und verspottet. Eines ihrer Hauptanliegen war die Reinigung
der lateinischen Sprache von ,barbarischen® Verfilschungen und die
Wiederherstellung ihrer urspriinglichen Schonheit.

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

1 Einleitung

Thren Hohepunkt erreichte die Kultivierung der Sprache aus der
Sicht der Humanisten in der Dichtkunst, die daher bei ihnen die
hochste Wertschitzung genoss. Wie fiir die Prosa Cicero war fur die
Poesie Vergil das mafigebliche Vorbild. Sehr geschitzt wurden auch die
Kunst des literarisch anspruchsvollen Briefwechsels, die Rhetorik und
der literarische Dialog. Der Dialog galt als vorziigliches Mittel zur
Ubung des Scharfsinns und der Argumentationskunst. Wer so dachte
und empfand und in der Lage war, sich miindlich und schriftlich in
klassischem Latein elegant und fehlerfrei auszudriicken, wurde von
den Humanisten als einer der ihren betrachtet. Erwartet wurde von
einem Humanisten, dass er die lateinische Grammatik und die Rheto-
rik beherrschte und sich in antiker Geschichte und Moralphilosophie
und in der altrémischen Literatur gut auskannte und lateinisch dichten
konnte. Vom Ausmafd solcher Kenntnisse und vor allem von der Ele-
ganz ihrer Prasentation hing der Rang des Humanisten unter seines-
gleichen ab.

Da die Humanisten der Ansicht waren, dass moglichst alle Men-
schen gebildet sein sollten, stand den Frauen die aktive Teilnahme an
der humanistischen Kultur offen. Frauen traten vor allem als Mézenin-
nen, Dichterinnen und Autorinnen literarischer Briefe hervor.

In der Philosophie dominierte die Ethik; Logik und Metaphysik
traten in den Hintergrund. Die weitaus meisten Humanisten waren
eher Philologen und Historiker als kreative Philosophen. Dies hing mit
ihrer Uberzeugung zusammen, dass Erkenntnis und Tugend aus un-
mittelbarem Kontakt des Lesers mit den klassischen Texten entstehen,
sofern diese in unverfilschter Form zuginglich sind. Es herrschte die
Uberzeugung, dass die Orientierung an Vorbildern fiir den Erwerb der
Tugend erforderlich sei. Die angestrebten Tugenden wurzelten in der
nichtchristlichen Antike, sie verdringten christlich-mittelalterliche Tu-
genden wie die Demut. Das humanistische Personlichkeitsideal be-
stand in der Verbindung von Bildung und Tugend.

Oft wird behauptet, ein Merkmal der Humanisten sei ihr distan-
ziertes Verhiltnis zum Christentum und zur Kirche gewesen. Das trifft
aber so nicht generell zu. Die Humanisten gingen von dem allgemei-
nen Grundsatz der universalen Vorbildlichkeit der Antike aus und be-
zogen dabei auch die ,heidnische® Religion ein. Daher hatten sie zum
antiken ,,Heidentum® in der Regel ein unbefangenes, meist positives

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

1 Einleitung

Verhiltnis. Es war bei ihnen ublich, auch christliche Inhalte in klas-
sisch-antikem Gewand zu prasentieren samt einschldgigen Begriffen
aus der altgriechischen und altromischen Religion und Mythologie.
Die meisten von ihnen konnten dies mit ihrem Christentum gut ver-
einbaren.

Thre religiosen und philosophischen Positionen waren sehr unter-
schiedlich und in manchen Fillen - auch aus Griinden der Opportuni-
tit — vage, unklar oder schwankend. Haufig suchten sie nach einem
Ausgleich zwischen gegensitzlichen philosophischen und religiosen
Auffassungen und neigten zum Synkretismus. Es gab unter ihnen Pla-
toniker und Aristoteliker, Stoiker und Epikureer, Geistliche und Anti-
klerikale und sogar Monche. Im Allgemeinen war allerdings das
Monchtum (besonders die Bettelorden) der Hauptgegner des Huma-
nismus, denn die Monchsorden waren stark in einer mittelalterlichen
Geisteshaltung verwurzelt. Mit ihrer Betonung der Wiirde des Men-
schen distanzierten sich die Humanisten von dem im Mittelalter domi-
nierenden Menschenbild, in dem die siindhafte Verworfenheit des
Menschen eine zentrale Rolle spielte. In diesem Punkt bestand auch
ein Gegensatz zwischen Humanismus und Reformation.

Zunichst werden die wesentlichen Merkmale und Auspragungen
des Humanismus analysiert. Danach werden Personen aus dieser Zeit
aus verschiedenen Bereichen (Politik, Kunst, Architektur, Literatur,
Theologie usw.) vorgestellt, die alle auf ihre Weise das Zeitalter des
Humanismus entscheidend mitprégten.

10

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Der Begrift Humanismus dient als Epochenbezeichnung vor allem zur
Kennzeichnung der philologischen, kulturellen und wissenschaftlichen
Bewegung des 14 bis 16. Jahrhundert. Der Humanismus wandte sich
zum Zwecke einer von der kirchlichen Dogmatik befreiten und dies-
seitigen Lebensweise gegen die Scholastik, indem er die Wiederentde-
ckung und Pflege der griechischen und lateinischen Sprache, Literatur
und Wissenschaft forderte. Ausgangspunkt der Bewegung war das
Konzept der Humanitdt (lateinisch humanitas ,Menschennatur®, ,,das
Menschengemaifle, den Menschen Auszeichnende®), das in der Antike
von Cicero formuliert worden war.* Das intensive humanistische Inter-
esse an Sprache und Literatur erstreckte sich auch auf die orientali-
schen Sprachen, besonders auf das Hebriische. Dies bildete einen An-
satzpunkt fiir die Beteiligung jiidischer Intellektueller an der humanis-
tischen Bewegung.? Ein Grofiteil der griechischen Literatur (darunter
die Werke Homers, die meisten Dialoge Platons, Tragodie und Komo-
die) wurde erstmals durch humanistische Ubersetzungen und Textaus-
gaben in den westlichen Staaten zuginglich. Viele ausldndische Ge-
lehrte und Studenten begaben sich zu Bildungszwecken nach Italien
und trugen dann die humanistischen Ideen in ihre Heimatldnder. Eine
sehr wichtige Rolle spielten bei der Ausbreitung der neuen Gedanken
auch der Buchdruck und die lebhafte internationale Korrespondenz
der Humanisten untereinander.3

Humanisten gelten als Vorbilder antiker Gelehrsamkeit und einer
auf literarischer Bildung begriindeten Menschlichkeit. Zunéchst au-
Berhalb von Wissenschaft und Universitdt waren es in Italien Vertreter

1 Grassi, E.: Humanismus und Marxismus, Reinbek bei Hamburg 1973, S. 97f

2 Kithlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fiirstenstaat. Entwicklung und Kritik des
deutschen Spathumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tiibingen 1982,
S.87

3 Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhunderts,
Weinheim 1984, S. 46

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

11


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

12

des gehobenen gebildeten Biirgertums, die sich unter Riickbesinnung
auf die literarischen Leistungen des antiken Romertums gegen die po-
litischen Auflosungserscheinungen der norditalienischen Staaten und
den vielfach verhirteten kirchlichen Dogmatismus zu wehren suchten.
Seit etwa 1400 und besonders seit der Zerstérung von Byzanz kam
durch den Einfluss byzantinischer Gelehrter die Beschiftigung mit der
griechischen Literatur hinzu. Etwa durch die Konzile von Konstanz
(1414-1418) und Basel (1431-1449) wurde der Humanismus auch in
Frankreich, Spanien und England wirksam.

In Deutschland entstanden erstmals humanistische Zirkel, die teils
starker christlich orientiert waren als ihre italienischen Vorbilder.4 Li-
terarischer Hohepunkt waren die Schriften von Erasmus von Rotter-
dam. Zentren des deutschen Humanismus waren Niirnberg, Augsburg
und Straflburg. Zugleich fand der Humanismus mit Mutianus Rufus, J.
Reuchlin und Melanchthon Eingang in die Universititen. Die histo-
rische Bedeutung des Humanismus lag auch darin, dass erstmals seit
der Antike ein &sthetischen Mafistiben geniigendes Literaturdrama
entwickelt wurde. In der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts entwi-
ckelte sich das lateinische Jesuitendrama und in akademischen Zusam-
menhéngen Ofters im Zeichen religioser Auseinandersetzungen stan-
den. Allen Humanisten gemeinsam war eine hohe Wertschitzung der
Asthetik. Sie waren der Uberzeugung, dass das Schéne mit dem Wert-
vollen, dem moralisch Richtigen und dem Wahren Hand in Hand geht.
Diese Grundhaltung betraf nicht nur Sprache und Literatur, sondern
samtliche Bereiche der Kunst und der Lebensfithrung. Wie auf allen
anderen Gebieten galten auch in der bildenden Kunst die antiken Kri-
terien und Wertmafistébe.

Das Denken des Humanismus und der Renaissance stellen einen
markanten Bruch zur geistigen Tradition des Mittelalters dar. Ein pra-
gendes Merkmal der humanistischen Bewegung war das Bewusstsein,
einer neuen Epoche anzugehoren, und das Bediirfnis, sich von der
Vergangenheit der vorhergehenden Jahrhunderte abzugrenzen.s Diese
Vergangenheit, die man ,,Mittelalter” zu nennen begann, wurde von

4 Burdach, K.: Reformation, Renaissance und Humanismus, 2. Auflage, Darmstadt
1978, S. 29

5 Bohme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988, S. 23ff

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

den maf3geblichen Vertretern der neuen Denkrichtung verdchtlich ab-
gelehnt. Dem Mittelalter stellten die Humanisten die Antike als
schlechthin mafigebliche Norm fiir alle Lebensbereiche entgegen. Die
Spatscholastik als geltende Denkrichtung galt den Humanisten als ob-
solet, neue Inspiration fanden sie dann in der Literatur und auch in
der Kunst der Antike. Diese Abwendung von der Scholastik ist als klei-
ne Revolution der Geistesgeschichte zu werten, an der die Renaissance
letztlich ankniipfen konnte.

Humanismus ist eine moderne Bezeichnung fiir eine geistige Stro-
mung, die zuerst von Francesco Petrarca (1304-1374) angeregt wurde,
in Florenz ein herausragendes Zentrum hatte und sich im 15. und 16.
Jahrhundert iber den grofiten Teil Europas ausbreitete.® In erster Linie
war es eine literarisch ausgerichtete Bildungsbewegung. Die Humanis-
ten traten fiir eine umfassende Bildungsreform ein, von der sie eine
optimale Entfaltung der menschlichen Fahigkeiten durch die Verbin-
dung von Wissen und Tugend erhofften. Humanistische Bildung sollte
den Menschen befdhigen, seine wahre Bestimmung zu erkennen und
durch Nachahmung klassischer Vorbilder ein ideales Menschentum zu
verwirklichen. Ein wertvoller, wahrheitsgeméafer Inhalt und eine voll-
endete sprachliche Form bildeten fiir die Humanisten eine Einheit.
Daher galt ihr besonderes Augenmerk der Pflege des sprachlichen
Ausdrucks. Der Sprach- und Literaturwissenschaft fiel im humanisti-
schen Bildungsprogramm eine zentrale Rolle zu.”

Eines ihrer Hauptanliegen war die Gewinnung eines direkten Zu-
gangs zu dieser Norm in ihrer urspriinglichen, unverfilschten Gestalt.
Daraus ergab sich die Forderung nach Riickbesinnung auf die authen-
tischen antiken Quellen, knapp ausgedriickt in dem lateinischen
Schlagwort ad fontes.

Der Begriff ,Humanismus“ wurde von dem Philosophen und Bil-
dungspolitiker Friedrich Immanuel Niethammer (1766-1848) einge-
fihrt. Niethammers 1808 veréffentlichte padagogische Kampfschrift
»Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie
des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit“ erregte Aufsehen. Als Huma-
nismus bezeichnete er die padagogische Grundhaltung derjenigen, die

6 Gundersheimer, W. L. (Hrsg.): French Humanism 1470-1600, London 1969, S. 10
7 Heenes, V.: Antike in Bildern. Illustrationen in antiquarischen Werken des 16.
und 17. Jahrhunderts, Stendal 2003, S. 26

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

13


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

den Unterrichtsstoff nicht unter dem Gesichtspunkt seiner praktischen
(materiellen) Verwertbarkeit beurteilen, sondern Bildung als Selbst-
zweck unabhingig von Niitzlichkeitserwdgungen anstreben. Dabei
kommt der Erlangung sprachlicher und literarischer Kenntnisse und
Fahigkeiten eine zentrale Rolle zu. Als entscheidender Faktor im Lern-
prozess gilt die Anregung durch das intensive Studium ,klassischer
Vorbilder, die man nachahmt. Dieses Bildungsideal war das traditio-
nelle, seit der Renaissance allgemein herrschende. Daher begann man
um die Mitte des 19. Jahrhunderts, die Geistesbewegung in der Epoche
der Renaissance, die das Programm einer so konzipierten Bildung for-
muliert und umgesetzt hatte, als Humanismus zu bezeichnen.?

Als kulturhistorischer Epochenbegriff fiir eine lange Zeit des
Ubergangs vom Spitmittelalter zur Frithen Neuzeit wurde ,,Humanis-
mus® erstmals von Karl Hagen 1841 verwendet und dann von Georg
Voigt in seinem 1859 erschienenen Werk Die Wiederbelebung des clas-
sischen Alterthums oder das erste Jahrhundert des Humanismus eta-
bliert. Das Wort ,,Humanist“ ist erstmals gegen Ende des 15. Jahrhun-
derts bezeugt, und zwar zunidchst als Berufsbezeichnung fiir Inhaber
einschldgiger Lehrstiihle, analog zu ,,Jurist“ oder ,, Kanonist® (Kirchen-
rechtler). Erst im frithen 16. Jahrhundert wurde es auch fir aufleruni-
versitidre Gebildete verwendet, die sich als humanistae verstanden.

Ausgangspunkt der Bewegung war das Konzept der Humanitit
(lateinisch humanitas ,,Menschennatur®, ,,das Menschengemifle, den
Menschen Auszeichnende®), das in der Antike von Cicero formuliert
worden war. Auf die Ausformung der humanitas zielten die von Cicero
als studia humanitatis bezeichneten Bildungsbestrebungen. In antiken
Philosophenkreisen - besonders bei Cicero - wurde betont, dass der
Mensch sich vom Tier durch die Sprache unterscheidet. Das bedeutet,
dass er in der Erlernung und Pflege sprachlicher Kommunikation sei-
ne Menschlichkeit lebt und das spezifisch Menschliche hervortreten
lasst. Daher war der Gedanke naheliegend, dass die Kultivierung der
sprachlichen Ausdrucksfihigkeit den Menschen erst richtig zum Men-
schen macht, wobei sie ihn auch moralisch emporhebt und zum Philo-
sophieren beféhigt. Daraus konnte man folgern, dass Sprachgebrauch

8 Augustijn, C.: Humanismus, Géttingen 2003, S. 18f
9 Buck, A.: Humanismus. Seine europdische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289-473 , hier S. 292

14

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

auf dem hochsten erreichbaren Niveau die grundlegendste und vor-
nehmste T4tigkeit des Menschen ist. 1°

Von solchen Gedankengingen ausgehend sind die Humanisten
zur Annahme gelangt, dass zwischen der Qualitit der sprachlichen
Form und der Qualitit des durch sie mitgeteilten Inhalts ein notwen-
diger Zusammenhang bestehe, insbesondere dass ein in schlechtem
Stil geschriebener Text auch inhaltlich nicht ernst zu nehmen und sein
Autor ein ,Barbar® sei. Daher wurde am Mittelalter und am mittelal-
terlichen Latein heftige Kritik geiibt, indem man nur die klassischen
Vorbilder (vor allem Cicero) gelten lief3. Besonders die Scholastik mit
ihrer eigenen, von klassischem Latein besonders weit entfernten Fach-
sprache wurde von den Humanisten verachtet und verspottet. Eines
ihrer Hauptanliegen war die Reinigung der lateinischen Sprache von
»barbarischen“ Verfilschungen und die Wiederherstellung ihrer ur-
spriinglichen Schonheit.*!

Thren Hoéhepunkt erreichte die Kultivierung der Sprache aus der
Sicht der Humanisten in der Dichtkunst, die daher bei ihnen die
hochste Wertschétzung genoss. Wie fiir die Prosa Cicero war fiir die
Poesie Vergil das mafigebliche Vorbild. Sehr geschitzt wurden auch die
Kunst des literarisch anspruchsvollen Briefwechsels, die Rhetorik und
der literarische Dialog. Der Dialog galt als vorziigliches Mittel zur
Ubung des Scharfsinns und der Argumentationskunst. Die Rhetorik
wurde zur Zentraldisziplin aufgewertet. Weil viele Wortfiihrer der hu-
manistischen Bewegung Rhetoriklehrer waren oder als Redner auftra-
ten, nannte man die Humanisten oft auch einfach ,Redner® (orato-
res).12

Wer so dachte und empfand und in der Lage war, sich miindlich
und schriftlich in klassischem Latein elegant und fehlerfrei auszudrii-
cken, wurde von den Humanisten als einer der ihren betrachtet. Er-
wartet wurde von einem Humanisten, dass er die lateinische Gramma-

10 Smahel, E: Die Anfinge des Humanismus in Bohmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Reforma-
tion, K6ln 1996, S. 189-214, hier S. 193

11 Schirmer, W. E: Der englische Frithhumanismus. Ein Beitrag zur englischen Lite-
raturgeschichte des 15. Jahrhunderts, 2. Auflage, Tiibingen 1963, S: 24

12 Heenes, V.: Antike in Bildern. Illustrationen in antiquarischen Werken des 16.
und 17. Jahrhunderts, Stendal 2003, S. 29

15

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

16

tik und die Rhetorik beherrschte und sich in antiker Geschichte und
Moralphilosophie und in der altrémischen Literatur gut auskannte
und lateinisch dichten konnte.* Vom Ausmaf3 solcher Kenntnisse und
vor allem von der Eleganz ihrer Prisentation hing der Rang des Hu-
manisten unter seinesgleichen ab. Griechischkenntnisse waren sehr er-
wiinscht, aber nicht notwendig; viele Humanisten lasen griechische
Werke nur in lateinischer Ubersetzung.

Da die Humanisten der Ansicht waren, dass moglichst alle Men-
schen gebildet sein sollten, stand den Frauen die aktive Teilnahme an
der humanistischen Kultur offen. Frauen traten vor allem als Mézenin-
nen, Dichterinnen und Autorinnen literarischer Briefe hervor. Einer-
seits fanden ihre Leistungen tiberschwingliche Anerkennung, anderer-
seits hatten sich manche von ihnen auch mit Kritikern auseinanderzu-
setzen, die ihre Aktivititen als unweiblich und daher unziemlich riig-
ten.

In der Philosophie dominierte die Ethik; Logik und Metaphysik
traten in den Hintergrund. Die weitaus meisten Humanisten waren
eher Philologen und Historiker als kreative Philosophen.'4 Dies hing
mit ihrer Uberzeugung zusammen, dass Erkenntnis und Tugend aus
unmittelbarem Kontakt des Lesers mit den klassischen Texten entste-
hen, sofern diese in unverfalschter Form zugénglich sind. Es herrschte
die Uberzeugung, dass die Orientierung an Vorbildern fiir den Erwerb
der Tugend erforderlich sei. Die angestrebten Tugenden wurzelten in
der (nichtchristlichen) Antike, sie verdrangten christlich-mittelalterli-
che Tugenden wie die Demut. Das humanistische Personlichkeitsideal
bestand in der Verbindung von Bildung und Tugend.

Oft wird behauptet, ein Merkmal der Humanisten sei ihr distan-
ziertes Verhiltnis zum Christentum und zur Kirche gewesen. Das trifft
aber so nicht generell zu.!s Die Humanisten gingen von dem allgemei-
nen Grundsatz der universalen Vorbildlichkeit der Antike aus und be-
zogen dabei auch die ,heidnische“ Religion ein. Daher hatten sie zum

13 Buck, A.: Humanismus. Seine europdische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289-473, hier S. 312

14 Bohme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988, S. 77

15 Rummel, E. (Hrsg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus,
Leiden 2008, S. 106f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

antiken ,Heidentum® in der Regel ein unbefangenes, meist positives
Verhiltnis. Es war bei ihnen iiblich, auch christliche Inhalte in klas-
sisch-antikem Gewand zu présentieren samt einschldgigen Begriffen
aus der altgriechischen und altromischen Religion und Mythologie.
Die meisten von ihnen konnten dies mit ihrem Christentum gut ver-
einbaren. Manche waren wohl nur noch dem Namen nach Christen,
andere nach kirchlichen Mafistiben fromm.

Thre religiosen und philosophischen Positionen waren sehr unter-
schiedlich und in manchen Fillen vage, unklar oder schwankend.
Hiufig suchten sie nach einem Ausgleich zwischen gegensitzlichen
philosophischen und religiésen Auffassungen und neigten zum Syn-
kretismus. Es gab unter ihnen Platoniker und Aristoteliker, Stoiker
und Epikureer, Geistliche und Antiklerikale und sogar Monche. Im
Allgemeinen war allerdings das Moénchtum (besonders die Bettelor-
den) der Hauptgegner des Humanismus, denn die Monchsorden wa-
ren stark in einer mittelalterlichen Geisteshaltung verwurzelt. Mit ihrer
Betonung der Wiirde des Menschen distanzierten sich die Humanisten
von dem im Mittelalter dominierenden Menschenbild, in dem die
stindhafte Verworfenheit des Menschen eine zentrale Rolle spielte. In
diesem Punkt bestand auch ein Gegensatz zwischen Humanismus und
Reformation.*¢

Die Betonung der Ethik, der Frage nach dem richtigen (tugendhat-
ten) Verhalten, machte sich auch in der humanistischen Geschichts-
schreibung geltend. Die Geschichte galt (wie schon bei Cicero und an-
deren antiken Autoren) als Lehrmeisterin.'7 Das in Geschichtswerken
geschilderte vorbildliche Verhalten von Helden und Staatsménnern
sollte zur Nachahmung anspornen, die Weisheit der Vorbilder bei der
Losung von Gegenwartsproblemen helfen. Im Schulwesen fithrte die
Konzentration auf ethische Themen allerdings zu einem begrenzten
Geschichtsverstindnis; die Aufmerksamkeit richtete sich nicht primér
auf die Geschichte als solche, sondern auf ihre literarische Verarbei-
tung. Im Vordergrund standen das Wirken einzelner Personlichkeiten
sowie militdrische Ereignisse, wahrend wirtschaftliche, soziale und
rechtliche Faktoren meist oberflachlich behandelt wurden. Im Rahmen

16 Augustijn, C.: Humanismus, Géttingen 2003, S. 29
17 Gundersheimer, W. L. (Hrsg.): French Humanism 1470-1600, London 1969, S. 11

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

17


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

des altertumskundlichen Unterrichts wurden zwar Geschichtskennt-
nisse vermittelt, doch als eigenstindiges Schulfach wurde Geschichte
nur sehr langsam, spiter als die iibrigen humanistischen Fécher, eta-
bliert. Zunichst war die historia in humanistischen Lehrsystematiken
eine Hilfswissenschaft der Rhetorik, spater wurde sie oft der Ethik zu-
geordnet. Andererseits brachte der Humanismus erstmals bedeutende
geschichtstheoretische Werke hervor; im Mittelalter hatte noch keine
systematische Auseinandersetzung mit geschichtstheoretischen Fragen
stattgefunden.*8

Wichtige berufliche Betitigungsfelder fiir Humanisten waren Bi-
bliothekswesen, Buchproduktion und Buchhandel.*® Einige griindeten
und leiteten Privatschulen, andere organisierten bestehende Schulen
neu oder arbeiteten als Hauslehrer. Neben dem Bildungsbereich boten
vor allem der Staatsdienst und insbesondere der diplomatische Dienst
berufliche Moglichkeiten und Aufstiegschancen. An Fiirstenhofen
oder in Stadtregierungen fanden Humanisten Beschiftigung als Réte
und Sekretdre, sie waren als Publizisten, Festredner, Hofdichter, Ge-
schichtsschreiber und Prinzenerzieher fiir ihre Dienstherren tatig. Ein
wichtiger Arbeitgeber war die Kirche; viele Humanisten waren Kleri-
ker und bezogen ein Einkommen aus Pfriinden oder fanden eine An-
stellung im kirchlichen Dienst.

Anfinglich stand der Humanismus dem Universitdtsbetrieb fern,
doch wurden in Italien im 15. Jahrhundert zunehmend Humanisten
auf Lehrstiihle fiir Grammatik und Rhetorik berufen oder es wurden
besondere Lehrstiihle fiir humanistische Studien geschaffen.?° Es gab
eigene Professuren fiir Poetik (Dichtungstheorie). Um die Mitte des
15. Jahrhunderts waren die humanistischen Studien an den italieni-
schen Universitdten fest etabliert. Auflerhalb Italiens konnte sich der
Humanismus vielerorts erst im 16. Jahrhundert dauerhaft an den Uni-
versitidten durchsetzen.

18 Buck, A.: Humanismus. Seine europdische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289-473 , hier S. 382

19 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Binde, London 1970, S. 31

20 Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-
derts, Weinheim 1984, S. 72

18

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Der italienische Humanismus formte sich im Lauf der ersten Half-
te des 14. Jahrhunderts und war um die Jahrhundertmitte in seinen
Grundziigen ausgebildet. Sein Ende (als Epoche) kam, als im 16. Jahr-
hundert seine Errungenschaften zu Selbstverstandlichkeiten geworden
waren und keine neuen bahnbrechenden Impulse mehr von ihm aus-
gingen. Als wichtiger, symbolhafter Einschnitt wurde schon von den
Zeitgenossen die Katastrophe des Sacco di Roma (1527) empfunden.
Etwa damals endete (nach heutiger Einteilung) die Hochrenaissance in
der bildenden Kunst und zugleich auch die Glanzzeit des mit dem Hu-
manismus verbundenen Lebensgefiihls.

Mit dem nicht genau definierten Begriff ,Vorhumanismus® (Pra-
humanismus, Protohumanismus) werden kulturelle Erscheinungen in
der Zeit vor Petrarca — das heif$t im 13. und frithen 14. Jahrhundert -
bezeichnet, die in manchen Aspekten auf den Humanismus voraus-
weisen, obwohl die Protagonisten insgesamt noch dem Spatmittelalter
angehoren. Da diese Erscheinungen ihre Zeit nicht gepriagt haben,
kann man nicht von einer ,Epoche des Vorhumanismus® sprechen,
sondern nur von einzelnen vorhumanistischen Phdnomenen im Spat-
mittelalter.!

Dante Alighieri war weder Humanist noch Vorhumanist.?> Unter
seinen Zeitgenossen gab es aber bereits Personlichkeiten, deren Hal-
tung humanistisch wirkt. Der Vorhumanismus ist in Oberitalien ent-
standen. Begiinstigt wurde seine Entstehung von der mittelalterlichen
Ars dictaminis, einem schon im 12. Jahrhundert gepflegten Zweig der
Rhetorik, der die Regeln eines guten Prosastils in Briefen (Briefsteller)
und Urkunden umfasste. Es war eine an praktischen Bediirfnissen ori-
entierte Stilkunst. Sie wurde besonders im stddtischen Biirgertum
Oberitaliens gepflegt und stand als Teil der Laienbildung im Gegensatz
zur Rhetorik der Geistlichkeit. Diese Bestrebungen fanden im Univer-
sitatsbereich an der juristischen Fakultit eine Basis; Zentren waren Pa-
dua und Bologna.

Aber erst als man in den Kreisen der davon geprégten Stilisten be-
gann, die Lektiire der antiken ,heidnischen® Dichter offensiv gegen die

21 Toussaint, S.: Humanismes, antihumanismes : de Ficin a Heidegger, Paris 2008,
S.32

22 Bohme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988, S. 48f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

19


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

20

Kritik konservativer kirchlicher Kreise zu rechtfertigen, kam ein Ele-
ment hinzu, das als vorhumanistisch bezeichnet werden kann.?3 Eine
Pionierrolle spielten die Paduaner Vorhumanisten Lovato de’ Lovati
(1241-1309) und Albertino Mussato (1261-1329), die auch schon phi-
lologisch arbeiteten, und der in Vicenza tdtige Dichter und Geschichts-
schreiber Ferreto de Ferreti (t 1337), der seinen klaren und eleganten
Stil der Nachahmung des Livius und Sallust verdankte. Mussato, der
die Lesetragddie Ecerinis nach dem Vorbild der Tragddien Senecas ver-
fasst hatte, erhielt 1315 die Dichterkrone. Nach seiner Uberzeugung
war die klassische antike Dichtkunst gottlichen Ursprungs. So wurden
damals bereits Elemente des Humanismus vorweggenommen.

Der eigentliche Humanismus begann um die Mitte des 14. Jahr-
hunderts mit Petrarca.?4 Im Unterschied zu den Vorhumanisten stellte
sich Petrarca scharf und polemisch in Gegensatz zum gesamten mittel-
alterlich-scholastischen Bildungswesen seiner Zeit. Er hoffte auf eine
beginnende neue Kulturbliite und sogar auf ein neues Zeitalter. Dieses
sollte nicht nur kulturell, sondern auch politisch an die Antike, an das
Romische Reich ankniipfen. Daher unterstiitzte Petrarca 1347 mit Be-
geisterung den Staatsstreich des Cola di Rienzo in Rom. Cola war
selbst gebildet, von der romischen Antike fasziniert und ein glanzen-
der Redner, womit er ein Ideal des Humanismus verkorperte. Er war
die fithrende Personlichkeit einer adelsfeindlichen Stromung, die einen
italienischen Staat mit Rom als Mittelpunkt anstrebte. Die politischen
Traume und Utopien scheiterten zwar an den Machtverhaltnissen und
an Colas Mangel an Realitdtssinn, aber die kulturelle Seite der Erneue-
rungsbewegung, die der politisch vorsichtigere Petrarca reprisentierte,
setzte sich nachhaltig durch.

Petrarcas Erfolg beruhte darauf, dass er nicht nur die Ideale und
Sehnsiichte vieler gebildeter Zeitgenossen artikulierte, sondern auch
als Personlichkeit den neuen Zeitgeist verkorperte. Bei ihm begegnen

23 Kisch, G.: Studien zur humanistischen Jurisprudenz, Berlin 1972, S. 32
24 Kithlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fiirstenstaat. Entwicklung und Kritik des
deutschen Spithumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tiibingen 1982,

S.43

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

bereits voll ausgeprigt die markantesten Merkmale des Humanis-

mus:?>

— die Idee einer Vorbildlichkeit der altromischen Staats- und Gesell-
schaftsordnung

— scharfe Ablehnung des scholastischen Universitdtsbetriebs, d. h. des
im Spétmittelalter dominierenden Aristotelismus.?® Petrarca re-
spektierte zwar Aristoteles als antiken Klassiker, wandte sich aber
heftig gegen dessen mittelalterliche arabische und lateinischspra-
chige Interpreten. Letztlich lief das auf eine fundamentale Kritik an
Aristoteles hinaus.

— Verwerfung der spekulativen Metaphysik und Theologie des Spit-
mittelalters und der als sinnlos empfundenen logischen Tiifteleien;
dadurch weitgehende Reduzierung der Philosophie auf die Tugend-
lehre.

— Wiederentdeckung verschollener klassischer Texte, Sammeln und
Kopieren von Handschriften, Anlegen einer umfangreichen Privat-
bibliothek.,Riickkehr zu unmittelbarem, unbefangenem Kontakt
mit den antiken Texten durch Befreiung von dem mittelalterlichen
Deutungsmonopol kirchlicher Autoritdten, Grenzenlose Bewunde-
rung Ciceros.

Florenz als herausragende Kunst- und Kulturstitte war die Keimzelle

des Humanismus. Von dort gingen entscheidende Impulse sowohl fiir

die Philologie als auch fiir die Philosophie und die humanistische Ge-
schichtsschreibung aus. Aus Florenz stammende bzw. dort ausgebilde-
te Humanisten trugen ihr Wissen in andere Zentren.?” Die herausra-
gende Rolle des Florentiner Humanismus blieb bis in die neunziger

Jahre des 15. Jahrhunderts erhalten. Dann wirkte sich jedoch der im

Zeitraum 1494-1498 dominierende Einfluss des antihumanistischen

Monchs Savonarola auf das Kulturleben verheerend aus, und die Wir-

ren der Folgezeit hemmten die Erholung.

25 Saccaro, A. P: Franzosischer Humanismus des 14. und 15. Jahrhunderts, Miinchen
1975, S. 23ff

26 Buck, A.: Humanismus. Seine europiische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289-473 , hier S. 328

27 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bande, London 1970, S. 47

21

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

In Florenz bestand keine starke scholastische Tradition, da die
Stadt keine erstrangige Universitat hatte. Das Amt des Kanzlers der
Republik war seit Coluccio Salutati (Kanzler 1375-1406) von Huma-
nisten besetzt. Es bot dem Amtsinhaber Gelegenheit, der Offentlich-
keit die Vorziige einer Verflechtung politischen und literarischen Wir-
kens und damit den staatspolitischen Nutzen des Humanismus zu de-
monstrieren. Salutati nutzte in seinen Sendschreiben und politischen
Schriften diese Chance mit grofiem Erfolg. Durch seine wissenschaftli-
chen, kulturellen und politischen Leistungen machte er Florenz zum
Hauptzentrum des italienischen Humanismus, zu dessen fiihrenden
Theoretikern er gehorte. Ein weiterer grofler Vorteil fiir den Florenti-
ner Humanismus war die Vorherrschaft der Familie Medici (1434~
1494). Cosimo de Medici (,,il Vecchio®, T 1464) und sein Enkel Loren-
zo (»il Magnifico, T 1492) zeichneten sich durch grof3ziigige Forde-
rung der Kiinste und Wissenschaften aus. Lorenzo, selbst ein begabter
Dichter und Schriftsteller, war das Modell eines Renaissance-Ma-
zens.?8

Allerdings hat die angeblich von Cosimo nach dem Vorbild der
antiken Platonischen Akademie begriindete Platonische Akademie in
Florenz als Institution nicht existiert; die Bezeichnung ,Platonische
Akademie von Florenz“ wurde erst im 17. Jahrhundert erfunden. Tat-
sachlich handelte es sich nur um den Schiilerkreis des bedeutenden
Florentiner Humanisten Marsilio Ficino (1433-1499). Ficino, der von
Cosimo unterstiitzt wurde, erstrebte eine Synthese von antikem Neu-
platonismus und katholischem Christentum. Mit groflem Fleif3 wid-
mete er sich der Ubersetzung (ins Lateinische) und Kommentierung
von Werken Platons und antiker Platoniker. Zu seinem Kreis gehorte
der umfassend gebildete, arabisch- und hebréischkundige Giovanni Pi-
co della Mirandola (1463-1494), der fiir die Vereinbarkeit aller philo-
sophischen und religiosen Traditionen einschlieflich der islamischen
eintrat und ein prominenter Vertreter der christlichen Kabbala war. Pi-
cos Rede Uber die Wiirde des Menschen gehort zu den berithmtesten
Texten. Sie gilt als Programmschrift der humanistischen Anthropolo-

gie.

28 Alfred Noe u. a.: Humanismus. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Band 4,
Tiibingen 1998, Sp. 1-80, hier Sp. 52

22

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Unter den namhaften Florentiner Humanisten ragten ferner be-
sonders hervor: Niccolo Niccoli (1 1437), ein eifriger Biichersammler
und Organisator der Beschaffung und Erforschung von Handschriften;
Leonardo Bruni, ein Schiiler Salutatis und als Kanzler 1427-1444 Fort-
setzer von dessen Politik, Verfasser einer bedeutenden Darstellung der
Geschichte von Florenz; Ambrogio Traversari (1386-1439), der aus
dem Griechischen tibersetzte und als Monch eine Ausnahmeerschei-
nung unter den Humanisten war; dessen Schiiler Giannozzo Manetti
(1396-1459), der unter anderem aus dem Hebrdischen tibersetzte; An-
gelo Poliziano (1454-1494), der italienisch, lateinisch und griechisch
dichtete und sich in der Textkritik hervortat.?9 Weitere bedeutende
Humanisten, die zeitweilig in Florenz wirkten, waren Francesco Filelfo,
Poggio Bracciolini und Leon Battista Alberti. Vespasiano da Bisticci
(1421-1498) war der erste Buchhindler grofien Stils. Er war aufleror-
dentlich findig in der Beschaffung von Handschriften aller Art und
lie3 sie von Dutzenden von Kopisten kalligraphisch abschreiben, um
die Nachfrage von Humanisten und Fiirsten, die Bibliotheken autbau-
ten, zu decken. Auflerdem verfasste er eine Sammlung von Lebensbe-
schreibungen herausragender Personlichkeiten seiner Zeit, mit der er
die Vorstellungen der Nachwelt vom Humanismus stark beeinflusste.3°

Als ,,Birgerhumanismus® (civic humanism) wird der Einsatz hu-
manistischer Publizistik im Kampf fiir eine republikanische Verfas-
sung und gegen ,tyrannische“ Alleinherrschaft eines Machthabers be-
zeichnet.3* Dazu gesellt sich bei den Vertretern dieser Richtung eine
allgemeine Hoherschitzung staatsbiirgerlichen Gestaltungswillens ge-
geniiber dem Riickzug in ein beschauliches Privatleben, spdter auch
die Bejahung des biirgerlichen Wohlstands, der nicht mehr als Hinder-
nis der Tugend angesehen wird, und eine Aufwertung des Italienischen
als Literatursprache. Diese Haltung machte sich in Florenz geltend. Die
republikanische Uberzeugung wurde von den Kanzlern Salutati und
Bruni rhetorisch wirksam vertreten, eingehend begriindet und ge-

29 Toussaint, S.: Humanismes, antihumanismes : de Ficin & Heidegger, Paris 2008,
S. 43f

30 Kristeller, P.O.: Humanismus und Renaissance. Fink, Miinchen 1980, Band 2: Phi-
losophie, Bildung und Kunst, S. 103

31 Caspari, F: Humanismus und Gesellschaftsordnung im England der Tudors, Bern
1988, S. 47

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

23


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

24

schichtsphilosophisch untermauert. Dabei ging es vor allem um die
Abwehr der Florenz bedrohenden Expansionspolitik der maildndi-
schen Visconti, die ihre Position ebenfalls von Humanisten erlautern
lielen und aus der Sicht ihrer Florentiner Gegner finstere Gewaltherr-
scher waren.

Fir die Humanisten war Rom der Inbegriff des Verehrungswiirdi-
gen. Als Zentrum des Humanismus stand Rom jedoch hinter Florenz
zuriick und begann erst um die Mitte des 15. Jahrhunderts zu blithen.
Dabei kamen die starksten Anregungen aus Florenz und dessen Um-
feld. Die meisten in Rom lebenden Humanisten waren auf eine Anstel-
lung an der Kurie angewiesen, meist in der péapstlichen Kanzlei,
manchmal als Sekretdre der Pipste. Viele waren Sekretire von Kardi-
nilen. Manche der begehrten Amter in der Kanzlei waren kiufliche
Lebensstellungen. Viel hing davon ab, wie humanistenfreundlich der
jeweils regierende Papst war.32

Einen entscheidenden Anstofl gab dem romischen Humanismus
die weitsichtige Kulturpolitik Papst Nikolaus V. (1447-1455). Er holte
prominente Humanisten an seinen Hof, veranlasste Ubersetzungen aus
dem Griechischen und schuf als eifriger Biichersammler die Basis fiir
eine neue Vatikanische Bibliothek. Pius II. (Enea Silvio de Piccolomini,
1458-1464) war zwar vor seiner Papstwahl als Humanist hervorgetre-
ten, unternahm aber als Papst relativ wenig fiir den Humanismus. Als
sehr humanistenfreundlich erwiesen sich Sixtus IV. (1471-1484), Juli-
us II. (1503-1513) und Leo X. (1513-1521). Allerdings setzte schon
unter Leo ein Niedergang ein. Ein schwerer Riickschlag war der Sacco
di Roma (1527).

Fihrende Personlichkeiten im romischen Humanismus des 15.
Jahrhunderts waren Poggio Bracciolini, Lorenzo Valla, Flavio Biondo
und Julius Pomponius Laetus. Poggio (+ 1459) war der erfolgreichste
Entdecker von Handschriften.33 Er verfasste bedeutende Dialoge, aber
auch gehdssige Schmahschriften. Wie manche andere Gelehrte aus-
wirtiger Herkunft fasste Poggio Rom nur als voriibergehenden Wohn-
sitz auf. Valla (+ 1457), mit Poggio todlich verfeindet, war Professor fiir

32 Rummel, E. (Hrsg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus,
Leiden 2008, S. 87

33 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bénde, London 1970, S. 75

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Rhetorik. Er begriindete die neuzeitliche philologische Echtheitskritik
und stach durch seine unkonventionellen Ansichten und seine Provo-
kationslust hervor. Biondo (f 1463) vollbrachte bahnbrechende Leis-
tungen auf dem Gebiet der Archiologie und historischen Topographie
Italiens, insbesondere Roms. Er bezog auch das mittelalterliche Italien
in seine Forschungen ein und arbeitete an der systematischen Erfas-
sung von Uberresten der Antike. Auf diesem Gebiet betitigte sich spi-
ter auch Pomponius Laetus (1 1498). Er griindete um 1464 die &lteste
romische Akademie, die Accademia Romana, eine lockere Gelehrten-
gemeinschaft. Einer seiner Schiiler war der vorziigliche Archiologe
Andrea Fulvio. Die Akademie geriet 1468 in eine schwere Krise und
wurde voriibergehend geschlossen, weil Papst Paul II. einzelne Huma-
nisten aufrithrerischer Umtriebe verdachtigte.

Von den jiingeren romischen Humanistengemeinschaften des spé-
ten 15. und frithen 16. Jahrhunderts widmeten sich die bekanntesten
der Pflege des Ciceronianismus und der neulateinischen Dichtung.34
In Rom wurde der reine Ciceroniasmus noch nachdriicklicher betont
als in anderen Zentren; darin trafen sich die Bediirfnisse der pépstli-
chen Kanzlei mit den Neigungen der Humanisten. Einen Hohepunkt
erreichte diese Stromung mit den streng ciceronianisch gesinnten Hu-
manisten Pietro Bembo (T 1547) und Jacopo Sadoleto (+ 1547), die als
Sekretire Leos X. groflen Einfluss an der Kurie erlangten. Bembo, der
dem Venezianer Adel entstammte, betétigte sich auch als Geschichts-
schreiber und stieg zum Kardinal auf. In seinem -einflussreichen
Hauptwerk Prose della volgar lingua legte er 1525 eine Grammatik und
Stiltheorie der italienischen Literatursprache vor. Als klassische Vorbil-
der, die im Italienischen nachzuahmen seien, etablierte er Petrarca fiir
die Lyrik und Boccaccio fiir die Prosa.

Im Konigreich Neapel lebte der Humanismus von der Gunst der
Konige.35 Die humanistische Hofgeschichtsschreibung diente der Ver-
herrlichung der regierenden aragonischen Dynastie. Schon Konig Ro-
bert von Anjou (1309-1343) hatte sich von Petrarca zu Bildungsbemii-
hungen anregen lassen und hatte eine Bibliothek angelegt, aber erst Al-

34 Asmuth, B.: Der Humanismus in den Niederlanden, besonders bei Erasmus und
Lipsius. In: Humanismus in Europa. Heidelberg 1998, , S. 111-157, hier S. 128

35 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55-108, S. 73

25

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

26

fons V. von Aragén (Alfons I. von Neapel, 1442-1458), der glanzvollste
Mizen unter den damaligen Fiirsten Italiens, machte den Humanismus
in Neapel heimisch. Er bot Humanisten, die sich durch ihr kithnes und
herausforderndes Auftreten anderswo missliebig gemacht hatten, in
seinem Reich eine Wirkensstitte. Zu seinen Giinstlingen gehorte Valla,
der zeitweilig im Konigreich Neapel lebte und unter Alfons’ Schutz
heftige Angriffe gegen Klerus und Moénchtum richten konnte. Dort
vollbrachte Valla auch seine bekannteste wissenschaftliche Leistung: Er
entlarvte die Konstantinische Schenkung, eine angebliche Schenkungs-
urkunde Kaiser Konstantins des Grofien fiir Papst Silvester I. als mit-
telalterliche Félschung.3¢

In Neapel verfasste Valla auch die Elegantiarum linguae Latinae li-
bri sex (,Sechs Biicher iiber die Feinheiten der lateinischen Sprache®),
ein fiir die Normierung des humanistischen Lateins grundlegendes
Stilhandbuch, in dem er die Vorziige der lateinischen Sprache detail-
liert beschrieb. Auch Antonio Beccadelli, der sich mit seiner fiir dama-
lige Verhiltnisse sensationellen erotischen Dichtung in kirchlichen
Kreisen verhasst gemacht hatte, durfte sich in Neapel betitigen. Um
ihn bildete sich ein lockerer Kreis von Humanisten, der (in einem wei-
ten Sinn des Wortes) als ,,Akademie von Neapel“ bezeichnet wird.37

Alfons” Sohn und Nachfolger Ferdinand I. (1458-1494) setzte die
Forderung des Humanismus fort und errichtete an der Universitit vier
humanistische Lehrstithle. Der eigentliche Griinder der Akademie
wurde Giovanni Pontano (1 1503), einer der bedeutendsten Dichter
unter den Humanisten; nach ihm wird sie Accademia Pontaniana ge-
nannt.

Sie zeichnete sich durch besondere Offenheit und Toleranz und
eine breite Vielfalt von Ansitzen und Forschungsgebieten aus und
wurde zu einem der einflussreichsten Zentren des geistigen Lebens in
Italien. Aus Neapel gebiirtig war der berithmte Dichter Jacopo Sanna-
zaro (1 1530), der am Hof und in der Akademie wirkte; er setzte Pon-
tanos Tradition fort. Die Akademie konnte nach Pontanos Tod unter

36 Smahel, E: Die Anfinge des Humanismus in Bohmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Reforma-
tion, K6ln 1996, S. 189-214, hier S. 195

37 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Binde, London 1970, S. 104

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Pietro Summonte ihren Rang zunichst bewahren, doch in den dreif3i-
ger Jahren des 16. Jahrhunderts setzte der Niedergang ein; 1542 wurde
sie geschlossen.

Das Herzogtum Mailand, zu dem auch die Universitétsstadt Pavia
gehorte, bot unter der Herrschaft des Hauses Visconti (bis 1447) dem
Humanismus in der herzoglichen Kanzlei und an der Universitit von
Pavia einen Nidhrboden; ansonsten mangelte es an Impulsgebern.
Mehr als anderswo stand in Mailand die Rolle der Humanisten als
Propagandisten im Dienst des Herrscherhauses im Vordergrund. In
diesem Sinne waren Antonio Loschi, Uberto Decembrio und dessen
Sohn Pier Candido Decembrio am Hof tatig.

In der Republik Venedig war der Humanismus von den Zielen und
Bediirfnissen des dort herrschenden Adels abhingig.3® Erwiinscht wa-
ren Stabilitdt und Kontinuitét, nicht die anderswo tiblichen Gelehrten-
fehden und Polemik gegen die scholastische Tradition. Die humanisti-
sche Produktion war im 15. Jahrhundert zwar beachtlich, entsprach
aber nicht dem politischen und wirtschaftlichen Gewicht des venezia-
nischen Staates. Vorherrschend war ein konservativer und konventio-
neller Grundzug; Gelehrte leisteten solide wissenschaftliche Arbeit,
doch fehlte es an originellen Ideen und anregenden Kontroversen. Die
Venezianer Humanisten waren Verteidiger des aristokratischen Sys-
tems der Stadt. Traditionelle Religiositit und Aristotelismus bildeten
eine starke Stromung. Ein hervorragender und typischer Repréasentant
des Venezianer Humanismus war Francesco Barbaro (T 1454).

Zu den Faktoren, die den italienischen Humanismus beeinflussten,
gehort die Krise des byzantinischen Staates, die mit seinem Zusam-
menbruch im Jahre 1453 endete. Wegen des katastrophalen Verlaufs
der Auseinandersetzungen mit den vordringenden Tiirken suchten die
letzten byzantinischen Kaiser Unterstiitzung im Westen. Angesichts
der verzweifelten militdrischen Lage lieflen sie sich zu weitreichenden
kirchenpolitischen Zugestindnissen (Kirchenunion) herbei. Griechi-
sche Gelehrte kamen zeitweilig oder dauerhaft nach Italien, teils in po-
litischer bzw. kirchenpolitischer Mission, teils um den Humanisten
Griechischunterricht zu erteilen. Sie trugen zur philologischen Er-

38 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Binde, London 1970, S. 81

27

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

28

schliefBung und Ubersetzung der griechischen Klassiker bei. Grofe
Mengen von Handschriften wurden von westlichen Sammlern bzw.
deren Beauftragten im Byzantinischen Reich vor dessen Untergang
aufgekaulft.

Im Westen war eine Reihe von Werken griechischsprachiger Philo-
sophen schon im 13. Jahrhundert ins Lateinische tibersetzt worden.
Diese spitmittelalterlichen Ubersetzungen folgten gewohnlich dem
starren Prinzip ,Wort fiir Wort“ ohne Riicksicht auf die Verstindlich-
keit, geschweige denn auf den Stil. Daher bestand dringender Bedarf
nach neuen fliefend lesbaren Ubersetzungen. Ein Grofiteil der griechi-
schen Literatur (darunter die Werke Homers, die meisten Dialoge Pla-
tons, Tragddie und Komodie) wurde erstmals durch humanistische
Ubersetzungen und Textausgaben im Westen zugénglich.

Die Pionierrolle kam auch auf diesem Gebiet Florenz zu.3® Den
Anfang machte Manuel Chrysoloras, der 1396 als Lehrer der griechi-
schen Sprache und Literatur in Florenz eintraf. Er begriindete die hu-
manistische Ubersetzungstechnik und verfasste die erste griechische
Grammatik der Renaissance. Auf dem Konzil von Ferrara/Florenz ge-
horten der byzantinischen Delegation, die 1438-39 mit den Konzilsva-
tern verhandelte, bedeutende Gelehrte an.

Die italienischen Humanisten betétigten sich hauptsdchlich als
Schriftsteller, Dichter und Altertumsforscher und orientierten sich da-
bei stets an ihren antiken Vorbildern.4° Daher liegen ihre Hauptleis-
tungen auf dem Gebiet der Literatur, der Altertumswissenschaft und
der Vermittlung antiker Bildungsgiiter. Hinsichtlich der Qualitdt des
sprachlichen Ausdrucks im Lateinischen setzten die Humanisten neue
Maf3stabe, die iiber ihr Zeitalter hinaus giiltig blieben. Auch fiir die
Etablierung des Italienischen als Literatursprache war ihre philologi-
sche und schriftstellerische Tiétigkeit richtungweisend. Zahlreiche bis-
her verschollene literarische Werke und Geschichtsquellen aus der An-
tike wurden entdeckt und der Offentlichkeit zugiinglich gemacht.4*

39 Schmidt, M./Wendland, M. (Hrsg.): Der wunderbare florentinische Geist. Einbli-
cke in die Kultur und Ideengeschichte des Rinascimento, Karlsruhe 2011, S. 34ff

40 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55-108, hier S. 58

41 Augustijn, C.: Humanismus, Géttingen 2003, S. 79

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Die klassische Altertumswissenschaft wurde begriindet; sowohl
die Philologie als auch die Geschichtsforschung einschlieflich der Ar-
chiologie empfingen richtungweisende Impulse und erhielten ihre fiir
die folgenden Jahrhunderte giiltige Gestalt. Die Forderung nach Riick-
kehr zu den Quellen (,ad fontes“), zum Authentischen, wurde zum
Ausgangspunkt fiir die Entstehung philologisch-historischer Wissen-
schaft im modernen Sinne. Sie wirkte sich auch auf die Theologie aus,
denn die humanistische philologische Vorgehensweise wurde auch auf
die Bibel angewendet. Diese Bibelforschung wird als Bibelhumanismus
bezeichnet. Mit dem Bibelhumanismus war meist eine polemische Ab-
wendung von der scholastischen Theologie verbunden.+?

Dank den humanistischen Bildungsbestrebungen verbreiteten sich
die im Mittelalter noch duflerst seltenen Griechischkenntnisse, so dass
es erstmals seit dem Untergang der Antike im Westen moglich wurde,
die griechische Wurzel der europidischen Kultur in ihrer besonderen
Eigenart zu verstehen und zu wiirdigen.#3 Dabei waren die Leistungen
der italienischen Humanisten und der in Italien tdtigen griechischen
Gelehrten bahnbrechend. Im 16. Jahrhundert war der Unterricht in
griechischer Sprache und Literatur an den grofleren west- und mittel-
europdischen Universititen durch eigene Lehrstiihle etabliert und an
vielen Gymnasien ein fester Bestandteil des Lehrplans. Daneben er-
wachte auch das Interesse an Hebriisch-Studien und an der Erfor-
schung orientalischer Sprachen und Kulturen sowie der altidgyptischen
Religion und Weisheit.44

Die Leistung der italienischen Humanisten bei der Entdeckung
verschollener antiker Werke wird nicht durch den Umstand geschma-
lert, dass die von ihnen vor allem in Klosterbibliotheken gefundenen
Klassikerhandschriften zum weitaus grofiten Teil mittelalterliche Ab-
schriften bzw. Abschriften von Abschriften waren. Antike Handschrif-
ten waren sehr selten, da nur wenige die Wirren der Spatantike tiber-
standen hatten. Fast alles antike Schrifttum, das erhalten geblieben ist,

42 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Bénde, London 1970, S. 93

43 Landfester, M. (Hrsg.): Renaissance-Humanismus. Lexikon zur Antikerezeption,
Darmstadt 2014, S. 38

44 Bohme, G.: Bildungsgeschichte des europdischen Humanismus, Darmstadt 1986,
S.76

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

29


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

30

wurde durch die Abschreibtitigkeit der von den Humanisten verachte-
ten mittelalterlichen Ménche gerettet.

Den Humanisten war eine grundlegende Schriftreform zu verdan-
ken. Schon Petrarca trat fiir eine Schrift ein, die ,,genau gezeichnet"
und ,,deutlich® ist, nicht ,ausschweifend“ und ,,schwelgerisch®, und die
nicht die Augen ,reizt und ermiidet“45 Die im Spatmittelalter éiblichen
gebrochenen Schriften missfielen den italienischen Humanisten. Die
Alternative, fur die sie sich entschieden, die Humanistenschrift, ist
nicht etwa aus einer antiken Schriftart entwickelt worden, sondern
durch Nachahmung der frithmittelalterlichen karolingischen Minuskel
entstanden, in der viele der gefundenen Handschriften antiker Werke
geschrieben waren. Schon im 13. Jahrhundert nannte man die karolin-
gische Minuskel littera antiqua (,,alte Schrift®).

Coluccio Salutati und vor allem Poggio Bracciolini trugen maf3-
geblich zur Gestaltung der humanistischen Minuskel bei, die ab 1400
eine Form annahm, aus der dann im Buchdruck die Antiqua hervor-
ging.46 Niccolo Niccoli entwickelte die humanistische Kursive, auf der
die moderne Schreibschrift fufit. Sie wurde 1501 von Aldus Manutius
in den Buchdruck eingefithrt und wird dort wegen ihres italienischen
Ursprungs im Englischen italic, im Franzdsischen italique genannt.

In ihrer eigenen Epoche wurden die Humanisten hauptsichlich
von streng kirchlich orientierten Kreisen kritisiert. Manchen von ih-
nen wurde vorgeworfen, nicht im Glauben verwurzelt zu sein, kirchli-
che Vorschriften zu missachten, Epikureer, Heiden oder gottlos zu sein,
ein ausschweifendes und unsittliches Leben zu fithren, Homosexualitat
zu billigen oder gar zu praktizieren und die Jugend zur Lektiire eroti-
scher Literatur zu verleiten. In der Moderne richtet sich die Aufmerk-
samkeit auf andere Aspekte, die als Schwichen der humanistischen
Bewegung erscheinen. Dabei geht es vor allem um folgende in Huma-
nistenkreisen verbreitete Phdnomene:

— Sehr viele Humanisten legten ein iibersteigertes Selbstbewusstsein
an den Tag, nutzten ihre Bildung und Formulierungskunst zu einer

45 Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305-367, hier S. 323

46 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55-108, hier S. 82

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

oft mafllos wirkenden Schmeichelei und waren auch selbst fiir

Schmeichelei empféinglich. Sie arbeiteten fiir ihren eigenen Ruhm

und Nachruhm, die literarische ,,Unsterblichkeit“. Humanistisches

Geltungsbediirfnis zeigte sich beispielsweise im Drang nach der

Dichterkronung mit dem Dichterkranz.

— Viele Humanisten waren opportunistisch gesinnt, ihre Unterstiit-
zung fiir ihre Gonner war kiuflich. Thre rhetorischen und dichteri-
schen Fihigkeiten stellten sie in den Dienst derjenigen, die das ho-
norieren konnten. In den Konflikten, in denen sie Partei ergriffen,
waren sie leicht durch verlockende Angebote zum Frontwechsel zu
bewegen. Sie meinten, mit ihrer Beredsamkeit die Entscheidung
iiber den Ruhm und Nachruhm eines Papstes, Fiirsten oder Ma-
zens in der Hand zu haben, und spielten diese Macht aus.

— Untereinander waren die Humanisten oft zerstritten. Mit Invekti-
ven (Schmahschriften) fielen sie hemmungslos iibereinander her,
manchmal aus nichtigem Anlass. Auch fithrende, beriihmte Huma-
nisten wie Poggio, Filelfo und Valla polemisierten mafilos und lie-
Ben am Gegner kein gutes Haar.

Diese Kritikpunkte betreffen allerdings nicht simtliche italienischen

Humanisten. Es mangelt nicht an Gegenbeispielen.+”

Der Humanismus verbreitete sich von Italien aus in ganz Europa.+®
Viele ausldndische Gelehrte und Studenten begaben sich zu Bildungs-
zwecken nach Italien und trugen dann die humanistischen Ideen in
ihre Heimatlander. Eine sehr wichtige Rolle spielten bei der Ausbrei-
tung der neuen Gedanken auch der Buchdruck und die lebhafte inter-
nationale Korrespondenz der Humanisten untereinander. Der intensi-
ve Briefwechsel forderte das Gemeinschaftsbewusstsein der humanisti-
schen Gelehrten. Auch die Konzilien (Konzil von Konstanz 1414-
1418, Konzil von Basel/Ferrara/Florenz 1431-1445), die zu vielfiltigen
internationalen Begegnungen fiithrten, begiinstigten den Siegeszug des
Humanismus.

Die Aufnahmebereitschaft fiir die neuen Ideen war in den einzel-
nen Lindern sehr verschieden. Dies zeigte sich an der unterschiedli-

47 Troje, H. E.: Humanistische Jurisprudenz. Studien zur européischen Rechtswissen-
schaft unter dem Einfluf$ des Humanismus, Goldbach 1993, S. 43ff

48 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Binde, London 1970, S. 27f

31

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

32

chen Geschwindigkeit und Intensitit der Rezeption humanistischer
Impulse und auch darin, dass in manchen Regionen Europas nur be-
stimmte Teile und Aspekte des humanistischen Gedankenguts und Le-
bensgefiihls auf Resonanz stieflen. Mancherorts war der Widerstand
konservativer, kirchlich orientierter Kreise stark. Unterschiedlich wa-
ren auch die Bevolkerungsteile, die in den einzelnen Lindern als Tra-
ger einer humanistischen Bewegung in Betracht kamen. So hatte sich
der Humanismus regionalen Gegebenheiten und Bediirfnissen anzu-
passen und landerspezifische Widerstinde zu iiberwinden. Verschie-
dentlich verband sich humanistische Geschichtsschreibung und Ge-
schichtsforschung mit nationalen Bestrebungen in den einzelnen Lén-
dern.

Im deutschen Sprachraum verbreiteten sich die humanistischen
Studien ab der Mitte des 15. Jahrhunderts, wobei iiberall das Vorbild
der Italiener maf3geblich war.4 Die literarischen Bestrebungen der Hu-
manisten nérdlich der Alpen fufiten auf den italienischen Mustern, die
nachgeahmt wurden. Eine Schliisselrolle spielte der italienische Huma-
nist Enea Silvio de’ Piccolomini, der vor seiner Wahl zum Papst von
1443 bis 1455 als Diplomat und Sekretdr Konig Friedrichs III. in Wien
tatig war. Er wurde zur Leitfigur der humanistischen Bewegung in
Mitteleuropa. Sein Einfluss reichte nach Deutschland, Bohmen und in
die Schweiz. In Deutschland galt er als stilistisches Vorbild und war bis
ins spite 15. Jahrhundert der einflussreichste humanistische Schrift-
steller.

In der Anfangsphase waren in erster Linie die Hofe und Kanzleien
die Zentren des Humanismus nérdlich der Alpen. Einen wesentlichen
Beitrag zu seiner Ausbreitung leisteten Deutsche, die in Italien studiert
hatten und von dort antike und humanistische lateinische Texte mit-
brachten und im deutschen Sprachraum verbreiteten. Exemplarisch
zeigt sich diese Aneignung von Bildungsinhalten in der Textsammlung
des Thomas Pirckheimer. In Briefen und Reden pflegten die deutschen
Humanisten ihren neuen Kommunikationsstil.

Zu den Wortfithrern der humanistischen Bewegung in Deutsch-
land zédhlten damals die Historiker Johannes Aventinus (1477-1534)

49 Schmidt, P. G. (Hrsg.): Humanismus im deutschen Stidwesten. Biographische Pro-
file, Sigmaringen 1993, S. 18f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

und Jakob Wimpheling (1450-1528), der Philosoph, Grizist Johannes
Reuchlin (1455-1522) und der Publizist Ulrich von Hutten (1488-
1523).5° Ulrich von Hutten war der profilierteste Repréisentant eines
kampferischen politischen Humanismus; er verband humanistische
Gelehrsamkeit mit patriotischen Zielen und einem kulturpolitischen
Nationalismus. In der nichsten Generation nahm der Grézist und Bil-
dungsreformer Philipp Melanchton (1497-1560) eine iiberragende
Stellung ein; er wurde Praeceptor Germaniae (,,Lehrmeister Deutsch-
lands®) genannt.5* Als Wissenschaftsorganisator prigte er die Schul-
und Universitdtsorganisation im protestantischen Raum nachhaltig,
als Verfasser von Schul- und Studienbiichern wurde er fiir die Didaktik
wegweisend. Er beeinflusste Martin Luther im Sinne humanistischer
Werte.52

Die Wirren des Hundertjahrigen Krieges hemmten die Entfaltung
des Humanismus, nach dem Ende der Kimpfe blithte er ab der Mitte
des 15. Jahrhunderts auf.53 Den Hauptbeitrag leistete zundchst der
Rhetoriklehrer Fichet, der in Paris die erste Druckerei einrichtete
und 1471 ein Rhetoriklehrbuch veroffentlichte.>4 Fichets Schiiler Ro-
bert Gaguin (t 1501) setzte das Werk seines Lehrers fort und 16ste ihn
als fiihrender Kopf des Pariser Humanismus ab. Viele italienische Hu-
manisten, die sich zeitweilig in Paris aufhielten, gaben wesentliche Im-
pulse.55

50 Meuthen, E.: Charakter und Tendenzen des deutschen Humanismus, in: Anger-
meier H. (Hrsg.): Sikulare Aspekte der Reformationszeit, Miinchen und Wien
1983, S. 217-276, hier S. 224

51 Kithlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Fiirstenstaat. Entwicklung und Kritik des
deutschen Spithumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tilbingen 1982,
S.52

52 Newald, R.: Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus, Berlin 1963,
S.28

53 Ijsewijn, J.: The Coming of Humanism to the Low Countries, in: Oberman, H. A,
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 193-301, hier S. 223

54 Dresden, S.: The Profile of the Reception of the Italian Renaissance in France, in:
Oberman, H.A. (Hrsg.): Itinerarium Italicam. The Profile of the Italian Renais-
sance in the Mirror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 119-189, hier
S. 126

55 Desan, P. (Hrsg.): Humanism in Crisis. The Decline of the French Renaissance,
Ann Arbor 1991, S. 20f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

33


https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

34

In England zeigten sich schon im frithen 14. Jahrhundert Ansétze
zu einem vorhumanistischen Denken im Milieu der Franziskaner.5¢
Der eigentliche Humanismus wurde aber erst im 15. Jahrhundert ein-
gefithrt. Dabei wirkte zunéchst sowohl franzosischer als auch italieni-
scher, im spéten 15. Jahrhundert auch burgundisch-niederldndischer
Einfluss pragend. Ein bedeutender Forderer des Humanismus war
Herzog Humphrey von Gloucester (1390-1447). Im frithen 16. Jahr-
hundert wurde Erasmus zum iiberragenden Impulsgeber.57

An den Universititen setzte sich — auch dank der Lehrtatigkeit ita-
lienischer Humanisten — im Lauf des 15. Jahrhunderts das humanisti-
sche Denken langsam gegen die scholastische Tradition durch, teils ge-
gen erbitterten Widerstand konservativer Kreise.5® Zugleich wurden
zahlreiche nichtkirchliche Bildungsanstalten (Colleges, Grammar
Schools) gegriindet, die mit den alten kirchlichen Schulen konkurrier-
ten. Gegen Ende des Jahrhunderts und nach der Jahrhundertwende
kam es zu einem markanten Aufschwung des humanistischen Bil-
dungswesens. Zu den fithrenden Personlichkeiten gehorte dabei der
Gelehrte John Colet (1467-1519), ein Freund des Erasmus, der in Itali-
en studiert hatte und als Schulgriinder hervortrat. Der ebenfalls in Ita-
lien ausgebildete konigliche Hofarzt Thomas Linacre (+ 1524) verbrei-
tete unter seinen Kollegen die Kenntnis der antiken medizinischen Li-
teratur. Linacres Freund William Grocyn (f 1519) brachte den Bibel-
humanismus nach England.5® Der beriihmteste Reprisentant des eng-
lischen Humanismus war der Staatsmann und Schriftsteller Thomas
Morus (f 1535), der als koniglicher Sekretdr und Diplomat tatig war
und ab 1529 als Lordkanzler eine Fithrungsposition einnahm.%°

56 Caspari, E: Humanismus und Gesellschaftsordnung im England der Tudors, Bern
1988, S.37

57 Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305-367, hier S. 311

58 Landfester, M. (Hrsg.): Renaissance-Humanismus. Lexikon zur Antikerezeption,
Darmstadt 2014, S. 86

59 Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mirror
of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305-367, hier S. 312

60 Schirmer, W. E: Der englische Frithhumanismus. Ein Beitrag zur englischen Lite-
raturgeschichte des 15. Jahrhunderts, 2. Auflage, Tiibingen 1963, S. 34

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Auf der Iberischen Halbinsel waren die gesellschaftlichen und bil-
dungsgeschichtlichen Voraussetzungen fiir eine Entfaltung des Huma-
nismus wesentlich ungiinstiger als in Frankreich und Mitteleuropa.®*
Daher konnte der Humanismus dort nur eine relativ bescheidene Gel-
tung erlangen. In Katalonien erleichterte die infolge der Expansions-
politik der Krone Aragon entstandene politische Verbindung mit Siid-
italien das Einstromen humanistischen Gedankenguts, doch kam es
nicht zu einer breiten Rezeption.

Die Ubersetzung antiker Literatur in die Volkssprachen setzte
schon im 14. Jahrhundert ein. Juan Fernandez de Heredia (1 1396)
veranlasste Ubertragungen von Werken bedeutender griechischer Au-
toren (Thukydides, Plutarch) ins Aragonesische. Unter den antiken la-
teinischen Schriften, die ins Spanische iibersetzt wurden, standen mo-
ralphilosophische Werke im Vordergrund; insbesondere Seneca wurde
breit rezipiert. Am Ende des 15. und zu Beginn des 16. Jahrhunderts,
als die Katholischen Konige regierten, erlebte der Humanismus eine
(relative) Bliitezeit.%> Der bedeutendste spanische Humanist war da-
mals der in Italien ausgebildete Rhetorikprofessor Elio Antonio de Ne-
brija (t 1522), der mit seinem 1481 publizierten Lehrbuch Introductio-
nes Latinae die humanistische Reform des Lateinunterrichts voran-
trieb, ein lateinisch-spanisches und ein spanisch-lateinisches Worter-
buch schuf und 1492 die erste Grammatik der kastilischen Sprache
veroffentlichte. 1508 wurde an der neuen, 1499 gegriindeten Universi-
tdt Alcald ein dreisprachiges Kolleg (fiir Latein, Griechisch und Hebri-
isch) eingerichtet.3

In Ungarn kam es schon frith zu einzelnen Berithrungen mit dem
italienischen Humanismus.®4 Die Kontakte wurden durch den Um-
stand begiinstigt, dass das im Konigreich Neapel regierende Haus An-
jou im 14. Jahrhundert lange auch den ungarischen Thron innehatte,
wodurch enge Beziehungen zu Italien entstanden. Unter Konig Sigis-

61 Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55-108, hier S. 59

62 Ebd.,S.76

63 Ebd., S. 80

64 Ritook-Szalay, A.: Der Humanismus in Ungarn zur Zeit von Matthias Corvinus, in:
Eberhard, W./Strnad, A.A: (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleu-
ropa vor der Reformation, Kéln 1996, S. 157-171, hier S. 157ff

35

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

mund (1387-1437) waren in der ungarischen Hauptstadt Buda bereits
auslandische Humanisten als Diplomaten aktiv. Eine Schliisselrolle bei
der Entstehung des ungarischen Humanismus spielte der italienische
Humanist Pietro Paolo Vergerio (1 1444), der lange in Buda lebte. Vi-
tez’ Neffe Janus Pannonius ( 1472) war ein berithmter humanistischer
Dichter.Vitez war einer der Erzieher des Konigs Matthias Corvinus
(1458-1490), der zum bedeutendsten Forderer des Humanismus in
Ungarn wurde. Der Kénig umgab sich mit italienischen und einheimi-
schen Humanisten und griindete die berithmte Bibliotheca Corviniana.

Im 16. Jahrhundert war Johannes Sylvester einer der prominentes-
ten Humanisten in Ungarn. Er zdhlte zu der Strémung, die sich an
Erasmus orientierte. Zu seinen Werken gehdren eine ungarische Uber-
setzung des Neuen Testaments und die Grammatica Hungaro-Latina
(»ungarisch-lateinische Grammatik®), die erste Grammatik der unga-
rischen Sprache.

In Bohmen begann eine zunichst noch sehr schmale und begrenz-
te Rezeption des italienischen Humanismus mit Johannes von Neu-
markt (+ 1380), dem Kanzler Kaiser Karls IV.65 Karl war ab 1347 Ko6nig
von Bohmen und machte seine Residenzstadt Prag zu einem kulturel-
len Zentrum. Johannes bewunderte Petrarca, mit dem er eifrig korre-
spondierte. Auch Karls Hofdichter Heinrich von Miigeln war vom Hu-
manismus beeinflusst. Der Stil der kaiserlichen Kanzlei und literari-
scher Texte dieser Epoche war aber noch stark von der mittelalterli-
chen Tradition geprdgt und nicht auf dem sprachlichen Niveau des
zeitgendssischen italienischen Humanismus.%¢

Im 15. und frithen 16. Jahrhundert waren die namhaftesten Repra-
sentanten des bohmischen Humanismus der Diplomat Johannes von
Rabenstein oder Rabstein (Jan Pflug z Rabstejna, 1437-1473), der in
Italien studiert hatte und eine riesige Bibliothek anlegte, der ebenfalls
in Italien ausgebildete berithmte Dichter Bohuslav Hasistejnsky z Lob-

65 Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Spater Humanismus in der Krone Béhmen 1570-
1620, Dresden 1998, S. 42

66 Buck, A.: Humanismus. Seine europiische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987, S. 289-473 , hier S. 441

36

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

kovic (Bohuslaus Hassensteinius, 1461-1510).%7 Der bedeutendste Hu-
manist Méhrens war Augustinus Moravus (tschechisch Augustin Olo-
moucky, deutsch Augustin Késenbrod, 1467-1513).68

Das Hauptanliegen des Humanismus war die Bildungs- und Wis-
senschaftsreform.® Daher betrafen seine Nachwirkungen, soweit sie
unabhingig von den allgemeinen Nachwirkungen der Renaissance zu
betrachten sind, primar das Bildungswesen und den Wissenschaftsbe-
trieb. Grofle Errungenschaften waren die allgemeine Anhebung des
Bildungsniveaus auf dem Gebiet der sprachlichen und historischen Fa-
cher und die Herausbildung einer neuen stadtbiirgerlichen Bildungs-
schicht. Im Zusammenwirken der Humanisten mit Fiirsten und ande-
ren Mézenen entstanden bedeutende Bibliotheken und Bildungsstitten.
In den zahlreichen Gelehrtengesellschaften wurden zukunftweisende
Formen des geistigen Austausches und der Zusammenarbeit ent-
wickelt.

An den Universititen war der Humanismus im 15. Jahrhundert
noch weitgehend auf die ,, Artistenfakultdt® (Fakultit der artes libera-
les) beschrankt.”° Dort hatten aber auch Theologen, Juristen und Me-
diziner ein propadeutisches Studium zu absolvieren, bevor sie sich
ihren Fachern zuwenden konnten. Dadurch erreichte der humanisti-
sche Unterricht eine auflerordentlich starke Breitenwirkung. Im 16.
Jahrhundert machte sich die humanistische Denk- und Arbeitsweise
zunehmend auch in den anderen Fakultiten geltend. In manchen Bil-
dungseinrichtungen trat neben einen fundamental verbesserten La-
teinunterricht das Studium des Griechischen und des Hebraischen.
Wegweisend war hierbei das Collegium trilingue (,,dreisprachige Kol-
leg“) in Lowen, das 1518 den Lehrbetrieb aufnahm.

Zu den fithrenden humanistischen Bildungstheoretikern gehorte
Pietro Paolo Vergerio (¥ 1444), der Geschichtskenntnisse fiir noch

67 Smahel, F: Die Anfinge des Humanismus in Bohmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Reforma-
tion, Koln 1996, S. 189-214, hier S. 190ff

68 Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Studien zum Humanismus in den béhmischen
Landern, Koéln und Wien 1988, S. 36f

69 Alfred Noe u. a.: Humanismus. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Band 4,
Tiibingen 1998, Sp. 1-80, hier Sp. 15

70 Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-
derts, Weinheim 1984, S. 34

37

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

38

wichtiger hielt als moralphilosophisches und rhetorisches Wissen. Vit-
torino da Feltre (1378-1446) und Guarino da Verona (1370-1460)
konzipierten und praktizierten eine vorbildliche ,Reformpadagogik®7?
Die Humanisten, die sich mit der Theorie der Padagogik auseinander-
setzen, formulierten in ihren einschldgigen Schriften das neue Bil-
dungsideal. Dabei gingen sie vom ersten Buch der Institutio oratoria
Quintilians und von der Plutarch zugeschriebenen Abhandlung ,,Uber
die Kindererziehung® aus.

Der bedeutendste Erziehungstheoretiker des 15. Jahrhunderts,
Maffeo Vegio, verfasste eine umfangreiche Darstellung der Moralpad-
agogik.7? Er betonte die padagogische Bedeutung der Nachahmung ei-
nes Vorbilds, die wichtiger sei als Belehrung und Ermahnung. Im
deutschen Sprachraum setzten sich vor allem Rudolf Agricola (t
1485), Erasmus von Rotterdam (t 1536) und Jakob Wimpheling
(1450-1528) fiir die humanistische Padagogik ein. Schrittweise wurde
das scholastische Schulwesen durch ein humanistisches ersetzt.”3

Die humanistische Erziehung war gesamthaft milder und nach-
sichtiger als die mittelalterliche, was unter anderem auf den Einfluss
von Pseudo-Plutarchs Schrift ,Uber die Kindererziehung® zuriickzu-
fiuhren ist.74 Die humanistischen Padagogen betonten aber auch die
Schédlichkeit iiberméafliger Nachsicht. Zu den wichtigsten Erziehungs-
mitteln gehorten der Appell an den Ehrgeiz und die Aufstachelung des
Wetteifers.

Da auch die Reformation auf ihre Art eine Riickkehr zum Ur-
spriinglichen und Authentischen anstrebte und die Scholastik be-
kimpfte, ergaben sich Ubereinstimmungen mit humanistischen Zielen.
Die Idee einer Bildung, welche die Kenntnis der alten Sprachen in den
Mittelpunkt stellt, wurde auf evangelischer Seite von dem Humanisten
Philipp Melanchthon (1497-1560) formuliert und verwirklicht. Als

71 Bohme, G.: Bildungsgeschichte des europdischen Humanismus, Darmstadt 1986,
S. 48

72 Grafton, A./Jardine, L.: From Humanism to the Humanities. Education and the Li-
beral Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century Europe, Cambridge (Massachusetts)
1986, S.37

73 Miiller, G.: Mensch und Bildung im italienischen Renaissance-Humanismus. Vitto-
rino da Feltre und die humanistischen Erziehungsdenker, Baden-Baden 1984, S. 89

74 Miiller, G.: Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen Renaissance.
Grundlagen - Motive — Quellen, Wiesbaden 1969, S. 48

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

Praeceptor Germaniae (,Lehrmeister Deutschlands®) wurde er zum
Organisator des evangelischen Schul- und Hochschulwesens.”s

Ein pragendes Element war iiberall, sowohl in den fiirstlichen und
stidtischen Lateinschulen als auch in den Jesuitenschulen, die Vor-
herrschaft des Lateinischen und die starke Betonung der Beredsambkeit
(eloquentia) in dieser Sprache. Diesem Lernziel wurde die meiste Zeit
und Miihe gewidmet. Demgegeniiber trat das Griechische und erst
recht das Hebrdische stark zuriick. An den Lateinschulen wurden ge-
wohnlich héchstens die Anfangsgriinde dieser beiden Sprachen ver-
mittelt. Vernachldssigt oder ganz missachtet wurden Mathematik, Na-
turwissenschaft, die Muttersprache und moderne Fremdsprachen. Ge-
schichte kam - trotz ihrer Hochschétzung seitens der Humanisten —
normalerweise nur im Rahmen des Lateinunterrichts vor.7¢

In Humanistenkreisen herrschte die Vorstellung, der literarischen
Erneuerung antiken Glanzes durch den Humanismus entspreche eine
parallele Wiederbelebung der Malerei nach einer dunklen Verfalls-
zeit.77 Als deren Pionier riithmte man Giotto, der die Malerei wieder in
ihre einstige Wiirde eingesetzt habe; seine Leistung galt als derjenigen
seines jlingeren Zeitgenossen Petrarca analog.

Grofle Anziehungskraft iibte der Humanismus auf viele Kiinstler
aus, die mit Humanisten verkehrten.” Von konkreten Auswirkungen
des Humanismus auf die bildende Kunst kann aber nur dort gespro-
chen werden, wo antike Asthetiktheorie fiir das kiinstlerische Schaffen
bedeutsam wurde und die humanistische Berufung auf die Vorbild-
lichkeit der Antike auf Kunstwerke ausgedehnt wurde. Das war in der
Architektur besonders stark der Fall.7® Der mafigebliche Klassiker war
Vitruv, der in seinem Werk Zehn Biicher iiber die Architektur eine um-

75 Rilegg, W.: Humanistische Elitenbildung in der Eidgenossenschaft zur Zeit der Re-
naissance, in: Kauffmann, G. (Hrsg.): Die Renaissance im Blick der Nationen Eu-
ropas, Wiesbaden 1991, S. 95-133, hier S. 120

76 Witt, R. G.: "In the Footsteps of the Ancients. The Origins of Humanism from
Lovato to Bruni, Leiden 2000, S. 66

77 Kiristeller, P.O.: Humanismus und Renaissance. Fink, Miinchen 1980, Band 2: Phi-
losophie, Bildung und Kunst, S. 98

78 Panofsky, E.: Die Renaissancen der europdischen Kunst. 3. Auflage, Frankfurt am
Main 2001, S. 31

79 Wittkower, R.: Grundlagen der Architektur im Zeitalter des Humanismus, Miin-
chen 1990, S. 37

39

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

fassende Architekturtheorie entwickelt hatte, die allerdings nur teilwei-
se der romischen Baupraxis seiner Zeit entsprach.

Folgenreich war aber die Intensitat, mit der sich im 15. und im 16.
Jahrhundert in vielen kulturellen Zentren Italiens Humanisten und
Kiinstler mit Vitruv auseinandersetzten. Sie iibernahmen seine Begrif-
fe, Ideen und &sthetischen Mafistibe, so dass man von einem ,Vitru-
vianismus“ in der italienischen Architektur sprechen kann. Der Huma-
nist und Architekt Fra Giovanni Giocondo veroffentlichte 1511 in Ve-
nedig eine vorbildliche illustrierte Vitruv-Ausgabe. In den folgenden
Jahren wurde Vitruvs Werk auch in italienischer Ubersetzung zuging-
lich. 1542 bildete sich in Rom die Accademia delle virtti, die sich der
Pflege des Vitruvianismus widmete. Zu den Kiinstlern, die Vitruv stu-
dierten, zéhlten der Architekt, Architektur- und Kunsttheoretiker Leon
Battista Alberti, Lorenzo Ghiberti, Bramante, Raffael und (wiahrend
seines Italienaufenthalts) Albrecht Diirer. Auch Leonardo da Vinci be-
zog sich in seiner berithmten Skizze der menschlichen Proportionen
auf Vitruv.

Man suchte nach Analogien zwischen den Prinzipien der bilden-
den Kunst und denen der Sprachkunst. Kiinstler, die sich mit Kunst-
theorie befassten, wie Lorenzo Ghiberti und Leon Battista Alberti, for-
derten eine wissenschaftliche Ausbildung des bildenden Kiinstlers in
allen Freien Kiinsten, also seine Integration in das humanistische Bil-
dungswesen. Alberti, der als Architekt eine zu griindende ideale Stadt
mit utopischen Ziigen plante, verband seine architektonische Vision
mit einer Staatskonzeption.

Auch in der Malerei und Skulptur spielte die Rezeption der Antike
eine Schliisselrolle:%°
— neue Theorien entstanden in der Auseinandersetzung mit antiker

Kunstliteratur. Bahnbrechend waren die Abhandlungen von Leon

Battista Alberti De pictura (,Uber die Malkunst“) und De statua

(,,Uber das Standbild“). Albertis Malereischrift beeinflusste Leonar-

do da Vincis Trattato della pittura.

— Maler und Bildhauer studierten antike Werke und Formen, wobei

Musterbiicher und im 16. Jahrhundert die Druckgraphik Kenntnis-

80 Panofsky, E.: Die Renaissancen der européischen Kunst. 3. Auflage, Frankfurt am
Main 2001, S. 39

40

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

2 Wesentliche Merkmale des Humanismus

se vermittelten, soweit eigener Augenschein nicht moglich war. Die
Monumentalstatue des David von Michelangelo ist eines der Werke,
die von der Auseinandersetzung des Kiinstlers mit antiken Vorbil-
dern zeugen.

Antike Motive wurden aufgegriffen und so dargestellt, dass von ih-
nen eine Botschaft in humanistischem Sinne ausging. So schuf der
Maler Raffael das Fresko Die Schule von Athen, das fithrende Per-
sonlichkeiten der antiken Kulturgeschichte mit Platon und Aristo-
teles im Mittelpunkt zeigt und die antike Wissenschaft und Philo-
sophie verherrlicht.

41

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

Francesco Petrarca (1304-1374) gilt als eigentlicher Begriinder des Hu-
manismus und zusammen mit Dante Alighieri und Boccaccio als einer
der wichtigsten Vertreter der frithen italienischen Literatur.3* Mit sei-
ner umfangreichen Briefliteratur, so die 24 Biicher der ,Epistolae fami-
liares“ und die 17 Biichern der ,Epistolae seniles“ aus dem Jahre 1361,
schuf er bahnbrechende Werke. Bedeutend sind auch die in Versen
verfassten ,,Epistolae metricae“ sowie die Bekenntnisschrift ,,De con-
temptu mundi®, die in Form eines fiktiven Dialogs zwischen dem
Dichter und dem heiligen Augustinus gehalten ist. Petrarcas lyrisches
Werk in italienischer Sprache ist von weltliterarischer Bedeutung mit
vielen Nachahmern bis in die heutige Zeit.

Die iiber viele Jahre entstandenen Gedichte fasste Petrarca selbst in
einer mehrfach umgestalteten Sammlung, deren letzte Fassung ,Il can-
zioniere“ neben Kanzonen, Sestinen, Balladen und Madrigalen 317 So-
nette umfasst.82 Der Canzioniere gliedert sich in zwei Teile, die an die
lebende und an die verstorbene Geliebte Laura geschriebenen Gedich-
te. In dem in Terzinen verfassten Werk ,Die Triumphe® erscheinen
Liebe, Keuschheit, Tod, Ruhm, Zeit und Ewigkeit als allegorische Figu-
ren.

Ausgangspunkt fiir seine Geschichtsschreibung war das Vorbild
der Antike. Er versuchte, antike geschichtliche Beispiele auf die Gegen-
wart anzuwenden (viri illustres). Dabei wéhlte er die monographische
Form oder reflektierte iiber wichtige Ereignisse (res memorandae). Pe-
trarca verstand die Geschichte als Exemplum. Er nahm auf Moralvor-
stellungen beruhende Bewertungen vor. Geschichtsschreibung miisse
den Menschen ermuntern und ihm Beispiele fiir sein Handeln geben.

81 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Uber Primissen, Antiaristotelis-
mus und ,Neues Wissen von ,,De sui ipsius et multorum ignorantia®, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 19

82 Buck, A.: Petrarca, Darmstadt 1976, S. 56

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

43


https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

44

Er nahm keine Quellenkritik vor, sondern folgte der Quelle, die ihn
am meisten iiberzeugte.33

Sein Name liegt dem Phédnomen des Petrarkismus zugrunde, der
eine bis ins 17. Jahrhundert verbreitete Richtung européischer Liebes-
lyrik bezeichnet. Die fiir den Petrarkismus pragendsten Werke Petrar-
cas waren die Trionfi (1356) und der Canzoniere. Charakteristisch ist
vor allem die Sehnsucht und Liebesschmerz des im Dienst um die ver-
zaubernde unnahbare Frau sich verzehrenden Mannes. Sie stellen ins-
gesamt gesehen die einzigen seiner Texte in italienischer Sprache dar.84
Der Petrarkismus breitete sich wihrend der Renaissance von Italien
tiber Spanien, Frankreich, England und Deutschland nahezu in ganz
Europa aus.®> Mit der Aufklirung kommt es zu einem Bruch der Pe-
trarkismusverwendung. Die Romantik entdeckt ihn jedoch wieder,
was zum zweiten Petrarkismus im 18.Jahrhundert fithrt. Einige Be-
standteile des Petrarkismus wirken bis heute nach.

Petrarca studierte Jura in Montpellier und Bologna. Er kehrte 1326
nach Avignon zuriick. Das rechtswissenschaftliche Studium brach er
ab, erhielt die niederen Weihen und hatte sein neues Domizil in einem
Haus in Vaucluse. Petrarca wihlte sich den Kirchenvater Augustinus
zu seinem Vorbild und versuchte, dessen Lebenswandel nachzueifern.
Als sein Vater starb, geriet Petrarca in wirtschaftliche Schwierigkeiten.
Am 6. April 1327 sah er eine junge Frau, die er Laura nannte und die
moglicherweise identisch war mit der damals etwa 16-jahrigen und
jungverheirateten Laura de Noves. Ihr Eindruck wirkte derart stark auf
ihn, dass er sie als ideale Frauenfigur und dauerhafte Quelle seiner
dichterischen Inspiration zeitlebens verehrte, wohl wissend und akzep-
tierend, dass sie fiir ihn unerreichbar war.8¢ Als Dichter strebte er nach
Ruhm und Lorbeer (lat. laurus) und fand ein Mittel dazu in Laura. In
einem auf den 26. April 1336 datierten Briefs schildert Petrarca, wie er
zusammen mit seinem Bruder den Mont Ventoux in der Provence be-

83 Rauner, E.: Psalmi et orationes. Psalmen und Gebete. Lateinisch und deutsch,
Augsburg 2004, S. 13

84 Heitmann, K.: Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit, Koln u.
a.1958,S.37

85 Enenkel, K. A. E.: Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des frithneu-
zeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin u. a. 2008, S. 76

86 Buck, A. (Hrsg.): Uber seine und viele anderer Unwissenheit, Hamburg 1995, S. 16

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

stieg. Als er oben angekommen war, betrachtete er die Landschaft und
wandte sich, angeregt durch ein zufillig aufgeschlagenes Wort aus den
Confessiones des Augustinus, sich selber und damit der radikalen Sub-
jektivitat seiner Dichtung zu.

Das Zusammenfallen von Naturerlebnis und Riickwendung auf
das Selbst bedeutet eine geistige Wende, die Petrarca, das Bekehrungs-
erlebnis betreffend, in eine Reihe mit Paulus von Tarsus, Augustinus
und Jean-Jacques Rousseau stellt.8” Petrarca sah die Welt im Unter-
schied zu mittelalterlichen Vorstellungen nicht mehr als eine feindliche
und fiir den Menschen verderbliche, die nur Durchgangsstation in
eine jenseitige Welt ist, sondern sie besafy nun in seinen Augen eine ei-
gene Wertigkeit. Wie in der Landschaftsmalerei dieser Zeit klingt bei
Petrarca eine neue Natur- und Landschaftserfahrung an, bei der sich
dsthetische und kontemplative Sichtweisen miteinander verbinden. Ei-
nige Gelehrte sehen deswegen in der Besteigung des Mont Ventoux
einen kulturhistorischen Schliisselmoment an der Schwelle vom Mit-
telalter zur Neuzeit.

Petrarca zog sich nach Reisen durch Frankreich, Belgien und
Deutschland nach Fontaine-de-Vaucluse bei Avignon zuriick, wo er
von 1337 bis 1349 lebte und einen groflen Teil seines Canzoniere
schrieb. 1341 wurde Petrarca auf dem Kapitol in Rom zum Dichter
(poeta laureatus) gekront. Zwischendurch ging er an den Hof des Kar-
dinals von Avignon, fiir acht Jahre war er Gesandter in Mailand. Das
letzte Jahrzehnt lebte er abwechselnd in Venedig und Arqua.

Petrarca gilt als eigentlicher Begriinder des Humanismus und war
einer der grofiten Dichter Italiens. Er wollte die Antike als Ganzes wie-
derbeleben.? Sein Canzoniere, ein Gedichtzyklus von 366 Gedichten,
darunter 317 Sonette, in denen er seine reine, ausdauernde Liebe zu
Laura besingt, der madonna angelicata, pragte inhaltlich und formal

87 Focking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in ,Canzo-
niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271-
297, hier S. 281

88 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Uber Primissen, Antiaristotelis-
mus und ,Neues Wissen“ von ,,De sui ipsius et multorum ignorantia“, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 28

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

45


https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

46

die europdische Lyrik der Renaissance (Petrarkismus).8 Als Hilfe zum

Verstandnis des Canzoniere wird oft Petrarcas Traktat Secretum meum

angesehen. Dieser ganz im Stil seines grof3en Vorbildes Cicero abge-
fasste lateinische Dialog bietet auch einige interessante Anhaltspunkte

zu Petrarcas Personlichkeit.

Von grofler Bedeutung auch fiir die Musik waren seine Madrigale
als Textvorlagen sowohl fiir das Trecento-Madrigal wie auch das Ma-
drigal des 16. und 17. Jahrhunderts. Adrian Willaert und Cipriano de
Rore hatten sich fiir ihre schnell als musterhaft rezipierten Madrigale
der 1540er Jahre fast ausschlief3lich Petrarca-Sonette gewahlt. Willaert
brachte 1559 seine Musica nova mit 22 Madrigalen auf Petrarca-Sonet-
te heraus. Luca Marenzio vertonte ebenfalls Petrarca. Claudio Monte-
verdi schrieb vier Petrarca-Madrigale. Franz Schubert setzte 1818 drei
Sonette Petrarcas in den Ubersetzung von August Wilhelm Schlegel
und Johann Diederich Gries fiir Singstimme und Klavier.

Neu im Sinne eines Aufbruchs in die Renaissance war, dass Petrar-
ca den Menschen in den Mittelpunkt des Weltgeschehens riickt — im
Gegensatz zum mittelalterlichen Weltbild, in dem Gott als Weltenlen-
ker fest verankert war.9° Dieser Perspektivenwechsel beeinflusste die
Geschichte der Geschichtsschreibung.

Der Friedhof, den sich Petrarca als letzte Ruhestitte auserwihlte,
wurde 1874 anlésslich der 500. Wiederkehr seines Todestages in einen
Platz umgestaltet, der 1965 mit Trachytplatten belegt wurde. Petrarcas
Sarkophag besteht aus Veroneser Marmor.

Nach Petrarca ist ein bedeutender Literatur-Preis benannt. Der
von Hubert Burda gestiftete Petrarca-Preis wurde von 1975 bis 1995
und wieder 2010 an zeitgendssische Dichter und Ubersetzer vergeben
und soll an die Geschichte der Poesie erinnern. Eine Marmorherme
von Petrarca befindet sich neben solchen von Dante, Tasso und Ariost
im Dichterhain vor der Westseite des Schlosses Charlottenhof, auch
»Siam*“ genannt. Die Hermen wurden von Gustav Blaeser geschaffen.

89 Focking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in ,Canzo-
niere” Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271-
297, hier S. 277

90 Wien, M.: Uber den Fiirsten, Morderstedt 2005, S. 16

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

In Arezzo wurde 1928 in unmittelbarer Nihe zum Duomo, im Park
Paseggio del Prato, ein Denkmal fiir den Sohn der Stadt errichtet.o*

Der Petrarkismus ist eine Stilrichtung vornehmlich der Lyrik des
15.-17. Jahrhunderts, die in den Bereich der Nachahmungsliteratur
einzuordnen ist, d.h. die Autoren konzentrieren sich auf ein dstheti-
sches Vorbild und versuchen dieses entweder nachzuahmen (imitatio),
mit ihm in den Wettstreit zu treten (aemulatio) oder es zu tiberbieten
(superatio).?> Eine genauere Definition gestaltet sich auf Grund der
Heterogenitit des Petrarkismus als sehr schwierig, allgemein handelt
es sich aber um ein vorwiegend literarisches Darstellungsrepertoire,
welches im Kern auf das Liebeskonzept Petrarcas zuriickzufiithren ist.

Die Trionfi sind eine Terzinendichtung, welche Petrarca nie voll-
endet hat. Das Werk besitzt keine Handlung im eigentlichen Sinne,
sondern die Darstellung wechselnder Visionen iiber das Schicksal der
Liebenden Petrarca und Laura. Keuschheit, Tod, Ruhm, Zeit, Ewigkeit
und Weisheit zeigen als allegorische Figuren in Visionen den Lieben-
den ihr mogliches Schicksal auf. Das Werk ist vor allem als Wiederauf-
nahme antiker Traditionen zu sehen und will beweisen, dass die Volks-
sprache (Italienisch) mit dem Latein wetteifern kann. Insbesondere bei
den Humanisten erfreuten sich die Trionfi grofiter Beliebtheit.

Der Canzoniere ist ein Gedichtszyklus mit insgesamt 366 Gedich-
ten, davon 317 Sonette, 29 Kanzonen, 9 Sestinen, 7 Balladen und 4
Madrigale. Der erste Teil ist ,,In vita di Madonna Laura® der zweite ,,In
morte di Madonna Laura“ gewidmet. Petrarca selbst bewertete seine
volkssprachige Dichtung als minderwertige und jugendliche Spielerei-
en, gleichzeitig tiberarbeitete er Anordnung und Formulierung bis ins
hohe Alter hinein. Mit dem ersten Druck von 1470 wird der Canzonie-
re schliefSlich bertthmt und verdréngt in kurzer Zeit das Interesse fiir

91 Kamp, K. Petrarcas philosophisches Programm. Uber Primissen, Antiaristotelis-
mus und ,Neues Wissen“ von ,,De sui ipsius et multorum ignorantia, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 125f

92 Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Uber Primissen, Antiaristotelis-
mus und ,Neues Wissen“ von ,,De sui ipsius et multorum ignorantia, Frankfurt
am Main u. a. 1989, S. 76

47

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

Petrarcas lateinische Dichtung. Der Canzoniere wird zur wichtigsten
Grundlage der petrarkistischen Nachahmungsbestrebungen.93

Es existieren verschiedene Forschungsansitze zur Einordnung des
Petrarkismus.%+ In dieser Definition wird dies als Kunst- oder Litera-
turproduktion verstanden, welche unter direktem oder indirektem
Einfluss des Werkes von Petrarca steht. Problematisch bei diesem An-
satz ist, dass Petrarkisten spaterer Jahrhunderte und anderer Lénder,
selten tatsdchlich Bezug auf Petrarca nehmen konnten. Thnen standen
oft nur spitere italienische Petrarkisten als Grundlage der Nachah-
mung zur Verfiigung. Diese fithrten ihrerseits jedoch schon Elemente
ein, welche sich nicht bei Petrarca finden lassen bzw. erfassten nicht
die gesamte Vielfalt Petrarcas Schaffens. Zum Beispiel finden Oxymora,
Parallelismen und Chiasmen sehr breite Verwendung durch die Petrar-
kisten, obwohl diese Stilmittel bei Petrarca eine untergeordnete Rolle
spielen. Zudem ist das imitatio-Prinzip insbesondere wihrend des Hu-
manismus ein weit verbreitetes Konzept und keinesfalls ein Alleinstel-
lungsmerkmal des Petrarkismus.

Um den weitreichenden Begriff des Petrarkismus genauer fassen
zu konnen, wurde versucht, ein petrarkistisches System deutlich zu
machen.®> Das Problem ist dabei, wie ein solches System zu fassen ist,
da schon in Italien im 16.Jahrhundert mehrere solcher Systeme neben-
einander existieren und diese sich schwer voneinander trennen lassen
oder deutlich rekonstruierbar sind. Ein petrarkistisches System birgt
die Gefahr, Vorannahmen zu treffen, welche auflergewohnliche petrar-
kistische Texte ausschlieffen und somit eine vorgetduschte Geschlos-
senheit des Systems zur Folge haben. Oft werden fiir den Petrarkismus
die Aufzdhlung bestimmter Stilmittel, sowie die Herausarbeitung der
Liebeskonzeption, der Unerreichbarkeit der Dame als Grundbausteine
genutzt. Es muss dabei bewusst sein, dass der Petrarkismus als System
lediglich ein idealtypisches Modell darstellt. Beachtet werden muss au-
Berdem bei einer Betrachtung des Petrarkismus als System, dass inner-

93 Focking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in ,Canzo-
niere Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271-
297, hier S. 291

94 Heitmann, K.: Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit, Koln u.
a.1958, S. goff

95 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 58

48

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

halb dieses Systems einzelne Stilmittel jeweils an einen konkreten In-
halt gekniipft sein konnen, also beispielsweise die Antithetik an die an-
tinomische Liebeskonzeption. Dies ist wiederum hilfreich bei der Her-
ausarbeitung des Systems als solchem. Stilmittel konnen sich somit an
ihrer Inhaltszuschreibung petrarkistisch einordnen lassen und gleich-
zeitig von parallel vorkommenden Systemen abgrenzen®.

Auch wenn deutlich geworden ist, dass der Petrarkismus schwer
als einheitlicher Begriff zu fassen ist, so gibt es dennoch zahlreiche
charakteristische Elemente petrarkistischer Lyrik. Grundlegende Uber-
einstimmung bei allen petrarkistischen Dichtungen besteht im antino-
mischen Liebeskonzept. Dabei wird ein Widerspruch aufgebaut zwi-
schen der gottlichen Schonheit der Geliebten einerseits und ihrer Ab-
weisung des Liebenden andererseits. Die Geliebte fiihrt einen stindi-
gen (Liebes-)Krieg gegen ihren Verehrer.97

Demgegeniiber verharrt der Liebende in einem qualvollen Skla-
vendasein und versucht das Mitleid der Dame zu erwecken. Dabei
kann er darauf hinweisen, dass ihre Schénheit vergénglich sei und nur
durch seine Verse Unsterblichkeit erlangen konne. Vortragsort ist oft
die idyllische, zuhorende Natur, wo dem Dichter Nymphen, Tiere und
Bdume lauschen. Ergebnis der Zuriickweisung kénnen die Schmerzlie-
be (dolendi voluptas), der Selbstverlust oder auch Verderben und Tod
des Liebenden sein. Das Sonett ist die vorherrschende Gedichtform
des Petrarkismus. Bereits in Petrarcas Canzoniere sind 317 der 366 Ge-
dichte Sonette.?8 Durch Martin Opitz wird im deutschen Petrarkismus
der Alexandriner vorherrschendes Versmafl. Die Beschreibung der
Dame erfolgt tiblicherweise von oben nach unten, besonderes Augen-
merk erhilt dabei die Beschreibung von Kopf und Gesicht. Das Schon-
heitsideal ist geprigt von der tradierten Christusvorstellung (blond,
schwarzdugig, engelhaft). Charakteristisch insbesondere fiir den deut-
schen Petrarkismus ist die Konzentration auf einen Korperteil der Ge-
liebten.

96 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 89

97 Geyer, P/Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Gottingen 2009, S. 78

98 Focking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in ,Canzo-
niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000, S. 271-
297, hier S. 294

49

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

50

Es kann hier nur eine grobe Aufzahlung der Stilmittel vorgenom-
men werden, die besonders prominent fiir den Petrarkismus sind. Die
hiufige Verwendung von Antithesen und Oxymora stellen eines der
charakteristischsten Merkmale des Petrarkismus dar. Die Motive
sind:%9
— Abweisung des Verehrers: Die Dame ist kalt wie Eis; hartherzig.

— Spiegelmotivik: Die Dame schaut in den Spiegel und weist damit
den Verehrer zuriick.

— Fetisch-Motivik: Die Ehrerbietung von Objekten der Geliebten
kann Ausweg oder Ersatz fiir den Liebenden sein, ihn vor dem Lie-
bestod retten, was mitunter zu fetischisierenden Ansétzen fithrt.

— Antike Motive: Der Liebesgott Amor/Eros/Cupido verschiefit Lie-
bespfeile; die Geliebte wird mit der Schonheitsgottin Venus vergli-
chen.

— Namenssymbolik: Petrarca spielt in seinem Canzoniere mit der
Verwendung des Namens seiner angebeteten Laura in verschiede-
nen Wortfiguren.

— Liebeskrankheit: Dieses Motiv wurde iibernommen aus der ovidi-
schen Tradition der Liebesklage, verbunden mit arabischer Lyrik,
sowie dem provenzalischem Minnesang und nach Petrarca schlief3-
lich zu einem weiteren Kennzeichnen des Petrarkismus.

Die haufig vorkommenden Metaphern sind Liebeskriegtopos, Schiff-

fahrtsmetapher und die Lichtmetaphorik: Hitze/Kélte, Flamme und

Eis, Sterne. Der Korper der Geliebten wird gewohnlich mit einem Ka-

talog von Naturmetaphern beschrieben. Diese gehen auf die mittelal-

terliche Dichtung zuriick.

Es ist naheliegend, dass Petrarca seine ersten Nachahmer in Italien
findet.?°° Erste Zentren des Petrarkismus sind Florenz und Padua.
Einen wirklichen Durchbruch hat der Petrarkismus aber erst im
15.Jahrhundert mit dem petrarchismo cortigiano, welcher durch eine
besondere Betonung der Sinnlichkeit sowie der hofischen Situation ge-
kennzeichnet ist. Die verwendeten Metaphern werden schon hier
durch umfangreiche Naturmotive gekennzeichnet. Der Petrarkismus

99 Foscolo, U.: Essays iiber Petrarca, Tiibingen 2006, S. 73ff
100 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 92

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

geht schliefllich in den Marinismo, eine italienische Form des Barock,
tiber.

Die neapolitanischen Quattrocentisten Serafino, Cariteo und Te-
raldeo nehmen gegen Ende des 15. Jahrhunderts als erstes Petrarca auf.
Der Petrarkismus wird besonders rhetorisch und in scherzhafter Weise
genutzt. Petrarcas Liebeskonzept wird lediglich als Rahmen tibernom-
men, wahrend die formalen und inhaltlichen Elemente in Anlehnung
an die antike Liebesdichtung erweitert werden.*°*

Pietro Bembo kodifiziert in Ablehnung der Quattrocentisten zu
Beginn des 16.Jh. Petrarca und ahmt ihn nach, was den Petrarkismus
schlieSlich weit verbreitet.1°> Bembo verdffentlicht wichtige kommen-
tierte Auflagen von Petrarcas Werken und verfisst theoretische und
systematische Abhandlungen zum Thema (Regn). Er schafft eine erns-
te, platonische Liebeskonzeption. Der Bembismus stellt von den
1530er bis “7oer Jahren den Hohepunkt des italienischen Petrarkismus
dar. Um 1550 werden in Siiditalien die Regeln Bembos mit dem eroti-
schen Diskurs des ersten Petrarkismus verbunden. Neben Constanzo,
Tansillo und Rote tritt schliefllich Marino in Erscheinung, welcher sei-
ne besonders expliziten erotischen Bilder in petrarkistische Sprache
kleidet.

Ab 1504 gehoren Sizilien und Neapel zu Spanien, ein Ubergreifen
des italienischen Petrarkismus nach Spanien ist unter diesen Umstén-
den naheliegend. Die erste Generation des spanischen Petrarkismus
bildet nach einigen Vorldufern Juan Boscian Almogaver. Wichtigste
Vertreter der zweiten Generation(1534-1580) sind Herrera sowie Fray
Luis de Leén. Daran schliefit die dritte Generation mit Lope de Vega,
Gongora und Quevedo an. Sie l6sen sich schliefllich von der bembisti-
schen Mode und néhern sich dem prabarocken Quattrocentismus an.

Der franzosische Petrarkismus hatte gute Voraussetzungen durch
die Troubadour-Tradition und einen regen Kiinstler-Austausch mit
Italien. Auch hier unterscheidet man drei Phasen: Lyoneser Dichter-
schule: um 1550, Vertreter: Maurice Scéve, Louise Labé, Pernette du
Guillet. Charakteristisch ist hier die Ubernahme platonischer Ziige.

101 Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Gottingen 2009, S. 92

102 Enenkel, K. A. E.: Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des frith-
neuzeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin u. a. 2008, S. 87

51

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

52

In England griff Geoffrey Chaucer als erster englischer Dichter Pe-
trarca auf, als er einige von dessen Versen in seinem Werk Troilus and
Criseyde einbrachte. 120 Jahre spater schufen schliefilich Thomas
Wyatt und Henry Frederick Howard, Earl of Surrey, die Grundlagen
fir den englischen Petrarkismus.1°3 Wyatt {ibertrug einige von Petrar-
cas Sonetten, sowie auch italienische Gedichtformen. Wahrend die
Hochphase des Petrarkismus in Italien, Frankreich und Spanien paral-
lel ablauft und dhnliche Merkmale aufweist, hinkt England etwas hin-
terher. Erst gegen Ende des 16.Jahrhundert, wihrend der Regierungs-
zeit Elizabeth I, beginnt hier eine grof3ere Verbreitung. Hauptvertreter
sind Thomas Watson (Hecatopathia 1582), Philip Sydney (Astropel
and Stella, 1591), Edmund Spenser (Amoretti, 1591) und William
Shakespeare (Sonnets, 1598).

Dieser kurze Blick iiber den deutschen Horizont hinaus zeigt vor
allem eins: bevor der Petrarkismus in Deutschland groflere Berithmt-
heit erlangt, ebbt er in anderen Teilen Westeuropas bereits wieder
ab.104

Liebeslyrik wurde in Deutschland freilich nicht erst durch den Pe-
trarkismus erfunden. Bei den Troubadours, bzw. in der Minnelyrik
sind hinsichtlich Thema und Motivik (Unerreichbarkeitstopos usw.)
Vorldufer zu erkennen.°s Bereits vor 1430 erscheint die erste Uber-
setzung von Petrarcas De remediis utriusque fortunae (Von den Heil-
mitteln gegen Gliick und Ungliick) in Deutschland, sie bleibt jedoch
ohne umfangreiche Rezeption. Uber 100 Jahre spiter gelangen iiber
die neulateinische Dichtung (z.B. Julius Caesar Scaliger) petrarkisti-
sche Motive zuerst ins Deutsche. Melissus vermittelt in den 1570ern
durch seine Beziehungen mit den Humanisten in Frankreich und Itali-
en den Petrarkismus in deutschen Landen. Auch Weckherlin war
durch seine Reisen nach Frankreich und Italien vom Petrarkismus be-

einflusst und verarbeitete ihn zum Beispiel in seinem Buhlereyen Zy-
Kklus.

103 Foscolo, U.: Essays iiber Petrarca, Tiibingen 2006, S. 79

104 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,
Leiden u. a. 2006, S. 109

105 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tiibingen 2006, S. 33

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

Auch wenn Martin Opitz (1597-1639) nicht der erste deutsche Pe-
trarkist ist, so kann man dennoch sagen, dass er den Petrarkismus in
Deutschland zum Durchbruch bringt. Im Buch von der deutschen
Poeterey heif3t es ,Petrarquiser, das ist/wie Petrarcha buhlerische re-
den brauchen® Er zitiert dabei den franzosischen Petrarkisten Rons-
ard.’°¢ Opitz iibersetzt lediglich zwei Sonette Petrarcas. Um die Eben-
biirtigkeit der deutschen Sprache zu verdeutlichen, entfernt sich Opitz
von der Vorlage und vermengt den Petrarkismus mit neulateinischer
Motivik und biirgerlich-moralischen Auffassungen. Zudem wendet
Opitz seine Versreform auf die petrarkistischen Gedichte an und
macht so aus ihnen moderne Sonette. Dabei muss beachtet werden,
dass Opitz zwar Petrarca als muttersprachlichen Dichter schitzte und
lobte, die Motivik des Petrarkismus jedoch von Petrarcas Nachfolgern
in Italien, den Niederlandern und den Neulateinern ableitete. 7

Offenbar waren Opitz Ernst Schwabe von der Heydes Petrarca-
ibersetzungen geldufig, da er diesen bereits 1617 in seinem ,,Aristar-
chus sive de contemptu linguae Teutonicae® zitiert. Doch nicht nur von
der Heide, auch die niederlandische Dichtung vor allem Heinsius' be-
einflusst ihn.1°8 Opitz® Petrarcaiibersetzung ruft in der Folge eine um-
fangreiche Nachahmung, aber auch Parodien hervor, als erstes wird er
nachgeahmt von Tscherning und Titz.

Martin Opitz hat einen groflen Einfluss auf die deutsche Lyrikpro-
duktion, so auch auf Paul Fleming (1609-1640).1% Zunichst be-
schrankt sich Fleming auf eine strikte Nachahmung der Vorgaben
Opitz;, spater 16st er sich jedoch davon und findet seinen eigenen, ein-
fachen, liedhaften Stil. Neben Opitz waren aber auch Heinsius, Guari-
ni, Grotius und Scaliger Vorbilder Flemings. Er kombiniert verschiede-
ne Formen und bildet aus diesen seine eigene Ausdrucksweise. Cha-
rakteristisch fiir Flemings petrarkistische Lyrik sind seine Ubertrei-
bungen und Renaturalisierungen von Metaphern. Fleming mischt pe-

106 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 96

107 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tiibingen 2006, S. 36

108 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,
Leiden u. a. 2006, S. 114

109 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tiibingen 2006, S. 59

53

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

54

trarkistische und antipetrarkistische Ziige, teilweise sogar innerhalb ei-
nes Gedichtes. Das mythische Liebeskonzept wird dabei oft aufgebro-
chen durch die Darstellung der erfiillten Liebe, die Dame bleibt fiir die
Akteure in Flemings Lyrik nicht unerreichbar. Anstelle von Qual tritt
der Liebesgenuss, eine feste Bindung. Der Selbstverlust wird durch ge-
genseitige Treue aufgehoben. Sogar das Herz, welches gewohnlich im
Petrarkismus mit Unbestdndigkeit verbunden wird, erhilt bei Fleming
eine gegenteilige Bedeutungszuschreibung. Charakteristisch fiir Fle-
ming ist der Einfluss des frithneuzeitlichen Stoizismus. Dies erscheint
insofern paradox, da der Stoizismus mit seiner Abkehr von affektge-
steuerten, unsteten Menschenbild dem Petrarkismus entgegenstand.
Gleichzeitig ist eine Zuwendung zum Stoizismus schon fiir Petrarca
selbst nachweisbar (z.B. in den ,,De remediis utriusque fortunae®); oft
tritt der affektiven Betroffenheit die Vernunft gegeniiber. Fleming ldsst
sich damit in einer Traditionsreihe mit den franzosischen Petrarkisten
du Bellay und Ronsard einordnen. Durch die Schlichtheit seines Aus-
drucks bewegt sich Flemings Stil allerdings ndher an Petrarca als zum
Beispiel die galante Lyrik. Spater schliefit sich Fleming allerdings der
volkstiimlichen Tradition an und 16st sich so vom Petrarkismus.!1°

Ein weiterer Vertreter war Christian Hoffmann von Hoffmanns-
waldau (1616-1679).11* Christian Hoffmann von Hoffmannswaldaus
Dichtung, tberliefert in der Anthologie Benjamin Neukirchs ,,Herrn
von Hoffmannswaldau und anderer Deutschen auserlesener und
biflher ungedruckter Gedichte® aus dem Jahre 1695, gilt als Grundstein
fiir deutsche galante Lyrik. Die galante Lyrik fand ihren Ursprung in
Frankreich zwischen 1650 und 1670, Hoffmannswaldaus Lyrik setzte
dieser eine deutsche Variante entgegen, welche aber durch die Neu-
kirchsammlung erst im 18. Jahrhundert in grofiem Rahmen von den
Literaten aufgegriffen wurde. Im Gegensatz zur hofisch geprigten
franzdsischen Galanterie tritt die deutsche schiferlich und sdkular
auf.112

110 Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006, S. 101

111 Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,
Leiden u. a. 2006, S. 121

112 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tibingen 2006, S. 78ff

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

Hoffmannswaldau kam wihrend seiner schulischen Ausbildung in
Breslau und Danzig in Kontakt mit Martin Opitz® sprachlichen Re-
formbestrebungen. Seine Freundschaft zu Andreas Gryphius wirkte
sich ebenfalls auf seinen Stil aus. Wihrend einer Bildungsreise lernte er
nicht nur die prezids-galante Dichtung Frankreichs, sondern auch die
spielerisch kunstvolle Schreibart des Italieners und Petrarkisten Mari-
no kennen. Hoffmannswaldaus Lyrik ist geprigt von einem affekt-
freundlichen, neuplatonischen Charakter, greift also antike Formen
wieder auf. Stilistisch orientiert er sich an Giambattista Marino, einem
Petrarkisten des 15.Jahrhunderts aus Neapel.

Hoffmannswaldau gilt als Griinder der ,Zweiten Schlesischen
Schule®, welche in sprachlichem und stilistischem Kontrast zur ,,Ersten
Schlesischen Schule“ um Martin Opitz stand.!*3 Den galanten Petrar-
kismus zeichnet seine sexuelle Anstofligkeit und Explizitheit aus. Se-
xualitdt wird als naturgegeben begriffen, womit man sich gegen die z6-
libatire Uberzeugung des Katholizismus wandte. Dieser wird denn
auch wiederholt satirisch vorgefiihrt. Interessanterweise treten Beziige
auf die Ehe trotz explizit benannter Sexualitét sehr in den Hintergrund.
Die Rolle der Frau erfahrt in der galanten Lyrik eine Veranderung.
Wihrend sie bislang noch als unerreichbar und nahezu gottlich be-
schrieben wurde, wird sie nun stirker in die Handlung einbezogen.
Die idealisierte Frauenliebe wird aufgebrochen und damit auch die
klassischen petrarkistischen Geschlechterkonstellationen.

Das Grundkonzept ist die Werbung eines Liebenden um die Gunst
seiner Geliebten. Er soll ihr Herz erweichen, aber gleichzeitig den Tag
genieflen. Die typische barocke Metaphorik spart auch Hoffmanns-
waldau nicht aus, die Verarbeitung des Dreifligjahrigen Krieges und ei-
gener Erlebnisse ldsst er jedoch im Gegensatz zu Barockdichtern wie
Gryphius aufen vor. Memento Mori, Carpe Diem, Vanitas und die Be-
handlung der ,Welt“ treten deutlich in den Gedichten hervor.*'4 Hoff-
mannswaldaus Lyrik sticht besonders durch ihre ausgekliigelten Wort-
spiele, umfangreichen Wortschatz, eine insgesamt ausladende bis para-
doxe Metaphorik und besonders pompoése und durch Epitheta ausge-
schmiickte Sprache hervor. Die Schénheit der Frau soll genutzt wer-

113 Ebd, S. 81
114 Enenkel, K. A.E./Papy, ]. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,
Leiden u. a. 2006, S. 125

55

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

3 Petrarca

56

den, sie soll sich nicht zieren, da jeder Tag der letzte sein konnte. Auch
wird die religids christliche Seefahrtmetaphorik gern genutzt, um ero-
tische Inhalte zu verschleiern.11s

Stark von Petrarca beeinflusst war der etwas jiingere Giovanni
Boccaccio.'' Auch er entdeckte Handschriften bedeutender antiker
Werke. Seine humanistische Grundhaltung zeigte sich insbesondere in
seiner Verteidigung der Dichtkunst. Der Dichtung gebiihrt nach seiner
Uberzeugung nicht nur unter literarischem Gesichtspunkt hchster
Rang, sondern auch eine Vorzugsstellung unter den Wissenschaften,
da sie bei der Erlangung von Weisheit und Tugend eine maf3gebliche
Rolle spielt. In ihr vereinen sich (im Idealfall) Sprachkunst und Philo-
sophie und erreichen ihre Vollendung.

115 Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tiibingen 2006, S. 82

116 Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Gottingen 2009, S. 95

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

Unter den Gelehrten und Dichtern aller Zeiten gibt es nur wenige, die
sowohl fiir die Wissenschaft als auch Kunst Werke von herausragender
Bedeutung verfasst haben. Zu ihnen z&hlt der Florentiner Dante Ali-
ghieri. Seine Gottliche Komodie ist das uniibertroffene Zeugnis der
Menschheitsgeschichte fiir die mogliche Verbindung von (phantasie-
verpflichteter) Kunst und (per definitionem ganz faktenorientierter,
nicht willkiirlicher) Wissenschaft. Im theologischen Lehrgebdude der
mittelalterlichen Scholastik finden wissenschaftliche Forschung und
kirchliche Anspriiche, Vernunft und Offenbarung zu einem harmoni-
schen Ganzen zusammen und lassen ein klar gegliedertes weltan-
schauliches System entstehen. Es dichterisch zu veranschaulichen, es
im gefilligen Kleid einprigsamer Fiktion einer breiten Leserschaft na-
hezubringen, ist die Aufgabe, die der Dichter der Divina Commedia
sich stellt.117

Die erkenntnistheoretischen Grundlagen basieren auf der Fahig-
keit der Sinne, des Verstandes und der Vernunft, zu wahren Erkennt-
nissen zu gelangen. So spielt die evidente Beteiligung der Sinne, vor al-
lem des Gesichtssinnes, bei der Jenseitserfahrung des Wanderers Dan-
te eine zentrale Rolle, wobei der Zusammenhang zwischen der dufle-
ren Erscheinung in der jenseitigen Visionswelt und der inneren Erfah-
rung des Wanderers insbesondere durch die Sinneswahrnehmungen
Sehen (visus), Horen (auditus), Riechen (olfactus) und Fiithlen (tactus)
angedeutet wird. Unter diesen Sinnen nimmt das Sehen eine klare do-
minante Stellung ein, das ein Akt der Offenbarung fiir den Jenseits-
wanderer darstellt.**® So fithrt der Weg des Erkenntnisprozesses dem
Menschen von der Betrachtung der Korperlichen bzw. Irdischen zur

117 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 53

118 Wehle, W.: Riickkehr nach Eden. Uber Dantes Wissenschaft vom Gliick in der
»Commedia“, In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13-66, hier S. 25

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

57


https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

58

Schau des Geistigen bzw. Gottlichen, indem neben den ,,duf3eren” Sin-
nen auch die ,inneren® Sinne, die das Wahrnehmungsmaterial dem
hoheren Erkenntnisvermégen des Menschen zufithren, genutzt wer-
den. Nichts anderes als diesem Erkenntnisprozefl will der Dichter der
Gottlichen Komodie am Beispiel seines Jenseitswanderers veranschau-
lichen, besonders eindringlich durch dessen sich wandelnde Bezie-
hung zu Beatrice - von der ersten Begegnung mit dem jungen Mad-
chen in Florenz (...), bis hin zu ihrer Wiederbegegnung nach Durch-
querung des Purgatorio, wo die Begegnung mit ihrer Lichtgestalt alle-
gorisch fiir die Begegnung mit dem lumen divinum steht.“**9 Der Weg
dahin und zu ihr nimmt seinen Anfang notwendig auf der Erde, bei
der ersten sinnlichen Wahrnehmung.

Wie kein anderer Dichter vor ihm stellt er die eigene Person als
Liebender und Leidender, als Irrender und Lernender in den Mittel-
punkt seiner Werke. Er spricht sich dabei nicht einfach selbst bekennt-
nishaft aus und macht sich nicht schlicht zum Chronisten seiner per-
sonlichen Entwicklung, sondern stilisiert das Ich seiner Werke — deren
lyrisches, erzahlendes oder lehrhaftes Ich und die Erfahrung, die es zur
Sprache bringt — nach Mafigabe genauer Wirkungsabsichten im Rah-
men einer von Werk zu Werk fortentwickelten ,, Autofiktion®12°

Auf welche Weise und an welchen Ausbildungsstitten Dante seine
ungewohnliche Bildung und Gelehrsamkeit erwarb, ist nicht sicher be-
kannt.*2* Aus seinen Gedichten und der Vita nova ergibt sich, dass er
frith in literarischem Verkehr mit ihrerseits hochkultivierten volks-
sprachlichen Dichtern wie Guido Cavalcanti und Cino da Pistoia stand.
Im Inferno prisentiert er Brunetto Latini als eine Art Lehrer, was in der
spateren Forschung zu manchen Ausschmiickungen gefiihrt hat, aber
zumindest insofern einen tatsichlichen Hintergrund haben mag, als
Dante von den Werken Brunetto Latinis und von dessen allgemeinem

119 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-

nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 17

120 Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, Miinchen 2014,
Wehle, W.: Dichtung tiber Dichtung. Dantes 'Vita Nuova": Die Aufthebung des
Minnesangs im Epos, Miinchen 1986, S. 89

121 Cheneval, E: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im
Jahre 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. Miinchen 1995,
S.16

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

Bemiihen um eine Popularisierung lateinischer Gelehrsamkeit in den
Volkssprachen wichtige Anregungen empfing.

Im Convivio erwidhnt Dante, dass er zeitweise ,die Schulen der
Monche und die Disputationen der Philosophen® besucht habe.12? Ge-
meint sein diirfte ein Studium generale an den Lehrstitten der Domi-
nikaner und Franziskaner in Florenz, wo zu seiner Zeit bedeutende
Lehrer wie Remigius Girolami und Petrus Johannis Olivi wirkten.23
Seine Kommentatoren haben iiberdies Studienaufenthalte an den Uni-
versititen von Bologna und (seit Boccaccio) Paris angenommen, was
als moglich anzusehen, aber nicht durch historisch belastbare Anhalts-
punkte abgesichert ist. Dass Dante eine Universitat besucht hat, ist je-
denfalls aufgrund des Stils und der Machart seiner lateinischen Werke
und auch des Convivio sehr wahrscheinlich, auch wenn man ihm be-
sondere autodidaktische Fihigkeiten zutrauen kann.

Dantes Leben war durch die seinerzeit aktuellen politischen Aus-
einandersetzungen gekennzeichnet. Er beteiligte sich am Kampf der
guelfischen Biirgerwehr an der Schlacht von Campaldino (1289-
1290), bei der die Florentiner Guelfen den in den beiden vorausgegan-
genen Jahren in Arezzo und in Pisa an die Macht gekommenen Ghi-
bellinen eine schwere Niederlage zufiigten. Seine eigentliche aktive Be-
teiligung an den politischen Konflikten seiner Vaterstadt ist jedoch erst
einige Jahre spiter dokumentiert. 1295 schreibt Dante sich in der
Zunft der Apotheker und Arzte ein und schafft dadurch eine formale
Voraussetzung dafiir, ein politisches Amt iibernehmen zu kénnen.24

Vom 1. November 1295 bis zum 30. April 1296 ist er Mitglied im
Rat des Capitano del Popolo (in etwa ,,Stadthauptmann®), von Mai bis
September 1296 ist er Mitglied im Rat der Hundert, 1297 Mitglied in
einem weiteren, diesmal nicht genau bestimmbaren Rat. Im Mai 1300
ist er in diplomatischer Mission in San Gimignano, und vom 15. Juni
bis 15. August 1300 amtiert er als eines von sechs Mitgliedern des

122 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 27

123 Wittschier, H.-W.: Dantes ,Convivio®. Einfithrung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009, S. 34

124 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 27

59

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

Priorats, des hochsten Gremiums der Stadt. Vom 1. April bis 30. Sep-
tember 1301 ist er wieder Mitglied im Rat der Hundert, und im Okto-
ber/November 1301 befindet er sich vermutlich als Mitglied einer Ge-
sandtschaft zu Verhandlungen mit Papst Bonifatius VIII. in Rom.*?5

Italien war in dieser Zeit zerrissen von den gewaltsamen politi-
schen Kampfen zwischen Ghibellinen und Guelfen, von denen die Ers-
teren, sehr vereinfacht gesagt, die Anspriiche des Kaisers und die Letz-
teren die des Papstes vertraten und sich auch noch einmal in eine
~Weifle“ (in Florenz angefiihrt von den Cerchi, sie setzten sich fiir eine
Autonomie der Stadt gegeniiber dem Papst ein) und eine ,,Schwarze®
(in Florenz angefiihrt von den Donati) Fraktion unterteilten. Wahrend
der Zeit von Dantes politischen Amtern hatten die Ereignisse in Flo-
renz eine turbulente Entwicklung genommen, und es war in der ohne-
hin aus heutiger Sicht kaum noch iiberschaubaren Gemengelage zwi-
schen den Parteiungen zu neuen Verschiebungen und Spaltungen ge-
kommen.

Aus Anlass eines Besuches des pépstlichen Legaten Matteo d’Ac-
quasparta kam es im Sommer 1300 zu Unruhen, und Dante und seine
Mitregenten im Priorat verbannten daraufhin, entgegen dem aus-
driicklichen Willen des Legaten, nicht nur Vertreter der Weifden, dar-
unter Dantes Freund Guido Cavalcanti, sondern auch Vertreter der
Schwarzen, darunter deren Anfithrer Corso Donati. Florenz wurde
daraufhin mit dem Kirchenbann belegt, und der Papst rief Karl von
Valois als ,,Friedensstifter“ nach Italien, um mithilfe der Schwarzen die
papstliche Hoheit tiber Florenz herzustellen und die Toskana ein fiir
alle Mal dem Kirchenstaat einzuverleiben. Am 1. November 1301 zog
Karl in Florenz ein, und die mit ihm eindringenden Schwarzen nah-
men Rache an ihren Gegnern in der Stadt, wobei auch Dantes Haus
zerstort worden sein soll.

Am 27. Januar 1302 wurde Dante in Abwesenheit zu einer Geld-
strafe und zum Ausschluss von allen 6ffentlichen Amtern verurteilt.'26
Da er sich von Florenz fernhielt und die Strafe nicht bezahlte, unterlag
sein in der Stadt verbliebener Besitz der Konfiskation. Im Mérz 1302
wurde er dann gemeinsam mit 14 anderen Weiflen fiir den Fall seiner

125 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 22
126 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 39

60

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

Riickkehr in die Stadt oder fiir den Fall seiner anderweitigen Verhaf-
tung zum Tod durch Verbrennung verurteilt. Seine Gattin folgte ihm
nicht ins Exil, wihrend die S6hne mit dem 13. Lebensjahr Florenz ver-
lassen mussten. 1315 lehnte Dante ein Angebot zur Riickkehr nach
Florenz ab, da es mit einer Geldstrafe und einer 6ffentlichen Bufle be-
legt war. Darauthin wurde das Todesurteil von 1302 erneuert.*?”

Fur die Jahre des Exils fehlen externe Dokumente nahezu vollstan-
dig, andererseits ist Dantes Werk so {iberreich an Anspielungen auf
Orte, Personen und zeitgendssische Vorginge, dass sich der biogra-
fisch orientierten Forschung ein unerschopfliches Feld fiir mehr oder
minder plausible Vermutungen tiber den weiteren Lebensweg Dantes
aufgetan hat, abgesehen davon, dass kaum eine Stadt oder Kleinstadt
Italiens auf die Ehre verzichten méchte, von Dante womdglich einmal
besucht worden zu sein. Wahrscheinlich ist, dass er sich ab 1302 {iber-
wiegend in Ober- und Mittelitalien aufhielt und zeitweise in Verona
bei Bartolomeo della Scala (1303/1304), in Treviso bei Gerardo da Ca-
mina (1304-1306) und in der Lunigiana (einem Gebiet in Massa-Car-
rara im Norden der Toskana) bei den Grafen Malaspina (1306 u. 6.)
Aufnahme und Unterstiitzung fand.

Der im Januar 1309 in Aachen zum rémisch-deutschen Konig ge-
kronte und von Dante als Retter Italiens und des Weltkaisertums en-
thusiastisch begriifite Luxemburger Heinrich VII. begab sich im Okto-
ber 1310 nach Italien. In mehreren oberitalienischen Stddten versuchte
er, die verfeindeten Parteien zu befrieden und die Rechte des romisch-
deutschen Reiches wiederherzustellen. Dante selbst war dem zukiinfti-
gen Kaiser vielleicht auch persénlich begegnet, zumindest richtete er
seinen 7. Brief an ihn. Heinrich wurde am 29. Juni 1312 in Rom zum
Kaiser gekront, doch war der Konflikt zwischen ihm und dem Papst-
tum sowie dem Konig von Neapel, Robert von Anjou, bereits ent-
brannt. Heinrichs Ressourcen waren begrenzt, und eine Belagerung
von Florenz scheiterte im Herbst desselben Jahres.?28

Nach dem Tod Heinrichs (am 24. August 1313), den er in seiner
Gottlichen Komddie zum alto Arrigo stilisierte, zerschlugen sich die po-

127 Cheneval, E: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im
Jahre 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. Miinchen 1995,
S.24

128 John, R.L.: Dante, Wien 1946, S. 28

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

61


https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

62

litischen Hoffnungen Dantes. Ein als schméhlich empfundenes Ange-
bot seiner Vaterstadt, bei Zahlung einer Geldbufle und Leistung einer
offentlichen Abbitte nach Florenz zuriickkehren zu diirfen, lehnte
Dante ab, worauthin seine Verurteilung noch einmal erneuert wurde
(15. Oktober 1315). In der Folgezeit scheint er sich zeitweise wieder in
Verona am Hof der Scala und ab 1318 in Ravenna bei Guido Novello
da Polenta aufgehalten zu haben. Wahrend einer Mission im Auftrag
Guidos in Venedig erkrankte er und starb nach seiner Riickkehr in der
Nacht vom 13. auf den 14. September 1321 in Ravenna; dort liegt er
bis heute begraben. Die Stadt Florenz versuchte im Laufe der Jahrhun-
derte mehrmals, Dante in der Stadt beizusetzen, was zu heftigem Streit
zwischen Ravenna und Florenz fiihrte. Florenz errichtete in der Basili-
ka Santa Croce ein monumentales Kenotaph in Form eines Grabes, das
aber nach wie vor leer ist.

Dantes Werk schopft souveran aus der Theologie, der Philosophie
und den tibrigen Wissenschaften (Artes liberales) seiner Zeit.*?9 Es be-
zieht sich kunstvoll auf Vorbilder in der italienischen, provenzalischen,
altfranzosischen und lateinischen Dichtung. Dante verbindet dabei
Gelehrsamkeit und literarische Bildung mit einem hohen Maf} an Ei-
genstdndigkeit in der gedanklichen Aneignung und im sprachlichen
und poetischen Ausdruck.

Er verbindet dieses Vorgehen mit dem hohen ethischen Anspruch,
dem Leser, der politischen Gesellschaft und selbst der Kirche seiner
Zeit einen Spiegel zur Selbsterkenntnis und ein Leitbild auf dem Weg
zur Besserung zu bieten. Fiir ihn liegt das Ziel dieses Wegs im Person-
lichen (ebenso wie im Politischen und Kirchenpolitischen) in der
Ubereinstimmung mit der géttlichen Weltordnung, wie sie nach seiner
Uberzeugung in der Bibel und ihrer inspirierten Auslegung durch die
frithen Kirchenlehrer offenbart und zum Teil auch schon in den Wer-
ken der antiken Dichter (Vergil) und Philosophen (Aristoteles) vorge-
zeichnet ist.

Als Rime (,Reime®) werden die seit etwa 1283 entstandenen lyri-
schen Gedichte Dantes bezeichnet. Es handelt sich um rund 9o Ge-
dichte zu verschiedenen Themen, in der Mehrzahl Gedichte zur Lie-

129 Wehle, W.: Riickkehr nach Eden. Uber Dantes Wissenschaft vom Gliick in der
»Commedia“ In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13-66, hier S. 43

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

besthematik, hinzukommen 30 weitere (Rime dubbie), bei denen Dan-
tes Autorschaft zweifelhaft ist. Dante hat einzelne Gedichte oder Grup-
pen in die Vita nova und das Convivio iibernommen und dort erldu-
tert, aber ansonsten, soweit bekannt, selbst keine groflere Sammlung
seiner Gedichte zusammengestellt. Als Gattungen begegnen haupt-
sichlich Sonett und Kanzone, auflerdem Ballade und Sestine.*3°

Dantes frithe Lyrik kniipft an die okzitanische Trobadordichtung
und deren italienische Nachahmer in der Scuola Siciliana an und ist
unter den Zeitgenossen vor allem Guittone d’Arezzo verpflichtet. Ge-
meinsam mit jingeren Dichterkollegen wie Guido Cavalcanti, Dino
Frescobaldi und Cino da Pistoia entwickelt Dante eine Stilrichtung, die
mit einem von ihm selbst geprigten Begriff als Dolce Stil Novo be-
zeichnet wird und in der die Liebesthematik - die gottliche Macht
Amors und der Dame, die den Liebenden zum Géttlichen hinfithrt —
philosophisch iiberhéht und mit gesuchten Mitteln sprachlicher und
rhetorischer Verrdtselung fiir eine kleine Elite von kundigen Gleichge-
sinnten vorgetragen wird.*3* Inhaltlich eine Sonderstellung haben, auf-
grund ihrer Abweichung vom Ideal der ,hohen Minne® die derb obs-
zone Tenzone mit Forese Donati (Rime 73-78) und die sogenannten
Rime petrose (Rime 100-103), Letzteres eine Gruppe von vier Gedich-
ten, die das unerfiillte Verlangen nach einer wegen ihrer Unerweich-
lichkeit als ,,steinern® apostrophierten donna Petra besingen und sich
zu einer Phantasie gewaltsamer sexueller Befriedigung steigern.!32

Das im Text selbst durch eine eingebettete lateinische Phrase als
vita nova betitelte (Incipit vita nova: ,.Es beginnt das neue Leben®), in
der Forschung meist italienisch als Vita nuova zitierte Werk entstand
zwischen 1292 und 1295 und gibt sich als autobiografische, aus dem
»Buch der Erinnerung® gleichsam abgeschriebene Erzahlung von den
inneren Wandlungen, die der Erzéihler in der Folge seiner ersten kind-
lichen Begegnung mit der von ihm seither {iber den Tod hinaus ver-

130 Wittschier, H.-W.: Dantes ,,Convivio®. Einfithrung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009, S. 26

131 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 76

132 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 75

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

64

ehrten Beatrice durchlebt hat.*33 Die Stilisierung der eigenen Passion
mit Traumgesichten, Ohnmachten und Bekehrungserlebnissen, beson-
ders aber die Verklarung Beatrices zu einer Erlosergestalt mit christus-
dhnlichen Attributen wendet dabei Stilmuster der geistlichen und ha-
giografischen Tradition in héchst ungewohnlicher Weise auf die eigene
Biografie an. Gewidmet ist das Werk dem primo amico Guido Caval-
canti, als Publikum sind in erster Linie die ,Getreuen Amors“ (fedeli
dAmore) im Sinne des dolce stil novo intendiert, darunter ausdriicklich
auch die Frauen, sofern sie mit dem nétigen (Seelen-)Adel und Ver-
standnis fiir die Liebe (intendimento d'Amore) ausgestattet sind und
nicht ,,nur einfach blof$ Frauen sind®34

Formal handelt es sich um ein Prosimetrum, d.h. eine im Wechsel
von Prosa und Verstexten arrangierte Komposition, die ein formales
Vorbild besonders in der Consolatio philosophiae von Boéthius besitzt,
aber auch von den Liederhandschriften der okzitanischen Trobadors
angeregt wurde, in denen die Lieder der Trobadors nachtréglich mit
anekdotisch ausgeschmiickten Erzahlungen (razos) von deren Lebens-
umstinden und Liebesgeschichten erldutert wurden. Die Vita nova
nimmt 31 lyrische Gedichte Dantes auf (25 Sonette oder Doppelsonet-
te, 5 Kanzonen oder Kanzonenstanzen, eine Ballade) und versieht sie
in den Prosateilen mit divisioni (erklirenden Gliederungen der inhalt-
lichen Aussage) und ragioni (narrativen Erzahlungen der Entstehungs-
bedingungen). Die heute iibliche Einteilung des gesamten Werks in 42
oder 43 Kapitel ist nicht authentisch, d.h. nicht durch die Handschrif-
ten verbiirgt, sondern geht auf den Erstdruck von 1576 und die Ausga-
be von Alessandro Torri (1842) zuriick.!35

De Monarchia libri tres ( Drei Biicher iiber die Monarchie), Dantes
philosophisches Hauptwerk, in 21 Handschriften (eine davon seit 1950
nicht mehr auffindbar) und einem frithen Druck von 1559 erhalten, ist
eine politische Abhandlung, die die gottliche Bestimmung des romi-

133 Wittschier, H.-W.: Dantes ,,Convivio®. Einfithrung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009, S. 73

134 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 62

135 Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, Miinchen 2014,
Wehle, W.: Dichtung tier Dichtung. Dantes 'Vita Nuova': Die Aufthebung des Min-
nesangs im Epos, Miinchen 1986, S. 48

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

schen Kaisertums zur Weltherrschaft und dessen Unabhéngigkeit in
weltlichen Dingen von der auf Geistliches zu beschrankenden Herr-
schaft des Papstes beweisen will.13¢ Die Datierung des Werks ist um-
stritten: Die Entstehung wird teils mit dem Konflikt zwischen Heinrich
VII und Clemens V. in Verbindung gebracht und dann 1308/09 (Bru-
no Nardi) oder 1310/12 (Gustavo Vinay) angesetzt, oder man geht,
unter anderem weil das erste Buch sich bereits auf das Paradiso be-
zieht, von einem spateren Datum wie 1317 aus und ordnet es dann der
beginnenden Auseinandersetzung zwischen Johannes XXII. und Lud-
wig dem Bayern zu.'37

Als Eclogae bezeichnet man eine Korrespondenz in vier lateini-
schen hexametrischen Gedichten, die 1319/20 zwischen Giovanni del
Virgilio und Dante ausgetauscht wurden iiber die Frage, ob Dante, wie
Giovanni del Virgilio ihm vorwirft, sein Talent in volkssprachlichen
Gedichten an das gemeine Volk Italiens lediglich verschwende, anstatt
sich mit lateinischen Gedichten Ruhm bei den Gelehrten aller Lander
und Zeiten zu erwerben. Die beiden Antwortgedichte Dantes sind als
Rollengedichte in Dialogform im bukolischen Stil der Eklogen Vergils
verfasst und demonstrieren trotz ihrer inhaltlich ablehnenden Haltung
Dantes Konnerschaft durch eine Kunstiibung, die auf die erst im Ent-
stehen begriffene humanistische Dichtung der folgenden beiden Jahr-
hunderte vorausweist. Der Gedichtwechsel ist deshalb zuweilen ver-
déchtigt worden, eine spitere Filschung Giovanni Boccaccios zu sein,
mit der dieser eine Art humanistische Ehrenrettung Dantes bezweckt
habe.

Die Quaestio de situ et forma aquae et terrae (Untersuchung tiber
Lage und Form des Wassers und der Erde) ist ein Vortrag, den Dante
am 20. Januar 1320 in der Kapelle der Heiligen Helena in Verona iiber
ein zuvor in Mantua aufgekommenes Streitthema hielt. In dieser Un-
tersuchung, die sich als naturwissenschaftlich ausgerichtetes (non est
extra materiam naturalem) Werk der Philosophie versteht, geht es um

136 Wittschier, H.-W.: Dantes ,,Divina Commedia“ Einfithrung und Handbuch. Er-
zihlte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2004, S. 92

137 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 55

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

65


https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

66

die Frage, warum die Erde als niederstes der vier Elemente nicht voll-
standig von Wasser bedeckt ist.

Dantes bekanntestes Werk ist die um 1307 bis 1320 verfasste Gott-
liche Komddie.*3® Urspriinglich schlicht Commedia betitelt, was auf
den gliicklichen Ausgang der Erzdhlung, die italienische Sprache und
den wechselhaften Stil des Werkes Bezug nahm, wurde der Titel nach
Dantes Tod durch dessen Bewunderer Giovanni Boccaccio zu Divina
Commedia erweitert, wobei das Beiwort ,,géttlich® lediglich das Werk
belobigen soll und nicht mit dem Inhalt zusammenhéngt.*3¢

Das Werk schildert seine Reise durch die Hoélle (Inferno), zum
Lauterungsberg (Purgatorio), bis hin ins Paradies (Paradiso).’4° Die
Holle und das Paradies sind jeweils in Schichten (in jeweils neun kon-
zentrischen Kreisen) unterteilt. Je ndher man den engeren Kreisen
kommt, umso siindiger bzw. heiliger sind die gestorbenen Seelen. Die
gottliche Komodie wird heute auch als dichterisches Hauptsymbol der
Scholastik gesehen. Dante war dadurch so berithmt geworden, dass in
einer der Hauptkirchen von Florenz im 15. Jahrhundert ein Fresko zu
seinen Ehren geschaffen wurde.14:

Dante wurden im Verlauf der Jahrhunderte eine Reihe von lateini-
schen und in einigen Fallen auch volkssprachliche Briefen zugeschrie-
ben, von denen heute zwolf lateinische Epistolae als authentisch einge-
schitzt werden. Bei einem als dreizehnter gezéihlten Brief, dem soge-
nannten Widmungsbrief an Cangrande, in dem der Autor dem Cang-
rande della Scala das Paradiso dediziert und eine kommentierende
Einfiihrung in das Werk bietet, ist die Verfasserschaft Dantes umstrit-
ten. Man hat das Schreiben teils vollstindig und teils auch nur in dem
Widmungsteil als Erzeugnis Dantes akzeptieren oder es auch vollstin-
dig als Félschung ablehnen wollen. Fir die Ablehnung waren neben
tiberlieferungsgeschichtlichen und stilistischen Griinden vor allem in-
haltliche Einwéinde gegen die im Kommentarteil des Briefes angespro-

138 Cheneval, E: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im
Jahre 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. Miinchen 1995,
S. 46ff

139 John, R.L.: Dante, Wien 1946, S. 70

140 Wehle, W.: Riickkehr nach Eden. Uber Dantes Wissenschaft vom Gliick in der
»Commedia“ In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13-66, hier S. 24ff

141 Wittschier, H.-W.: Dantes ,,Divina Commedia“ Einfithrung und Handbuch. Er-
zihlte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2004, S. 34

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

chene Methode mehrfacher allegorischer Textauslegung ausschlagge-
bend.

Il Fiore (,Die Blume®) ist eine erzihlende allegorische Dichtung in
232 Sonetten, die auf den beiden Teilen des altfranzdsischen Rosenro-
mans (abgeschlossen um 1280) beruht und in einer einzigen, dem Au-
tograph nahestehenden toskanischen Abschrift in der Handschrift H
438 der Universititsbibliothek von Montpellier erhalten ist. Der Ver-
fasser nennt sich an zwei Stellen (ser) Durante, das heif$t mit einem in
der Romania verbreiteten Namen, als dessen synkopierte Koseform
auch schon in Dantes eigener Zeit der Name Dante galt. Ob Dante Ur-
heber ist oder vielleicht einzelne Verse des Fiore in die Vita Nuova oder
in die Commedia entlehnt hat, ist Gegenstand der Forschungsdiskussi-
on.'4>

Das Werk zeigt sprachlich eine fiir die italienische Literatur der
Dantezeit nicht ungewohnliche, aber in Dantes Werken in diesem
Grad sonst nicht anzutreffende Prigung durch das Altfranzésische
und kann aufgrund zeitgeschichtlicher Beziige in die Zeit von etwa
1285-1290 datiert werden.*43 Die Zuschreibung des Werkes an den
jungen Dante, die unter anderem von Michele Barbi abgelehnt und
seither besonders von Gianfranco Contini vertreten wurde, gehort zu
den besonders strittigen Problemen der Danteforschung.'44 Neue Per-
spektiven fiir die Untersuchung dieser Frage haben sich in jiingerer
Zeit durch die These von Maurizio Palma di Cesnola ergeben, dass als
Verfasser der aus Sudfrankreich stammende, besonders als Verfasser
lateinischer Sammelwerke zur Dekretalistik und Liturgie bekannte Ju-
rist Guillaume Durand anzusehen sei, der in Modena als Professor
wirkte, seit 1263 an der romischen Kurie verschiedene Amter bekleide-
te, 1284-1285 auch als oberster pépstlicher Provinzbeamter (Rector)
der Romagna regierte 1296 als Bischof von Mende (seit 1286) in Rom
verstarb. Hingegen schliefit Domenico De Robertis aus den sprachli-
chen Merkmalen heraus nicht zwingend auf einen Nicht-Italiener.

142 Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mo-
nographien, Bd. 167, Reinbek 1998, S. 88f

143 Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, Miinchen 2014,
Wehle, W.: Dichtung tiber Dichtung. Dantes 'Vita Nuova': Die Aufhebung des
Minnesangs im Epos, Miinchen 1986, S. 38

144 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 48

67

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

Der Detto d'Amore (,,Gedicht tiber die Liebe“ bzw. (iber Amor) ist
ein Lehrgedicht in 480 paargereimten Siebensilblern, das in vier aus
der gleichen Handschrift stammenden Bléttern in der Biblioteca Medi-
cea Laurenziana in Florenz erhalten ist. Da angenommen wird, dass
beide Werke vom gleichen Verfasser stammen, steht auch fiir den Det-
to die Verfasserschaft des jungen Dante zur Diskussion.

Kein anderer Dichter vor und nach Dante wurde so oft, so um-
fangreich und mit einem solchen Aufwand an Gelehrsamkeit kom-
mentiert, eine Entwicklung, die bereits kurz nach seinem Tod mit der
Glossierung und offentlichen Kommentierung der Commedia einsetz-
te.45 Auch seine eigenen Sohne und seit der Mitte des 14. Jahrhun-
derts Giovanni Boccaccio haben daran mitgewirkt. Der zu dieser Zeit
in Italien entstehende Humanismus und die Renaissance haben Dantes
Werk zum Teil mit kritischer Ablehnung, aber auch mit Bewunderung
fur seine oft nur vermeintliche Vorwegnahme ihrer eigenen Leitvor-
stellungen rezipiert.

In neuerer Zeit stand Dantes Wiederentdeckung zunichst unter
dem Vorzeichen eines romantischen Interesses am Mittelalter und der
Vereinnahmung seines Werks fiir die Herausbildung eines neuen poli-
tischen und kulturellen Selbstverstindnisses der im Risorgimento ent-
stehenden italienischen Nation.'4¢ Progressive ebenso wie konservative
oder reaktionire, katholische ebenso wie protestantische, aber auch
esoterische oder antikirchliche Milieus haben Dante fiir ihre Zwecke
beansprucht und dem Verstindnis seines Werkes manche Verzerrung
hinzugefigt.

Zur wissenschaftlichen Konstituierung der Dantephilologie und
Danteforschung haben seit dem 19. Jahrhundert deutsche, englische
und in jiingerer Zeit auch amerikanische Forscher wesentliche Ansto-
e geliefert.'+” Die Forschung hat viele Missverstindnisse aufkldren
konnen, hat aber manche Befangenheit des vor- und auflerwissen-
schaftlichen Betriebs auch bis in die Gegenwart tradiert. Es empfiehlt

145 John, R.L.: Dante, Wien 1946, S. 16

146 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz
2005, S. 109f

147 Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999, S. 126

68

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

4 Dante Alighieri

sich deshalb, bei der Konsultation von Sekundarliteratur zu Dante eine
gewisse kritische Vorsicht walten zu lassen.

69

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

Leonardo da Vinci (1452- 1519) gilt als einer der beriihmtesten Uni-
versalgelehrten aller Zeiten.'4® Leonardo malte und zeichnete duflerst
plastisch wirkende Kompositionen. Seine Frithwerke zeigen eine vollig
neue Zusammenstellung: Im Vordergrund die Hauptfiguren, im Hin-
tergrund imagindre Ruinen und Schlachtenszenen in Linearperspekti-
ve. Im Letzten Abendmahl finden sich weitere stilistische Neuerungen:
Er malte keine Einzelfiguren, sondern ordnete sie in dynamischen
Gruppen an. Manche stellen ein Zentrum der Ruhe dar, andere sind
erregt, wie man in der Gebérdensprache erkennt. Leonardo da Vinci
bezog als einer der ersten Kiinstler seine Hintergrundlandschaften
erstmals in die Luftperspektive ein.

Leonardo da Vinci hat fast alle Teile fiir ein Auto konstruiert: Den
Kolben, den Antrieb, den Kilometer-Zahler, die Lenkung, den Hinter-
radantrieb, den Lifter, die Kurbelwelle, die Ubersetzung und das Ku-
gellager. Die ersten wirklichen Automobile wurden etwa vierhundert
Jahre spiter gebaut. Auch das Fahrrad und die Fahrradkette, wie wir
sie heute noch kennen, konstruierte er, genauso wie "Kampfwagen",
die Vorldufer von Panzern, und Bomben, die beim Aufprall explodie-
ren. Fiir die Textilindustrie erfand er Maschinen, wie z.B. die automa-
tische Spindel und eine Tuchschermaschine. Unter seinen Skizzen fin-
den sich Entwiirfe fiir "Maschinen fiir das Wasser", wie z.B. ein Tauch-
gerdt, ein Vorgdnger des modernen Schnorchels, oder auch ein Tau-
cheranzug.

Um seinen Traum vom Fliegen zu verwirklichen, versuchte Leo-
nardo da Vinci nach eingehenden Studien des Vogelflugs eine Flugma-
schine zu fertigen. Er experimentierte mit verschiedenen Materialien
und Techniken. Jahrhunderte spiter unternahm 1891 der deutsche
Flugpionier Otto Lilienthal einen Versuch in der Nahe von Berlin mit

148 Chotjewitz, P.O.: Alles tiber Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004, S. 15ff

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

71


https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

72

einer Maschine, die auffallend dem Entwurf Leonardo da Vincis dah-
nelte.

In Hunderten von Zeichnungen legte Leonardo da Vinci die Er-
gebnisse seiner Forschungen nieder, zum Teil in einer von ihm erfun-
denen Methode der ,durchsichtigen® Darstellung, wobei Muskel-
schichten, Gewebe und Organe gleichzeitig veranschaulicht werden. Er
hat den Knochenbau und das Muskelsystem, Venen an Arm, Brust
und Bauch plastisch dargestellt. Es finden sich in seinen Zeichnungen
der Herzklappenfunktion bereits Andeutungen auf den erst spater ent-
deckten Blutkreislauf. Er analysierte die Proportionen des Kopfes und
studierte die Sprechorgane.

Um das Geheimnis des Lebens zu ergriinden, sezierte er als erster
den Mutterleib und fertigte die Zeichnung eines Embryos. Er widmete
viel Zeit den Beobachtungen iiber das Wachsen und die Entwicklung
des menschlichen Korpers. Stindig war Leonardo da Vinci auf der Su-
che, die ,,Lebenskraft” oder Seele zu finden, die dem Kdrper Leben gibt.
Dafiir fiihrte er auch Versuche an Tierkérpern durch und verglich den
Aufbau mit dem des Menschen. Aber dieses Problem vermochte er
nicht zu 16sen.

Bis heute gelten Leonardo da Vincis anatomische Darstellungen als
musterhaft. Seine Zeichnungen, die sehr klar und genau sind, werden
zum Teile heute noch verwendet, um anatomische Texte zu illustrieren.

Leonardo da Vinci konstruierte die ersten vorgefertigten Hiuser
und entwickelte Projekte fiir den Stddtebau. Er entwarf Héauser mit
freischwebenden Doppeltreppen, eine doppelte Wendeltreppe, wie sie
erst in der Gegenwart als Betonkonstruktion in Mode kam. Er plante
neue Heizungsmoglichkeiten, Kamine und Kiichen. Er skizzierte Klo-
settanlagen mit drehbarem Fenster, automatische Tiiren, Schornstein-
aufsitze.

Er entwickelte Ideen fiir den Bau von Kanilen, Staudimmen und
Schleusen, um Fliisse schiffbar zu machen. Er beschiftigte sich mit der
Entwisserung von Sumpfland, um neue Felder zu schaffen und erfand
dafiir einen Bagger, der den Morast ausheben sollte.

Leonardo da Vinci gehorte zu den Begriindern der Hydraulik und
erfand wahrscheinlich das Hygrometer. Er machte Entdeckungen auf
den Gebieten der Meteorologie und Geologie, erkannte die Wirkungen
des Mondkreislaufes auf die Gezeiten, ahnte spéter durch die Wissen-

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

schaft bestitigte Erkenntnisse tiber die Formung der Kontinente vor-
aus.

Leonardo beabsichtigte vermutlich, eine Enzyklopadie zu verfas-
sen, die das Wissen seiner Zeit zusammenfiihren sollte. Skizzen und
Entwiirfe, Ideen und Gedanken notierte er in seinen Notizbiichern
(Codices) meist vollig ungeordnet, scheinbar sprunghaft, gerade da,
wo er Platz fand. Ein Zeitzeuge berichtet, dass Leonardo ein kleines
Notizbuch stets an seinem Giirtel trug. Texte und Kommentare ver-
fasste Leonardo in Spiegelschrift. Die Erklarung dafiir ist umstritten.
Eine Vermutung ist, dass dies ein Ausdruck seiner ausgepréagten Links-
hindigkeit war. Eine andere Annahme besagt, er habe die Spiegel-
schrift benutzt, um seine Ideen nicht sofort allgemein zuginglich zu
machen.

Verrocchio war einer der bedeutendsten Bildhauer im damaligen
Florenz, der auch als Maler und Goldschmied titig war. In seinem Ate-
lier lernte und arbeitete Leonardo, etwa von 1470 bis 1477, in Gesell-
schaft von weiteren Schiilern wie Perugino (um 1445/1448-1523), Do-
menico Ghirlandaio (1449-1494) und Lorenzo di Credi (um 1459-
1537).

In den Kiinstlerwerkstitten des 15. und 16.Jahrhunderts war es
tiblich, dass der Meister die Anfertigung eines Werkes nicht allein vor-
nahm, sondern Teile der Ausfithrung seinen Gesellen und Schiilern
tbertrugen. Das vermutlich fritheste erhaltene Zeugnis eines Gemil-
des aus der Werkstatt Verrocchios unter Beteiligung Leonardo da Vin-
cis ist Tobias und der Engel (datiert um 1470-1475). Kunsthistoriker
nehmen an, dass Leonardo den Fisch in der linken Hand des Tobias,
den Hund zu Fiflen des Engels, aber auch den Haarschopf des Tobias
gemalt haben konnte. 49

Nach dem Abschluss seiner Lehrzeit im Alter von etwa 20 Jahren,
arbeitete Leonardo weiter in Verrocchios Werkstatt. Er soll, so berich-
tet der Maler, Architekt und Kiinstlerbiograph Giorgio Vasari (1511-
1574), auf dem Bild Die Taufe Christi, das Verrocchio fiir die Monche
von Vallombrosa malte, den auf der linken Seite knienden Engel in das
Bild seines Lehrers eingefiigt haben.'5° Das Gemilde befindet sich

149 Nicholl, C.: Leonardo da Vinci. Die Biographie. Frankfurt/M. 2009, S. 41
150 Ost, H.: Das Leonardo-Portrét in der Kgl. Bibliothek Turin — und andere Fil-
schungen des Giuseppe Bossi, Berlin 1980, S. 36

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

73


https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

74

heute in der Sammlung der Uffizien in Florenz. Das urspriinglich in
Tempera gemalte Bild wurde spiter zum Teil in Ol ibermalt, so dass
ein fundiertes Urteil tiber die Urheberanteile schwierig ist. Leonardos
Beitrag wird nicht nur im Gesicht des Engels, sondern auch in Teilen
der Bekleidung und des landschaftlichen Hintergrunds vermutet. Im
linken Teil des Landschaftshintergrundes ist bereits Leonardos Sfuma-
to-Technik zu erkennen, seine charakteristische Weichzeichnung von
Motiven. Das Bild wird um das Jahr 1475 datiert, in dem auch das Bild
Verkiindigung an Maria und Leonardos Studien fiir Faltenwiirfe von
Gewindern und das Profil eines Kriegers entstanden.

Seit 1472 findet sich Leonardos Name in den Listen der Sankt Lu-
kas-Gilde (Compagnia di San Luca), der Malergilde von Florenz. In
Florenz lebte und arbeitete er weitere zehn Jahre und arbeitete gemein-
sam unter anderen mit den Malern Sandro Botticelli und Perugino. Im
Gegensatz zum spiter geborenen Michelangelo (1475-1564) wurde
Leonardo als offen und freundlich geschildert.

Als sensibler Kiinstler begann er friih, seine Gedanken und Gefiih-
le in Notizbiichern (Codici) zu notieren.’>! Aus seinen Notizen ist zu
schlielen, dass er nicht, wie andere Kiinstler, die Pracht der antiken
Kunst durch Imitation von Modellen wiederbeleben wollte, sondern
sich als Schiiler der Natur berufen fiihlte, die Schonheiten der Natur
selbst und diese im Zusammenspiel mit Menschen darzustellen. Merk-
wiirdige Formen von Hiigeln und Felsen, seltene Pflanzen und Tiere,
Bewegungen des Wassers, ungewdhnliche Gesichter und Figuren von
Menschen waren die Dinge, die er in seiner Malerei und in seinen Na-
turstudien aufgriff. Die fritheste datierte Zeichnung ist die Arnoland-
schaft vom 5. August 1473 (heute in den Uffizien in Florenz). Seine
Portritgemélde malte er meist vor einer Hintergrundlandschaft und in
seinen Notizbiichern hielt er eine Vielzahl von Pflanzen- und Tierstu-
dien fest.

Um 1477 scheint er die Gunst von Lorenzo I. d¢ Medici (1449-
1492), dem Stadtherrn von Florenz, gefunden zu haben und arbeitete
als freier Kiinstler unter dessen Patronage. Es entstanden erste Portrits
und Marienbilder, die Madonna Benois (1475-1478) und ein Portrit

151 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci — Psychoanalytische Studien zu einem Ritsel,

Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 23

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

Ginevra de’ Bencis, einer Tochter von Amerigo de’ Benci, der Leonar-
dos Leidenschaft fiir kosmografische Studien teilte. 1481 erhielt er
einen ersten grofleren Auftrag vom Augustinerkloster San Donato a
Scopeto nahe Florenz fiir ein Altarbild und er zeichnete die Skizzen fiir
die Anbetung der Heiligen Drei Konige (heute in den Uffizien in Flo-
renz). Als sich vieler seine Kiinstlerfreunde in Rom niederliefSen, um
fir den Heiligen Stuhl zu arbeiten, ergab sich 1481 fiir ihn die Chance
einer Stellung am Hof der Sforza, der Herzoge von Mailand.

Die Familie Sforza regierte Mailand und die Lombardei von 1450
bis 1535. Begriinder der Dynastie, die meist eng mit der florentiner
Herrscherfamilie Medici verbiindet war, war Francesco Sforza (1401—
1466). Nach seinem Tode wurde sein altester Sohn Galeazzo (1444-
1476) Herzog. Nach dessen Ermordung im Jahr 1476 kam Ludovico
Sforza (genannt il Moro, ,,der Dunkle; 1452-1508) als Protektor seines
Neffen Gian Galeazzo Sforza (1469-1494), tatsichlich aber als Usurpa-
tor des Staates, an die Macht. Ludovico griff ein Projekt zur Errichtung
eines Reitermonuments des Francesco Sforza zu Ehren des Griinders
des Herrscherhauses wieder auf und suchte einen geeigneten Kiinstler.
Von den Medici wurde der junge Leonardo empfohlen, der sich dar-
aufthin am Hofe in Mailand vorstellte.

Wegen bevorstehender Kémpfe zwischen Mailand und der Repu-
blik Venedig erwihnte Leonardo in einem Empfehlungsschreiben an
den Herzog ausfithrlich und detailliert seine Fahigkeiten und Erfin-
dungen in der Militdrtechnik. Erst am Schluss des Briefes betonte er
sein Konnen als Bauingenieur und Architekt und fiigte schliefSlich
einen kurzen Hinweis auf seine Kenntnisse als Maler und Bildhauer
hinzu, die die Grundlage zu einer angemessenen Ausfithrung des Mo-
numents fiir Francesco Sforza bilden konnten. Nach seiner Anstellung
arbeitete Leonardo mit Unterbrechungen iiber zwanzig Jahre fiir die
Sforza.

In Mailand entwickelte sich Leonardo zum fithrenden Kiinstler
und zum Organisator fiir Hofzeremonien und Festivitdten.?5> Anldss-
lich der Hochzeit des jungen Herzogs Gian Galeazzo mit Isabella von
Aragon 1487 entwarf der Kiinstler die Bithnenbilder und Kosttime der

152 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci — Psychoanalytische Studien zu einem Ratsel,
Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 33

75

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

76

Masque Il paradiso. Die Pestepidemie der Jahre 1484 bis 1485 in Mai-
land veranlasste ihn wohl, dem Fiirsten Pline vorzulegen, nach wel-
chen die Stadt unterteilt und nach verbesserten sanitidren Prinzipien
wiederaufgebaut werden sollte.

In den Jahren 1485-1486 war er an der Planung der Verschone-
rung und Verstdrkung des Castello und der Vollendung des Mailander
Doms beteiligt.53 Er konnte sich allerdings nicht durchsetzen und ent-
warf daraufthin fiir die junge Herzogin einen Badepavillon von unge-
wohnlicher Raffinesse und Schonheit. Parallel dazu machte er Auf-
zeichnungen iiber die Ergebnisse seiner Studien in Geometrie, Statik
und Dynamik, menschlicher Anatomie sowie den Phidnomenen von
Licht und Schatten und setzte sich eingehend mit dem Entwurf des
Sforza-Reitermonuments auseinander. Intensiv betrieb er Studien {iber
die Bewegung und die Anatomie von Pferden und iiber die Kunst bzw.
Wissenschaft der Bronzebearbeitung und Giefitechnik. Das Reiter-
standbild sollte die grofite Bronzestatue der damaligen Zeit werden.

Nach sieben Jahren bereitete er 1490 auf Driangen seines Auftrag-
gebers sein Reiterstandbildmodell anlésslich der Heirat Ludovicos mit
Beatrice d’Este zur Vorfithrung vor. Im letzten Moment war er jedoch
mit seiner Arbeit nicht zufrieden und begann noch einmal von vorn.

Im selben Jahr verbrachte Leonardo ungestort einige Monate mit
mathematischen und physikalischen Forschungen in den Bibliotheken
und unter den Gelehrten von Pavia. Hierhin war er als Berater hin-
sichtlich einiger architektonischer Schwierigkeiten beim Bau der Ka-
thedrale berufen worden.*5+ In Pavia erhielt er durch das Studium ei-
nes antiken Reitermonuments neue Anregungen fiir seinen Francesco
Sforza. Aus dem Jahr 1492 stammen die Studie iiber Korperproportio-
nen nach Vitruv sowie Proportionsstudien von menschlichen Korpern
und Gesichtern und anatomische Studien, denn er wollte ,das Innere
des Menschen® genau kennenlernen und begann an seinem Buch Von
der menschlichen Figur zu arbeiten. In den folgenden Jahren verschaff-
ten ihm die zunehmenden Festivititen und der Prunk des Maildnder
Hofes fortwihrend Auftrige, darunter die Komposition und Rezitation

153 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 23
154 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci — Psychoanalytische Studien zu einem Rétsel,
Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 28

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

von Sagen, Fabeln und Prophezeiungen (d.h. moralischen und sozia-
len, im Futurum formulierten Satiren und Allegorien).*s5

Zwischen 1483 und 1486 entstand die erste Fassung der Madonna
in der Felsengrotte. Den Auftrag dazu erhielt er von der Bruderschaft
der unbefleckten Empfingnis in der Franziskanerkirche San Francesco
in Mailand. Diese Fassung wurde nie {ibergeben, da die Szene wohl
entgegen den Wiinschen der Bruderschaft in einer kalten, leblosen
Hohle dargestellt ist und Jesus und Johannes der Téufer ohne Gold
und Heiligenscheine gezeigt werden. 1499 gelangte das Gemailde nach
Frankreich. Heute befindet es sich in der Sammlung des Louvre in Pa-
ris. Eine zweite, von der Bruderschaft akzeptierte Fassung, wurde zwi-
schen 1493 und 1508 gemalt, von Leonardo begonnen und fortgefiihrt
von seinem Schiiler Ambrogio de Predis (um 1455-nach 1508).15¢

In den 1480er Jahren beschiftigte sich Leonardo intensiv mit
kriegstechnischen Aufgaben. Die Notizbiicher dieser Zeit zeigen Skiz-
zen von Waffen, Kriegsmaschinen, Flugmaschinen und Schiffen. Um
1490 entwarf Leonardo das Madonnenbild der Madonna Litta, die
Ausfiihrung wird heute seinem Schiiler Giovanni Antonio Boltraffio
(1467-1516) zugeschrieben, sowie das Portrit der Cecilia Gallerani,
einer Mitresse Ludovico Sforzas (Die Dame mit dem Hermelin). Zur
selben Epoche zéhlen das Bildnis eines jungen Mannes (Portrit des Mu-
sikers Franchino Gaffurio) und das Bildnis einer unbekannten Dame.
Beide Bilder werden jedoch nicht zweifelsfrei Leonardo zugeschrieben.

Als Leonardo etwa 40 Jahre alt und davon fast zehn Jahre fiir den
Maildnder Hof tdtig gewesen war, bekam er von Ludovico Sforza den
Auftrag, ein Bild fiir die Stirnwand des Refektoriums der Konventskir-
che von Santa Maria delle Grazie in Mailand zu malen.

Das bereits wahrend der Entstehung von vielen Kiinstlern bewun-
derte Bild Das Abendmahl (ital.: Cenacolo oder Ultima Cena), ein
Wandgemalde mit den Maflen von 8,8 X 4,6 m, entstand in den Jahren
1494 bis 1498.157 Es stellt den Moment dar, in dem Jesus seinen Jin-
gern mitteilt, dass einer von ihnen ihn in wenigen Stunden verraten
wiirde. Leonardo malte das Bild in Tempera auf eine getrocknete Gips-
wand (Seccomalerei) — kein Fresko und auch nicht in Ol, wie eine Le-

155 Heydenreich, L. H.: Leonardo-Studien, Miinchen 1988, S. 28
156 Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003, S. 18
157 Pietro C. Marani: Leonardo — Das Werk des Malers, Miinchen 2001, S. 45ff

77

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

gende spiter behauptete. Die Tempera-Trigersubstanz hielt nicht lange
auf dem Gipsuntergrund und dieser auch nicht auf der Wand. Durch
Feuchtigkeit und Schimmelbildung kam es zu Abblitterungen und
Schuppenbildung. Dieser Prozess dauerte jahrzehntelang. Die Restau-
rierungsversuche im 18. Jahrhundert griindeten auf der falschen An-
nahme, das Werk sei in Ol ausgefiihrt worden. So hat man es einmal
mit Ol iberstrichen, in der Hoffnung, dadurch die Farben wiederher-
stellen zu konnen. Andere versuchten es mit unterschiedlichen ,Ge-
heimmitteln®, meistens schidlichen Lacken und Klebstoffen. Erst Mitte
der 1970er Jahre konnte der weitere Verfall durch moderne Restaurie-
rungstechniken aufgehalten werden. Eine weitere Restaurierung folgte
um die Jahrtausendwende. Der Zustand des Werks wurde mittlerweile
mit einer Auflésung von 16 Gigapixel dokumentiert Trotz der grofien
Beschadigungen hinterlief} das schon halb aufgeloste Bild immer wie-
der einen tiefen Eindruck auf die unterschiedlichsten Betrachter.

Um die Personen als Charaktere darstellen zu konnen, suchte Leo-
nardo seine ,,Typen® sorgfiltig aus und fertigte viele Gesichtsstudien
an.'58 Die Gesichter von Jesus und Judas blieben unvollendet, der Per-
fektionist Leonardo fand keine befriedigende Lésung fiir eine maleri-
sche Darstellung. Nach dem Erfolg seines Werkes Das letzte Abend-
mahl fuhr Leonardo mit der Arbeit am Sforza-Monument - dem Ca-
vallo - fort, dessen sieben Meter hohes Tonmodell bereits drei Jahre
lang im Corte Vecchio des Castello stand und allgemein bewundert
wurde. Nun sollte das Monument in Bronze gegossen werden.5?

Hilfe fiir die schwierigen Berechnungen fiir den Bronzeguss be-
kam Leonardo von dem Mathematiker Luca Pacioli aus Borgo San Se-
polcro, dessen Summa de aritmetica, geometrica etc. Leonardo bei ihrer
Ersterscheinung in Pavia erworben hatte. Der Mathematiker bewun-
derte Leonardos Malereien und Skulpturen und mehr noch seine ma-
thematischen, physikalischen und anatomischen Forschungen, die er
in den Manuskriptsammlungen Leonardos kennenlernte. Beide arbei-
teten an Paciolis ndchstem Buch De divina proportione (,Uber das
gottliche Verhiltnis“), das den Goldenen Schnitt behandelte. Auch die

158 Feser, S. (Hrsg.):Giorgio Vasari: Das Leben des Leonardo da Vinci, Berlin 2006,
S. 102
159 Chotjewitz, P.O.: Alles iiber Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004, S. 33

78

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

seit der Antike bestehende mathematische Aufgabenstellung zur Qua-
dratur des Kreises versuchten beide zu 16sen.16°

Bald beteiligte sich Pacioli auch an der Fertigstellung der Innende-
koration bestimmter Kammern des Castello, der Saletta Negra und der
Sala delle Asse, die bereits von anderen Kiinstlern begonnen worden
war. Bei Reparaturarbeiten Ende des 19.Jahrhunderts legte Paul
Miiller-Walde unter den neu verputzten und getiinchten Raumdecken
Spuren von Leonardos Handwerk frei; so wurden in der grofien Sala
delle Asse viele Spuren Leonardos gefunden. Ein Grofiteil der Dekora-
tion war gut erhalten und deshalb restaurierbar.

Fir diese und andere kiinstlerische Arbeiten wurde Leonardo 1498
mit einem Garten auflerhalb der Porta Vercelli belohnt, zu einer Zeit,
als Geld nur spérlich floss und sein Gehalt lange im Riickstand war.
Aber wiederum konnte er die Aufgabe nicht beenden, genauso wie das
Bronzemonument, das der Herzog aus Mangel an Bronze (die er fiir
Waffen bendétigte) schliefllich einstellen lief3. Dies half ihm aber nicht,
seine Vertreibung im Jahre 1499 durch den franzdsischen Konig Lud-
wig XII. zu verhindern. Ludovico musste fliehen, Leonardo und ande-
re Kiinstler verlieflen Mailand.*6*

Als Leonardo und sein Freund Luca Pacioli Mailand im Dezember
1499 verlieflen, war ihr Ziel Venedig. Leonardo bot dort seine Dienste
als Ingenieur an und stellte seine Kriegsmaschinen vor, darunter auch
einen Taucheranzug fiir den Unterwasserkampf. Er bekam jedoch kei-
ne Anstellung und zog weiter nach Mantua, wo er von der Herzogin
Isabella Gonzaga empfangen wurde, die als kultivierteste Dame ihrer
Zeit galt. Er versprach, zu einem spiteren Zeitpunkt ein Portrdt von
ihr zu malen; zunichst fertigte er eine Kreidezeichnung an, die sich
heute im Louvre befindet.162

Die Freunde zogen im April 1500 nach Florenz. Hier fand Leonar-
do voriibergehend Unterschlupf im Kloster Annunziata, wo er sich
verpflichtete, ein Altarbild fiir die Basilica della Santissima Annunziata
zu malen. Ein Jahr verging, ohne dass der Auftrag ausgefithrt wurde.
Wissenschaftliche Fragen der physikalischen Geografie und des Inge-

160 Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Kéln 1960, S. 30

161 Heydenreich, L. H.: Leonardo-Studien, Miinchen 1988, S. 47

162 Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci — Psychoanalytische Studien zu einem Ratsel,
Basel/ Frankfurt am Main 1992, S. 18

79

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

80

nieurwesens fesselten Leonardo mehr als die Malerei. Er schrieb an
Briefpartner, um Erkundigungen iiber die Gezeiten im Euxinischen
und Kaspischen Meer einzuholen. Zur Information der Mercanti be-
richtete er tiber die gegen einen drohenden Erdrutsch auf dem Hiigel
von San Salvatore dell'Osservanza zu ergreifenden Mafinahmen. Er
legte Zeichnungen und Modelle fiir die Kanalisierung und die Kon-
trolle des Arno vor und entwickelte einen Plan zum Transport des Flo-
rentiner Baptisteriums (Dantes bel San Giovanni) in einen anderen
Stadtteil, wo es auf einen groflen Marmorsockel gestellt werden soll-
te.163

Den ungeduldigen Serviten-Briidern von Annunziata legte er
schlieSlich im April 1501 einen Entwurf des Altarbilds auf Karton vor,
der in Florenz unter grofler Beteiligung von Publikum ausgestellt wur-
de. Das Thema war die Jungfrau, die sich auf dem Schof} der Heiligen
Anna sitzend vorbeugt, um ihr Kind festzuhalten, das halb aus ihrer
Umarmung entflohen ist, um mit einem Lamm auf dem Boden zu
spielen. Trotz des allgemeinen Lobs fiir seinen Entwurf vollendete Leo-
nardo das Altarbild nicht. Die Ménche von Annunziata mussten den
Auftrag an Filippino Lippi geben, nach dessen Tod die Aufgabe von
Perugino beendet wurde. Leonardo vollendete erst spater das Bild
(1506-1516), das als Anna Metterca oder Anna selbdritt (,Anna zu
dritt“) heute im Louvre zu sehen ist.164

In Florenz bemiihte sich Leonardo um Auftrige. Der Gonfaloniere
Piero Soderini bot ihm einen riesigen Marmorblock zur freien Verfii-
gung an, doch Leonardo lehnte dankend ab. Drei Jahre spater schlug
Michelangelo seinen David aus diesem Block. Vom franzésischen Hof
erhielt er den Auftrag fiir ein weiteres Madonnenbild; 1501 malte er
die Madonna mit der Spindel. Aber eigentlich interessierte er sich viel
mehr fiir technische und wissenschaftliche Herausforderungen und
suchte diesbeziiglich nach einem fiirstlichen Auftraggeber. 65

Im Frithjahr 1502 trat er in den Dienst Cesare Borgias, des Her-
zogs von Valentino. Dieser war zu diesem Zeitpunkt mit der Konsoli-
dierung seiner jiingsten Eroberungen in der Romagna beschiftigt.

163 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 27

164 Syre, C./Schmidt, J./Stege, H. (Hrsg.): Leonardo da Vinci — Die Madonna mit der
Nelke. Verlag Schirmer Mosel, Miinchen 2006, S. 32

165 Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995, S. 34

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

Zwischen Mai 1502 und Mairz 1503 bereiste Leonardo als oberster In-
genieur einen groflen Teil Mittelitaliens.’%¢ Nach einem Besuch in
Piombino an der Kiiste gegeniiber Elba fuhr er iiber Siena nach Urbino,
wo er kartografische Zeichnungen anfertigte. Anschlieflend wurde er
tiber Pesaro und Rimini nach Cesena gerufen; zwischen Cesena und
Cesenatico verbrachte er zwei Monate, in denen er Kanal- und Hafen-
arbeiten plante und leitete und mit der Planung zur Restaurierung des
Palasts von Friedrichs II. beauftragt wurde.

Danach begleitete er seinen Arbeitgeber, der in Imola von Feinden
belagert wurde. Hier lernte Leonardo auch Niccolo Machiavelli ken-
nen, der als Abgesandter von Florenz mit Cesare Verhandlungen fiihr-
te. Er folgte ihm nach Sinigallia, Perugia und schliefSlich iiber Chiusi
und Acquapendente nach Orvieto und Rom, wo Cesare im Februar
1503 ankam. In dieser Zeit verlieff Leonardo den Herzog und kehrte
zuriick nach Florenz.1%7

In Florenz bekam Leonardo auf Initiative von Machiavelli und Pie-
ro Soderini den Auftrag, ein grofles Schlachtengemilde fiir eine der
Winde des neuen Ratssaals im Palazzo della Signoria zu schaffen. Er
wihlte als Thema eine Episode des Sieges der Florentiner iiber die
Mailander nahe einer Briicke bei Anghiari im oberen Tibertal. Der
jungere Michelangelo, der gerade seinen David vollendet hatte, wurde
mit einem weiteren Schlachtengemalde auf einer anderen Wand des
gleichen Saals betraut und entschied sich fiir die Schlacht bei Cascina.

Eigentlich wollte Leonardo keine Gewaltverherrlichungen malen,
denn er hasste den Krieg, andererseits fiihlte er sich gegeniiber seinem
Rivalen Michelangelo herausgefordert.*¢® Zur Vorbereitung seines Kar-
tons wurde Leonardo die Sala del Papa in Santa Maria Novella zuge-
wiesen. Er arbeitete — dhnlich wie an seinem Cenacolo - stetig und un-
ermiidlich an seiner neuen Aufgabe. Aus seinen Berichten an die Si-
gnoria wird sein kontinuierlicher Fortschritt deutlich. In weniger als
zwei Jahren (1504-1505) war der Entwurf fertig.’%9 Als dieser zusam-
men mit dem des Michelangelo ausgestellt wurde, wurden beide Ent-

166 Zollner, E.: Leonardo da Vinci. Taschen Verlag, Koln 2006, S. 112

167 Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003, S. 21

168 Zollner, E: Leonardo da Vinci 1452-1519, Koln 1999, S. 39

169 Feser, S. (Hrsg.):Giorgio Vasari: Das Leben des Leonardo da Vinci, Berlin 2006,
S.75

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

81


https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

82

wiirfe als groflartige Kunstwerke bewundert und dienten den damali-
gen Studenten als Modell und Beispiel, so wie die Fresken von Masac-
cio in Santa Maria del Carmine den Schiilern zwei Generationen zuvor
geholfen hatten. Auch der junge Raffael lernte in dieser Zeit von Leo-
nardo, ebenso Fra Bartolommeo.

Leonardo iibertrug seinen Entwurf auf die Maueroberflache. Dazu
hatte er eine neue technische Methode erfunden, die er nach einem
vorldufigen Versuch in der Sala del Papa fiir erfolgversprechend hielt.
Die Farben — ob Tempera oder andere, ist unklar - mussten auf einen
speziell praparierten Untergrund aufgetragen werden, worauf jene -
Farben und Untergrund - mittels Wiarme verbunden wurden. Nach
Beendigung der zentralen Gruppe wurde Hitze angewendet, die aber
ungleichmiflig wirkte: Die Farben im oberen Teil verliefen oder
schuppten von der Wand ab, das Bild verfiel und wurde spiter (wahr-
scheinlich) iibermalt.*7°

In den Jahren 1503-1506 arbeitete Leonardo auch intensiv am
Portrat der Mona Lisa.*7* Einige Quellen belegen, dass die neapolitani-
sche Hausfrau Monna Lisa del Giocondo (geb. Gherardini), Gattin des
Francesco di Bartolommeo di Zanobi del Giocondo, fiir dieses Bild das
Modell saf. In Lisa Gherardini soll er ein Modell gefunden haben, des-
sen Antlitz und Lécheln einen einzigartigen, ratselhaften Charme be-
safl. Er arbeitete an diesem Portrit wihrend eines Teils von vier auf-
einander folgenden Jahren und liefl wihrend der Sitzungen Musik auf-
spielen. Zeit seines Lebens konnte sich Leonardo nicht von dem Bild
(Mafle 77 x 53 cm) trennen. Neuere Forschungen weisen darauf hin,
dass der Auftraggeber Giuliano II. de’ Medici gewesen sei und das Bild
eine idealisierte Mutter darstelle. Andere Quellen sollen belegen, dass
es sich bei Mona Lisa um den heimlichen Geliebten Salaj handelt, der
fur das Bild Modell war. Demnach handele es sich bei dem Gemalde
eigentlich um die Darstellung eines Mannes. Der Name Mona Lisa sei
ein Anagramm zu Mon Salai (dt.: ,Mein Salai®).17>

170 Reti, L.: Leonardo, Kiinstler, Forscher, Magier. Frankfurt 1974, S. 66

171 Mohan, J.-P./Menu, M./Mottin, B. u. a. (Hrsg.): Im Herzen der Mona Lisa — Deko-
dierung eines Meisterwerks, Miinchen 2006, S. 22

172 Vasari, G./ Kanz, R.: Das Leben von Leonardo da Vinci, Raffael von Urbino und
Michelangelo Buonarroti, Ditzingen 1996, S. 79f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

Nach seinem Tod blieb das Werk im Nachlass, wurde mit anderen
Gemailden von seinem Schiiler Salaj verwaltet und spéter von Franz I.
von Frankreich fir viertausend Goldflorin erworben. Seit 1804 ist es
im Louvre ausgestellt. Voriibergehend gelangte es in den Besitz von
Napoleon, der es in seinem Schlafzimmer platzierte und von dem rat-
selhaften Lacheln fasziniert war.

Heute ist das Gemilde ein ausgesprochener Publikumsmagnet, das
Original ist jedoch nach einem Anschlag im Jahr 1956 nur noch durch
Panzerglas zu betrachten.73 Der Reichtum der Farben hat sich im Lauf
der Jahrhunderte verfliichtigt, teils durch Beschddigungen, teils weil
der Maler bei seinen Bemithungen um Effekte daran gewohnt war, sei-
ne Figuren auf einem Hintergrund zu modellieren, der im Laufe der
Zeit dunkler wurde. Doch selbst in nachgedunkeltem Zustand bleiben
die Raffinesse des Ausdrucks und die Prézision und Feinheit der
Zeichnung erkennbar.'74

Mit der Signoria in Florenz gab es Streit, vermutlich wegen eines
unfertigen Wandgemaldes (Die Schlacht von Anghiari) im Saal der
Finfhundert des Palazzo Vecchio.'75 Leonardo nahm ein Angebot des
franzosischen Hofes an und wurde Hofmaler und leitender Ingenieur
in Mailand. Dort hatte Ludwig XII. Charles dAmboise, Marschall von
Chaumont, Leutnant des franzdsischen Konigs in der Lombardei, als
Vizekodnig eingesetzt. Beide bewunderten Leonardo sehr, schitzten be-
sonders sein Organisationstalent, wenn es um die Ausrichtung von ko-
niglichen Festivititen ging, und lieflen ihm andererseits freie Hand,
vor allem fiir seine wissenschaftlichen Forschungen und anatomische
Studien, die er zusammen mit dem damals beriihmten Professor von
Pavia, Marcantonio della Torre, betrieb. Auch als Ingenieur war er ge-
fordert, einerseits mit Planungen fiir einen neuen Palast in der Néhe
der Porta Venezia, andererseits mit grofSen hydraulischen Projekten
bzw. Bewidsserungsarbeiten (Talsperren, Kanile) in der Lombardei. Er
konstruierte den ersten Wasserzidhler und beschiftigte sich in einer
Studie intensiv ,,mit dem Wissen des Wassers".

Mit Unterstiitzung von Charles dAmboise konnte Leonardo auch
den alten Streit um sein Altarbild Felsgrottenmadonna regeln. Er fer-

173 Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. K6ln 1960, S. 62
174 Kiihne, H.: Leonardo da Vinci, Miinchen 1999, S. 72
175 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 39

83

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

84

tigte mit Hilfe von Ambrogio da Predi eine Kopie an. Etwa zur glei-
chen Zeit arbeitete er weiter an seinen Bildern Anna Metterca und Mo-
na Lisa. Er malte Leda mit dem Schwan (das Originalgemalde gilt als
verschollen) sowie die ersten Entwiirfe fiir Johannes der Tdiufer. Sein
neuer Freund und Schiiler wurde Francesco Melzi. In der Villa der
Melzi-Familie in Vaprio, wo Leonardo regelmaflig verkehrte, wurde
eine Madonna auf einer der Winde traditionell ihm zugeschrieben,
zumindest wurde es unter seiner Anleitung gemalt.*76

Einen interessanten Auftrag bekam Leonardo von Gian Giacomo
Trivulzio, der als franzdsischer Kommandant Mailand erobert hatte
und sich nach seinem Tod eine wiirdige Grabstitte wiinschte. In An-
lehnung an die alten Arbeiten des Sforza-Reiterstandbildes entwarf
Leonardo das Trivulzio-Monument (aufbaumendes Pferd mit Reiter).
Aber auch dieses Projekt konnte schliefilich nicht realisiert werden, ge-
nauso wie seine Pline, das Wissen der Zeit mit Hilfe seiner inzwischen
zahlreichen Notizbiicher als Enzyklopddie zusammenzutragen. Als
sein Mézen Charles dAmboise 1511 plotzlich verstarb und sich zudem
die politischen Verhiltnisse in Norditalien abermals veranderten, ver-
liel er Mailand und zog voriibergehend zu seinem jungen Freund in
den Palazzo Trezzo der Melzi nach Vaprio dAdda. Dort malte er wahr-
scheinlich die Rotelzeichnung mit dem Kopf eines bdrtigen Mannes,
sein vermeintliches Selbstportrat.177

Inzwischen hatte Papst Julius II. Rom zum Zentrum der italieni-
schen Kunst gemacht. Als ihm 1513 Giovanni de Medici als Leo X.
nachfolgte, wurde Leonardo vom jiingeren Bruder des Papstes, Giulia-
no II. de’ Medici, als Kinstler nach Rom berufen. Er wurde im Belve-
dere des Vatikans untergebracht und sah viele alte Freunde wie den
Baumeister Donato Bramante oder den Maler Sodoma wieder. Er be-
kam ein eigenes Atelier mit einem deutschen Mitarbeiter, der jedoch
den Auftrag hatte, den Papst, der keine Sympathien fiir Leonardo heg-
te, stets iiber dessen Aktivititen zu unterrichten.78

Die Bedingungen in Rom stellten sich als ungiinstig fiir Leonardo
heraus. Vom Papst wurde er nur halbherzig geduldet, ganz anders die

176 Chastel, A.: Leonardo Da Vinci. Simtliche Gemilde und die Schriften zur Malerei,

Mosel 1990, S. 36
177 Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Kéln 2002, S. 55
178 von Brauchitsch, B.: Leonardo da Vinci, Berlin 2010, S. 69

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

jingeren Kiinstler Raffael und Michelangelo, die sich durch ihre Ar-
beiten in den Stanzen und der Sixtinischen Kapelle grofie Anerken-
nung erwarben und vom Papst gefordert wurden. Thre rivalisierenden
Anhinger hassten sich gegenseitig und wandten sich erbittert gegen
den altgedienten, inzwischen ergrauten Giinstling der Medici. Der jun-
ge Raffael allerdings bewunderte sein altes Vorbild und hatte ihn Jahre
zuvor in seinem groflen Fresko Die Schule von Athen als den im Zen-
trum stehenden Platon verewigt.*79

Leonardo litt in seinen romischen Jahren nicht nur an Krankhei-
ten, sondern auch an der Hektik und den Intrigen im Vatikan.'® Ins-
gesamt blieb Leonardo knapp zwei Jahre in Rom und arbeitete kaum
als Maler (bis auf den lichelnden Johannes den Taufer), sondern mehr
als Ingenieur. Unter anderem arbeitete er an einem Projekt zur Ener-
giegewinnung aus Sonnenlicht. Mit Hilfe eines deutschen Spiegelma-
chers und eines Metallschmiedes baute er verschiedene Hohlspiegel
(Sonnenreflektoren), um mit diesen die Sonnenenergie in Wiarme zu
verwandeln und kochendes Wasser fiir eine Firberei zu gewinnen.

Die einzigen aus Leonardos Zeit in Rom bekannten Ingenieurta-
tigkeiten waren die Arbeiten am Hafen und an den Verteidigungsanla-
gen von Civitavecchia sowie Aktivititen zur Trockenlegung der Ponti-
nischen Stimpfe. Durch weitere umfangreiche anatomische Studien
entdeckte Leonardo damals auch die Arteriosklerose bei alten Men-
schen. Doch seine Aufzeichnungen hiertiber wurden nie publiziert
und blieben jahrhundertelang verschollen, ebenso seine apokalypti-
schen Visionen, die spater im Codex Atlanticus gefunden wurden.

Inzwischen war sein franzosischer Gonner Ludwig XII. in den
letzten Tagen des Jahres 1514 gestorben. Sein junger und brillanter
Nachfolger Franz I. von Frankreich tiberraschte Europa: Er stiefl an
der Spitze einer Armee tiber die Alpen vor, um seine Rechte in Italien
geltend zu machen und in der Schlacht von Marignano das Herzogtum
Mailand zuriickzuerobern. Nach einigem Zogern befahl Leo X. im
Sommer 1515 Giuliano de Medici, die papstlichen Truppen in die
Emilia zu fithren und die Bewegungen der Invasoren zu beobachten.
Leonardo begleitete seinen Mazen bis nach Florenz, wo Giuliano er-

179 Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998, S. 57
180 Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995, S. 77

85

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

86

krankte und am 17. Mirz 1516 verstarb. In seiner alten Heimatstadt
wurde Leonardo dem neuen franzdsischen Konig vorgestellt. Der jun-
ge Souveridn und der alte Kiinstler und Wissenschaftler verstanden sich
gut, und so nahm der Altmeister - nach anfinglichem Zoégern - die
Einladung des Konigs an, seine letzten Jahre in Frankreich zu verbrin-
gen, wo ihm ein neues Heim, Ehre und Achtung zugesichert wur-
den. 181

Die letzten zwei Jahre seines Lebens verbrachte Leonardo da Vinci
im Schloss Clos Lucé in Amboise, das ihm zusammen mit einer grof3-
ziigigen Pension iiberlassen wurde. Der Hof kam oft nach Amboise,
und der Konig erfreute sich regelméflig der Gesellschaft seines Schiitz-
lings. Er erklérte, da Vincis Wissen in der Philosophie und den scho-
nen Kiinsten stehe jenseits dessen, was alle Sterblichen wiissten.82

Im Frithjahr 1518 hatte Leonardo Gelegenheit, seine alten Talente
als Organisator von Festen einzusetzen, als gleichzeitig der Dauphin
getauft und eine Medici-Bourbonische Hochzeit gefeiert wurde. Be-
reits in Rom hatte er einen mechanischen Lowen konstruiert, der sich
zum Erstaunen aller Géste einige Schritte alleine fortbewegen konnte.
Unter den Gésten war auch der Kardinal Louis d’Aragon, dessen Sekre-
tar einen Bericht hinterlassen hat, aus dem hervorgeht, dass Leonardo
anscheinend an einer Behinderung litt, die die Bewegung seiner Hand
beeintréichtigte. Er zeigte dem Kardinal drei seiner Bilder: Mona Lisa,
Anna selbdritt und einen jugendlichen Johannes den Tiufer. Dieses
wahrscheinlich letzte Bild von seiner Hand hat er moglicherweise erst
in Frankreich vollendet. Es zeigt das abgedunkelte Bild eines Johannes,
der, ein von innen kommendes Licheln auf den Lippen, prophetisch
mit einem Finger aufwirts zeigt. Besonders deutlich wird hier Leonar-
dos Chiaroscuro-Technik.

Bis wenige Wochen vor seinem Tod war Leonardo aktiv, sei es als
Planer fiir einen neuen Palast in Amboise, als Projektingenieur fiir
einen groflen Kanal (Canal du Centre) zwischen Loire und Sa6ne oder
als Zeichner anatomischer Studien oder Architekturstudien in seinen
Biichern.'83 Gegen Ende seines Lebens sah der weise Uomo universale

181 Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007, S. 52

182 Zollner, E: Leonardo da Vinci 1452-1519, Kéln 1999, S. 67

183 Heydenreich, L. H.: Die Sakralbau-Studien Leonardo da Vincis. Untersuchungen
zum Thema: Leonardo da Vinci als Architekt, Miinchen 1971, S. 51

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

das Ende der Menschheit voraus und malte verschiedene Wasserstudi-
en der Sintflut, die man in seinen Heften fand.

Am Osterabend 1519 machte Leonardo sein Testament. Er be-
stimmte, dass in drei verschiedenen Kirchen in Amboise Messen gele-
sen und Kerzen angeziindet werden sollten. Er wollte auf dem Friedhof
in St. Florentin mit einer Zeremonie, an der sechzig arme Minner als
Fackeltréager teilnehmen sollten, bestattet werden.

Vasari berichtet von einer Bekehrung und Reue Leonardos auf
dem Totenbett. Obwohl viele seiner Meisterwerke christliche Motive
zeigen, kann iiber seine Haltung zur Kirche und zur Religion keine
Aussage gemacht werden. Von der Kirche wurde er oft verdéchtigt, er
betreibe magische Kiinste. Leonardo war jedoch Wissenschaftler und
lehnte - im Gegensatz zu vielen seiner Zeitgenossen — magische Prak-
tiken ab. Grundlage seiner Arbeiten war die Erfahrung. Die Erfor-
schung der Naturgesetze interessierte ihn mehr als religiose Dogmen;
aber wenn er diese erwihnte, tat er es mit Respekt. Nachdem er die Sa-
kramente der Kirche empfangen hatte, starb er am 2. Mai 1519. Nach
einer vorldufigen Bestattung an einem anderen Ort wurden die Gebei-
ne entsprechend seinem Willen am 12. August zum Kloster von St.
Florentin gebracht. Im 19.Jahrhundert gingen bei Restaurierungsarbei-
ten die sterblichen Uberreste jedoch verloren, so dass der Verbleib von
Leonardos Leichnam bis heute unbekannt ist.'84 Leonardo sah sich
vornehmlich als Moral- und Naturphilosoph und benutzte zum Aus-
druck seiner Intentionen sowohl die Schrift (Prosa und Dichtung) wie
auch das Bild (Gemailde und Skizzen).185

Leonardo schuf nicht nur zahlreiche Kunstwerke, sondern aufer-
dem eine grofle Anzahl von Entwiirfen fiir Gebiude, Maschinen,
Kunstgegenstinde, Gemalde und Skulpturen, die zu verwirklichen er
nie die Zeit fand. Von sich selber sagte er, dass er die Idee mehr liebe
als deren Ausfithrung, und dass er am Anfang einer Titigkeit bereits
ans Ende déchte. Tun und Erkennen waren fiir ihn gleichermaflen
wichtig. Teilweise wurde seine Tatkraft von seinem groflen For-
schungsdrang geldhmt. Zunédchst wollte er lernen, Meisterwerke der
Kunst zu schaffen. Mehr und mehr interessierte er sich dann aber fiir

184 Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Kéln 2002, S. 87
185 Chotjewitz, P.O.: Alles iiber Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004, S. 49

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

87


https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

das Wissen iiber die Natur und war fasziniert von deren Vielfalt und
Schonheit und schrieb: ,Fiir die Ehrgeizigen, die sich weder mit dem
Geschenk des Lebens noch mit der Schonheit der Welt zufriedenge-
ben, liegt eine Strafe darin, dass sie sich selbst dieses Leben verbittern
und die Vorteile und die Schonheit der Welt nicht besitzen.“18¢

Leonardo verband die Vergilsche Sehnsucht rerum cognoscere cau-
sas (die Ursachen der Dinge zu erkennen) mit dem Willen zum sicht-
baren Schaffen. Seine Notizbiicher, Zeichnungen und Skizzen bestehen
aus ca. 6000 Blittern. Zu seinen Lebzeiten wurde insbesondere von
seinen naturwissenschaftlichen Arbeiten nichts veréffentlicht. Erst im
19. und 20.Jahrhundert fanden sich die Manuskripte in Bibliotheken
und privaten Sammlungen und wurden somit erst spét gewiirdigt.*87

Er schuf im Laufe seines Lebens eine grofSe Zahl von kiinstlerisch
wertvollen Illustrationen zu verschiedenen Themen wie Biologie, Ana-
tomie, Technik, Waffentechnik, Wasserwirtschaft und Architektur88
und hinterlief§ Bauwerke, technische Anlagen und Beobachtungen des
Kosmos. Besonders bedeutsam sind seine sehr genauen anatomischen
und naturwissenschaftlichen Zeichnungen. Bereits gegen Ende seiner
Lebenszeit wurde er als Uomo Universale verehrt und wird auch von
heutigen Historikern als eines der aulergewohnlichsten Genies aller
Zeiten bezeichnet.'89

In Florenz, Mailand und Rom betrieb Leonardo umfangreiche
anatomische Studien. Er soll mehr als 30 Leichen seziert haben. Dabei
kooperierte er meist mit angesehenen Arzten der Zeit. Als Naturwis-
senschaftler interessierte er sich aber besonders fiir das Innere des
Menschen und entdeckte dabei u.a. die Verkalkung von Geféflen bei
alten Menschen.

Auch Leonardos bekannteste Korperstudie ,Der vitruvianische
MenschS ist eine Art Anatomiestudie.’?° Die Idee dieses Proportions-
schemas der menschlichen Gestalt stammt von Vitruv, einem romi-

186 Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Kéln 1960, S. 120

187 Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998, S. 123

188 Heydenreich, L. H.: Die Sakralbau-Studien Leonardo da Vincis. Untersuchungen
zum Thema: Leonardo da Vinci als Architekt, Miinchen 1971.

189 Gibbs-Smith, C. H.: Die Erfindungen von Leonardo da Vinci. 5., unveranderte
Auflage, Stuttgart/ Ziirich 1988, S. 17

190 Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995, S. 112

88

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

schen Architekten, Ingenieur und Schriftsteller des 1.Jahrhunderts
v.Chr. (daher der Name ,Der Vitruvische Mensch®). Allerdings hat
Leonardo nur den Mittelpunkt des Kreises in den Nabel gelegt, den des
Quadrates jedoch in den Genitalbereich. Im fortgeschrittenen Alter
beschiftigte sich Leonardo neben der Anatomie besonders eingehend
mit Botanik, Geometrie, Mathematik und Geologie. Vor allem faszi-
nierte ihn das Wasser.

Er versuchte zu ergriinden, warum es Wolken gibt, warum es reg-
net, warum Wasser fliefdt, warum es Wellen, Ebbe und Flut gibt und
warum man auf Bergen Muscheln findet. Er konstruierte Boote und
das erste U-Boot, baute hydraulische Anlagen zur Bewisserung und
Kanalisation. Er experimentierte mit Pflanzen und Wasser, um die Be-
dingungen fiir das Pflanzenwachstum zu ergriinden. In vielen Zeich-
nungen versuchte er die Bewegung des Wassers festzuhalten. Interes-
santerweise sind fast alle Hintergriinde seiner Bilder Landschaften mit
Wasser. Als erster erkannte er die Kugelgestalt eines Wassertropfens
und somit die Oberflichenspannung des Wassers und hielt seine Er-
kenntnisse im ,,Codex Leicester” fest.**

Von Beginn an zeichnete Leonardo Landschaften und hat unter
anderen einen Satz von sechs grofy angelegten genauen Karten hinter-
lassen, die fast das ganze Territorium der Maremma, der Toskana und
Umbriens zwischen dem Apennin und der Tyrrhenischen See abde-
cken.?9? Dariiber hinaus hat er Pldne zur Umleitung des Flusses Arno
ausgearbeitet, die jedoch nicht ausgefithrt wurden. Besonders bekannt
ist sein Stadtplan von Imola. Die meisten von Leonardos kartografi-
schen Werken befinden sich in der Sammlung der britischen K6nigin
auf Schloss Windsor sowie im Codex Atlanticus in der Ambrosiana in
Mailand.

Als Ingenieur war Leonardo ein Pionier und seiner Zeit weit vor-
aus. Seine Intention war, Maschinen (und Waffen) zur Entlastung des
Menschen bei ihrer Arbeit und Kriegsfithrung zu schaffen. Im Laufe
der Zeit nahmen seine wissenschaftlichen Forschungen und sein durch
Studium angeeignetes Wissen {iber Naturkrifte, die er zum Nutzen der
Menschheit einsetzen wollte, immer mehr an Bedeutung zu.193

191 Zollner, E: Leonardo da Vinci 1452-1519, Koln 1999, S. 89
192 Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003, S. 82
193 Cianchi, M.: Die Maschinen Leonardo da Vincis, Florenz 1984, S. 77{f

89

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

5 Leonardo da Vinci

90

Fiir die malerische Teildisziplin Farbenlehre gilt Leonardo als frii-
hester Wegbereiter.?94 Er beschrieb in seinen Notizen iiber Kunst und
Malerei farbharmonische Phinomene wie den Simultankontrast und
die Komplementérfarben.*9s Im Regenbogen sah er eine Offenbarung
der Harmoniegesetze durch die Natur. Auch die spater von Goethe
entwickelte Farbpsychologie nahm Leonardo insofern schon vorweg,
als er Farbdisharmonien als unholde Gesellschaft beschrieb. Er vereinte
sein Wissen iiber Licht und Schatten mit den alten Florentiner Stirken
der linearen Zeichnung und des psychologischen Ausdrucks und schuf
auf dieser Grundlage seine Meisterwerke. Er entwickelt die Sfumato-
Technik zu seinem Markenzeichen, wobei er Olfarben kreierte und
diese mit duflerster Geduld schichtweise und in Abstufungen auftrug.
Wie es ihm gelang, sein Verstandnis von Licht und Schatten in die Ma-
lerei einzubringen, ist bis in die heutige Zeit in der Kunst ein wichtiges
Thema. Eindrucksvolle Beispiele hierfiir sind seine Gewinderfalten-
studien und sein letztes Bild Johannes der Tdiufer, der in einem magi-
schen Licht erscheint. Einzigartig sind Leonardos Skizzen von Gesich-
tern, die meist als Vorstudien fiir Gemailde entstanden sind.96

Leonardos Notizbiicher, die nach dem Tod des Kiinstlers in den
Besitz der Adelsfamilie Melzi gelangten, gingen als Gesamtwerk verlo-
ren. Biicher und einzelne Blétter wurden verkauft oder verschenkt und
sind heute weltweit verstreut.'7

194 Chastel, A.: Leonardo Da Vinci. Simtliche Gemilde und die Schriften zur Malerei,

Mosel 1990, S. 76

195 Klein, S.: Da Vincis Vermichtnis oder Wie Leonardo die Welt neu erfand, Frank-
furt a. M. 2008, S. 89

196 Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Koln 2002, S. 112

197 Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998, S. 134

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

Niccolo di Bernardo dei Machiavelli (1469-1527) ist vielleicht der um-
strittenste, zweifelsohne aber einer der wichtigsten politischen Theore-
tiker des Humanismus. Seine wichtigsten Werke ,Il Principe® und
»Discorsi spora la prima deca de Tito Livio* kurzgenannt ,,Discorsi‘, in
denen Machiavelli seine Ideen zur Herrschaftslehre und zum Staats-
aufbau niederschrieb, spalten noch heute die Geister. Wihrend er ei-
nerseits oftmals als klassischer Vertreter der republikanischen Denk-
weise betrachtet wird, wird der Name Machiavelli andererseits als Sy-
nonym fiir skrupellose Machtpolitik und Machtusurpation um jeden
Preis benutzt.?9® Der Florentiner war beseelt vom Wunsche nach na-
tionaler Einheit und Grofle seines zerissenen Landes, moglichst unter
der Fihrung von Florenz, und empfand Hass gegeniiber dem Papst-
tum, das dieser Entwicklung im Wege stand. Machiavelli entwarf in
seinen Schriften, besonders im Buch II Principe (dt. Der Fiirst) eine po-
litische Theorie, die in der Selbsterhaltung und Machtsteigerung des
Staates das ausschliefiliche Prinzip politischen Handelns sah. Diesem
Zweck zu dienen, seien alle Mittel recht, moralische und unmorali-
sche.?9? In seinem monarchisch ausgerichteten Werk idealisiert Ma-
chiavelli nationale Selbstidndigkeit und Macht eines Staates und schétzt
diese Groflen als so wichtig ein, dass ein Staatsmann durch die ent-
sprechenden Mittel und um jeden Preis danach streben miisse, ,,unbe-
kitmmert um private Moralitdt und biirgerliche Freiheit®. Das Gemein-
wohl (,bonum commune®) sei am besten durch einen allein herr-
schenden, starken Fiirsten vertreten.

»11 Principe” war den regierenden Medicis gewidmet, was Machia-
velli stets den Vorwurf eintrug, zu seinem eigenen Vorteil ein nur den
Herrschenden genehmes Modell zuungunsten der Moral entworfen zu

198 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 21
199 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, Miinchen
2012, S. 16

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

91


https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

92

haben. Ob der ,Principe® aber tatsichlich nur eine Rechtfertigungs-
schrift fiir grausame Methoden der Herrschenden vom Schlage zum
Beispiel eines Gewaltmenschen wie Cesare Borgia ist, ist umstritten.

Die Erfahrung seiner historischen Studien lehrte ihn, dass es oft
die letzteren Mittel seien: Tduschung, List, Verrat, Meineid, Beste-
chung, Vertragsbruch und Gewalttat, die den Erfolg verbiirgen.2°° Von
Staat zu Staat galt nicht Moral und Recht, sondern nur der blofle
Machtkampf, mit politischen oder militarischen Mitteln. In der Rezep-
tion ist gegeniiber dem Buch Il Principe sein politisches und literari-
sches Werk Discorsi dariiber in den Hintergrund getreten.

Machiavellis politisches Vermichtnis findet sich in seinen vier
Hauptwerken.?°* Dazu gehoren neben seinem bekanntesten Buch I
Principe (Der Fiirst) von 1513, das erstmals 1532 posthum erschien,
die Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (Abhandlungen iiber die
ersten zehn Biicher des Titus Livius), die er von 1513 bis 1517 schrieb
und die 1532 veroffentlicht wurden, sowie seine 1521 verfasste Istorie
fiorentine (Geschichte von Florenz) und sein im selben Jahr entstande-
nes Werk DellArte della guerra (Von der Kriegskunst).

Es gibt grofle Widerspriiche zwischen den einzelnen Schriften Ma-
chiavellis.?°? So handeln die Discorsi eher vom Aufbau und den Vortei-
len einer republikanischen Verfassung, wahrend II Principe sich mit
Alleinherrschaft und den damit verbundenen machtpolitischen Uber-
legungen beschiftigt. Diese Widerspriiche lassen sich jedoch auflosen,
wenn man alle seine Werke betrachtet; so schreibt sein Biograph Dirk
Hoeges: ,,Das Mifiverstindnis, dem er von Beginn an ausgesetzt ist, re-
sultiert aus seiner Reduzierung auf den Politiker und auf den Autor
des «Principe»; erforderlich aber ist der Blick auf sein Gesamtwerk
und die Einsicht in den untrennbaren Zusammenhang aller seiner Tei-
le zum Verstiandnis jedes einzelnen.”

Machiavelli widmete sich nach seinem Sturz einer umfassenderen
schriftstellerischen Tatigkeit und seiner politischen Rehabilitierung. In
dieser Zeit entstanden seine beiden Hauptwerke Il Principe, welches er
unmittelbar nach seinen schweren Folterungen mit ,verkriippelten

200 Hoffe, O. (Hrsg.): Niccolo Machiavelli: Der Fiirst, Berlin 2012, S. 14

201 Taureck, B.H.E: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 14
202 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 20

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

Hinden“ niederschrieb, und die Discorsi.2°3 Gedruckt wurden beide
Biicher 1531 und 1532. Er bricht mit der Tradition normativer Fiirs-
tenspiegel bereits damit, dass sein Fiirst kein Erbfiirst ist, sondern sich
den Thron im politischen Spiel selbst errungen hat.2°4

Machiavelli formuliert in diesem Werk als erster iberhaupt die
Grundsitze der Staatsrdson, dass ndmlich ein Herrscher, um die ele-
mentaren Notwendigkeiten des Staates zu erfillen, ,die Gesetze der
traditionellen Moral verletzen® miisse, sonst gehe er mit dem Staat zu-
sammen unter.2°5 Fiir einen Herrscher sei es demnach gleichgiiltig, ob
er als gut oder als bose gilt, wichtig sei nur der Erfolg, der voraussetzt,
vom Volk nicht gehasst zu werden. Der Fiirst muss die traditionelle
Moral vorgeblich wahren kénnen, aber er darf auch - im Interesse der
Staatsrdson — vor Gewalt und Terror nicht zuriickschrecken.2¢

Machiavelli untersucht verschiedene erfolgreiche Fiirsten der Ge-
schichte.??7 Francesco I. Sforza kommt in seinem Urteil dem Ideal
recht nahe, aber nur Cesare Borgia konnte ein perfekter Fiirst sein,
weil er den Mut hatte, seine Feinde in Senigalla zu ermorden, und weil
er seine Macht in den eroberten Gebieten geschickt erhielt. Er beging
jedoch einen Fehler, als er, nachdem sein Vater gestorben war, dem
neuen Papst vertraute, der ihn entmachtete. Einen perfekten Fiirsten
kennt die Geschichte in Machiavellis Augen also nicht, er verspricht je-
doch, dass die Anleitung des Principe es ermogliche, zum perfekten
Firsten zu werden.2°® Machiavelli widmete das Buch Lorenzo II. d¢’
Medici. In der Schlusspassage gab Machiavelli Lorenzo die Aufgabe,
Italien von den ,,Barbaren” zu befreien und zu einen.

Il Principe ist Lorenzo II. de’ Medici gewidmet, nachdem er es zu-
erst Giuliano II. de’ Medici hatte widmen wollen.2?® Diese Widmungen
Machiavellis enthalten ungeachtet des Themas klare und scharfe, mit
den Mitteln humanistischer Rhetorik ausgestaltete Kritik an den Medi-
ci des Cinquecento, fiir die er nur Verachtung tbrig hat. Als der wich-

203 Hoffe, O. (Hrsg.): Niccolo Machiavelli: Der Fiirst, Berlin 2012, S. 25

204 Minkler, H.: Machiavelli. Frankfurt 2004, S. 37

205 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, Miinchen
2012, S. 20

206 Schroder, P: Niccolé Machiavelli., Frankfurt 2004, S. 21

207 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 24

208 Ebd.

209 Taureck, B.H.E: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 95

93

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

94

tigste Berater von Lorenzo II. de’ Medici, Francesco Vettori, diesen auf
das Werk hinwies, zeigte Lorenzo II. de’ Medici kein Interesse daran.?:°

In seinem berithmtesten Werk beschreibt Machiavelli, wie ein
Herrscher politische Macht gewinnen und bewahren kann, wobei das
politische Ziel die Errichtung einer Republik sein sollte.21* Das Werk
wird oft als Verteidigung des Despotismus und der Tyrannei solcher
machtbewussten Herrscher wie Cesare Borgia verstanden, Borgia ist
unglaubwiirdig, aber nach Machiavelli muss ein Fiirst glaubwiirdig
sein. Machiavelli konstruiert einen Idealfiirsten, der aber von keiner
lebenden Person je erreicht werden kann. Moses kommt, so sieht es Je-
remias ,,mehr als jeder andere dem Idealfiirsten nahe.?

Machiavelli bricht in dem Fiirstenbuch mit zwei Traditionen.?3
Ein guter Fiirst sollte nach den alten Traditionen nicht wild und brutal
wie ein Lowe sein und nicht so listig und tduschend wie ein Fuchs,
sondern er sollte tugendhaft herrschen. Als zweites bricht Machiavelli
mit der Tradition, dass ein Fiirst generds sein muss, indem er Freunde
beschenkt und auch selber im Luxus zu leben hat.224 Ein Furst, der
dies befolgt, schmeichelt aber nur ein paar Mitldufern und ruiniert mit
dem Luxusleben sein Fiirstentum. Machiavelli lehrt aber nicht, dass
der Zweck die Mittel heilige, sondern dass der Fiirst nicht fiirchten
muss, brutal und geizig zu sein, und er das Notwendige machen muss,
um das Ziel zu erreichen.

In dem Werk Discorsi, welches vermutlich parallel zum Fiirsten-
buch entstand, entwickelt Machiavelli das vor dem Hintergrund des I
Principe erstaunliche Ideal einer Republik ohne Fiirsten. So soll
»Macht und personlicher Status stets getrennt® und der ,,Staatsschatz
stets wohlgefullt, der Biirger hingegen arm® sein.?!5 Die Discorsi sind
ein Kommentar zum Geschichtswerk des Titus Livius, der die Ge-

210 Lehmkuhl, J.: Erasmus — Machiavelli, Zweieinig gegen die Dummbheit, Wiirzburg

2008, S. 28

211 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, Miinchen
2012, S. 20

212 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers, Konstanz 2005, S. 77

213 Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956, S. 47

214 Hoffe, O. (Hrsg.): Niccoldo Machiavelli: Der Fiirst, Berlin 2012, S. 62

215 Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalitit politischer Macht bei
Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009, S. 44

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

schichte der romischen Republik beschreibt. Machiavelli zieht die ro-
mische Geschichte heran, um aus ihr seine Uberzeugungen zu gewin-
nen und zu festigen.?¢

Im August 1521 wurde Uber die Kunst des Krieges (DellArte della
Guerra) gedruckt.?’7 Geschrieben hat Machiavelli dieses Werk auch
fiir seine Freunde der Orti Oricellari Gruppe. Mit ihnen verkehrte Ma-
chiavelli in dieser fiir ihn unbefriedigenden Zeit, was ihm half seinem
Leben einen Sinn zu verleihen. Gewidmet ist es Lorenzo di Filippo
Strozzi, der ihn wéhrend der dunklen Jahre gelegentlich beschenkte
und ihn bei Kardinal Giulio de’ Medici eingefiihrt hatte.

Fiir Machiavelli ist die Praxis der Kriegskunst der Abschluss und
die Grundlage des zivilen Lebens. Machiavelli ist sich bewusst, dass
Krieg verheerende Folgen hat, aber eine Republik oder ein Fiirstentum
muss sich verteidigen kénnen. Ein Herrscher muss den Frieden lieben
und wissen, wann er Krieg fithren muss.>*8

Das Werk wurde von bedeutenden Zeitgenossen wie Kardinal Gio-
vanni Salviati angepriesen. Im 16. Jahrhundert wurde Uber die Kunst
des Krieges sieben Mal nachgedruckt und in verschiedene Sprachen
tibersetzt.219

Im Auftrag des Kardinals Giulio de Medici verfasste Machiavelli
von 1521 bis 1525 seine Abhandlung iiber die Geschichte von Florenz,
die den Zeitraum von der Griindung der Stadt bis zum Tode Lorenzos
des Prachtigen abdeckt. Diese Geschichte der Florentiner Innenpolitik
und Parteikdmpfe ist keine zuverldssige Historiographie, sondern folgt
mit historischen Lehrstiicken in rhetorischer Sprache (Historia magis-
tra vitae) humanistischen Traditionen und exemplifiziert — besonders
durch den Einbau fiktiver Reflexionen und Reden der beschriebenen
Akteure — Machiavellis politische Ideen.22°

Machiavelli sieht die Geschichte ,keineswegs in einem kontinuier-
lichen Fortschritt ,zum Besseren, wie Kant und Hegel spater behaup-

216 Skinner, Q.: Machiavelli zur Einfithrung. 5. Auflage, Hamburg 2008, S. 37

217 Lehmbkuhl, J.: Erasmus — Machiavelli, Zweieinig gegen die Dummbheit, Wiirzburg
2008, S. 35

218 Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, Miinchen
2012, S. 33

219 de Grazia, S.: Machiavelli in Hell, Vintage 1989, S. 54

220 Kersting, W.: Niccolé Machiavelli. 3. Auflage, Miinchen 2006, S. 26

95

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

96

ten werden, noch ist sie als Heilsgeschichte zu lesen.??* Die Menschheit
bewegt sich vielmehr unendlich in einem Kreis. Machiavelli tiber-
nimmt durch Polybios Platons Theorie des Verfassungskreislaufes.
Deswegen ist das Minimalziel fiir Machiavelli nur, ,,die unausweichli-
che Dekadenz der Republik moglichst zu verlangsamen®222 Deswegen
muss die Verfassung der Republik eine Mischform sein.

Die Geschichtsschreibung Machiavellis ist hervorgegangen aus
einer Kritik an der bisherigen Geschichtsschreibung, die die inneren
Angelegenheiten der Stadt Florenz verdringt und die dufleren hervor-
gehoben habe; diese sah er als eine parteiische Geschichtsschreibung
an, in der die Konflikte innerhalb der Stadt ausgeblendet wiirden. Die
absichtliche Eliminierung der inneren Geschichte durch Leonardo
Bruni und Poggio Bracciolini, Sympathisanten der Medici, bewirkt
eine Anderung seiner eigenen Konzeption, die Geschichte der Stadt zu
schreiben. Hoeges zufolge entdeckte Machiavelli dadurch das ,.elemen-
tare Movens ihrer Geschichte (...), das in Destruktion und Zwietracht,
in Disharmonie und konkurrierenden zerstorerischen Gegensitzen
lag.“223 Das Fehlen dieser Elemente habe verhindert, dass Florenz so
grofl wurde wie Rom oder Athen.?2

Virtt (Tugend/Tichtigkeit) ist der Kernbegriff in Machiavellis
Theorie und politischer Lehre.?s Unter dem Begriff virti versteht Ma-
chiavelli die politische Energie bzw. den Tatendrang, etwas zu tun.?2¢
Seine an der politischen Realitét orientierten Ratschlage sind nicht auf
ein wiinschbares (Tugend)-Ideal ausgerichtet, sondern auf ihre Taug-
lichkeit fiir die Praxis. Sowohl einzelne Menschen als auch ganze Vol-
ker kénnen Tréger dieser Kraft sein. Diese virti ist nie gleich verteilt.
Wo sie allerdings war, fiihrte sie zu grofien Reichen. So hatte das Ro-
mische Reich eine so grofle Macht erreicht, weil seine Anfithrer und
sein Volk von viel virti beseelt waren. Folglich kann man diese meta-

221 Huber, J.: Guicciardinis Kritik an Machiavelli, Wiesbaden 2004, S. 38

222 Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalitit politischer Macht bei
Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009, S. 65

223 Taureck, B.H.E: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 76

224 Lehmkuhl, J.: Erasmus - Machiavelli, Zweieinig gegen die Dummbheit, Wiirzburg
2008, S. 42

225 Deppe, E: Niccolo Machiavelli. Zur Kritik der reinen Politik, Kéln 1987,.S. 38

226 Hoeges, D. Niccolo Machiavelli. Die Macht und der Schein, 2. Auflage, Frank-
furt/M. 2014, S. 38

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

physische Kraft nicht erzwingen, aber man kann giinstige Vorausset-
zungen fiir sie schaffen, z.B. in der Struktur der Verfassung. Die Biirger
miissen zur virtu erzogen werden.

Gegenspieler der virti ist die fortuna in Anlehnung an die Gliicks-
und Schicksalsgéttin der romischen Mythologie.??7 Sie steht fiir das
Schicksal, den Zufall, aber auch fiir die Gelegenheit. Sie ist der unbere-
chenbare Faktor in der politischen Rechnung. Machiavelli sieht den
Herrscher immer in einem Kampf gegen fortuna. Allerdings macht
diese nur etwa die Hilfte des Erfolges aus; die andere Halfte ist be-
stimmt durch Willenskraft (virts) und praktische Vorbereitung. Fiir
letzteres stellt ein grof3er Teil von Machiavellis Werk einen praktischen
Ratgeber fiir soziales Handeln dar.2?8

Weitere wichtige Begriffe sind ambizione (Ehrgeiz), necessita
(Notwendigkeit) und occasione (Gelegenheit).??9 Ambizione stellt fiir
Machiavelli die entscheidende Triebfeder menschlichen Handelns dar.
Wenn ein politisches Gemeinwesen durch innere oder duflere Bedro-
hungen gefahrdet ist, bilden moralische Bedenken eine untergeordnete
Rolle; man wird gezwungen, amoralisch zu handeln. Zum Zwecke der
Selbstbehauptung sind dann alle Mittel erlaubt.?3°

Neben politischen und philosophischen Schriften verfasste Ma-
chiavelli drei Komdédien.>3' Andria ist eine Ubersetzung der gleichna-
migen Terenz-Komodie. Die Mandragola ist eine eigenstindige Komo-
die, die bis heute aufgefithrt wird. Sie handelt von einem Jingling, der
sich in die Frau eines einflussreichen Florentiner Arztes verliebt und
diese mit Raffinesse und Intrige erobert. Diese Komdodie wurde viel-
fach als politische Allegorie gelesen. Ihr folgt die 1525 uraufgefiihrte
Komdédie Clizia, eine Auftragsarbeit, die das Niveau der Mandragola
nicht ganz erreicht. Clizia ist stofflich an die Casina von Plautus ange-
lehnt; Handlungsort und -zeit wurden vom antiken Griechenland ins
zeitgendssische Florenz verlegt.?32

227 de Grazia, S.: Machiavelli in Hell, Vintage 1989, S. 19

228 Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie
bei Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers, Konstanz 2005, S. 55

229 Schroder, P.: Niccold Machiavelli., Frankfurt 2004, S. 39

230 Kersting, W.: Niccolé Machiavelli. 3. Auflage, Miinchen 2006, S. 33

231 Buck, A.: Machiavelli, Darmstadt 1985, S. 29

232 Taureck, B.H.E: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002, S. 126

97

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

6 Machiavelli

98

Machiavellis dramatisches Schaffen umfasste sechs Werke, von de-
nen nur die drei oben erwédhnten erhalten sind.?33 Wahrend des Ri-
nascimento und der Besinnung auf die alten Meister der Antike began-
nen um 1500 verstirkt Ubersetzungstitigkeiten, die eng mit dem Prin-
zip der ,imitatio” verbunden waren. Durch das die imitatio ergdnzende
Prinzip der aemulatio entstehen aus Machiavellis Feder das verloren
gegangene Stiick Le Maschere nach Aristophanes.?34

Die Auseinandersetzungen um Machiavelli begleiten die gesamte
moderne politische Theorie und Ideengeschichte bis hin zur Faschis-
mustheorie und dem Begriff des Totalitarismus.?35 Schon friih bildete
sich die gegen die Machiavellianischen Anschauungen gerichtete Stro-
mung des Antimachiavellismus, der zur Hauptsache Kleriker, Adelige,
humanistische Philosophen, Freigeister, Aufklarer und Ethiker anhin-
gen. Thre bertthmteste Schrift ist wohl der Antimachiavell Friedrichs
des Groflen, ein scharfer Angriff auf die im Fiirsten vorgeschlagenen
Wege, wenngleich Friedrich selbst diese Mittel einzusetzen verstand.?3¢

233 Skinner, Q.: Machiavelli zur Einfithrung. 5. Auflage, Hamburg 2008, S. 103

234 Hoeges, D. Niccolo Machiavelli. Die Macht und der Schein, 2. Auflage, Frank-
furt/M. 2014, S. 27

235 Huber, J.: Guicciardinis Kritik an Machiavelli, Wiesbaden 2004, S. 99

236 Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalitit politischer Macht bei
Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009, S. 87ff

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

Giovanni Pico (Conte) della Mirandola (1463-1494) war ein italieni-
scher Philosoph des Humanismus. Er war Mitglied der Platonischen
Akademie in Florenz und zeichnete sich durch eine Synthese von Pla-
tonismus, Aristotelesmus, orphische und kabbalistische Elemente
aus.?” Pico della Mirandola veréffentlichte 9goo Thesen zu philosophi-
schen und theologischen Fragen, zu deren Diskussion er 1486 alle Ge-
lehrten Europas nach Rom einlud. Er wandte sich in seinem Werk
»Disputationes adversus astrologiam divinatricem® gegen die Astrolo-
gie. Bekannt ist er heute vor allem durch seine Rede Uber die Wiirde
des Menschen (De dignitate hominis)“. Es wurde 1486 in Italien ver-
fasst, anldsslich der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit und des damit
verbundenen veranderten Selbstverstindnisses des Wesens des Men-
schen und seiner Stellung in der Welt. Die Schrift erschien jedoch erst
nach Picos Tod im Jahre 1494.238

Urspriinglich wurde die Schrift als Eréffnungsrede der Diskussion
zu seinen ,,900 Thesen® geschrieben, die allerdings nie gehalten wurde.
Die Schrift liegt in zwei Fassungen vor, die im ersten Teil weitgehend
tibereinstimmen. Im zweiten Teil der Schrift ist diese in der zweiten
und definitiven Fassung erheblich erweitert worden. Gedndert hat sich
auch der Stil, der in der zweiten Fassung tiber mehr rhetorischen
Schwung verfiigt. Die erste Fassung, die von Eugenio Garin entdeckt
und veroffentlicht wurde, war nur als Manuskript erhalten. Die zweite
Fassung erschien unter dem Titel ,,Oratio quaedam elegantissima®, die
in der Ausgabe der ,,Opera“ im Jahre 1496 veréffentlicht wurde. Der
heutige Titel ,,De dignitate hominis“ (Uber die Wiirde des Menschen)

237 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschliisselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1996, S. 27

238 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463-1494), Weinheim 1989, S. 24

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

besteht seit der Baseler Ausgabe von 1557, obwohl der Name nur fiir
den ersten Teil der Schrift zutreffend ist.

Als Quelle dienten Pico wohl vor allem das Werk ,Theologia Pla-
tonica“ (Die Theologie des Platons) von seinem Zeitgenossen Marsilio
Ficino, dessen 3.Kapitel des 13.Buches das Thema der Wesenswiirde
des Menschen kurz anriss. Doch da Picos ,,De dignitate hominis“ die
Quintessenz all seiner Grundgedanken enthielt, die er bereits in seinen
anderen Werken ausgefiihrt hatte, konnen die Quellen zu seiner ,,De
dignitate hominis“ im Wesentlichen auch als die Quellen seiner {ibri-
gen Werke verstanden werden. Denn hierdurch vertritt er gleichsam
seine Uberzeugung, die auch in seiner Lehre des Synkretismus ihren
Anklang findet, dass namlich ,die Wahrheit das Ergebnis einer alle
philosophischen und theologischen Lehren umfassenden Tradition®
sei.

Nach Jacob Burckhardt gilt die Schrift ,De dignitate hominis“ als
seines der edelsten Vermichtnisse der Renaissance. Zugleich ist es
eine der bekanntesten und bedeutendsten Schriften iiber die Men-
schenwiirde, die innerhalb der erfassbaren Literatur der Renaissance
eine eigene Gattung bildet. Da Pico eben in dieser Schrift in vollende-
ter Form das Menschenbild des Humanismus und der Renaissance
entwarf, gilt diese zugleich als Zentraldokument der Epoche.?3® Mit
seiner auflergewOhnlichen Bildung und seiner Beredsamkeit beein-
druckte Pico seine Zeitgenossen stark.

1486 begann er mit dem Studium der Kabbalah und beauftragte
den jidischen Konvertiten Raimundo Moncada (Flavius Mithridates),
kabbalistische Literatur ins Lateinische zu tibersetzen. Er war der erste
christliche Gelehrte, der sich, ohne selbst jiidischer Abstammung zu
sein, intensiv mit der Kabbalah befasste.24° Zugleich bereitete er eine
Reise nach Rom vor, wo er 9oo philosophische und theologische The-
sen, die er verfasst hatte, 6ffentlich vor allen interessierten Gelehrten
der Welt verteidigen wollte. Zu diesem Zweck beschloss er zu einem
groflen europdischen Kongress einzuladen, der in Anwesenheit des

239 Reschika, R.: Von der Wiirde des Chamileons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tiibingen 2001, S. 13-40, hier S. 13

240 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschliisselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1996, S. 16

100

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

Papstes und des Kardinalskollegiums stattfinden sollte; die Reisekosten
der teilnehmenden Gelehrten wollte er selbst tragen. Sein Ziel war,
eine fundamentale Ubereinstimmung aller philosophischen und reli-
giosen Lehren aufzuzeigen, die letztlich alle im Christentum enthalten
seien, und damit zu einer weltweiten Verstaindigung und zum Frieden
beizutragen.

Auf dem Weg nach Rom verliebte er sich in eine verheiratete Frau,
die er auf ihren Wunsch entfithrte. Der Ehemann lief3 die Fliichtigen
verfolgen und aufspiiren; die Frau wurde zuriickgebracht, Pico erlitt
eine Verletzung und musste sich monatelang verstecken. Lorenzo de'
Medici schiitzte ihn vor der Verhaftung. Nach dieser Verzogerung traf
er erst im November 1486 in Rom ein. Dort veroffentlichte er die The-
sen am 7. Dezember 1486. Die fiir Januar 1487 geplante 6ffentliche
Disputation fand jedoch nicht statt, denn Papst Innozenz VIII. setzte
eine sechzehnkopfige Kommission ein, welche die Rechtgldubigkeit
der in den Thesen vertretenen Auffassungen priifen sollte. Pico war
nicht bereit, vor der Kommission zu erscheinen. Nach heftiger Debatte
kam die Kommission zu dem Ergebnis, dreizehn der Thesen seien ha-
retisch und sollten daher verurteilt werden. Dies hatte zunéchst keine
Mafinahmen gegen Pico zur Folge. Als er sich aber in einer Rechtferti-
gungsschrift, der Apologia, verteidigte, ohne eine Auf8erung des Paps-
tes abzuwarten, wurde ihm dies an der Kurie veriibelt.

In einer Bulle mit dem Datum des 4. August 1487 verurteilte der
Papst die Thesen gesamthaft und ordnete die Verbrennung samtlicher
Exemplare an, doch zogerte er die Veroffentlichung der Bulle hinaus.
Als er aber erfuhr, dass Pico die Apologia hatte drucken lassen, fasste
er deren Verbreitung als offene Rebellion auf, die er Pico nie verzieh.
In dieser bedrohlichen Lage reiste Pico im November aus Rom ab, was
von seinen Kritikern als Flucht gedeutet wurde, denn er stand nun un-
ter Héresieverdacht. Da der Papst seine Festnahme forderte, wurde er
auf dem Weg nach Paris in der Nihe von Lyon verhaftet.24!

Er erlangte jedoch die Gunst Koénig Karls VIII., der ihn freiliefd
und schiitzte. Daher konnte er 1488 in Freiheit nach Florenz zuriick-
kehren, wo er unter dem Schutz Lorenzos stand. Dort sowie in Fiesole

241 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschliisselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1996, S. 49

101

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

und Corbole in der Nihe von Ferrara verbrachte er den Rest seines Le-
bens mit philosophischen und religiésen Studien. Dabei traten religio-
se Themen immer mehr in den Vordergrund. In der letzten Phase sei-
nes Lebens bekannte er sich zu den Ansichten des radikalen Predigers
Girolamo Savonarola, in dessen Dominikanerkloster San Marco er
dann 1494 bestattet wurde. Am 18. Juni 1493 hatte Papst Alexander
VI alle von seinem Vorgédnger Innozenz VIII. gegen Pico verhdngten
Mafinahmen riickgingig gemacht. Pico starb an einem Fieber; der
tiberraschende Tod des vielversprechenden Gelehrten rief grof3e Be-
stiirzung hervor, und es verbreitete sich bald das Geriicht, er sei von
seinem Sekretér vergiftet worden.?4?

Der frith verstorbene Pico hat kein umfangreiches Werk hinterlas-
sen. Von seinen Schriften hat er nur drei veroffentlicht: die 9oo Thesen
(Conclusiones nongentae), die Apologie und den 1489 verfassten Hep-
taplus, eine allegorische Auslegung des Anfangs des biblischen Buches
Genesis, in der er auf die mittelalterliche exegetische Tradition zuriick-
greift und kabbalistisches Gedankengut einbaut. In Heptaplus hebt Pi-
co hervor, dass der Mensch als Mikrokosmos nicht nur teilhat an allem,
sondern alles beherrscht. Zwei Jahre nach seinem Tod veroffentlichte
sein Neffe Gianfrancesco Pico della Mirandola einen Teil der hinterlas-
senen Schriften, doch erst die Gesamtausgaben von Basel (1557,
1572-73 und 1601) enthielten den ganzen heute bekannten Bestand
(einige Werke sind verloren).

Zu den postum erschienenen Werken gehoren die 1490 verfasste
Abhandlung ,Uber das Seiende und das Eine“ (De ente et uno), der
1485/1486 entstandene ,,Kommentar zu einem Lied der Liebe“, worin
er die Canzona d'amore seines Freundes Girolamo Benivieni kommen-
tiert, eine Auslegung des Vaterunser (Expositio in orationem domini-
cam), eine Kampfschrift gegen die Astrologie in zwolf Biichern (Dispu-
tationes adversus astrologiam divinatricem), zahlreiche Briefe sowie 19
lateinische und 46 italienische Gedichte. "Uber das Seiende und das
Eine" war ein Teil eines groflen geplanten, aber nicht vollendeten
Werks, in dem Pico eine grundsitzliche Ubereinstimmung zwischen
Platon und Aristoteles aufzeigen wollte. Dabei ging er von einer aristo-

242 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463-1494), Weinheim 1989, S. 103

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

telischen Deutung Platons aus, die sich gegen die neuplatonische Auf-
fassung Plotins und Ficinos richtete.?43

Auch die Schrift gegen die Astrologie gehorte in den Zusammen-
hang eines unvollendet gebliebenen grofleren Projekts, einer Verteidi-
gung des christlichen Glaubens gegen sieben Feinde (Atheismus, Poly-
theismus, Judentum, Islam, Aberglauben, Astrologie und magische
Kiinste, Héresie und Gleichgiiltigkeit der Christen). Dieses Spatwerk,
dessen Vollendung Picos Tod verhinderte, ldsst mit seiner apologeti-
schen Abgrenzung des spezifisch Christlichen den Einfluss Savonaro-
las erkennen. Es bildet somit einen Gegenpol zu den Bestrebungen der
Frithzeit Picos, als er die prinzipielle Vereinbarkeit aller philosophi-
schen Traditionen nachzuweisen versuchte.?44

Wegen seines starken Interesses an Metaphysik und Theologie war
Pico ebenso wie Ficino kein typischer Humanist, denn gewdhnlich
standen die Humanisten den fiir die Scholastik typischen metaphysi-
schen Spekulationen sehr distanziert gegeniiber, ihr philosophisches
Interesse pflegte sich auf die Moralphilosophie zu beschrinken. Pico
verteidigte sogar — vollig untypisch fiir einen Humanisten — die scho-
lastischen Philosophen gegen die Kritik von Ermolao Barbaro mit dem
Argument, der Inhalt philosophischer Texte sei wichtiger als die dsthe-
tische Qualitat ihres Stils (die bei den Scholastikern aus humanisti-
scher Sicht hochst mangelhaft war). Der an Ermolao gerichtete Brief
De genere dicendi philosophorum, in dem er diese Position vertrat, er-
regte Aufsehen.24s

Picos Verhiltnis zu Ficino war keine einseitige Lehrer-Schiiler-Be-
ziehung.?4¢ Pico gehorte zwar zu dem von Ficino inspirierten Kreis
von mehr oder weniger neuplatonisch orientierten Humanisten, be-
trachtete sich aber nicht als Platoniker; er wollte sich nicht auf Anhén-

243 Reschika, R.: Von der Wiirde des Chamaileons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tiibingen 2001, S. 13-40, hier S. 16

244 Euler, W.A.: "Pia philosophia” et "docta religio". Theologie und Religion bei Mar-
silio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1998, S. 29

245 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463-1494), Weinheim 1989, S. 35

246 Reschika, R.: Von der Wiirde des Chamaileons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. EIf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tiibingen 2001, S. 13-40, hier S. 37

103

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

gerschaft zu einer bestimmten philosophischen Schulrichtung begren-
zen. Seine Eigenstidndigkeit betonte er, indem er sich gelegentlich
nachdriicklich von Auffassungen Ficinos distanzierte. Ein Hauptunter-
schied bestand im Verstandnis von Einheit und Seiendheit; wihrend
Ficino das gottliche Eine als {iberseiend betrachtete, meinte Pico, dass
Einheit und Sein nicht zu trennen seien und auch Gott (das Eine im
Sinne des Neuplatonismus) zum Seienden gehore.

Das als ,Rede iiber die Wiirde des Menschen“ bekannte Werk ge-
hort zu den berithmtesten Texten des Humanismus, da es als Pro-
grammschrift gilt, welche die Prinzipien einer neuzeitlichen humanis-
tischen Anthropologie verkiindet. In diesem Sinne wurde die Rede von
Jacob Burckhardt gedeutet, der sie als ,.eines der edelsten Verméchtnis-
se der Kulturepoche® bezeichnete. Es handelt sich um die Einleitungs-
rede zu der geplanten, am Einspruch des Papstes gescheiterten romi-
schen Disputation. Picos Neffe Gianfrancesco Pico della Mirandola
verdffentlichte die Rede 1496. Urspriinglich hatte sie keinen Titel; De
hominis dignitate (,,Uber die Wiirde des Menschen®) war zunichst nur
eine Randnotiz gewesen, die jedoch so treffend schien, dass sie in der
Ausgabe von 1557 zum Titel gemacht wurde.

Den Ausgangspunkt bildet ein Zitat aus einem antiken hermeti-
schen Werk, dem zu Unrecht Apulejus zugeschriebenen Traktat Ascle-
pius.>47 Den Menschen hat Gott zuletzt geschaffen, nachdem er den
niederen Lebewesen (Tieren und Pflanzen) und den hoheren (Engeln
und himmlischen Geistern) ihre jeweiligen unveridnderlichen Bestim-
mungen und Orte zugeteilt hatte. Dem Menschen als einzigem Wesen
hat der Schopfer die Eigenschaft verliehen, nicht festgelegt zu sein. Da-
her ist der Mensch ,.ein Werk von unbestimmter Gestalt®. Da also alle
Menschen teilhaben an der Erhabenheit und Wiirde, sollte jedem
Menschen Achtung (reverentia) erwiesen werden. Alle iibrigen Ge-
schopfe sind von Natur aus mit Eigenschaften ausgestattet, die ihr
mogliches Verhalten auf einen bestimmten Rahmen begrenzen, und
demgemaf’ sind ihnen feste Wohnsitze zugewiesen. Der Mensch hin-
gegen ist frei in die Mitte der Welt gestellt, damit er sich dort um-

247 Euler, W.A.: "Pia philosophia" et "docta religio". Theologie und Religion bei Mar-
silio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1998, S. 34

104

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

7 Giovanni Pico della Mirandola

schauen, alles Vorhandene erkunden und dann seine Wahl treffen
kann.

Damit wird er zu seinem eigenen Gestalter, der nach seinem freien
Willen selbst entscheidet, wie und wo er sein will. Hierin liegen das
Wunderbare seiner Natur und seine besondere Wiirde, und insofern ist
er Abbild Gottes. Er ist weder himmlisch noch irdisch. Daher kann er
gemif seiner Entscheidung zum Tier entarten oder pflanzenartig ve-
getieren oder auch seine Vernunftanlage so entwickeln, dass er engel-
artig wird. Schliefllich kann er sich sogar, ,mit keiner Rolle der Ge-
schopfe zufrieden, in den Mittelpunkt seiner Einheit zuriickziehen', wo
er sich ,,in der abgeschiedenen Finsternis des Vaters“ mit der Gottheit
vereinigt.>4® Wegen dieser vielfiltigen Moglichkeiten und der stindig
wechselnden und sich selbst verwandelnden Natur des Menschen ver-
gleicht ihn Pico mit einem Chamileon. Uberschwinglich preist er die
Sonderstellung des Menschen in der Schopfung.249

Den Aufstieg zu Gott fasst Pico in Anlehnung an Pseudo-Dionysi-
us Areopagita als dreistufigen Prozess auf. Auf die Reinigung (purga-
tio) folgt die Erleuchtung (illuminatio) und dann die Vollendung (per-
fectio). Die Reinigung geschieht durch Wissenschaften: durch die Mo-
ralphilosophie, die zur Bandigung der Leidenschaften befahigt, und
die Logik, die zu rechtem Gebrauch der Verstandeskrifte anleitet. Zur
Erleuchtung dient die Naturphilosophie, welche die Wunder der Natur
erforscht und es ermdéglicht, im Geschaffenen die Macht des Schopfers
zu erkennen.

Zur Vollendung fiithrt die Theologie als diejenige Disziplin, deren
Gegenstand die unmittelbare Erkenntnis des Gottlichen ist. Zusam-
men bilden die drei Stufen bzw. Wissensgebiete eine dreigeteilte Philo-
sophie (philosophia tripartita). Deren Inhalte sind nach Picos Uberzeu-
gung nicht nur den verschiedenen Richtungen der christlichen Philo-
sophie gemeinsam, sondern auch den Lehren vorchristlicher und isla-
mischer Philosophen (Platon, Aristoteles, Avicenna, Averroes).25°

248 Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463-1494), Weinheim 1989, S. 77

249 Euler, W.A.: "Pia philosophia” et "docta religio". Theologie und Religion bei Mar-
silio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1998, S. 38

250 Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschliisselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1996, S. 97

105

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Giotto

Giotto di Bondone (1267/1276-1337) gilt als der entscheidende Weg-
bereiter des italienischen Humanismus.?5* Giottos gesamtes Werk be-
handelt religiose Themen. Er gilt als der eigentliche Begriinder der ita-
lienischen Malerei, speziell der toskanischen Freskomalerei.?s2 Als be-
deutendste Aspekte seines Schaffens gelten jedoch die hohe Natiirlich-
keit und Lebhaftigkeit seiner Figuren, ebenso wie die Vorbereitung der
Perspektive.

Giottos private Andachtsbilder im Auftrag des Enrico Srovegni,
darunter vor allem das an der Nordwand befindliche Fresko ,,Die Be-
weinung Christi, weisen eine fiir ihre Entstehungszeit um 1304-1306
revolutiondr neue Bildlosung auf, und legen mit einem beginnenden
naturalistischen Darstellungsmodus den Grundstein fiir die Renais-
sance und alle sich daraus entwickelnde Bildlichkeit.

Die Beweinung Christi selbst ist in der biblischen Geschichte nicht
enthalten: nach der Kreuzabnahme wird der tote Kérper unmittelbar
beigesetzt. Erst seit dem 11. Jahrhundert entstand sie in der byzantini-
schen Kunst als eigene bildnerische Einheit, vermutlich, um dem Be-
trachter das Geschehen naher zu bringen, und sein Mitgefiithl zu we-
cken. Erwihnt wird in der Bibel lediglich: ,,Es standen aber alle seine
Bekannten von ferne und die Weiber, die ihm aus Galilda waren nach-
gefolgt, und sahen das alles®, was als Grundlage fiir die spdter in der
Ikonografie fest verankerten Klagefrauen und zumeist 5 Personen aus
dem engeren Handlungsumfeld von Jesus dienen konnte.

Sein Leben bezeugen die um 1450 geschriebenen Commentarii
(Kinstlergeschichten) Lorenzo Ghibertis, die von Giorgio Vasari Mitte
des 16. Jahrhunderts bearbeitet wurden und so allgemeine Bekanntheit
erlangten. Dort wird berichtet, Giotto sei als armer Junge in Vespigna-

251 Schwarz, M. V.: Giotto. Miinchen 2009, S. 14
252 Biittner, E.: Giotto und die Urspriinge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 26

107

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Giotto

108

no im Mugello (in der Nahe von Florenz) aufgewachsen und sei von
dem Maler Cimabue beim Zeichnen seiner Schafe auf einem Stein ent-
deckt worden, wihrend er sie hiitete. Dabei habe er so naturgetreu ge-
zeichnet, dass dariiber selbst erfahrene Kiinstler staunten. Diesen Be-
richten liegt die Idee der Renaissance zugrunde, wonach kiinstlerische
Genies bereits als solche geboren werden.?53

Wahrscheinlich trat Giotto als Lehrling in Cimabues Werkstatt ein.
Bald erhielt er Auftrige nicht nur aus Florenz. Papst Benedikt XII. hol-
te ihn nach Rom, wo er zehn Jahre lang titig war; auch Kénig Robert
von Neapel nahm ihn in seine Dienste. Er wurde schliefllich als Archi-
tekt und Bildhauer berithmt, war als Schongeist und Dichter bekannt.
Der Schriftsteller Cennino Cennini bewunderte ihn als Uberwinder
der ,maniera greca/byzantina“ und pries seine technischen Fertigkei-
ten. Die Anerkennung seiner Zeitgenossen driickte sich auch in mate-
riellem Erfolg aus: Giotto zihlte zu den Honoratioren, er besafy Immo-
bilien in Florenz und in Rom.254

Nach 1320 kehrte er nach Florenz zuriick, wo er in der Folge eine
wirtschaftlich blihende Werkstatt unterhielt. 1334 wurde er leitender
Baumeister am Dom von Florenz. Dessen Campanile trigt seinen Na-
men, obwohl seine Nachfolger (die Fertigstellung erlebte er selbst nicht
mehr) von seinen Plinen erheblich abwichen.Giotto starb 1337 wah-
rend der Arbeiten an einem Jiingsten Gericht in der Bargello-Kapelle
in Florenz.

Giotto wird auch von Boccaccio im Decamerone (6. Tag, 5. Ge-
schichte) und von Dante Alighieri in der "Goéttlichen Komddie" er-
wiahnt; mit beiden war er befreundet. Der Dichter Petrarca besaf3 eine
Jungfrau mit Kind Giottos und driickte seine Uberzeugung aus, jeder
Kunstkenner miisse von ihr hingerissen sein. Auch Michelangelo hat
sich von Giottos ,Himmelfahrt des heiligen Johannes® in Santa Croce
in Florenz anregen lassen, wie eine Studie von seiner Hand zeigt.?s5

253 Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, Miinchen 2003,
S.36

254 Biittner, E: Giotto und die Urspriinge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 18

255 Imdahl, M.: Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Tkonik, Miinchen
1980, S. 74

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Giotto

Eine Kiinstleranekdote besagt iiber Giotto, dass dieser eines Tages
auf ein Kunstwerk seines Meisters Cimabue eine kleine Fliege malte,
die so tduschend echt aussah, dass Cimabue mehrmals versuchte, sie
fortzuscheuchen, ehe er die Illusion erkannte. Cimabue soll darauthin
der Ansicht gewesen sein, dass Giotto ihn iibertroffen habe. Die Fliege
wurde zu einem Symbol kiinstlerischen Fortschritts.

Er iiberwand die ikonographischen Normen der byzantinischen
Malerei, die seit Generationen die Maler des Abendlandes beeinflusst
hatte. Er leitete die Entwicklung ein, die schliefllich zu dem fiir die
nachgotische Kunst in Italien (Rinascimento) typischen Realismus
fithrte.

Wihrend fir die herkdmmliche Malerei zweidimensionale Figuren
charakteristisch waren, die als Symbole vor einem mit Symbolen deko-
rierten flachigen Hintergrund angeordnet waren, stellte Giotto plas-
tisch modellierte Individuen in einen perspektivischen Raum, die zu-
einander Beziehungen unterhalten. Indem er seine Figuren mit Breite
und Faltenwurf ausstattete (wie es die Plastiker bereits im Bamberger,
Magdeburger und im Naumburger Dom getan hatten), verlieh er ih-
nen natiirlich wirkendes Volumen und Gewicht. Dies ldsst bereits die
Kreuzigung in der Santa Maria Novella in Florenz - eine seiner frithen
Arbeiten - deutlich erkennen. Laut Vasari war seine Darstellung des
HI. Franziskus in Basilika San Francesco Assisi einigen Kritikern sogar
zu natiirlich (und damit zu weltlich) geraten.2s¢

Giottos Hauptwerk (und am besten erhalten) ist wohl der grof3e
Freskenzyklus in der Cappella degli Scrovegni all’ Arena (Scrovegni-
Kapelle) in Padua, der aus mehr als 100 Szenen aus dem Leben Marid
und dem Leben Jesu, insbesondere der Passionsgeschichte besteht, und
von 1304 bis 1306 geschaffen wurde. Es gab und gibt in der Kunstge-
schichte einen langen Streit tiber die wahre Zuschreibung dieser Fres-
ken. Besonders in Teilen der deutschen Forschung wird die Autoren-
schaft Giottos an den Franziskus-Fresken bestritten.?57 Die italienische
Kunstgeschichte war hier aber lange Zeit weitgehend eindeutig fiir
Giotto. In neuester Zeit hat der italienische Restaurator Bruno Zanardi
seine Zweifel an der Autorenschaft Giottos gedufert. Er hilt den romi-

256 Schwarz, M.V.: Giotto. Miinchen 2009, S. 39
257 Schwarz, M.V.: Giotto. Miinchen 2009, S. 47

109

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Gi

otto

110

schen Maler Pietro Cavallini (um 1250 - 1330) fiir den Schopfer der
Francesco-Fresken.

In der Oberkirche sollte Giotto Szenen aus dem Leben des hl. Fran-
ziskus darstellen, und zwar nach der ,Legenda Maior* des Bonaventu-
ra.2s% Diese Lebensbeschreibung hatte zum Ziel, Franziskus als Evan-
gelisten und Apostel der Endzeit darzustellen, sein Leben als gelebtes
Evangelium zu glorifizieren und ihn in einer fortschreitenden Ahn-
lichkeit zu Christus zu sehen. Entsprechend dieser Funktion der Fres-
ken, eine enge Beziehung zwischen Franziskus und Christus herzustel-
len, sind die lebensgrofien Bilder der Sockelzone, die Franziskus ge-
widmet sind, von Giotto auf entsprechende Szenen in der Fensterzone
dariiber bezogen, wo in zwei weiteren {ibereinander liegenden Bild-
streifen Szenen aus dem Alten Testament und solche aus dem Leben
Jesu dargestellt sind. Die Bildstreifen bilden eine thematische Einheit.
Franziskus und Christus werden im gesamten Raum aufeinander be-
zogen, ja quasi gleichgesetzt. Dies entspricht der Interpretation, die in
der Amtskirche der damaligen Zeit erwiinscht war.

An jeder Seite des Langhauses befinden sich 14 Freskenszenen. 14
ist die Symbolzahl des heiligen Franziskus, und zwar als Verdoppelung
der Sieben, der Symbolzahl fiir Christus. Die Verdoppelung der Sieben
zur 14 als der Symbolzahl des heiligen Franziskus weist also auf seine
Christusidhnlichkeit hin.

Als zweiter Aspekt kommt hinzu, dass die Figuren in diesen Bil-
dern Vorlagen fiir die Gestaltung einer Theaterrolle sind. Die zu Ende
des 13. und dann im 14. Jahrhundert méachtig werdende neue Volks-
frommigkeit liebte Mysterienspiele, die des Lesens unkundigen Men-
schen verstanden Bilder leichter als Texte. Giotto hat es verstanden,
den Raum in aufeinander folgenden Akten eines Mysterienspiels zu
schmiicken, so dass den Menschen eine Identifikation mit dem Vor-
bild des Franziskus' ermoglicht wurde. Es werden hier an den Innen-
winden von S. Francesco also nicht nur Entsprechungen zwischen
dem Leben Franz von Assisis zum Leben Jesu betont, sondern auch
solche zwischen dem privaten Leben eines jeden Glaubigen zum Leben
der Heiligen ermdglicht und iiber diese Briicke hinweg eine Verbin-

258 Ebd., S. 48

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Giotto

dung zu Christus selber gefunden. Das ist der personliche Zugang zum
Heilsgeschehen, der im 14. Jahrhundert eine neue Bedeutung erlebte.?59

Uber dem Eingang zur Oberkirche ist eine Fensterrose zu sehen,
die vier Figuren umgeben. Diese sind die Symbole fiir die vier Evange-
listen (der gefliigelte Mensch (nicht Engel) ist Symbol fiir den Evange-
listen Matthéus, der Adler ist Symbol fiir den Evangelisten Johannes,
der Lowe ist Symbol fir den Evangelisten Markus, und der Stier ist
Symbol fiir den Evangelisten Lukas.

Im einschiffigen Raum der Oberkirche sind neben den Fresken
von Giotto mit Szenen aus dem Leben des heiligen Franziskus auch 32
Geschichten aus dem Alten und Neuen Testament ausgefithrt von der
Cimabue - Schule und im Querschiff, in der Vierung und in der Apsis
Cimabue - Fresken, die bis 1277 zurtickreichen. Werke anderer Meister
wie die von Pietro Cavallini und Jacopo Torriti und reichen auch bis
ins Jahr 1277 zuriick. Die Bilder wurden durch das Erdbeben von 1997
schwer beschadigt.

Giotto malte dabei auch Elemente der Architektur, die dem Be-
trachter Nischen vortduschen (Trompe-lceil), in denen allegorische Fi-
guren zu stehen scheinen.?6° Masaccio und Michelangelo wurden di-
rekt davon beeinflusst. Eine berithmte Szene aus diesem Zyklus ist die
Anbetung der Heiligen Drei Konige, in der ein kometenidhnlicher
Stern am Himmel schwebt (wahrscheinlich, neben dem Teppich von
Bayeux, eine der frithesten Darstellungen des Halleyschen Kometen,
der wenige Jahre vorher mit bloflem Auge zu sehen war). Die ,,Ognis-
santi-Madonna“ in den Utfizien stammt gleichfalls aus dieser Periode
und ist das einzige grofiere Tafelbild Giottos, das erhalten ist.26*

Bemerkenswert ist auch, dass vor der Zeit von Giottos Freskenzy-
klus in der Cappella degli Scrovegni in Padua Himmel nur sehr selten
blau gemalt wurde und die Farbe Blau iiberhaupt nur duf8erst sparlich
zum Einsatz kam. Dies ist zumindest zum Teil auf einen Mangel an er-
schwinglichen blauen Pigmenten zuriickzufiithren; gemahlenes Lapis-

259 Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, Miinchen 2003,
S.39

260 Biittner, E: Giotto und die Urspriinge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 27

261 Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, Miinchen 2003,
S.28

111

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Giotto

lazuli, welches Giotto fiir seinen Freskenzyklus einsetzte, war unglaub-
lich teuer und kam von ,,jenseits der See®262

Die Ognissanti-Madonna ist ebenfalls ein Meisterwerk von Giotto.
Die Ognissanti-Madonna ist eine grofformatige Tafel mit einer dach-
artigen Rahmenform. Die in der Mitte thronende, von Heiligen und
Engeln umstandene Madonna ist in der Bedeutungspersperktive dar-
gestellt, d. h., sie ist zur Unterstreichung ihres gleichsam gottlichen
Ranges grofler dargestellt als die sie umgebenden Figuren.?¢3 Ein Hin-
tergrund im heutigen Sinne fehlt. Der Thron und die Figuren sind im
oberen Drittel von Goldgrund umgeben, der nach dem damaligen Ver-
standnis das gottliche Licht darstellte. Dieses gottliche Licht setzt sich
als Heiligenschein bis in den unteren Bereich fort. Der Korper der Ma-
donna ist plastisch wiedergegeben, die Sitzhaltung durch die Farbwahl
deutlich hervorgehoben. Bei naher Betrachtung ist erkennbar, dass bei
der sanft lichelnden Madonna sogar Zahne erkennbar sind. Sie ent-
spricht zwar mit ihrer Kopf- und Kérperhaltung noch der byzantini-
schen Gesichts- und Gebédrdenformel. Giotto hat seiner Madonna aber
individuelle Ziige verliehen. Stufen fithren von der Unterkante des
Rahmens schrittweise zu einem baldachinartigen Gehéuse, die Ma-
donna ist durch den Bogen des Baldachins iiberkront.

Es gibt eine Reihe vergleichbarer Madonnen-Darstellungen, dar-
unter beispielsweise die rund 35 Jahre frither entstandene Thronende
Madonna von Cimabue. Das Gemilde von Cimabue entspricht noch
deutlich stirker der byzantinischen Gesichts- und Gebédrdenformel.
Das Tafelgemilde von Giotto wird heute als ein Werk eingeordnet, das
am Beginn der Entwicklung hin zur Renaissance steht.

An seinem Zeitgenossen Duccio di Buoninsegna in Siena rithmt
man das teilnehmend Menschliche, den individuellen Ausdruck. Giot-
to dagegen vermittelte den Betrachtern seiner Werke das Gefiihl der
Tastbarkeit und der Tiefe im Raum. Er war es folgerichtig auch, der
sich mit der Zeit von dem traditionellen Gold-Hintergrund abwandte
und den Himmel {iber der Landschaft blau malte. Er machte auch die

262 Imdahl, M.: Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Ikonik, Miinchen
1980, S. 39

263 Biittner, E: Giotto und die Urspriinge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 52f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

8 Giotto

ersten ernsthaften Versuche, perspektivische Verkiirzung in Land-
schaften und Gebdudedarstellungen zu nutzen.2¢4

Die Leistung Giottos ist in seiner Zeit einzigartig; erst zwei Gene-
rationen spater konnten Kiinstler der Frithrenaissance wie Andrea Or-
cagna, Altichiero da Zevio oder Masaccio an die von ihm angestof3ene
Entwicklung ankniipfen.

Bei manchen Werken ist es immer noch umstritten, ob sie Giotto
zugeschrieben werden kénnen; dies gilt zum Beispiel fiir die Franzis-
kuslegende in Assisi. Einige Werke werden mittlerweile iiberwiegend
als Arbeiten aus der Werkstatt Giottos angesehen. Nach einer der vie-
len Legenden, die sich um Giotto ranken, hat er einem Abgesandten
des Papstes, der eine Arbeitsprobe haben wollte, nichts anderes gezeigt
als einen aus der freien Hand gezeichneten Kreis, den man mit dem
Zirkel nicht besser hitte anfertigen konnen.%5

264 Schwarz, M. V.: Giotto. Miinchen 2009, S. 66
265 Biittner, E.: Giotto und die Urspriinge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013, S. 47

113

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

Der Florentiner Marsilio Ficino (1433-1499) gehort zu den bekanntes-
ten Personlichkeiten des Humanismus. 266 1469 schrieb er seinen be-
rithmten Kommentar zum "Symposion”, im Anschlufl daran sein phi-
losophisches Hauptwerk "Theologia Platonica de immortalitate ani-
morum’. Es wurde 1474 abgeschlossen und 1482 erstmals gedruckt.
Der Titel dieser 18 Biicher umfassenden Schrift deutet in mehrfacher
Hinsicht auf Ficinos philosophisches Programm. Die platonische
Uberlieferung besitzt zwar ihre eigene Tradition und Autoritit, steht
aber in keiner Weise im Widerspruch zur christlichen Lehre, sondern
liefert fiir diese die verniinftige Begriindung.2¢7

Die platonische Philosophie ist deshalb selbst eine ,Theologie”, Re-
ligion und Philosophie kommen in ihr zur Ubereinstimmung. Die
christliche Lehre ist mit ihr verwandt. Dazu beruft sich Ficino wieder-
holt auf Numenios und Augustinus, den er auch im 5. Buch seines
Hauptwerkes ausgiebig zitiert. Pythagoras, Sokrates und Platon sind in
den Augen Ficinos ,fromme" Philosophen und haben mit ihren Leh-
ren dem Christentum geradezu den Weg bereitet.2%8 Die Erneuerung
der platonischen Philosophie durch ihn hat daher eine zentrale Aufga-
be. Sie soll die christliche Lehre mit den Argumenten der Vernunft als
wahre Religion untermauern. Er ist davon tiberzeugt, dass alle gebilde-
ten Menschen, die allein der ratio folgen, nur iiber den Weg der Ver-
nunft den Zugang zur Religion und damit zum ewigen Heil finden.
Die Erneuerung der platonischen Philosophie ist einmal in der allge-
meinen Wiedergeburt der menschlichen Kiinste und Einrichtungen
enthalten, und diese Philosophie erhilt auf der anderen Seite die Be-
stimmung, im Bunde mit der christlichen Religion die Menschen zur

266 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, Miinchen 1997, S. 24

267 Bar, K.: Philosophie der Frithen Neuzeit, K6ln 2008, S. 62

268 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schonen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, Miinchen 2000, S. 33

115

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

116

Seligkeit zu fithren und so als notwendiges Werkzeug dem ewigen Plan
der gottlichen Vorsehung zu dienen.

Der Untertitel seines Hauptwerkes ,,De immortalitate animorum®
weist auf einen zentralen philosophischen Topos bei Ficino hin: die
Unsterblichkeit der Seele. In der fiinffachen Stufenordnung des Seins
"Gott - Engel - Seele - Qualitat - Korper" nimmt sie die mittlere Posi-
tion ein und stellt somit das Bindeglied zwischen der intelligiblen und
korperlichen Welt dar. Als einzige hat die vernunftbegabte Seele des
Menschen Anteil an beiden Bereichen der Wirklichkeit. Thre Natur ist
eine doppelte: Sie neigt sich hinab zur Materie und steigt gleichzeitig
hinauf zu Gott, wobei sie sich vom Entgegengesetzten nicht entfernt.
Da die Seele das ausgezeichnete Wesensmerkmal des Menschen ist,
identifiziert Ficino sie gleichsam mit ihm, dem daher eine zentrale
Stellung und Wiirde im Kosmos zukommt. Er steht an der Grenzschei-
de zwischen Materie und Immaterialitat.

In der Kontemplation zieht sich die Seele in sich selbst zuriick,
wird sich ihrer Géttlichkeit bewusst und steigt schon im irdischen Le-
ben, wenigstens ansatzweise, zu Gott hinauf, bei dem sie alle Dynamik
tiberwindet und vollendete Ruhe geniefit. Da sie ein natiirliches Stre-
ben zu Gott hin hat, dieses aber im irdischen Leben keine Vollendung
finden, es aber auch nicht grundsétzlich unvollendet bleiben kann, so
muf3 die Erfullung nach dem Tode eintreten und die Seele daher un-
sterblich sein. Darin liegt neben allen weiteren Entfaltungen in der
»T'heologia Platonica® Ficinos Hauptargument fiir die Unsterblichkeit
der Seele.269

Gleichzeitig wendet sich die Seele zum Korper hin, hingt aber
nicht von diesem ab, sondern lenkt ihn. Das Streben zum Korper ist
ihr so eigentiimlich, dafl ihre Vollendung nach dem Tode erst wieder
durch die Vereinigung mit dem verklarten Auferstehungsleib gegeben
ist. An diesem zentralen christlichen Dogma halt Ficino durch seine
philosophische Uberlegung unverbriichlich fest, obschon er damit Pla-
ton faktisch widerspricht.

269 Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gréschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93-112,
hier S. 108

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

Letztlich dient seine gesamte ,,Theologia Platonica" dazu, die Un-
sterblichkeit der verniinftigen menschlichen Seele zu erweisen. Ohne
dieses Postulat ist nach Ficinos Ansicht keine Vollendung der Schép-
fung denkbar. Denn ihr natiirliches Streben zu Gott wiirde keine Erfiil-
lung finden, die von Gott eingerichtete Welt wire absurd, was aber
nicht denkbar ist. Es ist allerdings zu Recht darauf hinzuweisen, daf} es
Ficino in seinem Hauptwerk nicht allein um eine Theologie auf plato-
nischer Grundlage geht und um religiose Uberlegungen zur Unsterb-
lichkeit der Seele, sondern v.a. auch um den Entwurf eines Weltbildes.
Dabei blickt Ficino auf die Welt aus der Perspektive des unzerstorba-
ren menschlichen Geistes (mens).

Mit seinen Ubersetzungen und Kommentaren trug er maf3geblich
zur Kenntnis Platons und des Platonismus in seiner Epoche bei und
machte dem lateinischsprachigen Publikum Schriften antiker grie-
chischsprachiger Autoren zugdnglich. Sein vom Neuplatonismus Plo-
tins geprigtes Platon-Verstindnis wurde fiir die Frithe Neuzeit weg-
weisend. Die ihm von der Nachwelt zugeschriebene Rolle des Leiters
einer ,Platonischen Akademie in Florenz hat er allerdings nicht ge-
spielt. Es gab damals keine Einrichtung dieses Namens, sondern nur
einen informellen Kreis seiner Schiiler, die er ,,Akademiker® nannte,
ohne institutionellen Rahmen.

Nach der Studienzeit verbrachte Ficino den Rest seines Lebens in
der Heimat, wo ihn Cosimo grofiziigig unterstiitzte und ihm die mate-
rielle Basis fiir ein ganz der Philosophie und Theologie gewidmetes Le-
ben verschaffte. Nach seinen eigenen Worten war ihm der Mediceer
ein zweiter Vater.27° Cosimo schenkte ihm 1462 ein Haus in Florenz
und iiberdies am 18. April 1463 ein bescheidenes Landhaus in Careg-
gi, einem Ort in der Nahe von Florenz, der heute zu dieser Stadt gehort.
Dort besafl Cosimo eine préchtige Villa.

Ficino war weitgehend bediirfnislos und fiihrte stets ein sehr be-
scheidenes Leben. Er konzentrierte sich auf sein Ziel, die ErschliefSung
der Hauptquellen zum antiken Platonismus, die in Westeuropa zu-
ganglich geworden waren, als wiahrend und nach dem Untergang des
Byzantinischen Reichs zahlreiche griechische Handschriften antiker

270 Bloch, M./Mojsisch, B.: (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes: Freiheit und
Kreativitat. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433-1499).
Stuttgart 2003, S. 234

117

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

118

Texte nach Italien gelangten.?”* Nach Cosimos Tod (1464) erfreute sich
Ficino weiterhin der Gunst der fithrenden Angehorigen des Ge-
schlechts der Medici. Erst ibernahm Cosimos Sohn Piero il Gottoso
als neues Familienoberhaupt die Forderung von Ficinos Arbeit; ab
1469 war Pieros Sohn und Nachfolger Lorenzo il Magnifico der neue
Mizen des Humanisten. Zu allen drei Wohltdtern hatte Ficino ein en-
ges, vertrauensvolles Verhiltnis.?72

Zunichst war Ficinos Hauptaufgabe die Erstellung der von Cosi-
mo gewiinschten ersten vollstindigen lateinischen Ubersetzung der
Dialoge Platons. Zehn Dialoge konnte er noch zu Lebzeiten des Auf-
traggebers vorlegen; wenige Tage vor Cosimos Tod las er ihm daraus
vor. Weitere neun Dialoge widmete er Cosimos Sohn Piero. 1484 er-
schien die gesamte Platoniibersetzung im Druck. Zu einigen Dialogen
duflerte er sich in eigenen kommentierenden Schriften. Da die Liebe
samt ihren Wirkungen auf die Seele ihn besonders interessierte, be-
fasste er sich eingehend mit Platons diesem Thema gewidmetem Dia-
log Symposion.

Seinen Symposion-Kommentar (Commentarium in convivium Pla-
tonis de amore), der eines seiner beriihmtesten Werke wurde, gestaltete
er als Dialog mit sieben Teilnehmern, die die Reden in Platons Sympo-
sion erldutern. Den Anlass soll ein Bankett geboten haben, das zu Pla-
tons Geburtstag in der Villa der Medici stattfand. Dieses Werk, in dem
Ficino einen Kernbestandteil seiner Weltanschauung darstellt, iiber-
setzte er auch ins Italienische. Auflerdem kommentierte er Platons
Dialoge Parmenides, Sophistes, Philebos, Timaios und Phaidros. 1496
veréffentlichte er eine Ausgabe seiner gesammelten Platon-Kommen-
tare.?73

In dem jungen Gelehrten Giovanni Pico della Mirandola fand Fici-
no einen Geistesverwandten, der manche seiner Grundiiberzeugungen

271 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 21f

272 Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gréschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93-112,
hier S. 102

273 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 29

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

teilte, ihm aber auch heftig widersprach. Pico regte ihn 1484 dazu an,
die Enneaden des antiken Neuplatonikers Plotin zu tibersetzen. Nach
zwei Jahren war diese Arbeit beendet; anschlieflend widmete sich Fici-
no der Plotin-Kommentierung. Das gesamte Ergebnis dieser Bemii-
hungen wurde 1492 gedruckt. Damit wurde die Lehre dieses Philoso-
phen, die bisher in der lateinischsprachigen Welt nur auf indirekten
Wegen nachgewirkt hatte, erstmals breiteren Kreisen zugédnglich.
Uberdies iibersetzte und kommentierte Ficino weiteres antikes Schrift-
tum, das grofenteils der Tradition des Platonismus, Neuplatonismus
und Pythagoreismus entstammte. Zu den Werken, die er den latei-
nischsprachigen Gelehrten zuginglich machte, gehérten auch die tra-
ditionell dem mythischen Hermes Trismegistos zugeschriebenen
Schriften, die das Corpus Hermeticum bilden.

Diese Traktate, deren Ubersetzung ins Lateinische er 1463 im Auf-
trag Cosimos abschloss, betrachtete er als eine dgyptische Variante der
platonischen Weisheitslehre. Neben Plotin machte er auch spitere
Neuplatoniker bekannt; er iibersetzte einzelne ihrer Werke (darunter
einen Traktat des Iamblichos, der unter dem Titel Uber die Mpysterien
der Agypter bekannt ist) oder veréffentlichte Ausziige in lateinischer
Ubersetzung (so verfuhr er mit Schriften von Porphyrios, Synesios
und Proklos). AufSerdem iibersetzte er zwei Schriften des auflerordent-
lich einflussreichen spétantiken christlichen Neuplatonikers Pseudo-
Dionysius Areopagita, Uber die mystische Theologie und Uber die gitt-
lichen Namen, ins Lateinische und Dantes staatstheoretisches Werk De
monarchia ins Italienische.?74

Ficino war nicht wie zahlreiche Humanisten in erster Linie schon-
geistiger Literat, Philologe und Kulturhistoriker, denn sein Interesse
richtete sich weniger auf die sprachliche Form der antiken Werke als
auf ihren philosophischen Gehalt. Sein Hauptanliegen war eine zeitge-
méfle Erneuerung der antiken Philosophie. Deren Kern bildete fiir ihn
die Lehre Platons, die er im Sinne der von Plotin begriindeten neupla-
tonischen Tradition deutete. Wie schon viele mittelalterliche Denker,
aber auf weitaus breiterer und soliderer Quellenbasis als sie bemiihte
er sich um ein Verstindnis des antiken Platonismus, das diesen har-

274 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 82

119

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

120

monisch mit den Grundiiberzeugungen des Christentums verbinden
sollte. 275

Mit seinem Streben nach einem konsistenten metaphysischen
Weltbild, in dem theologische und philosophische Aussagen zu einer
unaufloslichen Einheit verschmelzen sollten, reihte er sich in die stér-
ker christlich gepréigte Stromung des Humanismus ein.?6 Neben sei-
ner Ubersetzer- und Kommentierungstitigkeit verfasste er auch Ab-
handlungen, die der systematischen Darstellung und Begriindung sei-
nes (neu)platonisch-christlichen Lehrgebaudes dienen sollten. Hierzu
gehorte vor allem sein philosophisch-theologisches Hauptwerk, die
1474 abgeschlossene, 1482 gedruckte Theologia Platonica (,,Platoni-
sche Theologie®). Mit diesem Titel, den er von einem Werk des spatan-
tiken Neuplatonikers Proklos iibernahm, deutete er sein Programm an,
das auf eine Synthese von Philosophie und Theologie abzielte, auf eine
stimmige, gleichermaflen christliche und platonische, fiir Humanisten
plausible Weltdeutung.>77

Zur Umsetzung dieses Vorhabens bemiihte sich Ficino unablassig
um die Verbreitung seiner Ideen. Diesem Zweck dienten in Florenz
seine Vortrage liber christlichen Platonismus, die er in der Kirche San-
ta Maria degli Angeli und spéter auch in der Domkirche hielt. Auf eu-
ropdischer Ebene verfolgte er sein Ziel mittels seiner ausgedehnten
Korrespondenz mit einer Vielzahl bedeutender Personlichkeiten des
geistigen Lebens. Diese lateinischen Briefe waren nicht nur fir die je-
weiligen Empfanger bestimmt, sondern auch fiir die Offentlichkeit; Fi-
cino sammelte sie, 1495 wurden sie gedruckt.

Unzutreffend ist allerdings die jahrhundertelang verbreitete Be-
hauptung, in Careggi sei auf Veranlassung Cosimos eine von Ficino
geleitete Platonische Akademie gegriindet worden. Diese Annahme,
die noch heute in vielen Nachschlagewerken zu finden ist, ist von der
neueren Forschung als falsch erwiesen worden.>”® In Wirklichkeit ist

275 Bloch, M./Mojsisch, B.: (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes: Freiheit und
Kreativitdt. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433-1499).
Stuttgart 2003, S. 243

276 Allen, M.].B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 74

277 Bir, K.: Philosophie der Frithen Neuzeit, K6ln 2008, S. 82

278 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, Miinchen 1997, S. 113

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

die Bezeichnung ,Platonische Akademie“ fiir Ficinos Freundeskreis
eine Erfindung des 17. Jahrhunderts, und den Begriff ,,Akademiker®
verwendete er zur Bezeichnung seiner zahlreichen Schiiler, ohne damit
die Vorstellung eines institutionellen Rahmens zu verbinden. Von den
Personlichkeiten, die er unter seine ,, Akademiker einreihte, teilten
nur relativ wenige seine Begeisterung fiir Platon und seine Feindselig-
keit gegen den zeitgendssischen Aristotelismus.?79

Nebenbei befasste sich Ficino auch mit Gesundheitsfragen. Er
schrieb in italienischer Sprache einen Ratgeber gegen die Pest mit dem
Titel Consiglio contro la pestilenza (,,Rat gegen die Seuche®, lateinische
Ubersetzung: Epidemiarum antidotus) und die Abhandlung De vita li-
bri tres (,,Drei Biicher tiber das Leben®; der oft genannte Titel De vita
triplici ist nicht authentisch). De vita ist eine Abhandlung speziell tiber
die Gesundheit des Gelehrten, der erste fiir eine einzelne soziale Grup-
pe bestimmte Gesundheitsratgeber. Besonderes Augenmerk richtet Fi-
cino auf das melancholische (schwarzgallige) Temperament; ein Uber-
maf} an schwarzer Galle ist nach seiner Uberzeugung ein Berufsleiden
der geistig Arbeitenden, das er auf deren starke Gehirnaktivitit zu-
riickfiihrt. Sich selbst zdhlt er auch zu den Melancholikern. Die Rat-
schldge fiir eine gesunde Lebensfithrung enthalten unter anderem ge-
naue Diédtvorschriften. Im zweiten der drei Biicher erortert er die Frage,
wie man als Gelehrter bei guter Gesundheit ein hohes Alter erreichen
kann. Da dieser Traktat auch magische Praktiken und Astrologie be-
handelt, zog sich Ficino mit der Verdffentlichung (1489) einen Hire-
sieverdacht zu. Das in der Renaissance auflerordentlich populare Werk
wurde bis 1647 rund dreiffigmal gedruckt; hinzu kamen Drucke der
Ubersetzungen ins Deutsche, Franzosische und Italienische.28°

1473 empfing Ficino die Priesterweihe. Er erhielt - teils schon vor
der Weihe - mehrere Pfriinde. 1487 wurde er Kanoniker an der Kathe-
drale von Florenz. Damals versuchte sein Gonner Lorenzo de’ Medici
sogar vergeblich, ihn zum Bischof von Cortona erheben zu lassen. Mit
der Ubernahme kirchlicher Aufgaben, zu denen das Predigen gehorte,
verband sich ein verstirktes Interesse Ficinos an spezifisch theologi-

279 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 91

280 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 32

121

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

schen Themen, wobei er aber seiner platonischen Grundausrichtung
treu blieb.

1474 schrieb er De Christiana religione (,Uber die christliche Reli-
gion®), eine Rechtfertigung des Christentums gegeniiber Islam und Ju-
dentum. Darin will er das Christentum als natiirliche, verniinftige Re-
ligion erweisen, die man aus philosophischer Einsicht annehmen
kann.?$* Diese Abhandlung iibersetzte er selbst ins Italienische (Della
religione cristiana). AufSerdem verfasste er kleinere Schriften, in denen
er seine platonische Weltsicht in christlicher theologischer Sprache for-
mulierte, darunter De raptu Pauli (,Uber die Entriickung des Paulus®).
In seinen letzten Lebensjahren begann er den Romerbrief zu kommen-
tieren; dieses Werk blieb unabgeschlossen. Es war Teil eines nicht
mehr verwirklichten Projekts, das Neue Testament, insbesondere die
Briefe des Apostels Paulus, in platonischem Sinne auszulegen.

Mit dem Tod des Staatsmanns Lorenzo il Magnifico endete 1492
die Epoche, in der Florenz das bedeutendste Zentrum des humanisti-
schen Geisteslebens in Italien war, und damit auch die lange Zeit, die
fiir Ficinos Arbeit optimale Voraussetzungen geboten hatte.282 In der
Folgezeit setzten schwere politische und religiose Wirren mit gewalt-
samen Auseinandersetzungen ein. Die Medicis wurden aus der Stadt
vertrieben, 1494 besetzte die Invasionsarmee des franzdsischen Koénigs
Karl VIII. Florenz, und schliefSlich kam mit dem Dominikanerménch
Girolamo Savonarola eine scharf antihumanistische Richtung an die
Macht. Unter diesen Verhéltnissen fand Ficinos Konzept eines huma-
nistischen Christentums in neuplatonischem Geist keinen giinstigen
Néhrboden mehr. Daher zog er sich weitgehend aus dem o&ffentlichen
Leben zuriick. Das Auftreten des Bufipredigers Savonarola, der fiir
eine Sittenreform warb, verfolgte er so wie andere Florentiner Huma-
nisten und Angehorige der Oberschicht zunéchst wohlwollend (Pico
della Mirandola wurde sogar ein Anhinger des kulturfeindlichen Do-
minikaners). Ficinos anfingliches Verstdndnis verwandelte sich jedoch
in heftige Gegnerschaft, als die Gegensitzlichkeit der Haltungen und

281 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schénen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, Miinchen 2000, S. 51

282 Bloch, M./Mojsisch, B.: (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes: Freiheit und
Kreativitdt. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433-1499).
Stuttgart 2003, S. 235

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

Ziele deutlich wurde. Nach der Hinrichtung Savonarolas im Mai 1498
verfasste Ficino eine Verteidigungsschrift gegen ihn, worin er befrie-
digt feststellte, die gottliche Barmherzigkeit habe die Stadt erfreuli-
cherweise kiirzlich ,von dieser Seuche befreit. Am 1. Oktober 1499
starb er in seiner Villa in Careggi. Sein Epitaph befindet sich im Dom
von Florenz.

Ficinos fiir einen Humanisten untypisches Lebenswerk bestand
hauptsédchlich in der Errichtung eines philosophisch-theologischen
Systems, in dem platonische (vor allem neuplatonische) Lehren die
christlichen Glaubensinhalte untermauern sollten.?83 Mit vielen spat-
antiken Neuplatonikern und auch mit Giovanni Pico della Mirandola
teilte er die Uberzeugung, dass es in der Metaphysik, der Kosmologie
und der Anthropologie universelle Wahrheiten gibt, die im Prinzip al-
len Weisheitssuchern zuganglich sind.

Dieser Sichtweise zufolge sind die ewigen Wahrheiten in verschie-
denen Kulturen und Traditionen von den damals fithrenden Philoso-
phen erkannt oder ihnen von géttlicher Seite offenbart worden, oder
sie wurden den Weisheitslehrern spéterer Kulturen von denen der frii-
heren vermittelt. Demnach stimmen manche philosophische und reli-
giose Lehren aus verschiedenen Epochen und Weltgegenden in be-
stimmten objektiv zutreffenden Kernaussagen iiberein (natiirliche
Theologie).?®4 Diese Lehren werden mit Begriffen wie ,,alte Weisheit“
bezeichnet, ihre nichtchristlichen Verkiinder als ,,alte Theologen® (pri-
sci theologi). Nach dieser Deutung der Philosophiegeschichte gibt es
ein Menschheitserbe an gesichertem metaphysischem Wissen. Spiter,
im 16. Jahrhundert, wurde dafiir der Begriff Philosophia perennis ge-
pragt.

Ficino hielt eine bestimmte Gruppe von religios-philosophischen
Stromungen (Platonismus, Pythagoreismus, Orphik, Hermetik, christ-

283 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, Miinchen 1997, S. 73

284 Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gréschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93-112,
hier S. 110

123

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

124

licher Neuplatonismus, Zoroastrismus) fiir gottlich inspiriert.285 Die
markanten Ubereinstimmungen zwischen dem christlichen Theologen
(Pseudo)-Dionysius Areopagita und nichtchristlichen Neuplatonikern
wie Plotin und Proklos, die ihn in dieser Auffassung bestirkten, fithrte
er darauf zuriick, dass Dionysius ein Schiiler des Apostels Paulus gewe-
sen sei und auf die nichtchristlichen Neuplatoniker der spiten romi-
schen Kaiserzeit eingewirkt habe. Obwohl es im 15. Jahrhundert be-
reits Zweifel an der Echtheit der Schriften des angeblichen Dionysius
gab, wusste Ficino nicht, dass diese Werke in Wirklichkeit erst in der
Spatantike entstanden sind und die Beeinflussung in der umgekehrten
Richtung erfolgte.286

In Plotin sah er nicht nur einen legitimen Erben Platons, der des-
sen Lehre so authentisch wiedergebe, als ob Platon selbst durch seinen
Mund redete, sondern auch einen Denker, der Platon sogar gelegent-
lich an Tiefe der philosophischen Einsicht iibertreffe. Seine vereh-
rungswiirdigste Gestalt habe der Platonismus im Werk des Apostel-
schiilers Dionysius erhalten. Oft berief sich Ficino auf den stark von
der platonischen Gedankenwelt beeinflussten Kirchenvater Augustinus,
gelegentlich auch auf Nikolaus von Kues.

Ficinos Denken kreiste um die Seele, wobei er die menschliche
Vernunftseele im Sinn hatte.28” Er versuchte ihr Wesen, ihre Stellung
im Kosmos und ihre Bestimmung im Rahmen der Weltordnung philo-
sophisch zu ergriinden. Ein zentrales Anliegen war ihm der Nachweis
ihrer individuellen Unsterblichkeit, denn mit dieser Annahme steht
oder fillt sowohl die platonische Anthropologie als auch die damalige
kirchliche Seelenlehre. Auflerdem entsprach es dem Menschenbild sei-
ner Epoche, der Individualitdt einen hohen Rang zuzuweisen und die
Einzigartigkeit des individuellen menschlichen Daseins zu betonen.
Die Unsterblichkeitslehre wurde zu Ficinos Lebzeiten von einem brei-
ten Konsens der Theologen getragen, war aber noch kein verbindliches

285 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativitit. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433-1499), Stuttgart 2003, S. 239

286 Bir, K.: Philosophie der Frithen Neuzeit, Kln 2008, S. 110

287 Kristeller, P.O.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972,
S. 26f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

kirchliches Dogma; in diesen Rang wurde sie erst 1513 auf dem Later-
ankonzil erhoben.?88

Mit seiner Verteidigung der individuellen Unsterblichkeit?8¢
wandte sich Ficino gegen die Auffassung von Aristotelikern wie
Alexander von Aphrodisias, die eine vom Korper unabhéngige Exis-
tenz der Seele fiir unmoglich erklarten, und besonders gegen den
Averroismus, eine im 15. Jahrhundert in Italien noch verbreitete Vari-
ante des Aristotelismus.29° Gegen Aristoteles selbst richtete sich diese
Kritik nicht. Die Averroisten waren der Meinung, dass die menschli-
chen Geistseelen nicht wirklich individuell sind, sondern nur ein einzi-
ger universeller titiger Intellekt sich iiberall in den Individuen mani-
festiert, so dass die ohnehin nur scheinbare Individualitit mit dem Tod
erlischt und eine personliche Unsterblichkeit ausgeschlossen ist. Fici-
nos Argumentation fusste insbesondere auf dem Gedankengang, dass
die Seele Immaterielles und Ewiges (wie platonische Ideen) denkend
erfassen konne; ihr Zugang zu solcher Erkenntnis setze voraus, dass sie
selbst von gleicher Beschaffenheit wie diese méglichen Erkenntnisob-
jekte und damit unvergénglich sei. Fiir Ficino ist die Seele weder aus-
gedehnt noch zusammengesetzt noch lokalisiert; raumliche und zeitli-
che Bestimmungen sind nicht Eigenschaften an den Dingen, sondern
seelische Kategorien.29*

Hinsichtlich der Stellung der Seele im hierarchisch geordneten
Kosmos betonte Ficino ihre vermittelnde Position in der Mitte zwi-
schen der geistigen (metaphysischen) und der sinnlichen Welt. Diese
Mittelposition bringt er durch eine Symmetrie zum Ausdruck, indem
er oberhalb der Seele zwei Stufen annimmt, Gott und die reinen Geist-
wesen (Engel), und unterhalb von ihr ebenfalls zwei Ebenen, die Qua-

288 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 63

289 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 112f

290 Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gréschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93-112,
hier S. 97

291 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schonen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, Miinchen 2000, S. 79

125

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

litdt und (zuunterst) die Materie. Damit weicht er von Plotins System
ab, in dem eine Stufe Qualitdt nicht vorgesehen ist. Unter ,Qualitéit"
versteht er eine Wirkkraft in den physischen Objekten, die deren phy-
sikalische Interaktion verursacht. Eine solche Kraft halt er fiir erforder-
lich, da er die blofle Masse als Ursache nicht ausreichend findet. Damit
wendet er sich gegen den Atomismus Demokrits und der Epikureer.

Die vermittelnde Rolle der Seele ergibt sich fiir ihn daraus, dass die
Seele einerseits die Abbilder (imagines) der gottlichen Dinge und ande-
rerseits auch die Begriffe und Urbilder (rationes et exemplaria) der Sin-
nesobjekte in sich tragt, wobei sie die letzteren gewissermaflen sogar
selbst erzeugt.?9> Vom Oberen ist sie abhdngig, nach unten ist sie ord-
nend und schopferisch tatig; vom Hochsten zum Niedersten ist ihr al-
les zugénglich. Die Dinge kommen ihr nicht nur zu, sondern werden
auch von ihr konstituiert. So ist sie die Mitte des Universums und das
Band aller Dinge. Mit den Aufgaben, die ihr durch diese Stellung und
Funktion zufallen, gewinnt sie eine dynamische Qualitit.

Das Ziel der Seele besteht nach Ficinos Uberzeugung, die er mit
Plotin teilt, darin, in den geistigen, géttlichen Bereich aufzusteigen und
letztlich ,,Gott zu werden 293 Den Intellekt und den Willen betrachtet
er als die beiden Fliigel, mit denen die Seele sich emporschwingt. Er
meint, dieses Streben sei dem Menschen so natiirlich wie den Vogeln
das Bestreben zu fliegen. Allerdings kénne der Mensch das Ziel nicht
mit eigenen Mitteln erreichen, sondern benétige dazu gottliche Hilfe.
Ein Unterschied zu Plotin liegt darin, dass Ficino dem menschlichen
Intellekt mehr zutraut als der antike Grieche. Wahrend sich fiir Plotin
die Erfassung des Einen, das die christlichen Neuplatoniker mit dem
biblischen Gott identifizieren, jenseits des Denkens abspielt, da das
Eine dem Denken unzuginglich sei, meint Ficino, dass philosophi-
sches Denken Gott zu erreichen vermdge, wenn auch nicht in voll-
kommener Weise. Er unterscheidet die Gotteserkenntnis nicht prinzi-
piell von anderen Erkenntnisakten.

292 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 78

293 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativitit. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433-1499), Stuttgart 2003, S. 241

126

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

Voraussetzung fiir den Aufstieg der Seele und ihre Vergéttlichung
ist ein Reinigungsprozess, in dem sie sich schrittweise von den sinnlich-
materiellen Einwirkungen befreit. Die oberste Stufe dieses Reinigungs-
vorgangs wird ausschliefSlich durch gottliche Gnade erreicht; duflere
Werke und Verdienste sind dabei belanglos.

Eine weit wesentlichere Rolle als dem Denken weist Ficino der Lie-
be und dem Willen zu.>%4 Die Liebe betrachtet er als einen Affekt des
Willens. Er argumentiert, das Denken erfasse seinen Gegenstand auf
die vorstellende Weise des Denkens, der Wille hingegen versetze sich
in den Gegenstand, erfasse ihn so auf die Weise des Gegenstandes
selbst und erreiche ihn somit besser. Diese voluntaristische Position,
die einen Vorrang des Willens vor dem Intellekt annimmt, hat Ficino
allerdings erst im Lauf seiner philosophischen Entwicklung, von einem
urspriinglichen Intellektualismus ausgehend, herausgearbeitet. In einer
spateren Phase dnderte er seine Auffassung erneut und versuchte den
Willen als Entduflerungsform und Wirkweise des Intellekts zu begrei-
fen.

In der Liebe sieht er — auch darin der platonischen Tradition fol-
gend - die mafigebliche Triebkraft fiir den Aufstieg der Seele zu
Gott.?95 Diese Funktion der Liebe ist gemeint, wenn er von der ,sokra-
tischen“ oder (seltener) von der ,platonischen” Liebe schreibt. Auf die-
sen von Ficino popularisierten Begriff geht der moderne, trivialisierte
Ausdruck ,platonische Liebe“ zuriick, der jedoch mit dem von Platon
und Ficino Gemeinten nur noch entfernte Ahnlichkeit hat.29¢ Ficino
ist der Meinung, dass die Liebe der Menschen sich stets auf das Gottli-
che richte und daher auch Liebe zu einem Menschen auf das Géttliche
in diesem Menschen und damit letztlich auf Gott abziele. Von der anti-
ken neuplatonischen Sichtweise weicht er darin fundamental ab, dass
bei ihm die Liebe nicht ausschliefllich ein Streben des Niederen zum
Hoheren ist, sondern es auch eine Liebe des Hoheren zum Niederen,
Gottes zur Welt gibt. In diesem Sinne deutet Ficino die Schépfung als

294 Allen, M.].B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 54

295 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 32ff

296 Kristeller, PO.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972,
S.52

127

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

128

Akt des gottlichen Willens, in dem die Liebe Gottes aus sich heraustritt
und sich mitteilt, wie es dem Wesen der Liebe generell entspricht.?o7

Diese Selbstentduflerung Gottes, die die Geschopfe hervorbringt,
fithrt zu einem kreisformigen Bewegungsablauf, an dessen Ende die
Geschopfe zu ihrem géttlichen Grund zuriickgefiihrt werden, womit
dann auch die gottliche Liebe zu sich selbst zuriickkehrt.298 Einer tra-
ditionellen pythagoreisch-neuplatonischen Auffassung folgend verleiht
Ficino der Liebe eine kosmische Dimension, indem er sie zur im gan-
zen Weltall herrschenden Macht erklart. Er behauptet, kein Teil der
Schépfung konne einem anderen feindlich sein, und sogar wenn Lebe-
wesen andere vernichten (etwa zum Zweck der eigenen Erndhrung),
sei das Motiv dazu nicht Feindseligkeit, sondern Eigenliebe.>99

Das Schlechte hilt er fiir nicht wirklich existierend, sondern fiir
einen bloflen Mangel, eine Einschrinkung eines bestimmten Guten
und mangelhaften Anteil einer Substanz an diesem. Demnach ist alles
Existierende an sich und urspriinglich gut, und nichts Vorhandenes ist
tberfliissig oder nichtig. Der menschliche Wille ist stets auf das Gute
gerichtet, nur nicht immer auf das Beste, sondern manchmal gibt er ir-
rigerweise untergeordneten Giitern den Vorzug.3°°

In sein Liebeskonzept bezieht Ficino auch ausdriicklich den Eros
ein, der sich auf irdische, korperliche Schonheit richtet.3°* Damit
kniipft er als Humanist an das antike Schonheitsstreben an. Obwohl er
in der Erotik Gefahren sieht, ist ihm das prinzipielle mittelalterliche
Misstrauen gegeniiber der Schonheit in der Sinnenwelt als einer Ab-
lenkung von Gott fremd. Vielmehr hélt er auch die Wertschétzung sol-

297 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 77

298 Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und
Welt in einer Metaphysik der Einfachheit, Miinchen 1997, S. 88

299 Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gréschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93-112,
hier S. 108

300 Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000, S. 78

301 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativitit. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433-1499), Stuttgart 2003, S. 243

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

cher Schoénheit fiir einen Weg zu Gott, denn man kdnne von der kor-
perlichen Schonheit zur geistigen fortschreiten, die in Tugend und
Weisheit bestehe, und von dort wiederum zu hoéheren Stufen gelan-
gen.3%?

Sein Verstindnis erotischer Beziehungen ist von der provenzali-
schen und toskanischen Liebeslyrik beeinflusst, besonders von Guido
Cavalcanti (dolce stil nuovo), dessen Nachkomme Giovanni Cavalcan-
ti, der ebenfalls Dichter war, zum engsten Freundeskreis Ficinos gehor-
te.393 Guido Cavalcantis pessimistische, naturalistische Liebestheorie
ergianzt Ficino, indem er der irdischen Liebe, die der Dichter schildert
und analysiert, eine im platonischen Sinne aufgefasste himmlische an
die Seite stellt. Cavalcantis Deutung einer auf irdische Ziele beschrank-
ten Erotik als Krankheit und Triitbung des Verstandes stimmt er zu.
Seiner Auffassung zufolge entsteht aber analog zum sinnlichen Begeh-
ren ein geistiges Liebesstreben im Willen, das ,dem Geschift des Kor-
pers géinzlich fremd” ist. Beide beginnen mit dem Blick (,,Jede Liebe
hat ihren Ursprung im Anblick®), fithren dann aber in unterschiedli-
che Richtungen.3°4

Nach Ficinos Theorie zeigt sich géttliche Schonheit im Bereich des
sinnlich Wahrnehmbaren meistens und am eindriicklichsten als Har-
monie (concinnitas) von Einzelteilen des Zusammengesetzten, also als
Wohlproportioniertheit einer menschlichen Gestalt, als harmonische
Verbindung von Farben und Konturen oder als musikalischer Wohl-
klang durch Zusammenklang mehrerer Stimmen.3°5

Ein schon von Plotin vorgebrachter Einwand gegen diese Uberle-
gung besteht darin, dass eine als Harmonie der Teile definierte Schon-
heit nicht im Einfachen vorhanden sein kann. Somit kann sie nicht
gottlichen Ursprungs sein, da das Géttliche sich vor allem durch Ein-
fachheit auszeichnet und Teile nur in der Vielheit bestehen konnen.
Daher definiert Plotin Schénheit nicht als Harmonie der Teile, son-

302 Kristeller, PO.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972,
S.82

303 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 55ff

304 Ebd,S.61

305 Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 87

129

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

130

dern schreibt auch und sogar in erster Linie dem nicht Zusammenge-
setzten Schonheit zu. Ficino, der die Schonheit im Bereich des sinnlich
Wahrnehmbaren primér als Harmonie auffasst, sucht einen anderen
Ausweg aus diesem Dilemma.3°¢

Er hilt die Schonheit grundsatzlich fiir etwas, was nicht den Sin-
neseindriicken entnommen wird, sondern was der menschliche Geist
selbst erzeugt, indem er sich von der sinnlichen Wahrnehmung dazu
anregen lésst, sich seiner eigenen unkdrperlichen Schénheit zuzuwen-
den.3°7 Durch das Zusammenwirken von Phantasie und Erinnerungs-
vermogen sei die Seele in der Lage, sich von einer Nachahmung der
Sinnesobjekte zu emanzipieren und vollendetere Schonheit zu erschaf-
fen als diejenige, welche sie in der Auflenwelt vorfindet. Die Schonheit
des Kosmos ist fiir Ficino der ,,Glanz des Guten“ (Gottes), der im Be-
trachter das Streben nach Vereinigung mit dem Guten auslost.3°8 Nach
seiner Uberzeugung kann man, da das Gute sich in der Schonheit zeigt,
nur iiber das Schone Zugang zur Erkenntnis des Guten erlangen. Da-
bei spielt zwar die Phantasie anfanglich eine wichtige Rolle, doch ist sie
wegen ihrer Verworrenheit und ihrer Bindung an empfangene Sinnes-
eindriicke fiir die hohere Erkenntnis und die Gottesschau ungeeignet.

Die Aufgabe des Schonen, die Seele zu Gott hinzuleiten, sieht Fici-
no besonders auch in der Kunst erfiillt. Vom Kiinstler verlangt er Ori-
entierung an der platonischen Idee, die dem jeweiligen Kunstwerk zu-
grunde liege. Der Kiinstler brauche sich nicht auf eine Abbildung der
sichtbaren Natur zu beschrinken, sondern kénne den Schopfer nach-
ahmen, die Werke der Natur mit seinen Erzeugnissen verbessern und
vollenden und damit das Naturgegebene iibertreffen. Dies geschehe
durch den Riickgrift auf die Idee, die auch den Naturdingen zugrunde
liege, von diesen Werken der ,,niederen Natur® aber auf weniger voll-

306 Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010, S. 79

307 Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schénen in Marsilio Fici-
nos Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, Miinchen 2000, S. 102

308 Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Gréschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93-112,
hier S. 97

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

kommene Weise ausgedriickt werde als von einem Kunstwerk, dessen
Urheber unmittelbaren geistigen Zugang zu der Idee habe.

Unter seinen humanistischen Zeitgenossen erfreute sich Ficino
hohen Ansehens.3%® Zu seinen Bewunderern gehdrten Johannes
Reuchlin, der ihn in Florenz besuchte, und Jacques Lefévre d’Etaples.
Er galt als der fithrende Platoniker seiner Zeit, und sein nachhaltiger
Einfluss bewirkte, dass auch in den folgenden Generationen das Pla-
tonbild neuplatonisch geprégt blieb. Von seinen Schiilern trug beson-
ders Francesco Cattani da Diacceto (T 1522) zum Fortleben seines Ge-
dankenguts bei. Giovanni Corsi (1472-1547), ein Schiiler Diaccetos
(nicht Ficinos), schrieb 1506 eine lateinische Ficino-Biographie. Ein
bissiger Gegner Ficinos war jedoch der Dichter Luigi Pulci, der ihn in
Sonetten zur Zielscheibe seines Spottes machte. Paracelsus spendete
Ficinos Leistung als medizinischer Autor hochstes Lob, indem er ihm
unter den Arzten Italiens den ersten Rang zubilligte. Giordano Bruno
entnahm Ficinos Werken zahlreiche Anregungen.3*°

In Frankreich wurde Ficino im Umbkreis der Konigin Margarete
von Angouléme geschitzt, und auch bei Jean Bodin und bei der Dich-
tergruppe La Pléiade fand seine Philosophie Anklangs3'* 1561
und 1576 erschienen in Basel Gesamtausgaben seiner Werke, 1641
wurde eine weitere in Paris gedruckt; alle drei sind fehlerhaft und un-
vollstandig. Fiir die ,Cambridger Platoniker des 17. Jahrhunderts,
darunter Henry More, gehorten Ficinos Ideen zu den Grundlagen
ihres Weltbilds. Leibniz hingegen kritisierte die neuplatonische Tradi-
tion, namentlich Plotin und Ficino; er meinte, diese Richtung befasse
sich mit wirklichkeitsfremder theologischer Spekulation.

Als die wissenschaftliche Forschung zu Beginn der Moderne
scharf zwischen der urspriinglichen Lehre Platons und der spateren
Fortentwicklung des Platonismus zu unterscheiden begann, wurde Fi-
cino nicht mehr als getreuer Interpret Platons wahrgenommen. Damit

309 Allen, M.].B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002, S. 105

310 Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004, S. 135f

311 Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativitit. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433-1499), Stuttgart 2003, S. 256

131

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

9 Marsilio Ficino

riickte zunehmend seine Bedeutung als eigenstindiger Denker ins
Blickfeld.

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. ©
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

Hieronymus Bosch (1450-1516) hat ein bis heute faszinierendes und
nachwirkendes Gesamtwerk hinterlassen, das sich in der Interpretati-
on jeder einfachen Deutung entzieht. Es gibt einige plausible Deutun-
gen seiner Bilder; viele Darstellungen sind jedoch rétselhaft geblieben.
Bosch hatte ein gespaltenes Verhiltnis zu den irdischen Dingen und zu
seinen Glauben.31? Einerseits heiratete er reich, so dass er unabhéngig
war, andererseits glaubte er an die unendliche Verdammung als Konse-
quenz fiir den Besitz von Geld und Gut, oder fiir die Hingabe der Wol-
lust.Diese innerliche Spaltung erklart Bax durch die Deutung von
Bosch Symbolik. Er sollte der ,Gemeinschaft der Freien Geister" ange-
horen, einer Sekte, bereits vor dem 14. Jh. verbreitet, mit heidnischen
und volksreligiosen Ansichten. Adam war fiir sie eine siindenlose Ge-
stalt. Thr Ziel war ein ,irdischen Paradies” ohne Siinden. Diejenigen,
die siindigen kommen in die Hélle und werden bitter bestraft: z. B.der
Wolliisternde muss mit Drachen ins Bett; der Jdhzornige wird mit
einem Schwert zerfleischt. Oder: Der Adept der Vollerei bekommt
Kréten und Schlangen aufgetischt.313

Erhalten geblieben sind von Boschs Werken nur die Gemalde auf
Holztafeln (wenngleich zu jener Zeit bereits auch textile Bildtrager be-
nutzt wurden) und einige Zeichnungen auf Papier. Bosch selbst hat
keine schriftlichen Aufzeichnungen zu seinen Werken hinterlassen.3'4

Im spaten Mittelalter stieg die Rolle der Andacht in der Ausiibung
der Religiositdt. Der Bedarf an Heiligenbildern, die man zu diesem
Zwecke brauchte, nahm daher stark zu Zu Boschs Zeiten wurden die
Heiligen auch als eine Art Ideal angesehen, das zumindest leichter als
das des Jesus erreicht werden konnte. Die Geschichten der Heiligen
dienten den Menschen deshalb eher als Orientierung fiir das eigene

312 Silver, L.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2006, S. 127
313 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 19
314 Biittner, N.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2012, S. 39

133

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

134

Leben als das ,,unnachahmliche Beispiel von Christus® Bosch selbst
hat nur wenige Heilige gemalt, die zu seiner Zeit populdre heilige Ma-
ria ist unter seinen Werken tiberhaupt nicht vertreten. Die Heiligen,
die sich unter seinen Werken finden lassen, sind fast ausschliellich
diejenigen, die uns aus der Uberlieferung auch als Eremiten bekannt
wurden.

Der Neuerungsbewegungen der Humanisten war Bosch nicht
fremd. Den Glauben an ein Zeitalter der erblihenden Wissenschaften,
der geistigen Toleranz und des ewigen Friedens hat er jedoch nicht ge-
teilt: ,,O Jahrhundert, die Wissenschaften blithen, die Geister erwachen,
es ist eine Lust zu leben!, schrieb Ulrich von Hutten. Bosch war weit
davon entfernt, er lief sich iiber die menschliche Natur nicht tauschen.
Sein weltgewandter Landsmann Erasmus propagierte Christentum als
Lebenskunst, Einbeziehung des Bdsen als notwendige Priifung und
Stufe zur Selbstverwirklichung, zum ewigen Seelenheil. Bosch blieb ein
radikaler Moralist. Dem altjiidischen Glauben nach entstammte alles,
Gutes wie Boses, der Allweisheit des Hochsten. Nach gnostisch-christ-
licher Auffassung ist das Bose einem dem Herrn entgegensetzte Macht.
Es gab bei Bosch Fille grotesk-komischer Askese, Abtotung des Flei-
sches bis an den Rand der Selbstvernichtung. Bosch suchte sich von
seinen inneren Konflikten mit Hilfe seiner Malerei zu befreien.

Zur Bosch Hinterlassenschaft gehoren auch die vielen Kupfersti-
che verlorenen Gemadlde.3's Man kann diese Gruppen einteilen. Die
eine besteht aus Blittern, die Boschs Zeitgenosse Alart du Hameel
noch zu dessen Lebzeiten stach. Die zweite zahlreichere Gruppe ent-
stand um die Mitte des 16. Jahrhunderts. Diese Werke wurden in der
Werkstatt des Antwerpener Verlegers und Kupferstechers Hieronymus
Cock von verschiedenen Kiinstlern gestochen und in seinem Laden
»Aux Quatre Vents“ verkauft. Sie wurden sehr populdr und waren ein
gutes Geschift. Bei einigen ist die Mitarbeit Bruegels nachgewiesen.
Uber diesen Umweg hat man heute Kenntnis von einigen sonst nir-
gendwo erwahnten Werken Boschs.

315 Boulboull¢, G.:Groteske Angst. Die Hollenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelidchter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55-78, hier
S. 65

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

In den Museen der gesamten Welt hangen Bilder im Stile Boschs.
Zahlreich sind gerade die ,Jiingsten Gerichte” und ,,Versuchungen des
heiligen Antonius Tausende von Bildern sind den Kriegen, Brinden
und Bilderstirmen zum Opfer gefallen. Bosch schopfte aus dem Leben,
seine Epigonen iibernahmen das Erlebte, Erlittene, Erarbeitete ohne
innere Notwendigkeit. Klassische Beispiele sind die ,,Versuchungen des
heiligen Antonius“ von Jan Mandyn. Vieles haben sie da zusammenge-
tragen, auch Eigenes beigesteuert, und handwerklich sind die Arbeiten
von grofler Meisterschaft. Aber das Bildganze verbleibt im Spieleri-
schen, Virtuosen, Pittoresken, Amiisanten.

Hieronymus und seine beiden Briider folgten alle der Familientra-
dition und erhielten ihre Malerausbildung zumindest zeitweise in der
vaterlichen Werkstatt. Auflerdem arbeiteten hier noch zwei S6hne
Goessens. Nach dem Tod des Vaters fithrte Goessen als éltester Sohn
die Werkstatt weiter.3

Hieronymus benannte sich nach seiner Heimatstadt, die auch Den
Bosch genannt wird. In Spanien, wo einige seiner bedeutendsten Ge-
milde im Museo del Prado ausgestellt sind, spricht man von EI
Bosco.3'7

1488 trat er der religiosen Bruderschaft Unserer Lieben Frau bei,
erst als dufleres, dann als geschworenes Mitglied des elitiren inneren
Zirkels (etwa 60 Personen). Diese geschworenen Briider kamen in der
Regel aus der hochsten (aristokratischen beziehungsweise patrizi-
schen) stadtischen Schicht und waren alle Geistliche verschiedenen
Weihegrads.3'® Fast die Halfte davon waren (meist weltliche) Priester,
die teilweise zugleich Notare waren. Ferner gab es unter ihnen Arzte
und Apotheker sowie einige wenige Kiinstler (Musiker, einen Archi-
tekten und nur einen Maler: Bosch). Die Bruderschaft pflegte Kontakt
zu den hochsten Kreisen des Adels, der Geistlichkeit und der stidt-
ischen Eliten in den Niederlanden. Neben dieser politisch-gesellschaft-
lichen Seite waren sie gleichermaflen religios ausgerichtet und wurden
von den Dominikanern betreut. In den Reihen der Briider und durch
ihre Kontakte zum Hof fand Bosch seine Auftraggeber.

316 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 16

317 Trnek, R./ Hutter, H.: Das Weltgerichtstriptychon von Hieronymus Bosch. Wien
1988, S. 19

318 Silver, L.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2006, S. 37

135

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

136

Neben der Liebfrauenbruderschaft arbeitete er fiir die stidtische
Elite und den niederldndischen Hochadel. Zu seinen bedeutendsten
Auftraggebern gehorten der regierende Fiirst der Niederlande Erzher-
zog Philipp der Schone und sein Hof. Triptychen wie Der Heuwagen
und Der Garten der Liiste waren mit ihren Motiven eindeutig nicht fiir
einen Altar gedacht, sondern zur Beeindruckung und Unterhaltung ei-
nes hofischen Publikums.

Der ,,Garten der Liiste“ ist heute im Museo del Prado, Madrid zu
besichtigen. 319 Es gibt keine konkreten Hinweise auf seine Entste-
hungszeit; die Forschung geht davon aus, dass der ,Garten der Liiste®
um 1500 gemalt wurde. In zugeklapptem Zustand erscheint auf der
Frontseite (AufSenfliigel) das Bild einer durchsichtigen Weltkugel. Sie
stellt den dritten Tag der Schopfungsgeschichte dar: Gott hat Wasser
und Erde voneinander getrennt und die ersten Pflanzen geschaffen.
Die Innenansicht des Triptychons bietet den Blick auf den ,Garten
Eden® (linker Innenfliigel), den ,Garten der Liiste“ (Mittelteil) und die
»musikalische Holle“ (rechter Innenfliigel). Ausgeklappt misst der Tri-
ptychon 220 X 390 cm.32°

Im unteren Bildteil des linken Fliigels hat Bosch die Erschaffung
Evas nach dem biblischen Schopfungsbericht in Szene gesetzt. Die drei
Figuren Adam, Gott - allerdings in Gestalt Jesu - und Eva sind durch
Berithrungen miteinander verbunden. Die Schlange, Inbegriff fiir den
Stindenfall, ist entfernt am rechten mittleren Bildrand sich um einen
Baum schldngelnd dargestellt.

Daneben prisentiert das Bild eine Reihe fantastischer Einfille: Ein
Berg im Hintergrund scheint Unterschlupf fiir zahllose Vogel zu sein,
die aus ihm herausfliegen, in die Ferne schweifen und zuriickkehren -
der Wechsel von Geburt, Tod und Wiederkehr. In der Mitte befindet
sich in einem klaren Teich ein bizarrer Brunnen, der Lebensbrunnen,
in dessen Innern eine Eule sitzt. Um den Teich herum sind zahlreiche
Tiere gemalt, die meisten von ihnen friedlich. Vorlage fiir die Darstel-

319 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Hollenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelachter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55-78, hier
S.55

320 Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im
Licht der Lehre von Christian Rosenkreutz, Taisersdorf/Bodensee, 2012, S. 18

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

lungen waren moglicherweise Bestiarien, exotische Tiere wie Giraffe
und Elefanten waren Bosch wahrscheinlich nicht aus eigener Anschau-
ung bekannt. Auch fantastische Wesen wie das Einhorn und drachen-
ahnliche Wesen haben Eingang in diese Kompendien gefunden und
wurden ebenso ernst genommen wie reale Tiere. Eine Missgeburt von
einem Hund (er hat nur zwei Beine) ist zu sehen. Unheil deutet sich
schon im Paradies an: einem Pfuhl mit tritbem Wasser am unteren
Rand entschliipfen hissliche Kreaturen.

Der lange Zeit anhaltenden Interpretation der Mitteltafel als War-
nung gegen die Todsiinde Wollust setzte erstmals der Kunsthistoriker
Wilhelm Fraenger eine vollig neue Sicht entgegen:3?* Er deutete die
Darstellung als utopisches Traumbild eines Liebes-Paradieses. In der
Tat zeigt Bosch auf der Mitteltafel ein fried- und freudvolles Beisam-
mensein von Mensch und Tier. Um einen kreisformigen Teich, in wel-
chem Menschen baden, zieht eine Prozession von Reitern auf Pferden
und Lasttieren herum; am linken Rand des Bildes sitzen zwischen den
Menschen iibergrofie Vogel (Eisvogel, Wiedehopf, Griinspecht, Rot-
kehlchen und Stieglitz). Neben skurrilen Bildelementen dominiert eine
unaggressive, harmonische Stimmung. Sexualitit wird als von positi-
ven Emotionen getragenes, behutsames Spiel betrachtet, sogar Ddmo-
nen, die im oberen Teil des Bildes neben dem Lebensbrunnen (sein
Unterbau ist eine grofle Waldbeere) planschen, geben sich der positi-
ven Stimmung hin. Uberall sind iiberdimensionale Friichte, vornehm-
lich Erdbeeren, Vogel-Kirsche, Himbeeren und Brombeeren platziert,
Zeichen der Lebensfiille und der Erotik.322

Am Rande des unteren Bildabschnitts steht eine kleine Gruppe
von Frauen, deren Aufleres darauf schliefen ldsst, dass es sich um
Nonnen handelt. Das Haupthaar ist am Schiadel vorn wegrasiert (wie
es bei Nonnen iiblich war, damit es nicht unter der Kopfbedeckung
herauslugt), eine von ihnen hat den Flagellationsriemen locker um die
Oberschenkel gewunden. Die Darstellung der Nonnen in der Szene ist
— trotz ihrer Nacktheit — nicht als Provokation gedacht, sondern von

321 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Hollenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Geldchter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55-78, hier
S. 7of

322 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 27

137

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

138

dem Wunsch getragen, die Kirche in diese friedvolle, harmonische
Welt einzubeziehen. Im rechten Bildhintergrund hebt ein befliigelter
Mensch, eine Frucht iiber sich tragend, ab und steigt zum Himmel auf.

Fraengers Beitrag wurde als originelle Anregung oft aufgegriffen,
von Seiten der Kunsthistoriker aber fast durchweg abgelehnt. Zum
einen wurde auf die vielen Momente der Beldchelung in Boschs Bild
verwiesen, die einer ernsthaften Vorstellung von einer ,heilen Welt*
entgegenstiinden. Zum anderen sei Fraenger unhistorisch vorgegangen,
da die Idee einer unterdriickten Sexualitit, die befreit werden konne,
vorwiegend aus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts stamme (Sig-
mund Freud, Wilhelm Reich, etc.) und zu Boschs Zeiten vollig fremd
gewesen sei.

Der Kunsthistoriker Erwin Pokorny verweist in seiner Analyse da-
rauf, dass zu Boschs Zeiten das ,Paradies im Jenseits* eine Glaubens-
realitit war wie die ,Holle im Jenseits“323 Er fithrt Belege dafiir an,
dass Bosch sich von einer auf Fantasie gegriindeten Sehnsucht nach
einem jenseitigen Paradies distanziert. Nichts-Tun, die naive Vermi-
schung oder gar Gleichsetzung von menschlichen Korperteilen mit
iberdimensionalen Friichten, Akrobatik, soziales Schaulaufen und
Langeweile wiirden von Bosch ironisch ausgebreitet. Nach Pokorny
zeigt Bosch also, wie leicht eine Sehnsucht vor allem eines werden
kann: ein Spiegel der Kurzsichtigkeiten der Sehnstichtigen.

Im unteren, helleren Bildteil ist ein Schreckensszenario darge-
stellt.324 Man sieht eine wehrloses Person in die Saiten einer Harfe ein-
gespannt, eine andere wird von einer grofien Flote niedergedriickt,
eine weitere liegt unter der Laute gefangen, auf ihr Hinterteil sind No-
ten geschrieben, nach der die Umstehenden unter Anleitung eines
Monsters singen miissen. Neben der Szene sitzt ein vogeldhnliches We-
sen, es tragt einen Kessel auf dem Kopf (Symbol, sich gegen den Him-
mel und gottliche Einfliisse abzuschirmen) und verschlingt Menschen.
Diese werden wieder ausgeschieden und fallen in eine Sickergrube, die
allerlei Ekel bietet: Abgesehen davon, dass eine Person dorthinein

323 Belting, H.: Hieronymus Bosch, Garten der Liiste, Miinchen, Prestel, 2002, S. 86

324 Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Hollenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Geliachter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55-78, hier
S. 50f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

Goldmiinzen ausscheidet, wird eine andere gezwungen, sich in diesen
Pfuhl zu erbrechen. Das Chaos am umgestiirzten Tisch im unteren Be-
reich des Bildes prangert auf den ersten Blick Spielsucht und Falsch-
spiel an. Versteckt wird in der linken Ecke die Enthauptung eines Men-
schen angedeutet. In der rechten Ecke versucht ein Mensch, sich gegen
ein mit der Oberbekleidung einer Nonne bedecktes Schwein zur Wehr
zu setzen. Ein Schriftstiick liegt ihm auf den Knien; ein Wesen, das sei-
ne Gesichtsziige hinter dem heruntergelassenen Visier eines Helmes
verbirgt, reicht Tinte und Feder. Der bedrangte Mann soll anscheinend
etwas unterschreiben. Rechts hiervon ist die einzig komplett bekleidete
Person des Werkes abgebildet.325

In der Bildmitte zieht eine helle Figur - halb Baum, halb Mensch -
den Blick auf sich.32¢ Sie fufit auf zwei kleinen Booten, die im Eis fest-
gefroren sind. Sein dem Betrachter zugewandtes, leicht ironisches Ge-
sicht ist auf einem Korpus montiert, der an ein geborstenes Ei erinnert.
Auf seiner Koptbedeckung, einem Miihlstein, steht mittig ein hellroter
Dudelsack, Symbol fiir sexuelle Begierde. Um diesen herum fiithren
vier Wesen Menschen an ihren Handen: Der ,,Spottvogel, die ,,Hof-
fart“ (Hochmut), der Bér (Symbol fiir ,,Zorn®) und eine dickliche Figur,
die in eine abweisende Hiille eingebunden ist, moglicherweise ein
Geldsack, der Habgier symbolisiere. In dem geborstenen Ei-Korper
tummeln sich einige Personen in einer Wirtshausszene.

Oberhalb des Baummenschen ist ein Messer in zwei {iberdimen-
sionale Ohren eingespannt. Die Ohren sind von einem Pfeil durch-
bohrt, ihre Bedeutung ist nicht eindeutig, es kann sich um einen Hin-
weis darauf handeln, dass den Geboten Gottes nicht gehorcht wurde.
Dimonen zerren Menschen unter die Klinge und legen sie zurecht, da-
mit diese von der Schneide erfasst werden. Im rechten Teil des Bildes —
auch hier ist ein iiberdimensionales Messer in Szene gesetzt — werden
Menschen in Ritterriistung gequélt und von Héllenhunden zerfleischt,
darunter nackte Personen zu Reittieren abgerichtet.

Der obere Bildteil zeigt eine ruinenartige Stadtlandschaft. Im Dun-
kel der Nacht erhellen Feuerschein und andere Lichtquellen auf ge-

325 Silver, L.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2006, S. 337
326 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 36

139

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

spenstische Weise die Szenerie. In ihr bewegen sich einzelne schemen-
hafte Gestalten.3?”

Neuere kunsthistorische Beitrige heben den ironischen Charakter
der drei Teilbilder des ,Gartens der Liiste“ hervor. So sind im linken
Bild ,,Adam und Eva im Paradies, nicht nur Tiere einer verkehrten
Welt zu sehen, wie ein grofier Vogel mit drei Kopfen und ein Fisch mit
gefiederten Fliigeln, sondern auch ein schriller Anachronismus. Unten
rechts, im Teich, steht eine Person mit einem grofien Entenschnabel
statt Nase und mit ihrer unteren Korperhilfte durch einen Fisch ver-
deckt. Sie ist bekleidet mit einer kurzarmeligen Jacke mit Kapuze. Vor
sich in ihren Héanden halt sie ein geoffnetes dickes Buch, in dem sie
anscheinend liest.328 Durch das Zeigen dieses weiteren, wenn auch nur
halben, Menschen mit Kleidung und Buch beseitigt Bosch die éibliche
Distanz zwischen Bild und Betrachter. Mit dem Kontrast zwischen der
gedachten Welt des Paradieses und der realen Welt der Biicher ermdg-
licht Bosch dem Betrachter eine Position des aufgeklarten Beobachters.
Mit dem Mittel der Ironie wird daran erinnert, dass das Bild des Para-
dieses schliellich seinen Ursprung in einem Buch hat, der Genesis.

Ein vergleichbarer Anachronismus befindet sich auch im Haupt-
bild ,Garten der Liiste®, und zwar wieder unten rechts.3?® Hier sieht
man die einzige bekleidete Person des Hauptbildes, wie sie aus einer
Hohle heraus direkt auf den Betrachter zuriickblickt und dabei mit
ironischem Gesichtsausdruck und ausgestrecktem Zeigefinger auf die
nackte Frau vor ihm hinweist. Auch hier wird also ein Kontrast zwi-
schen Traumwelt und Gegenwart angedeutet, und dem Betrachter die
Moglichkeit eines kritischen Beobachters dieser Fantasie-Welt geboten.

Im rechten Bild, der ,Holle®, befindet sich zum dritten Mal unten
rechts ein Anachronismus. Papierdokumente mit Siegelabdriicken und
eine Schreibfeder sind Gegenstinde der irdischen Geschiftswelt. Au-
Berdem dringelt das Schwein mit der Schreibfeder durch Schmeichelei
(Lutschen am Ohrldappchen) und nicht durch Drohung. Zum dritten

327 Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im
Licht der Lehre von Christian Rosenkreutz, Taisersdorf/Bodensee, 2012, S. 35

328 Biittner, N.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2012, S. 76

329 Belting, H.: Hieronymus Bosch, Garten der Liiste, Miinchen, Prestel, 2002, S. 49

140

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

Mal sieht also der Betrachter seine reale Gegenwart in ein Fantasiebild

hineingemalt.33°
Hieronymus Bosch verwendete in vielen seiner Bilder immer wie-

der dieselben Symbole, deren Bedeutung heute teils durch Texte tiber-
liefert ist, teils sich durch das Vergleichen seiner Werke mit anderen
ergibt.33* Uber diese Symbolik bzw. Ikonographie gibt es eine Vielzahl
von teilweise sehr umfangreichen philologischen und kunsthistori-
schen Untersuchungen.332

— Der Bir steht fiir die Todsiinde ,,Zorn®

— Die Krote - sie hockt meistens auf einer Person - steht fur ,Verdor-
benheit“. Hockt sie auf dem Geschlechtsteil, wird dies als Anspie-
lung auf die Todsiinde ,Wollust® gesehen, hockt sie auf der Brust
oder im Gesicht, kann dies auch eine Anspielung auf die Todsiinde
»2Hochmut“ (Hoffart, Diinkel) sein.

— Der Trichter, zumeist einer Person umgekehrt auf den Kopf ge-
stilpt, steht fiir ,,Gemeinheit, betriigerische Absicht® (der Triger
des Trichters hat sich gegen den Himmel, das Auge Gottes abge-
schirmt).

— Der Pfeil signalisiert ebenfalls ,das Bose®, manchmal steckt er den
Personen quer im Hut oder in der Miitze, manchmal durchst6ft er
die Korper, manchmal steckt er im Anus einer halbnackten Person
(was auch eine Anspielung auf ,Verdorbenheit ist).

— Der Krug steht hiufig in Kombination mit einem Stock, manchmal
ist er direkt darauf gespief3t. Es ist eine sexuelle Anspielung, die auf
~Wollust“ hinweist.

— Gleiches gilt fiir das Fass mit dem Spund, auch hdufig in Kombina-
tion mit einem Stock vorzufinden.

— Der Dudelsack ist eine Anspielung auf die Todstinde ,Wollust*.

— Die Eule kann in christlichen Bildern nicht im antik-mythologi-
schen Sinn als Symbol der Weisheit interpretiert werden. Bosch hat
die Eule in vielen Bildern untergebracht, er setzt sie dabei manch-
mal in den Kontext zu Personen, die sich heimtiickisch verhalten

330 Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979, S. 65

331 Trnek, R./ Hutter, H.: Das Weltgerichtstriptychon von Hieronymus Bosch. Wien
1988, S. 91

332 Clement, W. A.: Hieronymus Bosch - Eine Einfithrung in seine geheime Logik,
Berlin 1957, S. 44f

141

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

142

oder einer Todsiinde verfallen sind. Deshalb wird vielfach ange-

nommen, dass sie als Nachttier und Raubvogel fiir das Bose steht

und Torheit, geistige Blindheit und die Unbarmherzigkeit alles Irdi-
schen versinnbildlicht.

— Die Deutung von Symbolen hingt sehr von ihrem jeweiligen Bild-
kontext ab, so dass ein positives Symbol wie der Schwan, der im
Zusammenhang mit Maria Reinheit und Keuschheit bedeutet, in
anderen Bildkontexten das Gegenteil bedeuten kann. So ziert er auf
einer Fahne ein Haus, das durch andere Symbole eindeutig als Bor-
dell ausgewiesen ist.

Faszinierend und erschreckend zugleich sind bei vielen Bildern Boschs

die eingearbeiteten ddmonischen Figuren und Fabelwesen.333 Immer

wieder sind menschliche Wesen mit Tierkdpfen von Fischen, Vogeln,

Schweinen oder Raubtieren ausgestattet, hédssliche Gnome und Mons-

ter bevolkern die Bilder. Thnen gemein ist, dass sie zu denen gehoren,

die wehrlose Menschen quilen oder sie der Verdammnis zufithren.

Die Abbildung von Fabelwesen war im Mittelalter nichts Unge-
wohnliches, sie kam in den sogenannten Bestiarien vor.334 Das Bestia-
rium entwickelte sich aus dem Physiologus, einem aus Alexandria
(Agypten) stammenden mythologischen ,Tierkundebuch, das im frii-
hen Mittelalter seinen Weg nach Europa fand und iibersetzt wurde.
Bestiarien sind allegorische Tierbiicher, die wirkliche und fantastische
Tiere beschreiben und ihre tatsichlichen oder vermeintlichen Eigen-
heiten typologisch herauszustellen suchen. Sie dienten als didaktische
Medien fiir Belehrungen in Moral und Religion und waren sehr beliebt,
da die Menschen exotische Tiere von anderen Kontinenten nur {iber
diese Biicher kennenlernen konnten. Aber es fanden auch mythische
Tiere wie das Einhorn oder der Drache Eingang in solche Werke.

Dass Bosch Bestiarien kannte und schitzte, spiegeln einige seiner
Bilder wider. Immer wieder tauchen dort reale, in Europa bekannte
oder aus exotischen Lebensrdumen stammende Tiere auf. Die Weiter-
entwicklung von Fabelwesen zu furchterregenden Kreaturen geht aber

333 Fischer, S.: Hieronymus Bosch. Das vollstindige Werk, Koln 2013, S. 43
334 Fischer, S.: Hieronymus Bosch: Malerei als Vision, Lehrbild und Kunstwerk; 6;
Koln 2009, S. 54

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

im Wesentlichen auf Bosch zuriick. Er wollte das Bose in den Men-
schen sichtbar machen.335

Er griff dabei die Traditionen der Marginalien aus der Buchmale-
rei seiner Zeit auf, die Fabelwesen, aber auch andere Themen wie das
Topos der ,verkehrten Welt“ oder reine Ornamentik kannten.33¢

Auf den Massenbildern, wie dem Garten der Liiste, sind die Ge-
sichtsziige stark vereinfacht oder karikaturenhaft.33” Es gibt jedoch
auch &duflerst prdzise, naturalistische Gesichtsabbildungen, wie sie
kennzeichnend sind fiir einen Maler des damaligen Zeitalters. Ein Bei-
spiel hierfiir ist die Dornenkrénung Christi in London. Auch die beiden
Gesichter der Wanderer gehdren dazu. Interessanterweise taucht in
manchen Bildern und Triptychen immer wieder ein Gesicht auf, das
fiir Bosch offenbar eine Bedeutung hatte: Es ist auf der oktogonalen
Tafel in Rotterdam Der Wanderer (auch Der Landstreicher genannt) so-
wie Der verlorene Sohn/Der Pilger auf dem Auflenfliigel des Heuwagen-
Triptychons in Madrid zu sehen. Ahnlichkeiten werden zwischen die-
sem und dem Gesicht des ,Baummenschen® ausgemacht. Die Abbil-
dung spiegelt eine ebenméflige Gesichtsform mit einer langen Nase wi-
der. Der Blick scheint nachdenklich, abgeklart. Auf dem linken Fliigel
des Triptychons Die Versuchung des Heiligen Antonius hilft (neben
zwei Monchen) eine weltlich gekleidete Person Antonius iiber eine
Briicke - es ist dasselbe Gesicht, nur etwas élter. Und schlieSlich: Auf
dem Bild Johannes auf Patmos sitzt neben dem Heiligen ein echsen-
dhnliches Tier, und dieses trigt, ebenso wie ein kleiner gefliigelter Da-
mon am unteren Rand des Bildes Tod eines Geizhalses, die beschriebe-
nen Gesichtsziige.338

Ungeklart ist, um wen es sich dabei handelt. Manche vermuten da-
rin eine Selbstdarstellung Hieronymus Boschs, andere einen Auftrag-
geber. Clement sieht hier und in zahlreichen dhnlichen wiederkehren-
den Portrit-Kopfen auf Bildern von Bosch den 1496 konvertierten Ju-

335 Biittner, N.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2012, S. 89

336 Boulboull¢, G.:Groteske Angst. Die Hollenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Geldchter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55-78, hier
S.61

337 Fischer, S.: Hieronymus Bosch: Malerei als Vision, Lehrbild und Kunstwerk; 6;
Koéln 2009, S. 136

338 Fischer, S.: Hieronymus Bosch. Das vollstandige Werk, Kéln 2013, S. 78

143

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

144

den Jacop van Almaengin dargestellt, der so etwas wie Miazen und
Grofimeister von Boschs Loge in s'Hertogenbosch gewesen sei, geisti-
ges Vorbild und Auftraggeber des Malers. Letztere Vermutung er-
scheint allerdings wegen der negativen Anmutung durch die Kombina-
tion des Gesichts mit monsterdhnlichen Korperteilen, beispielsweise
bei Johannes auf Patmos, als unwahrscheinlich. Ansonsten gibt es von
Hieronymus Bosch nur ein einziges, oft kopiertes, "Portrit", eine post-
hume Zeichnung von ca. 1550 mit ungeklarter Herkunft und Authen-
tizitdt. Seine dort ausgewiesenen Gesichtsziige entsprechen nicht der
von ihm so oft gemalten Person.339

Da die tiberlieferten Abbildungen des Malers nicht als authentisch
gesichert gelten, liefle sich dariiber spekulieren, ob es vielleicht doch er
selbst ist, der sich in seinen Bildern verewigt hat. Méglicherweise han-
delt es sich auch um sein ,,zweites Ich’, so, wie er sich innerlich sieht,
nachdenklich und abgeklédrt. Es konnte sich auch um einen Freund
handeln, der ihm bei der Abfassung seiner Bilder und Triptychen bera-
tend zur Seite gestanden hat.

Die Maler des nordlichen Manierismus Jan Wellens de Cock (um
1475/80-1527/28), Jan Mandyn (um 1500-1560), Herri met de Bles
(um 1500/10-1555/60) und Pieter Huys (um 1519/20-1581/84) wer-
den einer Gruppe von niederldndischen/flimischen Malern zugeord-
net, die die Tradition von Hieronymus Bosch und seiner fantastischen
Malerei, besonders seiner Antoniusversuchungen, fortfithrten.34°

Der Einfluss Boschs auf den modernen Surrealismus wurde von
Salvador Dali zuriickgewiesen. Laut Dali sind ,,Boschs Monster (...)
Produkt des nebelverhangenen Nordens und der schrecklichen Ver-
dauungsstorungen des Mittelalters. Das Ergebnis sind symbolische
Charaktere, und die Satire hat ihren Vorteil aus dieser gigantischen Di-
arrhoe gezogen. An diesem Universum bin ich nicht interessiert. Wir
haben hier das genaue Gegenteil von Monstern, die auf andere Weise

339 Clement, W. A.: Hieronymus Bosch - Eine Einfithrung in seine geheime Logik,
Berlin 1957, S. 86

340 Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im
Licht der Lehre von Christian Rosenkreutz, Band I, II und III, Achamoth Verlag,
Taisersdorf/Bodensee, 2013, S. 79

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

10 Hieronymus Bosch

geboren werden und die im Gegensatz dazu von einem Uberschuss an
mediterranem Licht leben.“34:

Nelly Sachs schrieb ein Gedicht mit dem Titel Hieronymus Bosch.
Es findet sich im Band Fahrt ins Staublose (1961) im Zyklus Dornenge-
kront. In Arno Schmidts Dialogroman Abend mit Goldrand (1975) ist
Der Garten der Liiste das vielfach und vieldeutig referenzierte Haupt-
kunstwerk. Der Komponist Horst Lohse schrieb ein Triptychon zur
Madrider Tafel: Die sieben Todstinden (1989) — Die vier letzten Dinge
(1996/97) — Cave cave Dominus videt (2011/12).

341 Belting, H.: Hieronymus Bosch. Garten der Liiste; Miinchen 2002, S. 106

145

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Die zentrale Aussage der Theologie Luthers ist die Erfahrung der
Rechtfertigung des Siinders allein durch den Glauben, die nur durch
Jesus Christus vermittelt wird, der Gott und Mensch zugleich war. Lu-
thers Verstandnis Rechtfertigung stiitzt sich zwar auf die theologische
Tradition (Paulus, Augustinus), radikalisiert diese jedoch soweit, dass
die Kirche mit ihren Einrichtungen als Vermittlungsinstanz aufgeho-
ben wird. Indem Luther die Bibel als ,Wort Gottes“ iiber die Autoritit
des kirchlichen Lehramtes stellte, steigerte er den Gegensatz zur katho-
lischen Kirche zum Normenkonflikt. Von den sieben Sakramenten der
Kirche behalt Luther nur Taufe und Abendmahl bei, da er nur diese in
der Schrift begriindet sieht.

Der Glaube bewihrt sich nach Luther in der titigen Liebe zum
Mitmenschen, welche sich in der Erfiillung der Pflicht jedem Men-
schen in seinem jeweiligen Stand erweist. In engem Zusammenhang
mit Luthers Auffassung steht seine Zweireichslehre vom geistlichen
und weltlichen Regiment Gottes. Die Confessio Augustana (CA) war
grundlegendes Bekenntnis der lutherischen Reichsstinde zu ihrem
Glauben. Sie wurde am 25. Juni 1530 auf dem Reichstag zu Augsburg
Kaiser Karl V. von den Reichsstinden der lutherischen Reformation
dargelegt. Sie war Basistext der Religionsgesprache, Grundlage des
Schmalkaldischen Bundes, Toleranzgrundlage des Augsburger Religi-
onsfriedens und gehort noch heute zu den verbindlichen Bekenntnis-
schriften der lutherischen Kirchen, in der Fassung von 1540 (Variata)
auch der reformierten Kirchen.

Mit seiner ,Volkssprache und der ,Lutherbibel® machte Luther
biblische Inhalte dem einfachen Volk zugénglich.34> Zwar gab es vor-
her schon 14 hochdeutsche und vier niederdeutsche gedruckte Bibel-
ausgaben, jedoch waren diese Ubersetzungen durch ihr ,gestelztes"

342 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447-
482.hier Sp. 457

147

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

148

Deutsch fiir das einfache Volk schwer verstdndlich. Vor allem fufSten
sie auf der Vulgata, der die griechische Septuaginta zugrunde lag: Sie
hatten also zuvor mindestens zwei Ubersetzungsschritte hinter sich.
Luther dagegen bemiihte sich wie die Humanisten um eine maoglichst
direkte Ubersetzung der hebraischen und griechischen Urtexte.

Er tibersetzte weniger wortlich, sondern versuchte, biblische Aus-
sagen nach ihrem Wortsinn (sensus literalis) ins Deutsche zu iibertra-
gen. Dabei legte er die Bibel gemafd seiner Auffassung von dem, ,was
Christum treibet - Gottes Gnade in Christus als Ziel und Mitte der
ganzen Schrift — aus. Er wollte ,,dem Volk aufs Maul schauen® und ver-
wendete daher eine kriftige, bilderreiche, volkstiimliche und allgemein
verstandliche Ausdrucksweise. Sie wirkte stil- und sprachbildend fiir
Jahrhunderte. So ersann er Ausdriicke wie Feuertaufe, Bluthund,
Selbstverleugnung, Machtwort, Schandfleck, LiickenbiifSer, Gewissens-
bisse, Lastermaul und Lockvogel. Metaphorische Redewendungen wie
»Perlen vor die Sdue werfen®, ,,ein Buch mit sieben Siegeln®, ,die Zahne
zusammenbeiflen®, ,etwas ausposaunen®, ,im Dunkeln tappen’, ,ein
Herz und eine Seele®, ,,auf Sand bauen®, ,Wolf im Schafspelz und ,,der
grofle Unbekannte® gehen auf ihn zuriick.343

Seine Sprachform war das Ostmitteldeutsche seiner Heimat, in
dem nord- und siiddeutsche Dialekte schon verschmolzen waren. Aber
erst durch Luthers Bibeliibersetzung entwickelte sich dieser Dialekt
zum gemeinsamen Hochdeutsch. Sie gilt daneben dichterisch als grofie
Leistung, da sie bis in den Silbenrhythmus hinein durchdacht war.344

Im Oktober 1512 wurde Luther zum ,,Doctor Theologiae“ promo-
viert.345 Er iibernahm als Nachfolger von Staupitz den Lehrstuhl der
»Lectura in Biblia“ (Bibelauslegung) an der Wittenberger Universitét
und behielt ihn bis zu seinem Lebensende.

In den folgenden Jahren hielt Luther Vorlesungen iiber die Psal-
men und Paulusbriefe. Davon sind einige Originalmanuskripte und
wortliche Nachschriften erhalten. Sie erlauben es, Luthers Entwicklung
bis zum Bruch mit den rémisch-katholischen Lehren im Detail nach-
zuvollziehen. Er folgte anfangs noch dem Schema des ,vierfachen

343 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 44

344 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 38

345 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,
S.39

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Schriftsinns® und deutete das Alte Testament allegorisch auf Chris-
tus.346 Dabei hielt er sich an die iiberlieferte Bibeldeutung des Ockha-
mismus, Neuplatonismus, der Mystik oder der ,Devotio moderna®
formte sie jedoch bereits ganz auf den Glauben des Einzelnen hin um.
Dessen auswegloser Verlorenheit stellte er schon die unmittelbare
Gnade Gottes gegeniiber, noch ohne iiber deren Vermittlung durch
Kirche und Sakramente, das Papsttum und kirchliche Dogmen nach-
zudenken.

In der Lutherforschung ist umstritten, wann Luther das Prinzip
der Gerechtigkeit Gottes sola gratia (allein aus Gnade) zuerst entdeckte
und formulierte. In einer spéteren Eigenaussage beschrieb Luther die-
sen Wendepunkt als unerwartete Erleuchtung, die ihm in seinem Ar-
beitszimmer im Studturm des Wittenberger Augustinerklosters wider-
fahren sei. Manche datieren dieses Turmerlebnis auf die Jahre 1511
bis 1513, andere um 1515 oder um 1518, wieder andere nehmen eine
allméhliche Entwicklung der reformatorischen Wende an. Datierung
und ndhere inhaltliche Bestimmung dieser Entdeckung hingen wech-
selseitig voneinander ab.347

Dieser Bibelvers fiihrte schliefllich zu seinem neuen Schriftver-
standnis: Gottes ewige Gerechtigkeit sei ein reines Gnadengeschenk,
das dem Menschen nur durch den Glauben an Jesus Christus gegeben
werde. Keinerlei Eigenleistung konne dieses Geschenk erzwingen.
Auch der Glaube, das Annehmen der zugeeigneten Gnade, sei kein
menschenmdogliches Werk. Damit war fiir Luther die gesamte mittelal-
terliche Theologie mit ihrer kunstvollen Balance zwischen menschli-
chen Fihigkeiten und gottlicher Offenbarung (Synergismus) zerbro-
chen. Von nun an nahm er die Kirche, die sich in all ihren Formen und
Inhalten als Vermittlungsanstalt der Gnade Gottes an den Menschen
sah, zunehmend kritisch in den Blick.348

In der Romerbrief-Vorlesung von 1515 lag Luthers neues Ver-
stindnis der Rechtfertigung allein aus Gnade Gottes bereits ausformu-
liert vor, wenngleich noch vermischt mit Denkschemata Augustins

346 Domer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reisefiihrer, Holzger-
lingen 2008, S. 24

347 Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008, S. 38

348 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstitten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 31

149

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

150

und der Mystik von Johannes Tauler. 1516 veroffentlichte er zudem die
Theologia deutsch, das Werk eines unbekannten Mystikers (genannt
der ,Frankfurter), das ihn in seiner wachsenden Ablehnung duf3erli-
cher kirchlicher Riten bestarkte.349

Ablassbriefe sollten den Glaubigen einen dem Geldbetrag entspre-
chenden Erlass zeitlicher Siindenstrafen im Fegefeuer fiir sie oder fiir
bereits gestorbene Angehorige bescheinigen. Genau ein Jahr vor dem
Thesenanschlag in Wittenberg predigte Luther erstmals 6ffentlich ge-
gen die Ablasspraxis. Im Sommer 1517 las er die vom Mainzer Erzbi-
schof Albrecht verfasste Instructio Summarium, eine Anweisung fiir
die im Land umbherreisenden Ablassprediger. Mit einem Teil dieser
Einnahmen wollte der Erzbischof seine Schulden bei den Fuggern be-
zahlen. Diese hatten ihm sein Kurfiirstenamt finanziert. Dazu sandte
er den Ablassprediger Johann Tetzel nach Sachsen.35°

Am 4. September 1517 stellte Luther zunédchst 97 Thesen vor, um
einen Disput iiber die scholastische Theologie unter seinen Mitdozen-
ten anzuregen. Im Oktober verfasste er weitere 95 Thesen, die direkt
auf den Ablass Bezug nahmen, schickte sie in einem Brief an Albrecht
und verbreitete sie unter Anhédngern. Philipp Melanchthon zufolge soll
er diese Thesen am 31. Oktober am Hauptportal der Schlosskirche in
Wittenberg angeschlagen haben. Der Thesenanschlag wurde lange Zeit
als Legende ohne historisches Fundament betrachtet, gilt jedoch nach
der Entdeckung einer handschriftlichen Notiz von Georg Rorer, Lu-
thers langjahrigem Sekretdr, im Jahr 2006 wieder als wahrscheinlicher.
Fest steht allerdings, dass die Ablassthesen schon vor ihrem moglichen
Anschlag an der Kirchentiir bekannt waren und kursierten und von
den Gelehrten diskutiert wurden, sodass der Aushang nicht erst als
Anlass der ablasstheologischen Diskussion angesehen werden kann,
sondern allenfalls bereits auf deren Hohepunkt stattfand.

Die Thesen fanden groflen offentlichen Widerhall, der die Refor-
mation ausloste.35* Luther protestierte darin weniger gegen die Finanz-
praktiken der romischen Kirche, die auch vielen Fiirsten und Biirgern

349 Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-
chern, Berlin 1995, S. 28

350 Domer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reisefithrer, Holzger-
lingen 2008, S. 37

351 Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008, S. 49

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

missfielen, als gegen die im Ablasslosen zum Ausdruck kommende
verkehrte Bugesinnung. Der Ablasshandel war fiir ihn nur der Anlass,
um der allgemeinen Forderung einer grundlegenden Reform der gan-
zen Kirche ,an Haupt und Gliedern“ Ausdruck zu verleihen. Dabei
griff er den Papst noch nicht direkt an, sondern wihnte ihn - zumin-
dest rhethorisch - noch auf seiner Seite. Allerdings sah er die Funktion
des Petrusnachfolgers beim Nachlass der Siindenstrafen nur in der
Firbitte fiir die Gldubigen und sprach ihm damit die verbindliche
Schliisselgewalt ab, die den Gldubigen nach der schultheologischen
Ablasslehre letzte Gewissheit tiber die Aufhebung jenseitiger Siinden-
strafen verschaffen sollte. Verstindlich waren die Ablassthesen nur
dem gelehrten Fachpublikum, das die Feinheiten der theologischen
Debatten um die Wirkweise des Ablasses kannte. Fiir die breitere Be-
volkerung verfasste Luther 1518 den in einfacher und verstandlicher
Weise abgefassten Sermon von dem Ablass und Gnade.35>

Albrecht von Mainz, inzwischen zum Kardinal kreiert, zeigte Lu-
ther daraufhin in Rom an. Tetzel reagierte mit Gegenthesen auf die
Disputationsreihe vom September, bei der ihn der Ingolstiddter Theo-
loge Johannes Eck unterstiitzte. Im April 1518 durfte Luther im Auf-
trag von Staupitz vor der Augustinerkongregation in der Heidelberger
Disputation seine Theologie erldutern. Hier grenzte er die exklusive
Relation von Gnade zum Glauben scharf gegen Aristoteles und die
menschliche Willensfreiheit ab. Er gewann eine Reihe von Anhingern,
die spiter zu Reformatoren wurden, darunter Martin Bucer, Erhard
Schnepf, Johannes Brenz, Sebastian Franck. Im August berief die Uni-
versitdt Wittenberg aufSerdem Philipp Melanchthon, der bald Luthers
engster Freund und Schiiler wurde.

Im Juni 1518 hatte die Kurie Luther nach Rom vorgeladen, um die
Gefahr der Hiresie in einem Verfahren zu untersuchen.353 Noch vor
dem Termin wurde die Anklage auf notorische Héresie gedndert: Spit-
zel in Luthers Wittenberger Vorlesungen hatten ihn mit gefilschten
Thesen denunziert. Er ersuchte aus gesundheitlichen Griinden um
eine Anhdrung auf deutschem Gebiet, wobei er sich auf die Gravamina

352 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 21
353 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstitten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 44

151

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

deutscher Nation berief. Der sachsische Kurfurst Friedrich der Weise,
der ihn ausliefern sollte, unterstiitzte ihn dabei.

Damit wurde Luthers Prozess in politische Interessen verwickelt:
Papst Leo X. brauchte den Kurfursten fiir die anstehende Kaiserwahl
und gab seinem Einwand im August 1518 daher statt. Kardinal
Thomas Cajetan sollte Luther beim Reichstag zu Augsburg verhoren.
Vom 12. bis 14. Oktober 1518 sprach Luther dort vor. Er weigerte sich
zu widerrufen, wenn er nicht aus der Bibel heraus widerlegt wiirde.
Fiir Cajetan war er damit als Haretiker tiberfiihrt und hatte ausgelie-
fert werden miissen. Doch Friedrich lehnte dies weiterhin ab. Luther
entzog sich der drohenden Verhaftung in der Nacht vom 20. zum
21. Oktober 1518 durch Flucht aus Augsburg.

Im Januar 1519 starb Kaiser Maximilian I. er hatte seinen Enkel,
den spanischen Konig Karl I., als Nachfolger vorgesehen.354 Der Papst
wollte dies verhindern, da er wegen Karls Besitztiimern in Italien eine
Umklammerung des Kirchenstaates fiirchtete. Deshalb lief8 er Luthers
Prozess zunichst ruhen und beauftragte Karl von Miltitz, den Kurfiirs-
ten fiir eine friedliche Losung zu gewinnen. Der romische Gesandte
erreichte, dass Luther sich zum Schweigen verpflichtete.

Wihrend der Verfahrenspause stellte Eck Thesen fiir ein Streitge-
sprach mit Luthers Wittenberger Dozentenkollegen Andreas Boden-
stein (genannt Karlstadt) auf. Sie richteten sich so klar gegen Luther,
dass dieser sein Schweigen brach und vom 4. bis 14. Juli 1519 person-
lich an der Leipziger Disputation teilnahm. Dort spitzte Eck den Kon-
flikt auf die Frage der Papstautoritit zu; Luther wagte die These, der
Papst sei erst seit 400 Jahren— dem Decretum Gratiani, das pépstliches
mit kanonischem Recht gleichstellte- Fithrer der Christenheit.355

Eck versuchte Luther als Anhinger des 100 Jahre zuvor als Héreti-
ker verbrannten Jan Hus zu tberfithren; Luther warf Rom im Gegen-
zug die Abspaltung der Ostkirche vor.35% Er ordnete das Konzil von
Konstanz der Autoritat der Heiligen Schrift unter. Dieses hatte das Ne-
beneinander von drei Papsten zwar beendet, dabei jedoch die Autori-

354 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,
S.112

355 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, Miinchen 2010, S. 26

356 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447—
482., hier Sp. 450

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

tatsfrage — Konzil oder Papst — nicht geklért. In diesem Kontext fiel
Luthers Satz: ,,Auch Konzile konnen irren.“ Damit stellte er die indivi-
duelle Gewissensfreiheit im Hoéren auf die Bibel iiber autoritative Kon-
sensentscheidungen der Bischofe. Dies war faktisch der Bruch mit der
katholischen Kirche.

Nachdem Karl am 28. Juni 1519 zum Kaiser gewahlt worden war,
nahm die Kurie Luthers Prozess wieder auf. Nach einem weiteren er-
gebnislosen Verhor vor Cajetan erlie§ der Papst am 15. Juni 1520 die
Bannbulle Exsurge Domine. Sie verdammte 41 aus dem Zusammen-
hang gerissene und teilweise verdrehte Sitze Luthers ohne Begriin-
dung und Widerlegung, setzte ihm eine Frist von 6o Tagen zur Unter-
werfung und drohte ihm den Kirchenbann (Ausschluss) an.

Dennoch widmete Luther im Oktober 1520 Papst Leo seine Schrift
Von der Freiheit eines Christenmenschen und appellierte an ein neues
Konzil.357 Am 10. Dezember aber vollzog er den endgiiltigen Bruch,
indem er auf Verbrennungen seiner Biicher mit der Verbrennung der
Bulle sowie einiger Schriften der Scholastik und des kanonischen
Rechts vor dem Wittenberger Elstertor antwortete. Darauthin wurde er
am 3. Januar 1521 mit der Bannbulle Decet Romanum Pontificem ex-
kommuniziert.358

Dies und seine reformatorischen Hauptschriften machten Luther
im ganzen Reich bekannt.359 Der Buchdruck, die allgemeine soziale
Unzufriedenheit und politische Reformbereitschaft verhalfen ihm zu
einem auflergewohnlichen publizistischen Erfolg: Bis zum Jahresende
waren bereits 81 Einzelschriften und Schriftsammlungen von ihm er-
schienen, vielfach in andere Sprachen iibersetzt, in insgesamt 653 Auf-
lagen. In vielen Landern regten sich dhnliche Reformbestrebungen, die
sehr stark von den politischen Spannungen zwischen Fiirstentiimern
und Zentralméichten bestimmt wurden. Kurfiirst Friedrich der Weise
erreichte durch zéhes Verhandeln, dass Luther seine Position vor dem
niachsten Reichstag nochmals erldutern und verteidigen durfte. Das

357 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447-
482.hier Sp. 451

358 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, Miinchen 2010, S. 38

359 Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.
Miinchen 2012, S. 71

153

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

154

zeigt den Niedergang der mittelalterlichen Macht von Papst und Kai-
ser: Karl V. war der letzte Kaiser, den ein Papst kronte. 36°

Der Reichstag zu Worms war eine von Karl V. 1521 als Reichstag
einberufene Zusammenkunft des Kurfiirstenrats, des Reichsfiirstenrats
und des Stadterats.3®* Hauptthemen waren die Einsetzung eines
Reichsregiments zur Verwaltung des Reichs und die fiir die Verteidi-
gung wichtige Reichsmatrikelordnung, insbesondere angesichts der
tiirkischen Bedrohung. Gleichzeitig vereinbarten Karl V. und sein Bru-
der Ferdinand eine Abgrenzung ihrer jeweiligen Besitzungen und leg-
ten damit den Grundstein zur Teilung des Hauses Habsburg in eine
spanische und eine osterreichische Linie. Im Rahmen des Reichstags -
wenn auch nicht vor diesem selbst - erschien auch Martin Luther, der
anschliefSend gedchtet wurde.362

Der Reichstag wurde am 27. Januar erdffnet. Er endete mit dem
Reichsabschied vom 26. Mai 1521. Kaiser Karl V. hielt sich seit dem
28. November 1520 in der Stadt auf. Die Einquartierungen der Teil-
nehmer am Reichstag und ihres Gefolges waren mit Belastungen der
Biirger verbunden. In der Stadt war ,,alles wiist und wild®, oft hitten
drei oder vier Menschen am Tag ihr Leben eingebiif3t, berichtet der
Zeitzeuge Dietrich Butzbach am 7. Mérz.3%3 Die Fastenzeit wurde
ignoriert, Prostitution gab es, es wurde Stechen gepflegt und manche
tranken sich am starken Wein zu Tode. Der pépstliche Nuntius, Hie-
ronymus Aleander, war am Tage seines Lebens nicht mehr sicher,
nachdem er am 13. Februar Mafinahmen gegen Martin Luther gefor-
dert hatte. Ein gewaltsames Eingreifen des Reichsritters Franz von Si-
ckingen schien méglich. Die Stimmung in der Wormser Bevélkerung
war pro-lutherisch. Eine von Lutheranern errichtete Druckerei brachte
kirchenfeindliche Werke, Schriften Ulrich von Huttens und Pamphlete
unter das Volk.

Ein Reichsregiment unter Vorsitz Ferdinands (1503-1564), des
Bruders Karls V., das den Kaiser wiahrend seiner Abwesenheit vertre-

360 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstitten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 52

361 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Strafle. Wie die Welt das Denken
des Reformators verdnderte, Hamburg 2010, S. 10

362 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 22

363 Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008, S. 84

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

ten sollte, wurde eingesetzt. Dieses wurde auf Grund der Forderung
deutscher Fiirsten einerseits eingesetzt als Bedingung fiir seine Wahl
zum Romischen Konig, und so musste er die erneute Einberufung des
Gremiums in seiner Wahlkapitulation zugestehen. Andererseits musste
der Kaiser ein solches einsetzen, weil er auch spanischer Konig war
und zudem iber ein Reich gebot, in dem die ,,Sonne nie unterging®
Daher war abzusehen, dass er hiufig abwesend sein wiirde.

Gleichzeitig wurde zwischen Karl und Ferdinand zum ersten Mal
eine Teilung der beiden Linder Spanien fiir Karl und Osterreich fiir
Ferdinand beschlossen (Wormser Vertrag vom 28. April 1521).354 Der
Hausvertrag umfasste die Erbfolge in Niederdsterreich und Innerdster-
reich zugunsten Ferdinands, in einer (vorerst geheimgehaltenen) Ab-
machung im Jahr darauf (Briissel 1522) wurde das auch auf Tirol,
Wiirttemberg und die Vorlande erweitert, womit sich die habsburgi-
sche Herrschaft Osterreich in seiner weiteren Gestalt konsolidierte.
Diese Abmachung gilt auch als mégliches Datum fiir die Trennung der
Osterreichischen Habsburgerlinie von den spanischen Habsburgern.
Die spitere Ubernahme der Kaiserwiirde durch die Osterreicher, die
(mit einer kurzen Unterbrechung) bis zum Ende des Reichs 1806 an-
hielt, war die Folge dieser Regelung.3¢5

Am 17. April 1521 stand Luther vor dem Reichstag zu Worms,
wurde vor den versammelten Fiirsten und Reichsstanden verhért und
letztmals zum Widerruf aufgefordert. Nach einem Tag Bedenkzeit und
im Wissen, dass dies seinen Tod bedeuten konne, lehnte er ab.36¢

Darauf verhdngte der Reichstag am 26. Mai 1521 das auf den
8. Mai riickdatierte, vom Kaiser gezeichnete Wormser Edikt iiber ihn:
Es verbot unter Berufung auf die Bannbulle des Papstes im gesamten
Reich, Luther zu unterstiitzen oder zu beherbergen, seine Schriften zu
lesen oder zu drucken, und gebot, ihn festzusetzen und dem Kaiser zu
tberstellen. Die Reichsacht wurde den Stinden jedoch erst nach dem
offiziellen Reichstag mitgeteilt, so dass ihre Rechtsgultigkeit vielfach
bestritten wurde. Auch so hitte jeder Luther téten kdnnen, ohne dafiir

364 Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447-
482.hier Sp. 451

365 Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstitten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007, S. 55

366 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 34

155

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

belangt zu werden: Er war nunmehr ,vogelfrei. Gemif3 der Zusage an
seinen Kurfiirsten erhielt er freies Geleit. Spéter bereute Karl V. diese
Zusage, weil die folgende Reformation die Einheit seines Reiches zer-
storte.367

Der Geiachtete wurde am Abend des 4. Mai 1521 auf dem Heim-
weg nahe Schloss Altenstein in Bad Liebenstein von Friedrichs Solda-
ten heimlich entfithrt und auf der Eisenacher Wartburg festgesetzt, um
ihn der Gefahr zu entziehen.368

Auf der Wartburg blieb Luther bis zum 1. Mirz 1522 inkognito als
»junker Jorg“ Auf Anraten Melanchthons tibersetzte er im Herbst
1521 das Neue Testament in nur elf Wochen ins Deutsche. Als Vorlage
diente ihm ein Exemplar der griechischen Bibel des Erasmus von Rot-
terdam, zusammen mit dessen eigener lateinischen Ubersetzung sowie
der Vulgata. Eine erste Auflage des Neuen Testamentes erschien im
September 1522 (,Septembertestament®).3% 1523 erschien Luthers
erste Teiliibersetzung des Alten Testaments; beide zusammen erlebten
bis 1525 bereits 22 autorisierte Auflagen und 110 Nachdrucke, so dass
rund ein Drittel aller lesekundigen Deutschen dieses Buch besaf3. 1534
libersetzte Luther das tibrige Alte Testament aus damals wiederent-
deckten Handschriften der Masoreten; beide Testamente zusammen -
einschliefllich der Apokryphen - bilden die berithmte Lutherbibel.37°

Protestanten verwenden die Lutherbibel nach mehreren revidier-
ten Neuauflagen bis heute; die bislang letzte Revision stammt von
1984. Sie ist eine wichtige Basis der Kirchenmusik: Viele Kompositio-
nen verwenden Luthers Textfassung fiir Chorile, Kantaten, Motetten
und so weiter.

In Wittenberg predigte Karlstadt inzwischen fiir weitreichende
Gottesdienstreformen: gegen die Kloster, Opfergebete, Bilder in Kir-
chen und fiir das Abendmahl mit dem Laienkelch.37t Ab 1522 setzte

367 Leppin, V.: Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 23

368 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Strafle. Wie die Welt das Denken
des Reformators verdnderte, Hamburg 2010, S. 24

369 Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Monch und Ehemann,
Miinchen 1999, S. 75

370 Graf von Krockow, C.: Portrits berithmter deutscher Manner: Von Martin Luther
bis zur Gegenwart, Miinchen 2001, S. 11-56, hier S. 19

371 Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Binde, Neuhausen-Stuttgart
1996, S.37

156

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

der Stadtrat die Neuerungen um und beschloss Mafinahmen gegen Ar-
mut und Unzucht, wie sie Luther in seinen Schriften von 1520 vorge-
schlagen hatte. Doch die Tumulte ebbten nicht ab: Viele Nonnen und
Monche verlieflen in Sachsen die Kloster. Die Zwickauer Propheten,
die unter dem Visiondr Nikolaus Storch und dem Lutherschiiler
Thomas Miintzer gegen die Kindertaufe vorgingen und deshalb aus
Zwickau ausgewiesen worden waren, verschérften die Unruhe.

Daraufhin folgte Luther dem Hilferuf der Stadtviter und kehrte im
Mirz nach Wittenberg zuriick. Mit den acht Invokavitpredigten iiber-
zeugte er die Biirger binnen einer Woche von mafivolleren Refor-
men.372 Die Liebe, nicht duflere Dinge seien entscheidend; Bilderbesei-
tigung sei unnotig, da Bilder nicht schadeten. Bis auf die Opfergebete
lief} er die romische Messordnung unverindert, fithrte daneben jedoch
das evangelische Abendmabhl ein. Sogar die im Vorjahr vom Rat verbo-
tene Fronleichnamsprozession lief$ er 1522 zunichst wieder wie frither
stattfinden. Nachdem der alte Stadtpfarrer Simon Heins Anfang Sep-
tember 1523 gestorben war, wurde Johannes Bugenhagen auf Luthers
Empfehlung um den 25. Oktober 1523 vom Rat der Stadt und den
Vertretern der Gemeinde Wittenberg als Stadtpfarrer an der Stadtkir-
che gewidhlt. Damit kehrte Ruhe ein, und Karlstadt verlief} die Stadt.
Am 9. Oktober 1524 gab Luther seine Lebensform als Monch auf.373

Mit Luthers Abgrenzung von den ,,Schwarmern® fiel eine Vorent-
scheidung fir den Verlauf der Reformation: Der radikale Bruch mit
katholischen Gottesdienstformen blieb ebenso aus wie gleichzeitige
tiefgreifende Sozialreformen. Dafiir erfuhr Luther nun Unterstiitzung
der Bohmischen Briider und der Utraquisten (geméfligten Hussiten).
Diese bewahrten unter seinem Einfluss ihre hussitische Tradition. Am
29. Oktober 1525 hielt er die erste deutsche Messe ab. Ab Weihnachten
wurde sie in Wittenberg iiblich. Im folgenden Jahr veroffentlichte Lu-
ther eine Gottesdienstordnung.374

Nach dem Massaker an etwa 5000 aufstindischen Bauern bei
Frankenhausen (1525) verlor die Reformation ihren Charakter als
Volksbewegung und wurde zur Angelegenheit der Landesfiirsten, die

372 Leppin, V.: Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 33

373 Domer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reisefiithrer, Holzger-
lingen 2008, S. 32

374 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 30

157

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

158

aus der Niederlage der Bauern gestarkt hervorgingen. Konsequenz der
Zwei-Reiche-Lehre wire ein volliger Neuaufbau der Kirche auf alleini-
ger Basis der reformatorischen Theologie gewesen. Luther hielt jedoch
wie die meisten Zeitgenossen eine konfessionelle Vielfalt innerhalb ei-
nes Territoriums fiir undurchfithrbar und empfahl Andersglaubigen
auszuwandern.3”5 Da sich in deutschsprachigen Gebieten zunichst
kein katholischer Bischof der Reformation anschloss und eine willkiir-
liche Ausgrenzung Andersgldubiger fiir Luther von Gott verbotene
AmtsanmafSung war, bat er 1525 den sdchsischen Kurfiirsten darum,
als herausragendes Mitglied der Kirche deren Visitation, also die Uber-
priifung des Klerus auf Glaubenstreue und Amtsfithrung im Sinne des
Evangeliums, anzuordnen. Dieses pragmatische und situationsbeding-
te Notkonzept wurde in evangelischen Gebieten bald zur Regel und
begiinstigte dort die Entwicklung zu konfessionellen Landeskirchen,
die von den Landesfiirsten geschiitzt, aber auch gelenkt und abhingig
waren.376

Als die katholischen Reichsstdnde 1529 auf dem zweiten Reichstag
zu Speyer die Aufhebung der bisherigen partiellen Duldung der Evan-
gelischen durchsetzten, legten die evangelischen Stinde (fiinf Fiirsten-
tiimer und 14 Stddte aus Oberdeutschland) die Protestation zu Speyer
ein. Seitdem nennt man die evangelischen Christen auch Protestanten.
Beim folgenden Reichstag zu Augsburg 1530 wollten Luthers Anhén-
ger den protestantischen Glauben reichsrechtlich anerkennen lassen.
Dazu verfasste Melanchthon das protestantische Glaubensbekenntnis,
die ,Confessio Augustana®“, die Kaiser Karl auf dem Augsburger
Reichstag tiberreicht und schliefSlich von ihm geduldet wurde. Luther
konnte als Geédchteter nicht daran teilnehmen und unterstiitzte seine
Anhénger von der Veste Coburg aus, kritisierte aber auch einige der
Kompromissformeln Melanchthons als zu entgegenkommend.

Nach dem Augsburger Reichstag trat Luther nur noch als Seelsor-
ger und Publizist hervor.377 Er hielt bis 1545 Vorlesungen in Witten-
berg, ab 1535 fast ausschliefSlich iiber die Schopfungsgeschichte. Mit

375 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, Miinchen 2010, S. 58

376 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Strafle. Wie die Welt das Denken
des Reformators verdanderte, Hamburg 2010, S. 38

377 Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Biande, Neuhausen-Stuttgart

1996, S. 47

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

verschiedenen Stellungnahmen zu theologischen und politischen Ein-
zelfragen versuchte er zudem weiterhin, den Fortgang der Reformation
zu beeinflussen, jedoch mit weit weniger direkter Wirkung.378

In den Tiirkenkriegen (1521-1543) benutzte Luther die Gefahr der
osmanischen Expansion zunéchst fiir seine kirchenpolitischen Zwecke.
Er erklarte, dass es zunichst gelte, den ,inneren Tiirken, also den
Papst zu besiegen, bevor man sich daran machen konne, gegen den
Grofitiirken von Istanbul loszuschlagen, die er beide fiir Inkarnationen
des Antichristen hielt. Als die Gefahr mit der Belagerung Wiens durch
die Truppen Sultan Siilleymans 1529 auch Mitteleuropa betraf, diffe-
renzierte er seine Haltung.379

In seiner Schrift Vom Kriege wider die Tiirken erlduterte er, dass
der Papst den Tiirkenkrieg bisher nur als Vorwand zum Kassieren von
Ablassgeldern benutzt habe.38° Die Misserfolge in der Abwehr der os-
manischen Expansion erklédrte er mit seiner Zwei-Reiche-Lehre: Es sei
nun einmal nicht Aufgabe der Kirche, zu Kriegen aufzurufen oder sie
selbst zu leiten - dies eine deutliche Anspielung auf den ungarischen
Bischof Pdl Tomori, der als einer der Kommandanten fiir die verhee-
rende Niederlage von Mohacs verantwortlich war. Fiir die Verteidi-
gung gegen die Tiirken sei allein die weltliche Obrigkeit zustandig, der
jeder Mensch Gehorsam schulde, die mit dem Glauben jedoch nichts
zu tun habe. Mit dieser Argumentation war jede Vorstellung von
einem Kreuzzug gegen die Osmanen unvereinbar. Den Krieg gegen die
Tiirken selbst rechtfertigte Luther als Verteidigungskrieg und mahnte
zu gemeinsamem Handeln.38*

Diese rigide Trennung von geistlichen und weltlichen Zustiandig-
keiten hob Luther wenige Monate spater wieder auf, als er im Herbst
1529 in seiner Heerpredigt wider die Tiirken als Feinde Christi und es-
chatologische Vorzeichen des bevorstehenden Jiingsten Gerichts hin-
stellt und es zur Aufgabe gerade der Christen erklart, ,,getrost dreinzu-
schlagen® Mit diesen entschiedenen Tonen wollte er Vorwiirfen den

378 Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Monch und Ehemann,
Miinchen 1999, S. 38

379 Leppin, V.: Martin Luther, Darmstadt 2006, S. 77

380 Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-
chern, Berlin 1995, S. 67

381 Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009, S. 97

159

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

160

Boden entziehen, er habe sich durch Untergraben der Einheit des
Christentums zum Handlanger der Tiirken gemacht.
So befiirwortete er gegen seinen Grundsatz ,,Ketzer verbrennen ist
wider den Willen des Heiligen Geistes“ (1519) die Verfolgung der Téu-
ferbewegung. 1535 beendeten katholische und evangelische Fiirsten
gemeinsam das Tauferreich von Miinster. 1543 erschien Von den Jiiden
und jren Liigen, 1545 Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet.
Trotz eines schon linger wihrenden Herzleidens reiste Luther im
Januar 1546 iiber Halle nach Eisleben, um einen Streit der Grafen von
Mansfeld zu schlichten. Er starb am Zielort am 18. Februar 1546. Das
heutige Haus Andreaskirchplatz 7 wird als sein Sterbehaus bezeichnet,
gilt aber nach letzten Forschungen nicht mehr als der historische Ort,
an dem Luther verstarb — das wirkliche Sterbehaus war vermutlich das
Stadtschloss (Markt 56), in dem sich heute das Hotel ,,Graf von Mans-
feld* befindet.382 Sein Leichnam wurde nach Wittenberg tberfithrt
und am 22. Februar in der Schlosskirche beigesetzt. Vormund seiner
Kinder wurde sein treuer Anhédnger und Freund, der Arzt Matthéus
Ratzenberger383.
Luthers komplexe Theologie wird systematisch oft mit dem vierfa-
chen Sola/Solus zusammengefasst:384
— solus Christus: ,,Allein Jesus Christus®, der wahre Mensch und wah-
re Gott, schaffe durch seine stellvertretende Hingabe am Kreuz ein
fiur alle Mal des Glaubenden Rechtfertigung und Heiligung, die
ihm im miindlichen Evangelium und im Sakrament des Abend-
mahls zugeeignet werde. Dies ist der tragende Grund der iibrigen
drei Prinzipien:

— sola gratia: ,,Allein durch Gnade® ohne jedes eigene Zutun werde
der Mensch von Gott gerechtfertigt.

— sola fide: ,,Allein durch den Glauben®, die geschenkte (nicht geleis-
tete) Annahme Jesu Christi, komme unser Heil zustande.

— sola scriptura: ,,Allein die Heilige Schrift“ sei die Quelle diesen
Glaubens an und Wissens von Gott und daher der kritische Maf3-

382 Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-
chern, Berlin 1995, S. 98

383 Beutel, A. (Hrsg.): Luther Handbuch 2. Auflage, Tiibingen 2010, S. 26

384 Manns, P: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 77

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

stab allen christlichen Redens und Handelns. Sie sei aber von ihrer

»Mitte“ Jesus Christus her kritisch zu beurteilen.

Schon in seinen Randbemerkungen zu Augustin und Petrus Lombar-
dus (1509/10) betont Luther gegen die Scholastik, aber noch mit dem
Ockhamismus den Gegensatz zwischen Glauben und Wissen und die
Autoritat der Bibel gegeniiber der kirchlichen Tradition. Er grenzt
Glauben von einem menschlichen habitus ab und betont seine Identi-
tdit mit Hoffnung und Liebe, so dass er nicht neben unrechtem Han-
deln (Siinde) bestehen konne.

Indem Luther die menschliche Antwort auf Gottes Wort radikali-
siert, wird ihm Gottes Gerechtigkeit selbst zum Problem.385 Obwohl er
alle damaligen theologischen Denkschulen genau kennt, legt er die Bi-
bel in seiner ersten Psalmenvorlesung (1512/13) fast ohne scholasti-
sche Begriffe aus und grenzt ihren Wortlaut gegen die tiberkommenen,
besonders die aristotelischen Deutungsmuster ab. Dabei fasst er den
Wortsinn des Bibeltextes unmittelbar als Hinweis auf Christus auf:
Christus selbst ist fiir ihn der Ausleger der Psalmen, der Geist in allen
Buchstaben, der Grundtext, der sich selbst mitteilt und Glauben an ihn
schafft.38¢

Der Mensch konne sein Dasein nur entweder aus dem Gesetz oder
dem Glauben, dem Sichtbaren oder dem Unsichtbaren, der sinnlichen
Wahrnehmung oder dem Von-Gott-erkannt-Sein heraus verstehen.387
Das, was Menschen aus dieser wahrnehmbaren Welt heraus fiir das
héchste, gottliche Wesen halten, kénne im Angesicht Jesu Christi nur
der Gipfel ihrer Selbstgerechtigkeit und Heuchelei sein. Eine Vermitt-
lung ist undenkbar.388 Die theologia crucis (Gottes aktuelles Urteil im
Gekreuzigten) und die theologia gloriae (der zum Eigenruhm mensch-
lichen Erkenntnisvermégens geschaffenen Gottesbegriff der aristoteli-
schen Metaphysik) schlieflen einander unbedingt aus (Romerbriefvor-
lesung 1515; Heidelberger Disputation 1518).

385 Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.
Miinchen 2012, S. 39

386 Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, Miinchen 2010, S. 83

387 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S.113

388 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Strafle. Wie die Welt das Denken
des Reformators verinderte, Hamburg 2010, S. 47

161

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

162

Mit der Schrift An den christlichen Adel deutscher Nation von des
christlichen Standes Besserung (deutsch) rief Luther die Fiirsten auf, die
Reformation praktisch durchzufiihren, weil die Bischéfe darin versagt
hitten.38 Denn die ,Romanisten® stellten die kirchliche Obrigkeit
tiber die weltliche und behaupteten, nur der Papst diirfe die Bibel aus-
legen und ein Konzil einberufen. Bildung solle allen zuginglich sein,
nicht nur dem Klerus. Zolibat und Kirchenstaat sollten abgeschafft,
das Zinsnehmen eingeschrinkt und das Betteln zugunsten einer gere-
gelten Armenfiirsorge verboten werden.39°

Der Mensch kénne sein Dasein nur entweder aus dem Gesetz oder
dem Glauben, dem Sichtbaren oder dem Unsichtbaren, der sinnlichen
Wahrnehmung oder dem Von-Gott-erkannt-Sein heraus verstehen.39!
Das, was Menschen aus dieser wahrnehmbaren Welt heraus fiir das
hochste, gottliche Wesen halten, konne im Angesicht Jesu Christi nur
der Gipfel ihrer Selbstgerechtigkeit und Heuchelei sein. Eine Vermitt-
lung ist undenkbar.392

Die Schrift Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche (latei-
nisch) reduziert die sieben katholischen Sakramente auf jene drei, die
Jesus im NT selbst eingesetzt habe: Taufe, Abendmahl und Bufle
(Beichte).393 Bahnbrechend war vor allem die theologische Begriin-
dung: Jesu eigenes, gepredigtes Wort vermittelt das Heil. Die Sakra-
mente veranschaulichen seine Zusage und dienen ihrer Vergewisse-
rung, fiigen ihr aber nichts hinzu.

Luthers Schrift Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520)
fasst die ,evangelische Freiheit eines Christen in Anlehnung an Pau-
lus von Tarsus in zwei Satzen dialektisch zusammen: ,,Ein Christ ist ein
freier Herr iiber alle Dinge und niemandem untertan — durch den

389 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 38

390 Diinnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985, S. 12

391 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S.113

392 Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Strafle. Wie die Welt das Denken
des Reformators verdanderte, Hamburg 2010, S. 47

393 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,
S.87

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Glauben. - Ein Christ ist ein dienstbarer Knecht aller und jedermann
untertan — durch die Liebe.“394

Das Werk Luthers gehort zu seinen bedeutendsten Schriften zur
Reformationszeit. Die Denkschrift widmete Luther seinem Freund
Hieronymus Mehlpfordt (Hermann Miihlpfordt), dem Biirgermeister
der Stadt Zwickau in Sachsen.

Anlass fiir die Schrift war die gegen Martin Luther gerichtete
papstliche Bannbulle. Der Kammerherr Karl von Miltitz aus Sachsen
versuchte im Streit zwischen Luther und dem Papsttum zu vermitteln,
indem er einen Sendbrief an Papst Leo X. schrieb und ihm die ins La-
teinische iibersetzte Denkschrift hinzufiigte. Im Mittelalter galt das
Christentum als heilige Ordnung, welche jedem Menschen einen festen,
von Gott vorbestimmten Platz zuordnete.3%5 Die Kirche als Ganzes
hatte zwar laut dem Evangelium die Freiheit, diese Ordnung im We-
sentlichen nach eigenem Gutdiinken festzulegen (im Gegensatz zur
Bindung an ein detailliertes gottliches Gesetz, wie es das Judentum
kannte). Der einzelne Mensch aber hatte sich in diese Ordnung einzu-
fiigen. Nur durch die Einfiigung in die Ordnung und die Erfiillung
vielfiltiger, von der Kirche definierter formaler Pflichten hatte der
Christ geméfl der bis dahin verbindlichen Rechtfertigungslehre Teil
am Heil Christi - fiir Luther allerdings eine Sinnverfehlung der Religi-
on: ,Wenn du nun aus lauter guten Werken bestandest bis auf die Fer-
sen, so wirst du trotzdem nicht rechtschaffen und gabest Gott darum
noch keine Ehre und erfiilltest also das allererste Gebot nicht“396 Da-
mit wirke Religion der individuellen irdischen Freiheit direkt entgegen
und verweise lediglich auf ein jenseitig besseres, gerechtfertigtes Leben
bei Gott.

Martin Luther setzte dieser Sichtweise radikal die den Schriften
des Paulus entnommene Auffassung entgegen, dass der Christen-
mensch gerade im Hier und Jetzt frei sein miisse.397 Luther begriindet

394 Zitelmann, A.: ;Widerrufen kann ich nicht“ Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999, S. 19ff

395 Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000, S. 39

396 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 29

397 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S.138

163

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

164

dies damit, dass der Mensch nicht durch Taten, sondern allein durch
den Glauben gerechtfertigt sei. Allerdings hatte auch Paulus christli-
chen Sklaven dazu geraten, sich nicht gegen (christliche) Herren zur
Wehr zu setzen (I Kor. 7, 21-24), da wahre Freiheit nur im Glauben an
Jesus Christus zu finden sei. (vgl. Joh 8, 32, 8,34 und 8,36).

Von der Freyheith eines Christenmenschen markiert eine geistesge-
schichtliche Grenze zwischen Mittelalter und Neuzeit.39% In den The-
sen postulierte er die Summe der christlichen Freiheiten. Diese stehen
nicht unabhingig nebeneinander, sondern stellen nach heutigem Ver-
stindnis eher eine Argumentationsreihenfolge dar. Der zentrale Ge-
danke besteht in einer Umkehrung der bis dahin geltenden Grundauf-
fassung der Beziehung zwischen Religion und Freiheit.

Luthers Schrift De servo arbitrio (lateinisch 1525) handelt von der
heute so genannten Pradestinationslehre.399 Dabei geht es in der Aus-
einandersetzung mit dem groflen humanistischen Gelehrten Erasmus
von Rotterdam um die Lehre von der Vorherbestimmung zum Heil
und um den Willen zum Guten. Die hdufig gebrauchte Ubersetzung
des Titels, ,Vom verknechteten Willen" ldsst die Schrift seit Jahrhun-
derten wenig attraktiv erscheinen.4°° So missverstindlich der Titel sein
mag, Luther selbst misst der Schrift hochste Bedeutung zu. Mit dem
Thema habe Erasmus von Rotterdam die "cardo rerum”, den Dreh- und
Angelpunkt der Theologie getroffen.4°* Wie der ausgewiesene Luthera-
ner Klaus Schwarzwiller hervorhebt, konnen die Rechtfertigung solus
Christus und sola gratia, Grundlinien der Theologie, nicht gedacht
werden, ohne den unfreien Willen des Menschen zur Seligkeit.4°>-

Die katholische Kirche versteht die Eucharistie als Opfer, in dem
das Opfer Christi vergegenwirtigt und Gnade fiir die Siinden der
Menschen erwirkt wird. Luther sah im Messopfer jedoch ein erneutes
Opfer, welches neben den einmaligen Kreuzestod Christi trite.4°3 Seit

398 Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Monch und Ehemann,
Miinchen 1999, S. 38

399 Zitelmann, A.: ,Widerrufen kann ich nicht“ Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999, S. 25

400 Diinnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985, S. 18

401 Ebd,, S. 26

402 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 58

403 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 89

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

dem Hochmittelalter war es tiblich geworden, den Glaubigen nur die
Hostie, nicht aber den Kelch zu reichen. Weil schon das Sehen der
Konsekration als segensvoll galt, nahmen die mittelalterlichen Messbe-
sucher teilweise nicht an der Eucharistie teil.

Luther galt die romische Messe als ,,das grofite und schrecklichste
Greuel“ von allen ,,péapstlichen Abgottereien®4°4 Fiir ihn war Christi
Opfer am Kreuz ein fiir alle Mal giiltig, so dass der Pfarrer den Gliubi-
gen im Abendmahl die durch Christus erwirkte Gnade nur austeilt.
Luther fithrte den ,,Laienkelch® ein. Er wies in seinen Katechismen die
Auffassung zuriick, dass das Sakrament auch ohne den Glauben der
Empfianger Heil bewirke (ex opere operato). Entscheidend war fiir ihn
der Glaube an die Realprisenz (wirkliche Gegenwart) von Christi Leib
und Blut in den Elementen von Brot und Wein aufgrund der Zusage
Christi (,,Das ist mein Leib-— Das ist mein Blut“). Wer als Teilnehmer
am Abendmahl daran nicht glaube, empfange mit Brot und Wein nicht
die Vergebung der Siinden, Leben und Seligkeit, sondern das ewige
Gericht. So setze das Abendmahl den Glauben voraus, wecke ihn aber
auch.4°5

Weil es Luther auf den individuellen Empfang des Heils ankam,
machte er das Abendmahl neben Predigt und Lesung des Evangeliums
in deutscher Sprache zum festen Bestandteil jedes Gottesdienstes
(Deutsche Messe).4°¢ Er verwarf die romische Transsubstantiationsleh-
re nicht, betrachtete sie aber nicht als verbindliches Dogma, sondern
kritisierte ihre Dogmatisierung beim VI. Laterankonzil (1215) als un-
biblische und fiir den Glauben unnétige ,,Sophisterei“4°7 Fiir jhn war
das Sakrament eine besondere, sichtbare Gestalt des Wortes Gottes
(verbum visibile).

Luther fiihrte sein Verstandnis der Realprasenz Christi in Brot und
Wein seit 1523 auch gegeniiber anderen evangelischen Christen aus:
Wer das IST in Jesu Zusage ,,Das ist mein Leib/mein Blut® nicht wort-

404 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S.115f

405 Graf von Krockow, C.: Portrits berithmter deutscher Manner: Von Martin Luther
bis zur Gegenwart, Miinchen 2001, S. 11-56, hier S. 34

406 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Wiirdigung, Giiters-
loh 2009, S. 39

407 Horst Herrmann: Martin Luther: Eine Biographie. Aufbau-Taschenbuch-Verlag,
Berlin 2003, S. 48

165

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

166

lich verstehe, der entferne sich vom rechtfertigenden Glauben selbst.4°8
Dagegen vertraten Andreas Karlstadt und Ulrich Zwingli ab 1523 eine
signitative Auffassung: Brot und Wein seien nur Zeichen der leibhaften
Anwesenheit Christi im Abendmahl. Dieses sei ein reines Erinne-
rungsmahl an den einmaligen Opfertod Christi am Kreuz und nur
deshalb geistlich wirksam. Von da an entfaltete sich der innerevangeli-
sche Abendmabhlsstreit bis zur direkten Begegnung Luthers und
Zwinglis im Marburger Religionsgespriach (1. bis 4. Oktober 1529).
Dabei konnten sich beide {iber 14 von 15 Punkten einigen. Zentrale
Differenz blieb die Auslegung von Joh 6,53-63 und damit die Ubiqui-
tatslehre.

Luther verfasste 1523 eine erste lateinische Messordnung, die For-
mula Missae et Communionis pro ecclesia Wittenbergensi, eine gereinig-
te Form der Messe.4%® Erst 1526 erschien auf Dringen von Nikolaus
Hausmann die Deutsche Messe und Ordnung Gottesdiensts. Das in die-
ser Schrift enthaltene Gottesdienstformular war vor allem als Sonn-
tagsgottesdienst fiir die Laien gedacht, die kein Latein verstanden. Am
29. Oktober 1525 hielt Luther in Wittenberg die erste Messe in deut-
scher Sprache. Daneben war aber auch die lateinische Messe, vor allem
an Festtagen, weiterhin vorgesehen, damit die Jugend auch diese erler-
ne.41°

Daneben nennt Luther eine dritte Form fiir eine ganz bestimmte
Gruppe von Menschen, ,,die ienigen, so mit ernst Christen wollen seyn
und das Euangelion mit hand und munde bekennen“4!* Dabei hat Lu-
ther wohl eine Art ,Kerngemeinde® vor Augen, die sich in privaten
Hausern trifft und Gottesdienst hilt und wo die Mitglieder sich gegen-
seitig ermahnen, wenn sie untereinander Stinden begehen, ganz nach
dem Befehl Christi.4*? Luthers Vorhaben mit dieser dritten Weise des
Gottesdienstes ging in die Richtung einer Integration derjenigen, die
ernsthaft nach neutestamentlichen Vorgaben leben mochten. Auch sie

408 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 100

409 Diinnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985, S. 29

410 Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.
Miinchen 2012, S. 63

411 Manns, P: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 100

412 Zitelmann, A.: ,Widerrufen kann ich nicht“ Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999, S. 112

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

sollten neben den anderen einen Platz in der Gemeinde haben, indem
ihre Bediirfnisse befriedigt wurden. Luther war wichtig, dass seine
Messordnungen nicht als allgemein verbindlich angesehen werden
sollten. Vielmehr sah er sie als Beispiele eines evangeliumsgemafien
Gottesdienstes.4'3

Luther maf} der Musik wie der Theologie hochste Bedeutung fiir
das Seelenheil des Menschen zu, weil sie ,,den Teufeln zuwider und
unertraglich sei” und ,solches vermag, was nur die Theologie sonst
verschafft, namlich die Ruhe und ein fréhliches Gemiite.“ Er war selbst
ein gelibter Sanger, Lautenspieler und Liedkomponist und kannte Wer-
ke von Komponisten wie Ludwig Senfl, Pierre de la Rue, Heinrich
Finck und Josquin Desprez. Luther sah Musik als notwendigen Teil der
schulischen und universitaren Ausbildung. Jeder Schulmeister miisse
singen konnen und auch der angehende Pfarrer solle theoretische und
praktische Fertigkeiten in der Musik mitbringen.4+4 Luther wandte sich
gegen Tendenzen in der Reformationsbewegung, fiir ein rein innerlich-
geistiges Glaubensverstdndnis auf Kunst und Musik zu verzichten.

Um die Gemeinde stirker aktiv zu beteiligen, plddierte Luther fiir
deutsche Lieder an bestimmten Stellen des Gottesdienstes.4!5 Nach sei-
ner Schrift Deutsche Messe und Ordnung Gottesdiensts von 1526 sollten
deutschsprachige Gemeindelieder, sogenannte Ordinariumslieder, la-
teinische Teile der Messe ersetzen oder erginzen Dabei wollte er nicht
nur den lateinischen Text tibersetzen, sondern auch die Melodik den
Erfordernissen der deutschen Sprache anpassen: ,,Es muf3 beide, Text
und Noten, Accent, Weise und Geberbe aus rechter Muttersprache und
Stimme kommen; sonst ist Alles ein Nachahmen wie die Affen
thun.“416

Von Luther sind 36 Lieder iiberliefert. Wahrscheinlich verfasste er
insgesamt 45 Lieder und Gesange und komponierte bei mindestens 20
davon auch die Melodien selbst. Bei einigen unterstiitzten ihn der kur-

413 Beutel, A. (Hrsg.): Luther Handbuch 2. Auflage, Tiibingen 2010, S. 28

414 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Wiirdigung, Giiters-
loh 2009, S. 24

415 Zitelmann, A.: ,Widerrufen kann ich nicht“ Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999, S. 28

416 Horst Herrmann: Martin Luther: Eine Biographie. Aufbau-Taschenbuch-Verlag,
Berlin 2003, S. 49

167

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

168

firstliche Sangmeister Konrad Rupff und der Kantor Johann Walter.
Dabei verwendete Luther viele Formen der Ubersetzung, Erweiterung
und Kontrafaktur und schuf auch freie neue Lieder und Texte. Er tiber-
setzte traditionelle lateinische gregorianische Hymnen und verinderte
bei Bedarf die Melodie, um sie dem Duktus der deutschen Sprache an-
zupassen. Seine eigenen dichterischen Fahigkeiten sah er dabei mit
Auflerungen wie ,,garstige und schndde Poeterey“ durchaus kritisch.

Daneben verwandte er Melodien von Volks- oder Weihnachtslie-
dern sowie Studenten- oder Kirchenliedern und wandelte sie teilweise
geringfligig ab.4'7 Durch neue Texte wollte er damals populdre weltli-
che Lieder allmahlich dem geistlichen Gebrauch widmen: ,Gassen-
hauer, Reiter- und Bergliedlein christlich, moraliter und sittlich verén-
dert, damit die bdsen érgerlichen Weisen, unniitzen und schandbaren
Liedlein auf der Gassen, Feldern, Hausern und anderswo zu singen,
mit der Zeit abgehen mochten, wenn man christliche, gute, niitzliche
Texte und Worte darunter haben kénnte.*

Die Schrift ,Von den Juden und ihren Liigen® (Januar 1543) reihte
sich ein in antijudaistische Denkmuster seiner Zeit, lieferte aber
gleichwohl neue ,,Argumente” fiir Judenverfolgungen und Ermordun-
gen im 16. Jahrhundert.

Als Anlass dieser Schrift nannte Luther eine gegen seine Sabba-
therschrift gerichtete Dialogschrift, in der ein Jude den Glauben eines
»abwesenden“ Christen durch Umdeuten von Bibelstellen zu widerle-
gen versucht habe. Gemeint war eventuell Sebastian Miinsters Schrift
Messias Christianorum et Judaeorum Hebriace ¢ Latine (1539), die die
rabbinische Messiasvorstellung, talmudische und kabbalistische Exege-
se entfaltet und ihr nur christlich gedeutete AT-Stellen gegeniiberstellt.
Luther erkldrte zu Beginn, er wolle die Juden nicht mehr bekehren,
weil das unmoglich sei. Disputationen und das Erlernen ihrer Bibelex-
egese bestarkten sie erfahrungsgemaf} nur in ihrem Glauben und da-
rin, Christen ,,an sich zu locken®. Er wolle nur noch ,,unseren Glauben
starken und die schwachen Christen vor den Juden warnen und ihnen
die ,unsinnige Narrheit® des jiidischen Messiasglaubens beweisen.48
Dazu gentige das NT. Das ,verdammte Glossieren® (filschende Ausle-

417 Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014,
S.38
418 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 75ff

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

gen) der Rabbiner sei abzuweisen. Eine rein philologische Bibelexegese
verfehle die eigentliche Aufgabe, das Christuszeugnis des AT darzu-
stellen. Das fiihrte Luther im ersten Teil im Kontrast zu Miinsters Dia-
logschrift aus. Er beschrieb zunéchst den ,,Hochmut® der gegenwirti-
gen Juden: Sie hielten sich aufgrund Abstammung, Beschneidung, To-
ra, Land- und Tempelbesitz fiir Gottes Volk, obwohl sie doch wie alle
Menschen als Siinder unter Gottes Zorn stiinden.

Mit fiinf AT-Stellen versuchte er dann dhnlich wie 1523, Jesu Mes-
sianitdt zu beweisen, beschrieb jiidische Polemik gegen ihn und die
Christen und folgerte daraus praktische Mafinahmen. Schon in die
Anfangsteile lie3 er laufend damalige Stereotype einflieflen: Juden sei-
en blutdiirstig, rachsiichtig, das geldgierigste Volk, leibhaftige Teufel,
verstockt. Thre ,verdammten Rabbiner® verfiihrten die christliche Ju-
gend wider besseres Wissen, sich vom wahren Glauben abzuwenden.
Mehrmals unterstellte Luther den Juden die Bereitschaft, Brunnen zu
vergiften, Kinder wie Simon von Trient zu rauben und zu zerstiickeln.
Diese Legenden, die er 20 Jahre zuvor als ,,Narrenwerk® zuriickgewie-
sen hatte, untermauerte er nun mit einem NT-Zitat (Mt 12,34). Gutes
taten sie aus Eigennutz, nicht Liebe, weil sie bei den Christen wohnen
miissten, mit dem Ergebnis: ,,Jawohl, sie halten uns in unserem eigenen
Land gefangen, sie lassen uns arbeiten in Nasenschweif}, Geld und Gut
gewinnen, sitzen dieweil hinter dem Ofen, faulenzen, pompen und
braten Birnen, fressen, sauffen, leben sanft und wohl von unserm erar-
beiteten Gut, haben uns und unsere Giiter gefangen durch ihren ver-
fluchten Wucher, spotten dazu und speien uns an, das wir arbeiten und
sie faule Juncker lassen sein (...) sind also unsere Herren, wir ihre
Knechte.“419

Damit appellierte Luther an den Sozialneid der Bevélkerung und
verkehrte demagogisch die reale Lage der damaligen ,Kammerknech-
te, um deren Duldung fiir Schutzgeldzahlungen an die Fiirsten zu be-
enden. Aber wiewohl er Juden gern eigenhindig erwiirgen wiirde, sei
es Christen verboten, sie zu verfluchen und personlich anzugreifen.
Die Obrigkeit, die Gott zur Abwehr des Bosen eingesetzt habe, miisse
die Christen vor den ,teuflischen Juden schiitzen. Falls die Fiirsten
seine Ratschldge ablehnten, miissten sie den Juden wenigstens ihre re-

419 Ebd,S.78

169

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

170

ligiosen Stitten, Gottesdienste, Biicher und ihre Gottesldsterung ver-
bieten. Falls sich auch dieses nicht durchfithren lasse, so bleibe nur, die
Juden aus den evangelischen Lindern ,wie die tollen Hunde“ zu verja-
gen. Mit diesem brutalen Gewaltaufruf sprach Luther den Juden die
Menschenwiirde ab, die er ihnen 1523 zugebilligt hatte.

Luther behauptete hier auch, er habe bisher nicht gewusst, dass die
Juden in ihren Schulen und Synagogen ,Christum und uns beliigen,
lastern, fluchen, anspeien und schinden.“4>° Das bezog sich auf den
~Gebetsfrevel, den der jiidische Konvertit Antonius Margaritha 1530
als angebliches Hauptmerkmal jiidischer Religionsausiibung darge-
stellt hatte. Dessen einflussreiche Schrift ,Der gantz judisch Glaub
gab sich als Kompendium des Judentums, um die Christen vor angeb-
lichen christenfeindlichen Praktiken der Juden zu warnen und zu
tiberzeugen, dass jegliche Schutzrechte fiir sie eine gefihrliche Illusion
seien. Jede Duldung stirke nur ihr anmaflendes Erwédhlungsbewusst-
sein und fiithre zur Knechtung der Christen und ihrer Regenten. Nur
Zwangsarbeit konne die Juden zur Erkenntnis des auf ihnen liegenden
Zornes Gottes und Jesu Christi bringen. Dies geschehe aus ,,Barmher-
zigkeit®, damit am Elend der Juden ihre gottliche Verwerfung auch fiir
die Christen aller Volker bis zum Ende der Welt anschaulich bleibe.
Luther iibernahm diese Argumentation bis in die Wortwahl hinein. Er
wies die evangelischen Pfarrherrn und Prediger an, seine Ratschldge
unabhingig vom Verhalten der Obrigkeit zu befolgen, ihre Gemeinden
vor jedem Kontakt mit Juden und jeder Nachbarschaftshilfe fiir sie zu
warnen, ihre Regierungen stidndig an ihre ,,Gott geschuldete Aufgabe
erinnern, die Juden zur Arbeit zu zwingen, ihnen das Zinsnehmen zu
verbieten und sie an aller Christentumskritik zu hindern. So verlangte
er selbst die Weitergabe und standige Aktualisierung seiner antijiidi-
schen Schriften.4>*

Dahinter stand der Misserfolg seiner bisherigen exegetischen Ar-
gumentation und ein ,Migrationsdruck®: Kurfiirst Friedrich hatte das
Durchreiseverbot fiir Juden 1539 voriibergehend aufgehoben. 1541
waren sie aus Bohmen in die Nachbarregionen vertrieben worden. Zu-
dem bestarkten Margarithas und Miinsters Schriften Luther, die Juden

420 Ebd.
421 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 54

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

als aktive Feinde des Christentums zu betrachten. Darauthin wollte er
alle evangelischen Fiirsten mit allen rhetorischen Mitteln zur Vertrei-
bung der Juden und Zerstérung ihrer 6konomischen und religiosen
Existenzgrundlagen bewegen, um sie so zur Konversion zu zwingen.
Das sollte Gott zeigen, dass die Christen die angeblichen Liigen und
Gotteslasterungen der Juden, von denen er iiberzeugt war, nicht wis-
sentlich duldeten und daran nicht mitschuldig seien. So wollte Luther
Gottes befuirchtete Strafe abwenden und seine Reformation retten, die
er damals von allen Seiten bedroht sah.

Die weitere Entwicklung der Reformation in Deutschland bietet
kein stringentes Bild. Es bildeten sich Gruppen von radikalen Refor-
mern heraus, die nicht einheitlich war.Zwar war allen (wie iibrigens
auch anderen Reformatoren) eine apokalyptische Welt- und Zeitsicht
eigen, jedoch waren die Konsequenzen, die sie daraus zogen, durchaus
unterschiedlich.

Zum einen gehdrten zu diesem linken Fliigel die radikalen Refor-
matoren, fiir die hier stellvertretend Thomas Miintzer, der grof3e Ge-
genspieler Martin Luthers, genannt werden soll. IThre zentralen Anlie-
gen waren die radikale Reform der Kirche und im Falle Thomas Miint-
zers auch die (biblisch begriindete) revolutionare Umwalzung der poli-
tischen und sozialen Verhiltnisse. Hier lagen auch die Wurzeln des
Deutschen Bauernkrieges 1524-1526. Dabei kam es auch in Thiirin-
gen zur Griindung des Ewigen Rates, der die politischen und sozialen
Forderungen der Bauern durchsetzen sollte.4>

Die kurz nach dem Bauernkrieg im Umfeld der Schweizer Refor-
mation entstandene Tauferbewegung verfolgte die Wiederherstellung
der neutestamentlichen Gemeinde Jesu.423 Die von ihnen ausschlief3-
lich praktizierte Glaubigentaufe, die von ihren Gegnern als Wiedertau-
fe bezeichnet wurde, war nur ein Teil und - genau genommen - Folge
ihrer Ekklesiologie. Kirche war fiir sie die Gemeinde der Glaubigen, in
der die sozialen Schranken gefallen waren. Sie praktizierten das Pries-
tertum aller Glaubigen und wihlten ihre Altesten und Diakone auf
,demokratische“ Weise.

422 Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982, S. 112
423 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Wiirdigung, Giiters-
loh 2009, S. 24

171

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Sie traten fiir die radikale Trennung von Kirche und Staat ein, for-
derten Religionsfreiheit nicht nur fiir sich und verweigerten in weiten
Teilen ihrer Bewegung den Eid. Vor allem das machte sie der Obrigkeit
verdichtig, die weniger ihre abweichenden theologischen Ansichten
als ihre Kritik an der weltlichen Obrigkeit nicht akzeptieren konnte
und deshalb zu scharfen Gegenmafinahmen und Verfolgungen griff.
Zu ihnen gehoren heute die Mennoriten, die Hutterer und die Ami-
schen.

Ganz anders positionierten sich die Minsterschen Taufer, deren
Wegbereiter — wenn auch ungewollt — Melchion Hofmann geworden
war. Die Miinsteraner Tédufer zeichneten sich durch einen enthusiasti-
schen und auch gewaltbereiten Chiliasmus aus, der durch die erlitte-
nen Verfolgungen entfacht worden war. Nachdem die reformatorisch-
tauferische Partei 1534 die politische Mehrheit im Miinsteraner Rat er-
langt hatte, wurde die Stadt unter Bischof Franz von Waldeck mit
einem Belagerungsring grofitenteils eingekesselt. In Folge radikalisier-
ten sich die Miinsteraner Tédufer zunehmend, die Entwicklung gipfelte
in der Etablierung eines ,, K6nigreichs von Miinster” und schliefllich
der Stiirmung der Stadt im Sommer 1535. Thre Fiihrer sahen sich als
die entscheidenden Werkzeuge und Wegebahner eines hereinbrechen-
den Reiches Gottes.

Eine vierte Gruppe innerhalb des ,linken Fliigels der Reformation®
bildeten die Spiritualisten, die von ihren Gegnern als Schwirmer be-
zeichnet wurden. Sie waren mit der Tduferbewegung eng verwandt
und gingen zum Teil aus ihr hervor. Sie vertraten einen stark verinner-
lichten Glauben. Thr Ziel war es nicht in erster Linie, eine sichtbare
und verfasste Kirche zu bilden. Sie legten auch auf die dufleren Zei-
chen bzw. Sakramente wie Abendmahl und Taufe keinen groflen Wert.
Sie verstanden sich als eine Art unio mystica. Zu ihren bedeutenden
Vertretern gehorten Sebastian Franck und Kaspar Schwenckfeld.

Eine weitere Gruppe der radikalen Reformation waren die refor-
matorischen Antirinitarier, fiir die stellvertretend Michael Servet ge-
nannt werden kann. Auch hier gab es teilweise Uberschneidungen mit
der Téauferbewegung wie im Falle Adam Pastors und der Polnischen
Briider in Polen-Litauen. In Siebenbiirgen besteht bis heute die aus der
Reformation hervorgegangene Unitarische.

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Sowohl die katholischen als auch die lutherischen und reformier-
ten Obrigkeiten verfolgten die genannten Gruppen mit grofier Harte —
ohne Ansehen ihrer unterschiedlichen Zielsetzungen und Lehren. In
vielen Landern mussten die Taufer unter Zuriicklassung ihrer Habe
das Land verlassen, in anderen Fiirstentiimern wurden sie wegen ihrer
Uberzeugungen gefangen gesetzt und gefoltert und im Extremfall so-
gar als Ketzer verbrannt oder ertrankt.

Auf dem Reichstag zu Speyer 1526 war das Wormser Edikt teilwei-
se revidiert worden, indem die Ausfithrung den Reichsstinden iiber-
lassen wurde.424+ Demnach konnte es jeder Fiirst mit der Religion so
halten, wie er es vor Kaiser und Gott verantworten kénne. Kaiser Karl
V. hob diesen Beschluss auf und wollte auf dem folgenden Reichstag in
Speyer einen neuen Beschluss in seinem Sinne herbeifithren. Auf dem
Reichstag zu Speyer am 19. April 1529 traten sechs Fiirsten und vier-
zehn Freie Reichsstddte als Vertreter der protestantischen Minderheit
gegen die Verhangung der Reichsacht gegen Luther sowie die Achtung
seiner Schriften und Lehre ein und forderten die ungehinderte Aus-
breitung des evangelischen Glaubens. Diese Protestation der Fiirsten
und Stédte gilt als Geburtsstunde des Protestantismus42>.

Mit dem Augsburger Reichstag 1530 und dem dort dem Kaiser
tiberreichten Augsburger Bekenntnis trat die Reformation in eine neue
Phase ein.#?¢ Die beiden Lager innerhalb des Protestantismus — Luthe-
raner einerseits und der Schweizer Fliigel andererseits hatten sich spa-
testens seit dem Marburger Religionsgesprich 1529 positioniert — be-
gannen nun, sich bekenntnismiflig und kirchenrechtlich als Kirchen
zu verstehen und zu organisieren: Neben den schon erwédhnten Gottes-
dienstordnungen und Bekenntnisschriften (letztere spielten bis zum
Ende des Jahrhunderts eine wichtige Rolle und fanden auf lutherischer
Seite 1580 ihren Abschluss im Konkordienbuch) wurden nun neue
Kirchenordnungen mithilfe oder sogar auf Anweisung der Landesfiirs-

424 Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Wiirdigung, Giiters-
loh 2009, S. 39

425 Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013,
S.99

426 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 29

173

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

174

ten und Stadtrite verfasst und in Kraft gesetzt.4?” Sie losen fiir die pro-
testantischen Kirchen das jahrhundertealte kanonische Recht der mit-
telalterlichen Kirche ab und sind zugleich sichtbarer Ausdruck des lan-
desherrlichen Kirchenregiments, das in Deutschland im Prinzip
bis 1918 in Kraft blieb.

Zum theologischen Ringen um die richtige Auslegung der Bibel
traten auch bald politische Aspekte hinzu.4*® Die neuen Gedanken ga-
ben den Reichsfiirsten eine theologische Begriindung, die von Rom
auferlegte Abgabenlast reduzieren zu konnen. Das Entstehen der pro-
testantischen Landeskirchen stiarkte ebenfalls die Autonomie der Fiirs-
tentiimer. Bedeutende protestantische Territorien im Deutschen Reich
waren die Landgrafschaft Hessen, die Kurpfalz, das Kurfiirstentum
Sachsen und das Herzogtum Wiirttemberg.

Die Einladung zum Reichstag zu Augsburg war verschnlich gehal-
ten, und die Lutheraner hatten die Hoffnung, eine giitliche Einigung
zu erzielen. Auf dem vorangegangenen Reichstag zu Speyer im Jahre
1529 war das Wormser Edikt bestétigt worden, und so stand die Refor-
mation auf rechtlich unsicherem Boden. Aus diesem Grunde beauf-
tragte Kurfiirst Johann von Sachsen Philipp Melanchthon, eine Vertei-
digungsschrift der Reformation zu verfassen.4>9

Nach Bekanntwerden der von Johannes Eck verfassten ,,404 Arti-
kel“ war Melanchthons kurzgefasste Apologie indes nicht mehr ausrei-
chend, und so begann Melanchthon unter Mitarbeit von Johannes
Brenz, seine Schrift umzuformulieren: Ergebnis war die ,Confessio
Augustana® .Als Grundlage der ,Confessio Augustana“ dienten die
von Luther verfassten Schwabacher Artikel, ein Bekenntnis der lutheri-
schen Reformation gegen Ulrich Zwingli, und die Torgauer Artikel.
Die Schrift ist zeitgleich sowohl auf Latein als auch auf Deutsch ver-
fasst worden, wobei es Unterschiede in den beiden Fassungen gibt.
Melanchthon arbeitete an der lateinischen Fassung stilistisch bis zur

427 Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Bénde, Neuhausen-Stuttgart
1996, S. 39

428 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996, S. 39

429 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 18

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

letzten Minute und passte den 10. Artikel iber das Abendmabhl in sei-
nem Sinne an.

Die deutsche Version der ,Confessio Augustana“ wurde am 25. Ju-
ni 1530 Kaiser Karl V. und den Kurfiirsten des Reiches vom sichsi-
schen Kanzler und Rechtsgelehrten Christian Beyer in der Kapitelstu-
be des bischoflichen Palastes vorgetragen und dem Kaiser anschlie-
Bend durch Kanzler Gregor Briick in der lateinischen Ausfertigung
ibergeben.43°

Aufgrund von Meinungsverschiedenheiten zum Abendmahl wa-
ren die vier oberdeutschen Stidte Straflburg, Konstanz, Memmingen
und Lindau, die zum Teil Zwinglis Lehre anhingen, nicht an der ,,Con-
fessio Augustana“ beteiligt: Sie schrieben ihr eigenes Bekenntnis, die
Confessio Tetrapolitana (das ,Vierstadtebekenntnis®), die jedoch nicht
offentlich verlesen wurde.43' Aus diesem Grunde waren spéter ledig-
lich die Anhénger der ,,Confessio Augustana“ reichsrechtlich geschiitzt
und wurden durch die Bestimmungen des Augsburger Religionsfrie-
dens 1555 als gleichberechtigt neben den Katholiken geduldet.

Martin Luther, der seit 1521 exkommuniziert und mit der Reichs-
acht belegt war, hielt sich wihrend des Reichstags in Coburg auf, stand
mit Melanchthon aber in stindigem Briefkontakt. Mit der auf latei-
nisch und deutsch verfassten Schrift sollte eine Verstandigung mit den
Katholiken erreicht werden. Die katholischen Theologen Eck und Fa-
ber schrieben auf Karls Anweisungen die Confutatio, womit die ,,Con-
fessio Augustana“ aus Sicht der Katholiken und des Kaisers widerlegt
war. Die ,,Apologie der Confessio Augustana“ wurde nicht mehr ange-
nommen, und Kaiser Karl V. bestdtigte das Wormser Edikt in seiner
Wirksamkeit.Die lutherischen Reichsstinde schlossen sich deshalb
1531 zum Schmalkaldischen Bund zusammen.

1540 edierte Melanchthon, der die ,Confessio Augustana“ zeitle-
bens auch als sein privates Werk betrachtete, an dem Anderungen vor-
zunehmen er sich jederzeit berechtigt fiihlte, eine deutlich verdnderte
Fassung der ,Confessio Augustana“: die ,Confessio Augustana Va-

430 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 15

431 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996, S. 87f

175

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

riata“43? Schon in die Druckausgaben nach 1533 hatte er sukzessive
Erweiterungen eingefiigt, so beispielsweise Textpassagen aus der ,,Apo-
logie® in den Text der ,,Confessio” iibernommen. Nach der Neuausgabe
seiner ,,Loci theologici“ im Jahre 1535, der ersten evangelischen Dog-
matik, der Wittenberger Konkordie von 1536, der Griindung des
Schmalkaldischen Bundes und den Schmalkaldischen Artikeln 1537
sowie den anstehenden Religionsgesprachen der Jahre 1540/41 erga-
ben sich zahlreiche Griinde fiir die ,,Fortschreibung bzw. Anpassung
der ,Confessio Augustana‘ als grundlegende Glaubensurkunde des
Bundes®. Deswegen kann die ,,Confessio Augustana Variata® nicht nur
als Privatarbeit Melanchthons, sondern zumindest fur die Zeit zwi-
schen 1540 und 1561 als offizielle, amtlich verwendete Neuausgabe im
Auftrag des Bundes gelten. 1541 unterschrieb auch Calvin diese Fas-
sung der ,,Confessio Augustana®

Zu Streitigkeiten innerhalb des lutherischen Lagers kam es iiber
die Verdnderungen erst nach dem Tode Luthers (1546) im Zuge des
sich anbahnenden Konfliktes zwischen den verschiedenen Melan-
chthon-Schiilern und den Gnesio-Lutheranern.433 Auf dem Naumbur-
ger Flrstentag im Jahre 1561 beschloss man deshalb, auf der unverin-
derten Fassung, der ,,Confessio Augustana invariata®, zu bestehen. Die-
se wurde 1580 in das Konkordienbuch aufgenommen und ist bis heute
verbindliches Bekenntnis lutherischer Kirchen und Gemeinden.434 Die
»Confessio Augustana variata“ hingegen ist in einigen unierten Kir-
chen Bekenntnisgrundlage.435

Zuerst wurde in der CA festgehalten, dass sich die Unterzeichner
des Augsburgischen Bekenntnisses auf den Beschluss des okumeni-
schen Bekenntnisses von Nicda-Constantinopel aus dem Jahr 325/381
stellen. Nach diesem bekennt sich die lutherische Reformation zum
»einig gottlich Wesen (...), welches genannt wird und wahrhaftiglich
ist Gott, und seind doch drei Personen in demselben einigen géttlichen

432 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996, S. 18

433 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 28

434 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 39

435 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 16

176

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Wesen.“436 Alle Haresien, die gegen diesen 1.Artikel und das Bekennt-
nis zu Nicda-Konstantinopel stehen, werden mit dem Anathema (Ver-
dammung) belegt: Hierunter fallen die altkirchlichen Manichder, Va-
lentianer, Arianer, Eunomianer, der Islam (als Leugner der Trinitit),
die Anhédnger von Paul Samosata, antitrinitarische Spiritualisten.

Christus ist als Gottes Sohn Mensch geworden, geboren aus der
reinen Jungfrau Maria, und vereinigt eine gottliche und menschliche
Natur untrennbar in einer Person.#3” Er ist wirklich geboren, hat gelit-
ten, ist gekreuzigt, gestorben und begraben worden. Durch das Opfer
am Kreuz hat Jesus fiir die Erbsiinde und alle anderen Siinden bezahlt
und Gottes Zorn verschnt. Weiter am apostolischen Glaubensbekennt-
nis entlang bekennen die Confessoren sich zur Hollenfahrt Christi, zu
seiner Auferstehung von den Toten, zur Himmelfahrt und seiner Re-
gentschaft iiber die Erde und zu seiner Wiederkunft, um die Lebendi-
gen und die Toten zu richten. Eine Verdammung anderer religiéser
Gruppen erfolgt dort nicht.438

Vergebung der Siinden und Gerechtigkeit vor Gott verdient der
Mensch nicht durch gute Werke, Fithrung eines ,,anstindigen“ Lebens
und Genugtuung. Vielmehr werden die Vergebung der Siinde und die
Gerechtigkeit vor Gott aus Gnade auf Grund des Opfers Christi durch
den Glauben erlangt. Der rechtfertigende Glaube wird definiert als
Glaube an das Versohnungsopfer Christi, der hierdurch ewiges Leben
schenkt. Dieser Glaube wird der Gerechtigkeit zugerechnet.

Gott hat das Predigtamt eingesetzt und das Evangelium (d.h. die
Bibel) und die Sakramente gegeben. Nur dadurch kann der rechtferti-
gende Glaube vermittelt werden.

Die CA legt ein Bekenntnis zur einen heiligen christlichen Kirche,
welche immer bleiben wird, ab.439 Naher bestimmt wird die Kirche als
Versammlung der Heiligen, in der rein gelehrt wird und die Sakra-
mente der Einsetzung Christi geméfl verwaltet werden. Reine Lehre

436 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 22

437 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 33

438 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Gottingen 1996, S. 41

439 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 54

177

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

178

und einsetzungsgemafle Verwaltung der Sakramente sind Kennzeichen
der Kirche. Dieses sind dann auch die Kriterien zur wahren Einheit
der Kirche. Es ist genug, dass Einigkeit in Lehre und Sakramentsver-
waltung erzielt wird. Traditionen, Riten oder Zeremonien, die von
Menschen eingefiihrt sind, miissen hingegen nicht notwendig einheit-
lich sein.

Die Kirche ist die Versammlung der Heiligen und wahrhaft Glau-
benden. Dennoch ist die Kirche ein corpus permixtum, ein ,durch-
mischter Korper®, da sich in ihr auch Heuchler und Schlechte finden.
Die Sakramente bleiben aber dennoch wirksam, auch wenn die Pries-
ter nicht fromm sind. Es hidngt nicht am Glauben der Priester, sondern
an den Worten Christi. Darum werden auch die altkirchlichen Dona-
tisten als Ketzer verdammt, die die Wirksamkeit der Sakramente vom
Glauben der Priester abhéngig machen. Die Taufe ist notwendig zum
Heil, da auch durch die Taufe die Gnade Gottes dargeboten wird. Folg-
lich miissen auch bereits die Kinder getauft werden, weil sie in die
Gnade Gottes durch die Taufe aufgenommen werden. Die Taufer, die
die Kindertaufe ablehnen, werden hier verworfen.44°

Die CA spricht sich fiir die Realprasenz im Heiligen Abendmahl
aus: Wahrer Leib und wahres Blut Christi sind wahrhaft und wirklich
in Brot und Wein gegenwirtig und werden von den Abendmahlsgis-
ten empfangen. Eine vergeistigte Auffassung wird abgelehnt. Die nach
der Taufe gesiindigt haben, empfangen Vergebung der Siinden, wenn
sie zur Bufle gekommen sind. Die Absolution ist ihnen dann von der
Kirche nicht zu verweigern. Wahre, rechte Bufle wird definiert als
Reue, Leid und Schrecken iiber die Siinde. Gleichzeitig ist aber auch an
das Evangelium und die Absolution zu glauben, dass die Stinde durch
die Gnade Christi vergeben werde. Nach der Absolution soll auch Bes-
serung folgen, indem von Siinden abgelassen werde.

Verworfen wird die Meinung, dass Christen nicht in der Lage sind
zu siindigen.## Verdammt werden auch die altkirchlichen Novatianer,
die Christen die Absolution generell verweigerten. Mit dem Anathema

440 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Gottingen 1996, S. 55

441 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 38

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

(Verdammung) wird auch die rémisch-katholische Position belegt,
dass durch Genugtuung Siindenvergebung erlangt werde.

Die deutsche Version der ,Confessio Augustana®“ wurde am 25. Ju-
ni 1530 Kaiser Karl V. und den Kurfiirsten des Reiches vom sichsi-
schen Kanzler und Rechtsgelehrten Christian Beyer in der Kapitelstu-
be des bischoflichen Palastes vorgetragen und dem Kaiser anschlie-
Bend durch Kanzler Gregor Briick in der lateinischen Ausfertigung
libergeben.44> Aufgrund von Meinungsverschiedenheiten zum Abend-
mahl waren die vier oberdeutschen Stadte Straf$burg, Konstanz, Mem-
mingen und Lindau, die zum Teil Zwinglis Lehre anhingen, nicht an
der ,Confessio Augustana“ beteiligt: Sie schrieben ihr eigenes Be-
kenntnis, die Confessio Tetrapolitana (das ,Vierstidtebekenntnis®), die
jedoch nicht offentlich verlesen wurde.+43 Aus diesem Grunde waren
spater lediglich die Anhénger der ,Confessio Augustana“ reichsrecht-
lich geschiitzt und wurden durch die Bestimmungen des Augsburger
Religionsfriedens 1555 als gleichberechtigt neben den Katholiken ge-
duldet.

Martin Luther, der seit 1521 exkommuniziert und mit der Reichs-
acht belegt war, hielt sich wihrend des Reichstags in Coburg auf, stand
mit Melanchthon aber in staindigem Briefkontakt. Mit der Schrift sollte
eine Verstandigung mit den Katholiken erreicht werden. Die katholi-
schen Theologen Eck und Faber schrieben auf Karls Anweisungen die
Confutatio, womit die ,Confessio Augustana“ aus Sicht der Katholiken
und des Kaisers widerlegt war. Die ,,Apologie der Confessio Augusta-
na“ wurde nicht mehr angenommen, und Kaiser Karl V. bestitigte das
Wormser Edikt in seiner Wirksambkeit.Die lutherischen Reichsstinde
schlossen sich deshalb 1531 zum Schmalkaldischen Bund zusammen.

1540 edierte Melanchthon, der die ,,Confessio Augustana“ zeitle-
bens auch als sein privates Werk betrachtete, an dem Anderungen vor-
zunehmen er sich jederzeit berechtigt fiihlte, eine deutlich verdnderte
Fassung der ,Confessio Augustana“: die ,Confessio Augustana Va-

442 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 15

443 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996, S. 87f

179

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

riata“444 Schon in die Druckausgaben nach 1533 hatte er sukzessive
Erweiterungen eingefiigt, so beispielsweise Textpassagen aus der ,,Apo-
logie® in den Text der ,,Confessio” iibernommen. Nach der Neuausgabe
seiner ,,Loci theologici“ im Jahre 1535, der ersten evangelischen Dog-
matik, der Wittenberger Konkordie von 1536, der Griindung des
Schmalkaldischen Bundes und den Schmalkaldischen Artikeln 1537
sowie den anstehenden Religionsgesprachen der Jahre 1540/41 erga-
ben sich zahlreiche Griinde fiir die ,,Fortschreibung bzw. Anpassung
der ,Confessio Augustana‘ als grundlegende Glaubensurkunde des
Bundes®. Deswegen kann die ,,Confessio Augustana Variata® nicht nur
als Privatarbeit Melanchthons, sondern zumindest fur die Zeit zwi-
schen 1540 und 1561 als offizielle, amtlich verwendete Neuausgabe im
Auftrag des Bundes gelten. 1541 unterschrieb auch Calvin diese Fas-
sung der ,,Confessio Augustana®

Zu Streitigkeiten innerhalb des lutherischen Lagers kam es iiber
die Verdnderungen erst nach dem Tode Luthers (1546) im Zuge des
sich anbahnenden Konfliktes zwischen den verschiedenen Melan-
chthon-Schiilern und den Gnesio-Lutheranern.445 Auf dem Naumbur-
ger Flrstentag im Jahre 1561 beschloss man deshalb, auf der unverin-
derten Fassung, der ,,Confessio Augustana invariata®, zu bestehen. Die-
se wurde 1580 in das Konkordienbuch aufgenommen und ist bis heute
verbindliches Bekenntnis lutherischer Kirchen und Gemeinden.#4¢ Die
»Confessio Augustana variata“ hingegen ist in einigen unierten Kir-
chen Bekenntnisgrundlage.+47

Zuerst wurde in der CA festgehalten, dass sich die Unterzeichner
des Augsburgischen Bekenntnisses auf den Beschluss des okumeni-
schen Bekenntnisses von Nicda-Constantinopel aus dem Jahr 325/381
stellen. Nach diesem bekennt sich die lutherische Reformation zum
»einig gottlich Wesen (...), welches genannt wird und wahrhaftiglich
ist Gott, und seind doch drei Personen in demselben einigen géttlichen

444 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996, S. 18

445 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 28

446 Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010, S. 39

447 Pfnir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 16

180

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Wesen.“448 Alle Héresien, die gegen diesen 1. Artikel und das Bekennt-
nis zu Nicda-Konstantinopel stehen, werden mit dem Anathema (Ver-
dammung) belegt: Hierunter fallen die altkirchlichen Manichder, Va-
lentianer, Arianer, Eunomianer, der Islam (als Leugner der Trinitit),
die Anhédnger von Paul Samosata, antitrinitarische Spiritualisten.

Christus ist als Gottes Sohn Mensch geworden, geboren aus der
reinen Jungfrau Maria, und vereinigt eine gottliche und menschliche
Natur untrennbar in einer Person.#4 Er ist wirklich geboren, hat gelit-
ten, ist gekreuzigt, gestorben und begraben worden. Durch das Opfer
am Kreuz hat Jesus fiir die Erbsiinde und alle anderen Siinden bezahlt
und Gottes Zorn verschnt. Weiter am apostolischen Glaubensbekennt-
nis entlang bekennen die Confessoren sich zur Hollenfahrt Christi, zu
seiner Auferstehung von den Toten, zur Himmelfahrt und seiner Re-
gentschaft iiber die Erde und zu seiner Wiederkunft, um die Lebendi-
gen und die Toten zu richten. Eine Verdammung anderer religiéser
Gruppen erfolgt dort nicht.+5°

Vergebung der Siinden und Gerechtigkeit vor Gott verdient der
Mensch nicht durch gute Werke, Fithrung eines ,,anstindigen“ Lebens
und Genugtuung. Vielmehr wird die Vergebung der Siinde und die
Gerechtigkeit vor Gott aus Gnade auf Grund des Opfers Christi durch
den Glauben erlangt. Der rechtfertigende Glaube wird definiert als
Glaube an das Versohnungsopfer Christi, der hierdurch ewiges Leben
schenkt. Dieser Glaube wird der Gerechtigkeit zugerechnet. Verdammt
werden die Wiedertdufer, die davon ausgehen, dass in ihnen selbst der
Heilige Geist spricht ohne die oben genannte Vermittlung.Der Glaube
soll gute Werke hervorbringen. Jedoch kann der Mensch nie nur durch
eigene Werke vor Gott als gerecht gelten, sondern Gott macht den
Menschen durch die Erlosungstat Jesu Christi gerecht.

Die CA legt ein Bekenntnis zur einen heiligen christlichen Kirche,
welche immer bleiben wird, ab.45* Naher bestimmt wird die Kirche als

448 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 22

449 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 33

450 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Gottingen 1996, S. 41

451 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 54

181

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Versammlung der Heiligen, in der rein gelehrt wird und die Sakra-
mente der Einsetzung Christi gemif3 verwaltet werden. Reine Lehre
und einsetzungsgemafle Verwaltung der Sakramente sind Kennzeichen
der Kirche. Dieses sind dann auch die Kriterien zur wahren Einheit
der Kirche. Es ist genug, dass Einigkeit in Lehre und Sakramentsver-
waltung erzielt wird. Traditionen, Riten oder Zeremonien, die von
Menschen eingefiihrt sind, miissen hingegen nicht notwendig einheit-
lich sein.

Die Kirche ist die Versammlung der Heiligen und wahrhaft Glau-
benden. Dennoch ist die Kirche ein corpus permixtum, ein ,durch-
mischter Korper®, da sich in ihr auch Heuchler und Schlechte finden.
Die Sakramente bleiben aber dennoch wirksam, auch wenn die Pries-
ter nicht fromm sind. Es hingt nicht am Glauben der Priester, sondern
an den Worten Christi. Darum werden auch die altkirchlichen Dona-
tisten als Ketzer verdammt, die die Wirksamkeit der Sakramente vom
Glauben der Priester abhéngig machen. Die Taufe ist notwendig zum
Heil, da auch durch die Taufe die Gnade Gottes dargeboten wird. Folg-
lich miissen auch bereits die Kinder getauft werden, weil sie in die
Gnade Gottes durch die Taufe aufgenommen werden. Die Taufer, die
die Kindertaufe ablehnen, werden hier verworfen.45

Die CA spricht sich fiir die Realprdsenz im Heiligen Abendmahl
aus: Wahrer Leib und wahres Blut Christi sind wahrhaft und wirklich
in Brot und Wein gegenwirtig und werden von den Abendmahlsgis-
ten empfangen. Eine vergeistigte Auffassung wird abgelehnt. Die nach
der Taufe gesiindigt haben, empfangen Vergebung der Siinden, wenn
sie zur Bufle gekommen sind. Die Absolution ist ihnen dann von der
Kirche nicht zu verweigern. Wahre, rechte Bufle wird definiert als
Reue, Leid und Schrecken iiber die Siinde. Verworfen wird die Mei-
nung, dass Christen nicht in der Lage sind zu siindigen.453 Verdammt
werden auch die altkirchlichen Novatianer, die Christen die Absoluti-
on generell verweigerten. Mit dem Anathema (Verdammung) wird
auch die romisch-katholische Position belegt, dass durch Genugtuung
Stindenvergebung erlangt werde.

452 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Gottingen 1996, S. 55

453 Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996, S. 38

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

Laut der CA kommt Jesus Christus wieder und alle Menschen wer-
den auferstehen, damit er sie richten kann.454 Die Gldubigen erhalten
das ewige Leben, die Gottlosen in der Hoélle die ewige Pein. Die Allver-
sohnung wird als Irrlehre der Tdufer verdammt, ebenso die Vorstel-
lung eines irdischen Reiches der Glaubigen vor der Wiederkunft
Christi.

Der Mensch hat keinen absolut freien Willen. Er ist zwar in der
Lage, sich in weltlichen Dingen frei zu entscheiden und ein vor Men-
schen ehrbares Leben zu fiithren (iustitia civilis), jedoch ist er nicht in
der Lage, Gottes Gebote zu erfiillen und vor ihm gerecht zu werden
(iustitia spiritualis). Gerecht wird der Mensch nicht durch seinen eige-
nen Willen, sondern durch den Heiligen Geist. Damit wird formal im
Einklang mit der kirchlichen Tradition der Pelagianismus abgelehnt.455

Abgelehnt wird auch die Vorstellung, dass ein Christ durch Glaube
und Werke, jedoch nicht durch den Glauben allein gerechtfertigt wer-
de. Gemif} der CA geniigt der Glaube allein, weil eine Rechtfertigung
durch die Werke die Versohnungstat Gottes verunglimpfen und die
Stindhaftigkeit des Menschen herunterspielen wiirde. Der Glaube er-
schopft sich nicht im blofien Bekennen, was selbst dem Teufel und den
Gottlosen moglich ist, sondern er entfaltet sich erst in einer personli-
chen Zuversicht (fiducia), dass Gott dem Glaubigen die Stinde tatsédch-
lich vergeben hat. Die guten Werke, die der Gldubige tun soll, voll-
bringt er nicht aus seinen eigenen Kriften, sondern nur durch Christus,
der in ihm wirkt.

Bischofe als Leiter der Kirche sollen sich um geistliche Dinge kiim-
mern, Aufgabe der staatlichen Gewalt ist dagegen die 6ffentliche Ord-
nung.45¢ Die Bischofe haben die Aufgaben, das Wort zu verkiindigen,
zu lehren, die Sakramente zu verwalten und die rechte Wortverkiindi-
gung sicherzustellen. Die Kirche soll sich nicht in den Bereich der Poli-
tik einmischen, indem sie selber die den weltlichen Bereich betreffen-
den Gesetze aufstellt oder versucht, das 6ffentliche Leben zu reglemen-

454 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Gottingen 1996, S. 68

455 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 75

456 Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009, S. 66

183

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

11 Martin Luther und die Reformation

184

tieren. Die Bischofe sind mit der Gewalt ausgestattet, den Bann auszu-
sprechen - dies aber nur mit Worten Aufleren Zwang, also weltliche
Macht, darf der Bischof in keiner Weise ausiiben. Er darf auch nicht in
die Befugnisse der weltlichen Amter eingreifen. Auflerdem diirfen sie
nicht gegen das Evangelium predigen. So diirfen sie keine Gesetze auf-
stellen, die ,gewissensbindend“ oder als ,heilsrelevant® dargestellt
werden (z.B. Fasten, Halten von Feiertagen). Jedoch diirfen sie Vor-
schriften ,,um der guten Ordnung in der Gemeinde willen® aufstellen.

Die Confessio Augustana ist mit anderen Bekenntnissen giiltige
Bekenntnisgrundlage der lutherischen Landeskirchen in Deutsch-
land.#57 Die altkonfessionelle Selbstindige Evangelisch-Lutherische
Kirche bekennt sich zum ungeénderten Augsburger Bekenntnis. Auch
der Lutherische Weltbund sieht in der ,,unverdnderten Augsburgischen
Konfession® eine ,zutreffende Auslegung des Wortes Gottes“. Die lu-
therischen Landeskirchen in Deutschland hingegen haben mit der Un-
terzeichnung der europaweiten Leuenberger Konkordie im Jahr 1973
die in der Confessio enthaltenen Verwerfungen gegeniiber den refor-
mierten Kirchen in Hinblick auf Abendmahl, Christologie und Prades-
tination zuriickgenommen.

Die Selbstindige Evangelisch-Lutherische Kirche hat die Leuen-
berger Konkordie nicht unterzeichnet, da an der lutherischen Lehre
vom Heiligen Abendmahl, der Christologie und der Pradestination
nicht festgehalten werde. Die Evangelische Kirche in Osterreich, die
sich aus einer lutherischen und reformierten Kirche zusammensetzt,
betont, dass sich die Verwerfungen der Confessio nicht gegen den per-
sonlichen Glauben bestimmter Menschen wendeten. Die lutherische
Kirche Osterreichs ist auch nach dem Augsburger Bekenntnis be-
nannt.458

457 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 93

458 Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996, S. 130

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzosische Reformation

Jean Calvin gab der franzosischen Reformation ihr theologisches Sys-
tem. Nach dem Studium der Rechtswissenschaften in Paris wurde Cal-
vin ungefihr im Jahre 1533 ein leidenschaftlicher Anhanger der Refor-
mation.#59 Im Haus seines Wohnungsgebers, des reichen Tuchhéndlers
Etienne de la Forge, der Martin Luthers Gedanken verbreitete, traf sich
heimlich ein Kreis ,evangelischer® Christen. Dazu gehorte auch
Gérard Roussel, Prediger am Hof des Konigs. Roussel floh in der Fol-
gezeit aus Frankreich, wo er der Hiresie angeklagt wurde, und ver-
brachte einige Jahre in Straflburg bei Wolfgang Capito. 1535 kehrte er
auf Einladung des franzésischen Konig Franz I. zuriick und wurde
Bischof von Oléron (1536), wo er den Schutz Margarete von An-
gouléme genoss. Als Bischof hielt er zahlreiche Predigten und betonte
das Studium der Bibel und die Abendmahlfeier, wofiir er von der Sor-
bonne verdammt wurde. Roussel starb in Mauléon an seinen Verlet-
zungen, die ihm ein katholischer Fanatiker beim Angriff auf die Kan-
zel, von der er predigte, mit einer Axt zugefiigt hatte. Calvin, der an
diesen Versammlungen teilnahm, beschaftigte sich mit der reformato-
rischen Lehre. Im April 1532 veroffentlichte er als erste Frucht seiner
humanistischen Studien einen Kommentar zu Senecas De clementia
(,Uber die Milde“), der Kritik an dem groflen Humanisten Erasmus
von Rotterdam {iibte, naturgeméfl aber nur fiir ein kleines Publikum
bestimmt war.

459 Seine bewusste Hinwendung zum protestantischen Glauben beschrieb Calvin fol-
gendermaflen: ,Durch die Neuheit abgestoflen, lieh ich jenen Lehren nur ungern
mein Ohr; mit leidenschaftlichem Eifer widerstand ich ihnen; vor allem eins
machte meinen Sinn abgeneigt: die Ehrfurcht vor der Kirche. (...) Wie durch
einen plétzlichen Lichtstrahl getroffen erkannte ich, in welchem Abgrund von
Irrtiimern, in welchem Schmutz ich mich befunden hatte. So tat ich, o Herr, was
meine Pflicht war, und begab mich, erschreckt und mit Tranen fiir mein fritheres
Leben verdammend, auf deinen Weg.“ Zitiert aus: Gloede, G.: Zucht und Weite.
Calvins Weg und Werk, 4. Auflage, Ziirich 1959

185

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation

186

Als in Paris der Verfolgungsdruck des Katholizismus zu stark wur-
de, siedelte er im Jahre 1535 nach Basel iiber. Mit Louis du Tillet reist
Calvin Ende Mirz 1536 tiber die Alpen in die Lombardei, um mit Re-
nate von Frankreich, der Schwester Franz I. eine personliche Bekannt-
schaft anzukniipfen. Thr Hof in Ferrara war ein Sammelpunkt fiir
Kiinstler und Gelehrte, aber auch der Zufluchtsort fiir verfolgte Protes-
tanten. Dort begegneten sie unter anderem dem bekannten Dichter
Clément Marot, der im Herbst 1534 aus Paris nach Ferrara geflohen
war. Auf einer Reise zu seinen Geschwistern kommt er durch Genf
und wird vom dortigen Reformator Farel aufgehalten und eindringlich
gebeten, beim Aufbau der Reformation in Genf mitzuhelfen. Nach ei-
nigem Zogern willigt Calvin ein.

Guillaume Farel ist neben Calvin ein weiterer wichtiger Theoreti-
ker der Reformation in Frankreich.4¢® Er wandte sich wéhrend seiner
Studienzeit an der Sorbonne in Paris dem Evangelium zu, wie auch
sein Professor Jacques Lefévre d’Etaples (Jacobus Faber Stapulensis)
wahrscheinlich 1519. Faber und Farel verkiindigten in Paris mehrere
Monate lang ungehindert das Evangelium. Faber verliefl Paris auf-
grund des groflen Widerstandes gegen seine Lehre im November 1519.
Die Abschriften der Leipziger Disputation zwischen Martin Luther
und Johannes Eck wurden auch in Paris verbreitet. Das dortige Esta-
blishment verwarf die Lehrsitze von Luther. Seine Schriften wurden
im April 1521 in den Straflen verbrannt. So ging Farel 1521 nach
Meaux, vom Bischof Guillaume Briconnet, einem Freund gemafigter
Reform, berufen.

Von da 1523 vertrieben, begab er sich nach Strafiburg, Ziirich,
Bern und Basel. Seine offentliche Disputation in Basel tiber die Unter-
scheidungslehren der romischen und evangelischen Kirche (1524) war
sehr erfolgreich. Dennoch erzwangen seine Gegner bald darauf seine
Entfernung. Farel reformierte seitdem in Montbéliard (1525), Aigle
(1526), in der ganzen siidwestlichen Schweiz, vorzugsweise in Neuen-
burg, wo 1530 die neue Lehre eingefithrt wurde sowie als Folge davon
in verschiedenen Neuenburger Landgemeinden.

Am 23. Oktober 1530 wurden nach einer Predigt von Farel mate-
riell wertvolle Bilder, Altére, Figuren und Kruzifixe in der Kathedrale

460 See, H.: Histoire economique de la France, Band I, 2. Auﬂage, Paris 1948, S. 150ff

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation

unter Beteiligung der Priester von der Volksmenge zerstort. Die Forde-
rung des Gouverneurs, man solle damit authdren, wurde nicht befolgt.
Das Volk wollte das Evangelium von Jesus Christus horen und hatte
genug von lateinischer Messe und Litanei. Zur Erinnerung an dieses
Ereignis wurde eine Platte aus Messing angefertigt. In Genf konnte Fa-
rel erst 1533 festen Fufl fassen und verteidigte bei dem Religionsge-
spriach im Januar 1534 dem Rat gegeniiber die reformierte Lehre so er-
folgreich, dass der Genfer Rat im August 1535 die Reformation an-
nahm. Von hoher Bedeutung fiir die Reformation in Genf war, dass
Farel 1536 den durchreisenden Calvin zum Bleiben zu bewegen ver-
mochte.

Als 1538 der Rigorismus beider Reformatoren ihre Ausweisung
aus Genf bewirkt hatte, wahlte Farel Neuenburg zum Hauptort seiner
Tatigkeit; aber auch hier veranlasste sein riicksichtsloser Eifer Unru-
hen. Farel versuchte als Seelsorger, den zum Tode verurteilten Michael
Servet zu einer Meinungsdnderung zu veranlassen. Nach neuen Missi-
onsreisen in Frankreich starb Farel.

Calvins Tatigkeit war zunéchst die Bibelauslegung, dann auch die
Predigt und die Mithilfe bei der Organisation der Genfer Kirche.461
1537 macht Calvin einige Reformvorschldge, die dem Rat der Stadt
aber zu weit gingen. Er fiihrteden Psalmengesang und den katecheti-
schen Unterricht ein und schrieb einen (an Luthers Kleinen Katechis-
mus angelehnten) ersten Genfer Katechismus. Aber er forderte auch
alle Einwohner Genfs auf, sich per Unterschrift zur Reformation zu
bekennen.

In Genf wachsen vor allem deshalb die Spannungen zwischen den
Altglaubigen und den reformatorisch Gesonnenen.46> Bei Wahlen
1538 siegen die Reformgegner. Der Widerstand gegen Calvin wichst,
und nach einigem Hin und Her werden Calvin und Farel Ostern 1538
ihres Amtes enthoben und aus Genf verwiesen, weil sie Ostern gepre-
digt hatten, obwohl ihnen das der Rat der Stadt verboten hatte. Im Jah-
re 1541 erlief$ der Rat der Stadt Genf eine von Calvin verfasste Kir-

461 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 100

462 Opitz, P. Ulrich Zwingli. Prophet, Ketzer, Pionier des Protestantismus, Ziirich
2015, S.92

187

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation

188

chenordnung (Ordonnances ecclesiastiques), die von nun an das reli-
giose, sittliche und soziale Leben der Biirger Genfs regelten.

In seinem Hauptwerk ,Institutio religionis christianae“463, das im
Jahre 1541 in franzosischer Sprache erschien, formte Calvin aus den
umlaufenden Lehren ein einheitliches theoretisches Konstrukt, das
sich zur geistigen Grundlage des Kalvinismus in Frankreich entwickel-
te. Dabei war Calvin von der Verfolgung seiner Glaubensgenossen in
Frankreich bewegt und wollte darlegen, dass sie mitnichten Ketzer und
Aufwiegler seien, sondern seriose Erneuerer des biblischen Glaubens
und der wahren Kirche. Er widmete die Institutio dem franzdsischen
Konig Franz I.. Calvin vollendete die Institutio, die zunéchst sechs Ka-
pitel umfasste, am 23. August 1535. Im Mérz 1536 wurde sie dann
beim Basler Buchdrucker Thomas Platter gedruckt und veroffentlicht.

Bis 1559 wurde die Institutio fortlaufend erweitert, wuchs zu
einem als bedeutend geltenden Lehrwerk des christlichen Glaubens im
reformatorischen Sinne heran und wurde zunichst ins Franzodsische,
dann spiter in viele andere Sprachen iibersetzt. Anschlieflend iiber-
setzte Calvin die im Jahre 1539 auf 17 Kapitel erweiterte lateinische
Ausgabe erstmals ins Franzosische und verdffentlichte diese Ausgabe
im Jahr 1541. Eine weitere iberarbeitete lateinische Ausgabe erschien
1543 mit 21 Kapiteln, die franzésische Ubersetzung wurde im Jahr
1545 verdffentlicht. Bei der vorletzten Uberarbeitung aus dem Jahr
1550 (franzésische Ubersetzung: 1551) wurden die Kapitel zusitzlich
wegen des groflen Umfangs in Paragraphen unterteilt. Die letzte deut-
lich erweiterte Ausgabe der Institutio in Latein lief} Calvin durch den
Genfer Buchdrucker Robert Estienne im Jahr 1559 publizieren, die
franzésische Ubersetzung erschien im Jahr 1560.464

In der ,Christianae Religionis Institutio“ erldutert Calvin den fiir
seine Lehre zentralen Begriff der Erwidhlung oder Pridestination:
»Gott hat in seinem ewigen und unwandelbaren Ratschluss einmal
festgestellt, welche er einst zum Heil annehmen und welche er anderer-
seits dem Verderben anheim geben will. Dieser Ratschluss ist, das be-

463 Die deutsche Ubersetzung dieses Werkes bietet Weber, O. (Hrsg.): Unterricht in

der christlichen Religion, 2. Auflage, Berlin 1955

464 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 102

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzésische Reformation

haupten wir, hinsichtlich der Erwihlten auf Gottes unverdientes Erbar-
men begriindet, ohne jede Riicksicht auf menschliche Wiirdigkeit. Den
Menschen aber, die er der Verdammnis iiberantwortet, denen schlief3t
er nach seinem zwar gerechten und unwiderruflichen, aber unbegreif-
lichen Gericht den Zugang zum Leben zu! ... Wie aber der Herr seine
Auserwihlten durch die Berufung und Rechtfertigung kenntlich
macht, so gibt er den Verworfenen durch ihren Ausschluss von der Er-
kenntnis seines Namens und der Heiligung seines Geistes wie durch
Zeichen bekannt, was fiir ein Gericht ihrer wartet."465

Calvin verfasste Kommentare zu fast allen Biichern des Alten und
Neuen Testamentes und theologische Traktate, in denen er die Refor-
mation verteidigte oder seine eigene Position darlegte. Er entwickelte
in seinen Schriften den Gedanken der Prddestination, die aus dem
Glauben an die absolute Souverénitidt Gottes resultierende Erwahlung
oder Verwerfung des Menschen, die ausschliefllich dem personlichen
Willen Gottes entsprang und vom menschlichen Handeln unabhingig
war.46¢ Wie die anderen Reformatoren lief} Calvin als Sakramente nur
die Taufe und das Abendmahl gelten. Dieses ist ein wirksames Zeichen.
In ihm ist Christus durch den Heiligen Geist gegenwartig und wirksam.
Die Predigt hat sakramentalen Charakter, denn sie macht den Glau-
benden der Gemeinschaft mit Gott teilhaftig. Calvin konnte sich mit
dem Vorschlag, das Abendmahl jeden Sonntag zu feiern, nicht durch-
setzen. Darauthin wurde es in Genf viermal im Jahr gefeiert. Das Inne-
re der Kirchen war betont schlicht gehalten, um die Menschen nicht
vom Wesentlichen- Schriftlesung, Predigt, Gebet, gemeinsames Sin-
gen- abzulenken. Calvin forderte das Kirchenlied, hauptsichlich Psal-
men, die in Strophen- und Versform gebracht und vertont wurden. So
gab er 1539 erstmals den Genfer Psalter heraus.

Die erste Konsequenz aus der Lehre Calvins war die auflerordent-
lich starke Aufwertung der Laien in der Kirche durch Calvins Vier-
amterlehre.46” Die Vierdmterlehre ist eine theologische Lehre, die be-

465 Zitiert aus Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540-1620, Cambridge 1994, S. 56

466 van Ess, J.: Zwischen Hadith und Theologie. Studien zum Entstehen pradestina-
tianer Uberlieferung, Berlin 1975, S. 25 f

467 Bildheim, S.: Calvinistische Staatstheorien. Historische Fallstudien zur Prisenz
monarchomachischer Denkstrukturen im Mitteleuropa der Frithen Neuzeit,
Frankfurt am Main u. a. 2001, S. 23

189

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation

sagt, dass fiir die richtige Ordnung der Kirche vier Amter notwendig
seien. Sie geht auf den Straflburger Reformator Martin Bucer zuriick
und wurde vom Genfer Reformator Calvin zuerst in der Genfer Kir-
chenordnung von 1541 (revidiert 1561) in eine organisatorische Form
gebracht. Calvin nennt unter Berufung auf das Neue Testament vier
Amter, die es in jeder Kirchengemeinde geben miisse: Pastoren oder
Hirten (pasteurs), Lehrer (docteurs), Alteste (anciens) und Diakone
(diacres). In diesen Amtern differenzieren sich die verschiedenen
Dienste, die in und von der Gemeinde wahrzunehmen sind. Sie sind
einander nicht hierarchisch zugeordnet, sondern funktional definiert.

Aufgabe der Pastoren ist die Verkiindigung von Gottes Wort und
die Verwaltung der Sakramente sowie Ermahnung und Trost. Die Leh-
rer sorgen fiir die Unterweisung der Gemeinde im christlichen Glau-
ben und fiir die Ausbildung des theologischen Nachwuchses. Die Al-
testen (in Genf zugleich gewihlte Mitglieder des weltlichen Rates der
Stadt) leiten gemeinsam mit Pastoren und Lehrern die Gemeinde; ins-
besondere wirken sie bei der Kirchenzucht mit. Calvin legte damit eine
Neuinterpretation des neutestamentlichen Presbyteramtes vor. Auftrag
der Diakone schliefSlich ist es, die Armenfiirsorge zu organisieren.

In seiner Institutio Christianae Religionis gab Calvin weitere theo-
logische Begriindungen fiir seine neue Ordnung.4%® Eigentlich sind
nach der Institutio die Amter von Pastoren und Lehrern nicht unter-
schieden, so dass in zahlreichen Kirchenordnungen) faktisch eine
Dreiamterlehre verwirklicht ist. Die Aufgaben von Altesten und Dia-
konen wurden von Calvin ebenfalls dort beschrieben.

Die Vierdmterlehre Calvins wurde priagend fiir die Kirchenord-
nungen der reformierten Kirchen. Bei den Hugenotten, die sich als
verfolgte Minderheitskirche auf keine staatlichen Institutionen stiitzen
konnten, wurden die Altesten von den erwachsenen minnlichen Ge-
meindegliedern gewihlt. Auch die Mitglieder der Nationalsynode und
der Regionalsynoden wurden durch Wahl bestimmt. Dadurch wurde
die Stellung der Laien in der Kirche und ihrer Leitung auflerordentlich
gestarkt. Durch die Vermittlung niederldndisch-reformierter Christen
wurde dies aber jenseits der Grenzen reformierter Kirchentiimer in
Teilen rezipiert (Weseler Konvent). Sie wurde eine Voraussetzung fiir

468 Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540-1620, Cambridge 1994, S. 53

190

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation

die Verfassungsprinzipien des Presbyterianismus und des Kongrega-
tionalismus.

Die erwachsenen miannlichen Gemeindeglieder wahlten aus ihrer
Mitte auf Zeit Alteste (Presbyter, Kirchengemeinderat), die zusammen
mit den Geistlichen die Kirchengemeinden leiteten. In Genf waren die
Altesten zugleich gewihlte Mitglieder des Rats der Stadt.+% Die Huge-
notten, die sich als verfolgte Minderheitskirche nicht auf weltliche In-
stanzen stiitzen konnten, erginzten dieses Presbyterialsystem auf re-
gionaler und nationaler Ebene durch gewdhlte Synoden, in denen die
Laien und die Geistlichen ebenfalls gleichberechtigte Mitglieder waren.

Die anderen reformierten Kirchen iibernahmen diese Kirchenord-
nung, teils mit einigen kleineren Verdnderungen. Quéker, Baptisten
und Methodisten sind in dhnlicher Weise organisiert. Somit praktizier-
ten die von Calvin geprigten oder beeinflussten reformatorischen
Christen eine kirchliche Selbstregierung, die eine reprisentative De-
mokratie darstellte.

Die Kirche ist fiir Calvin die ,,Mutter der Glaubenden.47° Denn in
der Kirche begegnen ihnen die Predigt des Wortes Gottes und die Sa-
kramente. Calvin war es wichtig, dass die Kirche von den weltlichen
Obrigkeiten unabhingig ist. In seiner Kirchenordnung von 1541 fithr-
te er nach dem Vorbild der urchristlichen Gemeinden das Amt der Al-
testen (anciens) ein. Diese Altesten waren zugleich Mitglieder des welt-
lichen Rates der Stadt Genf. Zusammen mit den Pfarrern (pasteurs.
ministres), die fiir das gottesdienstliche Leben zustindig waren, bilde-
ten sie das Konsistorium (consistoire), also eine Synode, d.h. eine selb-
standige Kirchenleitung. Weitere Amter hatten die Lehrer (docteurs)
inne, die fir den kirchlichen Unterricht sorgten, und die Diakone
(diacres), die die Armenpflege ausiibten.47:

Nach dem gewaltsamen Tod William Tyndales gewann Calvin
mehr und mehr Einfluss auf die Reformation in England.47> Er korre-

469 Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 105

470 Erbstofler, M.: Strukturen der Waldenser in Deutschland im 14. Jahrhundert, in:
Tanz, S. (Hrsg.): Mentalitit und Gesellschaft im Mittelalter. Beitrige zur Mentali-
tatsgeschichte 2, Frankfurt am Main 1993, S. 95-106, hier S. 98

471 Ebd, S. 100

472 Sarnowsky, J.: England im Mittelalter, Darmstadt 2002, S. 92

191

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzésische Reformation

spondierte mit Eduard VI. und englischen Theologen. Nach der Griin-
dung englischer Kolonien (ab 1609) in Nordamerika wurden die refor-
matorischen Kirchen dort zur beherrschenden Macht, insbesondere
Kongregationalisten, Baptisten, Presbyterianer, Anglikaner (Episkopa-
listen), Quéker und Methodisten. Kleinere Gruppen bildeten Luthera-
ner und Mennoniten.

In Schottland zwang der puritanische Adel 1567 die katholische
Koénigin Maria Stuart, zugunsten ihres protestantischen Sohns Jakobs
VI. abzudanken. Das machte den Weg frei fiir die Reformation im
Land. Er war von 1603 bis 1625 in Personalunion als Jakob I. auch Ko-
nig von England. Unter ihm und seinem Nachfolger Karl I. wurden die
Dissenters, grofitenteils puritanische oder separatistische Kongregatio-
nalisten (Independenten) hart verfolgt.

Im englischen Biirgerkrieg iibernahmen sie unter Oliver Cromwell
die Macht im Land und inaugurierten zeitweise ein autoritdres Regime.
Wegen seiner absolutistischen Machtanspriiche und der Begiinstigung
der Katholiken wurde Karl I. 1649 hingerichtet und das Land zu einer
Republik (Commonwealth of England) erklirt. Aus denselben Griin-
den setzte das Parlament in der Glorious Revolution 1688 Jakob II. ab
und tbertrug die Konigswiirde - allerdings mit eingeschrénkten Voll-
machten - seiner Tochter Maria und ihrem Gemahl Wilhelm III. von
Oranien. Beide waren Protestanten.

Damit waren die Grundziige der englischen bzw. britischen De-
mokratie geschaffen. 1776 machten sich die amerikanischen Kolonien
von Grof$britannien unter Georg III. unabhéngig. In allen diesen Re-
volutionen, die Meilensteine auf dem Weg zur neuzeitlichen Demokra-
tie waren, spielte Calvins Staats- und Widerstandstheorie eine heraus-
ragende Rolle; jedes Mal handelten die Revolutionire mit der Unter-
stiitzung der groflen Mehrheit der jeweiligen Bevolkerung.

Calvinistisches Glauben und Denken trugen auch zum Entstehen
der amerikanischen Demokratie — und der Menschenrechte - bei, und
zwar durch die reformierte Bundestheologie (Fdderaltheologie).473
Durch seine Erwidhlung schliefit Gott einen Bund oder Vertrag mit
den Glaubenden, die dadurch zugleich miteinander zu einer Gemein-

473 Bildheim, S.: Calvinistische Staatstheorien. Historische Fallstudien zur Prisenz
monarchomachischer Denkstrukturen im Mitteleuropa der Frithen Neuzeit,
Frankfurt am Main u. a. 2001, S. 25

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzésische Reformation

de zusammengefithrt werden. Bei den Kongregationalisten verdichte-
ten sich diese theokratischen Gedanken zur politischen Form der De-
mokratie, die aber in England nicht zu verwirklichen war. Die dort
verfolgten separatistischen bzw. puritanischen Kongregationalisten,
die ab 1620 in das spitere Massachusetts auswanderten, waren tber-
zeugt, dass die Demokratie die ,,gottgeméafle Staatsform® ist (Pilgerva-
ter, Mayflower-Vertrag)

In einigen nordamerikanischen Kolonien verbanden sich die de-
mokratische Regierungsform und ihre biirgerlichen Freiheitsrechte mit
dem zentralen Menschenrecht der Religionsfreiheit. Luther hatte das
mittelalterliche Inquisitionsverfahren und die staatliche Verfolgung
von Andersglaubigen verworfen. Der Glaube, so Luther, konne nicht
erzwungen werden. Er sei ein Werk des Heiligen Geistes. Dieselbe Auf-
fassung vertrat der Theologe Roger Williams, der 1636 die Kolonie
Rhode Island schuf, die nach demokratischen Grundsitzen regiert
wurde und uneingeschrinkte Religionsfreiheit gewédhrte. Williams war
zundchst Kongregationalist, spater schloss er sich den Baptisten an.
Auch die Kolonie Connecticut unter der Fithrung von Thomas Hooker,
einem ebenfalls kongregationalistischen Theologen, verlangte von
ihren Biirgern keine Glaubenspriifung. Zusammen mit Pennsylvania,
einer Griindung des Quékers William Penn (1682), wurden diese Ko-
lonien Zufluchtsstitten fiir in Europa verfolgte religiose Minderheiten,
einschliefSlich Juden.

Anfang des 17. Jahrhunderts waren aus dem englischen Tdufertum
die baptistischen Kirchen entstanden. Baptisten wie John Smyth und
Thomas Helwys forderten in Streitschriften vehement Glaubens- und
Gewissensfreiheit.

Die amerikanische Revolution nahrte sich auch aus Traditionen
die auf Calvin zuriickgingen. Daneben sind insbesondere die Ideen der
Freimaurer oder der Aufklarung wiederzufinden.474

Calvin iibte eine strenge Kirchenzucht aus, die von dem Betroffe-
nen nicht als Strafe, sondern als Hilfe verstanden werden sollte.475 Die
Mafinahmen reichten je nach Schwere des Falles von Ermahnung bis

474 Pfnir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Con-
fessio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontrovers-
theologie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970, S. 108

475 Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540-1620, Cambridge 1994, S. 27

193

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

12 Jean Calvin und die franzdsische Reformation

zu Verbannung und Hinrichtung. Thre Hérte mag teilweise durch die
grofen Fliichtlingsstrome motiviert gewesen sein. Zu den rund 10.000
Einwohnern von Genf kamen innerhalb von 30 Jahren etwa 15.000
Fliichtlinge hinzu, zumeist Hugenotten. Die Probleme, die dieser hohe
Anstieg der Bevolkerung mit sich brachte, begiinstigten die die Ent-
scheidung zum Einsatz besonderer und harter Mafinahmen, die der
Stadtrat und das Konsistorum je fiir sich durchsetzten. Calvin war in
tiefer Sorge wegen der harten Verfolgung seiner hugenottischen
Landsleute und der Waldenser in Studfrankreich, die sich der Reforma-
tion angeschlossen hatten.

194

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Das Zentrum der Kunst der Niederlande lag im 15. Jahrhundert im
Stddtedreieck Briigge, Gent und Briissel. Auch in den nérdlichen Nie-
derlanden existierten stadtische Kunstzentren, in denen sich kiinstleri-
sches Leben entwickelte. Haarlem, Utrecht und Leiden nahmen hier
eine besondere Stellung ein. In den reichen flandrischen Stadten ent-
wickelte sich die Tafelmalerei zum wichtigsten Genre in der Kunst.

Hauptmeister der niederldndischen Kunst im 15. Jahrhundert wa-
ren Jan von Eyck und Rogier van der Weyden.47¢ Unter ihrer Fithrung
etablierte sich das Tafelbild als eigenstindiges kiinstlerisches Objekt.
Ihr Ideenreichtum kannte scheinbar keine Grenzen. Sie verfeinerten
die Maltechnik, fanden neuartige Bildformulierungen und kreierten
neue asthetische und stilistische Formen, die iber Jahrhunderte hin-
weg verbindlich blieben. Mit dem Portrit wurde erstmals ein weltli-
ches, individualisiertes Thema zu einem Hauptmotiv der Malerei. Das
Genrebild und das Stillleben kamen dagegen erst im niederldndischen
Barock des 17. Jahrhunderts zum Durchbruch.

Jan von Eycks Hauptwerk ist der Genter Altar, ein vielfliigeliges
Altargemilde, das der reiche Biirger Jodocus Vijd und seine Ehefrau
Elisabeth Boorluut um 1420 fiir die Johanniskirche in Gent stifteten.
In ihm sind erstmals alle Kennzeichen der ,,ars nova“ vereinigt, dessen
Ziel die vollstindige Aneignung der dufleren Wirklichkeit in der da-
maligen Kunst war.477

Jan van Eycks Ansehen wurde nur von Rogier van der Weyden er-
reicht. Dieser arbeitete fast 30 Jahre lang als Stadtmaler in Briissel und
war Mitglied der Bruderschaft zum Rosenkreuz, zu der die Spitzen der
Gesellschaft gehorten. In seiner Kunst war ein Meister der Kompositi-

476 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemaildes: Das erste Jahrhundert der
niederlindischen Malerei. Miinchen 1994, S. 22

477 Pécht, O.: Altniederldndische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 29

195

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

196

on. Seine emotionale Anndherung an die christliche Ikonographie und
die perfekte Charakterdarstellung der Figuren bei weitgehender Aus-
schaltung des Landschafts- und Tiefenraumes war stabilisierend. Sein
Hauptwerk ist eine Kreuzabnahme, die er fiir den Altar der Lowener
Armbrustschiitzen schuf. Dieses wird heute im Prado in Madrid auf-
bewahrt.

Das unverwechselbar Neue in der altniederlindischen Malerei war
zum einen die detailbesessene stoffliche Oberflichencharakterisierung
und zum anderen eine Plastizitdt durch genau beobachtete und wir-
kungsvoll eingesetzte Lichteffekte. Dem neuen Stil lag zunichst einmal
eine neue Technik zugrunde: die Olmalerei.+78

Da die Vereinigten Provinzen der Niederlande aus dem Wider-
stand gegen religiése Unterdriickung entstanden waren, gewéhrten sie
ihren Biirgern von Anfang an Religionsfreiheit.479 Die Kunde dieser
Toleranz verbreitete sich schnell und hatte zur Folge, dass Protestan-
ten, Juden, Hugenotten und andere religiés Verfolgte aus Spanien, Por-
tugal und anderen Nationen —vor allem aus den spanisch besetzten
Stidprovinzen- ins Land stromten. Der Calvinismus wurde zum vor-
herrschenden Glauben, jedoch wurde das Land zu Anfang des Jahr-
hunderts durch den Streit {iber die Pradestinationslehre zwischen Re-
monstranten, den Anhingers des Arminius, und Contraremonstran-
ten, die den Lehren des Franciscus Gomarus folgten, gespalten.48°

Auch der Humanismus mit seinem einflussreichsten Vertreter
Erasmus Desiderius hatte sich etabliert und war fiir den kulturellen
und sozialen Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit ebenso verant-
wortlich wie fiir die Bildungsbewegung und teilweise fiir das Klima der
Toleranz. Diese Toleranz gegeniiber Katholiken aufrechtzuerhalten,
war nicht einfach, nachdem die Religion im Unabhéngigkeitskrieg eine
wichtige Rolle gespielt hatte. Feindliche Neigungen pflegte man den-
noch moglichst mit Geld zu tiberbriicken. Deshalb konnten sich Ka-

478 Picht, O.: Altniederlindische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 23

479 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemildegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 13

480 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemildes: Das erste Jahrhundert der
niederlindischen Malerei. Miinchen 1994, S. 28

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

tholiken die Privilegien zur Abhaltung von Feierlichkeiten beispiels-
weise erkaufen, offentliche Amter blieben ihnen indes versagt. Glei-
ches galt fiir die niederldndischen Mennoniten (Tdufer) und Juden.
Das Niveau der religiésen Toleranz war jedenfalls ausreichend hoch,
um Religionsfliichtlinge aus anderen Lindern anzuziehen, wobei be-
sonders jidische Handler aus Portugal viel Wohlstand mitbrachten.+8
Jeder konnte fiir acht Gulden —was freilich immerhin der Jahresheuer
eines niederlindischen Seemanns entsprach und so zusitzlich die
Staatskassen fiillte- in die Provinzen einwandern, in denen sich bald
viele der kliigsten Kopfe Europas sammelten.482

Die wirtschaftliche Starke des Landes kam auf breiter Basis der so-
zialen und kulturellen Lebensqualitat seiner Biirger zugute. Durch den
Aufstieg des Biirgertums in die Oberschicht wurde die Kunst ebenfalls
biirgerlich. Ein ganz trivialer Grund der kulturellen Bliitezeit und des
einsetzenden Bilderiiberflusses war der vorhandene enorme Uberhang
an Kapital, erwirtschaftet aus spekulativen oder riskanten Geldge-
schiften anldsslich Seefahrts- und Kolonialabenteuern, das nutzbrin-
gend angelegt werden sollte. Einrichtungs- und Dekorationsgegenstin-
de, besonders Bilder, wurden zu einer beliebten Geldanlage, an der
sich auch kleine Leute beteiligen konnten.483

Gleichzeitig befand sich ganz Europa mitten in einem geistigen
Umbruch, der als eine um 1450 begonnene ,Renaissance der Natur-
wissenschaften bezeichnet und mit einem tiefgreifenden Wandel der
Perspektive verbunden wird, die das Entstehen moderner wissen-
schaftlicher Denkweisen ermdglichte.484 Hatten sich die Gelehrten um
1450 noch darauf konzentriert, die Entdeckungen der Antike zu sich-
ten und zu begreifen, lagen bis 1630 die grundlegenden wissenschaftli-
chen Schriften in verschiedenen volkssprachlichen Ubersetzungen vor,
ebenso die Werke zeitgendssischer Wissenschaftler, die sich mit jenen
Inhalten auseinandergesetzt und sie weiterentwickelt hatten. Der

481 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederldndischen Malerei. Miinchen
1989, S. 24

482 Panofsky, E.: Die altniederlindische Malerei. Ihr Ursprung und Wesen. Ubersetzt
und hrsg. von Jochen Sander und Stephan Kemperdick. Kéln 2001, S. 25

483 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemaildes: Das erste Jahrhundert der
niederlindischen Malerei. Miinchen 1994, S. 38

484 Picht, O.: Altniederlindische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 15

197

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

198

Buchdruck erleichterte diese Verbreitung des Wissens: Antikes Gedan-
kengut und seine Weiterentwicklungen wurden -gedruckt und jeder-
mann verstandlich- nicht nur Gelehrten, sondern auch weniger Gebil-
deten zugénglich.

Biirgerlichkeit, Individualismus und Freiheiten auf gesellschaftli-
cher Ebene hoben sich ab von den alten Werten, die sich auch in der
Art der Kunst niederschlugen.

Seit dem 14. Jahrhundert hatte sich ein kultursoziologischer Wan-
del vollzogen: Weltliche Mézene l6sten die Kirche als wichtigsten Auf-
traggeber fiir Kunstwerke ab. Die héfische Kunstproduktion der Spat-
gotik, deren Zentrum Frankreich gewesen war, wurde bereits teilweise
von Niederlandern dominiert.

Die Niederlande waren durch das Haus Burgund auch herrschaft-
lich mit Frankreich verbunden, so dass es fiir flimische, wallonische
und holldndische Kiinstler leicht war, an den dortigen Héfen von An-
jou, Orléans, Berry oder dem des franzdsischen Konigs Fufl zu fas-
sen.#%5 Herausragende Meister dieser oft auch internationalen Gotik
genannten und tiber Burgund, Bohmen, Frankreich und Norditalien
verbreiteten Kunst waren z. B. die Briider von Limburg aus Geldern. In
der niederlandischen Ursprungsheimat blieben meist nur zweitrangige
Krifte zuriick, wenn man von Ausnahmen wie Melchior Broederlam
absieht.486

Nach der Schlacht von Azincourt (1415) und dem Tod des Her-
zogs von Berry zog sich der burgundische Herzog Philipp der Gute
nach Flandern zuriick. Die Ubersiedlung des burgundischen Hofes
nach Flandern erméglichte den einheimischen Meistern beste Arbeits-
bedingungen in ihrer eigenen Heimat. Die Abwanderung an die fran-
z6sischen Kulturzentren eriibrigte sich nun. Es konnten sich regionale
Malerschulen herausbilden. Vorher war die Meisterschaft von Ausnah-
mebegabungen wie etwa Jan Bondol, Johan Maelwael oder den Brii-
dern von Limburg vom ,Internationalen Stil“ aufgesogen worden. Nun
wurden aus franko-flamischen Kiinstlern Niederlander. Erwin Panofs-
ky hat gar von der ,Repatriierung des flimischen Genies gespro-

485 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlindischen Malerei. Miinchen
1989, S. 67

486 Picht, O.: Altniederlindische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 36

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

chen.487 Die neue niederldndische Kiinstlergeneration bediente sich
aber nicht mehr der universellen, gotischen Formsprache. Sie ist daher
als spezifisch niederldndische Schule zu bezeichnen.

Der Reichtum der Handelsmetropolen foérderte diese Entwicklung
noch zusitzlich, die biirgerlichen Auftraggeber konnten sich nun auf
kurzem Wege von den fithrenden Werkstitten beliefern lassen. Eine
Bliitezeit der flimischen und brabantischen Stidte (Briigge, Antwer-
pen, Gent, Briissel, Ypern, Mechelen, Lowen) hatte die Patrizier zu
ebenbiirtigen Konkurrenten der Fiirsten werden lassen, die diesen an
Reichtum und Macht nicht nachstanden. Diese neben den Héfen und
den Kirchen dritte Auftraggeber- und Mazenatengruppe wirkte maf3-
geblich auf die Themenwahl der Kiinstler ein.488

Auch religiose Kunstwerke, wie Altarbilder, wurden haufig nicht
mehr direkt von der Kirche in Auftrag gegeben, sondern wurden bei-
spielsweise auch von Kaufmannsgilden gestiftet. Auftrige fir den re-
préasentativen Gebrauch von Gemailden im eigenen Haus brachten eine
vollig neue Kunstgattung hervor, die Portrdtmalerei, und diese befor-
derte wiederum ein individualisierendes Element in der Kunst, das
den ohnehin wirksamen Tendenzen ganz und gar entsprach.48

Um die Hofe der Herzoge von Burgund in Dijon und Briigge und
die Stadt Tournai entwickelte sich im 15. Jahrhundert eine eigene Mal-
schule zwischen der Gotik und der Renaissance. Einige Kunsthistori-
ker vermuten die Wurzeln in der franzosisch-flimischen Buchmalerei,
etwa bei Jean Pucelle oder den Briidern von Limburg.

Die Werke unterscheiden sich durch ihren oft nahezu fotografi-
schen Realismus deutlich von ihren gotischen Vorgidngern. Die Anre-
gungen der italienischen Frith- und Hochrenaissance entwickelten sich
in Verbindung mit den einheimischen Traditionen zu einer eigenstin-
digen, vollig neuen Bildsprache. Ein wesentlicher Zug der niederldndi-
schen Naturbeobachtung ist die Darstellung der Landschaft. Zunichst
wurden die mittelalterlichen Goldgriinde durch realistische Land-

487 Panofsky, E.: Die altniederlindische Malerei. Ihr Ursprung und Wesen. Ubersetzt
und hrsg. von Jochen Sander und Stephan Kemperdick. Kéln 2001, S. 83

488 Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einfithrung. Berlin 1997, S. 56

489 Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemadldes: Das erste Jahrhundert der
niederlindischen Malerei. Miinchen 1994, S. 67

199

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

200

schaften als Bildhintergrund ersetzt, bevor die Landschaftsmalerei eine
eigenstdndige kiinstlerische Gattung wurde.49°

Die genaue Naturbeobachtung erstreckte sich auch auf die Darstel-
lung des menschlichen Korpers. Die Aktdarstellung von Adam und
Eva auf dem Genter Altar von Jan van Eyck weisen eine seit der Antike
nicht mehr erreichte Natiirlichkeit auf49* Sie unterscheidet sich we-
sentlich von den gleichzeitig in der italienischen Renaissance einset-
zenden Aktdarstellungen, die viel mehr von wissenschaftlich-anatomi-
scher Konstruktion geprigt waren, wahrend Jan van Eyck die Oberfla-
che und die Bewegung des Korpers genau beobachtete und bis ins
kleinste Detail darstellte.

Die niederlandische und flimische Malerei orientierte sich vor van
Eyck und Robert Campin an der internationalen Gotik, die meist als
»schoner® oder ,weicher Stil“ bezeichnet wird. Auch die grofien Meis-
ter konnten sich noch linger nicht ganz von diesem Einfluss 16sen, die
lang gestreckten Gestalten und der reiche Faltenwurf der Gewinder
verweisen deutlich auf die alteren Traditionen. Allgemein wird der alt-
niederldndischen Malerei vor dem 15. Jahrhundert heute wenig Beach-
tung zuteil. Die Werke gelten meist als provinziell und zweitrangig, in
vielen kunstgeschichtlichen Publikationen wird die altniederlandische
Malerei erst ab dem Meister von Flémalle behandelt.

Am Anfang der altniederldndischen Malerei im engeren Sinne
steht Jan van Eyck, der 1432 sein Hauptwerk, den Genter Altar, voll-
endete.#9? Schon die Zeitgenossen betrachteten die Kunstwerke Jan
van Eycks und der anderen flimischen Meister als Ars nova, als etwas
vollkommen Neues. Zeitlich entwickelte sich die altniederldndische
Malerei etwa gleichzeitig mit der Renaissance in Italien.

490 Brinkmann, B.: Die flimische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997, S. 22

491 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlindischen Malerei. Miinchen
1989, S. 38

492 Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfingen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Diisseldorf 1967,
S.21

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Allerdings weist die altniederlindische Malerei durch ihre ,Ver-
biirgerlichung® schon in die Neuzeit.493 Als Auftraggeber traten die
reichen Patrizier und Handelsherren immer mehr neben den Adel und
den Klerus. Die Gestalten wurden nicht mehr idealisiert dargestellt.
Dem Betrachter treten echte Menschen mit ihren korperlichen Unzu-
linglichkeiten entgegen. Falten, Tranensicke, alles wurde schonungslos
naturalistisch wiedergegeben. Die Heiligen hatten ihren Platz nicht
mehr nur in den Gotteshiusern, sie hielten ihren Einzug auch in die
Wohnstuben der Biirger.

Als einer der frithesten Vertreter der neuen Kunstauffassung gilt
neben Jan van Eyck der Meister von Flémalle, der heute meist mit Ro-
bert Campin identifiziert wird. Sein Hauptwerk ist das Mérode-Tripty-
chon (um 1425), das heute im Metropolitan Museum in New York zu
sehen ist.494

Die tatsdchliche Existenz von Jan van Eycks angeblichem Bruder
Hubert ist seit langem umstritten.495 Neuere Forschungen kommen
zum Ergebnis, dass der — nur in wenigen Quellen erwahnte — Hubert
nur ein unbedeutender Genter Maler gewesen sein soll, der in keinerlei
verwandtschaftlicher oder sonstiger Beziehung zu Jan stand.

Als Schiiler Campins ist Rogier van der Weyden anzusehen, dessen
Mitarbeit am Meérode-Triptychon wahrscheinlich ist. Dieser beeinfluss-
te wiederum Dieric Bouts und Hans Memling. Zeitgenosse Memlings
war Hugo van der Goes, der erstmals 1465 urkundlich wurde.

Mit Hieronymus Bosch tritt uns der ritselhafteste Kiinstler dieser
Gruppe entgegen, dessen Werk bis heute Anlass fiir zahlreiche Speku-
lationen ist.49¢ Neben den Grofimeistern der altniederldndischen Ma-
lerei sind noch Petrus Christus, Colijn de Coter, Aelbert Bouts, Gerard

493 Pécht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederldndischen Malerei. Miinchen
1989, S. 25

494 Kermer, W:: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfingen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Diisseldorf 1967,
S.23

495 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flamische Meister und der
Siiden 1430-1530. Ausstellungskatalog Briigge, Darmstadt 2002, S. 9

496 Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfingen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Diisseldorf 1967,
S. 83

201

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

202

David, Goossen van der Weyden und Quentin Massys sowie deren
Werkstitten anzufiithren.+97

Heute ist nur noch ein Bruchteil der Werke der altniederldndi-
schen Kiinstler erhalten. Zahllose Gemilde und Zeichnungen fielen
den Bilderstiirmen in den Wirren der Reformation und den vielen
Kriegen zum Opfer. Viele altniederlindische Gemilde weisen zudem
starke Schiden auf und miissen aufwéndig restauriert werden. Einige
Hauptwerke sind nur durch - handwerklich und kiinstlerisch héufig
hochwertige — Kopien iiberliefert, die Mehrzahl allerdings ist fiir im-
mer verloren.

Die Werke der frithen Niederlinder und Flamen werden heute in
den groflen internationalen Kunstmuseen ausgestellt.49® Einige Altdre
und Gemilde befinden sich jedoch auch noch an ihren alten Standor-
ten in Kirchen, Kathedralen und Schléssern wie der berithmte Genter
Altar in der St.-Bavo-Kathedrale in Gent. Aus Sicherheitsgriinden ist
er allerdings heute nur durch dicke Panzerglasscheiben zu studieren.

Besonders das Werk Jan van Eycks erregte in Italien, dem Ur-
sprungsland der Humanismus, grofites Aufsehen.49® Der Humanist
Bartolomeo Facio rithmte den Meister einige Jahre nach dessen Tod
gar als ,Malerfirsten unseres Jahrhunderts®5°°

Wiahrend sich die italienischen Maler komplizierter mathemati-
scher und geometrischer Hilfsmittel (Fluchtliniensysteme u.a) bedien-
ten, gelang es dem Flamen scheinbar miihelos, die ,Wirklichkeit* kor-
rekt wiederzugeben. Das Bildgeschehen spielte sich nicht mehr nach
gotischer Art gleichsam auf einer Bithne ab. Die Rdume sind perspek-
tivisch richtig wiedergegeben, die Landschaften nicht mehr kulissen-

497 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemildegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

498 Picht, O.: Altniederlindische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 65

499 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flimische Meister und der
Stiden 1430-1530. Ausstellungskatalog Briigge, Darmstadt 2002, S. 7

500 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemaldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 24

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

haft schematisiert. Weite, duflerst detailliert ausgefithrte Hintergriinde
lenken den Blick in die Unendlichkeit. Auch Gewénder, Mébel und
Ausstattungsstiicke wurden oft nahezu fotorealistisch dargestellt.5°*

Die maniera Fiamminga Ubte einen ungeheuren Einfluss auf die
Kunst des italienischen Quattrocento aus. Antonello da Messina galt
deshalb lange sogar als direkter Schiiler Jan van Eycks. Italienische
Sammler bestellten zahlreiche Bilder bei den nordlichen Meistern, Ma-
zene ermoglichten jungen Kiinstlern die Ausbildung in flimischen
Werkstitten.

Van Eyck galt lange als der ,Erfinder der Olmalerei.s®> Tatsdch-
lich sind seine Gemilde jedoch in einer Mischtechnik ausgefiihrt, die
traditionelle Temperamalerei wurde durch Elemente der Oltechnik er-
ginzt. Der Meister verwendete teilweise Terpentindle (Weifllack) als
Bindemittel. Die Farbe trocknet so wesentlich schneller und behilt
ihre intensive Leuchtkraft. Diese Neuerungen wurden rasch von ande-
ren Kiinstlern in ganz Europa aufgegriffen. Neben der ungewdhnli-
chen Leuchtkraft der Farben beeindruckte die Italiener besonders die
»innige Frommigkeit® der Flamen. Die eigene Malerei war eher vom
Humanismus gepragt, der nordlichen Kunst gelang die Verbindung
des Naturalismus mit einer tiefen Religiositit.

Auch das benachbarte Deutschland wurde selbstverstindlich von
der neuen Kunstauffassung beherrscht, die neben den italienischen
Schulen die abendldndische Kunst fiir nahezu zwei Jahrhunderte pra-
gen sollte. Giorgio Vasari zéhlte sogar Albrecht Diirer und dessen Vor-
ginger Martin Schongauer zu den Flamen. In der Tat wére das Werk
dieser beiden Kiinstler ohne diese Anregungen undenkbar.

Diirer war bei Michael Wohlgemut in die Lehre gegangen, der als
Schiiler Hans Pleydenwurffs stark von der niederlandischen Malweise
gepragt war. 1520/21 hatte der grofle Niirnberger wihrend seiner ,,nie-

501 Brinkmann, B.: Die flimische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997.,S. 36

502 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flimische Meister und der
Siiden 1430-1530. Ausstellungskatalog Briigge, Darmstadt 2002, S. 6

203

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

derldndischen Reise“ Gelegenheit, die flamische Kunst in ihrem Ur-
sprungsland zu studieren.s°3

Als eines der frithesten deutschen Gemilde ,flimischer® Art gilt
der Kalvarienberg der Familie Wasservass.>°4 Noch deutlicher wird der
burgundisch-flimische Einfluss bei Stephan Lochner. Durch die rdum-
liche Néhe wurden Koln und der Niederrhein natiirlich in besonderem
Mafle von der niederldndischen Kunst geprigt. Der Kolner Patrizier
Goddert von dem Wasservass bestellte um 1455 bei Rogier van der
Weyden den Columba- oder Dreikonigsaltar fiir seine Familienkapelle.

Die ersten Einfliisse der nérdlichen Malweise in Spanien werden
im Konigreich Aragon sichtbar, zu dem auch Valencia, Katalonien und
die Balearen gehorten.5°5 Konig Alfonso V. sandte seinen Hofmaler
Lluis Dalmau bereits 1431 nach Flandern. 1439 verlegte der Briigger
Maler Luis Alimbrot (Lodewijk Allyncbrood) seine Werkstatt nach Va-
lencia. Jan van Eyck diirfte die Stadt bereits 1427 als Angehoriger einer
burgundischen Delegation besucht haben.

Valencia, damals eines der wichtigsten Zentren der mediterranen
Welt, zog Kiinstler aus allen Teilen Europas an. Neben die traditionel-
len Malschulen des ,,internationalen Stils“ traten flimisch beeinflusste
Werkstitten und italienische Anregungen. Es entwickelte sich eine ,,hi-
spano-flamische® Kunstrichtung, als deren Hauptmeister Bartolomé
Bermejo, Jaume Huguet und Rodrigo de Osona gelten.

Auch im Koénigreich Kastilien werden die nordlichen Einfliisse be-
reits frith deutlich.5°¢ Die einheimischen Meister verwendeten jedoch
statt der Giblichen Eichenbretter Pinienholz als Maluntergrund und be-
vorzugten weiterhin die Tempera als Malmaterial. Auffillig ist die
,verschwenderische® Verwendung von Blattgold und Goldpulver in
der Malerei Kastiliens und Aragons. Weitere Besonderheiten sind die

503 Pacht, O.: Altniederlandische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 78

504 Brinkmann, B.: Die flimische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997., S. 66

505 Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einfithrung. Berlin 1997, S. 46

506 Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einfithrung. Berlin 1997, S. 47

204

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

reiche Ornamentik und die oft riesigen Ausmafle spanischer Fliigelal-
tdre.

Die kastilischen Konige besaf3en einige bedeutende Werke Rogier
van der Weydens, Hans Memlings und Jan van Eycks.>°7

Das ,goldene manuelinische Zeitalter” im frithen 16. Jahrhunderts
wurde hauptsichlich von der flimisch-niederldndischen Kunst ge-
prigt. Der Flame Francisco Henriques wirkte in Lissabon und Evora.
Ebenfalls aus dem Norden stammte Frei Carlos, ein Hieronymiten-
monch aus einem Kloster in der Nihe von Evora. Als ein bedeutendes
Beispiel der durch die altniederlandische Malerei beeinflussten portu-
giesischen Malerei gilt der Meister von Lourinh4.>°8

Die Niederlande durchliefen im Goldenen Zeitalter eine kulturelle
Entwicklung, die sich von der ihrer Nachbarstaaten deutlich unter-
schied und allgemein als Hohepunkt der holldndisch-niederlandischen
Zivilisation angesehen wird.5® Wihrend in anderen Lindern reiche
Aristokraten Schirmherren und Goénner der Kiinste waren, spielten in
den Niederlanden wohlhabende Héndler und andere Patrizier diese
Rolle. Hier bildete die aufstrebende, ungewohnlich breite Mittelschicht
zusammen mit den reichen Bauern das entscheidende Potential fiir die
okonomische wie auch fir die gesellschaftliche und kulturelle Ent-
wicklung des Landes.

Sie alle stellten einen riesigen Markt fiir den Absatz gewerblicher
und kiinstlerischer Erzeugnisse dar.5*° Durch ihr wachsendes gesell-
schaftliches Ansehen entstand bei Hindlern, Handwerkern, kleinen
Beamten oder Offizieren das Bediirfnis, ihren Status zur Schau zu stel-
len, und zwar auf eine vergleichbare Weise, wie es im Hochadel und
Klerus gang und gébe war. Dank ihrer Kaufkraft konnten sie sich diese
Wiinsche erfiillen.

507 Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flimische Meister und der
Stiden 1430-1530. Ausstellungskatalog Briigge, Darmstadt 2002, S. 10

508 Picht, O.: Altniederlindische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 138

509 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemildegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

510 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlandischen Malerei. Miinchen
1989, S. 120

205

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

206

Durch das allgemein gesteigerte Interesse an der Beschreibung der
sichtbaren Welt wurde der Wunsch nach Kunstbesitz geradezu uner-
sattlich, und die Nachfrage nach weltlicher Malerei blithte auf wie nie
zuvor und nirgendwo sonst. Portrits beispielsweise sollten den gesell-
schaftlichen Rang der eigenen Person darstellen, wenn nicht erho-
hen.s'* Das iiber die unbedingt erforderlichen Einrichtungsgegenstin-
de hinausgehende Mobiliar wurde als Statussymbol betrachtet, was
sich im Besitz prachtiger Eichentruhen, achteckiger Tische und teurer
Betten bei den Bauern und in kostbaren Uhren, Spiegeln, Porzellan
oder Besteck der Biirgerschaft ausdriickte. Der teilweise ins Unerhorte
wachsende Reichtum der Niederlinder garantierte somit die Lebens-
grundlage der Kiinstler des 17. Jahrhunderts und hatte zur Folge, dass
es eine ungleich bessere ,Kunstversorgung® der Bevolkerung gab als
irgendwo sonst in Europa.

Kunst und Kultur, dabei besonders die Malerei, entwickelten sich
zusammen mit ihren neuen ,Kunden“ zu einem bedeutenden Wirt-
schaftsfaktor.5*> Den schon damals giiltigen Gesetzen der freien
Marktwirtschaft folgend, wurde das ,Dienstleistungsgewerbe Kunst*
immer differenzierter, es bildeten sich zum Beispiel Fachbetriebe fiir
bestimmte Gattungen der Malerei aus und gleichzeitig entstanden
Bildgattungen, deren Motive fiir die Malerei Neuland waren, wie bei-
spielsweise die Landschaftsmalerei und das Genre der Sittengemélde.
Auch stilistisch wurde die Kunstlandschaft immer vielfiltiger, so dass
die Auftraggeber sogar Malweisen, sei es der flimisch-italienischen
oder der hollandischen Schule selbst bestimmen konnten.53

So bestimmten biirgerliche Auftraggeber die Kunstproduktion, die
auf dem Selbstverstindnis einer frithkapitalistischen Republik fufte,
was zu einem hoheren Realismus und zur Bevorzugung bestimmter
Kunstgattungen wie Portriatmalerei (Einzel- und Gruppenbildnis),
Genrebilder oder Stilllebenmalerei fithrte. Die schutterij, die Schiitzen
mit ihrer Schiitzengilde und die rederijkers, die Dichter, organisiert in

511 Pacht, O.: Altniederlandische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 97

512 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederldndischen Malerei. Miinchen
1989, S. 121

513 Pécht, O.: Altniederldndische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 100

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

der rederijkerskamer, der Dichtergilde (seinerzeit ,Redekammer® ge-
nannt), waren gleichzeitig kulturelle Zentren und Forderer der Kiinste.
Die Schiitzen hatten sich zu einer Art stiadtischen Biirgerwehr organi-
siert und sorgten nachts fiir Ruhe und Ordnung in den Stidten. Alle
méinnlichen Einwohner waren ihr zu Dienst verpflichtet.

Die Dichtergilden stellten Vereinigungen auf Stadtebene dar, die li-
terarische Aktivititen begiinstigten und unterstiitzten. Die Stadte wa-
ren ebenso stolz auf diese Gilden wie die Biirger auf ihre Mitglied-
schaft, die sie sich viel kosten lieflen. Grof3e niederlandische Dichter,
wie zum Beispiel Pieter C. Hooft und Joost van den Vondel, waren
Mitglieder einer Rederijkerskamer. Die einzelnen Gilden und Gilden-
mitglieder lieflen sich gerne und oft bei der Ausiibung ihrer Ehrenauf-
gabe portritieren. Ein Beispiel dafiir ist das Bild der Nachtwache von
Rembrandt van Rijn.54

Im 17. Jahrhundert erreichte die Malerei in den Niederlanden eine
derartige Bliite, dass sie gelegentlich alleine mit dem Begriff des Golde-
nen Zeitalters verbunden wird.5*> Schon im 16. Jahrhundert war die
Kunstproduktion hoch gewesen. Allein in Antwerpen sollen 1560
mehr als 300 Meister mit Malerei und Graphik beschiftigt gewesen
sein, hingegen nur 169 Bécker und 78 Fleischer. Nun entstanden in
dem dicht besiedelten Land in kurzer Zeit und auf engstem Raum viele
Zentren der Malerei — neben Amsterdam etwa Haarlem, Delft, Ut-
recht, Leiden, Den Haag und Deventer. Bald waren Malerei und
Druckgraphik geradezu allgegenwirtig, die Niederlande wurden zu
einer riesigen ,,Kunstfabrik®5*¢ Jahrlich kamen 70.000 Bilder auf den
Markt, wobei 650 bis 700 niederlandische Maler durchschnittlich je-
weils 94 Bilder im Jahr malten, bertihmte und weniger berithmte Ma-
ler gemeinsam mit ihren Schiilern nahezu flielbandartig produzierten.

Die traditionellen kirchlichen Bildthemen wurden seit der Refor-
mation indessen als ,katholisch® abgelehnt, die protestantischen Biir-

514 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlandischen Malerei. Miinchen
1989, S. 120

515 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemildegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

516 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlandischen Malerei. Miinchen
1989, S. 121

207

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

208

ger wollten ihre Religiositit, ihre Lebensfithrung und ihre ureigenen
Themen und Probleme - in erster Linie also sich selbst in ihrem beruf-
lichen und privaten Umfeld, und in moglichst vorteilhafter Weise —
verewigt sehen. Dies fithrte zur Ausprdgung neuer Bildgattungen (z.B.
Tronjes) und zur Erfindung neuer Bildthemen.5'7 Es entstanden gera-
dezu massenweise Einzelportrits und Gruppenbildnisse, auf denen die
Familie, die Verwandtschaft, die Gildemitglieder, das Ratskollegium
oder Festivititen und Feierlichkeiten festgehalten waren.

Eine nie da gewesene Spezialisierung innerhalb der Malerei setzte
ein.5*® Willem Claesz. Heda und Willem Kalf malten nur Stillleben.
Thre ,,Ontbijtjes®, ihre ,Friithstiicks“-Stillleben, hatten sie sogar auf we-
nige Gegenstinde reduziert, die sie mit geringen kompositorischen
Anderungen wieder und wieder variierten. Jan van Goyen, Jacob van
Ruisdael und Meindert Hobbema standen fiir die Landschaftsmalerei,
Jan Steen, Adriaen van Ostade und Adriaen Brouwer fiir die Bauernsa-
tire, Gerard ter Borch und Pieter de Hooch fiir das Gesellschaftsstiick
(einer Variation des Genrebildes, das bauerliche Festlichkeiten thema-
tisiert), Pieter Jansz Saenredam und Emanuel de Witte fiir die Archi-
tekturmalerei, Thomas de Keyser und Frans Hals fiir Portréts.519

Gerard ter Borch gilt als einer der Hauptmeister des hollandischen
Genrebildes. Seine erste Ausbildung als Zeichner erhielt er von seinem
Vater Gerard ter Borch d.A. Erste Werke, die der Vater sorgfiltig auf-
bewahrte, stammen aus dem Jahr 1625 und sind noch heute erhalten.
Diese zeigen Genreszenen und vor allem Landschaften aus der Umge-
bung von Zwolle.

Zwischen 1644 und 1645 war er in Amsterdam als vielbeschaftig-
ter Portritist titig und erlangte dadurch eine grofle Popularitit.52°
Dort ist es Ter Borch gelungen sich in den vornehmsten Amsterdamer

517 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemaldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 6

518 Pacht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlandischen Malerei. Miinchen
1989, S. 122

519 Picht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederldndischen Malerei. Miinchen
1989, S. 127

520 Pécht, O.: Altniederldndische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 80

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Regentenkreisen Einzug zu verschaffen. Neben Portraits der Familien
Six, De Graeff, Pancras, De Vicq hatte er auch Bildnisse von angesehe-
nen Gelehrten wie Caspar van Baerle angefertigt. Diesem Bekannt-
heitsgrad verdankte er es, dass ihn 1646 der hollindische Gesandte
Adriaan Pauw bat, ihn zu den Friedensverhandlungen zwischen den
Niederlanden und Spanien nach Miinster zu begleiten. Dort durfte er
viele der anwesenden Diplomaten portritieren, wodurch er die Auf-
merksamkeit des spanischen Gesandten, dem Grafen von Pefieranda,
erregte. Dieser nahm Gerard ter Borch in seine Dienste, so dass dieser
Augenzeuge des am 15. Mai 1648 geschlossenen Separatfriedens zwi-
schen den Niederlanden und Spanien wurde.

Das Ereignis hielt er in seinem berithmten Gemalde Der Friedens-
schlufs zu Miinster fest, das heute im Rijksmuseum in Amsterdam ge-
zeigt wird.5>* Noch im gleichen Jahr kehrte er nach Holland zuriick,
wo er in den néchsten Jahren in den verschiedensten Stadten tétig war.
Abwechselnd lebte er in Amsterdam, Den Haag, Haarlem, Kampen
und Zwolle. Sein Hauptbetitigungsfeld war nun die Genremalerei, wo
er in kurzer Zeit zu einer Meisterschaft heranreifte, so dass er heute als
einen der bedeutendsten Vertreter dieser Gattung gilt. Nach seiner
Heirat am 14. Februar 1654 lief} sich Gerard ter Borch endgiiltig in
Deventer nieder. Ab 1660 wandte er sich wieder vermehrt der Portrat-
malerei zu, so dass nur noch wenige Genrebilder entstanden.

Trotz seines ausgedehnten Wanderlebens blieb Gerard ter Borch
zeitlebens der hollindischen Schule treu. Schon in seinen frithen Wer-
ken, die deutlich von den Amsterdamer Genremalern Pieter Codde
und Willem Duyster beeinflusst sind, zeigt sich sein Interesse fiir die
Wiedergabe menschlicher Figuren, die vorrangig von einer Seite be-
leuchtet werden und sich in Rdumen mit spérlicher Einrichtung befin-
den. In diesem Genre der Malerei waren seine Werke den gréfiten Ent-
wicklungen unterworfen. Malte er anfangs vor allem Szenen aus dem
Volks- und Soldatenleben, spezialisierte er sich ab 1648 auf Interieur-
szenen mit einigen wenigen Figuren, die galante Paare und meist Da-
men beim Lesen, Schreiben, Musizieren oder der Toilette zeigen.522

521 Picht, O.: Altniederlindische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard
David. Miinchen 1994, S. 102

522 Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,

209

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

270

In der Art der Anordnung und Darstellung der Figuren beschritt
Gerard ter Borch vollig neue Wege und wurde damit zum Wegbereiter
fiir jlingere Meister, die sich an ihn orientierten. Beispielhaft seien hier
nur Gabriel Metsu, Pieter de Hooch und Jan Vermeer genannt. Seinen
Portritstil entwickelte Garard ter Borch unter dem Einfluss des Haar-
lemer Malers Hendrick Pot. Bereits in den 1640er Jahren war dieser
voll ausgereift und kaum Wandlungen unterworfen. Seine Modelle
sind meist schwarz gekleidet und vor neutralen grauen Hintergriinden
abgebildet.

Mit der Frithrenaissance sind endgiiltig die Goldgriinde mittelal-
terlicher Heiligenbilder durch Landschaften ersetzt, zunichst noch,
wie bei Giotto, als kulissenartige Zusammenstellung einzelner Motive,
spiter als einheitlicher Hintergrund.523

Im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts entstand nordlich der Alpen
ein neues, vorher unbekanntes Naturempfinden. Die Natur erhielt in
Bildern der Donauschule einen eigenstindigen Rang; Naturstudien
ohne Menschendarstellungen sind keine Seltenheit. Das erste reine
Landschaftsgemilde ohne jegliche Figuren ist das Bild Donauland-
schaft mit Schloss Worth, entstanden um 1522 von einem Maler der
Donauschule, Albrecht Altdorfer.524 Frithe Beispiele aus dem nordli-
chen Europa fiir die Wiedergabe einer konkreten Landschaft - des
Genfer Sees - sind Der wunderbare Fischzug des Konrad Witz - oder
einer realistischen Darstellung von bewegtem Wasser auf dem um
1435 entstandenen Christophoros des gleichen Malers.525

Sowohl in Venedig als auch in Florenz fanden die Anregungen aus
dem Norden und die Entdeckungen der Perspektive in Italien auf un-
terschiedliche Weise ihren Niederschlag. In Piero della Francescas
Montefeltro-Diptychon schaut der Betrachter aus der Vogelperspektive
auf eine sich weit ausbreitende, lichte Landschaft, wobei sich Portrit
und Landschaft auf unterschiedlichen und unverbundenen Bildebenen

Frankfurt am Main und der Gemildegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008, S. 16

523 Biittner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, Miinchen 2006,.S. 17

524 Biittner, N.: Die Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunst
im Zeitalter Bruegels, Gottingen 2000,S. 23

525 Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,
Koln 2011, S. 52

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

befinden. Leonardo da Vinci (1 1519), von dem auch die erste reine
Landschaftszeichnung stammt, stellte als Hintergriinde einiger seiner
Gemilde, wie der Felsgrottenmadonna, der Mona Lisa oder der Anna
Selbdritt, alle im Louvre in Paris, keine Abbilder einer realen Natur
dar. Diese Landschaften sind vielmehr eine Art Uberblick iiber die ele-
mentaren Erscheinungsformen der Natur: Erde, Wasser, Fels und Luft,
Nihe und Ferne, Warme und Kilte.

Als ein Vermittler niederldndischer Malkunst in Venedig gilt An-
tonello da Messina (1 1479), der sich um 1475 in Venedig aufhielt.52¢
Ebenso folgenreich fiir die Landschaftsdarstellungen venezianischer
Maler waren Diirers Holzschnitte, wiahrend seine Landschaftsaquarelle
aus der Italienreise nicht publiziert waren und schon wegen ihrer
Funktion als Arbeitsskizzen keine o6ffentliche Wirkung hatten.5?7 Bei
den Venezianern Bellini, Giorgione und Tizian entfaltete sich die fiir
die venezianische Malerei charakteristische Verschmelzung von Figu-
ren und Landschaft, Licht und Farbe zu einer stimmungsvollen Bild-
einheit von poetischer und lyrischer Qualitdt. Giorgione malte mit sei-
nem Gewitter um 1515 das erste Bild, in dem die Figuren an den Rand
geriickt sind und Landschaft zum Bildthema wird.>28

Ab Mitte des 16. Jahrhunderts kam es in den Niederlanden zu
einer ersten Bliite der Landschaftsmalerei, die mit den Namen Joachim
Patinir, Gerard David, Hieronymus Bosch und Pieter Brueghel ver-
kniipft ist.>2® Von Joachim Patinier (f 1524) stammen die uber-
blicksartigen Weltlandschaften, in denen biblische oder mythologische
Figurengruppen fast nur den Rang von Staffagefiguren einnehmen.
Auch auf Breughels Bild Sturz des Ikarus von 1558 ist das eigentliche —
mythologische — Thema an den duflersten Rand geriickt zu Gunsten
der Darstellung einer weiten Landschaft im Licht der Morgensonne, zu
deren harmonischem Einklang auch der titige Mensch gehort.53°

526 Feldges, U.. Landschaft als topographisches Portrit. Der Wiederbeginn der
européischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980, S. 28

527 Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom spiten Mittelalter bis
heute, Miinchen, 1987, S. 89

528 Landschaft, in: Barck, K. uw.a. (Hrsg.): Asthetische Grundbegriffe. Studien zu
einem historischen Worterbuch. 3. Auflage, Stuttgart 2001, S. 617-695, hier S. 627

529 Biittner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, Miinchen 2006,.S. 36

530 Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom spéten Mittelalter bis
heute, Miinchen, 1987, S. 53

211

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Die Hauptperson ist ein pfliigender Bauer, hinter ihm steht ein
Hirte, und am rechten unteren Bildrand sitzt ein Angler. Der Blick 6ff-
net sich auf eine bis zum Horizont reichende Bucht mit der Sonnen-
scheibe am Horizont. Am Meer kreuzen Schiffe, und in der rechten
oberen Ecke ragt ein weifles Felsengebirge auf. Schrig iiber dem pflii-
genden Bauern liegt eine befestigte Felseninsel (offenbar eine Anspie-
lung auf das Labyrinth aus dem Mythos) und dahinter eine Hafen-
stadt. Links unten im Vordergrund ist ein Geldbeutel zu erkennen, in
dem ein Schwert steckt, daneben liegt ein voller Getreidesack. Hinter
dem Pferd, im Gebiisch, ist ein Gesicht im Halbschatten zu sehen, ein
Toter, der von dem pfliigenden Bauern, ebenso wie der im Hinter-
grund herabstiirzende Ikarus unbeachtet bleibt. Der verungliickte Ika-
rus ist nur klein, gewissermafien nur als Bilddetail am Rand in der un-
teren rechten Bildhilfte iiber dem Angler zu erkennen.s3*

Der Hirte befindet sich anndhernd im Mittelpunkt des Bildes.53>
Sein aufwirtsgewandtes Gesicht liegt im Schnittpunkt der Haupt- und
Nebendiagonalen. Der Standpunkt des Betrachters liegt auf einer An-
hohe. Der Bauer ist von schridg oben dargestellt, der Hirte etwas mehr
von der Seite und das Segelschiff dariiber frontal. Durch diese Winkel-
verschiebung verstarkt der Maler den Eindruck weiter Entfernung. Die
Farbtone gelb, griin und braun dominieren, auffallend ist jedoch das
rote Hemd des Bauern.

Ikarus ist aus der griechischen Mythologie bekannt: Sein Vater Di-
dalus hatte Fliigel konstruiert, mit denen er und sein Sohn aus der Ge-
fangenschaft auf Kreta flohen. Als Ikarus jedoch iibermiitig der Sonne
zu nah kam, schmolz das Wachs, das die Federn zusammenbhielt, und
er stlirzte in den Tod.533 Der Dichter Ovid beschreibt dies in seinen
Metamorphosen (VIII, 183-235) und der Ars amatoria (I, 21-96).

Vor seiner Verbannung nach Kreta warf Dadalus aus Missgunst
seinen zwolfjahrigen Schiiler Perdix von der Akropolis, da dieser trotz
seiner Jugend Sage und Zirkel erfunden hatte. Athene fing den Buben

531 Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Holldndische Malerei des 17. Jahrhunderts,
Koéln 1998, S. 68ff

532 Biittner, N.: Die Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunst
im Zeitalter Bruegels, Gottingen 2000,S. 132

533 Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,
Koln 2011, S. 66

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

jedoch auf und verwandelte ihn in ein Rebhuhn, das nahe dem Boden
fliegt und seine Nester in Hecken baut, denn es ,fiirchtet die Hohe, des
einstigen Sturzes gedenkend®. Der Vogel sitzt in dem Gemalde links
vom Angler auf einem Ast. Im Mythos fliegt er zur Beerdigung Ikarus’
herbei.

Bezeichnend ist, dass der Maler den verungliickten Ikarus nur ne-
bensachlich darstellt: Rechts unten sieht man ihn ins Wasser stiirzen,
mit seinen nackten, strampelnden Beinen macht er dabei eine eher la-
cherliche Figur. Uber ihm sind noch einige fliegende Federn zu erken-
nen. Didalus, immerhin eine der Hauptpersonen, fehlt sogar im Bild.
Bedeutung gibt das Gemilde dagegen Nebenpersonen wie Bauer, Hirte
und Fischer.534

Der Angler sitzt jedoch unten am Wasser, der Hirte ist in der Mitte
platziert, der Bauer bestellt seinen Acker und allen gemeinsam ist, dass
sie dem Sturz des Ikarus kein Interesse entgegenbringen. So bedeuten
das Schwert im Geldbeutel und der Getreidesack im Vordergrund die
flamischen Sprichworter: ,Geld und Schwert brauchen gute Hénde®
und ,,Auf Felsen Gesites wéchst nicht® Es sind Anspielungen auf die
Nutzlosigkeit von Ikarus’ Handeln. Der Aphorismus zu der halb ver-
steckten Leiche im Unterholz heift: ,Kein Pflug hélt wegen eines Ster-
benden an®s35 Bauer, Hirte und Fischer gehorchen stoisch den Geset-
zen der Natur und des Kosmos. Selbst das Rebhuhn Perdix, das sich im
Mythos tiber Ikarus’ Tod freut, ignoriert den Verungliickten und das
(bei Ovid nicht erwédhnte) Schiff entfernt sich mit gebldhten Segeln
von der Unfallstelle.

Bruegel hat die Sage von Ikarus ganz in seine Zeit gesetzt, dafiir
sprechen die Landschaft und die fiir das 16. Jahrhundert typischen
Mittelmeer-Karacken. Diese Schiffe wurden damals in niederldndi-
schen Werften gebaut und der Maler hilt sie mit grofler Genauigkeit
fest. Entgegen der Sage, in der Ikarus der Sonne zu nah kam, stiirzt er
in diesem Bild an fast entgegengesetzter Stelle ab, die Sonne hingegen
geht entweder auf oder unter.

534 Bittner, N.: Die Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunst
im Zeitalter Bruegels, G6ttingen 2000,S. 133

535 von Buttlar, A.: Der Landschaftsgarten, Gartenkunst des Klassizismus und der
Romantik, K6ln 1989, S. 134

213

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Nach Jacques van Lennep ist folgende Deutung moglich: Der Bau-
er im Vordergrund wire eine Anspielung auf die alchemistische Kunst.
Alchemisten verglichen ihr Handwerk mit dem Ackerbau und hielten
Metalle fiir Organismen, die wachsen und sich vermehren kénnen.
Der auf dem Stab gestiitzte Schifer stellt den Gott Hermes dar, der in
seiner Jugend mit seinem Bruder Apollo die Herden des Admetos hii-
tete. Das Schiff soll auf einen Kompostbehilter anspielen und das
Meer auf Quecksilber. Dies deshalb, weil eine lange gefdhrliche Proze-
dur notig ist, bis Quecksilber eine chemische Verbindung eingeht und
man dies mit den Gefahren einer Schiffsreise verglich. Die aufgehende
Sonne kann auch die Erneuerung der Welt durch Alchemie bedeuten,
demnach wire Ikarus ein gescheiterter Alchemist.53¢

In der als Kupferstich verbreiteten Zeichnung Kriegsschiff mit dem
Fall des Icarus halt sich Bruegel scheinbar enger an das Thema: So
steht dort die Sonne hoch am Himmel und der Vater fliegt unter dem
stiirzenden Sohn. Dennoch interessiert sich der Kiinstler wesentlich
mehr fiir das detailgetreu dargestellte Schiff.537

Das Interesse an Landschaftsbildern ging einher mit einer grund-
sitzlichen Tendenz zum Beobachten und Erforschen der Natur, dem
Aufblithen der Kartografie, fiir die durch das Wachsen des hollandi-
schen Uberseehandels ein starker Bedarf bestand, der sicheren Beherr-
schung perspektivischer Darstellung und mit Fortschritten in Natur-
wissenschaften und Technik, durch die neue Hilfsmittel bereitstan-
den.538 Im Bereich der Kartografie und Landesvermessung arbeiteten
Mathematiker und Geoditen (Landvermesser), Kartografen, Maler
und Kupferstecher Hand in Hand. So sind Landkarten der Zeit haufig
am Rand mit Veduten eingefasst, berithmtes Beispiel Jan Vermeers Al-
legorie der Malerei.539 Land- und Seekarten wurden von den gleichen
Druckern publiziert wie Reproduktionen von Landschaftsgemilden in
Kupferstichen oder Radierungen. Der Handel mit Reproduktionen war

536 Biittner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, Miinchen 2006,.S. 127

537 Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,
Koéln 2011, S. 54

538 Feldges, U.: Landschaft als topographisches Portrit. Der Wiederbeginn der
européischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980, S. 37

539 Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Holldndische Malerei des 17. Jahrhunderts,
Koln 1998, S. 93

214

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

entscheidend fiir die rasche Verbreitung niederlandischer Landschafts-
malerei in ganz Europa.54°

Das Genre ficherte sich bald eine Reihe von Themen auf, auf die
sich die einzelnen Maler konzentrierten. Es gab Spezialisten fiir Phan-
tasielandschaften, italianisierende Landschaften, Gebirgs-, Wald-, Kiis-
ten- und Flusslandschaften, Seestiicke, topografische Landschaften,
Winterszenen usw.54 Die thematisch oft wenig spektakuldren Bilder
zeichnen sind durch eine reiche Skala von Farbabstufungen, eine feine
Luftperspektive und differenzierte Lichteffekte aus, die die Grundstim-
mung des Bildes bestimmen. Eine den Stillleben der Zeit vergleichbare
Aufladung mit allegorischen Bedeutungen ist in den Landschaften
schwieriger nachzuweisen, kann aber nicht ausgeschlossen werden.

Anfange einer Landschaftsmalerei als unabhingiges Genre kann
man in Flandern mit den Weltlandschaften Patiniers datieren, in denen
Landschaft das Hauptthema ist und nicht die Figuren.54> Pieter Brueg-
hel fertigte neben Gemalden wie den Jahreszeiten oder dem Fall des
Ikarus auch Zeichnungen nach der Natur, sowohl wihrend seiner Itali-
enreise als auch von der Stadt Brabant. Neben dem von Flandern aus-
gehende Impuls wurden Einfliisse aus Italien wirksam {iber die Repro-
duktion der Bilder Adam Elsheimers durch den Utrechter Kupferste-
cher Hendrick Goudt.

Mit Esaias van de Velde, Pieter Moleyn, Jan van Goyen und Salo-
mon van Ruisdael verstarkte sich eine naturalistische Bildauffassung
zusammen mit einer Vorliebe fiir einfachere Motive, einheitliche Kom-
position und einer verstirkten Aufmerksamkeit fiir das Erscheinungs-
bild des Wolkenhimmels und die wechselnden Beleuchtungen auf dem
Land. In der Farbwahl gab es zwischen 1625 und 1650 eine Vorliebe
fiir monochrome Bilder in Blau-, Griin- und Erdténen.

Die groflen Landschaftsmaler des spdten 17. Jahrhunderts, Jacob
van Ruisdael und Aelbert Cuyp lassen italienische Einfliisse sowohl in

540 Bittner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, Miinchen 2006,.S. 43

541 Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom spiten Mittelalter bis
heute, Miinchen, 1987, S. 76

542 Schneider, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei - vom Spétmittelalter bis zur
Romantik. 2. Auflage, Darmstadt 2009, S. 115

215

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

216

der Komposition als auch in der Lichtfithrung der Bilder erkennens43.
Ruisdaels oft diistere und schwermiitig wirkende Landschaften mit
ihren dramatischen Wolkenformationen, absterbenden Bdumen und
sich herabstiirzenden Wasserféillen werden zu Ausdruckstrigern sub-
jektiver Empfindung, ein Grund fiir die hohe Wertschitzung seiner
Bildern durch die Romantiker. Cuyps idealisierte Bilder dagegen sind
erfiillt von einer heiteren, pastoralen Stimmung, einer Fiille von war-
mem Licht. Sie zeigen oft kleine lindliche Szenen. Schiiler Ruisdaels
war Meindert Hobbema, der auf Waldszenen und Wassermiihlen spe-
zialisiert war. Eins der berithmtesten und oft reproduzierten Bilder
niederlandischer Landschaftsmalerei ist seine Allee von Middelharnis
von 1689.544

Maler in den stidlichen Niederlanden wie Rubens und Rembrandt
malten Landschaften in warmen und lebhaften Farben. Rembrandt
widmete sich seit 1640 intensiv in seinen Radierungen der Land-
schaftsdarstellung, und Rubens schuf in seinen letzten Lebensjahren
eine Reihe brillanter Landschaften.545

Mit dem 18. Jahrhundert lie zwar das Interesse an der Land-
schaftsmalerei bei Sammlern und Liebhabern nach, es wuchs aber die
Nachfrage nach topografisch genauen Darstellungen bestimmter Orte.
Guardi pflegte als Landschaftsmaler das Genre des Capriccios, Land-
schaften, die aus erfundenen und realen Partien zu einer Idealkompo-
sition zusammengesetzt sind. Charakteristisch fiir die franzosische
Malerei der Zeit sind die zarten und luftigen Landschaftshintergriinde
in den Bildern Watteaus und Fragonards.54#¢ Romantische Landschaf-
ten zielen auf die Auslésung emotionaler Prozesse, auf eine Bildmagie,
die einen inneren Dialog zwischen Betrachter und Bild bewirken
soll.547 Zur gleichen Zeit malten Kiinstler wie Koch, Reinhart, Hackert
oder Wolf, die einem Klassizismus verpflichtet waren. Sie orientierten

543 Erich Steingraber: Zweitausend Jahre europdische Landschaftsmalerei, Miinchen
1985, S. 224

544 Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Hollandische Malerei des 17. Jahrhunderts,
Koéln 1998, S. 115

545 Bittner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, Miinchen 2006, S. 76

546 Bitschmann, O.: Entfernung der Natur. Landschaftsmalerei 1750-1920, Kéln
1989, S. 116

547 Landschaft, in: Barck, K. w.a. (Hrsg.): Asthetische Grundbegriffe. Studien zu
einem historischen Worterbuch. 3. Auflage, Stuttgart 2001, S. 617-695, hier S. 668

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

sich an den alten Vorbildern Poussin und Claude Lorrain, da aus der
Antike selbst keine Landschaftsbilder bekannt waren.548 Diese Maler
sahen in ihren Bildern die Aufgabe, einen idealen Weltentwurf sichtbar
zu machen im Sinne einer Wiederbelebung des antiken Geistes.

Jacob van Ruisdael war der einzige Sohn des Landschaftsmalers
und Rahmenbauers Isaack van Ruisdael, bei dem er wahrscheinlich
auch seine Ausbildung machte, sowie der Neffe von Salomon van
Ruysdael und der Vetter von Jacob Salomonsz. van Ruysdael.549 Die
Landschaftsmalerei hatte sich um 1600 unter anderem durch Adam
Elsheimer und Paul Bril als eigenstindige Gattung der niederldndi-
schen Malerei etabliert und wurde im wohlhabenden Haarlem beson-
ders gepflegt.>5°

Zunichst noch abhiangig von der Manier seines Onkels und dessen
Haarlemer Altersgenossen, z.B. Cornelis Vroom oder Pieter de Molijn,
findet Ruisdael schnell zu einem eigenen Stil. Thn kennzeichnen dra-
matische Akzente durch kontrastreiche Lichtfithrung, kraftvolle Bild-
motive und die differenzierte Wiedergabe von Naturformen.5s' Ge-
naue Naturbeobachtungen in der Wald- und Diinenlandschaft rund
um Haarlem spiegeln sich in den erhaltenen Handzeichnungen, die,
vor dem Motiv ausgefithrt, zur Grundlage der malerischen Ausfiih-
rung im Atelier dienten. 1648 trat er in die Malergilde seiner Heimat-
stadt ein. Mit seinem Haarlemer Freund Nicolaes Berchem unternahm
er um 1650 eine Reise nach Bentheim, dessen Schloss in der Folgezeit
auf zwolf seiner Landschaften auftaucht. Seit den Reisen dieser Jahre,
die ihn auch durch die Niederlande und an den Mittelrhein fiithrten,
wird der Bildaufbau in den Landschaften Ruisdaels nochmals kraftvol-
ler: majestétische Baumpartien und imposante Wolkengebilde werden
zu erhabenen Kompositionen gefiigt. Um 1655 ging Ruisdael nach
Amsterdam, wo er 1657 Mitglied der reformierten Kirche wurde. Am

548 Erich Steingraber: Zweitausend Jahre europiische Landschaftsmalerei, Miinchen
1985, S. 238

549 Stampfle, F: An early Drawing by Jacob van Ruisdael. In: Art Quarterly XXII,
1959, S. 161 ff.

550 Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001, S. 29

551 Kunsthalle Hannover (Hrsg.): Jacob van Ruisdael - Die Revolution der Landschaft.
Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Hamburg 2002, S. 7

217

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

218

15. Januar 1659 erwarb er das Biirgerrecht von Amsterdam, das poor-
terrecht.5s?

In den 1650er und mehr noch 1660er Jahren zeigt er sich stark be-
einflusst von den Wasserfall-Motiven, die Allart van Everdingen (auch
er ging in den 1650er Jahren von Haarlem nach Amsterdam) aus Nor-
wegen mitgebracht und in seinen dramatischen, oft hochformatigen
Landschaften verarbeitet hatte.5>3 Andere Bilder der spiten Jahre bie-
ten weite Sichten ins flache Land, wobei starke Lichtkontraste und auf-
getiirmte Wolken eine Stadtansicht inszenieren und die Vorstellung ei-
nes schonen, in die Natur eingebetteten, aber arbeitsamen Gemeinwe-
sens (in den verschiedenen Ansichten der Bleichwiesen vor Haarlem)
hervorrufen konnen. Mehrere Fassungen eines diisteren Waldsumpfs
oder des Judenfriedhofs zeigen auch einen melancholischeren Aspekt
in der reichen Skala der Ausdrucksmoglichkeiten des Malers.554

Der Bedeutungsgehalt seiner Motive geht immer wieder iiber das
Gegenstiandliche hinaus, doch sind die mdglichen Erkldrungen (z.B.
Wege als Lebenspfade, Miihlenfliigel als Kreuzsymbole, patriotische
Konnotation der kultivierten Landschaft), die etwa aus der zeitgendssi-
schen Emblematik erschlossen werden konnen, wie haufig in der nie-
derlandischen Malerei, eher variable Optionen als eindeutig determi-
nierte Festlegungen.>ss

Einer seiner Auftraggeber war der Amsterdamer Regent Cornelis
de Graeff, welchen Ruisdael beim Einzug auf sein Landgut Soestdijk
zeigt. Am 8. Juli 1660 gab Ruisdael an, der Maler Meindert Hobbema
sei einige Jahre sein Lehrling gewesen, 1668 war er dessen Trauzeu-
ge.556 Ruisdaels Werk wurde zunichst in Kupferstichen reproduziert
und verbreitet; einige Bléitter hat Ruisdael selbst radiert, auch sie diirf-
ten zum Nachruhm des Malers beigetragen haben, dessen Motive und

552 Michalsky, T. Projektion und Imagination. Die niederldndische Landschaft der
Frithen Neuzeit im Diskurs von Geographie und Malerei, Miinchen 2011, S. 86

553 North, M.: Das Goldene Zeitalter — Kunst und Kommerz in der niederldndischen
Malerei des 17. Jahrhunderts. Kéln 2001, S. 103

554 Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001, S. 37

555 Kunsthalle Hannover (Hrsg.): Jacob van Ruisdael - Die Revolution der Landschaft.
Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Hamburg 2002, S. 6

556 Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001, S. 8

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Kompositionen die Landschaftsmalerei bis zum Ende des 19. Jahrhun-
derts einzigartig beeinflusst haben.557

Meindert Hobbema (1638-1709) war neben Jacob van Ruisdael
der bedeutendste niederlindische Landschaftsmaler in der zweiten
Hilfte des 17. Jahrhunderts.558

Zunichst stand das Werk Hobbemas unter dem Einfluss von Cor-
nelis Vroom und Anthonie van Borssom. Um 1656 nahm er ersten
Kunstunterricht bei Jacob van Ruisdael, der gerade von Haarlem nach
Amsterdam gezogen war. Hobbemas Lehrzeit bei Ruisdael scheint
nicht sehr lang gedauert zu haben, da seine erste signierte Arbeit aus
dem Jahr 1657 zeigt, dass er sich bis dahin als unabhangiger Meister
etabliert hatte. Hobbema blieb auch nach seiner Lehrzeit mit Ruisdael
freundschaftlich verbunden. Zusammen reisten sie durch die nieder-
lindischen Provinzen bis in die Region von Twente und iber die
Grenze nach Bentheim. Vermutungen, Hobbema hitte nach seiner Be-
stellung zum Eichmeister die Malerei nur als Liebhaberei fortgesetzt,
gilt angesichts des umfangreichen Werkes als unwahrscheinlich. Zu-
dem ist sein als Hauptwerk geltendes Gemalde Die Allee von Middle-
harnis erst 1689 entstanden.’>9 Das stark von Ruisdael beeinflusste
Werk ist thematisch beschrankt auf Waldszenen, Flussldufe und ver-
einzelt Ansichten hollandischer Stidte.s5¢ Haufig ist in seinen Bildern
eine ansprechende helle Farbgebung vorherrschend, wobei funkelndes
Tageslicht seine Landschaften durchdringt und der Himmel im inten-
siven Weif3 und Blau leuchtet. Die Farbpalette der Landschaften geht
von einem olivgriinen Ton bis hin zum Grau und Rotgelb. Varianten-
reich und meisterlich in der Ausfithrung sind die Darstellungen des
Laubwerks. Mit erstaunlicher Feinheit durchdringt das Licht die Wol-
ken und belichtet den Boden, oder aber es scheint durch die Blitter auf
andere Teile des Blattwerkes und vervielfacht so die Lichtdurchlassig-
keit des Bildes. In einigen Bildern werden diese Effekte noch durch

557 Michalsky, T. Projektion und Imagination. Die niederlandische Landschaft der
Frithen Neuzeit im Diskurs von Geographie und Malerei, Miinchen 2011, S. 90

558 Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Land-
schaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973, S. 156

559 Mai, E.: Holland nach Rembrandt - zur niederlindischen Kunst zwischen 1670
und 1750, Koln 2006, S. 128

560 Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Land-
schaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973, S. 156

219

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

Lichtspiegelungen auf Flussldufen oder Teichen verstirkt. Vorausge-
gangen ist der Malerei eine intensive Naturbeobachtung in der Umge-
bung von Amsterdam und auf Reisen bis an die westfilische Grenze.5%*
Die wiederkehrenden Motive wurden facettenreich bei verschiedenen
Lichtverhaltnissen, mit verschiedenen Farbtonen und zu allen Jahres-
zeiten variiert. Das Werkverzeichnis von Georges Broulhiet aus dem
Jahr 1938 weist iiber 500 Werke des Kiinstlers auf.562

Diese Uberzahl von Kiinstlern innerhalb einer regelrechten Bilder-
industrie fiihrte zur Entwicklung eines Kunstproletariats.563 Viele, heu-
te hochgeschdtzte Maler mussten ihren Lebensunterhalt anderweitig
finanzieren, die wenigsten konnten allein von der Malerei leben. Jan
Steen betrieb ein Wirtshaus, Jakob Ruisdael war Arzt, Jan van Goyen
handelte mit Tulpen, Meindert Hobbema war Steuereintreiber, die Ma-
lerfamilie van de Velde betrieb ein Leinwandhaus. Viele Kiinstler nah-
men auch Titigkeiten als sogenannte Grobmaler an, wenn die Auftra-
ge als Feinmaler ausblieben.564

Singuldre Spitzenkrifte wie Rembrandt oder Vermeer waren kei-
neswegs zeittypisch und wurden in ihrer Genialitdt damals von nur
wenigen erkannt. Im Gegensatz zu ihren hoch spezialisierten Kollegen
machten sie sich verschiedene Genres zu Eigen und hinterliefen ein
vielseitiges (Euvre. Das grofle Geld hingegen verdienten andere, wie
zum Beispiel Gerard Dou und Gerrit van Honthorst: Maler, die fiir die
Hofhaltung des Statthalters arbeiteten oder —~wie Rubens- sich gleich
im feudal und klerikal gebliebenen Flandern niederlieflen beziehungs-
weise Hofmaler in Italien, Frankreich oder Spanien wurden.565

Mit dem breiten Interesse am Gemilde und dem Beginn der Kom-
merzialisierung der Kunst entwickelte sich ein anderes Verhaltnis zwi-
schen Maler und Auftraggeber; der Beruf des Kunsthdndlers bezie-

561 Warnke, M.: Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur, Miinchen
1992,S. 186

562 Huizinga, J.: Holldndische Kultur im 17. Jahrhundert, Miinchen 2007, S. 93

563 Warnke, M.: Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur, Miinchen
1992,S. 176

564 Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Land-
schaftsmalerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973, S. 150

565 De Vries, J./ van der Woude, A.: The First Modern Economy: Success, failure, and
perseverance of the Dutch economy, 1500-1815. Cambridge 1997, S. 217

220

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

13 Die altniederlandische Kunst

hungsweise Bildermaklers entstand.5%¢ Gehandelt wurden ausschlief3-
lich Staffeleibilder mit vorwiegend profanen Themen, eine Nachfrage
nach Altarbildern oder anderen grofiformatigen religiosen Gemélden
bestand wegen des protestantischen Bekenntnisses nicht. Da die meist
kleinformatigen und dementsprechend mobilen Bilder oft nicht auf
Bestellung, sondern fiir den freien Markt und einen sich bestindig er-
weiternden Kreis an biirgerlichen Sammlern geschaffen wurden, ent-

wickelte sich sowohl ein reger Kunsthandel als auch das Ausstellungs-
wesen.

566 Haak, B.: Das goldene Zeitalter der Holldndischen Malerei, Ostfildern, 1996, S. 76

221

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

Leon Battista Alberti war ein humanistisches Universalgenie: Er war
Schriftsteller, Mathematiker, Kunst- und Architekturtheoretiker sowie
Architekt und Medailleur des Humanismus.s%7 Als junger Mann stu-
dierte in Rom die dortige Architektur und interessierte sich als begeis-
terter Humanist besonders fiir die Baukunst der Antike. Alberti orien-
tiert sich zundchst stark an dem einzigen aus der Antike {iberlieferten
Werk uiber Architektur, Vitruvs De architectura libri decem aus der Zeit
um 30 — 20 v. Chr.568

Er gehorte zu den erstaunlichsten Personen der italienischen hu-
manistischen Kultur. Mitte des 15. Jahrhunderts verfasste er das Trak-
tat ,Uber die Baukunst“ in Anlehnung an das Architekturwerk Vi-
truvs. Begabt mit auflergewohnlich vielen Talenten trat er als Autor
von diversen Fachbiichern, kunsttheoretischen Traktaten, mathemati-
schen Abhandlungen sowie von Biichern iiber gesellschaftliche The-
men wie "Della famiglia“® oder von groflangelegten Satiren wie ,,Mo-
mus® hervor. Dariiber hinaus beherrschte er alle sieben ,,artes libera-
les®. Einzigartig in seiner Zeit aber wurde er als Theoretiker der Male-
rei, Skulptur und Architektur.56

Als Verkoérperung der humanistischen Idee des Universalmen-
schen galt dann Alberti, der neben seinen wissenschaftlichen Arbeiten
auch als Architekt, Bildhauer und Dichter Spuren hinterliel, Seine
Bauwerke zeigen deutliche klassizistische Ziige, besonders der Fassa-
den mit ihren Sdulen, Halbsédulen, Kapitellen, Giebelfeldern und Arka-
den, die an die Triumphbogen Roms und die griechisch-réomischen
Tempel erinnern.

567 Miihlmann, H.: Asthetische Theorie der Renaissance. Leon Battista Alberti, Bo-
chum 2005, S. 20

568 Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Ber-
lin 2012, S. 76

569 von Brauchitsch, B.: Das Ei des Brunelleschi. Die kurze aber wahre Geschichte
der Erfindung des Leon Battista Alberti. Miinchen 1999, S. 35

223

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

Albertis Begeisterung fiir den antiken Tempelbau schlug sich in
den von ihm gestalteten Kirchenfassaden nieder. Auch die von ihm ge-
schaffenen Profanbauten bezeugen seine Kenntnis der romischen An-
tike. Ein von ihm entworfener Bau ist das Wohnhaus des Florentiner
Kaufmanns Giovanni de Paolo Rucellai. 1446 begannen die Arbeiten
am Palazzo, an dessen Fassade sich Albertis Verwendung der antiken
Sdulenordnungen studieren ldsst. Die Gliederung der Fassade durch
die Fensterformen und Pilaster unterstreicht den Eindruck von Sym-
metrie und Wohlproportionaliertheit. Insgesamt acht kleinere Gebéu-
de wurden zu einem reprasentativen Palast mit zundchst fiinf, spater
sieben Achsen zusammengefasst.

Als Kleriker und langjédhriger Angestellter der papstlichen Kanzlei
entwickelte er sich dariiber hinaus durch sein theoretisches und prak-
tisches Studium der romischen Antike und durch seinen Zugang zu
den fithrenden Humanistenkreisen des 15. Jahrhunderts zum grofiten
Fachmann seiner Zeit fiir die antike Baukunst.

In seinem umfangreichen Werk Uber die Familie schreibt er iiber
die Okonomie des familidren Haushalts, iiber die Ehe, die Kindererzie-
hung und iber die Freundschaft.57° Seine Methode zur Verschliisse-
lung von Texten wurde iiber mehrere Jahrhunderte nicht verbessert,
und sein Orgelspiel im Dom von Florenz wurde allgemein gelobt. Al-
lein in der Kunst der Malerei soll er, wie Giorgio Vasari bemangelt,
kein Meister gewesen sein.

1434 begleitete er Papst Eugen IV. ins Exil nach Florenz. Er be-
grindete oder erneuerte seine Freundschaft mit den Florentiner
Kiinstlern Brunelleschi, Donatello, Ghiberti und anderen und verfasste
bald darauf seine beriihmten kunsttheoretischen Traktate "De Statua"
und "De pictura”. In dieser Zeit malte er auch selbst und legte sich sei-
nen zweiten Vornamen Leo oder Leone zu. 1438 nahm er als Mitglied
der pépstlichen Delegation am Konzil von Ferrara teil. In Ferrara lern-
te er Leonello d’Este kennen und bemiihte sich dort um eine Anstel-
lung als Hofling. Auflerdem beriet er ihn in kiinstlerischen Angelegen-
heiten. 1443 kehrte er zusammen mit Papst Eugen IV. nach Rom zu-
riick und begann seine Studien der baulichen Uberreste der Antike. In

570 Schondube, M.: Leon Battista Alberti, "Della tranquillita dell'animo” - Eine Inter-
pretation auf dem Hintergrund der antiken Quellen, Berlin/Boston 2011, S. 71

224

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

dieser Zeit verfasste er eine kartographische Aufnahme Roms, "De-
scriptio urbis Romae". 1447 erhielt er von Kardinal Prospero Colonna
den Auftrag, zwei rdmische Schiffe vom Grund des Nemisees zu ber-
gen, der Versuch blieb jedoch erfolglos.57*

1447 bestieg mit Tommaso Parentucelli ein fithrender Humanist
als Nikolaus V. den pépstlichen Thron. Nikolaus begann neben dem
Aufbau der vatikanischen Bibliothek sofort mit einer umfangreichen
Bautitigkeit. Eine Mitarbeit Albertis an den pépstlichen Mafinahmen
zur Verschonerung und Erneuerung Roms ist jedoch nicht nachgewie-
sen, obwohl er dem Papst 1452 sein inzwischen weitgehend fertig ge-
stelltes Werk tiber das Bauwesen "De re aedificatoria” prisentierte.>7>
Belegt ist hingegen in dieser Zeit (ab ca. 1452) sein Entwurf fiir die
neue Fassade von San Francesco in Rimini, den so genannten "Tempio
Malatesta". Zwischen 1455 und 1458 fertigte er Entwiirfe fiir die Fassa-
de von Santa Maria Novella in Florenz und fiir den Palazzo Rucellai,
beides im Auftrag des Kaufmanns Giovanni Rucellai. 1459 hielt er sich
in Begleitung von Papst Pius II. in Mantua auf und machte die Be-
kanntschaft des Markgrafen Luigi Gonzaga. Dieser beauftragte ihn
1460 mit dem Entwurf fiir die Kirche San Sebastiano, die zu seinen
Lebzeiten ein Torso blieb und spiter vielfach umgebaut wurde.

1470 wurde er mit der Planung der Kirche SantAndrea betraut,
deren Grundsteinlegung am 12. Juni 1472 er nicht mehr miterlebte.
Alberti starb am 25. April 1472 in Rom, in seinen letzten Jahren ge-
suchter Gesprachspartner der Herrscher und Fiirsten Oberitaliens,
hoch angesehen bei den jungen Humanisten der platonischen Akade-
mie in Florenz und weithin geschdtzt und gefragt als Mathematiker,
Ingenieur und Fachmann fiir Architektur.

In seinen kunsttheoretischen Schriften strebt Alberti danach, die
von ihm beobachtete, in seiner Zeit tibliche kiinstlerische Praxis zu
verandern, namlich die Unwissenheit (ignorantia) der Kinstler zu be-
seitigen und Vernunft und Erkenntnis zu notwendigen Grundlagen
der Kunst zu erkldren. Sein Verdienst liegt auch darin, dem Diskurs

571 Batschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Mal-
kunst, Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000. S. 54
572 Paoli, M.: Leon Battista Alberti 1404-1472. Paris 2004, S. 55

225

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

226

tiber Kunst eine Sprache und eine rationale und literarische Grundlage
gegeben zu haben.573

Ziel des Traktats tiber die Malkunst ist weder eine Geschichte der
Malerei noch eine handwerkliche Anleitung in der Art des Cennino
Cennini, vielmehr soll die Malerei auf eine wissenschaftliche Basis ge-
stellt werden. Im ersten Buch geht es um die Geometrie des Euklid, die
Optik und deren Anwendung in der perspektivischen Malerei. Die Be-
weglichkeit des Sehens ist nur schwer mit der starren Sehpyramide,
dem in seiner Zeit tblichen optischen Modell fiir den Sehvorgang, in
Einklang zu bringen. Das fiithrt ihn zu einer Neudefinition des Bildes
als einer der moglichen Schnittebenen durch die Sehpyramide und de-
ren Projektion, die er Femster nennt. Mit seinen Ausfithrungen be-
schreibt er die theoretischen Grundlagen perspektivischer Darstellung.
Praktische Hilfsmittel fiir den Maler sind das Fadengitter oder velum
und der Guckkasten, die camera ottica. In der Ubertragung der Dreidi-
mensionalitdt der Welt in die Zweidimensionalitit der Bildfliche sah
er eine Demonstration der Macht des menschlichen Geistes. Eine ge-
naue mathematische Beschreibung perspektivischer Darstellung liefert
allerdings erst Piero della Francesca in seinem Buch De Prospettiva Pi-
gendi um 1470.

Im zweiten und dritten Buch geht es um die handwerklichen und
geistigen Fahigkeiten des Malers.57+ Mit ingenium bezeichnet Alberti
die schopferischen und geistigen Fahigkeiten der Erfindung (inventio),
der Urteilskraft und des Auswahlvermégens (iudicium) sowie die An-
gemessenheit in Bezug auf den ausgewdhlten Gegenstand (aptum):
Diese Begriffe sind aus der antiken Rhetorik entlehnt und werden hier
als kunsttheoretische Begriffe eingefiihrt. Das auszufiihrende Werk,
das die bildliche Darstellung von handelnden und leidenden Personen
umfasst, die historia, ist durch sorgfiltige Studien vorzubereiten. Der
Begriff historia ist bei ihm allgemeiner gefasst, erst spater wurde die
Bedeutung auf die Historienmalerei eingeschréankt.

Oberstes Ziel der Malkunst ist die Wirkung des Gemaéldes auf den
Betrachter. Die anschauliche Darstellung von Affekten soll im Betrach-

573 Batschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Mal-
kunst, Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000. S. 23

574 Fischer, G.: Leon Battista Alberti. Sein Leben und seine Architekturtheorie,
Darmstadt 2012, S. 34

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

ter bestimmte Gemiitsbewegungen, Stimmungen, sinnliche Empfin-
dungen und geistige Erkenntnisse anregen bzw. auslosen. Unerschopf-
liche Quelle und Vorbild fiir den Kiinstler ist die Natur. Zum Studium
der Natur missen aber notwendigerweise Tugenden, (virtus), wie
Fleif3, Geschicklichkeit sowie Willenskraft und Ausdauer des Kiinstlers
kommen, um ein vollkommenes Werk zu schaffen.

De Statua ist keine — wie man dem Titel nach annehmen kdnnte —
»Abhandlung iiber die Skulptur oder die Plastik, sondern ein Vor-
schlag zur Losung einiger Probleme wie der Messung von Lidngen und
Durchmessern von Korpern und Statuen, der proportionalen Vergro-
Berung bzw. Verkleinerung eines Modells und der idealen Proportio-
nen des menschlichen Korpers.575 Alberti unterscheidet dabei die drei
Bereiche: Bildner (fictores), die aus Lehm oder Ton Figuren aufbauen
oder Material hinzufiigen, Bildhauer (sculptores), die Material entfer-
nen, um die Figur zu erzeugen, und schliefllich z.B. Gold- oder Silber-
schmiede (argentarii), die Hohlformen aus geschmiedetem Metall er-
zeugen. Fiir die Zwecke der Vermessung entwickelt Alberti drei Instru-
mente: die Hexempeda, eine proportionale Messlatte, die Normae zur
Ermittlung von Durchmessern, und das Finitorium, ein kompliziertes
Gerdt mit einer runden, in Grade eingeteilten Scheibe plus bewegli-
chem Zeiger, die auf dem Kopf der auszumessenden Figur befestigt
wurde. Mit diesem Gerit konnte er die Koordinaten eines jeden Punk-
tes im Raum oder an der Figur bestimmen und in einer Tabelle fest-
halten. Die Proportionstabelle des menschlichen Kérpers am Ende von
»De Statua" (Tabulae dimensionum hominis) beriicksichtigt neben
Linge und Breite des Korpers und seiner Teile auch deren dritte Di-
mension.

Albertis grof3 angelegtes Lehrbuch iiber das Bauwesen entstand
wahrscheinlich zwischen 1443 und 1452 in Rom, eventuell auf Anre-
gung des Fiirsten von Ferrara, Leonello d’Este.576 In klassischem Latein
geschrieben, richtete es sich nicht an Architekten, sondern vorrangig
an gebildete Bauherren und an die akademische Welt der Humanisten.
Im Mittelpunkt des Werkes steht die Architektur der romischen Antike,
die Alberti als Vorbild und Anregung fiir seine Gegenwart ansah. Da-

575 Paoli, M.: Leon Battista Alberti 1404-1472. Paris 2004, S. 38
576 Waulfram, H.: Literarische Vitruvrezeption in Leon Battista Albertis De re aedifi-
catoria (Beitrdge zur Altertumskunde 1555). Miinchen/Leipzig 2001, S. 28

227

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

bei ist sein archdologisch-denkmalpflegerischer Ansatz, der eine unter-
gegangene Epoche rekonstruieren und vor dem ginzlichen Verfall ret-
ten wollte, von seinem idealistischen Ansatz, der diese in sich abge-
schlossene Periode der romischen Antike mit neuem Leben fiillen und
fir seine Gegenwart fruchtbar machen wollte, zu unterscheiden.

Alberti orientiert sich zundchst stark an dem einzigen aus der An-
tike tiberlieferten Werk iiber Architektur, Vitruvs De architectura libri
decem aus der Zeit um 30 - 20 v. Chr.577 Er tibernimmt nicht nur die
Anzahl der Biicher (zehn), sondern auch Teile des Stoffes aus den Be-
reichen Baustoffkunde, Baukonstruktion, Gebdudetypologie und aus
dem ganzen Komplex der Tempelformen und Sdulenordnungen. Au-
Berdem legt er der Grof3gliederung seines Traktats (genauer: den Bii-
chern II-IX) die berithmten Vitruvschen Kategorien firmitas (Festig-
keit), utilitas (Niitzlichkeit) und venustas (Schonheit) zugrunde. Folge-
richtig behandeln die Biicher II und III die Themen Baustoffkunde
(De materia und Baukonstruktion (De opere), die Biicher IV und V die
typologischen Beschreibungen sowohl der offentlichen Anlagen (De
universorum opere) wie auch der einzelnen sakralen, 6ffentlichen und
privaten Gebdude (De singulorum opere), wihrend es in den Biichern
VI-IX um den Schmuck im Allgemeinen (De ornamento) wie auch um
den Schmuck der Tempel und Basiliken, der sonstigen offentlichen
Gebaude und der Privathduser geht. Das Buch I handelt von der Pla-
nung allgemein (De lineamentis), das Buch X von der Instandsetzung
der Gebdude (Qui operum instauratio inscribitur).578

Wihrend Alberti jedoch in den Fragen der antiken Baupraxis weit-
gehend von Vitruv und anderen Autoren abhingig bleibt, 16st er sich
auf dem Gebiet der Architekturtheorie fast vollstandig von seinem an-
tiken Vorginger.579 Zum Beispiel verdndert er die erforderliche Quali-
fikation des Architekten, die sich bei Vitruv noch gleichrangig aus
handwerklicher Praxis (fabrica) und theoretischen Kenntnissen (ratio-
cinatio) zusammensetzte, zu Gunsten des reinen Planers, der sich fiir
die Arbeit vor Ort eines Bauleiters bedient. Auch die sechs zentralen

577 Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Ber-
lin 2012, S. 76

578 Paoli, M.: Leon Battista Alberti 1404-1472. Paris 2004, S. 53

579 Waulfram, H.: Literarische Vitruvrezeption in Leon Battista Albertis De re aedifi-
catoria (Beitrdge zur Altertumskunde 1555). Miinchen/Leipzig 2001, S. 76

228

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

Vitruvschen Grundbegriffe ordinatio, dispositio, eurythmia, symmetria,
decor und distributio ersetzt er vollstdndig durch seine eigenen sechs
Kategorien regio, area, partitio, paries, tectum, apertio (Gegend,
Grundstiick, Einteilung, Wand, Dach und Offnung). 58

Vor allem aber beschreitet er auf dem Gebiet der &sthetischen
Theorie Neuland, indem er weit iiber Vitruvs Ausgangsthese vom
~Wegnehmen“ und ,,Hinzuftigen®, das bewirkt, das ein Gebéude ,,geho-
rig gestaltet zu sein scheint und beim Anblick nichts vermisst wird“s®,
hinausgeht und zu einer umfassenden Definition der Schénheit voran-
schreitet. Die Schonheit sei eine Art Ubereinstimmung (consensus)
und Einklang (conspiratio) der zugehorigen Teile in Bezug auf eine be-
stimmte Anzahl (numerus), Beziehung (finitio) und Anordnung (collo-
catio), so wie es die Harmonie (concinnitas), das vollkommene und ur-
spriingliche Naturgesetz, verlange.582

Auffallend an der Architekturtheorie Albertis ist vor allem ihre er-
staunliche Modernitit.583 Ob es um die neue Rolle des Architekten als
reiner Planer mit eigenem, nicht mehr handwerklich geprigtem Aus-
bildungsgang geht oder um das neue Bild der Stadt mit seiner Gleich-
rangigkeit von 6ffentlichem Raum und Gebauden; ob es die originelle
Skelettbautheorie und das Konzept von Knochen und Haut, Skelett
und Hille ist oder die Relativierung des Schonheitsbegriffs und das
Einbeziehen der subjektiven Wahrnehmung in die 4sthetische Diskus-
sion - immer weisen die Konzepte weit in die Zukunft, im mindesten
Fall dreihundert Jahre bis tiber den Absolutismus hinaus in das Zeital-
ter der Aufklarung, im weitesten Fall bis ins 19. und 20. Jahrhundert
hinein. Damit ist "De re aedificatoria" nicht nur die erste Abhandlung
der Neuzeit iiber das Bauwesen, sondern bleibt auch {iber einen langen
Zeitraum hinweg die bedeutendste Schrift zur Architekturtheorie.584

580 Mithlmann, H.: Asthetische Theorie der Renaissance. Leon Battista Alberti, Bo-
chum 2005, S. 64

581 Fischer, G.: Leon Battista Alberti. Sein Leben und seine Architekturtheorie,
Darmstadt 2012, S. 62

582 Paoli, M. (Hrsg.): Les "Livres de la famille" d'Alberti - Sources, sens et influence,
Paris 2013, S. 96

583 Mazzini, D./Martini, S.: Villa Medici, Fiesole. Leon Battista Alberti and the proto-
type of the Renaissance Villa, Florence 2004, S. 23

584 Borsi, F.:: Leon Battista Alberti. Das Gesamtwerk. Stuttgart 1982, S. 82

229

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

Fiir den reichen Florentiner Kaufmann Giovanni Rucellai entwarf
Alberti die Fassade der Gebdude an der Via della Vigna, die mehrheit-
lich im Besitz der Familie waren. Die Rucellai, die durch groflen Reich-
tum und die Heirat mit einer Medici in die hochste Florentiner Gesell-
schaft aufgestiegen waren, sollten angemessen représentiert werden.
Zu dem stddtebaulichen Komplex gehoren der Palast, die Loggia und
die Piazza.5%s

Laut Vasari entwarf Alberti die Fassade und wendete bei ihrer
Gliederung zum ersten Mal in der neueren Architekturgeschichte die
Fassadeneinteilung des rémischen Theaters mittels {ibereinander ge-
stellter Sdulenordnungen an. Die Fassade aus feiner Rustika wird
durch flache Pilaster und Gebalkstreifen gegliedert, die Kapitelle der
Pilaster orientieren sich im Erdgeschoss an der dorischen, im ersten
Obergeschoss an der ionischen, im zweiten Obergeschoss an der ko-
rinthischen Ordnung. Bauleiter war vielleicht Bernardo Rossellino, der
auch als Architekt des Innenausbaus vermutet wird.

Die einzige Quelle dafiir, dass der Entwurf von Alberti stammt, ist
die Aussage von Vasari.58 Das am Heiligen Grab in Jerusalem orien-
tierte Grabmal ist mit Marmorfeldern verkleidet und wird durch ko-
rinthische Pilaster gegliedert. Zwei Pilaster fassen jeweils drei Quadra-
te aus weiflem Marmor ein, in die jeweils ein kreisformiges Ornament
eingelassen ist. Neben variierten Sternformen enthalten diese Tondi
die Embleme der Medici und der Rucellai.

Alberti hatte bei seinem Entwurf die Gliederung des Erdgeschos-
ses, das grofie Rundfenster im ersten Obergeschoss der Basilika sowie
die Pultdicher der Seitenschiffe zu beriicksichtigen. Unter Respektie-
rung der vorhandenen Teile entwickelte er die alte Konzeption in sei-
nem Sinne weiter. Die neuen Partien wurden regelméfliger und grof3-
ziigiger angelegt, die geometrischen Linien klarer herausgearbeitet.
Dreiviertelsdulen als Rahmung des Portals und der Gebdudeecken so-
wie kolossale Pilaster an den Seiten der Fassade geben dem Erdge-
schoss eine geschlossene Form. Dariiber hinaus wird das Erdgeschoss
durch eine hohe Attikazone {iber dem Gebdlk zusammengefasst. Der

585 Batschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Mal-
kunst, Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000. S. 67

586 Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Ber-
lin 2012, S. 89

230

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

durch flache Pilaster gegliederte Aufsatz im Obergeschoss fasst den
Okulus ein und wird durch einen klassischen Tempelgiebel bekront.
Die fiir Santa Maria Novella gefundene Losung, die Pultdiacher der Sei-
tenschiffe durch zwei Voluten abzudecken, wurde in der Folge von vie-
len Architekten, vor allem im Barock, nachgeahmt.

Von Sigismondo Malatesta erhielt Alberti den Auftrag einer exter-
nen Umgestaltung von S. Francesco (seit dem 19. Jh. Dom) von Rimini
zu einer angemessenen Grabstitte fiir ihn und seine dritte Frau Isotta
degli Atti. San Francesco war seit 1312 die Grablege der Malatesta.
1452 entwarf Alberti fiir die Kirche eine neue Fassadenverkleidung aus
Marmor, die den Bau an drei Seiten umschlief3t. Die Frontfassade zeigt
eine freie Interpretation des romischen Triumphbogenmotivs, wahr-
scheinlich inspiriert vom nahegelegenen Augustusbogen in Rimini.587

Die Seiten wurden als Arkaden ausgebildet, deren Bogenéffnun-
gen Sarkophage enthielten. Alberti lieferte fiir den Bau nur Plane und
ein Modell und gab schriftliche Anweisungen von Rom aus. Ausge-
fithrt wurde das Projekt von den Baumeistern Matteo de'Pasti und
Agostino di Duccio. Die Fassade blieb unvollendet, ihr geplantes Aus-
sehen ldsst sich nur skizzenhaft an einer Medaille erkennen, die zum
Anlass des Baubeginns gepragt wurde.

Von besonderer Bedeutung fiir die Architekturgeschichte sind die
fiur Ludovico Gonzaga in Mantua erbauten Kirchen San Sebastiano
und Sant'Andrea, die den Kirchenbau revolutionierten. Es sind die ein-
zigen Bauten, die Alberti vollstindig entworfen hat. Sie wurden beide
zu seinen Lebzeiten nicht vollendet, Sant'Andrea erst kurz nach sei-
nem Tode begonnen. Bei beiden Bauten geht Alberti frei und schépfe-
risch mit den antiken Vorgaben um.588

San Sebastiano ist ein Zentralbau auf dem Grundriss eines griechi-
schen Kreuzes. Der Bau besitzt einen ungewohnlich hohen Sockel
(eventuell wegen Griindungs- und Feuchtigkeitsproblemen), die Fassa-
de wird durch Pilaster gegliedert und mit einem Tempelgiebel abge-
schlossen. Der Bau wurde in der Folge mehrfach verdndert, so dass das
urspriingliche Konzept Albertis nicht mehr genau zu ermitteln ist.

587 Katz, M.B.: Leon Battista Alberti and the humanist theory of arts, Washington,
D.C. 1978, S. 55

588 von Brauchitsch, B.: Das Ei des Brunelleschi. Die kurze aber wahre Geschichte
der Erfindung des Leon Battista Alberti. Miinchen 1999, S. 59

231

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

In Sant'Andrea ersetzt Alberti die Seitenschiffe des normalen Basi-
likagrundrisses durch eine Reihe von Kapellen, eine fiir den Kirchen-
bau der Spidtrenaissance und des Barock folgenreiche Erneuerung. In
der Fassade kombiniert er die antike Tempelfront mit einem Triumph-
bogenmotiv mit flachen Pilastern anstelle der sonst iiblichen Séulen
oder Halbsdulen.58

Alberti orientierte sich offenbar auch an einem biblischen Text, wo
im ersten Buch Konige ( 6,7 ) der Salomonische Tempelbau beschrie-
ben wird, dessen Proportionen von Linge, Breite und Hohe er auf-
nimmt.5%° Die endgiiltige Fertigstellung von Sant' Andrea wiéhrte
rund 300 Jahre, mit starken Veranderungen im Entwurf und Konzept.
Bei Alberti war die Kirche noch auf das Hauptschiff und die Seitenka-
pellen begrenzt. Spiter wurden eine Vierung, die mit einer Kuppel ge-
kront wird, ferner ein Chor und zwei Konchen angehéngt.

Alberti schuf die architektonischen Voraussetzungen fiir die Wei-
terentwicklung in Italien.’9* Im 15. Jahrhundert wurden die verschie-
denen Hofe in Italien zu Zentren, die fiir die Ausbreitung der Renais-
sance-Philosophie, Kunst und Architektur sorgten. In Mantua entwarf
Alberti zwei bedeutende Kirchenbauten fiir die Familie Gonzaga: Sant
Andrea und San Sebastiano. Urbino war ein Machtzentrum, weithin
sichtbar mit dem neuen Herzogspalast. In Ferrara, unter der Familie
Este, entstanden mehrere neue Paldste wie der Palazzo die Diamati
und der Palazzo Schifanoia fiir Borso d’Este. In Mailand schufen die
Visconti die Certosa di Pavia, ehe sie von den Sforzas vertrieben wur-
den, die das Castello Sforzesco errichten lieRen.

In Venedig erhielt San Zaccaria seine Renaissancefassade unter der
Leitung von Antonio Gambello und Mauro Codussi, begonnen um
1480. Giovanni Maria Falconetto, der Veroneser Architekt und Bild-
hauer, fithrte die Renaissance-Architektur in Padua mit der Loggia
Cornaro im Garten von Alvis Cornaro ein. In Siditalien rief Alfons V.
von Aragon, nachdem er das Konigreich Neapel eroberte, Renais-
sancebaumeister zu sich. Die bedeutendsten Beispiele der Renaissance-

589 Borsi, E: Leon Battista Alberti. Das Gesamtwerk. Stuttgart 1982, S. 67

590 Schondube, M.: Leon Battista Alberti, "Della tranquillita dell'animo” - Eine Inter-
pretation auf dem Hintergrund der antiken Quellen, Berlin/Boston 2011, S. 48

591 Paoli, M. (Hrsg.): Les "Livres de la famille" d'Alberti - Sources, sens et influence,
Paris 2013, S. 104

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

14 Leon Battista Alberti

Architektur sind die Cappella Caracciolo, Bramante gewidmet, und
der Palazzo Orsini di Gravina, erbaut von Gabriele d’Angelo zwischen
1513 und 1549.592

Im ausgehenden 15. und dem frithen 16. Jahrhundert zeigen Ar-
chitekten wie Bramante, Antonio da Sangallo der Jiingere und andere
ihre Meisterschaft darin, den neuen Stil fiir Kirchen und Stadtpaléste
anzuwenden, die sich von dhnlichen Bauwerken der altromischen Zeit
deutlich unterschieden. Der Stil wurde dekorativer, mit aufwandigen
Ornamenten versehen, Kuppeln wurden bedeutsam. Diese Phase, fiel
mit dem Wirken so bedeutender Kiinstler wie Leonardo, Michelangelo
und Raphael zusammen.>93

Bramantes bedeutendstes Werk in Mailand ist der Anbau der Vie-
rung, des Chors und des Querhauses fiir die Abteikirche Santa Maria
delle Grazie. Der Backsteinbau folgt ganz der Tradition Norditaliens
und wurde 1465 als gotischer Bau begonnen. Bramante beendete ihn
1492 im Renaissancestil. Die Bauteile, die Bramante zugeschrieben
werden konnen (in der Literatur teilweise strittig), sind die Kuppel mit
seinem Durchmesser von gut 20 Metern, das Eingangsportal und der
Chorraum. Die Kuppel erscheint von auflen als Kreis und von innen
als ein oktogonales Gewdlbe.

592 Mazzini, D./Martini, S.: Villa Medici, Fiesole. Leon Battista Alberti and the proto-
type of the Renaissance Villa, Florence 2004, S. 87

593 Katz, M.B.: Leon Battista Alberti and the humanist theory of arts, Washington,
D.C. 1978, S. 106

233

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

Der Kiinstler und Mathematiker Albrecht Diirer schwang sich zu
einem der Vordenker des deutschen Humanismus auf.5%4 Wie den
Holzschnitt, so perfektionierte und revolutionierte Diirer auch die
Techniken des Kupferstichs. Durch Blatter wie Ritter, Tod und Teufel
und Melencolia I wurde er in ganz Europa bekannt.

Rund hundert Jahre nach ihren Anfingen in der Toskana gelangte
die Kunst der italienischen Hochzeit iiber die Alpen in den Norden.
Unter den Kiinstlern, die sich auf den Weg nach Italien machten, war
Albrecht Diirer. Durch ihn und andere interessierte Kiinstler gelangten
die Errungenschaften nach Deutschland. Auch iiber die Druckgraphik
verbreitete sich neues Gedankengut in Europa. Durch Holzschnitte
und Kupferstiche wurden Bilderfindungen italienischer Kiinstler im
Norden bekannt, umgekehrt Werke aus dem Norden in Italien verbrei-
tet. Nicht nur die Reproduktion von Gemalden war der Holzschnitt im
16. Jahrhundert ein gerne genutztes Medium, er erwies sich auch bei
der Erprobung neuer Kompositionen oder Motive als niitzlich, wenn
man den Aufwand fiir Olfarben scheute.’95 Kiinstlerischer Austausch
bereicherte insgesamt die Entwicklung der Kunst in den einzelnen
Landern.

Der Niirnberger Diirer schuf ganze Serien von Holzschnitten und
Kupferstichen, setzte sich theoretisch mit den Themen Proportion und
Perspektive auseinander und war schon in jungen Jahren ein gefragter
Maler. Neben Historienbilder, Portraits und Landschaftsaquarellen
schuf er auch mehrere Selbstbildnisse. Sie zeugen von seinem Selbst-
verstindnis als Kiinstler als Kiinstler und Biirger der freien Reichsstadt
Niirnberg. Das Selbstportrait aus dem Jahre 1500 ist mit einer lateini-
schen Inschrift in der rechten Bildhalfte versehen: ,,Ich der Niirnberger

594 Eberlein, J. K.: Albrecht Diirer, Reinbek 2003, S. 21
595 Timken-Zinkann, R. E.: Ein Mensch namens Diirer. Des Kiinstlers Leben, Ideen,
Umwelt, Berlin 1972, S. 26

235

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

Albrecht Diirer, habe im Alter von 28 Jahren mein Bildnis in den mich
kennzeichnenden Farben geschaffen.“s9¢ Diese Zeilen erkldren die
Christusahnlichkeit, die Diirer sich in diesem Werk verliehen hat, als
Ausdruck seiner christlich-humanistischen Uberzeugung, dass der
schopferische Mensch sich dem géttlichen Schépfer anndhern kann.
Nicht nur in Italien, sondern auch in Deutschland wurde den Kiinst-
lern eine groflere Wertschitzung entgegengebracht als fritheren Artis-
ten.

Neben seinem kiinstlerischen Schaffen schrieb Diirer Werke iiber
das Perspektivproblem in der Malerei, darunter Underweisung der
Messung, und betitigte sich mit der Befestigung von Stadten. Ein wich-
tiger Ratgeber war ihm dabei der romische Architekt und Architektur-
theoretiker Vitruv mit seinen zehn Biichern De architectura.>97

Diirer machte sich 1497 selbststindig, und wohl ab 1503 konnte er
in der Niirnberger Altstadt eine Werkstatt mit Hans Schéufelein, Hans
von Kulmbach und Hans Baldung Grien als Mitarbeiter betreiben. Er
arbeitete sehr intensiv an seinen Werken. In diese erste Periode seines
Kiinstlerlebens fallen vorwiegend Portrdts und einige Selbstportrits:
das Bildnis seines Vaters (1497) in London, sein Selbstportrit (1498)
im Prado in Madrid, das des Lindauer Kaufmanns Oswald Krell (be-
schriftet ,Oswolt Krel. 1499“) in Miinchen (Bayerische Staatsgemailde-
sammlung), sein Selbstportrat (1500) ebenfalls in Miinchen, Bildnis
Friedrichs des Weisen (1494/97) in Berlin (Staatliche Museen Preuf3i-
scher Kulturbesitz). Von 1500 stammt auch der kleine Christus am
Kreuz in der Dresdner Galerie, ein Bildchen von unvergleichlicher
Feinheit der Ausfithrung, und aus derselben Zeit ein Altarwerk eben-
falls in Dresden (,,Die sieben Schmerzen Maria“ und Maria das Kind
anbetend, Mitteltafel in Miinchen), der ,,Dresdner Altar598

Hauptsichlich widmete er sich jedoch dem Kupferstich und dem
Vorlagenzeichnen fiir den Holzschnitt.590 Besonders den Kupferstich
erprobte er schon sehr frith; das erste datierte Blatt ist von 1497, dem
aber gewiss schon verschiedene andere vorangegangen waren. Aus die-

596 Sander, J. (Hrsg.): Diirer. Kunst — Kiinstler — Kontext, Miinchen 2013, S. 48ff

597 Eberlein, J. K.: Albrecht Diirer, Reinbek 2003, S. 71

598 Timken-Zinkann, R. F.: Ein Mensch namens Diirer. Des Kiinstlers Leben, Ideen,
Umwelt, Berlin 1972, S. 15

599 Sander, J. (Hrsg.): Diirer. Kunst - Kiinstler - Kontext, Miinchen 2013, S. 92

236

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

ser Zeit stammen ferner: Die Offenbarung des Johannes (1498)5°, eine
Folge von 16 Holzschnitten, Adam und Eva (1504), ein Kupferstich
und Der verlorene Sohn bei den Schweinen, dessen Tierdarstellung
maf3geblich fiir die Ruckziichtung des so genannten Albrecht-Diirer-
Schweins wurde.

Diirers Verbindung zum Humanismus kommt u.a. in den Illustra-
tionen zu Conrad Celtis’ Schrift Quatuor libri Amorum (1502) zum
Ausdruck, der seinerseits Diirer zuvor bereits als zweiten Apelles ge-
priesen hatte.

Im Jahr 1505 unternahm er eine belegbare Reise nach Venedig, wo
damals die grofiten Renaissancemaler der venezianischen Schule, Tizi-
an, Giorgione, Palma il Vecchio, titig waren.®°* Vor allen aber beein-
druckte ihn Giovanni Bellini, den er in einem Brief als den ,,pest in ge-
mell“ (Bester in der Malerei) pries. Wenn ihn sein ernstes Studium,
sein Fleif3 und seine Einsicht schon frither in der Heimat den Wert der
Korrektheit der Zeichnung und eine wahre Naturauffassung schitzen
lehrten, so sah er hier eine ungeahnte Kraft und Tiefe des Kolorits, die
nachhaltig auf ihn einwirkten.

Die deutschen Kaufleute (deren Oberiltester Herr Fugger aus
Augsburg war) zu Venedig bestellten firr die Bartholomauskirche ein
grofles Bild, das Rosenkranzfest, welches Kaiser Rudolf II. spéter fiir
eine grofle Summe erwarb und von vier Médnnern nach Prag tragen
lief3, wo es sich jetzt in der Ndrodni Galerie (Nationalgalerie) befindet
(zuvor im dortigen Kloster Strahow). Es stellt eine Kronung der Ma-
donna durch zwei Engel dar. Die Jungfrau reicht dem Kaiser, das
Christuskind dem Papst Rosenkrinze, ebenso der heilige Dominik
und mehrere Engel den Umstehenden. In dem durch Ubermalung sehr
verdorbenen Bild ist der venezianische Einfluss deutlich zu erkennen.
In Venedig malte Diirer auch ein paar Portraits, wie zum Beispiel 1506
Burkhard von Speyer. Obgleich Diirer in Venedig hohe Anerkennung
fand und der Rat von Venedig ihm ein Jahresgehalt von 200 Dukaten
anbot, wenn er sich in der Stadt dauerhaft niederlassen wiirde, trat er
doch die Riickreise in seine Vaterstadt an.%°2

600 Vgl. dazu ausfithrlich Korte, W.: Albrecht Diirer — Die Apokalypse des Johannes,
Stuttgart 1957

601 Mai, K.-R.: Diirer : das Universalgenie der Deutschen, Berlin 2015, S. 52ff

602 Eberlein, J. K.: Albrecht Diirer, Reinbek 2003, S. 29

237

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

Ab 1509 war Diirer Gesandter des Grofieren Rats in Niirnberg,
und so kann man davon ausgehen, dass er mafigeblich an der Planung
kiinstlerischer Projekte der Stadt beteiligt war.

Wihrend dieser Jahre veroffentlichte Diirer aufler vielen kleineren
Arbeiten in Kupferstich und Holzschnitt drei beeindruckende Holz-
schnittfolgen; in diesen Werkkomplexen zeigt sich Diirers Meister-
schaft auf dem Gebiet der Grafik ganz besonders. Damals machte Dii-
rer auch Versuche, mit der kalten Nadel auf Kupfer zu ritzen; so ent-
standen Die heilige Veronika von 1510, Der Leidensheiland und der bii-
fende Hieronymus, beide von 1512.5°3 Von dieser Zeit an iberwiegen
die Arbeiten Diirers in Holzschnitt und Kupferstich, und man begeg-
net seltener Gemalden von seiner Hand.

Von den Gemailden kennt man aus dem Jahr 1512 das Tafelbild
Maria mit der Birnenschnitte. In dasselbe Jahr fillt zum groflen Teil
eine Reihe kleiner Kupferstiche, die eine dritte Darstellung der Passion
umfassen. Auch erhielt Diirer einen Freibrief von seinem Génner Kai-
ser Maximilian zum Schutz vor der Nachbildung seiner Holzschnitte
und Kupferstiche. Als hervorragende Werke aus dem Jahr 1512 sind
noch zu erwihnen die Stiche: Maria auf der Rasenbank, Christus der
Dulder, beides Nadelarbeiten, der heilige Hieronymus in der Felsen-
schlucht vor dem Betpult, sowie die Auferstehung, weiterhin 1513 Das
Schweifstuch der Veronika, von zwei Engeln gehalten (ein sehr dhnliches
Motiv entstand 1516 als Eisenradierung) und 1514 der Dudelsackpfei-
f€1’. 604

Diirer hat mehrfach im Auftrag des Kaisers Maximilian I. gearbei-
tet. Seit spdtestens 1510/11 gab es Verbindungen, die eventuell Willi-
bald Pirckheimer vermittelt hatte. Alle Werke dienten zumindest mit-
telbar der Ehre und dem Ruhm des Kaisers — neben Diirer waren in
diesem Sinne z.B. die Kiinstler Hans Burgkmair, Hans Schaufelin und
Beck oder auch Albrecht Altdorfer, Lucas Cranach und J6rg Breu ta-
tig.60s

603 Sander, J. (Hrsg.): Diirer. Kunst — Kiinstler — Kontext, Miinchen 2013, S. 47

604 Wolf, N.: Albrecht Diirer 1471-1528. Das Genie der deutschen Renaissance, Koln
2006, S. 37

605 Schiener, A.: Albrecht Diirer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regens-
burg 2011, S. 44

238

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

Weitere Werke sind: Illustrationen zu den Hieroglyphen des Hora-
pollon in der Ubersetzung von Willibald Pirckheimer; Der Triumph
(Ehrenpforte Maximilians I. und Grof3er Triumphwagen), fiir den Dii-
rer und dessen Werkstatt-Mitarbeiter Hans Springinklee und Wolf
Traut den grofiten und bedeutendsten Teil zu liefern hatten; das maogli-
cherweise fiir den St. Georgs-Orden bestimmte Gebetbuch Maximili-
ans L.

Zu dieser Zeit entstanden parallel seine berithmten Stiche: Ritter,
Tod und Teufel (1513), Der heilige Hieronymus im Gehdus (1514),
Melencolia I (1514) sowie vielleicht das urspriinglich fiir die Niirnber-
ger Katharinen-Kirche bestimmte, jetzt in der Miinchener Pinakothek
befindliche Altarblatt der Geburt Christi mit den beiden Stifterbrii-
dern Paumgartner, bekannt als Paumgartner-Altar.5°6 Im gleichen Jahr
hat er auch ein einzelnes tanzendes Bauernpaar gestochen und die
vierschrotigen Tanzer recht lebendig geschildert. Zwei Monate vor de-
ren Tod 1514 fertigt er eine Kohlezeichnung seiner Mutter an; das erste
Portrit eines sterbenskranken Menschen. Seit 1515 sind auch Eisenra-
dierungen von Diirer iiberliefert.

Im Jahr 1515 entstand der Holzschnitt Rhinocerus, eines der be-
kanntesten Werke Diirers.Von 1518 bis 1520 widmete er sich intensiv
den theoretischen Arbeiten wie beispielsweise der Proportionslehre.

Im Sommer 1518 war er als Vertreter der Stadt Niirnberg auf dem
Reichstag in Augsburg, wo er Jakob Fugger und andere bedeutende
Personlichkeiten im Werk verewigte.57 Vom 12. Juli 1520 ab begab
sich Diirer mit seiner Frau iiber Bamberg (dem Bischof Georg III.
ibergab er eine gemalte Madonna, ein Marienleben, eine Apokalypse
und fiir einen Gulden Kupferstiche), Frankfurt, Mainz, Kéln nach Ant-
werpen und in andere niederldndische Stadte; von dort kam er erst im
Herbst des folgenden Jahres zuriick.

Die Reise in die Niederlande war ein wahrer Triumph, iberall
wurde der Meister auf das Glidnzendste gefeiert; der Antwerpener Ma-
gistrat bot ihm vergeblich ein Jahresgehalt von 300 Philippsgulden,
Steuerfreiheit, ein schones Haus zum Geschenk, freien Unterhalt und
auflerdem Bezahlung aller seiner offentlichen Arbeiten an, um ihn

606 Korte, W.: Albrecht Diirer — Die Apokalypse des Johannes, Stuttgart 1957, S. 74
607 Piel, E: Albrecht Diirer. Aquarelle und Zeichnungen, Kéln 1983, S. 33

239

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

240

zum stidndigen Verbleiben in Antwerpen zu bewegen. Fiirsten, fremde
Botschafter, Gelehrte, wie Erasmus von Rotterdam, und Kiinstler ehr-
ten ihn und machten ihn zum Mitglied ihrer Gesellschaft. Am 20. Ok-
tober 1520 traf Diirer zur Kronung von Karl V. in Aachen ein.6°8

Der neugewihlte Kaiser Karl V. bestitigte ihm die frither gewahr-
ten Privilegien und bezeugte ihm auflerdem seine besondere Gunst.
Von hoher Bedeutung fiir ihn waren der Anblick der niederlandischen
Kunstschétze und die Bekanntschaft mit den hervorragenden dortigen
Kiinstlern. Sein wéhrend dieser Reise gefiihrtes Tagebuch ist im von
Rupprich herausgegebenen Schriftlichen Nachlaf§ enthalten. Auch eine
grof3e Anzahl Bildnisse von Geistlichen, fiirstlichen Personen, Kiinst-
lern usw. sind ein Ergebnis seiner niederlandischen Reise. Am 2. Juli
1521 trat er die Riickreise an.

Nach seiner Heimkehr in die Vaterstadt widmete sich Diirer wie-
der der kiinstlerischen Tatigkeit.5° In den Jahren 1520/21 leitete er die
heute verlorene Ausschmiickung des Niirnberger Rathauses, die in
Nachzeichnungen von 1530 in Wien, Albertina, iiberliefert ist. Das
Programm fiir die Fassadenmalereien hatte Pirckheimer entworfen.

Aus dem Jahr 1526 besitzt die Alte Pinakothek in Miinchen zwei
monumentale Tafeln, die zu den bedeutendsten Werken des Kiinstlers
gehoren: die lebensgrofien Figuren der vier Apostel Paulus und Petrus
und der Evangelisten Markus und Johannes (Seitenstiicke), zugleich
die vier Temperamente verbildlichend (siehe Temperamentenlehre).
Diese Tafeln hatte Diirer urspriinglich der Stadt Niirnberg geschenkt,
sie waren im dortigen Rathaus ausgestellt. Aus dem Jahr 1526 stammt
auch das Olbild des Hieronymus Holzschuher in Berlin, das beste aller
Bildnisse von der Hand Diirers, und ferner das Bildnis Jakob Muffels.
Besonders erwahnenswert — nicht zuletzt auch wegen des ungewohnli-
chen Darstellungstypus — ist das Bildnis Johann Kleeberger, welches
sich im Kunsthistorischen Museum in Wien befindet. Es stammt aus
dem Jahr 1526 und soll das letzte Gemailde sein, das Albrecht Diirer
gemalt hat.61°

608 Eberlein, J. K.: Albrecht Diirer, Reinbek 2003, S. 47ff

609 Schmid, W.: Diirer als Unternehmer. Kunst, Humanismus und Okonomie in
Niirnberg um 1500. (Beitrdge zur Landes- und Kulturgeschichte 1), Trier 2003,
S. 28f

610 Kriiger, M.: Albrecht Diirer, Stuttgart 2009; S. 94

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

In den letzten Jahren widmete sich Diirer vermehrt der Kunsttheo-
rie; dabei kommt er zu Einsichten, die durchaus denen der Italiener
widersprechen.®'* Diirer starb tiberraschend am 6. April 1528, kurz
vor seinem siebenundfiinfzigsten Geburtstag, wohl an den Folgen ei-
nes Fiebers. Vielfach wurde gemutmafit, Diirer habe seit dem Aufent-
halt in den Niederlanden Ende 1520 an Malaria gelitten. Das konnte
ein Symptom einer Malaria-Erkrankung andeuten, die sogenannte
Splenomegalie, allerdings ist die Zeichnung vermutlich bereits vor dem
Aufenthalt in den Niederlanden entstanden. Sowohl die klimatischen
Bedingungen wihrend seiner winterlichen Reise als auch seine Krank-
heitsgeschichte (Diirer hatte bereits seit 1507 immer wieder Fieberer-
krankungen) und die Entwicklung nach 1520 passen insgesamt nicht
zum typischen Verlauf einer Plasmodium vivax-Infektion.

Bis zu seinem Tod war er produktiv titig, wobei er wohl zuletzt an
der Vorbereitung zum Druck einer theoretischen Hauptschrift zur
Proportionslehre arbeitete.512

Nicht weit entfernt von dem Grab seines Freundes Willibald Pirck-
heimer ruhten die irdischen Reste Diirers auf dem St. Johannisfriedhof
zu Niirnberg lange unter einer einfachen Metallplatte, die sein Schwie-
gervater Frey fiir sich und seine Familie errichten lief3, bis 1681 Joa-
chim von Sandrart das verfallene Grab neu errichtete .

Diirer hat fiir die Entwicklung des Holzschnittes und des Kupfer-
stiches Bedeutendes geleistet.®> Den Holzschnitt hat er aus dem
»Dienst der Buchillustration“ befreit und ihm den Rang eines eigen-
stindigen Kunstwerks verliehen, das dem gemalten Bild an die Seite
gestellt werden konnte. Diirer schuf durch Verfeinerung der Linien
und eine Erweiterung des kiinstlerischen Vokabulars eine reichere
Tonigkeit bzw. feinere Farbabstufungen und fiihrte den Holzschnitt so
formal in die Ndhe des Kupferstichs.

Diirer hat genau wie Tizian, Michelangelo und Raffael die Bedeu-
tung der Druckgrafik darin gesehen, den eigenen kiinstlerischen Ruf

611 Timken-Zinkann, R. E: Ein Mensch namens Diirer. Des Kiinstlers Leben, Ideen,
Umwelt, Berlin 1972, S. 75

612 Schiener, A.: Albrecht Diirer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regens-
burg 2011, S. 88

613 Piel, E: Albrecht Diirer. Aquarelle und Zeichnungen, Kéln 1983, S. 64

241

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

242

zu verbreiten und durch den Vertrieb zu Einnahmen zu kommen.64
Benutzten die Italiener die Grafik zur Verbreitung ihrer Gemalde, so
erhebt Diirer den Holzschnitt selbst zum Kunstwerk. In diesem Zu-
sammenhang spricht man von Reproduktionsgrafik und Originalgra-
fik. Diirer hat seine druckgrafischen Zyklen im eigenen Verlag verlegt
und tber den Buchhandel vertrieben. Der Vertrieb druckgrafischer
Blitter hatte zur Folge, dass neue kiinstlerische Entwicklungen schnell
und gleichmiflig in ganz Europa Verbreitung fanden.

Das gesteigerte Selbstbewusstsein und die vielschichtige Selbstre-
flexion deuten sich in Diirers zahlreichen Selbstportrits an.5's In ihnen
thematisiert der Kiinstler seinen eigenen gesellschaftlichen Stand und
dariiber hinaus die hohe Wertigkeit der bildenden Kunst als intellektu-
elle Disziplin in einer Zeit, als diese noch zum gemeinen Handwerk
gezahlt wurde.

In der Geschichte der Mathematik zeichnet sich der Humanismus
als ein Zeitraum aus, in der wesentliche mathematische Fortschritte
gehduft von Praktikern kamen, so von dem Ingenieur Simon Stevin,
dem Uhrmacher Jost Biirgi, dem Juristen Fran¢ois Viete, dem Karto-
grafen Gerhard Mercator oder dem Kiinstler Piero della Francesca.

Der ,,mathematischste Kopf“ unter den Kiinstlern seiner Zeit war
jedoch Albrecht Diirer.5¢ So erwarb er 1507 ein Exemplar der ersten
Ausgabe der von Zamberti in das Lateinische iibersetzten Elemente
des Euklid von 1505, des ersten Buchdrucks dieses Werks iiberhaupt,
und wirkte 1515 im Auftrag von Kaiser Maximilian I. an einer von
dem Hofastronomen Johannes Stoberer entworfenen Karte der Erd-
halbkugel mit (,,Stabius-Diirer-Karte®). Sein Kupferstich Melencolia I
enthdlt einige mathematische Andeutungen: Zum einen ist ein magi-
sches Quadrat abgebildet, dessen Zeilen, Spalten, Diagonale, die Zah-
len in den 4 Quadranten, die 4 Zahlen im Zentrum und die 4 Zahlen
in der Ecke stets dieselbe Summe 34 ergeben und das in seinen beiden
mittleren unteren Feldern das Entstehungsjahr 1514 angibt - in den

614 Schmid, W.: Diirer als Unternehmer. Kunst, Humanismus und Okonomie in
Niirnberg um 1500. (Beitrdge zur Landes- und Kulturgeschichte 1), Trier 2003,
S.52

615 Kriiger, M.: Albrecht Diirer, Stuttgart 2009; S. 82

616 Wolf, N.: Albrecht Diirer 1471-1528. Das Genie der deutschen Renaissance, Koln
2006, S. 67

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

15 Diirer

Feldern links und rechts daneben zeigen zudem die Ziffern 4 und 1 die
Initialen Diirers im Alphabet an (4 entspricht dem vierten Buchsta-
ben des Alphabets, also dem D wie Diirer, die 1 dem ersten Buchsta-
ben, also dem A wie Albrecht); zum anderen wird ein Polyeder gezeigt,
der durch Streckung zweier diametral gegeniiberliegender Ecken eines
Wiirfels zu einem Rhomboeder und durch anschlieendes Abschnei-
den der beiden Spitzen senkrecht zu dieser Achse entsteht, so dass er
wieder eine Umkugel wie der urspriingliche Wiirfel besitzt.

Wissenschaftshistorisch bemerkenswert jedoch ist seine Under-
weysung der messung mit dem zirckel und richtscheyt in Linien ebnen
unnd gantzen corporen, das erste Mathematikbuch deutscher Sprache
mit bedeutenden neuen Erkenntnissen.’*7 Im Titel ist das Wort ,,Mes-
sung“ im Zusammenhang mit der damals vorherrschenden Uber-
setzung ,,Messkunst® fiir das griechische Wort Geometrie zu verstehen
und bedeutet im heutigen Wortsinn eher ,,Konstruktion® In der Un-
derweysung definiert Diirer spezielle Kurven, insbesondere erstmals
die Muschellinie und die Pascalsche Schnecke, gibt eine neue Konstruk-
tion einer Ellipse an, erkennt Ellipse, Parabel und Hyperbel als Kegel-
schnitte, zeigt ein neuartiges und sehr genaues Verfahren zur Winkeld-
reiteilung und stellt die Tangens-Funktion grafisch dar.6*8

617 Schiener, A.: Albrecht Diirer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regens-
burg 2011, S. 103
618 Mai, K.-R.: Diirer : das Universalgenie der Deutschen, Berlin 2015, S. 95

243

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

Nikolaus von Kues (lateinisiert Cusanus) gehorte zu den ersten deut-
schen Humanisten in der Epoche des Ubergangs zwischen Spitmittel-
alter und Friiher Neuzeit.6*9

Berithmt wird Cusanus durch sein Werk Die gelehrte Unwissen-
heit (De docta ignorantia). Darin vertritt er die Auffassung, dass man
Gott nicht mit dem Verstand erkennen kann. Gott ist so umfassend,
dass in ihm alles, was es gibt, eingefaltet ist. In der Schépfung der Welt
entfaltet sich das alles. Da Gott so unendlich grof§ ist, vereint er in sich
auch alles, was der logisch erfassbaren Welt widerspriichlich erscheint,
z. B. Weisheit und Unwissenheit. Dem menschlichen Verstand bleibt
Gott also verborgen. Gott kann jedoch auf eine andere Art erfahren
werden: namlich in der Offenbarung Gottes (des Unendlichen) in Je-
sus Christus (dem Endlichen) bzw. in einem Erleben Gottes, das ver-
standesmaf3ig nicht greifbar ist.

Cusanus ist auflerdem der Meinung, dass Gott von denjenigen, die
sich um Gotteserkenntnis bemithen immer gefunden werden kann.
Einfach gesagt: alle, die Gott erkennen wollen, schaffen es. Auch das
gehort zu den Widerspriichen, die Gott in sich vereint: Einerseits ist er
nicht erkennbar und andererseits doch. Cusanus nennt das ,,das para-
doxe Offenbarsein Gottes fiir den Menschen®.62°

Mit seinem Werk stellt Nikolaus die vorher gingige Art und Weise,
wie in der Theologie iiber Gott gedacht wurde, in Frage. Damals gab es
namlich ganze Regelwerke, die festlegten, wie Gott ist und wie man
tiber ihn zu denken hat. Mit Hilfe der Logik bemiihte man sich, Gott
zu begreifen. Die Zeit, in der so gedacht wurde, nennt man Scholastik.
Cusanus stellte die scholastische Sichtweise als iiberholt dar. Mit seinen

619 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Miinster 1992, S. 17

620 Miiller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Miinster
2013, S. 39

245

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

246

Ansichten tber das unbegreifliche Wesen Gottes steht Cusanus an der
Schwelle vom Mittelalter zur Neuzeit. Seine Schriften beeinflussten
viele berithmte Denker nach ihm.

Als erster lehrte er die Unendlichkeit des Kosmos und leitete damit
zur mathematischen Wissenschaft der Neuzeit tiber; die Erde verlor
damit ihre Stellung als Mittelpunkt des Weltalls, denn in der Unend-
lichkeit gibt es kein fixes Zentrum. 1440 erschien seine wohl bedeu-
tendste Schrift ,,De Docta Ignorantia®( Uber das belehrte Nichtwis-
sen): das unendliche Universum sei nicht wissenschaftlich einzufan-
gen, sondern anbetungswiirdig und Gegenstand der Mystik. Er erneu-
erte das Paradox des Sokrates, dass die wahre Weisheit in der Erkennt-
nis der eigenen Begrenztheit liege. Cusanus sah die Welt als Ausfaltung
(explicatio) des Wesens Gottes, in das alle Dinge eingefaltet sind (com-
plicatio), er beeinflusste damit u. a. Giordano Bruno.%2!

Die Einheit unter den Religionsgemeinschaften (lateinisch sectae),
die Nikolaus analog zu seinem Bemiihen um Einheit innerhalb der
Christenheit erstrebt, lauft jedoch nicht auf ein Nebeneinander aller
ihrer Lehren in Gleichberechtigung hinaus. Vielmehr tritt er dafiir ein,
den Nichtchristen christliche Glaubensinhalte wie Trinitdt, Mensch-
werdung Gottes und Sakramente so zu erldutern, dass die Andersgldu-
bigen die richtig verstandene Verehrung Christi als die eigentliche
Grundlage ihres eigenen Glaubens erkennen. Somit sollen die Anhén-
ger anderer Religionen faktisch Christen werden, auch wenn sie an
ihren Riten und Gebrduchen wie etwa der Beschneidung festhalten,
was Nikolaus ihnen zugesteht.

In der Kirchenpolitik spielte Nikolaus eine bedeutende Rolle, ins-
besondere in den Auseinandersetzungen um die Kirchenreform. Auf
dem Konzil von Basel stand er anfangs auf der Seite der Mehrheit der
Konzilsteilnehmer, die eine Beschrankung der Befugnisse des Papstes
forderte. Spater wechselte er aber ins pépstliche Lager, das letztlich die
Oberhand gewann. Er setzte sich tatkréftig fiir die papstlichen Interes-
sen ein, zeigte diplomatisches Geschick und machte eine glanzvolle
Karriere als Kardinal (ab 1448), papstlicher Legat, Fiirstbischof von
Brixen und Generalvikar im Kirchenstaat.2?

621 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einfithrung, Miinster 2006, S. 86
622 Miiller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Miinster
2013, S. 44

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

Als Philosoph stand Nikolaus in der Tradition des Neuplatonismus,
dessen Gedankengut er sowohl aus antikem als auch aus mittelalterli-
chem Schrifttum aufnahm. Sein Denken kreiste um das Konzept des
Zusammenfalls der Gegensitze zu einer Einheit, in der sich die Wider-
spriiche zwischen scheinbar Unvereinbarem auflésen. Metaphysisch
und theologisch sah er in Gott den Ort dieser Einheit. Auch in der
Staatstheorie und Politik bekannte er sich zu einem Einheitsideal. Das
Ziel, eine moglichst umfassende Eintracht zu verwirklichen, hatte fiir
ihn hochsten Wert, sachliche Meinungsverschiedenheiten hielt er
demgegentiber fiir zweitrangig. Im Sinne dieser Denkweise entwickelte
er eine fir seine Zeit ungewohnliche Vorstellung von religioser Tole-
ranz. Dem Islam, mit dem er sich intensiv auseinandersetzte, billigte er
einen gewissen Wahrheitsgehalt und eine Existenzberechtigung zu.

In Heidelberg immatrikulierte er sich 1416 in der Artistenfakultat
der dortigen Universitit, in der damals der Nominalismus die vorherr-
schende philosophische Richtung war. Im folgenden Jahr verliefl er
Heidelberg. Wahrscheinlich schon damals, spétestens 1420 ging er
nach Padua zum Studium des Kirchenrechts, das er im Friithjahr oder
Frithsommer 1423 mit der Promotion zum doctor decretorum (,,Dok-
tor der Dekrete®) abschloss. In Padua kniipfte er Kontakte zu Person-
lichkeiten, die in der Folgezeit prominente Kirchenméinner wurden,
den spiteren Kardinilen Giuliano Cesarini und Domenico Caprani-
ca.623

Im Frithjahr 1425 lie8 sich Nikolaus an der Universitdt Koln als
Doktor des Kirchenrechts immatrikulieren.®>4 Er schloss Freundschaft
mit dem sechs Jahre élteren Professor Heymericus de Campo, der in
Koln zunichst an der Fakultét der Artes tétig war und ab 1428 Theolo-
gie unterrichtete. Heymericus, der zur Traditionslinie des scholasti-
schen Philosophen und Theologen Albertus Magnus gehorte, beein-
flusste Nikolaus stark; er brachte ihm den Neuplatonismus nahe und
machte ihn mit den Schriften des Pseudo-Dionysius Areopagita ver-
traut, die dem Mittelalter spatantikes neuplatonisches Gedankengut

623 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 29

624 Liibke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfiirst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Miinchen 1968, S. 25

247

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

248

vermittelt hatten. Zwei Rufe nach Lowen, wo ihm die Universitit eine
Kirchenrechtsprofessur anbot, schlug er 1428 und 1435 aus.

Als Humanist leistete Nikolaus Bedeutendes in der historisch-phi-
lologischen Forschung, sowohl durch Auffindung von Handschriften
teils verschollener antiker Werke und Entdeckung unbekannter mittel-
alterlicher Quellen als auch durch seine kritische Auseinandersetzung
mit den Quellentexten.

Er gehorte zu den Pionieren der rechtshistorischen Forschung, die
damals wegen der Auseinandersetzungen um die Kirchenreform einen
besonderen Aktualititswert hatte. Wegweisend war seine Leistung,
nicht nur die géngigen Rechtssammlungen heranzuziehen, sondern
auch verschollene Handschriften und Urkunden ausfindig zu machen
und fiir aktuelle Konflikte auszuwerten.52s Er studierte die alten ger-
manischen Volksrechte und verglich ihre Bestimmungen mit der
Rechtspraxis seiner Zeit. In der Kélner Dombibliothek entdeckte er
eine Handschrift mit Papstbriefen an die frithmittelalterlichen franki-
schen Konige (,,Codex Carolinus®). 1433 zeigte er erstmals mit philolo-
gischen Argumenten, dass die Konstantinische Schenkung, eine an-
gebliche Urkunde Kaiser Konstantins des Groflen, auf die sich die Ku-
rie seit dem 11. Jahrhundert zur Begriindung ihrer territorialen An-
spriiche stiitzte, eine Falschung ist. Wenige Jahre spdter erbrachte Lo-
renzo Valla einen Beweis der Falschung, der ebenfalls auf sprachlichen
Beobachtungen basierte. Auch die Unechtheit von angeblichen Texten
antiker Pépste, die in den pseudo-isidorischen Dekretalen enthalten
waren, konnte Nikolaus nachweisen.26

In seiner Schrift Giber die Kalenderreform (De correctione kalenda-
rii) ging Nikolaus auf die Fehlerhaftigkeit des Julianischen Kalenders
und der Osterrechnung ein und war damit ein wichtiger Vertreter der
Bemithungen um eine Kalenderreform. Sein Anliegen wurde jedoch
erst 1582 durch die Gregorianische Kalenderreform verwirklicht.¢27

625 Miiller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Miinster
2013, S. 75

626 Meier-Oeser, S.: Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989, S. 54ff

627 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Miinster 1992, S. 121

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

Anfang 1430 starb Nikolaus’ Forderer Otto von Ziegenhain, der
Erzbischof von Trier. Im Streit um die Nachfolge (,Irierer Bischofs-
streit®) stellte sich Nikolaus auf die Seite des Kandidaten Ulrich von
Manderscheid, hinter dem eine starke Adelspartei stand.®?® Ulrichs Ri-
valen waren Jakob I. von Sierck, den die Mehrheit des Domkapitels ge-
wihlt hatte, und Raban von Helmstatt, der Kandidat von Papst Martin
V. Ulrich setzte sich mit Gewalt durch und wurde exkommuniziert.
Nach dem Tod Papst Martins wandte sich Ulrich Anfang 1432 an das
Konzil von Basel, wo er sich gegen den neuen Papst Eugen IV. durch-
zusetzen hoffte. Er schickte Nikolaus, der sein Sekretir und Kanzler
war und ihn bereits auf dem Niirnberger Reichstag 1431 vertreten hat-
te, nach Basel. Nikolaus erhob die 6rtliche Auseinandersetzung um das
Trierer Erzbistum zu einer Grundsatzfrage, indem er fiir die Rechte
der Laienschaft eintrat, der kein Bischof vom Papst aufgezwungen
werden dirfe. Er teilte die Auffassung der Konzilsmehrheit, wonach
das, was alle betrifft, auch von allen gebilligt werden muss, und vertrat
den Vorrang des géttlichen Rechts und des Naturrechts vor dem posi-
tiven Recht. Daran habe sich sogar der Papst zu halten; er miisse daher
einen Konsens mit den von seinen Entscheidungen Betroffenen anstre-
ben.62

Zwar unterlag Ulrich vor dem Konzil, doch konnte Nikolaus dort
zunehmend Ansehen und Einfluss gewinnen; sein diplomatisches Ge-
schick und seine Befihigung zur Vermittlung in Konflikten fanden
Wertschitzung. Zu den Aufgaben, die ihm {ibertragen wurden und die
er 16sen konnte, gehorten die Erzielung eines Kompromisses mit den
rebellischen Hussiten, die sich nach anfanglicher Ablehnung auf seine
Ideen einlieflen, und die Klarung der Rolle der péapstlichen Legaten auf
dem Konzil. Anfangs stand er schon wegen seiner Rolle als Interessen-
vertreter Ulrichs auf der Seite der Konziliaristen, die fiir den Vorrang
des Konzils gegeniiber dem Papst eintraten und unter den Konzilsteil-
nehmern in der Mehrheit waren. Als Anhidnger Ulrichs war er aus der
Sicht der Kurie sogar exkommuniziert. 1436 vollzog er jedoch einen
Parteiwechsel und stellte sich auf die Seite der Minderheit, die den

628 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 34f

629 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Miinster 1992, S. 33

249

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

250

Papst unterstiitzte. Ausschlaggebend war dabei fiir ihn das Ziel, eine
Wiedervereinigung der katholischen Kirche mit der orthodoxen by-
zantinischen Kirche zu erreichen; diese Absicht glaubte er eher mit
dem Papst als mit den Konziliaristen verwirklichen zu kénnen.

Am 17. Mai 1437 verlief3 Nikolaus Basel und begab sich im Auf-
trag der pépstlichen Partei zu Verhandlungen tiber die Kircheneinheit
nach Konstantinopel.®3° Dort setzte er sich gegen eine Gesandtschaft
der Konzilsmehrheit durch. Am 27. November 1437 brachen der by-
zantinische Kaiser Johannes VIII. Palaiologos, der Patriarch von Kon-
stantinopel und zahlreiche Bischéfe der Ostkirche mit den pépstlichen
Gesandten, darunter Nikolaus, nach Westen auf. Thr Ziel war, die Ein-
heit auf einem Unionskonzil zu verwirklichen und so auch militarische
Unterstiitzung fiir das Byzantinische Reich zu gewinnen, das im
Kampf gegen die Tiirken vom Untergang bedroht war. Zu den Teilneh-
mern der langen Schiffsreise gehorte der griechische Erzbischof und
spatere Kardinal Bessarion, der mit Nikolaus Freundschaft schloss.
Am 8. Februar 1438 landeten sie in Venedig. Damit hatte sich Niko-
laus erfolgreich auf europdischer Ebene in der Politik profiliert.53

Im Mirz 1438 erklirten die deutschen Kurfiirsten und der neue
Konig Albrecht II. ihre Neutralitdt im Konflikt zwischen Papst Eugen
IV. und dem Konzil von Basel. Unter den prominenten pépstlichen
Gesandten, welche diese Neutralitat aufbrechen und die Deutschen fiir
den Papst gewinnen sollten, war Nikolaus der einzige Deutsche. Zu-
néchst hatte er formal nur einen niederen Rang unter den pépstlichen
Beauftragten inne, doch am 22. Juli 1446 wurde er zum Legaten er-
nannt und ibernahm damit eine Schliisselposition. Seine zentrale Rol-
le wiirdigte Enea Silvio de' Piccolomini, der spétere Papst Pius II., in-
dem er ihn den ,,Herkules der Eugenianer® nannte; die Gegenseite griff
ihn als Verréter an. In dem langwierigen, zehn Jahre dauernden Kampf
trat er auf einer Reihe von Reichstagen und Fiirstenversammlungen
auf, darunter dem Reichstag von Niirnberg 1438, dem Reichstag von
Mainz 1441 und dem Fiirstentag von Aschaffenburg 1447, auf dem
sich die deutschen Fiirsten endgiiltig fiir den Papst entschieden. 1448

630 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 40

631 Miiller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Miinster
2013, S. 89

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

war er mafigeblich am Abschluss des Wiener Konkordats beteiligt, das
die kirchlichen Verhiltnisse im Reich und die Beziehungen zwischen
Reich und Kurie abschlieflend regelte.%32

Am 23. Mirz 1450 wurde er vom Papst zum Bischof des Fiirstbis-
tums Brixen im heutigen Sudtirol ernannt und am 26. April ge-
weiht.%33 Dort musste er sich gegen das Domkapitel durchsetzen, das
bereits den dortigen Kanoniker Leonhard Wismair zum Bischof ge-
wihlt hatte. Hinter Leonhard stand Herzog Sigmund ,der Miinzrei-
che“ von Osterreich, der in Tirol regierte. Im Mirz 1451 kam es in
Salzburg zu einer Einigung, Nikolaus erreichte den Riicktritt des Ge-
genkandidaten und wurde vom Herzog anerkannt.

Am 24. Dezember 1450 wurde Nikolaus zum papstlichen Legaten
ernannt und mit auflerordentlichen Vollmachten zur Kirchen- und
Klosterreform in Deutschland, Osterreich und den Niederlanden aus-
gestattet.934 Anschlieflend begab er sich auf die Legationsreise, die bis
zum Frithjahr 1452 dauerte. Wiederum bildete die Streitschlichtung
einen wesentlichen Teil seiner Aufgaben; zu den Konflikten, mit denen
er sich zu befassen hatte, gehorte insbesondere die langwierige Soester
Fehde, an deren Beilegung er mafigeblich beteiligt war. Ein wichtiger
Auftrag, den er auszufithren hatte, war die Verkiindigung des Ablasses,
der anlésslich des Jubeljahres 1450 den Gldubigen gewahrt wurde.

Bei der Durchfithrung der Reform trat Nikolaus, der frither durch
seine diplomatische, vermittelnde Art erfolgreich gewesen war, nun
auf die Autoritdt seines Amtes gestiitzt oft hart und kompromisslos
auf. Besonders bei den Bettelorden stief} er auf heftigen Widerstand.
Auch die von ihm geforderten rigorosen Mafinahmen gegen die Juden
riefen bei Bischofen, beim Rat der Stadt Niirnberg und beim Markgra-
fen von Brandenburg Protest hervor und fanden auch beim Konig und
beim Papst keine Zustimmung. Er warf den Juden Habgier und Wu-

632 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einfithrung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und Miinchen 1979, S. 44

633 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einfithrung, Miinster 2006, S. 57

634 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 43

251

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

cher vor und forderte ihre Kennzeichnung durch sichtbare Zeichen an
der Kleidung.535

Als Nikolaus 1456 seinem Neffen Simon von Wehlen eine Pfriinde
im Domkapitel verschaffte und Domherren, die sich dieser Entschei-
dung widersetzten, exkommunizierte, erregte sein entschiedenes Auf-
treten Anstof3. Seine Gegner konnten die Unterstiitzung von Herzog
Sigmund gewinnen, dem Nikolaus’ energische Machtausiibung gene-
rell missfiel. Nikolaus wurde mit Morddrohungen eingeschiichtert. Er
zog sich, um sein Leben fiirchtend, im Juli 1457 auf die seinem Bistum
gehorende Burg Buchenstein (Andraz) zuriick, wo er bis September
1458 blieb. Uber den gesamten Herrschaftsbereich des Herzogs ver-
héngte er das Interdikt (Verbot gottesdienstlicher Handlungen).

Im Mai 1458 trat der konziliaristisch gesinnte Staatsmann Gregor
Heimburg in den Dienst Sigmunds. Gregor war ein konsequenter Geg-
ner der papstlichen Politik und war schon auf den Reichstagen gegen
Nikolaus aufgetreten. Schliefllich holte Pius II., der im August 1458
den Papstthron bestiegen hatte, Nikolaus nach Rom, wo der Kardinal
am 30. September 1458 eintraf.®3® Am 11. Januar 1459 wurde Niko-
laus vom Papst zum Legaten und Generalvikar im Kirchenstaat er-
nannt. Er iibernahm die Leitung des Kirchenstaats, wihrend sich Pius
zum Fiirstenkongress von Mantua begab.

Der Papst wiinschte eine Versohnung zwischen Nikolaus und Sig-
mund, doch scheiterten seine intensiven Vermittlungsversuche. Der
Einfluss Gregor Heimburgs trug erheblich zur Verhirtung der Position
des Herzogs bei. Insbesondere iiber das Recht zur Ausbeutung eines
Silberbergwerks bei Garnstein konnte keine Einigung erzielt werden.
Im Februar 1460 kehrte Nikolaus nach Brixen zuriick und nahm den
Kampf um sein Bistum auf. Angesichts der Krafteverhaltnisse gab die
Stadt den Kampf schnell auf, Nikolaus zog sich in die Burg zuriick.
Dort wurde er am 17. April zur Kapitulation gezwungen. Er musste
sich zu einer Kriegsentschddigung von 10.000 Rheinischen Gulden
verpflichten, auf die Silbergruben verzichten und auch in anderen
Streitpunkten nachgeben. Nach seiner Freilassung widerrief er aber al-
le Zugestindnisse. Am 27. April verliefl er Bruneck. Da er in seinem

635 Liibke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfirst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Miinchen 1968, S. 45
636 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einfithrung, Miinster 2006, S. 48

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

Bistum kaum noch handlungsfahig war, begab er sich zum Papst nach
Siena. In Italien fand Nikolaus viel Verstandnis fur seine Position, im
deutschen Sprachraum lagen die Sympathien eher auf der Seite Sig-
munds. Im August 1460 griff der Papst mit Bann und Interdikt zu-
gunsten des Kardinals ein. Erst im Juni 1464 wurde der Streit beigelegt;
Nikolaus blieb Bischof, musste aber die Amtsausiibung einem Vertre-
ter iberlassen.®37

Im Sommer 1464 wurde Nikolaus im Rahmen des von Pius II. be-
triebenen Kreuzzugsprojekts gegen die Tiirken beauftragt, sich um
eine Schar von 5000 mittellosen und zum Teil erkrankten Kreuzfah-
rern zu kiilmmern, die zwischen Rom und Ancona, von wo die Flotte
in See stechen sollte, umherirrten. Unterwegs starb er am 11. August
in Todi. Sein Leichnam wurde sogleich nach Rom berfiithrt und in
seiner Titelkirche San Pietro in Vincoli beigesetzt; sein Herz jedoch
wurde auf seinen Wunsch in der Kapelle des von ihm und seinen Ge-
schwistern 1458 gestifteten St. Nikolaus-Hospitals (Cusanusstift) in
Kues bestattet.53® Dem Hospital vermachte er auch den Hauptteil sei-
ner Bibliothek, der sich noch heute dort befindet. Sie gilt mit ihrer
Sammlung von Hunderten mittelalterlicher Handschriften und Inku-
nabeln (Wiegendrucken) aus Theologie, Philosophie, Wissenschaft
und Mathematik als die bedeutendste Privatbibliothek, die aus dem
Mittelalter erhalten geblieben ist.

Nikolaus verfasste mehr als 50 Schriften, davon etwa ein Viertel in
Dialogform, die {iibrigen in der Regel als Abhandlungen, ferner
rund 300 Predigten sowie eine Fiille von Akten und Briefen. Seine
Werke lassen sich nach dem Inhalt in drei Hauptgruppen gliedern:
Philosophie und Theologie, Kirchen- und Staatstheorie, Mathematik
und Naturwissenschaft. Eine Sonderstellung nimmt seine kurze Auto-
biographie ein, die er 1449 schrieb. Er veranlasste selbst eine (aller-
dings unvollstindige) Sammlung seiner Schriften, die in zwei Hand-
schriften seiner Bibliothek in Kues vorliegt.639

637 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Miinster 1992, S. 90

638 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Kln und Opladen 1958, S. 136

639 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einfithrung, Miinster 2006, S. 21

253

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

254

Zu den bekanntesten Werken des Kusaners gehort die 1433/34 in
Basel entstandene Schrift De concordantia catholica (,;Uber die allum-
fassende Eintracht®) in drei Biichern. Vom Grundgedanken der Ein-
tracht ausgehend entwickelt Nikolaus im ersten Buch eine allgemeine
Kirchenlehre, erlautert im zweiten Buch seine Konzilstheorie und sei-
ne Ideen zur Reform von Kirche und Konzilien und legt im dritten
Buch seine Staatstheorie und seine Vorstellungen zur Reichsreform dar.
In den Zusammenhang der auf dem Konzil von Basel ausgetragenen
Konflikte gehdren auch weitere Schriften, darunter De maioritate auc-
toritatis sacrorum conciliorum supra auctoritatem papae (,Uber den
Vorrang der Autoritdt der heiligen Konzilien iiber die Autoritdt des
Papstes, 1433). Seine Auffassungen iiber eine allgemeine Kirchenre-
form legt er 1459 in der Schrift Reformatio generalis (,,Allgemeine Re-
form®) dar.

In diesem Teil von Nikolaus’ Werk geht es primdr um Fragen der
Metaphysik und Ontologie und um die theologischen Konsequenzen,
die sich aus deren Beantwortung ergeben. Kennzeichnend ist dabei,
dass philosophische Aussagen fiir die Beantwortung theologischer Fra-
gen nutzbar gemacht werden.54°

Von der Suche nach dem verborgenen Gott, die im Dunkel der
Unwissenheit beginnt, und der Erkennbarkeit Gottes handelt ein gro-
Ber Teil seiner Schriften. Hierzu gehoren der Dialogus de deo abscondi-
to (,Dialog tiber den verborgenen Gott®, 1444/45), De quaerendo deum
(»Von der Suche nach Gott, 1445), De filiatione dei (,Von der Gottes-
kindschaft®, 1445), De dato patris luminum (,Uber die Gabe des Vaters
der Lichter®, 1445/46), der Dialog Idiota de sapientia (,Der Laie tiber
die Weisheit®, zwei Biicher, 1450), De theologicis complementis (,Uber
theologische Erginzungen®, 1453), De visione dei (,Von der Gottes-
schau, 1453), De beryllo (,Uber den Beryll, 1458) und De principio
(,,Uber den Anfang", auch Tu quis es, 1459). 04

In der Abhandlung De coniecturis (,Uber Mutmaflungen, um
1442) setzt sich Nikolaus mit dem bereits in De docta ignorantia the-
matisierten Problem der Anndherung an das nicht Wissbare auseinan-

640 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einfithrung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und Miinchen 1979, S. 83f

641 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 20

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

der. Sie erfolgt iiber Mutmaflungen, mit denen sich der Mensch von
einer Stufe zur anderen fortschreitend der Gottlichkeit anndhert. Im
Dialogus de genesi (,Dialog iiber das Werden®, 1447) wird die Frage
nach der Entstehung des Alls und dem Ursprung des Seins alles Seien-
den erortert. Mit der Intellekt- und Erkenntnistheorie befasst sich der
Dialog Idiota de mente (,Der Laie iiber den Geist®, 1450). Der ,Tria-
log“ (Dreiergesprich) ,Uber das Kénnen-Ist“ (Trialogus de possest,
1460) behandelt den Gottesnamen ,,Possest, der Gott bezeichnet als
»alles das, was sein kann® (omne id quod esse potest), das realisierte Al-
les-Konnen als einzige Wirklichkeit, Zusammenfall von Moglichkeit
und Wirklichkeit.642

Die Frage nach dem Wahrheitsgehalt der verschiedenen religiosen
Lehren und nach der Toleranz zwischen den Religionen untersucht Ni-
kolaus in De pace fidei (,Uber den Glaubensfrieden®), einer Schrift, die
1453 unter dem Eindruck der Eroberung Konstantinopels durch die
Tiirken entstand. Speziell unter dem Gesichtspunkt des Verhaltnisses
zwischen Christentum und Islam erortert er diese Thematik 1460/61
erneut in der Cribratio Alkorani (,,Sichtung des Korans®, drei Biicher).
Eine relativ geringe Rolle spielt in Nikolaus’ Werk die Exegese und bib-
lische Theologie; sie bietet ihm gewohnlich nur Ausgangspunkte fiir
philosophische Erérterungen.

Das mathematische und naturwissenschaftliche Werk des Cusanus
ist vor allem von seinem Interesse an Wissenschaftstheorie und von
seinen metaphysisch-theologischen Fragestellungen geprigt; er will
von mathematischen zu metaphysischen Einsichten hinfithren. Mit
Analogien zwischen mathematischem und metaphysischem Denken
befasst er sich in Schriften wie De mathematica perfectione (,,Uber die
mathematische Vollendung®, 1458) und Aurea propositio in mathema-
ticis (,Der Goldene Satz in der Mathematik®, 1459). Als sein mathema-
tisches Hauptwerk gilt De mathematicis complementis (,Uber mathe-
matische Ergianzungen’, 1453).543

Einen immensen Einfluss iibte der spatantike Neuplatoniker Prok-
los auf Cusanus aus. Proklisches Gedankengut taucht erstmals um

642 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Koln und Opladen 1958, S. 55

643 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und Miinchen
1969, S. 48

255

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

256

1442 in der Schrift De coniecturis auf. Namentlich erwdhnt und direkt
zitiert wird Proklos erstmals 1458 in der Schrift De beryllo. In den
Werken aus den letzten Lebensjahren des Kusaners kommt Proklos
eine zentrale Bedeutung zu; benutzt werden sein Kommentar zu Pla-
tons Parmenides sowie ab 1462 auch seine Theologia Platonis, verein-
zelt auch die Elementatio theologica.®44

Nikolaus selbst kennzeichnet den Gedanken der Koinzidenz (coin-
cidentia oppositorum), des Zusammenfalls der Gegensitze zu einer
Einheit, als Kernelement seiner Betrachtungsweise oder Methode (wo-
mit er nicht eine Lehre oder ein System meint). Mit diesem Konzept
tritt er als Urheber einer neuen Theorie auf, die der bisherigen Philo-
sophie gefehlt habe. Er meint, alle geistige Anstrengung miisse sich da-
rauf richten, die ,einfache Einheit“ zu erreichen, in der alle Arten von
Entgegengesetztem (opposita) zusammentfallen, somit paradoxerweise
auch die kontradiktorischen (widerspriichlichen) Gegensitze, die ein-
ander nach dem aristotelischen Satz vom Widerspruch ausschlie-
3en.®4s Die Einbeziehung auch dieser Gegensitze in die allumfassende
Einheit ist das Neue gegeniiber den fritheren Ansitzen. Im Sinne der
neuplatonischen Tradition betrachtet Nikolaus als letztes Ziel aller Er-
kenntnisbemithungen den einen schopferischen Urgrund des Werdens,
der zugleich Ausgangspunkt und Bestimmung alles Werdens sei.

Seiner Terminologie zufolge ist der menschliche Verstand (ratio)
die Kraft, welche die Sinneseindriicke ordnet und unter vereinheitli-
chende Begriffe bringt. Dies geschieht durch Unterscheidung zwischen
ihnen, indem der Verstand einschlief$t und ausschlief$t und damit
auch negiert, wozu die Sinne nicht imstande sind. Der Verstand kann
dies, indem er das Unendliche aus seiner Betrachtung fernhalt. Alles
verstandesmaflige Wissen beruht auf Vergleichen und ist somit auf Re-
latives bezogen. Daher kann der menschliche Verstand etwas Absolu-
tes wie das Maximum oder das Unendliche nicht erfassen, fiir ihn be-
steht zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen keine Proporti-
on. Der Mensch verfiigt jedoch noch {iber eine weitere Fahigkeit, die
Vernunft (intellectus), die weit tiber dem Verstand steht.

644 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa - A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 35

645 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Koln und Opladen 1958, S. 69

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

Die Vernunft ist zwar endlich und kann daher nach De docta igno-
rantia ebenso wie der Verstand die Widerspriiche nicht tibersteigen
und die Koinzidenz nicht erreichen; da sie aber zugleich ,,etwas Gottli-
ches® ist, kann sie die gottliche Wahrheit gleichsam ,,sehen und ,,be-
rithren® 64

Spiter, in De coniecturis (um 1442) und den im Zeitraum 1445-
1447 verfassten kleinen Schriften, gelangt Nikolaus zu einer optimisti-
scheren Einschitzung der Moglichkeiten der Vernunft. Nun traut er
ihr zu, gegen den Widerstand des Verstandes die Widerspriiche zu
tiberwinden und damit paradoxe Einsichten zu erlangen, etwa das
Grofite mit dem Kleinsten gleichzusetzen. Dariiber hinaus nimmt er
nun die Moglichkeit eines ,,gottlichen Denkens des Menschen an, das
nicht mehr im Sinne der negativen Theologie die Verneinung als wah-
rere Ansicht der Bejahung vorziehe.%4” Auch der Gegensatz von Affir-
mation und Negation wird im Sinne der Koinzidenzidee transzendiert.
Nikolaus behauptet, dieses gottliche Denken lasse auch die Vernunft
und deren Verstdndnis der widerspriichlichen Gegensitze hinter sich,
um sich der absoluten Einheit und Unendlichkeit zuzuwenden. Gott
sei nicht die Koinzidenz der Gegensitze, sondern das Koinzidenzden-
ken sei nur die der menschlichen Vernunft angemessene Art, sich ihm
zu nahern. Daher bezeichnet Nikolaus 1453 in De visione dei die Koin-
zidenz als ,Mauer® zwischen dem Gottsuchenden und Gott. Diese
Mauer hélt er aber nicht fiir prinzipiell uniiberwindlich.

In seinem letzten Werk, De apice theoriae, schreibt Nikolaus, er ha-
be sich zu immer groflerer Erkenntniszuversicht durchgearbeitet.543
Sein Optimismus hinsichtlich der Gotteserkenntnis hidngt mit seiner
Uberzeugung von der Gottihnlichkeit des Menschengeistes zusammen.
In De coniecturis bezeichnet er den Menschen sogar als geschaffenen
»zweiten Gott“ — eine fiir damalige Verhiltnisse kithne Formulierung.

646 Liibke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfiirst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Miinchen 1968, S. 77

647 Meier-Oeser, S.: Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989, S. 85ff

648 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa — A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 71f

257

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

So wie der gottliche Intellekt die reale Welt schaffe, schaffe der
menschliche Intellekt die Welt der Begriffe.649

1450 wendet sich Nikolaus im Dialog Idiota de sapientia erneut
dem Thema der Vernunfttitigkeit zu, diesmal in schroffer Abgrenzung
von der scholastischen, aristotelisch gepragten Universitatsphilosophie
des Spatmittelalters. Fin ,Laie, d.h. ein universititsfremder, scheinbar
ungebildeter Mensch, unterhalt sich mit einem ,,Redner®, einem rheto-
risch ausgebildeten Gelehrten, der sein Wissen nur aus Biichern be-
zieht, iiber die Weisheit. Der Laie ibernimmt die Rolle, die Sokrates in
den Dialogen Platons spielt. Er erkldrt dem Redner, dass dessen An-
strengungen, durch Buchwissen Erkenntnis zu erlangen, vergeblich
und auch freudlos seien; die aristotelische Schulwissenschaft mit jhren
Autoritdten tdusche, das Denken eines darin Befangenen sei ,,gefesselt*
und ermogliche keinen Zugang zur Wahrheit. Der Laie wendet sich
nicht nur gegen die von den Humanisten verachtete spatmittelalterli-
che Scholastik, sondern ebenso gegen den humanistischen Kult der
Rhetorik, die dem Bediirfnis nach iiberfliissiger Ausschmiickung Kiir-
ze und Klarheit opfere. Schulwissenschaft sei umstandlich und miihse-
lig, Weisheit hingegen leicht und direkt zu finden und voller Freuden.
Sie sei dem menschlichen Intellekt von Natur aus als dessen Nahrung
zugeordnet. 65°

Die Moglichkeit zu ihrer Auffindung sei in ihm angelegt, und dies
sei der Grund dafiir, dass er sich auf die Suche mache und, wenn er das
Gesuchte gefunden habe, auch wisse, dass es das Gesuchte sei. In der
Weisheit sei der Intellekt lebendig, aus sich heraus titig und damit
gliickselig. Seine Befriedigung erlange er in seiner Bewegung auf sein
Urbild hin; dieses sei Gott als der Begriff der Begriffe oder der absolute
Begriff (conceptus absolutus). Voraussetzung dafiir sei das Uben des
Koinzidenzdenkens, das auch zur Fassbarkeit des Unfassbaren fiihre.
Den damit gemeinten Prozess beschreibt der Laie als unendliche An-

649 Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Kéln und Opladen 1958, S. 78

650 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und Miinchen
1969, S.79

258

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

ndherung durch stindiges Fortschreiten ins Unendliche, unabléssiges
Aufsteigen (continue ascendere).55*

Eine zentrale Rolle spielt in Nikolaus' staats- und kirchenpoliti-
schem Denken die Frage, wie zwischen verschiedenen Gruppen und
Individuen trotz der Unterschiedlichkeit ihrer Ansichten und Ziele ein
eintrichtiges Zusammenwirken ermoglicht werden kann. Dafiir ist er-
forderlich, dass sie freiwillig ihr Handeln gegenseitig als legitim aner-
kennen. Fiir eine solche Konkordanz miissen rechtlich-institutionelle
Voraussetzungen geschaffen werden, wobei das Konsensprinzip als
Grundlage der Legitimitdt in den Regelungen zur Geltung kommen
soll.

In seiner konziliaristischen Phase war Nikolaus von Marsilius von
Padua beeinflusst. Dessen staatstheoretisches Werk Defensor pacis
zitiert er in De concordantia catholica ausgiebig, meist ohne die Quelle
zu nennen.

Den Gedanken der Konkordanz als Legitimationsprinzip fiir Herr-
schaftsausiibung vertritt der Kusaner in dieser Schrift sowohl fiir den
weltlichen als auch fiir den geistlichen Bereich. Nach seiner Ansicht
bediirfen Gesetze der Zustimmung der von ihnen Betroffenen, und
auch die Obrigkeit ist an sie gebunden. Bei der philosophischen
Grundlegung des Rechts beruft er sich auf Cicero und dessen Konzept
vom Naturrecht.®s> Das Erstreben des Zutraglichen und Meiden des
Schidlichen komme jedem Wesen von Natur aus zu; den Individuen
sei ein Sinn gegeben, mit dem sie erkennen konnen, was fiir sie notig
ist, und dieser Sinn sei in der Mehrheit der Faille verlasslich. Diese
Denkweise veranlasst Nikolaus zur Befiirwortung der Wahlmonarchie,
da diese Staatsform dem Naturrecht am meisten entspreche.%53

Er tritt fir eine starke Zentralgewalt mit einem stehenden Reichs-
heer und fiir ein einheitliches Reichsgesetzbuch und eine Reichssteuer
ein.%54 Stellenweise tadelt er die Willkiir des Adels, den er als Biirgerli-

651 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einfithrung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und Miinchen 1979, S. 77

652 Meier-Oeser, S.: Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989, S. 91

653 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und Miinchen
1969, S. 120

654 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa — A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 95

259

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

cher generell kritisch betrachtet. Nach seinem Geschichtsverstindnis
haben sich die Teilgewalten im Reich verselbstdndigt, auf Kosten des
Ganzen die Macht an sich gerissen und das Kaisertum um seine Auto-
ritat gebracht. Nun soll das ,,alte Recht® wiederhergestellt werden. Der
Verwirklichung der Konkordanz soll eine jahrlich zusammentretende
Stindeversammlung als stindige Einrichtung dienen. Auf den jéhrli-
chen Reichsversammlungen sind alle Reichsangelegenheiten zu behan-
deln. Das Reich soll in zwolf Gerichtsbezirke aufgeteilt werden, deren
Gerichte direkt der kaiserlichen Gewalt unterstellt sind und tiber den
landesherrlichen Gerichten stehen. Ferner fordert Nikolaus einen all-
gemeinen Landfrieden und ein Verbot der Fehde.

Bei der Beurteilung und Losung von Konflikten erhebt Nikolaus
sein Einheitsideal zum obersten Wert; sachliche Meinungsverschie-
denheiten betrachtet er als zweitrangig, sie diirfen der Einheit nicht im
Wege stehen. So fordert er von den Hussiten Unterwerfung unter die
aktuellen Gebrauche der romischen Kirche und verwirft ihre Berufung
auf eine biblische Tradition, von der die Kirche spéter abgewichen sei;
die Kirche habe ein Recht, Riten zu dndern und die Bibel nach Zeitum-
stinden auszulegen. Er meint, das Urchristentum sei keine Norm und
die kirchliche Auslegung eines Bibeltextes stehe iiber dessen Wortlaut.
Es gebe keine anderen Gebote Christi als diejenigen, welche die romi-
sche Kirche als solche anerkennt.55

Das Ideal der Eintracht strebt Nikolaus nicht nur in Kirche und
Staat an, sondern er mochte es auch im Verhaltnis zwischen Anhin-
gern verschiedener Glaubensrichtungen verwirklicht sehen.55¢ Den
Weg dazu sieht er im Dialog iiber die Glaubensinhalte. Daher setzt er
sich wiederholt intensiv mit der Frage nach dem Wahrheitsgehalt der
verschiedenen Religionen bzw. Konfessionen auseinander: Judentum,
antikes ,Heidentum®, Islam, katholisches Christentum, Lehren der
»~Bohmen“ (Hussiten), der Perser (Zoroastrismus), Chaldder usw. Er
meint, jede Religion habe ein berechtigtes Anliegen und einen be-
stimmten Zugang zur Wahrheit und sei insofern besser, als ihre Geg-
ner wahrhaben wollen, doch nur im Christentum seien alle diese An-

655 Meier-Oeser, S.: Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989, S. 99

656 Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einfithrung in sein philosophisches Den-
ken, Freiburg und Miinchen 1979, S. 81

260

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

liegen verwirklicht und Teilerkenntnisse vereint. So habe das Juden-
tum mit Recht Gott als absolut, von allem sinnlich Wahrnehmbaren
abgelost erkannt und verehrt.657

Die Heiden hingegen hitten Gottes Wirken in seinen verschiede-
nen sichtbaren Werken wahrgenommen und ihm daher gemif3 deren
Verschiedenheit je verschiedene Namen gegeben; das sei nur scheinbar
Polytheismus. Im Christentum sei beides zu finden, einerseits die
Transzendenz Gottes, andererseits aber auch ein géttlicher Aspekt des
sinnlich Wahrnehmbaren, denn der Mensch und Gott Christus habe
beides in sich vereint. Daher verleugne ein Jude, der Christus ablehnt,
damit den wahren Kern seiner eigenen Religion.®5® Im Unterschied zur
traditionellen christlichen Auffassung stellt Nikolaus die Juden nicht
tiber die Heiden, sondern billigt beiden Religionen gleichermafien eine
gewisse Berechtigung zu, die jedoch dann hinféllig werde, wenn ihre
Vertreter sich weigern, die richtig verstandene Verehrung Christi als
die eigentliche Verwirklichung des von ihnen Angestrebten zu erken-
nen.%s9

In De pace fidei (,Uber den Glaubensfrieden®) bedient sich Niko-
laus zur Darlegung seiner Auffassung einer literarischen Fiktion. Ge-
schildert wird eine Vision eines Mannes — gemeint ist der Autor selbst
-, der eine Versammlung im Himmel miterlebt. Unter der Leitung
Gottes beraten die Engel und die Seligen tiber das Elend auf der Erde,
das durch gewaltsame religiose Konflikte verursacht wird. Die weises-
ten Vertreter der einzelnen Volker werden — wie in Ekstase entriickt —
herangezogen. Vor dem Wort Gottes sowie den Aposteln Petrus und
Paulus legen sie ihre Standpunkte dar und werden von ihnen iiber die
gottliche Wahrheit belehrt. Die Belehrung erfolgt nicht autoritativ,
sondern mittels philosophischer Argumentation; die Weisen treten als
Philosophen auf.6%

657 Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einfithrung, Miinster 2006, S. 121

658 Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frank-
furt a. M. 2008, S. 131

659 Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und Miinchen
1969, S. 89

660 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa — A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 103

261

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

In dieser Einkleidung présentiert Nikolaus seine Meinung tiber die
religiésen Streitigkeiten und deren mogliche Beendigung. Danach hat
Gott den einzelnen Voélkern zu verschiedenen Zeiten Konige und Pro-
pheten geschickt, die das rohe, ungebildete Volk unterwiesen und reli-
giose Vorschriften und kultische Riten einfithrten. Die Menschen ha-
ben dann jedoch diese ,Gewohnheiten mit der absoluten Wahrheit
verwechselt. Auch weiterhin sind sie der irrigen Uberzeugung, ihre re-
ligiosen Sitten seien die Umsetzung direkter, wortlicher Anweisungen
Gottes. Daher meinen sie, sie miissten ihren besonderen Glauben, den
sie aus Gewohnbheit fiir allein wahr halten, auch mit Waffengewalt ge-
gen die anderen durchsetzen bzw. verteidigen. Damit glauben sie den
gottlichen Willen zu erfiillen. In Wahrheit sind aber aus Nikolaus’
Sicht die Verehrungsformen der verschiedenen Religionen und die un-
terschiedlichen christlichen Riten nur besondere Ausprigungen einer
einzigen schlechthin wahren Universalreligion. In dieser kommt
Christus die zentrale Funktion des Vermittlers zwischen Gott und den
Menschen zu, weil in ihm die gottliche und die menschliche Natur auf
die beste tiberhaupt mogliche Weise vereint sind. Nikolaus versucht zu
zeigen, dass die Existenz eines solchen vollkommenen Vermittlers eine
notwendige Konsequenz aus Gottes Vollkommenheit sei.®¢!

Nikolaus ist der Meinung, das Universum konne nicht als begrenzt
vorgestellt werden, da es keine auffindbaren Grenzen habe, doch folgt
fur ihn aus dieser Unbegrenztheit nicht eine Unendlichkeit in einem
absoluten Sinn.%6? Er stellt fest, die Erde sei nicht im Mittelpunkt der
Welt, und es sei offenkundig, dass sie sich nicht in Ruhe befinde, wie
der Augenschein vortdusche, sondern sich bewege. Sie sei ein ,edler
Stern® und als solcher nicht von geringerem Rang als die Sterne am
Himmel. Thre Form sei nur anndhernd die einer Kugel, und die Bah-
nen der Himmelskorper seien keine genauen Kreisbahnen. Er verwirft
den Gedanken eines hierarchischen Aufbaus der Welt mit der Erde als
Unterstem und dem Fixsternhimmel als Oberstem sowie die Vorstel-
lung von unbeweglichen Himmelspolen. Das geozentrische Weltbild
ersetzt er nicht durch ein heliozentrisches, vielmehr hat fur ihn die

661 Liibke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfiirst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Miinchen 1968, S. 108

662 Meuthen, E.: Nikolaus von Kues 1401-1464. Skizze einer Biographie. 7. Auflage,
Miinster 1992, S. 124

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

16 Nikolaus von Kues

Welt weder einen Mittelpunkt noch einen Umfang. In einer solchen
Welt kann es keine absolute Bewegung geben, da es kein ruhendes Be-
zugssystem gibt; alle Bewegung ist relativ. Nikolaus argumentiert nicht
empirisch und astronomisch, sondern metaphysisch; insofern ist er
kein Vorldufer des Kopernikus. So ist seine Uberzeugung, nichts in der
Natur befinde sich in vollkommener Ruhe, eine Konsequenz seiner
Koinzidenzlehre: Gegensitze wie Ruhe und Bewegung konnen in der
Natur nie in reiner Form vorkommen, denn Absolutes ist nur im
schlechthin Unendlichen, in dem die Gegensitze zusammenfallen, ge-
geben.663

Nikolaus fasst die Welt nicht als Ansammlung von selbstandigen
Substanzen auf, sondern geht von einer in jedem Einzelding auf jeweils
spezifische Weise anwesenden Allnatur aus. In seinem Naturkonzept
bilden Einheit und Vielheit keinen ausschlieffenden Gegensatz, son-
dern ein sich wechselseitig durchdringendes Gegensatzpaar; daher
sind in jedem Einzelding auch die Einheit und damit die gesamte
Wirklichkeit gegeben.®%4 Hinsichtlich der Naturerkenntnis betont Ni-
kolaus den Aspekt des Quantifizierens, der mathematischen Messbar-
keit. Durch Erfassung von Unterschieden im spezifischen Gewicht sei-
en Erkenntnisse tiber materielle Substanzen zu gewinnen.

663 Meier-Oeser, S.: Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989, S. 107

664 Watanabe, M.: Nicholas of Cusa — A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011, S. 123

263

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

Im frithen 16. Jahrhundert war der Niederliander Erasmus von Rotter-
dam (1466/67/69-1536) der angesehenste und einflussreichste Huma-
nist.665

Erasmus’ Philosophieren besteht darin, praktisch wertvolle Ein-
sichten in den Lauf der Dinge, die Wirksamkeit der unaufhérlich pro-
duktiven Natur, aus eigener Beobachtung und literarischen Quellen zu
sammeln, sie aber dem Gegenstand gemafd nicht festzuschreiben, son-
dern immer im Blick auf das prozessuale Ganze zu relativieren und fiir
weitere Relativierungen nicht zuletzt in ,vertraulichen Gesprachen® of-
fen zu halten.®® Im Fokus des Erasmischen Philosophierens steht
nicht das theoretische Wissen mit seinen Grundlagen, Wegen und
Grenzen, sondern die Frage der Erkennbarkeit der wahren Giiter des
Lebens. Allgemein hat wohl die Furcht, den ,,ganzen Erasmus aus den
Augen zu verlieren, eine Isolation des profanen Teils der ,Laus Stulti-
tiae“ (,Moriae Encomium id est Stultitiae Lavs®), entsprechender ,,Col-
loquien® bzw. von Teilen derselben und anderer Texte verhindert. Nur
dieses Verfahren aber bringt Erasmus’ metaphysisch zuriickhaltende
und theologisch neutrale, dem naturalen Leben integrierte Philosophie
in den Blick.

Erasmus von Rotterdam legte die Grundlage fiir eine Friedens-
ethik, er begriindete die Idee des Humanismus, er war das Idealbild ei-
nes Christen und er war seiner Zeit voraus. Die Reformation wurde
von ihm mafigeblich beeinflusst, doch war es nie seine Absicht, die
Kirche zu spalten. Er wollte eine Reform der geistlichen und weltlichen

665 Knoll, F-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 57

666 Knoll, F-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 59

265

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

266

Herrschaft, damit die Christenheit in einer friedfertigen Welt leben
kann.

Erasmus von Rotterdam verfasste dazu viele Schriften, die die Ge-
lehrten und Herrscher beeinflussen sollten. Seine bekanntesten Werke
sind ,,Vom Freien Willen“ (1524), ,Das Lob der Torheit“ (1509), ,,Das
neue Testament® (1516) und schliefSllich ,Die Klage des Friedens®
(1517). In dieser Schrift trigt die Friedensgéttin Pax ihre Klage tiber
den Krieg in Redeform vor, und appelliert an die geistlichen und welt-
lichen Herrscher sowie jeden einzelnen Christen, dem Krieg abzu-
schworen und den Weg des Friedens einzuschlagen. Dazu zieht die
Friedensgéttin Vergleiche mit der Tierwelt sowie auch vorbildliche
Reiche und Herrscher als positive Beispiele heran.

Die Friedensschriften des Erasmus entstanden auch ihrerseits aus
der unruhigen Lage heraus, in der sich der européische Kontinent zur
Zeit des Erasmus befand: die groflen Herrscherhduser, Valois und
Habsburg, setzten alles daran, die Hegemonie in Europa zu erlangen.
Und so bekriegte man sich gnadenlos und schmiedete Biindnisse, nur
um sie gleich wieder zu brechen. Selbst die ,, heidnischen Barbaren®, die
Tiirken, waren in diesem System machtpolitischer Interessen ein gern
gesehener Biindnispartner, auch wenn die christlichen Oberhiupter
die seit Mitte des 15. Jahrhunderts immer bedrohlicher werdende Tiir-
kengefahr offiziell aufs vehementeste bekdmpften. Nur im Kontext die-
ser historischen Situation ldsst sich die Entstehung der Friedensschrif-
ten des Erasmus erklaren.

Von grofler Tragweite war seine Bemiihung, eine reine, unver-
falschte Fassung des Neuen Testaments durch Riickgriff auf dessen
griechischen Text zu gewinnen. Einen auflerordentlich starken Wider-
hall fanden - auch auflerhalb von Gelehrtenkreisen - seine Schriften
auf dem Gebiet der Lebensberatung.

1487 wurde Erasmus Regularkanoniker im Kloster der Augusti-
nerchorherren in Steyn bei Gouda. Als Chorherr wurde er im April
1492 zum Priester geweiht und verlief3 im folgenden Jahr im Dienst
des Bischofs von Cambrai das Kloster, das er spiter nie mehr betrat.
Von 1495 bis 1499 studierte er an der Sorbonne und unterrichtete zu-
gleich die Briider Heinrich und Christian Northoff aus Liibeck. Von
dort aus gelangte er mit seinem Schiiler Lord Mountjoy nach England,
wo er unter anderen Thomas Morus und John Colet kennenlernte,

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

spiter auch William Warham, John Fischer und den jungen Prinzen
Heinrich, den spdteren Koénig Heinrich VIIL. Er lernte in England
auch das hofische Leben kennen (und schitzen) und entwickelte sich
vom Kanoniker zum weltgewandten Gelehrten.67

Von 1500 bis 1506 hielt er sich abwechselnd in den Niederlanden,
in Paris und in England auf. In den Jahren 1506 bis 1509 bereiste er
Italien, wo er intensive Schriftstudien betrieb und in Turin zum Dok-
tor der Theologie promovierte, damit verbunden erhielt er den Rang
eines Reichsbarons. In Venedig lernte er den Verleger Aldus Manutius
kennen und lief? bei ihm einige seiner Werke drucken.

Anschlieflend reiste er wieder nach England, wo er in Cambridge
Griechisch lehrte und 1511 auch die Pfarrei von Aldington erhielt. Er
pendelte danach jahrelang zwischen England, Burgund und Basel. Ab
1515 wirkte Erasmus einige Jahre am Hofe von Burgund in Léwen, un-
ter anderem als Erzieher (Rat) des Prinzen Karl, des spéteren Kaisers
Karl V.

Von 1514 bis 1529 lebte und wirkte Erasmus in Basel, um seine
Schriften in der Werkstatt seines spéteren Freundes Johann Froben
drucken zu lassen. Er begegnete 1524 erstmals Johannes a Lasco, dem
spateren Reformator Frieslands, der zu einem seiner Lieblingsschiiler
wurde. Als sich die von Johannes Oekolampad betriebene, an Zwingli
angelehnte Reformation in Basel durchsetzte, ging er 1529 nach Frei-
burg. Dort wohnte er zuerst im Haus Zum Walfisch und kaufte sich
1531 - inzwischen wohlhabend — das Haus Zum Kindlein Jesu.

Im Jahre 1535 kehrte er nach Basel zuriick und verstarb dort am
12. Juli 1536. Sein hohes Ansehen zeigt sich auch darin, dass er als ka-
tholischer Priester in der Zeit heftigster konfessioneller Auseinander-
setzungen im protestantischen Basler Miinster beigesetzt wurde. Teile
seines Nachlasses sind im Historischen Museum Basel ausgestellt.

Erasmus sprach meistens lateinisch und schrieb ausschlieSlich auf
Latein oder Griechisch.5%® Er war ein Vielschreiber und hat nach heu-

667 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 69—
89, hier S. 71

668 Knoll, F-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 60

267

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

tiger Erkenntnis etwa 150 Biicher geschrieben. Dariiber hinaus sind
tiber 2000 Briefe von ihm erhalten. Wegen seiner feinen Ausdrucks-
weise genossen seine Briefe in Europa grofle Aufmerksamkeit. Man
schitzt, dass er tiglich etwa 1000 Worter zu Papier gebracht hat. Seine
gesammelten Werke sind 1703 in zehn Bénden herausgegeben worden.

Er sah sich als ein Vermittler von Bildung: ,,Menschen werden
nicht als Menschen geboren, sondern als solche erzogen!“c® Als Text-
kritiker, Herausgeber und Grammatiker begriindete er die neuzeitliche
Philologie. Auf ihn geht die heute in westlichen Landern iibliche Aus-
sprache, insbesondere die Betonung des Altgriechischen zuriick. Die
korrekte Aussprache ist heute umstritten und wohl nicht mehr zwei-
felsfrei kldrbar, obwohl es eine in der Wissenschaft weitgehend akzep-
tierte Rekonstruktion gibt.

Sein heute bekanntestes Werk ist die Satire Lob der Torheit (Laus
stultitiae) aus dem Jahr 1509, die er seinem Freund Thomas Morus
widmete. In dieser ,,Stiliilbung®, wie er sie nannte, trat er mit Spott und
Ernst tief verwurzelten Irrtliimern entgegen und setzte sich fiir ver-
niinftige Anschauungen ein. Dafiir fand er die ironischen Worte: ,,Die
christliche Religion steht einer gewissen Torheit recht nahe; hingegen
mit der Weisheit vertragt sie sich schlecht!“

Auch in der Satire Julius vor der verschlossenen Himmelstiir
(1513), die er nach dem Tode des ,,Soldatenpapstes” Julius II. schrieb,
zeigte sich Erasmus als begnadeter Formulierer, der die Ironie liebte.67°

1516 verdffentlichte Erasmus eine kritische Edition des griechi-
schen Neuen Testaments, diligenter ab Erasmo Rot. Recognitum et
Emendatum, mit einer neuen, von ihm selbst durch Uberarbeitung der
Vulgate erstellten lateinischen Ubersetzung und Kommentar. Erasmus’
Neues Testament war der erste erhaltliche vollstindige gedruckte grie-
chische Text des Neuen Testaments (ein anderes, schon frither begon-
nenes Projekt zum Druck des Textes war ins Stocken geraten und kam
letztlich erst spéter auf den Markt). Offenbar sah Erasmus den griechi-
schen Text zuerst nur als Beiwerk zu seiner neuen lateinischen Fassung
an, um seine Anderungen gegeniiber der Vulgata begriinden zu kon-
nen. Er widmete die Ausgabe Papst Leo X und nutzte dabei wiederent-

669 Christ-von Wedel, C./Leu, U. (Hgg.): Erasmus in Zirich. Eine verschwiegene Au-
toritat, Zurich 2007, S. 28
670 Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993, S. 39

268

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

deckte Manuskripte, die mit griechischen Fliichtlingen aus Konstanti-
nopel in den Westen gelangt waren.57:

Nach dem Erfolg der Erstausgabe nannte er das Werk von der
zweiten Auflage (1519) an schlicht Novum Testamentum. Es wurde
von den Ubersetzern der King-James-Bibel benutzt und diente auch
Luther als Ausgangstext fiir seine deutsche Bibeliibersetzung. Erasmus
besorgte drei weitere, jeweils tberarbeitete Auflagen 1522, 1527
und 1535.

In den Jahren 1522 bis 1534 setzte sich Erasmus in verschiedenen
Schriften mit den Lehren und Schriften Luthers auseinander.67 Zwei
Jahre vor seinem Tod versuchte er mit der Schrift De sarciendas eccle-
siae concordia noch einmal, die zerstrittenen Glaubensparteien zu be-
frieden. In den grundlegenden Glaubensfragen wére man einig, war
Erasmus tiberzeugt, weniger Wichtiges, die Adiaphora, konne man den
einzelnen Gldubigen und ihren Gemeinden freistellen. In den von Kai-
ser und Fiirsten initiierten Religionsgespriachen versuchten bedeutende
Theologen bis ins 17. Jahrhundert hinein, die Konfessionen auf der
erasmischen Grundlage wieder zusammenzufiihren. Sie blieben erfolg-
los.

1536 schrieb Erasmus sein letztes Werk, De puritate ecclesiae
christianae, eine Auslegung von Psalm 14, die er einem einfachen Le-
ser, einem Zollner, mit dem er sich auf einer seiner vielen Reisen ange-
freundet hatte, widmete. Sein Einfluss war bis in das Zeitalter der Auf-
klarung in Europa von iiberragender Bedeutung.673

Erasmus hat sich besonders um die Bibelexegese verdient gemacht,
in der er die Grundlagen fiir die reformatorische Theologie legte.574
Sein schlechter Ruf, er habe vor allem auf die ethische Seite der Religi-
on Wert gelegt, beruht auf einem kleinen Frithwerk von 1503, dem

671 Lehmkuhl, J.: Erasmus - Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummbeit,
Wiirzburg 2008, S. 82

672 Knoll, E-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 64

673 Knoll, F-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 68

674 Lehmkuhl, J.: Erasmus - Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummbeit,
Wiirzburg 2008, S. 27

269

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

Handbuch des christlichen Streiters, das zu seiner Zeit sehr beliebt war
und in der Forschung lange als ein Hauptwerk von Erasmus galt. Zu-
nichst der Reformation gegeniiber offen, wandte sich der Humanist
von ihr ab, als er Martin Luther in einem uniiberbriickbaren Gegensatz
zur katholischen Kirche sah. Sie war auch die Ursache fiir seinen Streit
mit Ulrich von Hutten.

1516 schrieb er Die Erziehung des christlichen Fiirsten, die er als
neuernannter Rat des Fiirsten dem spiteren Karl V. widmete. Das
Werk sieht in christlich-moralischen Lebensgrundsitzen des Regie-
rungsoberhauptes die wichtigste Voraussetzung fiir eine friedliche, se-
gensreiche Politik. Dieser Fiirstenspiegel war bei den zeitgendssischen
Firsten sehr beliebt. Ferdinand I. soll es auswendig gelernt haben.

1517 erschien Die Klage des Friedens, in der Erasmus wihrend des
erbarmungslosen Machtkampfes um die Oberherrschaft in Italien dem
Friedenswillen eine Stimme verlieh. Er hat damit eine dezidierte pazi-
fistische vertreten und lehnte Kriege mit einer Ausnahme ab: Nur
wenn das gesamte Volk sich fiir einen Krieg ausspreche, sei er legitim.
In seinem 1528 herausgegebenen Dialogus Ciceronianus trat Erasmus
fiir eine individuell gestaltete Lebensweise ein, die sich nicht nur an
antiken Vorbildern orientieren sollte.675

In den letzten Lebensjahren vervollstindigte Erasmus eines seiner
umfangreichsten Hauptwerke, die Adagia. Es ist eine Sammlung von
antiken Weisheiten und Sprichwortern (als Fortsetzung seines Erstwer-
kes Antibarbari, vor 1500 begonnen), die er schrittweise von etwa 800
auf tiber 4250 Zitate ausbaute. Es wurde sein erfolgreichstes Werk und
bis in die Zeit der Aufkldrung gelesen (auch Goethe hatte es stets zur
Hand). Ein dhnliches Werk, eine Sammlung von fast 3000 Anekdoten
und Zitaten berithmter Manner und Frauen aus der Antike, sind die
Apophthegmata, die er 1534 fiir den Herzog Wilhelm von Cleve verof-
fentlichte.67¢

Seine Colloquien (1518) und sein Buch De civilitate (1530) wurden
in den Schulen gelesen. Erasmus wandte sich gegen kirchliche Miss-

675 Knoll, F-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 60

676 Christ-von Wedel, C.: Erasmus von Rotterdam: Anwalt eines neuzeitlichen Chris-
tentums, Minster 2003, S. 119

270

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

stinde, die Verduflerlichung der Religion und den Dogmenzwang. Er
beklagte: ,Wenn man sich die Durchschnitts-Christen ansieht, besteht
nicht all ihr Tun und Lassen in Zeremonien?“ ¢77Auch Téufer und Spi-
ritualisten beriefen sich auf ihn.

Erasmus und Luther haben sich personlich nicht kennengelernt,
korrespondierten jedoch mehr oder weniger 6ffentlich ab 1519 mitein-
ander. Wahrend Luther eine ,harte Linie“ gegen das aus seiner Sicht
dekadente Papsttum der romisch-katholischen Kirche vertrat, setzte
sich Erasmus fur ,innere Reformen® ein und bat Luther um Maifli-
gung.%78 Auch in religiosen Fragen zeigten sich bald Unterschiede.
Wihrend Erasmus die These aufstellte, Gott habe dem Menschen
einen freien Willen gegeben, zwischen dem Guten und dem Bésen zu
wihlen, der freilich nur mit Gottes Gnade wirksam werden konne, ar-
gumentierte Luther mit der Erbsiinde und der Allmacht Gottes, durch
die jede Tat des Menschen vorausbestimmt sei. Luther verglich den
menschlichen Willen mit einem Pferd, ,,das der Teufel reitet oder das
Gott lenkt.579 Es sei unmoglich, einen der beiden Reiter loszuwerden,
denn jedes menschliche Schicksal sei vorbestimmt und endet entweder
in der Holle oder im Himmel. Gottes Liebe und Hass seien ewig und
unverriickbar, schrieb Luther in seiner Erwiderung an Erasmus, sie
seien schon gewesen, ,ehe der Welt Grund gelegt ward®, noch ehe es
einen Willen oder Werke des Willens gab.68°

1521 erschien Luthers assertio omnium articulorum M. Lutheri per
Bullam Leonis X novissiman damnatorum, zugleich als deutsche Schrift
unter dem Titel Grund und Ursache aller Artikel D. Martin Luthers, so
durch romische Bulle unrechtlich verdammt sind. 1524 veroffentlichte
Erasmus seine Entgegnung: De libero arbitrio (Vom freien Willen), ein
Werk, mit dem der Bruch mit Luther endgiiltig besiegelt wurde. Seine
letzte kritische Auseinandersetzung mit dem Titel Hyperaspistes kom-
mentierte Luther mit dem bekannten Ausspruch: ,Wer den Erasmus

677 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 69—
89, hier S. 84

678 Faludy, G.: Erasmus von Rotterdam, Frankfurt 1970, S. 68

679 Kisch, G.: Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum, Tiibingen 1969, S. 30

680 Halkin, L. E.: Erasmus von Rotterdam. Eine Biographie, Ziirich 1989, S. 113

271

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

zerdriickt, der wiirget eine Wanze, und diese stinkt noch tot mehr als
lebendig.“%8:

Einerseits sparte Erasmus nicht mit beiflender Kritik an from-
melnden Christen, heuchlerischen Monchen, korrupten Pépsten, ka-
tholischen Riten und dem Ablasshandel. Andererseits verteidigte er
das Papsttum, distanzierte sich von jeder Verdnderung durch Gewalt
und versagte den Reformatoren seine Unterstiitzung.5%2

Auch manche Historiker - insbesondere aus dem protestantischen
Lager - teilten spiter diese Einschdtzung und kritisierten die als un-
entschlossen empfundene Haltung des Erasmus. Auch die Tatsache,
dass er sich in der Reuchlin-Affire, die viele humanistische Gemiiter
in Wallung brachte, zu einigen antijudaistischen Bemerkungen gegen
Pfefferkorn hinreiflen lief3, hat ihm Kritik eingebracht.83 Fiir Erasmus,
der das Neue Testament gegeniiber dem Alten als iibergeordnet ansah
und Talmud wie auch Kabbala ablehnend gegeniiberstand, spielten Ju-
den auch eine negative Rolle in den Konflikten mit den Taufern und
im Bauernkrieg. Eine potentielle Gefahr sah er ebenso in jiidischen
Konvertiten, die seiner Ansicht nach trotz Taufe an ihren jiidischen
Traditionen festhielten und das Christentum angeblich von innen zer-
setzten. Im Gegensatz dazu hat Erasmus aber bei anderen Gelegenhei-
ten gegen Antijudaismus protestiert.584

Als einer der bedeutendsten und einflussreichsten Reprisentanten
des europdischen Humanismus wurde der Theologe durch seine kir-
chenkritische Haltung und seinen der historisch-kritische Exegese ver-
pflichteten theologischen Schriften zum Vorreiter der Reformation.
Durch sein Eintreten fiir relative Religionsfreiheit nahm er eine huma-
nistische Position jenseits des katholischen wie auch des lutherischen
Dogmatismus ein. Thn als Verteidiger ,religioser Toleranz“ zu bezeich-
nen, ist insofern missverstandlich, weil er selbst stattdessen die Begrif-
fe Frieden und Konkordanz verwendet (tolerantia nur fiir die Wahl des
Geringeren von zwei Ubeln, was bei Konflikten religioser Doktrinen

681 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 71

682 Lehmkuhl, J.: Erasmus - Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummbeit,
Wiirzburg 2008, S. 39

683 Kisch, G.: Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum, Tiibingen 1969, S. 5ff

684 Halkin, L. E.: Erasmus von Rotterdam. Eine Biographie, Ziirich 1989, S. 73

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

nicht vorliegt).585 Ernsthafte Irrlehren, zu denen er letztlich auch die
Reformation zéhlte, sollten auch seiner Meinung nach unterdriickt
werden, ggf. auch durch Anwendung der Todesstrafe.

Erasmus zahlte zu den geachtetsten Gelehrten seiner Zeit, man
nannte ihn ,den Firsten der Humanisten®“%8¢ Er korrespondierte mit
fast allen Herrschern und Papsten seiner Epoche und wurde allseits fiir

seine offenen Worte und den brillanten Stil bewundert und geachtet,
beispielsweise vom englischen Konig Heinrich VIII, dem er im Sep-

tember 1517 unter anderem schrieb: ,,Kénige werden weise durch den

Verkehr mit weisen Miannern, zumal unter den vielen Reichsgeschit-
ten, ja, ,Welthandeln, mit denen Du zu tun hast, kaum ein Tag vor-

tibergeht, an dem Du nicht etwas Zeit auf Biicherlesen verwendest und

gerne mit jenen alten Weisen ins Gesprich kommst, die am allerwe-

nigsten Dir nach dem Munde reden (...) Wie ein verstandiger und
frommer Fiirst an alle denkt, fiir alle wacht, fiir alle insgemein sorgt, da
er ein Offentliches Amt hat, kein privates, so ziemt es sich, dass jeder
an seinem Teil nach Kréften diese Sorgen und Miithen zu unterstiitzen

sucht. Da ich fiir meinen Teil nur durch meine kleinen wissenschaftli-
chen Studien den Konigen diese Pflicht leisten kann, habe ich vor-

lingst die Schrift des Plutarch ,Uber Art und Weise, einen Schmeichler

von einem Freund zu unterscheiden;, aus dem Griechischen ins Latei-

nische tibertragen und Deiner Majestit gewidmet (...).“%87

Der Priester und Monch Erasmus tibte scharfe Kritik an Missstan-

den in der Kirche und trat fiir eine innere Reform der katholischen
Kirche ein und gilt daher auch als Kirchenreformer.58 Er galt als einer

der ersten ,Europder und hoffte auf die ,Vernunft® der Herrschen-

den, auch ohne Krieg zu einem dauerhaften Frieden zu kommen.%39 Er

legte Wert auf Neutralitit und Toleranz und sah die Gefahren der Reli-

gionskriege voraus. Seine eigene Lebensleistung schitzt er in einem

685 Christ-von Wedel, C./Leu, U. (Hgg.): Erasmus in Ziirich. Eine verschwiegene Au-

toritdt, Zirich 2007, S. 55

686 Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993, S. 58

687 Faludy, G.: Erasmus von Rotterdam, Frankfurt 1970, S. 89

688 Knoll, F.-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter
der Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S. 57-68, hier S. 58

689 Christ-von Wedel, C.: Erasmus von Rotterdam: Anwalt eines neuzeitlichen Chris-

tentums, Miinster 2003, S. 79

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

273


https://doi.org/10.5771/9783828867420

17 Erasmus von Rotterdam

274

Brief an Willibald Pirckheimer wie folgt ein: ,,Meine Lebensleistung
bestand darin, dass ich eine begrabene und vergessene Literatur zu
neuem Leben erweckt und dass ich die Theologen von ihren philoso-
phischen Haarspaltereien zur Kenntnis des Neuen Testaments zuriick-
gefithrt habe.“%9°

Wegen seiner kritischen Haltung zur romisch-katholischen Kirche
wurden seine Werke auf dem Konzil von Trient auf den Index gesetzt.
Der holldndische Kultur-Historiker und Erasmus-Biograph Johan Hui-
zinga charakterisiert Erasmus trefflich als einen geistigen Typus der
ziemlich seltenen Gruppe, die zugleich unbedingte Idealisten und
durchaus Gemafigte sind, ,sie konnen die Unvollkommenheit der
Welt nicht ertragen, sie miissen sich widersetzen; aber sie fithlen sich
bei den Extremen nicht zu Hause, sie schrecken vor der Tat zuriick,
weil sie wissen, dass diese immer ebenso viel zerbricht als aufbaut; und
so ziehen sie sich zuriick und rufen weiter, alles miisse anders werden;
aber wenn die Entscheidung kommt, wihlen sie zaudernd die Partei
der Tradition und des Bestehenden. Auch hier liegt ein Stiick von der
Tragik im Leben des Erasmus: Er war der Mann, der das Neue und
Kommende besser sah als irgend jemand; der sich mit dem Alten iiber-
werfen musste und doch das Neue nicht ergreifen konnte.“%9

Als kritischer Denker seiner Zeit zahlte Erasmus zu den Wegberei-
tern der europdischen Aufklirung und wurde gleichermafen von spa-
teren Geistesgroflen wie Spinoza, Rousseau, Voltaire, Kant, Goethe,
Schopenhauer, und Nietzsche geachtet.

690 Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-

schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960, S. 69—
89, hier S. 81
691 Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993, S. 92

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

Thomas Morus’ (1478-1535) bekanntestes Werk ist Utopia, in dem er
ein erfundenes Inselreich mit einer ganz anderen Gesellschaftsstruktur
beschreibt, als sie zu seiner Zeit in England herrscht.9> Wo Utopia
liegt, bleibt ungeklart. Aus Morus’ Vorrede erfihrt man nur, dass die
Insel in der Ndhe von Amerika liegen soll. Die Hauptstadt Amaurotum

heifdt iibersetzt ,Nebelstadt” und ist damit eine Anspielung auf Lon-
don. In den Sozialwissenschaften wird das Werk als Kritik an den da-

maligen Verhiltnissen und als Gegenentwurf zum zeitgendssischen
England gesehen, andere sehen darin eine boshafte Satire desselben
Englands.

Der Begriinder der Insel hief} Utopos, vorher hief sie Abraxa. Die

Insel hat 54 Stadte, alle grof3 und prachtig, die in Sprache, Sitten, Ein-

richtungen und Gesetzen vollstindig tibereinstimmen. Das Gliick des
Lebens liegt dort in der Freiheit und Pflege des Geistes, alle Biirger
sollten damit méglichst viel Zeit verbringen und nicht mit korperlicher

Arbeit. Der Geist wird angeregt durch das Zusammenspiel von Religi-

on und Philosophie, das auf Vernunft aufbaut. Der Ruhm, der im
Kriege erworben werden kann, verachten die Utopier. Es gibt nur

Ubung im Kriegshandwerk von Ménnern und Frauen, um zur Vertei-

digung ausgebildet zu sein und die Grenzen zu schiitzen. Die Utopia

ist aus der Bestrebung entstanden, die herrschenden Zustinde anzu-

prangern und zu verbessern. Ein Idealbild der Gesellschaft nach dem
Muster Platons wurde gezeichnet. In dem Stadtstaat dieser Insel
herrscht eine Art Kommunismus: die Interessen des Einzelnen sind

denen der Gemeinschaft untergeordnet. Wie in einem (idealen) Klos-
ter hat jeder zu arbeiten; jedermann bekommt Bildung und genief3t re-

ligiése Toleranz. Anders als in der Realitit des Humanismus sind

Grund und Boden gemeinsamer Besitz. Das Ende von Utopia wird be-
wusst offen gelassen: Die Aufgabe des Nachdenkens und der Bewer-

692 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfiihrung, Hamburg 1999, S. 45f

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

275


https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

276

tung wird dem Leser iibertragen wie in Platons Dialogen. Nach dem
Erscheinen in Lowen wurde es bald in mehrere Sprachen iibersetzt
und wurde der Vorldufer der Romanutopie.

Die utopische Literatur ist die Bezeichnung fiir eine Gattung von
literarischen Werken, die sich mit einer idealen Gesellschaft befasst,
deren Realisierung fiir die Zukunft als denkbar moglich vorgestellt
wird. Der tatsdchlichen, aktuellen politischen und gesellschaftlichen
Wirklichkeit gegeniibergestellt, iibernimmt die Utopie eine Vorbild-
funktion. Diese beinhaltet sowohl Ideengespinste der abstrakten als
auch real mogliche konkrete Utopien. Im Gegensatz hierzu dient die
Anti-Utopie, auch Dystopie genannt, der Abschreckung.

Sir Thomas Morus (1478-1535) war ein englischer Staatsmann
und humanistischer Autor. Er ist ein Heiliger und Martyrer der ro-
misch-katholischen Kirche (Gedenktag 22. Juni).%3 Morus war Sohn
eines Richters, besuchte eine Lateinschule, besaf3 ein Stipendium fiir
die Universitiat in Oxford, wo Morus Latein und Griechisch studierte.
Ab 1496 durchlief er eine juristische Ausbildung in der Rechtsschule
Lincoln's Inn, 1504 wurde er Parlamentsmitglied. 1516 verfasste Mo-
rus das erste Buch der Utopia und redigierte das ganze Werk, das im
Dezember erschien. Er pflegte eine enge Beziehung mit dem Humanis-
ten Erasmus von Rotterdam.1517 Mit 39 Jahren trat er ganz in den
Dienst des Konigs von England, der ihn bald zum Mitglied des Gehei-
men Rates machte. Morus wurde 1529 zum Lordkanzler ernannt, eine
Position, die etwa der des heutigen Premierministers entspricht. In sei-
ner Funktion als Lordkanzler lief3 er Anhdnger der Reformation ver-
folgen und verbrennen, er war ein entschiedener Gegner Luthers.5%4

Im Jahre 1534 erlie Konig Heinrich VIII die ,Suprematsakte®,
durch die der Krone Englands simtliche Vollmachten iiber die engli-
sche Kirche, auch die Entscheidung in Glaubensfragen, iibertragen
wurden. Morus weigerte sich, die Suprematsakte anzuerkennen, des-
halb wurde er 1535 hingerichtet.

693 Fissel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist — Staatsmann - Mar-
tyrer, Miinchen 1987, S. 35
694 Mertz, T.: Thomas Morus begegnen, Sankt Ulrich 2011, S. 27

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

In der Utopia geht es um die Erzéhlungen eines Seemannes (Rafael

Hythlodeus), der eine Zeit lang bei den Utopiern gelebt haben will.695
Raphael Hythlodaeus ist eine frei erfundene Person, die als weiser Phi-
losoph beschrieben wird. Die Handlung ist Antwerpen, die wichtigste
Handelsmetropole Europas im frithen 16. Jahrhundert. Inhaltlich setzt
die Erzéhlung mit der Begegnung dreier Figuren ein: Nach einem Got-
tesdienstbesuch trifft der Ich-Erziahler Thomas Morus den befreunde-
ten Humanisten Peter Gilles, den er in ein Gesprach mit dem fiktiven
Weltenbummler Raphael Hythlodaeus verwickelt sieht. Gegen Ende
der Schilderung halt Raphael ein flammendes Plddoyer fiir die Institu-
tionen der Utopier, doch Morus gibt sich skeptisch, was die Moglich-
keit der Umsetzung auch in Europa betrifft.59¢

Der zweite Teil des Werkes, die ,,Rede tiber die beste Staatsverfas-

sung“ im Jahre 1515 wurde wihrend Morus’ Aufenthalt in Flandern in
engem Austausch mit Erasmus konzipiert. Das erste Buch mit der
Staats- und Gesellschaftskritik und der bereits von Cicero erorterten
Frage, ob ein Philosoph Staatsgeschifte tibernehmen sollte, wurde erst
nachtréglich im Jahre 1517 eingebaut.%97

Das Kernproblem des ersten Buches ist die Frage, ob der weise

Philosoph in den aktiven Dienst des Fiirsten treten soll oder nicht.598
Das Privateigentum wird als Hindernis gerechter Politik gesehen: Der
Besitz sollte gleichmiaf3ig und gerecht verteilt werden und das Privatei-
gentum aufgehoben werden. Solange es besteht, wird der grofite Teil
der Menschheit immer in Armut leben. Der erste Teil des Werks hat
eine Rahmenhandlung zum Inhalt, in der eine ausfiihrliche Kritik an
den damaligen politischen und gesellschaftlichen Verhéltnissen Euro-
pas, insbesondere Englands, geiibt wird. Heftig angeprangert wird bei-
spielsweise die Praxis der Todesstrafe, die in England selbst Dieben
droht, da es durch die harte Bestrafung fiir den Dieb keinen Unter-
schied mache zu stehlen oder zu morden.

695
696

697
698

Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 50
Arnswald, U./ Schiitt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der

Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 59
Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 50

Heinrich, H.P: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.

Fiissel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist — Staatsmann — Mér-

tyrer, Miinchen 1987, S. 46

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. ©
m mit, flir oder in Ki-Syster

277



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

Im zweiten Buch werden immer wieder Beziige zur Situation in
Europa hergestellt und zwar in einem negativen Sinne: die hohe Wert-
schéatzung fiir Geld, Prunk und Ruhm, zu harte Gesetze, auf vertrags-
briichige Fiirsten oder die kirchlichen Missstdnde.

Wo Utopia liegt, bleibt ungeklért. Aus Morus’ Vorrede erfiahrt man
nur, dass die Insel in der Ndhe von Amerika liegen soll. Die Hauptstadt
Amaurotum heif3t tibersetzt ,,Nebelstadt“ und ist damit eine Anspie-
lung auf London. Der Begriinder der Insel hief} Utopos, vorher hief}
sie Abraxa. Die Insel hat 54 Stddte, alle grofy und préchtig, die in Spra-
che, Sitten, Einrichtungen und Gesetzen vollstindig {ibereinstimmen.
Die Vernunft ist das Fundament der Konstruktion von Utopia. Die
Utopier halten sich an ein utilitaristisches Vernunftsprinzip, das den
Gesamtnutzen der Gemeinschaft maximiert.

Der Staat der Utopier ist eine Republik.®®® Das politische System
der Utopier basiert auf einer forderalen Struktur. Das Volk wihlt ein
Oberhaupt, das lebenslang herrscht, wenn er tyrannische Ziige zeigt,
kann er abgesetzt werden. Es wird auch eine ,,Rat der gesamten Insel”
gewdhlt, iiber dessen Funktionen aber kaum etwas gesagt wird. Das
politische Fithrungspersonal rekrutiert sich aus den fiinthundert von
der Arbeit freigestellten Wissenschaftlern. Die Regierungsform ist eine
Mischung aus Gelehrtenaristokratie und Demokratie. Die Idee der pla-
tonischen Philosophenherrschaft war hier Vorbild. Jede Stadt wird von
einem Senat regiert, der sich aus Wahlbeamten auf Zeit zusammen-
setzt. Das jeweilige Stadtoberhaupt ist auf Lebenszeit gewdhlt; ent-
wickelt er tyrannische Ziige, so kann er abgesetzt werden. Nirgendwo
anders soll es ein besseres Volk und ein gliicklicheres Staatswesen ge-
ben.70°

Die Utopier leben in den Stiddten in Familienverbanden. Es
herrscht allgemein eine patriarchalische Hierarchie, und die Alteren
bestimmen iiber die Jiingeren. Uberfamilidr ist die Gemeinschaft klos-
terdhnlich organisiert mit Gemeinschaftskiiche und gemeinsamen
Speisungen. Ein jahrlich gewéhlter Vorsteher hat die Aufsicht iiber
einen Familienverband von 30 Familien. Erwachsene Geschlechtsper-
sonen gehen eine monogame Ehe ein. Die Utopier praktizieren ein li-

699 Arnswald, U./ Schiitt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 37
700 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 59

278

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

berales Eherecht, das dem christlichen entgegensteht. Scheidung und
Wiederverheiratung sind erlaubt.

Geldverkehr kennen die Utopier nicht.7°* Sie sollen aber durch
eine Uberproduktion an Giitern vieles davon anhiufen, und verwen-
den es, um Soldnerheere oder Handel zu betreiben. Die Utopier selbst
schitzen Gold nicht. Sie iiben Kritik an den bestehenden Staaten we-
gen fehlender Gleichheit und einer Verschworung der Reichen, die im
Namen des Staates ihren Vorteil suchen. Sie profitieren von der Armut
und der Arbeit der Armen. Armut wiirde beseitigt werden, wenn das
Geld abgeschafft werde. Néchstenliebe wird gepredigt. Morus fiihrt
aus, mit der Abschaffung des Geldes werde die Geldgier verschwinden
und damit Betrug, Raub, Mord und Furcht. Die Stddte diirfen nur eine
bestimmte Grofle erreichen. Uberbevolkerung wird durch Migration
bzw. Bildung einer Kolonie im Ausland ausgeglichen.”°> Umgekehrt
findet bei Einwohnermangel ein Riickfluss aus den Kolonien oder
tiberbevolkerten Stidten statt.

Das Gliick des Lebens liegt in der Freiheit und Pflege des Geistes,
alle Biirger sollten damit moglichst viel Zeit verbringen und nicht mit
korperlicher Arbeit. Der Geist wird angeregt durch das Zusammen-
spiel von Religion und Philosophie, das auf Vernunft aufbaut. Es sind
geistige Dinge, aus denen die Utopier ihre Freude ziehen. Falsche Be-
diirfnisse sind die Gier und die Jagd. Ein humanes Verhalten gegen-
tber behinderten Menschen wird ebenfalls praktiziert. Miifliggang
wird bestraft; es gibt keine Kneipe, kein Freudenhaus, ein puritani-
sches Leben wird von Morus favorisiert.7°3

Es gibt auch Sklaven bei den Utopiern: entweder solche, die wegen
eines Verbrechens zu Sklaven gemacht werden oder fleiflige Tageloh-
ner aus anderen Staaten, die es vorziehen, freiwillig als Sklaven zu die-
nen. Geschlechtsverkehr vor der Ehe ist verboten. Ehebrecher werden
zu Sklaven gemacht. Es gibt nur bei schlimmen Verbrechen die Todes-
strafe, weil Zwangsarbeit der T4ter dem Staat mehr niitzt.7°4

701 Heinrich, H.P: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 52

702 Mertz, T.: Thomas Morus begegnen, Sankt Ulrich 2011, S. 78

703 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 63

704 Heinrich, H.P: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 53

279

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

280

Zweck des utopischen Erziehungswesens ist die Vorbereitung fiir
die Ubernahme von religiésen und politischen Amtern sowie die
Schulung fiir eine Integration in das kollektive Leben der Utopier. Es
gibt eine Gleichbehandlung der Geschlechter: Jungen und Médchen
werden in gleicher Weise unterrichtet. Es werden alle Kinder in den
Wissenschaften durch Priester unterrichtet, in ihrer Freizeit sollen die
arbeitenden Menschen sich mit Wissenschaft beschiftigen. Die Kinder
werden ab dem dritten Lebensjahr in Sprache unterrichtet. Spater fin-
det auch Unterweisung in praktischer Arbeit (Ackerbau und Viehzucht)
statt.

Die religiésen Anschauungen sind nicht nur auf der Insel, sondern
auch in den einzelnen Stadten verschieden. Trotz Glaubensunterschie-
de gibt es den Konsens, dass alle an die Existenz eines hochsten We-
sens glauben, der die Welt erschaffen hat. Dieses Wesen nennen sie
Mythras. Es existiert religiése Toleranz, einige der Utopier sind zum
Christentum konvertiert. Priester konnen auch Frauen werden, mann-
liche Priester konnen auch heiraten. Kein Amt besitzt bei den Utopi-
ern hohere Ehre. Es gibt einen religiosen Pluralismus, aber weder
Atheisten noch Materialisten gehoren zu den Staatsbirgern Utopias.
Trotz mancher Parallele mit christlichen Glaubenspraktiken ist die Re-
ligion der Utopier keine offenbarte, sondern eine vernunftbegriindete.
Die Utopier sind somit im theologischen Verstdndnis keine Christen,
sondern Heiden.7°5

Krieg wird dort verabscheut. Der Ruhm, der im Kriege erworben
werden kann, verachten die Utopier. Es gibt nur Ubung im Kriegs-
handwerk von Ménnern und Frauen, um zur Verteidigung ausgebildet
zu sein und die Grenzen zu schiitzen. Die Utopier werben lieber So6ld-
ner fiir den Krieg an als ihre eigenen Leute zu opfern. Die Reihe der
Griinde, die sie dennoch bewegen kénnten, zu den Waffen zu greifen,
reicht von der Verteidigung des eigenen Staatsgebietes iiber die Befrei-
ung und Unterstiitzung der Bundesgenossen. Dies sei der Begriff eines
»gerechten Krieges®

Rationale Gesetzgebung und statische, prinzipiengeleitete Organi-
sation der Lebensgemeinschaft werden zu Garanten des Gliicks erho-

705 Fiissel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist — Staatsmann — Mar-
tyrer, Miinchen 1987, S. 72

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

ben.7°¢ Hauptsorge der vorindustriellen Gesellschaft war die Vertei-
lungsgerechtigkeit fiir eine optimale Versorgung der Biirger mit den
knappen Giitern und die Bewahrung des inneren und 4ufleren Frie-
dens. Obwohl das damalige Zeitalter Entdeckung des Individuums gilt,
wurde der Egoismus in seinen Formen der Siindhaftigkeit und trieb-
haften Unmoral als Antipode des Gemeinschaftssinns und damit als
Storelement des gerechten Ausgleichs der Lebensverhiltnisse und der
Gemeinschaftsinteressen beschrieben.

Am Ende des Werkes wird ein Lob der utopischen Staatsverfas-
sung erhoben, da dort die Belange der Allgemeinheit vertreten werden.
Es gibt keine Armen und keine Bettler. Gegen Ende der Schilderung
hilt Raphael ein flammendes Pladoyer fir die Institutionen der Utopi-
er, doch Morus gibt sich skeptisch, was die Moglichkeit der Umsetzung
auch in Europa betrifft.707

Das Ende von Utopia wird bewusst offen gelassen: Die Aufgabe
des Nachdenkens und der Bewertung wird dem Leser iibertragen wie
in Platons Dialogen.7°® Im Werk gibt es einige Merkmale, die nicht
ganz zusammenpassen: Die Institution der Sklaverei widerspricht dem
geforderten Prinzip der Gleichheit in einem klassenlosen Staat.

Nach dem Erscheinen in Léwen wurde die in lateinischer Schrift
erschienene ,,Utopia“ bald in mehrere Sprachen tibersetzt und wurde
der Vorldufer der Romanutopie. Die Utopia von Thomas Morus gilt es
eine der besten Staatsromane des Humanismus. Er enthilt Elemente
der Literatur des ,utopischen Sozialismus® der spiteren Zeit (Robert
Owens ,,New moral world“ oder Fouriers ,,Neue industrielle und so-
ziale Welt®).

Antike Wurzeln der Utopia sind der Mythos vom Goldenen Zeital-
ter, die griechische Atlantis-Sage oder der biblische Garten Eden.7%
Die Darstellung von einem Goldenen Zeitalter als dem Anfang aller
Geschichte taucht erstmals bei Hesiod 700. v. Chr. auf. Platons Politeia

706 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 65

707 Heinrich, H.P: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 57

708 Gerschmann, K.-H.: Nicht-platonische Quellen zur Utopia des Thomas Morus,
in: Der Staat. Zeitschrift fiir Staatslehre und Verfassungsgeschichte, deutsches
und européisches o6ffentliches Recht 7, 1968, 471-486, hier S. 471f

709 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 70

281

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

war Vorbild fiir Morus bei der Abfassung seiner Schrift. Die stindische
Gliederung der Politeia wird von Morus nicht tibernommen. Die Ent-
deckung Amerikas durch Kolumbus ist eine zentrale Voraussetzung
fir das utopische Denken der frithen Neuzeit.7*° Es gab eine Erweite-
rung des abendldndischen Erfahrungshorizontes und die damit ver-
bundene Wunschvorstellung einer besseren Welt.

Morus’ Utopia enthélt nicht weder den Willen noch den Aufruf
zur Realisierung. Das Werk ist konzipiert als fiktives Gegenbild, als ge-
dankliches Experiment, es versucht, in kritisch-satirischer Absicht den
herrschenden Missstinden den Spiegel vorzuhalten. Die Utopia ist aus
der Bestrebung entstanden, die herrschenden Zustinde anzuprangern
und zu verbessern. Ein Idealbild der Gesellschaft nach dem Muster
Platons wurde gezeichnet.7**

Das Kernproblem der Deutungsversuche ist folgendes: Morus
starb fiir die Einheit der katholischen Kirche am Galgen, ausgerechnet
dieser Mann ist Urheber eines utopischen Entwurfes, der einen heidni-
schen, rationalen und sozialistischen Staat beschreibt und keinen ge-
nuin christlichen. In seinen Schriften ,,Dialogue Concerning Heresies
(1529) und der ,Confutation of Tyndale’s Answer® (1532/33) sprach
sich Morus gegen die Reformation aus.”*?

In der christlich-konservativen Interpretation ist Utopia ist als
mahnendes Gegenbild gedacht, um die korrupte Christenheit zur Be-
sinnung zu rufen. Erst Erasmus von Rotterdam, der Humanist, habe
den heidnischen Charakter, die kommunistische Lebensform und die
religiose Toleranz nachtréglich in die Utopia eingefiigt.7*3

Die Utopia enthdlt keine praktischen Anweisungen fiir einen
Ubergang zur Wirklichkeit. Dies spricht gegen die Behauptung, Morus
habe mit der Utopia ein politisches Handlungsprogramm entworfen.
Als Lordkanzler versuchte Morus niemals, den utopischen Staat in die
praktische Politik zu iibersetzen.

710 Arnswald, U./ Schiitt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 82

711 Ebd, S. 84

712 Gerschmann, K.-H.: Nicht-platonische Quellen zur Utopia des Thomas Morus,
in: Der Staat. Zeitschrift fiir Staatslehre und Verfassungsgeschichte, deutsches
und europdisches 6ffentliches Recht 7, 1968, 471-486, hier S. 475

713 Fissel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist — Staatsmann — Mar-
tyrer, Miinchen 1987, S. 93

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

Nach dem Vorbild Morus’ erschienen in den Folgezeit weitere
Werke in utopischer Richtung.7*4 Tommaso Campanella (1568 in Ka-
labrien-1639 in Paris; eigentlich Giovanni Domenico) war ein italieni-
scher Philosoph, Dominikaner, Dichter und Politiker, der den ,,Son-
nenstaat® entwarf. Im Pariser Exil widmete sich Campanella vorrangig
der Veroffentlichung seiner Werke. Weiterhin unterstiitzte er die fran-
z9sische Politik und setzte sich fiir die Konversion der Hugenotten ein.
La citta del Sole oder auch Civitas solis (deutsch ,,Sonnenstaat®) ist ein
1602 in einem Kerker von Campanella verfasstes und 1623 publiziertes
Werk, das den wirtschaftlichen und politischen Aufbau des idealen
Staates darstellt. Er fiihrt alle sozialen Ubel auf das Privateigentum zu-
riick. Dieses will er mit seiner voll kollektivistischen Gesellschaftsord-
nung, welche simtliche Lebensbereiche umfasst, beseitigen. Genau er-
mittelte Bedarfspldne bestimmen nach ihm die Produktion. Die Insti-
tution der Familie, welche das materielle Denken fordert und deshalb
das Privateigentum stiitzt, soll aufgelost werden. An ihrer Stelle soll ein
Weiber- und Kinderkommunismus verwirklicht werden. Im ,,Sonnen-
staat® bedeutet die Gattung alles, das Individuum nichts. Politisch
triumt Campanella von einer pépstlichen Universalmonarchie; im
»Sonnenstaat® liegt daher die Macht absolutistisch in den Hénden der
priesterlichen Hierarchie.

Der lutherische Pfarrer Andreae schrieb das Werk ,,Christianopo-
lis“ 1619 nach dem Vorbild Campanellas.”*5 Durch einen Schiftbruch
wird der Ich-Erzihler an das Ufer der Insel ,Capharsalama® getrieben
und dort von einem Wichter aufgenommen, der ihn in die Stadt
»Christianopolis“ bringt. Nicht den Glauben der Europier lehnen die
Bewohner ab, sondern deren Sitten, weil die Europder wegen des
christlichen Glaubens Krieg fithren. Damit kritisiert die Schrift die
Missstinde der Zeit. Dem Bildungs- und Erziehungsgedanken kommt
hochste Prioritdt zu. Der Staat iibernimmt die Erziehung der Kinder,
die im Alter von sechs Jahren von ihren Eltern getrennt werden. Es
wird die Abschaffung des Privateigentums gefordert. Andreae entwirft
damit das Ideal eines christlichen Staates.

714 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 125
715 Fissel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist - Staatsmann — Mar-
tyrer, Miinchen 1987, S. 109

283

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

284

Francis Bacon (1561-1626) war ein englischer Philosoph und
Staatsmann sowie Wegbereiter des Empirismus. Er machte als Jurist
und Politiker in England Karriere. 1618 wurde er zum Lordkanzler be-
fordert. Bacon verfasste zahlreiche philosophische, literarische und ju-
ristische Schriften. Etwa im Jahr 1614 schrieb er mit ,Nova Atlantis*
eine Utopie, in der er die Griindung wissenschaftlicher Akademien
nach seinen Vorstellungen anregte. Ziel der Wissenschaft sei Naturbe-
herrschung im Interesse des Fortschritts, Wissenschaft muss einen
praktischen Nutzen haben.

»Nova Atlantis“ erschien 1627 — ein Jahr nach dem Tod des Verfas-
sers — in neulateinischer Sprache.”*¢ Es ist der Versuch einer Darstel-
lung eines vollkommenen Staatswesens, dessen Bestand und Zukunft
durch die experimentellen Methoden der Wissenschaft und die wach-
sende Fiille ihrer Ergebnisse gesichert sein sollte. ,Nova Atlantis“ ist
die erste neuzeitliche Utopie, die sich sowohl im Titel als auch im Text
explizit auf Platons Atlantis beruft. Bacon erhebt Atlantis dabei zum
historischen Fakt, um der eigenen Geschichte mehr Glaubwiirdigkeit
zu geben. Dieses ,alte Atlantis“ sei einst in der von Platon beschriebe-
nen Katastrophe untergegangen, jedoch hitten sich einige Bewohner
auf das ,neue Atlantis, die (fiktive) Siidseeinsel Bensalem retten kon-
nen. Rein duflerlich handelt es sich um einen romanhaften Reisebe-
richt, der sich an der ,,Utopia“ von Morus zum Teil anlehnt. Bensalem
ist eine Insel im Stillen Ozean, die Bewohner sind Christen voller
Frommigkeit und Menschenliebe. An materiellen Werten wie Gold
oder Silber sind sie nicht interessiert. Bensalem ist wenigen Menschen
bekannt, die Bewohner der Insel kennen jedoch die meisten Staaten
der Welt ganz gut. Auf Bensalem siedelten sich Phonizier, Karthager,
Agypter, Paldstinenser, Araber und Chinesen an.

Johann Gottfried Schnabels Werk ,Insel Felsenburg® hat sowohl
utopischen Charakter7'7 als auch bedeutende Schnittmengen mit der
Robinsonade.”*® Bei der Darstellung einer unbekannten Welt geht es
vor allem um die Schilderung personlicher Einzelschicksale; die Figu-

716 Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999, S. 129

717 Waschkuhn, A.: Politische Utopien, Miinchen 2003, S. 14

718 Die Robinsonade wird als eine Sonderform des Abenteuerromans gesehen. Der
Terminus Robinsonade wird abgeleitet von Defoes Roman ,Robinson Crusoe®
aus dem Jahre 1719. Das grundlegende Motiv ist ein exilartiger Aufenthalt in in-

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

ren treten als individualisierte Charaktere auf. Der Zeitpunkt des Er-
scheinens von Schnabels Werk ist nicht festlegbar; zwischen 1731
und 1743 erschien es unter dem Titel ,Wunderliche Fata einiger See-
Fahrer, absonderlich Alberti Julii, eines gebornen Sachsen® Anstatt
dieses langen Titels setzte sich im Laufe der Zeit die Bezeichnung ,,In-
sel Felsenburg“ durch. Dieser Roman entwickelte sich zu einem der be-
liebtesten Schriften des 18. Jahrhunderts. Schnabel wollte mit seinem
Roman seine eigene bedringte und als mangelhaft empfundene Ge-
genwart iiberschreiten und erdachte sich deshalb ein besseres Dasein
wie so viele Utopisten wie Thomas Morus, Tommaso Campanella oder
Francis Bacon vor ihm.

Schnabels Insel Felsenburg ist ein Prototyp der Utopie mit den
Merkmalen: die Verwendung der Inselmetapher, die Berufung auf die
Vernunft, die Identifizierung von Geld und Privateigentum als Wurzel
allen Ubels, die Geringschitzung von Gold und Silber, die geometri-
schen Ordnungsmuster sowie der Verzicht auf die Produktion unniit-
zer Giiter.7*? Die Organisation des staatlichen Gemeinwesens auf Fel-
senburg widersprach mit ihrer Mischverfassung der staatsabsolutisti-
schen Praxis in den Staaten Westeuropas im 18. Jahrhunderts; dies war
auch eine versteckte Kritik am Absolutismus und seinen Vertretern.
Schnabels Utopie ging nicht nur auf die ideale politische und soziale
Ordnung auf Felsenburg ein, er schilderte auch personliche Einzel-
schicksale.7>° Bei allen Vergesellschaftungstendenzen auf Felsenburg
wurde das Individuum diesen nicht streng untergeordnet, es blieb wei-
terhin ein wichtiger Faktor des gesellschaftlichen Lebens.

Morus Utopia pragte auch die Ideen der Frithsozialisten.”?* Der
Begriff Frithsozialismus bezieht sich auf die Tatsache, dass die genann-
ten Theorien und Ideen vor den Revolutionen von 1848/1849, vor den
ersten eigentlich sozialistischen Vereinigungen und vor allem vor den

selhafter Abgeschiedenheit. Seit dem 19. Jahrhundert nimmt die Robinsonade
drei Auspragungsformen an: als utopischer Staatsroman, als Abenteuerroman so-
wie als padagogischer Roman fiir Jugendliche und junge Erwachsene. Vgl. dazu
Stach, R.: Robinsonaden, Baltmannsweiler 1996, S. 11f

719 Weber, A.: Kleine Literaturgeschichte, Berlin 1992, S. 287

720 Mayer, Von Lessing bis Thomas Mann - Wendungen der biirgerlichen Literatur
in Deutschland, a.a.0., S. 47

721 Heinrich, H.P: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 103

285

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

18 Thomas Morus

286

Schriften von Karl Marx verdffentlicht wurden. Neben dem Wirken
von Marx und dem Entstehen der Sozialdemokratie spielten auch Per-
sonlichkeiten des erstarkenden Anarchismus wie Pierre-Joseph Proud-
hon und Michail Bakunin eine Rolle bei der Ablosung frithsozialisti-
scher Ideen. Diese frithen oder utopischen Sozialisten lebten alle etwa
um dieselbe Zeit, namlich 1770 bis 1825. Diese sozialistischen Autoren
seien aber keine Utopisten etwa im Sinne von Thomas Morus gewesen,
denn sie hitten daran geglaubt, dass ihre ideal vorgestellten Gesell-
schaften in naher Zukunft zu realisieren gewesen seien.

Morus’ Schiiler Thomas Elyot veré6ffentlichte 1531 die staatstheo-
retische und moralphilosophische Schrift The boke Named the Gover-
nour. Darin legte er humanistische Erziehungsgrundsitze dar, die im
16. Jahrhundert mafgeblich zur Ausbildung des Gentleman-Ideals bei-
trugen.”>?

722 Arnswald, U/ Schiitt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus’ Utopia und das Genre der

Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011,S. 117

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

Michelangelo (1475-1564) sah sich in erster Linie als Bildhauer, nicht
als Maler, Architekt oder Dichter, obwohl er auf allen diesen Gebieten
Bedeutendes und Wegweisendes leistete.”23 Mit zahlreichen Werken,
vor allem mit der Kuppel des Petersdoms und dem detailreichen De-
ckenfresko der Sixtinischen Kapelle in Rom, ging Michelangelo als
einer der berithmtesten Kiinstler aller Zeiten und als bedeutendster
Reprisentant der Frithen Neuzeit in die Geschichte ein. Seine kiinstle-
rischen Arbeiten fiir die Papste in Rom waren nicht frei von Konflik-
ten. Doch sie prigte das Werk des Florentiners, der bis heute als einer
der grofiten Kiinstler Italiens gilt.724

Die Form der menschlichen Figur beschiftigte Michelangelo wih-
rend der gesamten, gut sieben Jahrzehnte seines kiinstlerischen Schaf-
fens. In der Vorstellungswelt des Humanismus war der Mensch das
Maf} aller Dinge - und auch fiir Michelangelo schien dies so zu sein. Er
widmete all seine Kunst der Darstellung des menschlichen Korpers
und vor allem des ménnlichen Aktes. Zudem wurde er stark von den
damaligen Funden antiker Statuen beeinflusst. Seine fundierten
Kenntnisse der menschlichen Muskeln und Sehnen setzte er in all sei-
nen Fresken, Relieffen, und Statue um. Zu seinen Werken fertigte er
umfangreiche Entwurfsskizzen an, die er immer wieder umarbeitete.
Und er betonte gern den Widerspruch zwischen poliert bearbeiteten
Flichen und dem unbearbeiteten oder roh behauenen Marmor der
Umgebung. So wirkten seine Figuren wirklich wie aus dem Stein be-
freit. Die Wucht und Wirksamkeit der Figuren beruht auf der isolier-
ten Geschlossenheit jeder einzelnen Gestalt,
jede Figur allein ist fiir sich vollkommen und erscheint als Verkorpe-
rung des gottlichen Geistes.

723 Poeschke, J.: Die Skulptur der Renaissance in Italien; Band 2: Michelangelo und
seine Zeit, Miinchen 1992, S. 18
724 King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, Miinchen 2003., S. 55ff

287

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

Der Kontrast, der Gegensatz ist allgegenwirtig in Michelangelos
Arbeiten. Das Spiel mit den Kontrasten zwischen Formen, Linien und
Farben ist ein typisches Merkmal des Stils Michelangelos. Manche sei-
ner Skulpturen sind bis ins kleinste Detail ausgefeilt, alle Oberflichen
geglittet, andere sind unvollendet und die Oberfliche des Steins ist
teilweise rau belassen. Dichte und Schlichtheit, Bewegung und Rubhe,
Hell und Dunkel sind auch in seiner Architektur spannende Kontra-
punkte. Die Spannung ist grundlegendes Element all seiner architekto-
nischen, bildhauerischen Arbeiten sowie seiner Gemalde. Die Bot-
schaft seiner Kunst ist zeitlos, sie iiberdauerte die Epochen und iiber-
windet die Grenzen zwischen den Kulturen.”?> Michelangelo hat das
Drama des menschlichen Lebens in all seinen Facetten in plastischen
Formen verewigt.

Die Instrumentalisierung seines Werks und seiner Person kulmi-
nierten in der Uberfithrung des Leichnams nach Florenz und in den
mit groflem Pomp und spektakuldr ins Werk gesetzten Exequien in
San Lorenzo. Vasaris Beschreibung der Beisetzungsfeierlichkeiten und
der Apparate, in denen die jiingeren Florentiner Kiinstler Michelange-
los Leben und Schaffen visualisierten, markierten den Beginn eines
Kultes, der in Florenz die Jahrhunderte {iberdauerte. Das kiinstlerische
Bekenntnis zu Michelangelo war dagegen von begrenzter Dauer. War
er vor allem fiir die Malerei zundchst richtungweisend geblieben, ver-
siegte seine Vorbildfunktion weitgehend fiir die Generation der nach
1580 geborenen Kiinstler akademischer Pragung. Normativ blieb le-
diglich der Kanon, den er in der Sixtinischen Decke mit den Aktposen
seiner ignudi geschaffen hatte. Erst im spdten 18. Jahrhundert wurde
Michelangelo durch die Kiinstler des ,,Sturm und Drang” und der eng-
lischen Romantik zum Genie verklart und seine kiinstlerische Grofie
swiederentdeckt® Der im 19. Jahrhundert einsetzende Mythos um
Werk, Dichtung und Person rief auch seine wichtigsten Hinterlassen-
schaften innerhalb der Kunstgeschichte wieder in Erinnerung.

Im Jahre 1505 rief Julius II. den 30jdhrigen Michelangelo nach
Rom.7?¢ Er beauftragte ihn mit dem Entwurf des pépstlichen Grab-
mals. Uber drei Stockwerke sollte es sich erstrecken und mit iiber 40

725 Copplestone, T.: Michelangelo, London 2005, S. 56
726 Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo — Der Bildhauer, Der Architekt,
Der Maler, Stuttgart / Ziirich 1984, S. 17f

288

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

lebensgrofien Skulpturen geschmiickt sein. Michelangelo verbrachte
Monate in den Steinbriichen, musste dann jedoch feststellen, dass sich
der Papst inzwischen anderen Aufgaben zugewandt hatte und seine
Mittel auf den Neubau des Petersdoms konzentrierte. In stark verdn-
derter und kleinerer Form wurde das Grabmahl dann Jahrzehnte spa-
ter in der romischen Kirche San Pietro in Vincoli aufgestellt. Einige
der fiir den fritheren Entwurf vorgesehenen monumentalen Skulpuren
sind jedoch noch erhalten.72”7

Zwei andere piapstliche Auftrige sollten Michelangelo tiber Jahre
an die Malerei binden. 1508 erhielt er vom Papst den Auftrag, die De-
cken der Sixtinischen Kapelle im Vatikan auszumalen.”?® Die Wiande
der nach ihrem Bauherrn Papst Sixtus IV benannten Palastkapelle wa-
ren bereits mit Fresken geschmiickt. Das Deckengewdlbe malte Miche-
langelo innerhalb von vier Jahren mit Szenen aus der Genesis, Hunder-
ten von Propheten und Sibyllen, Heiligen und statuengleichen Figuren
aus, die in gewagter Verkiirzung aus der illusionistisch gemalten Ar-
chitektur hervortreten. Die Hauptfelder der Langsachse zeigen in je
drei Szenen die Erschaffung der Welz, die Erschaffung von Adam und
Eva und ihre Vertreibung aus dem Paradies sowie die Geschichte
Noahs. Als Bildhauer, Architekt und Verfasser zahlreicher Sonette ent-
spricht Michelangelo in weiten Teilen der Vorstellung vom Universal-
genie.”??

Die Skulptur stellte er tiber alle anderen Kunstformen, was viele
seiner Briefe belegen, die noch dazu meist mit ,,Michelagniolo, sculto-
re“ unterzeichnet sind. Seinen platonischen Auffassungen entspre-
chend basierte Michelangelos kiinstlerisches Schaffen auf der Vorstel-
lung, dass der Geist als hochstes Prinzip die Idee enthilt, die allem
sinnlichen Erfahren iibergeordnet ist. So sah er schon im rohen Mar-
morblock das Kunstwerk vorgeformt, es schlummerte als Idee bereits
im Stein und musste nur noch aus ihm ,,befreit“ werden.”3°

727 Wallace, W. E.: Michelangelo - the artist, the man, and his times, Cambridge,
2010, S. 110

728 King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, Miinchen 2003., S. 24f

729 Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947, S. 17

730 Zollner, F/ Thoenes/Popper, T.: Michelangelo 1475-1564. Das vollstindige Werk,
Koln 2007, S. 45

289

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

290

Er betrachtete den Stein zudem als etwas, dem Seele zu verleihen
war. Die Auseinandersetzung mit Beschaffenheit und Form des Mate-
rials war fiir ihn dabei von grofler Bedeutung. Die Wahl des Blocks
stellte fiir Michelangelo bereits einen wichtigen Aspekt seiner kiinstle-
rischen Arbeit dar, verbrachte er doch immer wieder etliche Wochen,
teilweise gar Monate, in den Steinbriichen.”3*

Die Grundidee entstand mit Hilfe von ausschliefSlich nach dem
Modell entstandenen Zeichnungen. Machte er sich dann an den Block,
bearbeitete er in der Regel alle Partien der Figur gleichzeitig, um die
Gesamtheit im Auge zu behalten. Seitenansichten wurden nicht ge-
trennt entwickelt, sie ergaben sich aus dem Fortschreiten des Werkes.
Lediglich der Riickenansicht und dem Gesicht widmete er sich oftmals
als letztes. Er ging bei der Bearbeitung der Oberflichen stufenweise
vor. So standen bei seinen zahlreichen unvollendeten Arbeiten, die uns
Einblick in seine Vorgehensweise gewdhren, perfekt ausgearbeitete
und polierte neben halb und grob gehauenen Partien. Ein besonderer
Aspekt in Michelangelos Schaffen und gleichzeitig ein Ausdruck seines
Respekts vor dem Material zeigt seine Gestaltung und Behandlung der
Sockel seiner Skulpturen. In frithen Werken, wie dem Bacchus, der
Pieta der Peterskirche, dem David oder dem Christus ist noch eine ge-
wisse realistische Nachahmung der Natur erkennbar.

Spater, etwa bei Moses, Rachel, Lea, Sieger und den Sklaven des
Louvre ist die Form der Sockel einem geometrischen Prinzip unter-
worfen, das sich allerdings durch ein Fehlen von konsequenter Strenge
auszeichnet.”32 Diese Sockel sind von zahlreichen, subtilen Unregelma-
Bigkeiten und Asymmetrien belebt und erlangen so eine kiinstlerische
Aussage. Sie stehen gleichwertig neben der eigentlichen Darstellung,
wobei eine grofiere Harmonie durch Betonung der Ganzheit erreicht
wird.

Michelangelo entwickelte im Laufe seines Lebens eine grofie An-
zahl an Plinen zu Werken und Projekten von teilweise gigantischen
Ausmaflen. Nur ein Bruchteil dessen, was sein Geist hervorbrachte,
wurde letztlich ausgefiihrt. Die Griinde dafiir werden sehr kontrér dis-
kutiert. Von einfachen Erklarungen, wie Zeitmangel oder Interessever-

731 Forcellino, A.: Michelangelo. Eine Biographie. Miinchen 2006, S. 37

732 Franzen, G.: Sigmund Freud und der Moses des Michelangelo, Frankfurt/M.
1992, S. 52

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

lust, bis zu philosophischen und psychologischen Interpretationen
sind in der Literatur zu dieser Problematik mannigfaltige Ansdtze zu
finden.733

Das markanteste Beispiel fiir die rudimentdre Realisierung eines
groflangelegten Projekts ist die geistige und kiinstlerische Arbeit am
Grabmal des Papstes Julius I1.734 Uber 40 Jahre beschiftigte sich Mi-
chelangelo mit diesem seinem ehrgeizigsten Vorhaben, das er selbst als
»seine Tragddie“ bezeichnete. Vom urspriinglichen Entwurf eines frei-
stehenden Monuments mit mehr als 40 Figuren blieben nach vielerlei
Beschneidungen und Revisionen, bedingt durch zahlreiche duflere
Einfliisse, die vergleichsweise bescheidene Losung eines Wandgrabs
mit lediglich drei selbstausgefithrten Figuren (Moses, Rahel und Lea)
sowie einige einzelne Skulpturen, die keine Verwendung im Ensemble
finden (sechs Sklaven, Sieger).

Das Unvollendete reflektiert sich in einem grofien Teil von Miche-
langelos bildhauerischer Arbeit.735 Immerhin wird im Allgemeinen
davon ausgegangen, dass das ,non-finito“ bei Michelangelo kein von
vornherein feststehendes Prinzip war, wie etwa fast 400 Jahre spater
bei Rodin, der sich zweifellos von der Vorstellung des Unvollendeten
in Michelangelos Skulpturen inspirieren lief} und diesen Effekt kalku-
liert in sein eigenes Werk integrierte, um besonders ausgearbeiteten
Partien mehr Nachdruck zu verleihen. Es wird allerdings die Ansicht
vertreten, dass das Nichtzuendefithren mancher Figuren das Ergebnis
wohlerwogener dsthetischer Entscheidungen wihrend des Arbeitspro-
zesses gewesen sei.

Einige Autoren sind der Meinung, dass der ,,Perfektionist“ Miche-
langelo mit der Realisierung seiner ,,Idee” in Form einer génzlich aus-
gearbeiteten Figur immer unzufrieden gewesen wire und lieber die
Unzuldnglichkeit einer gewissen Offenheit in Kauf nahm, als das Risi-
ko einzugehen, durch vollige Festlegung den Kern nicht in absoluter
Weise zu treffen. Ahnliche Mutmaflungen schreiben Michelangelo et-
wa diese Haltung zu: ,Ganz perfekt geht es sowieso nicht, also ist eine

733 Penck, S.: Michelangelo, Miinchen 2005, S. 46

734 Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo - Der Bildhauer, Der Architekt,
Der Maler, Stuttgart / Ziirich 1984, S. 60

735 King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, Miinchen 2003, S. 72

291

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

Weiterfithrung nicht sinnvoll.“73¢ Insgesamt ist es schwer zu entschei-
den, bei welchen der unvollendeten Skulpturen solche Uberlegungen
eine Rolle gespielt haben mogen.

Betrachtet man die in unterschiedlichen Stadien belassenen Kopfe
der Abendréte und des Tages in der Gesamtheit der anderen, weitest-
gehend ausgefeilten Figuren der Medici-Griéber, stellt sich die Frage,
ob hier wirklich ein bewusster Abbruch der Arbeit aus kiinstlerischen
Uberlegungen heraus stattfand, oder ob die geplante Vollendung we-
gen duflerer Umstdnde unterblieb. An der Pieta Rondanini arbeitete
Michelangelo bis zu seinem Tod und konnte sie nicht fertigstellen.
Hier ist ersichtlich, dass der Kiinstler wihrend des Schaffens eine volli-
ge Umgestaltung vornahm und sogar Teile der Skulptur wieder zer-
storte. Ob dies geschah, um eine urspriingliche Idee durch eine neue
zu ersetzen, oder ob der Meister sich schlicht ,verhauen hat, bleibt of-
fen.737 Genauso unerklart und Spekulationen unterworfen ist die Fra-
ge, ob die vier unvollendeten Sklaven nicht perfekter hitten gestaltet
werden konnen oder ob sie einfach liegenblieben, weil sie nicht mehr
in das beschnittene Programm des letztlich ausgefiihrten Julius-Grab-
mals passten.

Michelangelo hat einmal geduflert, unter Bildhauerei verstehe er
nur diejenige Skulptur, die durch Wegnehmen des Materials - ,,per
forza di levare® - entstehe. Was ,,per via di porre” gearbeitet werde, al-
so modellierte Bildwerke, zéhle er zur Malerei. In mehreren Sonetten
Michelangelos kehrt der Gedanke wieder, die Aufgabe des Bildners sei,
die im Steine verborgene Gestalt durch Wegnahme der Materie zum
Leben zu befreien.73

In diesem Verstindnis von Gestaltung spiegelt sich ganz offen-
sichtlich eine Geisteshaltung Michelangelos wider, die den von ihm er-
dachten und ausgefithrten Figuren in ihrer Erscheinungsweise eine
enorme Eigenwertigkeit zugesteht. Sie impliziert, dass seine Skulpturen
weniger als Darstellungen durch etwas denn als Verkérperungen von
etwas im Sinne des Wortes aufgefasst werden miissen.”39

736 Zollner, F./ Thoenes/Popper, T.: Michelangelo 1475-1564. Das vollstindige Werk,
Koln 2007, S. 89

737 Reinhardt, V.: Der Géttliche. Das Leben des Michelangelo, Miinchen 2010, S. 99

738 Kupper, D.: Michelangelo. Reinbek 2004 , S. 89

739 Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947, S. 64

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

Seit den frithesten Tagen seiner kiinstlerischen Laufbahn waren
Michelangelo die Werke der klassischen griechisch-rémischen Antike,
wie er sie in den Sammlungen der Familie Medici vorfand, eine we-
sentliche Quelle der Inspiration fiir sein eigenes Schaffen.’+° Das Stu-
dium versetzt ihn allerdings in die Lage, das Vorgefundene nicht ledig-
lich erfolgreich zu kopieren, sondern er erkennt und versteht die der
antiken Skulptur innewohnenden Gesetzméfigkeiten.

Aus dieser Quelle kam ihm auch die Erkenntnis der ,,Ponderation’
jenes von den Griechen erfundenen Mittels, eine stehende Gestalt zu-
gleich in sich bewegt darzustellen. Erst im David wird die in Rom er-
lebte Antike unmifSverstdndlich angeeignet, aber nun sogleich in jener
heftigen Zuspitzung, die fiir die Zukunft klassisch ponderierte Statuen
aus seinem Werke fast ganz ausschlieflen und die zum eigentlichen
»Kontrapost“ fithren wird, jener logischen Verbindung der Haltungen
und Gesten, womit die Italiener in jener Epoche die européische Kunst
beschenkt haben.74

Nach Michelangelos Tod im Jahr 1564 fand man in seiner Floren-
tiner Werkstatt fiinf Marmorarbeiten. Bei vier dieser Skulpturen han-
delte es sich um die sogenannten Boboli-Sklaven, welche fiir einen
spaten Entwurf des Juliusgrabmals geplant waren, dort aber nie einge-
setzt wurden und schlussendlich in den Besitz von Cosimo I gelang-
ten. Die fiinfte Statue der Via Mozza ist noch heute in mehreren Belan-
gen ritselhaft und wird in der deutschen Literatur weitldufig als der
»Sieger” beziehungsweise als der Sieg bezeichnet. Die Meinungen der
Kunsthistoriker iiber den Sieger, seinen geplanten Aufstellungsort, so-
wie sein Entstehungsdatum gehen sehr weit auseinander.74

Meist wird der Sieger in der kunstgeschichtlichen Literatur der
letzten beiden Jahrhunderte - wie die Boboli-Sklaven - dem Juliusgrab-
mal in Rom zugeordnet. Einige Kunsthistoriker gehen jedoch davon
aus, dass der Sieger als Einzelskulptur geschaffen wurde und nichts mit
diesem Monument zu tun hatte. Die Deutungen des Siegers reichen
vom homoerotischen Privatmonument Michelangelos bis zu einer
neuartigen Interpretation antiker Siegesallegorien. Seine Datierung va-
riiert in der Kunsthistorik tiber einen Zeitraum von 28 Jahren, also fast

740 Copplestone, T.: Michelangelo, London 2005, S. 64
741 Penck, S.: Michelangelo, Miinchen 2005, S. 66
742 Buck, S.: Michelangelo’s Dream, London 2010, S. 8

293

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

294

die Hilfte von Michelangelos Leben als Bildhauer. Kaum ein Werk Mi-
chelangelos ist demnach so umstritten wie der Sieger.743

Michelangelos Figurengruppe der Sieger steht seit Dezember 1565
im Salone dei Cinquecento im Palazzo Vecchio in Florenz. Zunichst
wurde die Figurengruppe an der Ostwand des Gran Sala aufgestellt.
1868 gelangte sie in den Bargello und wurde 1920 wieder im Salone
dei Cinquecento, diesmal an der Siidwand des Saales, in einer eigens
tiir sie geschaffenen Nische, aufgestellt. Seit 1980 steht der Sieger wie-
der an seinem urspriinglichen Platz an der Ostwand des Saales zwi-
schen Kampfesgruppen, die die Siege des Herkules darstellen. Miche-
langelos Marmorskulptur hat eine Hohe von 2,61 mit Sockel. Die Figu-
rengruppe zeigt einen jungen, muskulésen Mann, der mit seinem lin-
ken Knie einen ilteren, bartigen Mann scheinbar miihelos auf den Bo-
den gedriickt halt. Der Bartige ist weit nach vorne iibergebeugt und
stlitzt sich auf sein linkes Knie. An Gegenwehr ist fiir ihn nicht mehr
zu denken, da seine Hinde auf dem Riicken gefesselt sind.

Der junge Mann in Michelangelos Figurengruppe verkorpert den
errungenen Sieg.7+4 Aber er tut dies nicht in triumphierender Haltung,
wie man vielleicht von einem Sieger erwarten konnte. Vielmehr schei-
nen seine Gedanken schon wieder auf andere Ziele gerichtet zu sein.
Sein Kopf ist nach rechts abgewendet. Sein Blick geht in die Ferne und
konzentriert sich nicht auf seinen Gegner, von dem schlieflich auch
nichts mehr zu befiirchten ist. Sein rechtes Standbein steht sicher und
fest. Mit seinem linken Bein driickt er unter wenig Kraftaufwendung
den Besiegten nieder. Sein Oberkoérper ist nach links gedreht, wobei
die dem Betrachter zugewendete Schulter durch ihre muskulése Aus-
arbeitung Kraft ausstrahlt.

Mit seiner rechten Hand greift der Sieger einen Riemen, um einen
tiber dem Riicken liegenden Umhang tiber seine rechte Schulter nach
oben zu ziehen. Selbst bei genauer Betrachtung der Figur, fillt eine
eindeutige Bestimmung von Riemen, Umhang und Handlungsmotiv
des Siegers schwer.745 Eine Moglichkeit wire, den Riemen, der am

743 Wallace, W. E.: Michelangelo - the artist, the man, and his times, Cambridge,

2010, S. 78

744 Buck, S.: Michelangelo’s Dream, London 2010, S. 10

745 Luchinat, C. A.: Michelangelo. Der Bildhauer mit Fotografien von Aurelio Amen-
dola, Miinchen 2010, S. 56

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

rechten Bein des Siegers nach unten verlduft, als Fesselung des Besieg-
ten zu deuten, denn dieser scheint an einigen Stellen mit genau diesem
Riemen gebunden zu sein. Allerdings kann diese Beobachtung nicht
mehr als ein Deutungsversuch sein, denn der Besiegte blieb unvoll-
endet, so dass der Verlauf von Riemen und Fesselung an ihm noch
schwerer nachzuvollziehen ist.

Der David von Michelangelo, zwischen 1501 und 1504 in Florenz
entstanden, ist die erste Monumentalstatue der Frithen Neuziet und
gilt als die bekannteste Skulptur der Kunstgeschichte.”4¢ Das aus einem
einzigen Marmorblock gehauene Original befindet sich seit 1873 in
der Galleria del’Accademia in Florenz.

Die Skulptur stellt den biblischen David in dem Augenblick dar, in
dem er, die Steinschleuder bereits auf der Schulter angelegt, den
Kampf gegen den Riesen Goliath aufnimmt. Davids Korper erscheint
in entspannter Kontrapost-Stellung, nachlissig triagt er die Schleuder
iber der linken Schulter. Die kampfbereite Spannung wird in den her-
vorstehenden Adern der rechten Hand erkennbar, die den unsichtba-
ren Stein als Wurfgeschoss umschliefit, vor allem aber in der Nacken-
und Gesichtspartie: in den straffen Halssehnen, den angespannten Lip-
pen und Nasenfliigeln, der gerunzelten Stirn. Davids Blick ist auf einen
Punkt in der Ferne gerichtet.747

Michelangelos Darstellung unterscheidet sich nicht nur in der
Grofle — die 5,17 Meter hohe Figur wiegt schatzungsweise fast sechs
Tonnen -, sondern grundsitzlich von fritheren Versionen aus der Flo-
rentiner Renaissance; bei ihm ist David vor dem eigentlichen Kampf
gegen den Riesen zu sehen.”#® Sowohl die Bildhauer Donatello und
Verrochio als auch der Maler Andrea del Castagno zeigen den jugend-
lichen Helden mit dem abgeschlagenen Kopf von Goliath.

Die Wahl des ungewohnlichen Zeitpunktes lenkt die Aufmerksam-
keit des Betrachters daher nicht mehr auf den zu Ende gegangenen
Kampf, sondern auf den unmittelbar bevorstehenden Sieg.

746 Rohlmann, M./Thielemann, A. (Hrsg.): Michelangelo — Neue Beitrage, Miinchen,
Berlin 2000, S. 43

747 Luchinat, C. A.: Michelangelo. Der Bildhauer mit Fotografien von Aurelio Amen-
dola, Miinchen 2010, S. 87

748 Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo — Der Bildhauer, Der Architekt,
Der Maler, Stuttgart / Ziirich 1984, S. 112

295

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

296

1501 erhielt Michelangelo von der einflussreichen Arte Della Lana,
der Wollweberzunft, in Florenz den Auftrag fiir eine kolossale David-
statue.”4 Thm stand ein riesiger Carrara-Marmorblock, genauer ein
Statuarioblock, zur Verfiigung, der seit 1468 im Domgarten lagerte.
Bereits 1464 war Agostino di Duccio beauftragt worden, aus dem
Block eine David-Figur zu schaffen, sowie 1476 desgleichen Antonio
Rossellino; beide Bildhauer hatten die Arbeit aufgegeben und den
wuchtigen Block in grob behauenem Zustand hinterlassen.

Michelangelo sollte nunmehr den fast vierzig Jahre zuvor von der
Domopera gefassten Plan vollenden, das Figurenprogramm der dufle-
ren Strebepfeiler von Santa Maria del Fiore durch einen David zu er-
ginzen. Die auf den ersten Blick mangelhaft erscheinenden Proportio-
nen der Figur waren der starken Untersicht des vorgesehenen Stand-
orts in grofler Hohe auflen am Domchor angepasst. Unter Kunsthisto-
rikern besteht die sehr umstrittene und nicht zu beweisende These,
dass die Haltung der von Michelangelo geschaffenen Statue mit dem
nach oben gewinkelten linken Arm, der die Steinschleuder hilt, durch
die nur teilweise von den Vorgéngern grob herausgearbeiteten Propor-
tionen bedingt sei. Das fiir den linken Unterarm fehlende Marmorvo-
lumen an dieser Stelle hatte die Bildhauer zur Aufgabe gezwungen,
wohingegen Michelangelo die formale Losung tiber die Armanwinke-
lung erkannt hatte und verwirklichte, die diesen Volumenanteil nicht
bendtigte.75°

Im Friihjahr des Jahres 1504 entschied sich eine von der Signoria
der Stadt eigens eingesetzte Kommission, der neben anderen auch die
Kiunstler Piero di Cosimo, Sandro Botticelli und Leonardo da Vinci an-
gehorten, jedoch fiir einen anderen Standort fiir den fast fertiggestell-
ten David.7>* Obwohl die Meinungen beztiglich seiner Aufstellung aus-
einandergingen, wihlte die Kommission mehrheitlich den Platz vor
dem Palazzo Vecchio, dem Sitz der Signoria. Am 8. September wurde
die Skulptur dort feierlich enthiillt. Auf dem Weg vom Dom zur Piazza
della Signoria sei, so wird berichtet, das Geriist der Figur von jungen

749 Heusinger, L.: Michelangelo. Leben und Werk in chronologischer Reihenfolge,
Bayreuth 1976, S. 35

750 Dusler, L.: Michelangelo-Bibliographie 1927-1970, Wiesbaden 1974, S. 78

751 Bredekamp, H.: Michelangelo - Fiinf Essays, Berlin 2009, S. 33

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

19 Michelangelo

Leuten mit Steinen beworfen worden und die Signoria habe zu ihrem
Schutz eine Wache bereitgestellt.”s2

Der David wurde nur fiir eine kurze Zeit zum Wahrzeichen der
freien Biirger der Stadt Florenz.”>3 1512 erzwangen die Medici, die
1494 aus der Stadt verbannt worden waren, ihre Riickkehr nach Flo-
renz, in deren Zug es zu handfesten Auseinandersetzungen kam. Eine
Bank flog aus einem Fenster des Palazzo Vecchio und zertriimmerte
den linken Arm der Statue. Der junge Giorgio Vasari sammelte die
Bruchstiicke ein und bewahrte sie auf. Nachdem die Herrschaft der
Medici endgiiltig gesichert war, ibergab er sie 1543 Cosimo I., der die
Figur restaurieren lief3.

Im 19. Jahrhundert wies die Oberfliche der Marmorskulptur infol-
ge der Witterung und des jahrhundertelangen Befalls von Vogelexkre-
menten so deutliche Schiden auf, dass man ihr nunmehr einen ge-
schlossenen Ort geben wollte. Nach langen Verhandlungen- die Rede
ist von dreiflig Jahren- bekam sie 1873 in der Florentiner Accademia
einen eigens fiir sie erbauten Kuppelraum, die von dem italienischen
Architekten Emilio de Fabris entworfene Tribuna, wo sie heute, von al-
len Spuren ihrer Geschichte gereinigt, zur Touristenattraktion gewor-
den ist. 1910 wurde an ihrem urspriinglichen Platz vor dem Palazzo
Vecchio eine Marmorkopie aufgestellt. Ein Bronzeabguss bildet den
Mittelpunkt eines Ensembles auf der um 1900 angelegten Piazzale Mi-
chelangelo, das von- ebenfalls in Bronze abgegossenen— weiteren Flo-
rentiner Skulpturen Michelangelos flankiert ist.

752 Heusinger, L.: Michelangelo. Leben und Werk in chronologischer Reihenfolge,
Bayreuth 1976, S. 64
753 Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947, S. 67

297

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

Raffael (1483-1520) wurde bald wegen seines auflergewdhnlichen Ta-
lentes und seines ausgeglichenen Wesens zu einem gefragten Maler in
ganz Italien. Die natiirliche Ausgewogenheit seiner menschlichen
Qualititen spiegelt sich auch in seinen Werken mit ihren klaren For-
men und der Harmonie von idealer Schonheit und Realitdt wider.

In vielen seiner Portraits gelang es Raffael, die individuellen Ziige
der Person mit dem Ideal von Schonheit und Harmonie zu vermahlen,
ebenso wie das Chiaroscuro (Helldunkel) mit den verschiedenen Farb-
tonen. In seinem Werk La Velata fallen der warme, goldene Grundton
und das weiche, gebrochene Weify mit den ockerfarbenen Schattierun-
gen auf.754

Nach dem Niedergang vieler italienischer Hofe zu Beginn des 16.
Jahrhunderts wurde Rom zu einem bedeutenden Zentrum fiir Kiinst-
ler aus ganz Italien und anderen europdischen Lindern. Der grofite
Kunstméazen war der Papst, gefolgt von den reichen Kardindlen und
den wohlhabenden Fiirstenfamilien. Die Kirchen wurden reich mit
Kunstwerken ausgestattet, mehr denn je verstand der Klerus seine Be-
rufung auch als machtpolitische und damit verbunden als représentati-
ve Aufgabe.

Raffael arbeitete am Hof von Papst Julius II. und malte in dessen
Auftrag die Fresken in den Stanzen (Wohn- und Geschiftsraume) der
Vatikans. Die Fresken Raffaels sind als Ausdruck des Glaubens an den
Triumph des Christentums und als ein Willensbekenntnis des politi-
schen Anspruchs auf die Suprematie des Papsttums gegeniiber weltli-
cher Herrschaft zu lesen.

Raffaels Bilder wurden besonders wegen seiner Aufteilung des zur
Verfiigung stehenden Platzes, die so genannte Bildkomposition, be-
rihmt. Auch seine Madonnenbilder bezauberten die Menschen da-
mals. Er verwendete die fiir die damals in Italien typischen Stilmittel

754 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 21

299

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

wie die der Perspektive: Durch Farbwahl und geometrische Konstruk-
tion wird ein raumlicher Eindruck erzielt, was besonders in dem Ko-
lossalgemalde ,,Die Schule von Athen® deutlich zu sehen ist.

Er wirkte aber auch als Architekt: Neben anderen Auftragen, die
ihm am pépstlichen Hof verkehrende Personlichkeiten erteilten, wurde
Raffael nach Bramantes Tod 1514 als Bauleiter fiir Sankt Peter einge-
setzt.7s5 Als Architekt schuf er den Grundriss der Kathedrale auf Basis
eines lateinischen Kreuzes, wihrend sein Vorginger noch ein griechi-
sches Kreuz vorgesehen hatte. Erhalten blieben zahlreiche weitere Ent-
wiirfe und Architekturzeichnungen Raffaels aus dieser Zeit. Aufierdem
wurde er zum Aufseher der antiken Gebdude und Leiter der Ausgra-
bungen bestellt, zudem beauftragte der Papst ihn mit Entwiirfen fiir
die zehn prichtigen Wandteppiche der Sixtinischen Kapelle, die dann
in Briissel gewebt wurden. Obwohl Raffael ein gewaltiges Arbeitspen-
sum bewiltigte, liel dieser umfangreiche Aufgabenbereich ihm kaum
noch Zeit, die Werke der Malerei selbst auszufithren, sodass er es mehr
und mehr den fiinfzig Schiilern seiner gut organisierten Werkstatt, al-
len voran Giulio Romano, iiberlie3, die Auftrige auszufiihren.

Um 1500, vielleicht aber schon 1494, ging der junge Raffael nach
Perugia und trat als Schiiler in die Werkstatt von Pietro Vanucci ein.
Dort gelang es ihm, sich so weit an den Stil Peruginos anzunihern,
dass eine Unterscheidung der Werke oft nur mit Miihe gelingt. Sein
malerisches Kénnen war schon in jungen Jahren so ausgeprégt, dass
Raffael bereits 1500, also im Alter von 17 Jahren, in dem altesten sei-
ner uns iiberlieferten Vertrage, einer Abmachung zwecks eines Altar-
werkes in Citta di Castello, magister (Meister) genannt wurde.”s¢

Um 1502/03 vollendete Raffael sein erstes grofles eigenstindiges
Gemilde: die Londoner Kreuzigung. Auf diesem Bild betrauern Maria,
der hl. Hieronymus, Johannes und Maria Magdalena den von zwei En-
geln flankierten Gekreuzigten. Etwa zur gleichen Zeit malte der Kiinst-
ler fir die Kirche San Francesco in Perugia Die Kronung Marid. Beide
Kompositionen lehnen sich eng an Bilder von Raffaels Lehrer Perugi-
no an, sind in eine irdische und eine himmlische Zone gegliedert und
werden von geometrischen Grundformen beherrscht.

755 Vgl. dazu Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk,
Stuttgart 1987
756 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999, S. 25

300

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

1504 vollendete Raffael fiir die Kirche San Francesco in Citta di
Castello sein frithes Meisterwerk Die Verséhnung der Maria. Mit die-
sem Gemilde, das nicht mehr durch ein Ubereinander von Zonen,
sondern durch eine deutliche perspektivische Tiefenstaffelung gekenn-
zeichnet ist, iibertraf er seinen Lehrer Perugino, der zur selben Zeit
ebenfalls eine Vermihlung Marid malte.

Noch im selben Jahr ging der junge Meister mit einem Empfeh-
lungsschreiben des urbinischen Hofes nach Florenz, wo bereits Miche-
langelo und Leonardo da Vinci Berithmtheit erlangt hatten. Thre Meis-
terwerke, wie auch die Bilder von Masaccio und Fra Bartholommeo,
ibten einen bedeutenden Einfluss auf Raffaels weitere kiinstlerische
Entwicklung aus.”57 Dort erhielt der Maler zahlreiche Auftrige von
Florentinern. Besonders seine Madonnenbilder waren hoch geschitzt.
1505 kehrte er nach Perugia zuriick.75

Da eine weitere Vervollkommnung in der Malkunst, nach der er
strebte, in Perugia nicht moglich war, zog es ihn 1506 zum zweiten Mal
nach Florenz, um seine Studien der alteren Meister fortzusetzen. Hier
malte er weitere Madonnenbilder, etwa die Wiener Madonna im Grii-
nen (1506), aber auch einige Portrits.”5® Insbesondere an Fra Bartho-
lommeo orientierte er sich beim Aufbau seiner Gruppengemailde. Von
ihm lernte er auch jene Bewegtheit bei aller strengen Symmetrie, wie
sie sich zum Beispiel in seinen Madonnenbildern ausdriickt. Voriiber-
gehend besuchte er von Florenz aus Bologna und Urbino.

Ab 1508 hielt er sich in Rom auf. Papst Julisus II. hatte als Férderer
der Kiinste den Baumeister Bramante, den Bildhauer Michelangelo
und den Maler Raffael in Rom zusammengefithrt. Vasari berichtet,
Raffael sei auf Empfehlung Bramantes dorthin gerufen worden. Dieser
war damals unter Julius II. mit dem Neubau von Sankt Peter beauf-
tragt worden.In Rom traten bald die berithmtesten Ménner, unter ih-
nen Graf Castiglione und Pietro Bembo, mit ihm in vertraute Verbin-
dung, und die Pépste Julius II. und Leo X. ehrten ihn mit Auszeich-
nungen. Etliche beriihmte Personlichkeiten liefien sich vom Meister

757 Kramer, T.. Leonardo-Michelangelo-Raphael: Thre Begegnung 1504 und die
»Schule der Welt, Stuttgart 2004, S. 63

758 Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart
1987,S.18

759 Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996, S. 64ff

301

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

portritieren, darunter Tommaso Inghirami, Graf Castiglione, Kardinal
Baernado Dovizi da Bibbiena, Papst Julius und Papst Leo. Sein Ruhm
verbreitete sich in ganz Italien und zog zahlreiche Schiiler herbei.

Raffael erhielt den Auftrag, in der Vatikanstadt die papstlichen Ge-
micher (Stanzen) mit Wandgemélden auszuschmiicken.”s® Es entstan-
den zwischen 1509 und 1517 seine berithmtesten Werke: in der Stanza
della Segnatura etwa der Parnass, die Dispita del Sacramento und die
Schule von Athen, die die Kiinste, die Religion und die Philosophie
preisen und als absolute Meisterwerke angesehen werden, sowie in der
Stanza di Eliodoro Die Messe von Bolsena, Die Vertreibung des Heliodor
und Die Befreiung Petri, in denen religiose Themen mit den politi-
schen Ereignissen der Zeit in Verbindung gebracht werden.7¢*

Etwa zur gleichen Zeit schuf Raffael auch sein beriihmtestes Ma-
donnenbild, die Sixtinische Madonna (1512) fiir den Hochaltar der
Klosterkirche San Sisto in Piacenza. Nach dem Tode von Papst Julius
1513 arbeitete der Maler mit seinen Schiilern fiir Leo X. in den Stan-
zen und Loggien des Vatikans weiter.

Nach dem Ableben Bramantes wurde Raffael 1514 dessen Nachfol-
ger und zum Architekten und Bauleiter der neuen Peterskirche er-
nannt.”% Unter Raffaels Leitung wurde nur der Unterbau begonnen.
Er vollendete jedoch den von Bramante begonnenen Hof von San Da-
maso im Vatikan. Auch fertigte er mehrere Pline zu Privatgebauden
an, darunter auch zu seinem eigenen Haus in Borgo Nuovo. Daneben
tithrte er Auftrage fiir Agostino Chigi aus: Den Triumph der Galatea
und die Dekorationen in der Loggia der Psyche sowie den - heute ver-
schwundenen - Marstall in der Villa della Farnesina und die Capella
Chigi in der Kirche Santa Maria del Popolo. Raffaels Aufgaben als Bau-
leiter des Petersdoms und als Aufseher {iber die Antiken lielen ihm
kaum Zeit, seine spaten Malwerke selbst anzufertigen, so dass er seine
Auftrage tiberwiegend von seinen Mitarbeitern, im Falle der Villa Far-

760 Kramer, T Leonardo-Michelangelo-Raphael: Thre Begegnung 1504 und die
»Schule der Welt®, Stuttgart 2004, S. 74

761 Maintele, M. E: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
Miinchen 2010, S. 55

762 Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart
1987, S. 23

302

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

nesina vor allem Raffaellino del Colle und Guilio Romano, ausfithren
liefs.

Raffael starb am 6. April 1520, also bereits mit 37 Jahren, womog-
lich an einem Aderlass zur Kurierung einer Geschlechtskrankheit, die
er sich bei seinen zahlreichen Affiren mit Frauen zugezogen haben
soll. Anderen Quellen zufolge starb er nach einem archdologischen
Aufenthalt in Sumpfgebieten um Rom an Malaria.”%3 Eine dramatische
Todesursache wie z.B. die Pest wird von Historikern auch in Betracht
gezogen, denn die damals tiblichen Beerdigungsrituale wurden stark
abgekiirzt, um den Leichnam Raffaels schnellstens in Rom beizuset-
zen: Moglicherweise sollte so eine Ansteckung verhindert werden.

Diese Gertichte, vor allem das von Vasari verbreitete, sein unsittli-
cher Lebenswandel sei die Ursache seines frithen Todes gewesen, sind
erst spiter aufgekommen. Zeitgenossen sprechen vielmehr mit hoher
Achtung von seinem sittlichen Charakter. Dass er sich durch seine
rastlose geistige und korperliche Tétigkeit im Ubermaf iiberanstrengt
hatte, scheint allerdings eher fraglich zu sein.

Raffael wurde auf eigenen Wunsch im Pantheon, heute Santa Ma-
ria ad Martyres, in einem antiken Sarkophag bestattet. Die auf dem Al-
tar iiber dem Grabgewoélbe stehende Marmorstatue der heiligen Jung-
frau, die von Lorenzetto ausgefithrt wurde, wird vom Volk unter dem
Namen Madonna del Sasso als wundertatig verehrt. Erst 1833 wurde
das Grab unter Papst Gregor XVI. getffnet, um die Existenz des Leich-
nams zu iiberpriifen. Der Grabo6ffnung wurde 1836 mit einem Gemal-
de von Francesco Diofebi gedacht.

Raffaels Werk galt ganz dem Ideal der Schonheit. Fiir ihn besitzt
die Kunst, vor allem anderen, dsthetischen Wert, Schonheit findet sich
in der Natur nur unvollkommen und verstreut wieder. Nur die Kunst
ist imstande die Schonheit ,,ganz zu offenbaren und sie aufgrund einer
intellektuellen Synthese von Erfahrungen, durch die ,certa idea‘ des
Kinstlers, zu verwirklichen. Das damals neu formulierte Kunstideal,
»,das Schonheit und Wahrheit mit der Autoritit der klassisch-antiken
Tradition und wissenschaftlichen Grundlagen verband, wurde zur

763 Kramer, T.. Leonardo-Michelangelo-Raphael: Thre Begegnung 1504 und die
»Schule der Welt, Stuttgart 2004, S. 104

303

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

304

Norm und sollte iiber die gesamte Stilentwicklung der Neuzeit bis in
die jiingeren Jahrzehnte unerschiittert bleiben®764

In seiner ersten kiinstlerischen Schaffensperiode in Florenz von
1504 bis 1507 setzte Raffael sich mit allen zeitgendssischen Einfliissen
auseinander vor allem mit Leonardo, Fra Bartolomeo und Michelange-
lo auseinander.”®> Die Bemithungen um eine eigene Formensprache
zeigen sich in den Madonnenbildern und religiosen ,,Zustandsbildern®
dieser Jahre. Gegen Ende seines Lebens vertiefte Raffael die Formpro-
bleme noch weiter, zu sehen in der Ausmalung der Loggien des Vati-
kans und in den von ihm entworfenen Fresken der Farnesina, die mit
hochster antikischer Heiterkeit ausgefiithrt sind. Raffael hat in seinem
Leben eine Fiille naturhaft gewachsener Meisterwerke geschaffen. Die
lindliche Umgebung Urbinos hat sein Jugendwerk mit innigem Aus-
druck geprigt.

Raffael hinterlief§ eine grofie Schar von Schiilern und Mitarbeitern,
wobei Raffaellino del Colle, Guilio Romano und Francesco Penni
(1488-1528), genannt Il Fattore, die schopferischsten Grofien wa-
ren.”® Andere Schiiler, namentlich diejenigen, die mit Raffael erst in
Verbindung traten, als sie schon ihre erste kiinstlerische Bildung er-
worben hatten, waren Benvenuto Carosalo, Gaudenzio Ferrari und Ti-
moteo Viti. Da nach dem Tod von Leo X. im Jahre 1521 die Kiinstler
keine Beschiftigung mehr fanden, erlosch Raffaels Schule. Durch die
1527 erfolgte Plinderung Roms zerstreuten sich die noch zuriickge-
bliebenen Schiiler vollends.

Die Stanzen des Raffael sind Gemicher im Apostolischen Palast,
die von Raffael und seiner Schule ausgemalt wurden. Urspriinglich
von Julius II. (1503-1513) ab 1508 fiir seine Gemicher im zweiten
Stock des Vatikanspalast in Auftrag gegeben, wurden die Fresken von
Raffael und seinen Mitarbeitern unter dem Patronat des Papst Leo X.
(1513-1521) bis 1524 weitergefithrt. Die vier Rdéume werden heute
nach ihren Hauptthemen bezeichnet: die Sala di Costantino, die Stanza
di Eliodoro, die Stanza della Segnatura und die Stanza dell'Incendio di
Borgo.

764 Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996, S. 110

765 Maintele, M. E: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
Miinchen 2010, S. 93

766 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 109

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

Der Glanz der vollendeten Fresken dauerte nicht lange.”®” Schon
1527, beim Sacco di Roma, wurden sie von protestantischen Lands-
knechten schwer beschadigt: Gesichter ausgekratzt, die die S6ldner fiir
die von Pépsten hielten, Inschriften in die bemalten Wande geritzt, so
der Name Luthers oder "V K imper" ("Vivat Karolus imperator” - es le-
be der Kaiser Karl). Diese Details traten bei der letzten Restaurierung
1999-2001 zutage, die nicht nur Schmutz und Ubermalungen beseitig-
te, sondern auch Schiden, die von alten Restaurierungen herriihrten.
Die Stanzen waren bald nach dem Sacco di Roma von Malern, die fiir
die Pépste arbeiteten (darunter Sebastiano del Piombo), notdiirftig re-
stauriert worden. Weil sich Teile des Stucks von den Wanden zu l6sen
begannen, erfolgte 1754 eine groflere Restaurierung, weitere in den
Jahren ab 1856 und 1937. Die Restaurierung von 1937 verursachte
durch Anwendung ungeeigneter Substanzen wie Salzsdure Schiden an
den Farbschichten. Die aktuelle Restaurierung durch Maurizio De Lu-
ca, Chefrestaurator der Vatikanischen Museen, unter kunsthistorischer
Leitung durch Arnold Nesselrath, Direktor der byzantinischen, mittel-
alterlichen und modernen Abteilung der Vatikanischen Museen, hat
auch die Zuschreibungen einzelner Bildteile verdndert.768

Der grofite und fiir die offiziellen Empfinge gedachte Raum ist die
Sala di Costantino, in der vier Szenen aus dem Leben des Kaisers Kon-
stantin (306-337) gemalt wurden: Bestimmende Themen sind hier wie
auch in den anderen Raumen der Sieg der Christenheit iiber das Hei-
dentum und der Triumph des ,wahren” Glaubens, die in der Erschei-
nung des Kreuzes, der Schlacht an der Milvischen Briicke, der Taufe
Konstantins und der Schenkung Roms dargestellt wurden.”%? Papstfigu-
ren und Tugend-Allegorien dekorieren den Raum und das Sockelge-
schoss. Bei der Erscheinung des Kreuzes handelt es sich um die Erschei-
nung eines Vorzeichens in Form eines Kreuzes, das Kaiser Konstantin
den Sieg gegen seinen Konkurrenten Maxentius voraussagte, wenn er
den romischen Adler durch ein christliches Kreuz ersetzte. Damit war
der Grundstein fiir die Anerkennung der christlichen Religion und

767 Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996, S. 112

768 Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart
1987, S. 87

769 Maintele, M. F: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
Miinchen 2010, S. 96

305

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

306

dann der Erhebung zur Staatsreligion gesetzt; hierdurch war das
Christentum zum ersten Mal als Grund und Legitimation eines Kreuz-
zuges aufgetreten.

In der Schlacht an der Milvischen Briicke hat Raffael die Kampf-
handlung im Norden Roms (312) gemalt, in der der nun unter dem
Zeichen des Kreuzes kdmpfende Kaiser Konstantin seinem Widersa-
cher Maxentius die entscheidende Niederlage beibringt und dieser im
Tiber ertrinkt; ausgefithrt wurde diese Arbeit wie auch die anderen in
dem Raum von Raffaels Schiilern, darunter Giulio Romano, dessen
Handschrift hier identifiziert wurde.”7° Das dritte Fresko zeigt die Tau-
fe Konstantins, der nach dem erfiillten Versprechen nun selbst zum
christlichen Glauben tibertritt.77* Er empfingt das Taufsakrament
durch Papst Silvester I., der hier die Ziige von Papst Clemens VII.
(1523-1534) trégt, unter dessen Pontifikat die Arbeiten an den Fres-
ken wieder aufgenommen wurden; ausgefithrt wurden diese Fresken
wahrscheinlich von Raffaels Schiiler Giovanni Francesco Penni.772

Nachdem Raffael die Taufe des Kaisers und damit die Unterwer-
fung der weltlichen Macht unter Gott gemalt hatte, wandte er sich auf
dem vierten Fresko dem néchsten Schritt fiir die Festigung der pépstli-
chen Autoritat (im Hochmittelalter und der Neuzeit), der Konstantini-
schen Schenkung zu, welche die Grundlage fiir das Patrimonium Petri
und die Unabhingigkeit der Papste gegeniiber weltlichen Herrschern
bilden sollte. Auch hier trigt der Papst Silvester die Gesichtsziige von
Clemens VII., dem Neffen seines Vorvorgéingers Leo X., der sich eben-
falls in den Figuren seiner namensgebenden Vorganger in den anderen
Rédumen darstellen lief3. Die Holzdecke Leos X. wurde unter Gregor
XII. durch ein freskiertes (Tommaso Laureti, Triumph der christlichen
Religion) Gewdolbe ersetzt.

Der zweite Raum, der unter Julius II. als Saal fiir Privataudienzen
gedient hatte, wird mit Stanza di Eliodoro bezeichnet. Die Fresken ha-
ben ebenfalls eine politische Ausrichtung und zielen auf den gottgege-
benen Reichtum und die Unabhingigkeit des Papsttums ab, die vor
dem Hintergrund der Italienfeldziige Frankreichs in Gefahr waren. Sie

770 Mintele, M. E: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
Miinchen 2010, S. 97

771 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999, S. 87

772 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999, S. 120

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

sind Ausdruck des Willens Julius II., nach dem Groflen Abendlandi-
schen Schisma und der ,,babylonischen Gefangenschaft” der Pépste in
Avignon im 14. und 15. Jahrhundert und dem politischen und morali-
schen Verfall des Papsttums diesem eine neue Fithrungsrolle in der
abendliandischen Christenheit politisch und moralisch zu geben. Aus-
gemalt wurden die vier Winde des Raums und das Deckengewdlbe,
nachdem Raffael die Stanza della Segnatura beendet hatte. Teile der
Deckenfresken gehen auf Raffaels Vorgdnger in der Dekoration der
Stanzen Luca Signorelli, Bramantino, Lorenzo Lotto und Cesare da
Sesto zuriick, deren Arbeiten im Auftrag Julius II. durch die Malereien
Raffaels ersetzt wurden.”73

Dargestellt wird die Verjagung des syrischen Feldherrn Heliodor
aus dem jiidischen Tempel, der im Auftrag des syrischen Konigs die
Schitze des Tempels von Jerusalem pliindern sollte, und von einem
gottgesandten Reiter mit zwei Jiinglingen in die Flucht geschlagen
wurde. Papst Julius II. ist als Augenzeuge auf der Sedia gestatoria sit-
zend gemalt, die von den beiden Kiinstlern Raffael und Marcantonio
Raimondi getragen wird.

Die Messe von Bolsena stellt ein Ereignis aus dem Jahr 1263 dar,
bei dem wihrend einer Messe das Blut Christi aus der Hostie tropfte
und das Korporale befleckte. Infolge dieses Wunders wurde das Fron-
leichnamsfest begriindet und mit dem Bau der Kathedrale von Orvieto
begonnen. Mogliche Zweifel an der theologischen Lehrmeinung tiber
die Transsubstantiation, die Verwandlung des Weines und Brotes in
das Blut und den Leib Christi, sollten in diesem Bild beseitigt werden.
Die Gldubigen sollten in ihrem Glauben in der Kommunion gestérkt
werden. Julius II. ist mit seinen Verwandten, den Kardindlen Leonardo
Grosso della Rovere, Raffaello Riario, Tommaso Riario und Agostino
Spinola, kniend zur Rechten dargestellt.774

Die Befreiung des Apostels Petrus aus dem Gefingnis zeigt die der
Apostelgeschichte (12, 5-12) entnommene Schilderung der ,wunder-
samen" Befreiung des ersten Bischofs von Rom durch einen Engel; es
nimmt in der Themenwahl Bezug auf die Besetzung des Kirchenstaats

773 Meyer zur Capellen, J.: Raffael, Miinchen 2010, S. 59
774 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999, S. 121

307

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

308

durch die Franzosen und seine Befreiung durch Julius II., der Kardinal
von San Pietro in Vincoli war.

Nach dem Tod Julius II. wurde das letzte Fresko dieses Raumes
fertiggestellt, das in der Begegnung Leos des Groflen mit Attila (452)
die Verteidigung des Kirchenstaates durch Leo I. gegen den Einfall der
Hunnen zeigt.”7s Dem namensgebenden Vorgéinger des Papstes Leo X.,
der zweimal als Kardinal und als Papst Leo I. hier gezeichnet wurde,
erschienen in den Verhandlungen mit Attila die schwerterschwingen-
den Apostel Petrus und Paulus, die dem Papst als Apostelfiirsten der
ecclesia militans den Riicken stirkten und den Hunnen von einer Ab-
kehr von Italien bewegt haben sollen. Auch hier ist ein deutliches Si-
gnal sowohl an die Franzosen als auch an die Habsburger zu erkennen,
die schliefllich 1527 im Sacco di Roma barbarisch die Stadt Rom ver-
wiisteten.

Die Stanza della Segnatura, der erste 1508-1511 von Raffael ausge-
malte Saal der vier Rdume, beherbergt die beriihmtesten Fresken Raf-
faels, die einen Markstein in der Malerei der Hochrenaissance darstel-
len. Der Name des urspriinglich als Studierzimmer genutzten Raumes
rihrt von seiner Funktion unter Julius II., der dort die hochste pépstli-
che Gerichtsbarkeit, die Segnatura Gratiae et Iustitiae, unter seinem
Vorsitz versammelte.”76

Die bestimmenden Themen des Raumes sind die ,,drei hochsten
Prinzipien des menschlichen Geistes”: das Wahre, das Gute und das
Schone.777 Diese sind dargestellt in den vier Wand- und den Gewdlbe-
Fresken, die die Disputa del Sacramento, die Schule von Athen, die Kar-
dinals- und Gottestugenden und das Gesetz sowie den Parnafl zum
Bildthema haben. Die theologische Wahrheit findet jhren Ausdruck in
der Disputa des allerheiligsten Sakraments, die sich ebenso wie das
Fresko in der Stanza di Constantin auf den Triumph der christlichen
Religion bezieht: Der ganze katholische Glaubenskosmos bestehend
aus der Heiligen Dreifaltigkeit samt der Mutter Gottes, den Heiligen,
den Patriarchen, den Propheten, den Aposteln, den Kirchenvitern etc.
- einige der Personen tragen Gesichtsziige historischer Figuren -, wie
er beim fiinften Laterankonzil 1512-1517 erneut definiert wurde.

775 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999, S. 122
776 Meyer zur Capellen, J.: Raffael, Miinchen 2010, S. 62
777 Dussler, L.: Raffael, Miinchen 1966, S. 100

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

In der Schule von Athen hat Raffael die natiirliche Wahrheit, die
philosophische Vernunft, in Form von antiken Philosophen - Platon,
Aristoteles, Pythagoras, Diogenes, Heraklit, Euklid, Zarathustra, Ptole-
maus, z.T. wieder mit Gesichtsziigen historischer Personen (u.a. Mi-
chelangelo und Raffael selbst) — vor einer Renaissance-Architektur
(Bramantes Entwurf fiir Neu-St. Peter) gemalt.778

Das Gute zeigt Raffael in den Kardinal- und Gottestugenden und
das Gesetz als Allegorien auf die Kardinaltugenden Tapferkeit, Klug-
heit und Mafligung und die christlichen Tugenden Glaube, Hoffnung
und Liebe, die in den Liinetten der Wand gemalt wurden; Kaiser Justi-
nian (,der Gerechte®) tibergibt die Pandekten (rom. Rechtsdekrete)
dem Papst Gregor IX. als Zeichen der Kontinuitdt des romischen Im-
periums (gemalt von Lorenzo Lotto). Der Papst trigt die Ziige des Auf-
traggebers Julius II. Die Kardinidle zu seiner Seite sind Giovanni de
Medici und Alessandro Farnese, die zukiinftigen Pépste Leo X. und
Paul III. (1534-1549). Im Parnaf§ erginzen die Apoll untergebenen
Musen, und die antiken und moderne Dichter - Homer, Vergil, Dante
und Sappho - den Geisteskosmos dieses Raums. Das Gewdélbe zeigt
zusammenfassend in allegorischer Form die Fahigkeiten des Men-
schen zur Philosophie, Theologie, Poesie und Gerechtigkeit.779

1514-1517 malte Raffael seinen zweiten Raum aus, die Stanza
dell'incendio di Borgo, die unter Julius II. ebenfalls als Gerichtsraum
und unter Leo X. als Speisezimmer diente. Peruginos Ausmalung des
Deckengewdlbes von 1508 nimmt Bezug auf die Gerichtsfunktion des
Saals. Raffael verdeutlicht in seinen Fresken den politischen Willen zur
kirchlichen Vorherrschaft Leos X., wie er es in der Stanza di Eliodoro
bereits fiir Julius II. umgesetzt hatte. Die Suprematie des Papstes ge-
geniiber den weltlichen Méchten, die Einheit der Christenheit und der
Kampf gegen die Ungldubigen sind die bestimmenden Bildaussagen.78°

Diese finden in der Krénung Karls des Groflen durch den Papst
Leo III. ihre erste Formulierung eines erwiinschten und angestrebten
Verhiltnisses von Papsttum und Kaisertum. Konkret Bezug genom-
men wird auf Leo X. und den franzdsischen Konig Franz I., dessen Er-
oberungen in Norditalien im Konkordat von Bologna durch den Papst

778 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 86
779 Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999, S. 124
780 Meyer zur Capellen, J.: Raffael, Miinchen 2010, S. 67f

309

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

20 Raffael

anerkannt worden war. Die Griindung des Heiligen Rémischen Rei-
ches als Fortfiihrung des fiinften, romischen Weltimperiums, und die
translatio imperii waren die ideologischen Grundlage fiir die Autoritit
des Papstes in der westlichen Welt.

Im folgenden Fresko der Rechtfertigung Leos III. zeigt Raffael die
Episode nach der Kronung des Frankenkonigs, in der der Papst gegen-
iiber den Nepoten seines Vorgingers Hadrian VI. Rechtfertigungen
mit dem Hinweis zuriickweist, Gott allein fir sein Handeln verant-
wortlich zu sein. Auch wird der politische Anspruch des Papstes an
seine weltlichen und kirchlichen Gegner deutlich, allein Gott zu unter-
stehen und keinem weltlichen Herrscher.78

Das Bild des Borgobrandes zeigt Papst Leo IV. (847-855), der
durch seinen Segen den Brand im Nachbarviertel des Vatikans, dem
Borgo, 16scht und damit Stadt und Kirche rettet. Anspielungen auf die
seit Jahrzehnten in Siidosteuropa tobenden und nach dem Fall von
Konstantinopel nun in Ungarn wiitenden Tiirkenkriege sind hier nicht
zu Uibersehen. Das Thema des Kreuzzugs bzw. des Kampfes gegen die
»Unglaubigen und des Schutzes der Glaubigen steht auch im Mittel-
punkt des Bildes der Seeschlacht von Ostia, in der die Truppen Leos IV.
die feindlichen Sarazenen vernichtend schlagen. Alle in diesem Raum
gezeigten Szenen nehmen Bezug auf die wichtigsten Taten der Na-
mensvorginger Leos X., der sich mit seinen Gesichtsziigen in ihren Fi-
guren darstellen lasst und damit eine ideelle Vereinigung seiner Vor-
ganger mit seinem Pontifikat verbildlicht.782

781 Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997, S. 54
782 Dussler, L.: Raffael, Miinchen 1966, S. 104

310

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

Der Maler Sandro Botticelli (1445-1510) wurde maf3geblich beein-
flusst von Filippo Lippi, Masaccio und Antonio Pollaiuolo und schuf
religiose Bilder, Altarbilder sowie Bilder aus dem Themenbereich der
griechischen Mythologie und Allegorien mit Gegenwartsbezug.”83 Bot-
ticelli gehorte zur Florentiner Schule unter der Schirmherrschaft von
Lorenzo di Medici, eine Bewegung die der Kunsthistoriker Giorgio Va-
sari weniger als hundert Jahre spiter in seiner Vita von Botticelli als
»goldenes Zeitalter” charakterisieren sollte.

Die heutige Berithmtheit Botticellis ist nicht selbstverstandlich.
Nach seinem Tod zunichst vergessen, wurde er erst im 19. Jahrhundert
wiederentdeckt.”84 Manchen Zeitgenossen galt seine Kunst als Inbe-
griff der Dekadenz: keine wahren Bilder, sondern als blofle Oberflach-
lichkeit. Als eine Art religioser Mentor iibernahm damals der Ménch
Savonarola fiir einige Jahre die Macht in Florenz, und jede Art von
Schmuck und Schminke kam auf den Scheiterhaufen. Viele Bilder, die
Botticelli malte, tibergrof3 und angefiillt mit antiken Gottern, wurden
misstrauisch bedugt. Auch die Schonheit seiner christlichen Motive
stand bei Savonarola unter dem Verdacht, dass hier ,die Menschen
nicht mehr an Gott denken, sondern nur noch an die Kunst in den Bil-
dern® Die englische Kiinstlerbewegung der Préraffaeliten und ihre Be-
wunderung fiir Botticelli war ein mafigeblicher Faktor fiir den Beginn
dieser faszinierenden Renaissance, die immer mehr Kunstschaffende
und ein stetig wachsendes Publikum in ihren Bann zog. Heute gilt sei-
ne Malerei als das Sinnbild der Schonheit der Frauen mit ihren zarten
Figuren, feinen Gesichtsziigen und offenen wehenden Haaren, wie es
von zeitgendssischen Fotografen und Modeschdpfern bevorzugt wird.

783 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 17
784 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis - Mythos - Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 20

311

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

312

Von herausragender Bedeutung ist seine Portritkunst, die nach-
haltig das Image der Medici und ihrer Parteigédnger geprégt hat. Sein
Spatwerk tragt emotional expressive Ziige mit Riickbezug auf die Gotik.
In den vierzig Jahren als Leiter einer der bedeutendsten Werkstatten
Italiens hat Sandro Botticelli die Malerei in weiten Bereichen entschei-
dend weiterentwickelt. Er war Mitbegriinder der grof3formatigen Alle-
gorie, revolutionierte das Portrait, entwickelte neue Konzepte fiir das
Altar- und Andachtsbild und schuf eine eigene Dramatik der Bilder-
zéhlung.

Die gebildeten humanistischen Literaten lielen Ende des 15. Jahr-
hunderts in der Poesie die antiken Mythen wiedererstehen, die zeitge-
nossischen Maler behandelten die Geschichten aus der Mythologie in
den Bildern, die die prichtigen stidtischen Profanbauten der damali-
gen Zeit schmiickten. Das Werk ,Der Frithling“ von Botticelli ist die
bekannteste der mythologischen Allegorien, die er fiir Lorenzo de Me-
dici 1477/78 in der Villa der Medici in Castello schuf. Anfang der
neunziger Jahre des 15. Jahrhunderts illustrierte Botticelli die "Gottli-
che Komédie" des italienischen Dichters Dante Alighieri. Dazu lieferte
er rund 100 Zeichnungen ab wie zum Beispiel der Titel ,,Beatrice und
Dante im Paradies".

Eine der ersten Quellen {iber das Leben Botticellis stammt aus der
Biographiensammlung Giorgio Vasaris von 1550, die indessen in
ihrem Wahrheitsgehalt angezweifelt wird. Ab 1464 wurde er fiir drei
Jahre Schiiler der in Prato gelegenen Werkstatt des damals berithmtes-
ten Malers der Stadt Fra Filippo Lippi (1406-1469). Florenz blieb zeit
seines Lebens seine geistige Heimat, wo er durch den in Florentiner
Adelskreisen besonders geforderten Humanismus starke kiinstlerische
Anregungen empfing.

Zwischen 1465 und 1470 fertigte Botticelli eine Reihe von Madon-
nenbildern an, darunter die Madonna mit Kind und zwei Engeln, gefer-
tigt zwischen 1468 und 1469. In diesen Frithwerken zeigen sich deut-
lich die Einfliisse seines Lehrmeisters Lippi, aber auch der robustere
Stil der beiden damals fithrenden Maler in Florenz, Antonio Pollaiuolo
und Andrea del Verrocchio, in dessen Schule Botticelli wahrscheinlich
war.

1470 erdffnete Botticelli seine eigene Werkstatt. Im selben Jahr er-
hielt er von Tommaso Soderini den Auftrag, ein Bild der Tapferkeit

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

(Fortitudo) zu malen, um damit die Reihe der Tugenden zu komplet-
tieren.”8 Diese Reihe wurde fiir das Gericht im Palazzo dei Mercanti
gefertigt. Wiederholte Kontakte mit den Medici und die besondere
Forderung durch Lorenzo de’ Medici gewidhrten ihm politischen
Schutz, sicherten ihm kontinuierliche offentliche Auftrige fur die
néchsten 20 Jahre und boten ideale Voraussetzungen fiir die Schaffung
zahlreicher Meisterwerke. Botticelli war als Portratmaler in seiner Va-
terstadt bekannt und beliebt. Im Nachgang zur Pazzi-Verschworung
hielt Botticelli die gehenkten Attentéter in einem 6ffentlichen Schand-
gemalde fest. Das Portrét des bei dem Attentat ermordeten Giuliano de’
Medici wurde in mehreren, seriell produzierten Versionen fiir Floren-
tiner Auftraggeber gefertigt, die damit ihre Treue zur Medici-Familie
bezeugen konnten. Ab den 1470er-jahren arbeitete auch Filippino Lip-
pi in seiner Werkstatt.

Den engen Zusammenhang mit dem humanistischen Gedanken-
gut der Zeit und die schopferische Phantasie des Kiinstlers zeigen seine
reiferen Meisterwerke nach 1475, insbesondere seine allegorischen
Darstellungen Der Friihling, auf dem das Erwachen der Natur durch
blumenbekrinzte Madchen in einer paradiesischen Landschaft verkor-
pert wird, und Die Geburt der Venus, auf dem die aus dem Meeres-
schaum geborene Liebesgéttin in einer Muschel zur Kiiste treibt.73¢
Letztere stellte den ersten fast lebensgrofy gemalten Frauenakt seit der
Antike dar. Nur im privaten Rahmen war solch ein erotisch unver-
bliimtes, mythologisch aufgeladenes Bildprogramm mdglich und mit
seinem literarisch inspirierten Antikebezug auch nur einem elitiren
Kreis von Kennern vermittelbar gewesen.

Wie diese Werke, so verbinden auch die religiésen Bilder des Ma-
lers aus dieser Zeit (unter anderem Die Anbetung der Heiligen drei Ko-
nige und Die Kronung Marid) dieses zeitgendssische Gedankengut mit
alteren, der Gotik nachempfundenen Bildvorstellungen. Die tber-
schlanken Figuren und Glieder seiner Frauengestalten, deren blasse,
schwermiitige Gesichter von reichem Goldhaar umflossen werden, zei-
gen in nervoser Zartheit diese Nachkldnge der Gotik, auch in der Aus-
gewogenheit des Bildaufbaus. Diesen fiir Botticelli typischen wieder-

785 Keim, E: Sandro Botticelli : Die astronomischen Werke, Hamburg 2015, S. 39
786 Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,
Frankfurt am Main 1990; S. 20f

313

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

314

kehrenden weiblichen Gesichtsausdruck auf Madonnen-, Portrit- und
allegorischen Darstellungen, wie er im ,Weiblichen Idealbildnis“ reali-
siert ist, haben einige Kunsthistoriker wiederholt mit den Ziigen der
1476 jung verstorbenen Simonetta Vespucci in Verbindung ge-
bracht.787

Zwischen 1481 und 1482 wurde Botticelli von Papst Sixtus IV.
nach Rom berufen. In einem Team u. a. mit Perugino, Ghirlandaio
und Signorelli stattete er die neu errichtete Sixtinische Kapelle mit gro-
flen Wandgemaélden, welche Ereignisse aus dem Leben Jesu und des
Moses darstellen, und mit Portrits fritherer Papste aus.

Der Tod von Lorenzo de’ Medici im Jahr 1492 bedeutete vorerst
das Ende der glinzenden Epoche florentinischer Kunst und den Be-
ginn von sozialen und religiosen Unruhen, besonders nach der Ver-
treibung der Medici 1494, als Savonarola bis zu seiner Hinrichtung
1498 seinen Gottesstaat in Florenz errichtete.”38 Unter seinem Einfluss,
so erzihlt es Vasari in seinen vite, habe sich Botticelli nur noch religio-
sen Themen gewidmet und das Malen génzlich vernachléssigt. Dass
Botticelli wie sein Bruder Simone zu den Anhédngern Savonarolas ge-
zahlt habe, ist, wie es die neue Botticelli-Forschung herausgearbeitet
hat, allerdings sehr zweifelhaft. Weder hat Botticelli die Petition an den
Papst wegen einer Begnadigung des Dominikanerménchs unterzeich-
net, noch hat die Botticelli-Werkstatt die Arbeit eingestellt.”8 Berithmt
wurden seine in dieser Zeit entstandenen 94 Federzeichnungen zur
Gottlichen Komddie des Dante Alighieri.79°

Nach 1500 konnte Botticelli, méglicherweise wegen einer Behin-
derung, nicht mehr selbst malen, wahrend seine Werkstatt weiterarbei-
tete. Vasari beschreibt den Kiinstler im Alter als einen verarmten
Mann, der auf Kriicken durch die Stadt humpelte. Nach seinem Tod
am 17. Mai 1510 wurde Botticelli auf dem Friedhof der Kirche Ognis-
santi in jenem Florentiner Viertel beerdigt, in dem er den Grofiteil sei-
nes Lebens verbracht hatte.

787 Schulze-Altcappenberg , H.-T.(Hrsg.): Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu
Dantes Gottlicher Komaodie, Ostfildern 2000, S. 72

788 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 132

789 Keim, E.: Sandro Botticelli : Die astronomischen Werke, Hamburg 2015, S. 87

790 Schulze-Altcappenberg , H.-T.(Hrsg.): Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu
Dantes Gottlicher Komodie, Ostfildern 2000, S. 23

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

Sein Bild Primavera (Friihling) gehort zu den bekanntesten und
am hiufigsten reproduzierten Werken der abendldndischen Kunst.791
Die Bedeutung des Bildes, seine Funktion in der dynastischen und
Kulturpolitik der Medici, hat im Laufe der Zeit unterschiedliche Inter-
pretationen erfahren und gilt bisher in der Kunstwissenschaft als nicht
tiberzeugend gekldrt.79> Botticelli behandelte gerne allegorische The-
men, die bei der intellektuellen Elite des Hofes der Medici sehr beliebt
waren, die aber eine heutige Deutung erschweren.

Der italienische Kunsthistoriker Giorgio Vasari erwahnt in seinen
Viten von 1550 ein Gemalde Botticellis im Landhaus Castello des tos-
kanischen Grof8herzogs Cosimo de’ Medici mit einer ,,Venus, die von
den Grazien mit Frithlingsblumen bekranzt wird.“793 Die darauf basie-
rende Annahme, das Bild gehore zur Ausstattung seines Landhauses,
wurde erst durch die 1975 veroffentlichen Quellen verworfen, die das
Bild tibereinstimmend als zugehorig zu einem Stadtpalast einer alteren
Generation der Medici in Florenz nachwiesen. Es war Teil der Ausstat-
tung eines Zimmers neben der ,camera terrena“ des Lorenzo il Popo-
lano. Das Zimmer mit einem Sofa war wohl das Schlafzimmer von Lo-
renzos Ehefrau, Semiramide Appiani. Es war mit einer Reihe von Bil-
dern ausgestattet, die die unterschiedlichen Rollen und Tugenden von
Mann und Frau zum Thema hatten.

Als erster wies Aby Warburg, der Begriinder der Ikonologie, also
der Wissenschaft von der Deutung von Bildinhalten, antike Autoren
als literarische Quellen zu dem Bild nach.794 Zu Stellen aus den Fasti
des Ovid und aus den Oden des Horaz kamen Belege aus zeitgendssi-
schen Autoren, wie Alberti und Poliziano. Weitere Textstellen, die fiir
die Entschliisselung des Bildes hilfreich sind, finden sich in der Aeneis
des Vergil und in ,,De rerum natura®“ des Lukrez.

Warburg hat folgende Theorie zur Bedeutung des Bildes aufge-
stellt: Thema ist die ,Herrschaft der Venus® Zephyr, der Gott des

791 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 24ff

792 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis - Mythos - Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 25ff

793 Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,
Frankfurt am Main 1990; S. 90

794 Zollner, E.: Botticelli. Toskanischer Frithling, Miinchen 2005, S. 41ff

315

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

316

Westwindes ganz rechts im Bild, verfolgt Flora, die romische Gottin
der Pflanzen. Alles, was sie beriihrt, wird zu Pflanzen, so auch links
neben ihr die Gottin des Frithlings, die gerade dabei ist, Blumen aus-
zustreuen. Im Mittelpunkt steht die Venus, die Goéttin der Liebe, die
den Betrachter mit der Geste ihrer Hand und mit ihrem Blick in ihr
Reich einlddt. Dariiber schwebt Amor, der gerade den Bogen spannt in
Richtung auf die drei Grazien, die in einem Frithlingsreigen verbun-
den sind. Ganz links steht Merkur, der in einer symbolischen Geste die
angedeuteten Wolken beiseite schiebt. Nach dieser Deutung Aby War-
burgs wire das Bild also eine Glorifizierung der erotischen Liebe.795

Das grofiformatige Bild zeigt vor einem Orangenhain eine neben-
einander aufgereihte Gruppe von acht Personen mit einem blinden
Amor iiber der mittleren Figur, der dabei ist, einen Pfeil abzuschieflen.
Amor ist der stindige Begleiter der Liebesgéttin Venus. Diese, in dem
Bild in zentraler Position, ist aus der Reihe ein wenig zuriickgetreten.
Sie tragt ein leichtes weifes Kleid und einen roten Mantel, den sie sich
tiber die rechte Schulter und den erhobenen Arm geworfen hat. Zu
ihrer Linken schreitet Flora iiber die Wiese und streut Rosen. Neben
ihr stiirzt sich ein bldulicher Mann mit wehenden Tiichern auf eine
junge Frau, die sich ihm zwar zuwendet, aber gleichzeitig vor dem
Heranstiirmenden flieht. Aus jhrem Mund kommen Rosenbliiten. Der
Mann ist an seinen aufgeblasenen Wangen als ein Windgott Zephyr zu
erkennen, der im Begriff ist, die Nymphe Chloris zu ergreifen.79¢

In Ovids Gedicht hat Zephyr die Nymphe mit Gewalt erobert, sie
dann zu seiner Gattin gemacht. Erst durch die Vereinigung der beiden
ist das tppige Blithen und Friichtetragen der Feldflur, Mitgift der
Nymphe, gesichert. In einem mit Bliiten tibersdten Kleid und mit Blu-
men bekranzt schreitet die in die Frithlingsgottin Flora verwandelte
Nymphe und streut Rosen aus ihrem geschiirzten Gewand in die Blu-
menwiese.

Auf der rechten Seite der Venus tanzen drei in leichte Schleier ge-
hiillte Frauen einen Reigen - es sind die drei Grazien, Sinnbild fiir
weibliche Anmut und Schonheit, die vor allem in Bildern der Renais-

795 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis - Mythos - Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 28

796 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 29

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

sance haufig als Begleiterinnen der Venus auftreten. Am linken duf3e-
ren Rand des Bildes stochert Merkur, der Gott der Kaufleute, aber
auch der Schutzherr von Haus und Hof, mit seinem Stab, dem Cadu-
ceus, in den aufziehenden dunklen Wolken. Offenbar verhindert er,
dass in dem heiteren, paradiesischen Garten dunkle Schatten aufzie-
hen.

Das Bild hat Anlass zu unterschiedlichen und widerspriichlichen
Deutungen gegeben, deren Begriindungen nicht immer stichhaltig
oder auch nur befriedigend sind und in der Folge nur liickenhaft skiz-
ziert werden.”97

Kunsthistoriker sehen in dem Bild einen Niederschlag neuplatoni-
scher Philosophie, wie sie am Hof Cosimos unter anderem durch Mar-
silio Ficino gelehrt wurde.”®8 Bei Ficino ist die Liebe durchaus eine ele-
mentare Triebkraft des Menschen; sie ist aber auch die Kraft, die die
materielle Welt in eine geistige Welt der Ideen verwandeln kann. Sie
weckt die sinnlichen Leidenschaften, die sie jedoch zu Humanitét und
universeller Harmonie sublimieren kann. In diesem Kontext ist die
eher seltene Darstellung einer bekleideten Venus zu sehen. Die drei
Grazien werden hier zur Verkorperung der selbstlosen Liebe — im Sin-
ne Senecas als liberalitas — als Geben, Empfangen und Erwidern von
Wohltaten.

Charles Dempsey sieht in dem Bild eine Symbolisierung des Friih-
lings, wobei Zephyr, Chloris und Flora den stiirmischen Friihlingsmo-
nat Mirz personifizieren, Venus, Amor und die Grazien den April und
Merkur den Mai. Maia war die Mutter des Gottes, und laut Ovid ist
der Name dieses Monats von Maia abgeleitet.79?

Andere Interpreten deuten das Bild als christliche Allegorie, wobei
die drei Grazien als die christlichen Tugenden Glaube, Hoffnung und
Liebe interpretiert werden oder als bildliche Ubersetzung des Gesangs
28-31, Purgatorium, aus Dantes gottlicher Komodie.8° Die zentrale
Figur stellt nach dieser Auffassung Dantes Beatrice dar, die Frau im
Bliitenkleid Eva, Zephyr den Satan und Merkur den Adam, der nach

797 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 76

798 Zollner, E.: Botticelli. Toskanischer Friihling, Miinchen 2005, S. 38

799 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 31

8oo Ebd,S. 83

317

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

den verbotenen Friichten des Paradieses greift. Auflerdem gibt es eine
Reihe von astrologischen Interpretationen, die auf komplizierten as-
tronomischen Berechnung tiber den Stand der Gestirne zum Zeit-
punkt der Entstehung des Bildes beruhen und sich dabei auf die Vor-
liebe fiir astrologische Spekulationen am Hof der Medici und in der
Renaissance iiberhaupt berufen.

Nach einer anderen Interpretation gehort das Bild zum Genre der
Hochzeitsbilder, die an den Hoéfen der Renaissance hiufig aus derarti-
gen Anldssen in Auftrag gegeben wurden. Lorenzo il Popolano war
1483 an die minderjdhrige und verwaiste Semiramide Appiani, Toch-
ter des Jacopo III. von Piombino, verheiratet worden.

Fiir diese These als Schliissel zur Primavera sprechen im Bild eine
Reihe von Indizien:8°* Die bekleidete Venus verkorpert hier nicht sinn-
liche Leidenschaft, sondern in der Ehe gebandigte und im Fortbestand
der Familie erfiillte Sexualitit. Die Myrtenzweige, die in dem nimbus-
artigen Halsausschnitt um den Kopf der Venus deutlich zu erkennen
sind, sind sowohl Symbole fiir Jungfraulichkeit als auch fiir die Ehe.
Die unfreiwillig zustande gekommene Ehe zwischen Zephyr und
Chloris endete, nach Ovid, zur Zufriedenheit aller Beteiligten. Uber
dem Paar breitet sich ein Lorbeer — laurus nobilis - aus, eine dem zeit-
genossischen Betrachter vertraute Anspielung auf den Namen Loren-
z0, ebenso wie man die Orangen damals unschwer als Imprese der Me-
dici lesen konnte. Auf Botticellis Bild beginnen die Orangenbdume, die
reichlich Bliiten und Friichte tragen, erst nach der Szene der gewalt-
samen Eroberung der Nymphe durch Zephyr, Hinweis und Wunsch
auf reiche Nachkommenschaft bei dem Hochzeitspaar. Die Grazien, in
dieser Interpretation Symbole fiir weibliche Schonheit und Tugend,
weisen auf das von der Braut erwartete tugendhafte Leben hin und
Merkur, der die Wolken vertreibt, wacht tiber das Wohlbefinden des
Hauses, das heifit des Hauses Medici.?°2

Nach neueren Studien konnte es sich allerdings auch um den Zy-
klus der Jahreszeiten mit den Monaten ab Februar rechts in Gestalt des

801 Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis - Mythos - Andacht, Frankfurt am
Main 2009, S. 65

802 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 78

318

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

Zephyr bis September links als Merkur handeln.?°3 Der Literaturwis-
senschaftler Dietrich Schwanitz schliefit sich im Groflen und Ganzen
der Deutung der Warburg-Schule an. In seinem Buch Bildung. Alles,
was man wissen muss von 1999 schreibt er: ,Das folgende ist die An-
deutung einer Deutung: Von rechts naht sich Zephir, der Wind, und
verstromt den gottlichen Atem; dabei umarmt er die Nymphe Chloris
und erfiillt sie mit Geist im Bild einer Begattungsvorstellung. Chloris
verwandelt sich durch die Umarmung und wird zur nichsten Figur:
Flora. Diese verweist auf die zentrale Figur, die dem Bild den Namen
gegeben hat: Primavera. Das alles ist auch ein Bild der Liebe. Mit Lei-
denschaft wendet sich der Himmel der Erde zu und verwandelt sie
durch den Friihling. Dem gegeniiber steht auf der linken Seite des Bil-
des Merkur, der Mittler zwischen Himmel und Erde, und wendet sich
wieder dem Himmel zu. Er reprisentiert den Wiederaufstieg des Geis-
tes. Zwischen ihm und der zentralen Figur der Primavera stehen die
drei Grazien, die als Venus, Juno und Athene die Schonheit, Eintracht
und Weisheit darstellen. Sie haben ihre Hinde so verschrankt, dass sie
mal oben {iber den Képfen schweben und mal unten auf Schenkelho-
he. Vermittelt werden sie von den mittleren, die genau auf Augenhohe
sind. Zusammen symbolisieren sie damit noch einmal den Weg des
Geistes. Das ist der platonische Kreislauf der Ausgieflung des Geistes
und seiner Riickkehr zum Himmel in Form einer kosmologischen Ero-
tik. Und man sieht, dass die Bilder der Renaissance nur zu verstehen
sind, wenn man die griechische Mythologie, die Philosophie und
selbstverstiandlich das Personal der Liebe kennt.“304

In die Figur des Blumen streuenden Friihlings rechts von der Ve-
nus hat Botticelli nach alterer und jiingst wieder vertretener Auffas-
sung moglicherweise die Gestalt der frith verstorbenen Simonetta Ves-
pucci gekleidet.8o5 Sie tragt den fiir Botticelli typischen zart-blassen,
melancholischen Ausdruck, der in zahlreichen allegorischen Darstel-
lungen und Portrdts wiederkehrt. Simonetta, die Verehrte von Giulia-
no, des Bruders Lorenzo des Priachtigen, und die einzige Frau, die je-
mals in Zusammenhang mit Botticelli genannt wurde, kam bezeich-

803 Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,
Frankfurt am Main 1990, S. 89

804 Schwanitz, D.: Bildung. Alles, was man wissen muss, Miinchen 1999, S. 25

805 Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009, S. 121

319

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

21 Botticelli

nenderweise in der Stadt Porto Venere zur Welt, wortlich tibersetzt im
»Hafen der Venus®, wo nach altem Glauben die Gottin der Schonheit
erstmals italienischen Boden betrat.806

806 Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006, S. 163

320

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Tizian (1488/1490-1576) gilt als der fithrende Vertreter der veneziani-
schen Malerei des 16. Jahrhunderts. Tizians Werk, besonders sein Um-
gang mit Farbe, war richtungsweisend fiir die Kunst bis ins 20.Jahr-
hundert. Aber auch seine Zeitgenossen blieben nicht unbeeinflusst von
seinen Werken. Sein Ruhm muss fast so grof8 wie der Michelangelos
gewesen sein, wobei sich sein Kénnen besonders im Umgang mit der
Farbe ausdriickte, wihrend Michelangelo besonders fiir seine Zeichen-
kunst und seine bildhauerischen Arbeiten geschitzt wurde.

Berithmt wurde Tizian auch durch seine Portrits, die ihm materi-
ellen Erfolg und ein hohes Ansehen bescherten. Der Tod Giorgiones
(1510) und Giovanni Bellinis (1516) lief$ Tizian ohne ernstzunehmen-
de Rivalen in der venezianischen Schule zuriick. Fiir die nichsten
sechzig Jahre sollte Tizian der unumstrittene Hauptmeister der vene-
zianischen Malerei sein.?7 Sein Schaffen fiel in das Goldene Zeitalter
der venezianischen Malerei, als die Serenissima ihre wirtschaftliche
und kulturelle Bliitezeit erlebte. 8°8 1533 ernannte Kaiser Karl V. Tizian
zum Hofmaler und erhob ihn in den Adelsstand. Von seinen Zeitge-
nossen als ,Die Sonne unter den Sternen® bezeichnet, war Tizian einer
der vielseitigsten und mit insgesamt 646 Werken auch produktivsten
italienischen Maler seiner Epoche.89

Als Nachfolger Giorgiones fithrte Tizian dessen Experimente mit
Farben, Licht und Atmosphire weiter. Als Meister der mythologischen
Motive und als Maler von Kaisern und Kénigen entfaltete Tizian sein
Talent als Meister der Farbe auch in der Sakralmalerei, wie zum Bei-
spiel in seinem Werk ,, Die Himmelfahrt Mariens“ (1516-1518). Sei-
nem Ruhm hatte er es zu verdanken, dass bestimmte Auftraggeber ihm

807 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 16

808 Ost, H.: Tizian-Studien, Koln 1992, S. 22

809 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Kéln 1998, S. 17

321

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

322

die Wahl des Bildthemas iiberlieflen, ein zu dieser Zeit neuer Vorgang.
Zu diesem neuen Selbstbewusstsein des Kiinstlers Tizian, der in den
hohen Gesellschaftsschichten verkehrte, passt auch eine Anekdote, die
Tizians Biograph Ridolfi beschreibt: Angeblich habe Kaiser Karl V. Ti-
zian den Pinsel aufgehoben, als ihm dieser beim Portraitieren herun-
tergefallen sei.81°

Giorgione und Tizian fithrten die breitstrichige Olmalerei in Vene-
dig ein. Diese Maltechnik war nicht mehr auf glatte Holztafeln ange-
wiesen. Die venezianischen Maler bevorzugten deshalb die unkompli-
zierte und billigere Leinwand. Auflerdem konnten Olbilder in der Gré-
3e von Wandbildern gemalt werden.

Schon als neunjahriges Kind kam Tizian nach Venedig und wurde
von den Briidern Gentile und Giovanni Bellini ausgebildet. 1513 eroft-
nete er in San Samuele seine eigene Werkstatt und entwickelte sich zu
einem europaweit gefeierten Kiinstler. 1533 wurde er von Kaiser Karl
V. in den Adelsstand erhoben und zu dessen Hofmaler ernannt. 1545
reiste Tizian auf Einladung von Papst Paullll. nach Rom, 1548
und 1550 begleitete er Karl V. sowie dessen Sohn Philipp II. auf die
Reichstage zu Augsburg. Als Tizian in hohem Alter 1576 an der Pest
starb, war er der wohl erfolgreichste Maler der venezianischen Ge-
schichte.81

Er malte sowohl Portrits als auch Landschaften, mythologische
und religiose Themen. Zu seinen bekanntesten Arbeiten zdhlen
Himmlische und irdische Liebe, Marii Verkiindigung, Madonna der Fa-
milie Pesaro, Venus von Urbino und Toilette der Venus. Charakteristisch
fir seine Werke ist sein ausgeprigter Kolorismus, den er sein Leben
lang beibehielt.812

Bereits zu Lebzeiten waren Tizians Werke in allen wichtigen
Sammlungen vertreten, wie etwa in den Vatikanischen Museen. Auch
die Herrscherfamilien der Hocharistokratie, unter anderem die d’Este,
Gonzaga, Farnese und die Habsburger, kauften zahlreiche Werke fiir

810 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 29f

811 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 17

812 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 1. Band, S. 25

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

ihre Sammlungen auf. Tizians Werke wurden, ebenso noch zu Lebzei-
ten, durch etliche Stiche und Kopien rezipiert. Namhafte Maler des 16.
Jahrhunderts wie Lambert Sustris oder Jacopo Tintoretto wurden stark
von Tizian beeinflusst. Seine Malweise und besonders seine Farbge-
bung sollten aber nicht nur auf seine Zeitgenossen, sondern auch auf
zukiinftige Generationen von Malern einen starken Einfluss haben.

Sein Geburtsdatum ist bis heute umstritten, da weder Urkunden
noch andere schriftliche Zeugnisse von der Geburt existieren.8:3 Die
Dolomiten bei Pieve hatten zeitlebens einen starken Einfluss auf Tizi-
an. Anders als bei den meisten bedeutenden venezianischen Kiinstlern
macht sich bei ihm daher ein starker sogenannter , kontinentaler” Ein-
fluss bemerkbar, welcher zu einem fiir venezianische Verhaltnisse sehr
plastischen Stil fiihrte.

Zuccato, moglicherweise ein Freund der Familie, ermoglichte es
Tizian, in der Werkstatt der damals renommiertesten Maler Venedigs,
wie Gentile und Giovanni Bellini, aufgenommen zu werden. Dort kam
er mit einer Gruppe von jungen und talentierten Malern wie Sebastia-
no del Piombo, Lorenzo Lotto, Palma da Serinalta und Giorgione in
Kontakt.314

1507 erhielt der zu diesem Zeitpunkt schon recht bekannte Gior-
gione von der Stadt Venedig den Auftrag, die AufSenfresken am 1505
unter der Leitung von Antonio Abbondi wiedererrichteten Fondaco
dei Tedeschi auszufithren. Von den bis 1509 gemalten Fresken sind
aufgrund von Witterungsschidden nur noch Fragmente erhalten, die in
der Galleria Franchetti im Ca’ d'Oro aufbewahrt werden. Aufler diesen
nur in schlechtem Zustand erhaltenen Exponaten sind nur noch einige
Radierungen von Zanetti aus dem Jahr 1760 erhalten. Wahrend Gior-
gione mit der Ausfithrung der Fassade beauftragt wurde, malten die
jungeren Tizian und Morta da Feltre an den weniger prestigetrachtigen
Seiten. Doch nicht nur fiir Giorgione, sondern besonders auch fiir Ti-
zian stellten die von Zeitgenossen hochgelobten Fresken den berufli-
chen Durchbruch dar.8+s

813 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu tibersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 19f

814 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Kéln 1998, S. 25

815 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 39

323

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

324

In weiterer Folge wurden Giorgione und Tizian jedoch zu Rivalen,
obschon sie weiter zusammenarbeiteten. Dadurch ist auch heute noch
die Zuschreibung vieler der in dieser Zeit entstandenen Werke um-
stritten. In der neueren Forschung werden jetzt viele ehemals Giorgio-
ne zugeschriebenen Werke Tizian zuerkannt; umgekehrt fand das bis-
her kaum statt. Zu Lebzeiten wurden die beiden Maler als Begriinder
und Anfithrer einer neuen ,Arte Moderna“ angesehen. Beide ent-
wickelten sich daher recht schnell zu gefragten Kiinstlern.

Nach dem plotzlichen Tod Giorgiones im Jahr 1510 blieb Tizian
dessen Stil noch fiir einige Zeit treu. 1511 malte Tizian die Fresken in
der Scuola del Santo in Padua, ein Jahr darauf kehrte er wieder nach
Venedig zuriick. Hiufig wird dieser kurzzeitige Weggang nach Padua
mit dem gréfleren Zustrom von Malern aus der Terra Ferma in die
Stadt Venedig erklart, demnach kam es zu einem allgemeinen Preisver-
fall fiir Kunstgiiter, der auch viele bedeutende Maler wie Sebastiano del
Piombo dazu nétigte, die Stadt zu verlassen.

Nachdem er die Einladung des Humanisten Pietro Bembo in den
Dienst des Heiligen Stuhls zu treten abgelehnt hatte, erhielt Tizian
1513 das unter Kiinstlern begehrte Maklerpatent La Senseria am Fon-
daco dei Tedeschi. Im gleichen Jahr eroffnete er eine Werkstatt am Ca-
nal Grande bei San Samuele. Erst 1517 erhielt Tizian dann die Privile-
gien einer Sinekure der Stadt Venedig, um die er sich schon Jahre zu-
vor beworben hatte: Er wurde Superintendent der Regierung. Als sol-
cher musste er vor allem Bellinis Gemilde im Groflen Ratssaal fertig-
stellen. Aulerdem sollte er noch die beschidigte Schlachtendarstellung
im Sala del Collegio aus dem 14. Jahrhundert durch ein Olgemilde er-
setzen.

In den Jahren 1516 bis 1530 gab Tizian den giorgionesken Stil auf
und wandte sich einem monumentaleren Stil zu.81¢ In diesen Jahren
nahm er Beziehungen zu Alfonso d’Este (1516 reiste er erstmals nach
Ferrara) auf, fiir den er das Venusfest (1518-1519), das Bacchanal
(1518-1519) und Ariadne auf Naxos malte. In Ferrara schloss er
Freundschaft mit dem Dichter Ludovico Ariosto, den er mehrfach por-
tratierte. Ebenfalls kam er mit dem Herzog von Mantua Federico II.

816 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu tibersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 47

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Gonzaga in Kontakt, der spiter sein bedeutendster Mézen wurde. Zur
gleichen Zeit fithrte Tizian seine Reihe von kleinformatigen Frauen-
und Madonnenbildern fort. Diese, wohl meist nach dem Bild venezia-
nischer Kurtisanen erstellten Frauendarstellungen gehoren zu den frii-
hen Hohepunkten seines Schaffens. Von Bedeutung sind hierbei: Ma-
donna mit dem Kind (La Zingarella), Salome, Flora, Junge Frau bei der
Toilette. Wichtigstes Werk dieser Zeit ist jedoch Himmlische und irdi-
sche Liebe.37

Von 1516 bis 1518 entstand das wohl bedeutendste Bild seiner
Karriere, die Himmelfahrt Marid (so genannte Assunta) fiir die Kirche
Santa Maria Gloriosa dei Frari in Venedig. Im 19. Jahrhundert war das
Gemailde jahrzehntelang in der Accademia in Venedig ausgestellt,
kehrte dann aber wieder an seinen urspriinglichen Platz zuriick. Die
Assunta war zur damaligen Zeit eine Sensation. Sogar die Signoria
nahm das Gemailde zur Kenntnis und stellte fest, dass Tizian ihr zu
Gunsten seine Verpflichtungen im Grofien Ratssaal vernachléssigte. In
den folgenden Jahren fithrte Tizian den Stil der Assunta fort. Seinen
Hoéhepunkt erreichte dies mit der Madonna des Hauses Pesaro (Santa
Maria Gloriosa dei Frari, Venedig). Zu dieser Zeit befand sich Tizian
auf dem Hohepunkt seines Ruhms.818

Im Jahr 1527 schloss er zudem Bekanntschaft und recht rasch eine
enge Freundschaft mit Pietro Aretino, dessen Portriat er fiir Federico
Gonzaga malte. Im gleichen Jahr lernte er Jacopo Sansovino kennen,
der als Fliichtling vor dem Sacco di Roma nach Venedig kam. Im Au-
gust 1527 starb seine Frau wihrend der Geburt ihrer Tochter Lavinia.
Mit seinen drei Kindern zog er um und tiberzeugte Orsa davon, nach
Venedig zu kommen um den Haushalt zu iibernehmen. Das neue
Haus befand sich im Bin Grande, einem damals sehr vornehmen
Stadtteil Venedigs, der, am Meer liegend, fiir seinen Blick auf Murano
und die Alpen und auch fiir seine ,,iippigen“ Gérten bekannt war.819

1530 schuf er den auflergewohnlichen, bereits zur Epoche des Ba-
rock hinfithrenden Tod des Petrus Martyr fiir die Kirche Santi Giovan-

817 Ost, H.: Tizian-Studien, Ké6ln 1992, S. 58

818 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 55

819 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu iibersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 56

325

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

ni e Paolo (1867 durch Feuer einer Osterreichischen Granate zerstort).
Einzig verbleibende Zeugnisse des Gemaldes sind Kopien und Stiche.
Ausgehend hiervon entwickelte er einen neuen, differenzierteren Stil,
sodass in der Zeit von 1530 bis 1550 seine kreative Schaffenskraft
nochmals zu einem Hohepunkt kam.82°

1532 begab sich Tizian im Auftrag von Federico Gonzaga nach
Bologna, wo gerade Kaiser Karl V. weilte. Tizian portritierte den
Habsburger zweimal, wobei er den extrem vorstehenden Unterkiefer
des Kaisers im Gegensatz zu seinem Konkurrenten Jakob Seisenegger
stark schonte (Portréat Karl V. mit Ulmer Dogge, 1532). Daraufhin wur-
de er am 10. Mai 1533 zum kaiserlichen Hofmaler und zum Ritter
vom Goldenen Sporn ernannt.32' Auch seine Kinder wurden geadelt,
was fiir einen Maler eine auflergewohnliche Ehre war. Die aufgrund
der Vernachldssigung der Arbeiten im Dogenpalast unzufriedene ve-
nezianische Regierung entzog ihm 1537 sein Malerpatent zu Gunsten
von Giovanni Antonio da Pordenone, der zu dieser Zeit einzige Rivale
Tizians. Jedoch verstarb dieser Ende des Jahres 1539, sodass Tizian das
Patent zuriickerhielt. In der Zwischenzeit wandte er sich pflichtbe-
wusst seinen Arbeiten im Dogenpalast zu. Auflerdem hatte er die dem
Rat schon lange versprochene, heute nur noch in Fontanas Stich erhal-
tene Schlacht bei Cadore (im grofien Ratssaal) in Freskotechnik gemalt.

In Bezug auf materiellen Reichtum und beruflichen Erfolg kann
seine zu diesem Zeitpunkt erreichte Stellung nur noch mit der von
Raffael, Michelangelo und zum spiteren Zeitpunkt von Peter Paul Ru-
bens verglichen werden.?2? 1540 erhielt Tizian eine Pension der D’Ava-
los, dem Marquis del Vasto und dariiber hinaus eine jahrliche Zahlung
Karls V. aus dem Staatsschatz von Mailand in Hohe von 200 Kronen.
Eine weitere Einnahmequelle war ein im Jahr 1542 abgeschlossener
Vertrag zur Getreideversorgung von Pieve. Er besuchte seinen Ge-
burtsort fast jedes Jahr und war dort ebenso einflussreich wie grof3zii-
gig. Dort hielt sich Tizian meist in einer Villa am benachbarten Manza-
Hiigel auf. Von hier aus beobachtete er die Form und Beschaffenheit

820 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Koln 1998, S. 44

821 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 1. Band, S. 110

822 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 21

326

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

der Landschaft, wobei sich die hierbei gewonnenen Erkenntnisse sich
in seinen Landschaftsdarstellungen zeigen.

Seit 1542 bemiihte sich Papst Paul IIL., Tizian nach Rom zu holen,
wobei der Kiinstler erst vier Jahre spiter dem Ruf folgte. Sein Ziel war
ein pépstliches Lehen fiir seinen Sohn Pomponio, womit dessen Le-
bensunterhalt gesichert gewesen wiére. Dieses Lehen wurde dem
Kiinstler jedoch verweigert. Trotzdem wurde ihm ein gebiithrender
Empfang bereitet, er wurde zum Ehrenbiirger der Stadt ernannt und
trat in dieser Wiirde gleichsam die Nachfolge des grofSen Michelangelo
an. Auflerdem hitte er Sebastiano del Piombos eintraglichen Posten
tibernehmen konnen. Dieses Projekt scheiterte jedoch, als ihn Karl V.
1546 nach Augsburg beorderte.

Auf der Riickreise von Rom Richtung Norden besuchte Tizian Flo-
renz und traf 1548 in Augsburg ein, wo er den Kaiser mehrmals por-
tratierte. Das Portrit Karls V. in der Miinchener Pinakothek, das lange
fiir ein Tizian-Werk gehalten wurde, stammt nicht von Tizian, sondern
von Lambert Sustris. Tizian kehrte zwar bald wieder nach Venedig zu-
riick, wurde aber von Philipp II. 1550 wiederum nach Augsburg geru-
fen. Dieser war auch nach seiner Riickkehr nach Venedig noch einer
seiner Hauptauftraggeber.

Wihrend der letzten 25 Jahre seines Lebens (1550-1576) arbeitete
Tizian hauptsachlich fir Philipp II. und als Portratist.823 Er begann
sich daher aus dem Geschehen in Venedig mehr und mehr zuriickzu-
ziehen. Durch den Umstand, dass er viele der durch seine Schiiler an-
gefertigten Kopien selbst vollendete, gibt es auch bei seinem Spatwerk
grofle Schwierigkeiten bei Zuschreibung und Datierung. 1555 war Ti-
zian auf dem Konzil von Trient. 1556 sprach er Paolo Veronese bei der
Bewertung von Gemilden fiir Sansovinos Bibliothek den ersten Preis
zu. 1566 wurde er in die florentinische Akademie aufgenommen und
erhielt vom Rat der Zehn die Kontrolle {iber die Drucke, die nach sei-
nen Werken angefertigt wurden. Auch gegen Ende seines Lebens
nahm er weitere Auftrige an. Zu dieser Zeit war sein Hauptauftragge-
ber nach wie vor Philipp II, fiir den er die berithmte Reihe der Mytho-
logischen Bilder der Poesie malte. 824

823 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 80
824 Ost, H.: Tizian-Studien, K6ln 1992, S. 63

327

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

328

Als Begrabnisort hatte Tizian urspriinglich die Kreuzkapelle in der
Kirche Santa Maria Gloriosa dei Frari gewahlt. Im Gegenzug dafiir bot
er den Franziskanern, denen die Kapelle gehorte, ein Bild der Pieta an.
Auf diesem sind er selbst und Orazio vor dem Heiland stehend abge-
bildet. Das Werk wurde fast vollendet, jedoch kam es zu Streitigkeiten
tiber das Bild. Schliefllich legte Tizian seinen Geburtsort Pieve di Ca-
dore als Begrabnisstitte fest. Tizian starb in hohem Alter am 27. Au-
gust 1576 in Venedig an der Pest, wobei er das einzige kirchlich beige-
setzte Opfer der Epidemie war. Er wurde schliefllich doch in der Kir-
che Santa Maria Gloriosa dei Frari beigesetzt, das Gemilde der Pieta
wurde von Palma il Giovane fertiggestellt. Tizians grofiziigige Villa
wurde wéihrend der Pest von Dieben gepliindert. Als Konig von Lom-
bardo-Venetien erteilte schlieflich Ferdinandvon Osterreich den Auf-
trag, ein grofles Monument fiir Tizians Grab, das zuvor nicht einmal
eine Gedenkinschrift trug, zu schaffen. Der Auftrag wurde von zwei
Schiilern des Antonio Canova zwischen 1838 und 1852 ausgefiihrt.

Tizian war neben Raffael einer der ersten Kunstler, die den Wert
ihrer Gemailde durch das Beifligen einer Signatur erhohten. Wihrend
seines gesamten Schaffens signierte Tizian mit TICIANUS E Diese ar-
beitete er oft, besonders zu Beginn seines Schaffens, in die entspre-
chenden Gewinder der dargestellten Personen ein. Oft kann aus der
Form der verwendeten Signatur auf die Beziehung Tizians zu der dar-
gestellten Person geschlossen werden.

Von seiner Kunstauffassung her war Tizian weniger klassisch/idea-
listisch als etwa Raffael oder Michelangelo. Er kam vor seiner Romrei-
se 1546 wohl nur sehr selten in Kontakt mit antiken Kulturgiitern. Nie
studierte er diese derart intensiv und nachahmend wie das etwa bei
den romischen Malern der Fall war. In Tizians Werk vereint sich eine
elementarstarke Physis mit den Traditionen der venezianischen Kunst.
Seine Personen sind nicht durchgeistigt oder stilisiert wie die der gro-
fen rémischen Meister, sondern lebendig und omniprésent, was auch
hiutig als Malkraft bezeichnet wird.825

Im Gegensatz zu Michelangelo war diese physisstarke Darstellung
weniger Mittel zur Hervorbringung von kiinstlerischem Ausdruck,
sondern Selbstzweck. Die Macht wirkt in seinen Bildern elementar, in-

825 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 74

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

dem sich menschliche Handlungen mit der Umwelt (wie etwa dem
Wiiten eines Sturmes oder das Herunterstiirzen eines Felsblocks) ver-
einigen. Weiterhin ist Tizian wohl der grofite Kolorist des italienischen
Humanismus, so geht die Bezeichnung tizianrot auf ihn zuriick.82¢ Oft
wird er auch auf seine neuartige Farbgebung beschriankt und die Wir-
kung seiner Gemélde damit erklart. Durch die Kolorierung seiner Bil-
der zeigte er jedoch auch einen gewissen sehnsiichtigen Drang, der sei-
nen Bildern ihre grof3e Sensibilitdt gibt. Seine Sehnsucht und Gottes-
furcht ist nicht abstrakt, sie ist aber auch nicht wie bei Raffael oder Mi-
chelangelo ausdriicklich gestaltet. In den Darstellungen der Heiligen
ist Tizian weder der Heilige noch der Sublime. Seine Sehnsucht ver-
wirklicht sich in der von ihm dargestellten Natur.

Ungewohnlich ist der lange Zeitraum den Tizians (Euvre umfasst.
Es erstreckt sich iiber mehr als sieben Jahrzehnte und ist nahezu de-
ckungsgleich mit der Hochbliite der venezianischen Malerei.??” Dieser
lange Entwicklungsprozess wird auch in der Tizians Werken eigenen
Erhabenheit deutlich. Er umspannt somit die gesamte Geschichte des
wechselvollen 16. Jahrhunderts und von Teilen des Manierismus. Eine
Besonderheit, die auch in Tizians langer Schaffenszeit begriindet sein
konnte, sind die in seinem Werk klar ausgepragten und voneinander
unterscheidbaren Schaffensperioden. Zu Beginn seines Schaffens zeigt
sich noch seine langwierige Suche nach neuen, modernen Konventio-
nen, die jene des 15. Jahrhunderts ablosen konnten. Daraufhin folgte
seine Hauptschaffensperiode, die sich ebenfalls noch genauer untertei-
len lasst.

Als erster italienischer Kiinstler mit wahrhaft internationaler Kli-
entel hatte Tizian dies zu einem groflen Teil seinen Portrits zu verdan-
ken.828 Die Portriatmalerei machte es moglich, Kontakte zu neuen Auf-
traggebern zu kniipfen und alte Beziehungen zu pflegen. Da Tizian nur
ungern reiste, mussten sich die Auftraggeber selbst zum Meister nach
Venedig begeben, um von ihm portritiert zu werden. Das Privileg,
dass Tizian den Darzustellenden aufsuchte, war lediglich Kaiser Karl V.

826 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 1. Band, S. 76

827 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Kéln 1998, S. 16

828 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 54

329

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

oder Papst Paul III. vorbehalten. Seine kiinstlerischen Ziele lagen ge-
nau im Trend der Zeit, die Bildnisse mehr und mehr dazu verwendete
ein selbstbewusstes offentliches Bild zu formen. Tizian zeichnet sich
hierbei dadurch aus, dass er Personlichkeit und Stimmung der Portra-
tierten sehr prézise beschreibt und dieses psychologische Profil mit der
Anspielung auf den gesellschaftlichen Rang des Dargestellten ver-
kniipft. Das erméglicht ihm ,,unter dem Deckmantel der Wahrheit zu
schmeicheln®. Gerade deshalb wurden seine Portrits so oft als lebens-
echt gepriesen und waren geradezu bahnbrechend fiir die damalige
Zeit.

Die Friihphase Tizians ist durch eine starke Ahnlichkeit mit dem
Werk Giorgiones gepragt.829 Der Hauptunterschied zwischen den bei-
den aufstrebenden Kiinstlern der Serenissima besteht in der Personen-
darstellung. Wihrend Giorgiones Werke entriickt, sachlich und durch-
geistigt sind, zeichnet sich Tizians Werk schon in dieser Zeit durch
eine vergleichsweise starke physische Prasenz und Interaktion der dar-
gestellten Personen aus. Doch bleibt die Zuschreibung vieler Werke
dieser ,Frithzeit“ weiterhin umstritten, was nicht tiberraschend ist, da
beide Kiinstler in der gleichen Werkstatt zusammenarbeiteten. Bis
heute ist nicht gekldrt, ob nicht Tizian zeitweise sogar Giorgiones
Lehrling war.

Aulffillig ist auch der lange Lernprozess, der sich in Tizians Bildern
zeigt. Wihrend Giorgiones Bilder nichts von jugendlicher Unbeholfen-
heit oder Unerfahrenheit erkennen lassen, sondern vor allem durch
ihre Frische bestechen, sind Tizians Frithwerke noch relativ unsicher
und stilistisch unausgegoren.®3° Sie lassen zwar sein Talent erahnen,
nicht aber sein Kénnen. Es handelt sich also bei seinen ersten Arbeiten
vor allem um einen sehr langen und harten Lernprozess, an dessen En-
de der fithrende Maler nérdlich von Rom stehen sollte. Tizians Leben
lasst sich daher klar in verschiedene Phasen einteilen, wobei die Frith-
phase als sehr lang und pragnant hervortritt.

Schon bei Tizians erstem kunsthistorisch bedeutsamen Werk, den
Auflenfresken am Fondaco dei Tedeschi, werden die Hauptcharakteris-
tika des Frithwerks deutlich. Der Vergleich der Judith Tizians mit dem

829 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 33
830 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Korperlichkeit und Materialitdt in den Ge-
mailden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S. 31

330

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

ebenfalls als Fragment erhaltenen Akt Giorgiones werden die wichtigs-
ten Unterschiede zwischen beiden Kiinstlern deutlich. Wahrend Tizian
mit einer kraftvollen, dynamischen Handschrift malt, sind Giorgiones
Figuren ruhiger, lyrischer und vergleichsweise stilisiert. Doch auch
hier sind Giorgiones Fresken kiinstlerisch noch deutlich reifer. Die
Fresken standen stilistisch gesehen unter dem Eindruck der sog. Male-
rei des ,Westens®. Vor allem der Einfluss Albrecht Diirers der sich zwi-
schen 1505 und 1506 in der Lagunenstadt authielt, ist greitbar.83

Auch in kleinformatigen Werken und mythologischen Darstellun-
gen ist Giorgiones Einfluss auf Tizian sichtbar. Das bedeutendste Werk
seiner Frithphase ist das Lindliche Konzert im Pariser Musée du Lou-
vre. Heutzutage wird es aufgrund der detaillierten Korpersprache nicht
mehr Giorgione, sondern Tizian zugeschrieben. Nicht nur die endgiil-
tige Zuschreibung, sondern auch die Bedeutung des Bildes ist umstrit-
ten. Der Lautenspieler scheint dem Schifer das Spiel beibringen zu
wollen und ist im Begriff, eine Saite anzuschlagen. Der Schifer wendet
sich sofort dem Lautenspieler zu und missachtet dabei die Nymphe
mit ihrer Flote. Die Laute ist moglicherweise symbolisch der hofischen
Gesellschaft zuzuordnen, wihrend die einfach zu spielende Flote die
Wildnis darstellt. Seitlich schiittet eine Nymphe Wasser aus einem
Krug zuriick in den Brunnen, was auf ihre mogliche Angst vor der
Einfithrung hofischer Werte hindeuten kdénnte. Demnach wiére die
Darstellung so zu interpretieren, dass hier der Konflikt zwischen der
unbeholfenen Wildnis und der sie zerstérenden Zivilisation gezeigt
wird.

Die einzigen genau dokumentierten Werke aus der Friihzeit sind
Das Wunder des eifersiichtigen Ehemanns, Das Wunder des sprechenden
Neugeborenen, sowie Das Wunder des geheilten Jiinglings.83> Hierbei
handelt es sich um Fresken in der Scuola del Santo in Padua, die Tizian
1511 malte. Auch bei diesem Werk handelt es sich um einen Lern-
schritt Tizians, in dem er sich neuen Problemen stellt, seine gefunde-
nen Losungen aber im Vergleich zu anderen zeitgendssischen Werken,
wie die Stanzen des Raffael und die Fresken in der Sixtinischen Kapelle,
jedoch deutlich abfallen. Angeregt wurde die Thematik, in der es vor

831 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 47
832 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Kéln 1998, S. 37

331

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

allem um Vergebung und Verséhnung geht, wohl auch durch die ra-
sche geschlossene Riickkehr der Terra Ferma zur Republik Venedig
wihrend der Kriege gegen die Liga von Cambrai.

Das fritheste bekannte Portrat von Tizian ist das Bildnis eines Man-
nes (1508).833 Bei diesem handelt es sich wahrscheinlich um ein Selbst-
portrét Tizians; lange Zeit wurde es jedoch fiir eine Darstellung Ario-
stos gehalten. Es diente unter anderem Rembrandt als Vorlage fiir seine
berithmten Selbstportrits. In diesem Gemdélde ist die Verbundenheit
zu Giorgione noch greifbar, Tizian zielt jedoch auf eine weitere Steige-
rung des Realismus von Giorgione ab, wie dies beispielsweise durch
den aufgebauschten Armel erkennbar ist. Das Portrit ist formlich ge-
pragt durch Tizians starken Naturalismus. Das selbstbewusste Auftre-
ten des Mannes und die realistische Darstellung der Kleidung sollten
auch weiterhin Konstanten im Werk Tizians bleiben.

Nach Giorgiones Tod 1510 und Sebastiano del Piombos Abgang
nach Rom war Tizian in Venedig abgesehen vom alternden Bellini na-
hezu konkurrenzlos. Das durch diese Umstinde erlangte Selbstbe-
wusstsein zeigt sich auch in seinen Werken. Noch immer in der Lern-
phase, wendet er sich nun anderen, neuen Aufgaben zu und so entsteht
eine bedeutende Reihe an Madonnen- und Frauenbildern. Besonders
deutlich wird sein neues Selbstbewusstsein bei seiner Madonna mit
Kind und den HI. Antonius von Padua und Rochus, die sich in der Kir-
che Santa Maria della Salute befindet und sich thematisch auf die in
den Jahren 1509/10 wiitende Pest bezieht. Tizians Figuren sind hier in
der fiir ihn typischen, neuen demonstrativen Direktheit gestaltet. Der
Raum bleibt dabei begrenzt, wodurch die physische Prasenz der Figu-
ren noch verstirkt wird. Auch die starke Farbgebung spielt bei der
Ausgestaltung des Raums zweifellos eine wichtige Rolle.

Das ilteste und bekannteste aus der Reihe der Frauen- und Ma-
donnenbildern ist die wegen ihres ,zigeunerdhnlichen Aussehens®
(dunkler Teint und braune Augen) so genannte Zingarella.®34 Bei die-
ser Madonna zeigt sich der Gegensatz zwischen Tizian und seinem
Lehrer Bellini, gleichsam der Unterschied zwischen dem 16. und 15.
Jahrhundert, sehr deutlich. An Stelle der kiithlen, distanzierten Madon-

833 Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Binde, Leipzig 1878,
hier Band 1, S. 97
834 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 39

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

nen Bellinis tritt nun eine warme, korperlich prasente Madonna. Trotz
dieses markanten Unterschieds geht der Grundtypus auf Bellini zuriick.
Tizian fithrte demnach Giorgiones Praktik, nach Beginn des Werks
noch einschneidende Verinderungen durchzufithren, fort. Andere
wichtige Madonnenbilder sind die Hl.Familie mit einem anbetenden
Hirten, in der sich immer noch Tizians Unerfahrenheit zeigt und die
Madonna mit Kind und den HIl.Dorothea und Georg, in der das Motiv
der Sacra Conversazione noch um einen héuslichen Aspekt erweitert
wird.

Venedig zu Tizians Zeiten hatte den Charakter einer Kapitale des
Vergniigens. Es war eine reiche, prachtige Stadt — von der Ausstrah-
lung oft verglichen mit dem Paris der Belle Epoque, und einer der
grofiten Drehpunkte der Welt. Die Anzahl der unterschiedlichsten
Kurtisanen war grof3, dementsprechend war auch eine grofle Nachfra-
ge nach Frauenbildnissen vorhanden. Tizians Serie von Frauenbildern
gehort zu den groflen Glanzleistungen seiner Karriere. Die lebensech-
te, kraft- und charaktervolle, detaillierte Darstellungsweise macht es
wahrscheinlich, dass es sich um idealisierte Portrits lebendiger Vorbil-
der handelte.835

Das wichtigste Bild dieser Reihe ist die Flora in den Uffizien in
Florenz. Zu dem Bild existieren unterschiedliche Deutungen: Die dar-
gestellte weibliche Person wird als Allegorie der Ehe, als gefeierte Kur-
tisane der Antike (Flora) oder als Goéttin des Friihlings angesehen. Die
Komposition nimmt Stellung zu der Behauptung, dass die Malerei die
Skulptur iibertreffen wiirde, da sie neben einer allseitigen, plastischen,
korperlichen Darstellung noch die Farbigkeit zu bieten habe. In ihrer
skulptuarischen Schonheit gleicht die Flora einer mit Farbe durch-
drungenen Marmorbiiste. Das Gemaélde steht damit stellvertretend fiir
die Art und Weise in der Tizian die Antike in sich aufnahm.33¢

In dhnlichen Zusammenhang steht die 1514 entstandene himmli-
sche und irdische Liebe.?37 Der neuplatonische Titel ist wohl nicht zu-

835 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Korperlichkeit und Materialitit in den Ge-
milden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S. 85f

836 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 62ff

837 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 2. Band, S. 69f

333

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

334

treffend, in der kunsthistorischen Diskussion kommt es oft zur Deu-
tung als Allegorie des ehelichen Lebens. Bei der bekleideten Frau han-
delt es sich im Unterschied zu den Frauenbildern nicht um ein Portrit,
sondern um ein Studiomodell. Sie weist traditionelle Attribute einer
Braut auf. Die Gefdhrtin verkorpert die eheliche Liebe, sie soll die
scheue, jungfrauliche Braut in die Ehe fithren. Die Landschaft, welche
die Figuren umgibt ist nun perfektioniert. Die im warmen Sonnenlicht
sitzende Braut wird durch die Baume beschirmt, wihrend die rechte
Seite als Symbol fiir die grofere Freiheit der verheirateten Frau, offener
gestaltet und das Licht gleiflender ist.

Nach diesen beiden Anfangsphasen seines Werks folgt nun eine
Periode, die von der Kunstkritik oft als die ,klassische Periode® seines
Schaffens eingestuft wird. Sie ist vor allem gepragt durch grofie Meis-
terwerke abendldndischer Kultur, die in dieser Phase in Reihe entste-
hen. In diesem Jahrzehnt tritt ein ambitionierter, selbstsicherer Tizian
in Erscheinung, der mit seinem unerschopflichen Drangen nach Stei-
gerung seinen weltgeschichtlichen Ruhm begriindet. In dieser Schaf-
fensphase tiberwand Tizian endgiiltig das Quattrocento, schuf die
neue, grofSe Form des Altarbilds und gab mythologischen Darstellun-
gen eine neue Form. Tizian wird in dieser Zeit zum fithrenden Maler
Italiens.838

Seine in Venedig erworbene kiinstlerische Vorrangstellung machte
er durch das erste einer Reihe von groflen Altarbildern deutlich und
beweist seine Inspiration als universeller Maler. Die Marid Himmel-
fahrt (Assunta) ist das bedeutendste Werk der venezianischen Ge-
schichte.®39 Die machtigen Apostelfiguren sind ein Widerhall an Mi-
chelangelo und es sind klare Beziige zur Farbigkeit Raffaels vorhanden.
Deutlich sichtbar wird Tizians Bestreben, beide zu iibertrumpfen und
mit der venezianischen Tradition endgiiltig zu brechen. Tizian, ob-
gleich er noch nie in Rom gewesen war, muss doch iiber reisende
Kiinstler und Laien, Zeichnungen, Drucke und Statuetten klar im Bild
iiber die Entwicklungen in Rom gewesen sein. Besonders deutlich wird
dies bei der Madonna mit dem Kind, den HI. Franziskus und Blasius
und dem Stifter Alvise Gozzi in Ancona. Das Kompositionsschema die-

838 Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Binde, Leipzig 1878,
hier Band 1, S. 109
839 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 51

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

ses Gemailde ist eindeutig inspiriert von Raffaels Madonna von Foligno,
auch wenn die Farbgebung und der lebhafte Schwung des Bilds typisch
fiir Tizian sind.

Ein weiteres Hauptwerk der religiosen Malerei ist die ebenfalls in
der Frari-Kirche befindliche Madonna der Familie Pesaro.84° Das Bild
ist trotz seiner langen Entstehungsgeschichte von 1519 bis 1526 im
Vergleich zur Assunta straffer, kithler und reifer. Es ist von aristokrati-
scher Erhabenheit erfillt, die Profile der versammelten Familie Pesaro
halten den Betrachter auf Distanz. Die michtigen Sdulen, die kraftvoll
zum Himmel streben, tragen zum erhabenen Charakter des Bilds bei.
Dabei handelte es sich um einen spdten Einfall Tizians, urspriinglich
war ein Tonnengewolbe geplant gewesen. Im Jahr 1530 vollendete Ti-
zian den Tod des Petrus Martyr, das, aus Sicht vieler Zeitgenossen, das
beste jemals von ihm gemalte Gemélde war. Das Bild verbrannte tragi-
scherweise 1867 als es restauriert werden sollte, sodass es uns nur aus
Skizzen und Kopien bekannt ist. Zum ersten Mal spielt die Landschaft
in der monumentalen Gestaltung des Altarbilds eine Rolle genauso wie
niemals zuvor eine solche Gewalttitigkeit dargestellt worden war.

Tizians erster grofSer Auftrag aulerhalb Venedigs war ein mytho-
logischer Zyklus fiir Alfonso d'Este. Er war nicht dessen erste Wahl ge-
wesen; erst nachdem weder Fra Bartolommeo noch Raffael den erteil-
ten Auftrigen nachkamen, griff der Herzog auf Tizian zuriick. Im Ve-
nedig der damaligen Zeit gab es kaum Nachfrage fiir mythologische
Zyklen, sodass sich Tizian hier an ein ihm bisher v6llig unbekanntes
Metier heranwagte. Es entstanden drei bedeutende Gemalde: das Ve-
nusfest, das Bacchanal sowie Bacchus und Ariadne. 34 Im Venusfest des-
sen Stoff aus den ,,Gemalden® von Philostrat stammt, zeigt sich Tizians
Freude am kindlichen Spiel und seiner Bewegtheit. Die Kinder stro-
men dem Betrachter geradezu entgegen, wie ein Fluss der Wasser fiihrt.
Die anschaulich dargestellten Putti tragen die Handlung, Venus und
ihre Gefihrten, sind dhnlich dem Hintergrund, deutlich tonaler darge-
stellt. Quellen fur das zweite Bild der Reihe Bacchus und Ariadne sind
Catull und Ovid. Es zeigt Bacchus, der liebestrunken vom Wagen
springt und Ariadne, die erschreckt und fasziniert zugleich innehalt.

840 Ost, H.: Tizian-Studien, Kéln 1992, S. 73f
841 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 92f

335

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

336

Es vereint stirkste Bewegung mit vorbildhafter Ruhe. Um die das Ge-
malde auszeichnende farbliche Brillanz zu erreichen, musste Tizian auf
die starksten damals erhéltlichen Pigmente zuriickgreifen.842

Von der Komposition her steht das Gemélde Raffael sehr nahe und
ist damit ein Musterbeispiel fiir die Einarbeitung entlehnter Ideen
durch Tizian in dessen Gemilden. Bacchanal ist das letzte Gemilde
der fiir den Fiirsten von Ferrara angefertigten Reihe. Sie zeigt Bacchus'
Ankunft auf der Insel Andros. Er wird dort von seinem Gefolge emp-
fangen und verwandelt unter anderem das Wasser einer Quelle in
Wein. Die Darstellung der Szene durch Tizian zeigt in keiner Weise
eine moralische Missbilligung dieser Vorgénge, was fiir den Hedonis-
mus des Erschaffers spricht.

In der ,klassischen Phase“ Tizians entstanden einige sehr bekann-
te Portrits. Vor allem in der ersten Hailfte des dritten Jahrzehnts schuf
er auch in diesem Bereich Meisterwerke der italienischen Renaissance.
Ein Hauptwerk ist das Bildnis des Vincenzo Mosti im Palazzo Pitti in
Florenz. Durch die gewahlten Farbakkorde gewinnt die dargestellte
Person an Kostbarkeit, die grofle malerische Freiheit bei Gesicht und
Kleidung belebt das Bild. Typisch fiir Tizians Portrits, gibt es auch bei
diesem einen ,klassischen® Blickfang: der weifSe Kragen. Besonders be-
kannt ist der Mann mit Handschuh aus dem Pariser Louvre. Es zeigt
einen vor dem Ubertritt ins Mannesalter stehenden Jiingling, wobei
der fiir Tizian charakteristische stolze Gesichtsausdruck durch eine
mitreifSend-melancholische Nachdenklichkeit ersetzt wurde.

Nach Tizians ,klassischer Phase voller Hochstleistungen und En-
ergien, folgte eine Periode des Riickschlags.?43 In den Jahren 1530-
1540 entstanden kaum noch bedeutende Werke, es scheint als hitte
sich Tizian in dieser Zeit in einer schweren Schaffenskrise befunden.
Deutlich zeigt sich in Tizians Werken ein Stilwechsel, die Periode der
Jugendwerke ist vorbei, mehr und mehr muss Tizian um seine Kreati-
vitat ringen.’44 Tizians kiinstlerische Natur war fiir manieristische

842 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 44

843 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der spite Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dellAccademia in Venedig, Wien 2007, S. 12

844 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Bande, London
1969-1975, 1. Band, S. 126

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Stromungen denkbar ungeeignet, sodass sich vom Manierismus in Ti-
zians Werken wenig bis gar nichts von dieser neuen Kunstrichtung
zeigt. Tizians jugendliche Kraft und Einheitlichkeit seiner Werke l4sst
nach, es ist nicht mehr ein jedes die logische, weiter entwickelte Fort-
setzung des vorhergehenden. Er malt nicht mehr fiir die Allgemeinheit
sondern fir seine Auftraggeber, Sammler und Mézene. Es beginnt die
Phase, in der ihm die Gunst des Kaisers wichtiger war als die Anerken-
nung Venedigs. Man kann in dieser Zeit von einer Ubergangsphase
sprechen, die Tizian schliefllich erst zu seinem charakteristischen Stil
fithrt. Doch auch in dieser Phase gelingen Tizian, wenn auch seltener
als in den Jahren zuvor, noch viele Meisterwerke.

Das wohl wichtigste reprasentative Werk dieser Zeit ist der Tem-
pelgang Mariens fir die Scuola Grande di Santa Maria della Carita.34s
Die Scuola ist heutzutage Teil der Galleria dellAccademia, wo das Ge-
mailde auch heute noch an seinem urspriinglichen Ort platziert ist. In
dem Bild zeigt sich Tizians Verbundenheit zur Serenissima, dem da-
mals wohl liberalsten Staaten- und Gemeinwesen Italiens. Als Hofma-
ler in Madrid oder Rom hitte er viel weniger kiinstlerische und geisti-
ge Freiheit geniefSen konnen als in Venedig. Doch zeigt sich auch eine
gewisse Distanz zur Stadt, da er als Hintergrund und Fluchtpunkt die
Berggipfel von Cadore wahlt. Das Werk wird von vertikalen und hori-
zontalen geprigt. Die Umrisse sind geschlossen, die Gesten mafivoll,
die Bewegung eingeschrankt. Die Reihung der Figuren mag fast altmo-
disch wirken und stellt einen Riickgriff auf die Zeremonienszenen des
15. Jahrhunderts von Vittore Carpaccio und Gentile Bellini dar.34¢

Jedoch gibt Tizian jeder dargestellten Person ein Eigengewicht,
eine eigene Personlichkeit und entwickelt damit die Darstellungsweise
deutlich weiter. Ebenso greift er mit seiner Architekturdarstellung Ve-
roneses architektonischer Prachtentfaltung voraus. Insgesamt ist das
Gemailde ein gutes Beispiel fiir Tizians Stilveranderung, die dargestell-
ten Menschen sind jetzt in sich geschlossen und gesammelt, wahrend
vorherige Werke durch eine Form hdochster, gerichtet ausstrahlende
Bewegtheit geprégt sind. Das berithmteste Werk dieser Schaffensphase

845 Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Bande, Leipzig 1878,
hier Band 1, S. 126

846 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Binde, London 1970, S. 83

337

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

ist die Venus von Urbino aus den Uffizien in Florenz. Deutlich zeigt
sich, dass sich Tizian ganz eng an Giorgiones Ruhende Venus gehalten
hat. Wahrend die Ruhende Venus lyrisch, stifilich schlafend und von
einer schonen Landschaft umspielt dargestellt wird, handelt es sich bei
der Venus von Urbino um eine verfiihrerischere Fassung dieses Werks.
Es fehlt alles Mythologische; die Darstellung ist materiell und unsenti-
mental und die Dargestellte entspricht mehr einer Kurtisane denn
einer Gottin.

Tizians Beschiftigung mit dem Manierismus kommt am deutlichs-
ten in den drei Deckengemilden fiir die Santo Spirito in Isola zur Gel-
tung.347 Die Gemilde befinden sich heute in der Sakristei der Santa
Maria della Salute. Deutlich erkennbar bei den drei Werken: Opfer
Abrahams, Kain erschlidgt Abel und David und Goliath ist der Einfluss
Giulio Romanos, mit dessen Werken Tizian immer in Mantua kon-
frontiert wurde. Die Bilder sind in der Diagonale komponiert und so
aufeinander abgestimmt, dass sich eine typische Zick-Zack-Bewegung
ergibt, ein bis hin zu Tiepolo typisch venezianisches Stilmittel.

Uber die Werke ist eine diistere, schwere Gewalttitigkeit ausge-
breitet, die in einfacher, elementarer Form auf den Punkt gebracht
wird. Auch die Figurendarstellung ist elementar und geradezu urwelt-
lich: Kain schwingt mit wilder Kraft einen Baumstamm als Keule, Abel
wird wie ein Stein in den Abgrund gestof8en, wie ein Opfertier driickt
Abraham seinen Sohn nieder und mit unglaublicher Wucht fillt der
riesige Goliath zu Boden.?48 In seiner manieristischen Phase bringt Ti-
zian alles Dargestellte in brutaler Art und Weise auf die Spitze und
trankt die Szenen so mit Dramatik. In der Dornenkronung aus dem Pa-
riser Louvre behandelt Tizian die Misshandlung und Verspottung des
Hoherwertigen und Wehrlosen durch Gewalt und Rohheit. In der &u-
ferst brutal dargestellten Szene, bohren die Peiniger die Dornenkrone
mit Stocken in die Kopfhaut. Durch die verwendete Kolorierung wird
die Grausamkeit der Szene jedoch abgemildert. Die Stocke durch-
schneiden das Gemailde wie Messerstiche und bilden rechts von Jesu'
Kopf das Dreieck der Dreifaltigkeit. Jesus ist tiberaus physisch prasent
dargestellt, der Betrachter scheint geradezu das pulsierende Blut des

847 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 57f
848 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Korperlichkeit und Materialitit in den Ge-
mailden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S, 55f

338

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Opfers zu spiiren. Deutlich spiirbar ist auch der Einfluss der romi-
schen Kunst, so sind etwa deutliche Gemeinsamkeiten zwischen der
Christusfigur und der Laokoonstatue erkennbar.849

Das Ecce Homo stellt nicht zuletzt aufgrund des vielfdltigen Promi-
nentenkompendiums eine hochpolitische Aussage Tizians dar. Das fiir
die italienische Malerei eher ungewdhnliche Thema erkldrt sich aus
dem flimischen Auftraggeber Giovanni d'Anna, einem Kaufmann aus
dem politischen Umfeld Karls V. Als Pilatus ist Tizians enger Freund,
der Kunstkritiker Pietro Aretino dargestellt. Aulerdem noch im Werk
platziert sind der venezianische Doge Pietro Lando, der osmanische
Sultan Siilleyman II. Alfonso d'Avalos und sogar Tizians Tochter. Ob-
wohl Christus deutlich seitlich platziert ist, stellt er aufgrund der her-
ausragenden Bildkomposition das Zentrum des Geschehens dar. Pila-
tus' Unentschiedenheit zeigt sich aufgrund seiner zwiespaltigen Kor-
perhaltung, womit Tizian deutlich seine historische Meinung zeigt.

Die Enthiillung des Wunder des hl. Markus in der Scuola Grande
di San Marco durch Jacopo Tintoretto 1548 markiert den Beginn der
Abwendung Tizians von der venezianischen Gesellschaft.85° Bedingt
wurde das durch die zunehmende Konkurrenz zwischen Tizian und
Tintoretto, die sich charakterlich und von ihrer Lebens- und Arbeits-
einstellung deutlich unterschieden. Dem angespannten Verhiltnis zu
Tintoretto stand ein eher herzliches Verhiltnis zu Veronese gegeniiber.

In dieser Zeit intensivierten sich Tizians Kontakte zu Kaiser Karl V.
(als Konig von Spanien Carlosl.) und dessen Sohn Philipp II. Beson-
ders zu Karl V. entwickelte sich eine enge personliche Beziehung. So
nahm dieser nach seiner Abdankung fast nur Werke Tizians mit sich
in das Kloster San Jer6nimo de Yuste, darunter ein vom Kaiser hoch
verehrtes Portrit seiner 1539 verstorbenen Frau, Isabella von Portugal.
Unter diesen Bildern war Tizians Glorie sein Lieblingswerk. Unter der
thronenden Dreifaltigkeit sieht man Maria als Mittlerin zwischen Irdi-
schem und Uberirdischem. Zur menschlichen Sphire gehéren Francis-
co de Vargas, der kaiserliche Gesandte in Venedig, und einige Prophe-
ten aus dem Alten Testament. Rechts erhoht ist Karl V. selbst kniend
dargestellt, barhduptig und mit abgenommener Krone. Karl ist das

849 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bande, London 1970, S. 71
850 Ost, H.: Tizian-Studien, K6ln 1992, S. 69

339

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Zentrum der Komposition, der Fluchtpunkt ist die Taube des Heiligen
Geists.

Deutlich wird die enge Beziehung Tizians zu Karl V. auch im wich-
tigsten Bildnis des Kaisers: Karl V. bei Miithlberg.85* Der Kaiser wird in
priachtiger Haltung dargestellt und ldsst Spannung und Ungewissheit
erkennen. Jedoch zeigt sich auch der zerbrechliche, kriankliche Kérper
Karls, sodass bei Tizian Karls Grofie und Zerbrechlichkeit gleichzeitig
dargestellt werden. Auch Tizians Ganzkdrperportrit von Philipp II.
verrit Interessantes. Im Gegensatz zu seinem Vater, der in einem dhn-
lichen Portrit zwanzig Jahre zuvor gezeigt worden war, wird er nicht
als erfahrener Feldherr dargestellt; die getragene Prunkkleidung ist
eher allgemeiner Ausdruck fiir Philipps ererbte Autoritit. Dem Be-
trachter wird sofort klar, dass Philipp II. keine besonderen militéri-
schen Neigungen empfand. Er erscheint kultivierter und gebildeter als
sein Vater.

Philipps Verlobung mit Mary Tudor im Rahmen einer politischen
Allianz und dessen ausgeprigtes Interesse fiir das andere Geschlecht
boten die entsprechenden Rahmenbedingungen fiir eine Reihe mytho-
logischer Gemailde die sich als richtungsweisendste Werke Tizians er-
weisen sollten. Tizian nannte diese Reihe ,,Poesie®, womit er impliziert,
dass sich seine Bilder auf eine literarische Quelle beziehen und er sich
die Freiheit herausnimmt, die Quelle wie ein Poet frei zu interpretie-
ren.852 Das erste Bild aus dieser Reihe ist die Danae aus dem Madrider
Prado, eine nochmals deutlich verfiihrerischere Fassung der Danae aus
Neapel. Das Ebenbild dazu war Venus und Adonis, das 1554 zu Phil-
ipps Hochzeit in London geschickt wurde.?53 Literarisches Vorbild war
Ovid; ihm zufolge war Venus in Adonis verliebt und versuchte ihn da-
her vom Jagen abzuhalten. Als dieser sich widersetzte, wurde er aus
Rache von einem Wildschwein tédlich verwundet. Im Vergleich zu
Ovids Erzdhlungen kommt es bei Tizian zu einer Dramatisierung der

851 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu tibersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 77

852 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der spite Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dellAccademia in Venedig, Wien 2007, S. 14

853 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bande, London 1970, S. 85

340

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Ereignisse. Er zeigt die verzweifelte Venus, die versucht ihren Liebha-
ber aufzuhalten. Hierbei ist Venus' iibertriebene Kérperhaltung typisch
manieristisch und wurde bedacht eingesetzt um die Kunstfertigkeit des
Malers zu zeigen.854

Die wohl bekanntesten Gemélde der Reihe sind die Edinburgher
Gemalde Diana und Actaeon und Diana und Callisto.855 Die erst 1559
fertiggestellten Werke gingen aufgrund der hervorragenden Kolorie-
rung bei eingeschriankter Farbpalette, der vielfiltigen Posen und der
Sinnlichkeit der Darstellung in die europiische Kunstgeschichte ein.
Sie wurden sowohl als manieristisch, als auch als barock bezeichnet.
Im ersten Werk, welches seit 2009 im gemeinsamen Besitz der Natio-
nalgalerien von England und Schottland ist, geht es um Aktaion, der
als Strafe dafiir, dass er die Nymphen versehentlich beim Bad gestort
hatte, in einen Hirschen verwandelt und von seinen eigenen Hunden
gerissen wird. Das Bild zeigt den Moment, indem Aktaion den Schock
iber seine versehentliche Tat und ihre grausamen Auswirkungen erst
noch verkraften muss. Hierdurch erreicht Tizian eine weitere Dramati-
sierung der ohnehin schon dramatischen Szene.?5¢ Diana widmet Ak-
taion einen strafenden Blick, den dieser, der vor Uberraschung seinen
Bogen fallen lief3, aber noch gar nicht bemerkt hat. Selbst die Magd,
welche Dianas Fiifle trocknet, hat Aktaion noch nicht bemerkt, nur
eine Nymphe kauert hinter einer Sdule und beobachtet Aktaion kri-
tisch. Insgesamt vermittelt das Werk eine bedrohliche Stimmung, ver-
gleichbar mit der sprichwortlichen Ruhe vor dem Sturm. Dieses Bild
wurde 2012 von den beiden Nationalgalerien mithilfe von Spenden
verschiedener Stiftungen und Privatleuten erworben.

Auch das zweite Gemailde ist aus Ovids Metamorphosen abgeleitet.
Dargestellt ist die keusche Goéttin Diana, die die durch Jupiter verfiihr-
te, schwangere Kallisto mit herrischer Geste verurteilt. Dianas Gesicht
liegt im Schatten, was ein unheilvolles Zeichen in Bezug auf Kallistos
Strafe ist. Diese wird verbannt, in einen Biren verwandelt und von
ihrem eigenen Sohn fast getdtet. Prinzipiell wird das Bild von einem

854 Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Korperlichkeit und Materialitit in den Ge-
mailden Tizians, Emsdetten / Berlin 2002, S. 48

855 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 46

856 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 2. Band, S. 38

3

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

warmen, spatnachmittiglichen Leuchten geprigt. Beide Werke, konnte
neben der deutlichen Darstellung der Geschehnisse auch eine hochpo-
litische, nicht gleich offensichtliche Botschaft {iber die Gefahr der zu
groflen Nihe zu willkiirlicher Macht beinhalten.

Das letzte und besterhaltene Bild der Poesie-Reihe ist der Raub der
Europa aus dem Jahr 1562.857 Die hellenistisch gepragte Korperhaltung
der Europa ist noch des Humanismus verpflichtet, doch ihre rundli-
chen, wonnigen Formen greifen schon weit in den Barock aus. Der er-
hobene Arm wirft ihr den typischen unheilvollen Schatten in das Ge-
sicht, die gedffneten Schenkel kiindigen unmittelbar von ihrem wahr-
scheinlichen Schicksal. Doch trotz der ihr innewohnenden Angst
mischt sich auch Lust in ihr Gesicht, fast konnte man es als Aufforde-
rung an die Putti sehen, ihre Liebespfeile abzuschiefien.?s8

Etwa ab 1560 vollzog Tizian einen durchgreifenden Stilwechsel,
wohl verursacht durch die vielen personlichen Schicksalsschldge dieser
Zeit. In seinen Gemaélden hallt sein personliches Schicksal wider, sie
werden dunkler, schwermiitiger und sind mit kithnem Duktus ge-
malt.859 Die zu dieser Zeit entstandenen Werke werden als sein Spat-
werk charakterisiert und waren umstritten. Tizians neuer Stil lag, auch
wenn er andere Ursachen haben mag, doch im Trend der Zeit des Ma-
nierismus. Die Gegenreformation suchte Werke, die den Beobachter
emotional ansprachen, in das Geschehen hineinzogen und ihm seine
Anteilnahme abnétigten. Hierdurch sollte eben wieder eine stéirkere
Bindung der Gldubigen an die Kirche erreicht werden. Insofern traf Ti-
zian mit seinen letzten Werken durchaus den Geschmack des spani-
schen Hofes.

In der Grablegung Christi, die den Edinburgher Poesie-Bildern bei-
gelegt wurde, wird Tizians grofiziigiger, offener Duktus, mit dem das
Licht eingefangen wird, deutlich. Alle Personen mit Ausnahme von Ni-
kodemus, den Tizian zum eigenen Selbstportrit gemacht hat, neigen
sich auf die linke Seite. Damit wird das erschlaffte Gewicht des toten
Jesu noch einmal verdeutlicht. Besonders deutlich wird die nun einset-

857 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 77

858 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bande, London 1970, S. 90

859 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 54

342

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

zende gegenreformatorische Kunst durch die Kreuzigung Christi mit
Maria und den HI. Johannes und Domenikus aus Ancona. Die im Vor-
dergrund Trauernden erwecken beim Betrachter Mitgefiihl und emo-
tionale Zuwendung. Christus wird kleiner als die anderen Figuren dar-
gestellt, wodurch Trennung und Distanz entsteht. Es handelt sich da-
mit um den Prototyp einer gegenreformatorischen Kreuzigungsdar-
stellung, die die Gldubigen durch eine besonders wirklichkeitsnahe, ge-
fithls- und lebensechte, sowie véllig unstilisierte Darstellung anspre-
chen sollte. Ein weiteres Schliisselwerk Tizians einige Jahre spater ist
die Verkiindigung aus S. Salvatore in Venedig. Dargestellt wird nicht
die Verkiindigung, sondern der Moment unmittelbar nach der Ver-
kiindigung. Maria hat bereits ihren Schleier gehoben, wihrend der En-
gel in Ehrfurcht ergriffen steht. Das gesamte Bild erscheint sehr mate-
riell, im Widerspruch zur Jenseitigkeit des dargestellten Themas. Im
oberen Teil des Gemaildes verschmelzen alle Farben miteinander bis es
zu der grandiosen Lichtfontine des heiligen Geistes, welche die Him-
melsscharen auseinandertreibt, kommt.

Erst im letzten Jahrzehnt seines Lebens kam es zur volligen Uber-
windung der klassischen Phase durch Tizian.8¢° Bisher war diese trotz
manieristischer Tendenzen immer seine kulturelle Heimat gewesen.
Besonders deutlich wird dieser Stilwechsel in der Miinchener Dornen-
kronung. Wahrend in der Pariser Dornenkronung Christus in einem
heldenhaften Kampf gezeigt ist, der in der Komposition auf Laokoon
zuriickgefiihrt werden kann, ist die Stimmung in der Miinchener Dor-
nenkrénung ergeben, fast schon wie bei einem Ritual. Die Schindung
des Marsyas gehort zu den Werken, an denen Tizian 1576 arbeitete, als
eine schreckliche Pest in Venedig wiitete.8¢* Die triste, diistere Stim-
mung, die u.a. der Tod seines Lieblingssohns Orazio bei ihm ausloste
ist auch hier zu spiiren. Die aufflammenden braunroten Téne und das
Dunkel, der nur vereinzelt erhellten Hauptfarben machen die Grau-
samkeit der dargestellten mythologischen Szene noch erschreckender.

860 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der spite Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dellAccademia in Venedig, Wien 2007, S. 15

861 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Binde, London 1970, S. 78

343

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

344

Marsyas ist an den Hufen aufgehdngt, einem Tierkadaver gleich, wéh-
rend er von seinem Peiniger Apollo und dessen Gehilfe gehdutet wird.

Mit zunehmendem Alter fertigte Tizian nur noch selten Portrits
an, seine Hauptmotive waren grofiteils religioser Art.86> Ausnahmen
machte er nur noch fiir hohe Personlichkeiten oder ihm in Freund-
schaft verbundene Personen. So gelangen ihm auch noch in der Phase
des Spitwerks zwei Hauptwerke seiner Portratkunst: das Selbstbildnis
im Prado und das Portrit von Jacopo de Strada. Das Selbstbildnis zeigt
eine vollig verdnderte Art der Selbstdarstellung. An Stelle von Selbstsi-
cherheit und Kraft, die im Berliner Selbstbildnis zu sehen ist, tritt phy-
sischer Verfall und gesunkenes Selbstvertrauen. Ein letztes Meister-
werk Tizians Portratkunst ist das Bildnis von Jacopo Strada. Die darge-
stellten Anspielungen auf seinen Beruf lassen sein charakteristisches
Gesicht nicht in den Hintergrund treten. Besonders ungewohnlich fiir
den damaligen Portréttypus ist, dass Strada nicht den Betrachter direkt
anblickt, sondern mit fragendem Gesichtsausdruck aus dem Bild her-
ausschaut.

Zwischen 1517 bis 1520 fertigte er selbst einige Holzschnitte an.863
Der Bekannteste aus dieser Reihe ist die Durchquerung des Roten
Meers. Hierbei arbeitete er mit Domenico Campagnola zusammen, der
weitere Drucke auf Basis seiner Gemilde und Zeichnungen schuf.
Deutlich spidter schickte Tizian Zeichnungen von seinen Bildern an
Cornelius Cort, der diese gravierte. Davon hat die moderne Forschung
aufgrund von Lampsonius, dem Sekretir des Bischofs Liittich Gerard
van Groesbeeck, Kenntnis. Er lobte in einem personlichen Brief die
seiner Meinung nach ausgesprochen hohe Qualitdt der von Cornelius
Cort gestochenen Blitter und bat Tizian instdndig darum, noch mehr
solche Stiche anfertigen zu lassen. Auf Cornelius Cort folgte von 1558
bis 1568 Martino Rota. Meist lie§ Tizian Werke reproduzieren, die er
an den spanischen Hof geliefert hatte. Diese Auftrage fiir die Habsbur-
ger erhohten zwar seine Bekanntheit, waren dem italienischen Zielpu-
blikum jedoch unzugénglich.

862 Ost, H.: Tizian-Studien, Koln 1992, S. 78
863 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 2. Band, S. 110

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

Im Jahr 1513 eroffnete Tizian sein erstes Atelier in San Samuele.864
Bis zu seinem Tod 1576 bildete er dort Schiiler aus, die ihm bei vielen
seiner Werke zur Hand gingen oder Kopien dieser anfertigten. Beson-
ders in den Jahren nach 1550 kamen viele Repliken von Tizians frithe-
ren Werken auf den Markt, die wohl zumindest teilweise von Tizians
Schiilern ausgefithrt wurden. Nur wenige von Tizians Schiilern erlang-
ten unter eigenem Namen Bekanntheit, die meisten waren wohl ein
Leben lang nur Gehilfen des grofen Kiinstlers. Nur aus Paris Bordone,
Bonifazio Veronese und Palma il Giovane sollten spiter einmal eigen-
stindige, bekannte Maler werden. Jedoch fiihrte diese Verhaltensweise
Tizians dazu, dass nach seinem Tod eine grofle Liicke in der veneziani-
schen Malerei entstand. Dies ist einer der Griinde, weshalb es wihrend
des 17. Jahrhunderts zu einem Bedeutungsschwund der veneziani-
schen Malerei kam. Nach Tintorettos Tod sollte Venedig fiir mehr als
eine Generation lang keinen ,erstklassigen* Maler mehr hervorbrin-
gen. Somit blieb Tizians Werk ohne einen wiirdigen Nachfolger.365

Der Anteil seiner Werkstatt an seinen Werken variiert und ist auch
heute noch ungeklart. Gerade aus seinen letzten Lebensjahrzehnten
sind jedoch viele Gemilde erhalten geblieben, die eindeutig seiner
Werkstatt zuzuordnen sind. Auch ging er in seinen letzten Lebensjah-
ren dazu iber, unfertige Gemilde seiner Schiiler selbst zu vollenden.
Dies fithrte zu groflen Datierungs- und Zuschreibungsproblemen fiir
sein gesamtes Spatwerk. Nach seinem plétzlichen Tod befanden sich in
seiner Werkstatt etliche, zum Teil auch heute noch sehr bekannte Ge-
mailde. Diese waren jedoch nur zu einem Teil schon fertiggestellt, der
Rest wurde von Tizians Schiilern fertiggestellt und verkauft. Daher be-
steht besonders bei diesen letzten Werken das Problem, dass es un-
moglich ist den Werkstattanteil zu bestimmen.366

Tizian erlangte schon in der Friithzeit seines Schaffens iiberregio-
nalen Ruhm. Spiter avancierte er zum erfolgreichsten lebenden Maler,
mit Auftrigen aus ganz Europa und aus allen wichtigen Herrschafts-

864 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 20

865 Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu tibersetzt von Victoria Lorini. Kommen-
tiert und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005, S. 103

866 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 83

345

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

346

hdusern.?¢7 Besonders mit dem Konigshof in Madrid verbanden ihn
enge Beziehungen, sodass der Tod Karls V. fir ihn ein harter Schick-
salsschlag war. Andererseits schien auch Karl V. sehr an Tizian gelegen
zu sein, denn, wie bereits erwahnt, ernannte ihn der Kaiser zum Hof-
maler und adelte ihn selbst und auch seine Sohne. Er hitte Tizian am
liebsten zu dauerhafter Gefolgschaft verpflichtet. Offensichtlich hatten
dessen Werke fiir ihn auch einen personlichen Wert, so nahm er nach
seiner Abdankung in Briissel 1556 iiberwiegend Gemilde Tizians mit
sich. Auch Philipp II. war ein wichtiger Auftraggeber und grofier Lieb-
haber Tizians. Andere wichtige Mizene waren die Republik Venedig
und besonders die Fiirstenfamilie Gonzaga. Selbst Papste aus Rom, wie
Papst Paul III. versuchten Tizian fiir sich als Hofmaler zu gewinnen.
Seine Werke waren demzufolge zuerst in ganz Italien und dann auch
im restlichen Westeuropa sehr begehrt.

Schon zu seinen Lebzeiten verglich man Tizian mit den Haupt-
meistern Raffael und Michelangelo.®6® Tizians Ansehen als einer der
bedeutendsten Kiinstler der europdischen Kunstgeschichte sollte bis
heute keinen Abbruch nehmen. Tizians, trotz der starken physischen
Prisenz der darstellenden Figuren, doch eher venezianisch, lyrisch ge-
prégter Stil stellte einen wichtigen Streitpunkt tiber sein Werk dar. Ins-
besondere die zeitgendssische Kunsttheorie der Renaissance beschif-
tigte sich daher ausfiithrlich mit ihm: So kritisierte Vasari in der zwei-
ten Ausgabe seiner Lebensbeschreibungen 1568 alle venezianischen
Maler beziiglich ihrer Vernachldssigung der Skizzen und anderer
zeichnerischer Vorarbeiten; er implizierte hierbei den Vorwurf der
geistigen Inkonsequenz. In eben dieser Ausgabe wird Tizian jedoch
erstmals ausfithrlich erwdhnt und dadurch auf eine Ebene mit anderen
groflen italienischen Meistern gestellt. Auch spéter noch sollte Vasari
seine kritische Einstellung gegeniiber Tizian beibehalten. 1548 empfahl
Pino erstmals die Kombination von Tizians Kolorit und Michelangelos
Zeichenkunst fiir den ,,idealen” Kiinstler.8%® Dolce wiederum definierte
die Malerei als die Verkniipfung von Zeichenkunst, Erfindungsgabe

867 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bande, London 1970, S. 36

868 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, K6ln 1998, S. 18

869 Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 3. Band, S. 132

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

und Kolorit. Er hielt Tizian in den ersten beiden Kategorien fiir eben-
biirtig, in Letzterer sogar fiir iberlegen. Daraus leitete er ab, Tizian ha-
be mehr mit Raffael als mit Michelangelo gemein.

Insgesamt wurden typische Eigenschaften von Tizians Malerei, wie
die grofle Bewegtheit oder die psychische Sensibilitdt, bereits von sei-
nen Zeitgenossen meist auf den Begriff des Kolorits reduziert. Zwar
hat die Farbgebung in seinem Gesamtwerk eine sehr wichtige Stellung,
jedoch zeichnet es sich auch durch die physische Kraft der dargestell-
ten Personen und meist durch eine ausgekliigelte Komposition aus.
Posthum wurde sein Werk jedoch deutlich positiver betrachtet.

Im 19. Jahrhundert begannen dann die Kunsthistoriker sich paral-
lel zur allgemeinen Entwicklung der kunstgeschichtlichen Forschung
verstarkt Tizian zu widmen.87° Die Meinungen zum Spétwerk Tizians
waren schon zu dessen Lebzeiten gegensatzlich. Manche Zeitgenossen
hielten seinen fast impressionistisch anmutenden Kunststil fiir eine
Folge von Vergreisung, schwindenden Sehvermdgens und seiner insge-
samt nachlassender Krifte. Andere wiederum betrachteten die neue
Form der elementaren Verknappung und der gebrochenen Farben und
Pinselstriche als die Vollendung Tizians Schaffens.?7*

Der durch die flandrischen Schulen beeinflusste koloristische Rea-
lismus der Venezianer gelangte durch Tizian zu seinem Hohepunkt.
Als unbestrittener Hauptmeister der venezianischen Renaissance
nimmt er eine bedeutende Stellung in der Kunstgeschichte ein. Nur
wenige Maler hatten einen grofleren Einfluss auf nachfolgende Kiinst-
lergenerationen. Mit der Marid Himmelfahrt aus der Frari- Kirche,
schuf Tizian den ersten ,,modernen Hochaltar. Dieser Typus sollte die
religiose Malerei in Europa fiir zwei Jahrhunderte lang prigen. Doch
auch im Bereich der mythologischen Themen war Tizians Einfluss auf
nachfolgende Kiinstlergenerationen gewaltig. Er brachte dieses Sujet
erstmals zur Perfektion und schuf die wichtigsten mythologischen
Darstellungen des Humanismus.%7>

Zusitzlich beachtet werden muss die wichtige Rolle Tizians in der
Geschichte der européischen Portratmalerei. Tizian kann nahtlos zu-
sammen mit Raffael und Michelangelo als die wichtigsten Kiinstler der

870 Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008, S. 114ff
871 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 107
872 Ost, H.: Tizian-Studien, K6ln 1992, S. 87

347

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

348

italienischen Hochphase eingeordnet werden. Dementsprechend grof3
war auch seine Rezeption. Er dominierte dabei mindestens zwei Gene-
rationen venezianischer Malerei von Giorgione und Sebastiano del
Piombo bis hin zu Tintoretto und Veronese.

Anders als bei Michelangelo entwickelte sich bei Tizian keine eige-
ne Schule.?73 Seine Farbgebung blieb und bleibt bewundert, doch jeder
Kinstler, der Tizians Werk studierte, nahm es anders auf, sodass sich
nie eine einheitliche Form der Nachahmung durchsetzen konnte. So-
mit war Tizians posthumer Einfluss auf den europiischen Barock grofi.
Schon sehr bald gehérte Tizian zum ,, Ausbildungsbestandteil fiir am-
bitionierte Maler aller Art. Besonders Rubens bediente sich oft Tizians
Werken als Anregung oder versuchte sie nachahmend zu tibertreffen.
Prinzipiell kann von einem sehr engen kiinstlerischen Verhéltnis zwi-
schen Rubens und Tizian gesprochen werden. Rubens Dialog mit Tizi-
an begann mit einem Portrit der Isabella d'Este in Mantua und er-
reichte mit der Kopie des Venusfests und des Bacchanals der Andrier
seinen Hohepunkt. Kein anderer Maler hat Rubens wohl so beeinflusst
wie Tizian es tat. Auch Rubens Schiiler Anthony van Dyck bediente
sich mit grofiem Erfolg Tizians als Vorbild.

Doch hatte Tizian nicht nur groflen Einfluss auf den flimischen
Barock, sondern auch auf das goldene Zeitalter niederldndischer
Kunst. Der wohl wichtigste Kiinstler dieser Epoche, Rembrandt, wurde
stark durch Tizian beeinflusst.874 Besonders sein Frithwerk Bildnis ei-
nes jungen Mannes war eine wichtige Inspiration fiir Rembrandts be-
rithmte Selbstportrits. Noch unmittelbarer wird Tizians Einfluss bei
Saskia als Flora.?75 Tizians Flora regte hierbei Rembrandt erst dazu an,
ein solches Gemilde, indem er seine Frau Saskia als Flora zeigt, zu ma-
len. Insgesamt ist die Rezeption Tizians in Rembrandts Werken allge-
genwirtig. Sogar der franzosische Barock bzw. Klassizismus wurde von
Tizian nicht unwesentlich geprigt.87¢ Einige Beispiele dafiir sind Nico-
las Poussin, Claude Lorrain und Antoine Watteau. Besonders die ers-

873 Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, K6ln 1998, S. 97£f

874 Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Hu-
manist Thought, 2 Bande, London 1970, S. 170

875 von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001, S. 122

876 Ost, H.: Tizian-Studien, Koln 1992, S. 99

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

22 Tizian

ten beiden wurden stark von ihm beeinflusst. Beide verbrachten den
grofiten Teil ihres Lebens in Italien und gerieten deshalb zwangslaufig
in Berithrung mit Tizian. Poussins erste Werke, so z.B. die Ruhe auf der
Flucht nach Agypten aus dem Jahr 1627, zeugt deutlich von Poussins
Bewunderung fiir das quirlige, lebendige Leben im Venusfest Tizians.
Auch die Landschaftsmalerei der beiden franzdsischen Barockmaler
wurde deutlich von Tizian beeinflusst.877

Nicht nur die grofien Meister bis zum 18. Jahrhundert wie Rubens,
Poussin und Watteau gehorten zu seinen Verehrern, sondern auch
Hauptmeister des 19. Jahrhunderts wie Eugéne Delacroix, Jean-Augus-
te-Dominique Ingres und besonders die Impressionisten, wie z.B.
Edouard Manet erhielten durch Tizian wichtige Anregungen.87® Bei
Ingres Hauptwerk, dem Tiirkischen Bad, handelt es sich um eine logi-
sche Fortentwicklung der Edinburgher Poesie-Reihe. Doch weit be-
deutender sind die tizianischen Auffassungen der Impressionisten,
und hier vor allem die Manets. Die verfiithrerische Venus von Urbino
provozierte Manet und veranlasste ihn zu einer polemischen Nachah-
mung in Form der Olympia. Hierbei wollte er bewusst polarisieren; aus
Kritik an dem fiir das 19. Jahrhundert typischen Voyeurismus, stellt er
die nackte Frau in aufreizender Pose und mit den typischen Stellungs-
merkmalen einer Dirne da. Somit handelt es sich bei der Olympia um
die ganz personliche Reaktion Manets auf die Venus von Urbino.

Hugo von Hofmannsthal schrieb im Alter von 18 Jahren ein kurzes
Drama tiber das Ableben des Malers — ,Der Tod des Tizian“ (1892).
Hierbei handelt es sich um eine Projektion der Situation bei Tizians
Tod in Themen und Problemen des Fin de siecle.

877 Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der spite Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Galleria
dellAccademia in Venedig, Wien 2007, S. 20

878 Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935, S. 97

349

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Albertini, T.: Marsilio Ficino. Das Problem der Vermittlung von Denken und Welt
in einer Metaphysik der Einfachheit, Miinchen 1997

Allen, M.J.B./Rees, V. (Hrsg.): Marsilio Ficino: His Theology, his Philosophy, his
Legacy, Leiden 2002

Alpers, S.: Kunst als Beschreibung. Hollandische Malerei des 17. Jahrhunderts,
Koln 1998,

Arasse, D.: Leonardo da Vinci, Koln 2002

Arnswald, U./ Schiitt, H.-P. (Hrsg.): Thomas Morus Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie, Karlsruhe 2011

Asmuth, B.: Der Humanismus in den Niederlanden, besonders bei Erasmus und
Lipsius. In: Humanismus in Europa. Heidelberg 1998, , S. 111-157
Augustijn, C.: Humanismus, Géttingen 2003,

Aurnhammer, A. (Hrsg.): Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik, Tiibingen 2006

Bar, K.: Philosophie der Frithen Neuzeit, Koln 2008

Bdtschmann, O.: Entfernung der Natur. Landschaftsmalerei 1750-1920, Koln 1989,

Bitschmann, O.: Einleitung zu: Leon Battista Alberti, Das Standbild, Die Malkunst,
Grundlagen der Malerei, Darmstadt 2000

Barker, C.: Der Garten der himmlischen Freuden von Hieronymus Bosch im Licht
der Lehre von Christian Rosenkreutz, Taisersdorf/Bodensee, 2012

Landschaft, in: Barck, K. u.a. (Hrsg.): Asthetische Grundbegriffe. Studien zu einem
historischen Worterbuch. 3. Auflage, Stuttgart 2001, S. 617-695

Barth, H.-M.: Die Theologie Martin Luthers. Eine kritische Wiirdigung, Giitersloh
2009

Bax, D.:: His Picture-Writing deciphered, Rotterdam 1979

Belting, H.: Hieronymus Bosch, Garten der Liiste, Miinchen, Prestel, 2002

Belting, H,/ Kruse, C.: Die Erfindung des Gemildes: Das erste Jahrhundert der
niederlandischen Malerei. Miinchen 1994

Beutel, A. (Hrsg.): Luther Handbuch 2. Auflage, Tiibingen 2010

Bildheim, S.: Calvinistische Staatstheorien. Historische Fallstudien zur Prisenz

monarchomachischer Denkstrukturen im Mitteleuropa der Frithen Neuzeit,
Frankfurt am Main u. a. 2001

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Bloch, M./Burkhard Mojsisch, B. (Hrsg.): Potentiale des menschlichen Geistes:
Freiheit und Kreativitit. Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos
(1433-1499), Stuttgart 2003

Blondé, B./Vlieghe, H. :The social Statue of Hieronymus Bosch, in: Burlington Ma-
gazin 131, 1989, Heft 2, S. 699—700.

Bohde, D.: Haut, Fleisch und Farbe. Korperlichkeit und Materialitit in den Gemal-
den Tizians, Emsdetten / Berlin 2002

Boéhme, G.: Bildungsgeschichte des europdischen Humanismus, Darmstadt 1986

Bohme, G.: Wirkungsgeschichte des Humanismus im Zeitalter des Rationalismus,
Darmstadt 1988,

Borchert, T.-H. (Hrsg.): Jan van Eyck und seine Zeit. Flimische Meister und der
Siiden 1430-1530. Ausstellungskatalog Briigge, Darmstadt 2002,

Borsi, F: Leon Battista Alberti. Das Gesamtwerk. Stuttgart 1982

Boulboullé, G.:Groteske Angst. Die Hollenphantasien des Hieronymus Bosch, in:
Auffarth, C./Kerth, S. (Hrsg): Glaubensstreit und Gelachter: Reformation und
Lachkultur im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit, Berlin 2008, S. 55-78

Bramly, S.: Leonardo da Vinci. Reinbek 1995
Bredekamp, H.: Michelangelo - Fiinf Essays, Berlin 2009

Bredekamp, H.: Sandro Botticelli. La Primavera. Florenz als Garten der Venus,
Frankfurt am Main 1990;

Brinkmann, B.: Die flimische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der
Meister des Dresdner Gebetbuchs und die Miniaturisten seiner Zeit. Turnhout
1997.

Brown, D: A.: Leonardo da Vinci: Origins of a Genius, New Haven, 1998

Buck, A.: Machiavelli, Darmstadt 1985

Buck, A.: Petrarca, Darmstadt 1976

Buck, A. (Hrsg.): Uber seine und viele anderer Unwissenheit, Hamburg 1995

Buck, A.: Humanismus. Seine européische Entwicklung in Dokumenten und Dar-
stellungen. Freiburg 1987

Buck, S.: Michelangelo’s Dream, London 2010

Biittner, E: Giotto und die Urspriinge der neuzeitlichen Bildauffassung. Die Male-
rei und die Wissenschaft vom Sehen in Italien um 1300, Darmstadt 2013

Biittner, N.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2012

Biittner, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei, Miinchen 2006

Caspari, F: Humanismus und Gesellschaftsordnung im England der Tudors, Bern
1988,

Cavalcaselle, G.B./ Crowe, J.-A.: Tizian, Leben und Werke. 2 Bande, Leipzig 1878

Cheneval, E: Die Rezeption der 'Monarchia' Dantes bis zur Editio princeps im Jah-
re 1559 - Metamorphosen eines philosophischen Werkes. Miinchen 1995

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Chastel, A.: Leonardo Da Vinci. Saimtliche Gemailde und die Schriften zur Malerei,
Mosel 1990

Chotjewitz, P.O.: Alles {iber Leonardo aus Vinci. Leipzig 2004

Christ-von Wedel, C./Leu, U. (Hgg.): Erasmus in Ziirich. Eine verschwiegene Au-
toritat, Ziirich 2007

Christ-von Wedel, C.: Erasmus von Rotterdam: Anwalt eines neuzeitlichen Chris-
tentums, Miinster 2003,

Cianchi, M.: Die Maschinen Leonardo da Vincis, Florenz 1984

Clement, W. A.: Hieronymus Bosch - Eine Einfithrung in seine geheime Logik,
Berlin 1957

Copplestone, T.: Michelangelo, London 2005
de Grazia, S.: Machiavelli in Hell, Vintage 1989
de Lajarte, P.: Chumanisme en France au XVI¢ siécle, Paris 2009,

De Vries, J./ van der Woude, A.: The First Modern Economy: Success, failure, and
perseverance of the Dutch economy, 1500-1815. Cambridge 1997

Deppe, E.: Niccolo Machiavelli. Zur Kritik der reinen Politik, Koln 1987

Desan, P. (Hrsg.): Humanism in Crisis. The Decline of the French Renaissance,
Ann Arbor 1991,

Di Camillo, O.: Humanism in Spain, in: Rabil, A. (Hrsg.): Renaissance Humanism.
Foundations, Forms, and Legacy. Band 2, Philadelphia 1988, , S. 55-108

Dietrich, B.: Darstellung von Einfachheit. Die Idee des Schonen in Marsilio Ficinos
Grundlegung einer Metaphysik des Geistes, Miinchen 2000

Domer, C.: Mit Martin Luther unterwegs: Ein biografischer Reisefiihrer, Holzger-
lingen 2008

Dresden, S.: The Profile of the Reception of the Italian Renaissance in France, in:
Oberman, H.A. (Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renais-
sance in the Mirror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 119-189

Diinnhaupt, G. (Hrsg.): The Martin Luther Quincentennial, Detroit 1985
Dusler, L.: Michelangelo-Bibliographie 1927-1970, Wiesbaden 1974
Dussler, L.: Raffael, Miinchen 1966

Eberlein, J. K.: Albrecht Direr, Reinbek 2003

Eclercy, B. (Hrsg.): Nah und Fern. Landschaftsmalerei von Brueghel bis Corinth,
Koln 2011

Edgerton, S. Y.: Giotto und die Erfindung der dritten Dimension, Miinchen 2003

Eissler, K. R.: Leonardo da Vinci — Psychoanalytische Studien zu einem Ratsel, Ba-
sel/ Frankfurt am Main 1992

Enenkel, K. A.E./Papy, J. (Hrsg.): Petrarch and His Readers in the Renaissance,
Leiden u. a. 2006

Enenkel, K. A. E.: Die Erfindung des Menschen. Die Autobiographik des frithneu-
zeitlichen Humanismus von Petrarca bis Lipsius, Berlin u. a. 2008,

353

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

354

Erbstofler, M.: Strukturen der Waldenser in Deutschland im 14. Jahrhundert, in:
Tanz, S. (Hrsg.): Mentalitat und Gesellschaft im Mittelalter. Beitrage zur Menta-
litatsgeschichte 2, Frankfurt am Main 1993, S. 95-106,

Eschenburg, B.: Landschaft in der deutschen Malerei - vom spaten Mittelalter bis
heute, Miinchen, 1987

Euler, W.A.: "Pia philosophia” et "docta religio”. Theologie und Religion bei Marsi-
lio Ficino und Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1998

Faludy, G.: Erasmus von Rotterdam, Frankfurt 1970

Fausel, H.: D. Martin Luther: Leben und Werk. 2 Binde, Neuhausen-Stuttgart
1996

Feldges, U.: Landschaft als topographisches Portrit. Der Wiederbeginn der
europiischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980

Feldmann, C.: Martin Luther, Reinbek 2009

Ferino-Pagden, S. (Hrsg.): Der spite Tizian und die Sinnlichkeit der Malerei. Eine
Ausstellung des Kunsthistorischen Museums in Zusammenarbeit mit den Gal-
leria dellAccademia in Venedig, Wien 2007

Feser, S. (Hrsg.):Giorgio Vasari: Das Leben des Leonardo da Vinci, Berlin 2006

Fischer, S.: Hieronymus Bosch: Malerei als Vision, Lehrbild und Kunstwerk; 6;
Koln 2009

Fischer, S.: Hieronymus Bosch. Das vollstindige Werk, K6In 2013

Fischer, G.: Leon Battista Alberti. Sein Leben und seine Architekturtheorie, Darm-
stadt 2012

Flasch, K.: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, 3. Auflage, Frankfurt
a. M. 2008

Focking, M.: Petrarcas Metamorphosen. Philologie versus Allegorese in ,Canzo-
niere“ Nr. XXIII. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift, Bd. 50, 2000,
S.271-297

Forcellino, A.: Michelangelo. Eine Biographie. Miinchen 2006

Foscolo, U.: Essays iiber Petrarca, Titbingen 2006

Franke, B./ Welzel, B. (Hrsg.): Die Kunst der burgundischen Niederlande. Eine
Einfithrung. Berlin 1997,

Franzen, G.: Sigmund Freud und der Moses des Michelangelo, Frankfurt/M. 1992

Frommel, C. L./Ray, S./Tafuri, M.: Raffael, das architektonische Werk, Stuttgart
1987

Fiissel, S. (Hrsg.): Thomas Morus 1477/78-1535. Humanist - Staatsmann — Mérty-
rer, Miinchen 1987

Fiissel, S./Pirozynski, J. (Hrsg.): Der polnische Humanismus und die europaischen
Sodalititen. Akten des polnisch-deutschen Symposions vom 15.-19. Mai 1996
im Collegium Maius der Universitdt Krakau, Wiesbaden 1997,

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Gerschmann, K.-H.: Nicht-platonische Quellen zur Utopia des Thomas Morus, in:
Der Staat. Zeitschrift fiir Staatslehre und Verfassungsgeschichte, deutsches und
europdisches offentliches Recht 7, 1968, 471-486

Geyer, P./Thorwarth, K. (Hrsg.): Petrarca und die Herausbildung des modernen
Subjekts, Gottingen 2009

Gibbs-Smith, C. H.: Die Erfindungen von Leonardo da Vinci. 5., unverinderte
Auflage, Stuttgart/ Ziirich 1988

Gloede, G.: Zucht und Weite. Calvins Weg und Werk, 4. Auflage, Ziirich 1959
Goldschneider, L.: Leonardo da Vinci, Leben und Werk,. Koln 1960

Graf von Krockow, C.: Portrits berithmter deutscher Manner: Von Martin Luther
bis zur Gegenwart, Miinchen 2001, S. 11-56

Grafton, A./Jardine, L.: From Humanism to the Humanities. Education and the Li-
beral Arts in Fifteenth- and Sixteenth-Century Europe, Cambridge (Massachu-
setts) 1986,

Grafton, A.: Leon Battista Alberti. Baumeister der Renaissance. Berlin 2002.

Grane, L.: Die Confessio Augustana, Einfithrung in die Hauptgedanken der luthe-
rischen Reformation, Géttingen 1996

Grote, H.: Petrarca lesen, Stuttgart-Bad Cannstatt 2006
Grothe, H.: Leonardo da Vinci, Leipzig 2003

Guazzoni, V./Nova, A./Vecchi, P. L.: Michelangelo - Der Bildhauer, Der Architekt,
Der Maler, Stuttgart / Ziirich 1984

Gundersheimer, W. L. (Hrsg.): French Humanism 1470-1600, London 1969
Haak, B.: Das goldene Zeitalter der Holldndischen Malerei, Ostfildern, 1996,
Halkin, L. E.: Erasmus von Rotterdam. Eine Biographie, Ziirich 1989

Hankins, J.: Platonism (= Humanism and Platonism in the Italian Renaissance.
Band 2). Rom 2004

Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Spiter Humanismus in der Krone B6hmen 1570-
1620, Dresden 1998

Harder, H.-B./Rothe, H. (Hrsg.): Studien zum Humanismus in den béhmischen
Landern, Koln und Wien 1988,

Hay, D.: England and the Humanities in the Fifteenth Century, in: Oberman, H.A.
(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mir-
ror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 305-367

Heydenreich, L. H.: Leonardo-Studien, Miinchen 1988

Heydenreich, L. H.: Die Sakralbau-Studien Leonardo da Vincis. Untersuchungen
zum Thema: Leonardo da Vinci als Architekt, Miinchen 1971

Heenes, V.: Antike in Bildern. Illustrationen in antiquarischen Werken des 16.
und 17. Jahrhunderts, Stendal 2003

Heinrich, H.P.: Thomas Morus. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 3.
Auflage, Reinbek bei Hamburg 1991

355

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

356

Heitmann, K.: Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit, Koln
u. a. 1958

Herrmann, H.: Martin Luther: Ketzer und Reformator, Monch und Ehemann,
Miinchen 1999,

Horst Herrmann: Martin Luther: Eine Biographie. Aufbau-Taschenbuch-Verlag,
Berlin 2003

Herz, D.: Thomas Morus zur Einfithrung, Hamburg 1999
Hetzer, T.: Tizian. Geschichte seiner Farbe, Frankfurt am Main 1935

Heusinger, L.: Michelangelo. Leben und Werk in chronologischer Reihenfolge,
Bayreuth 1976

Hoeges, D. Niccolo Machiavelli. Die Macht und der Schein, 2. Auflage, Frank-
furt/M. 2014

Hoffe, O. (Hrsg.): Niccold Machiavelli: Der Fiirst, Berlin 2012

Huber, J.: Guicciardinis Kritik an Machiavelli, Wiesbaden 2004

Huizinga, J.: Erasmus. Eine Biographie, 3. Auflage, Reinbek 1993

Huizinga, J.: Hollandische Kultur im 17. Jahrhundert, Miinchen 2007

Imdahl, M.: Giotto. Arenafresken. Ikonographie, Ikonologie, Ikonik, Miinchen
1980

Ijsewijn, J.: The Coming of Humanism to the Low Countries, in: Oberman, H. A,

(Hrsg.): Itinerarium Italicum. The Profile of the Italian Renaissance in the Mir-
ror of Its European Transformations, Leiden 1975, S. 193-301

Jacobi, K.: Die Methode der cusanischen Philosophie, Freiburg und Miinchen 1969

Jacobi, K. (Hrsg.): Nikolaus von Kues. Einfithrung in sein philosophisches Denken,
Freiburg und Miinchen 1979

Jaumann, H.: Manierismus und das Zeitalter der Entdeckungen, Berlin 2003

Jeremias, R.: Vernunft und Charisma. Die Begriindung der Politischen Theorie bei
Dante und Machiavelli - im Blick Max Webers. Hartung-Gorre, Konstanz 2005

John, R.L.: Dante, Wien 1946
Kaminski, M.: Tiziano Vecellio, genannt Tizian, Kéln 1998

Kamp, K.: Petrarcas philosophisches Programm. Uber Primissen, Antiaristotelis-
mus und ,,Neues Wissen® von ,,De sui ipsius et multorum ignorantia®, Frankfurt
am Main u. a. 1989

Katz, M.B.: Leon Battista Alberti and the humanist theory of arts, Washington,
D.C. 1978

Kaufmann, T.: Geschichte der Reformation, Frankfurt am Main 2009
Kaufmann, T.: Martin Luther. 2., durchgesehene Auflage, Miinchen 2010
Keim, E: Sandro Botticelli : Die astronomischen Werke, Hamburg 2015

Kermer, W.: Studien zum Diptychon in der sakralen Malerei: von den Anfingen
bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts. Mit einem Katalog. Diisseldorf
1967

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Kersting, W.: Niccolé Machiavelli. 3. Auflage, Miinchen 2006
King, R.: Michelangelo und die Fresken des Papstes, Miinchen 2003

Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960

Kisch, G.: Erasmus’ Stellung zu Juden und Judentum, Tiibingen 1969

Kisch, G.: Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studium zum humanisti-
schen Rechtsdenken. Basler Studien zur Rechtswissenschaft 56, Basel 1960,
S.69-89

Klein, S.: Da Vincis Vermichtnis oder Wie Leonardo die Welt neu erfand, Frank-
furt a. M. 2008

Kramer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Thre Begegnung 1504 und die
»Schule der Welt, Stuttgart 2004

Korte, W.: Albrecht Diirer — Die Apokalypse des Johannes, Stuttgart 1957

Rosemarie Knape (Hrsg.): Martin Luther und Eisleben. Schriften der Stiftung Lu-
thergedenkstatten in Sachsen-Anhalt, Leipzig 2007

Knoll, E-L.: Erasmus von Rotterdam. Humanismus und Theologie im Zeitalter der
Reformation, in: Altricher, H. (Hg.): Personlichkeit und Geschichte, Erlangen
1997, S.57-68

Krimer, T.: Leonardo-Michelangelo-Raphael: Thre Begegnung 1504 und die
»Schule der Welt®, Stuttgart 2004

Kristeller, P.O.: Die Philosophie des Marsilio Ficino, Frankfurt am Main 1972
Kriiger, M.: Albrecht Diirer, Stuttgart 2009

Kriger, R.: Die franzdsische Renaissance — Literatur, Gesellschaft und Kultur des
14. bis 16. Jahrhunderts, Stuttgart 2002,

Kithlmann, W.: Gelehrtenrepublik und Firstenstaat. Entwicklung und Kritik des
deutschen Spathumanismus in der Literatur des Barockzeitalters, Tiibingen
1982,

Kiithne, H.: Leonardo da Vinci, Miinchen 1999

Kunsthalle Hannover (Hrsg.): Jacob van Ruisdael - Die Revolution der Landschaft.
Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Hamburg 2002

Kupper, D.: Michelangelo. Reinbek 2004
Kupper, D.: Leonardo da Vinci. Rowohlt Monographie, Reinbek 2007

Landfester, M. (Hrsg.): Renaissance-Humanismus. Lexikon zur Antikerezeption,
Darmstadt 2014,

Lehmkuhl, J.: Erasmus - Niccolo Machiavelli. Zweieinig gegen die Dummbeit,
Wiirzburg 2006

Leinkauf, T.: Nicolaus Cusanus. Eine Einfithrung, Miinster 2006

Leitgeb, M.-C.: Concordia mundi. Platons Symposion und Marsilio Ficinos Philo-
sophie der Liebe, Wien 2010

357

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

358

Leitgeb, M.-C.: Tochter des Lichts. Kunst und Propaganda im Florenz der Medici,
Berlin 2006,

Leonhard, K.: Dante. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Rowohlts Mono-
graphien, Bd. 167, Reinbek 1998

Leppin, V.: Martin Luther. Vom Bauernsohn zum Reformator, Darmstadt 2013
Lexutt, A.: Luther, Stuttgart 2008
Losch, M.: Kultur in der Frithen Neuzeit, Bonn 1979

Lohner, A.: Die Begriindung der Menschenwiirde bei Marsilio Ficino und die Be-
deutung seiner Reflexionen fiir Grundfragen der heutigen Ethik. In: Groschner,
R./Kirste, S./ Lembcke, O.W. (Hrsg.): Des Menschen Wiirde - entdeckt und er-
funden im Humanismus der italienischen Renaissance, Tiibingen 2008, S. 93—
112

Luchinat, C. A.: Michelangelo. Der Bildhauer mit Fotografien von Aurelio Amen-
dola, Miinchen 2010,

Liibke, A.: Nikolaus von Kues. Kirchenfiirst zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Miinchen 1968

Mackowsky, H. Michelangelo, Stuttgart, 1947

Mintele, M. E: Die Gesten im malerischen und zeichnerischen Werk Raffaels,
Minchen 2010

Manns, P.: Martin Luther: Der unbekannte Reformator, Freiburg 1982
Pietro C. Marani: Leonardo — Das Werk des Malers, Miinchen 2000
Mai, K.-R.: Diirer : das Universalgenie der Deutschen, Berlin 2015

Mai, E.: Holland nach Rembrandt - zur niederldndischen Kunst zwischen 1670
und 1750, Koln 2006

Mazzini, D./Martini, S.: Villa Medici, Fiesole. Leon Battista Alberti and the proto-
type of the Renaissance Villa, Florence 2004

Meier-Oeser, S.: Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des
Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989

Meyer zur Capellen, J.: Raffael in Florenz, Stuttgart 1996

Meyer zur Capellen, J.: Raffael, Miinchen 2010

Mertz, T.: Thomas Morus begegnen, Sankt Ulrich 2011

Meuthen, E.: Die letzten Jahre des Nikolaus von Kues. Biographische Untersu-
chungen nach neuen Quellen, Kéln und Opladen 1958

Meuthen, E.: Charakter und Tendenzen des deutschen Humanismus, in: Anger-
meier H. (Hrsg.): Sikulare Aspekte der Reformationszeit, Miinchen und Wien
1983, S.217-276

Michalsky, T. Projektion und Imagination. Die niederlindische Landschaft der
Frithen Neuzeit im Diskurs von Geographie und Malerei, Miinchen 2011

Michels, K.: Martin Luther: Die Lektionen der Strafle. Wie die Welt das Denken
des Reformators veranderte, Hamburg 2010

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Mohan, J.-P/Menu, M./Mottin, B. u. a. (Hrsg.): Im Herzen der Mona Lisa — Deko-
dierung eines Meisterwerks, Miinchen 2006

Mithlmann, H.: Asthetische Theorie der Renaissance. Leon Battista Alberti, Bo-
chum 2005

Miinkler, H.: Machiavelli. Frankfurt 2004
Miiller, T.: Der junge Cusanus. Ein Aufbruch in das 15. Jahrhundert, Miinster 2013

Miiller, G.: Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen Renaissance.
Grundlagen - Motive — Quellen, Wiesbaden 1969

Miiller, G.: Mensch und Bildung im italienischen Renaissance-Humanismus. Vit-
torino da Feltre und die humanistischen Erziehungsdenker, Baden-Baden 1984,

Neumann, H.-J.: Luthers Leiden: Die Krankheitsgeschichte des Reformators. Wi-
chern, Berlin 1995

Newald, R.: Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus, Berlin 1963

Nicholl, C.: Leonardo da Vinci. Die Biographie. Frankfurt/M. 2009

Noe, A. u. a.: Humanismus. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Band 4, Tii-
bingen 1998, Sp. 1-80

North, M.: Das Goldene Zeitalter - Kunst und Kommerz in der niederlandischen
Malerei des 17. Jahrhunderts. K6ln 2001

Oberhuber, K.: Raffael. Das malerische Werk, Miinchen 1999,

Opitz, P. Ulrich Zwingli. Prophet, Ketzer, Pionier des Protestantismus, Ziirich 2015

Ost, H.: Tizian-Studien, K6ln 1992

Ost, H.: Das Leonardo-Portrit in der Kgl. Bibliothek Turin — und andere Fil-
schungen des Giuseppe Bossi, Berlin 1980

Panofsky, E.: Die altniederlindische Malerei. Thr Ursprung und Wesen. Ubersetzt
und hrsg. von Jochen Sander und Stephan Kemperdick. Koln 2001

Panofsky, E.: Die Renaissancen der européischen Kunst. 3. Auflage, Frankfurt am
Main 2001,

Pacht, O.: Van Eyck, die Begriinder der altniederlandischen Malerei. Miinchen
1989

Picht, O.: Altniederldndische Malerei. Von Rogier van der Weyden bis Gerard Da-
vid. Minchen 1994,

Paoli, M. (Hrsg.): Les "Livres de la famille" d'Alberti - Sources, sens et influence,
Paris 2013

Penck, S.: Michelangelo, Miinchen 2005
Pettegree, A.: Calvinism in Europe, 1540-1620, Cambridge 1994
Piel, E: Albrecht Diirer. Aquarelle und Zeichnungen, Koln 1983

Pfniir, V.: Einig in der Rechtfertigungslehre? Die Rechtfertigungslehre der Confes-
sio Augustana (1530) und die Stellungnahme der katholischen Kontroverstheo-
logie zwischen 1530 und 1535, Wiesbaden 1970

359

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

360

Pochat, G.: Figur und Landschaft. Eine historische Interpretation der Landschafts-
malerei von der Antike bis zur Renaissance, Berlin 1973

Poeschke, J.: Die Skulptur der Renaissance in Italien; Band 2: Michelangelo und
seine Zeit, Miinchen 1992

Prill, U,: Dante. Sammlung Metzler, Bd. 318, Stuttgart 1999

Rauner, E.: Psalmi et orationes. Psalmen und Gebete. Lateinisch und deutsch,
Augsburg 2004

Rehm, U. Botticelli. Der Maler und die Medici, Stuttgart 2009

Reinhardt, H.:: Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni
Pico della Mirandola (1463-1494), Weinheim 1989

Reinhardt, V.: Machiavelli oder die Kunst der Macht. Eine Biographie, Miinchen
2012

Reinhardt, V.: Der Géttliche. Das Leben des Michelangelo, Miinchen 2010

Reinhard, W. (Hrsg.): Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-
derts, Weinheim 1984,

Reschika, R.: Von der Wiirde des Chaméleons - Giovanni Pico della Mirandolas
Freiheitslehre: In: Richard Reschika: Philosophische Abenteurer. Elf Profile von
der Renaissance bis zur Gegenwart, Tiibingen 2001, S. 13-40

Reti, L.: Leonardo, Kiinstler, Forscher, Magier. Frankfurt 1974

Ritodk-Szalay, A.: Der Humanismus in Ungarn zur Zeit von Matthias Corvinus,
in: Eberhard, W./Strnad, A.A: (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ost-
mitteleuropa vor der Reformation, Kéln 1996, S. 157-171

Rohlmann, M./Thielemann, A. (Hrsg.): Michelangelo — Neue Beitrige, Miinchen,
Berlin 2000

Riiegg, W.: Humanistische Elitenbildung in der Eidgenossenschaft zur Zeit der Re-
naissance, in: Kauffmann, G. (Hrsg.): Die Renaissance im Blick der Nationen
Europas, Wiesbaden 1991, S. 95-133

Rummel, E. (Hrsg.): Biblical Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus,
Leiden 2008,

Saccaro, A. P.: Franzosischer Humanismus des 14. und 15. Jahrhunderts, Minchen
1975,

Sander, J. (Hrsg.): Diirer. Kunst — Kiinstler - Kontext, Miinchen 2013

Sander, J./ Kemperdick, S.: Der Meister von Flémalle und Rogier van der Weyden:
Die Geburt der neuzeitlichen Malerei: Eine Ausstellung des Stidel Museums,
Frankfurt am Main und der Gemaldegalerie der Staatlichen Museen zu Berlin,
Ostfildern 2008

Sarnowsky, J.: England im Mittelalter, Darmstadt 2002

Scheuermann-Peilicke, W.: Licht und Liebe. Lichtmetapher und Metaphysik bei
Marsilio Ficino, Hildesheim 2000

Schiener, A.: Albrecht Diirer. Genie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Regensburg
2011

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Schilling, H.: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs. Eine Biographie.
Miinchen 2012

Schirmer, W. E: Der englische Frithhumanismus. Ein Beitrag zur englischen Lite-
raturgeschichte des 15. Jahrhunderts, 2. Auflage, Tiibingen 1963

Silver, L.: Hieronymus Bosch, Miinchen 2006
Schlink, W.: Tizian. Leben und Werk, Miinchen 2008

Schondube, M.: Leon Battista Alberti, "Della tranquillita dell'animo" - Eine Inter-
pretation auf dem Hintergrund der antiken Quellen, Berlin/Boston 2011

Schneider-Ludorff, G./Leppin, V.(Hrsg.): Das Luther-Lexikon, Regensburg 2014

Schneider, N.: Geschichte der Landschaftsmalerei - vom Spétmittelalter bis zur Ro-
mantik. 2. Auflage, Darmstadt 2009

Schmid, C. Macchiavelli. Auswahl und Einleitung, Frankfurt 1956

Schmid, W.: Diirer als Unternehmer. Kunst, Humanismus und Okonomie in
Niirnberg um 1500. (Beitrage zur Landes- und Kulturgeschichte 1), Trier 2003,

Schmidt, M./Wendland, M. (Hrsg.): Der wunderbare florentinische Geist. Einbli-
cke in die Kultur und Ideengeschichte des Rinascimento, Karlsruhe 2011

Schmidt, P. G. (Hrsg.): Humanismus im deutschen Siidwesten. Biographische Pro-
file, Sigmaringen 1993,

Schroder, P: Niccol6 Machiavelli., Frankfurt 2004
Schroder, K. A./Sternath, M. L. (Hrsg.) Albrecht Diirer, Ostfildern 2003,

Schulze, M.: Luther, Martin, in: (BBKL). Band 5, Bautz, Herzberg 1993, Sp. 447—
482.

Schulze-Altcappenberg , H.-T.(Hrsg.): Sandro Botticelli. Der Bilderzyklus zu Dan-
tes Gottlicher Komaodie, Ostfildern 2000

Schumacher, A. (Hrsg.): Botticelli. Bildnis - Mythos - Andacht, Frankfurt am
Main 2009

Schwanitz, D.: Bildung. Alles, was man wissen muss, Miinchen 1999
Schwarz, M.V.: Giotto. Miinchen 2009
See, H.: Histoire economique de la France, Band I, 2. Auﬂage, Paris 1948,

Slive, S.: Jacob van Ruisdael. A complete catalogue of his paintings, drawings, et-
chings. New Haven/London 2001

Smahel, E: Die Anfinge des Humanismus in Bohmen, in: Eberhard, W./Strnad,
A.A. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor der Refor-
mation, Koln 1996, S. 189-214

Spehr, C.: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der
Reformationszeit, Tiibingen 2010

Skinner, Q.: Machiavelli zur Einfithrung. 5. Auflage, Hamburg 2008
Stach, R.: Robinsonaden, Baltmannsweiler 1996

Stockhammer, N.: Das Prinzip Macht. Die Rationalitdt politischer Macht bei
Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault, Baden-Baden 2009

361

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

362

Stierle, K.: Dante Alighieri: Dichter im Exil, Dichter der Welt, Miinchen 2014,
Wehle, W.: Dichtung tiber Dichtung. Dantes 'Vita Nuova": Die Aufhebung des
Minnesangs im Epos, Miinchen 1986

Strnad, A.A.: Die Rezeption von Humanismus und Renaissance in Wien, in: Eber-
hard, W./Ders. (Hrsg.): Humanismus und Renaissance in Ostmitteleuropa vor
der Reformation, Kéln 1996, S. 71-135

Syre, C./Schmidt, J./Stege, H. (Hrsg.): Leonardo da Vinci — Die Madonna mit der
Nelke. Verlag Schirmer Mosel, Miinchen 2006

Taureck, B.H.E.: Machiavelli-ABC, Leipzig 2002

Thumfart, A.: Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische Verschliisselungen
bei Giovanni Pico della Mirandola, Miinchen 1996

Timken-Zinkann, R. E: Ein Mensch namens Diirer. Des Kiinstlers Leben, Ideen,
Umwelt, Berlin 1972

Trinkaus, C.: In Our Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Huma-
nist Thought, 2 Binde, London 1970

Troje, H. E.: Humanistische Jurisprudenz. Studien zur européischen Rechtswissen-
schaft unter dem Einfluf§ des Humanismus, Goldbach 1993

Trnek, R./ Hutter, H.: Das Weltgerichtstriptychon von Hieronymus Bosch. Wien
1988

Toussaint, S.: Humanismes, antihumanismes : de Ficin & Heidegger, Paris 2008,

Ullmann, E.: Raffael, Leipzig 1997

Warnke, M.: Politische Landschaft. Zur Kunstgeschichte der Natur, Miinchen 1992

Waschkuhn, A.: Politische Utopien, Miinchen 2003

Watanabe, M.: Nicholas of Cusa - A Companion to his Life and his Times, Farn-
ham 2011

Weber, A.: Kleine Literaturgeschichte, Berlin 1992

Weber, O. (Hrsg.): Unterricht in der christlichen Religion, 2. Auflage, Berlin 1955

Wehle, W.: Riickkehr nach Eden. Uber Dantes Wissenschaft vom Gliick in der
»Commedia“ In: Deutsches Dante-Jahrbuch. Bd. 78 (2003), S. 13-66

Wenz, G.: Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche
Berlin/New York 1996

Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Biande, London
1969-1975, 1. Band,

Wethey, H. E.: The Paintings of Tizian. The Complete Edition. 3 Binde, London
1969-1975, 2. Band

Wien, M.: Uber den Fiirsten, Morderstedt 2005

Witt, R. G.: ’In the Footsteps of the Ancients. The Origins of Humanism from
Lovato to Bruni, Leiden 2000,

Wittkower, R.: Grundlagen der Architektur im Zeitalter des Humanismus, Miin-
chen 1990

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

23 Literatur

Wittschier, H.-W.: Dantes ,,Divina Commedia“ Einfithrung und Handbuch. Er-
zihlte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2006

Wittschier, H.-W.: Dantes ,Divina Commedia“ Einfithrung und Handbuch. Er-
zihlte Transzendenz, Frankfurt a. M. 2004,

Wittschier, H.-W.: Dantes ,,Convivio®. Einfilhrung und Handbuch. Erschriebene
Immanenz, Frankfurt a. M. 2009

Wittschier, H. W.: Die Lyrik der Pléiade, Frankfurt am Main 1971.

Wolf, N.: Albrecht Diirer 1471-1528. Das Genie der deutschen Renaissance, Kéln
2006,

Wallace, W. E.: Michelangelo - the artist, the man, and his times, Cambridge, 2010

Waulfram, H.: Literarische Vitruvrezeption in Leon Battista Albertis De re aedifica-
toria (Beitrage zur Altertumskunde 1555). Miinchen/Leipzig 2001

van Ess, J.: Zwischen Hadith und Theologie. Studien zum Entstehen pradestinatia-
ner Uberlieferung, Berlin 1975

Vasari, G./ Kanz, R.: Das Leben von Leonardo da Vinci, Raffael von Urbino und
Michelangelo Buonarroti, Ditzingen 1996

Vasari, G.: Das Leben des Tizian. Neu iibersetzt von Victoria Lorini. Kommentiert
und herausgegeben von Christina Irlenbusch. Berlin 2005

Vasari, G.: Das Leben des Brunelleschi und des Alberti, Wagenbach-Verlag, Berlin
2012

Vinken, B.: Du Bellay und Petrarca. Das Rom der Renaissance, Tiibingen 2001,
von Brauchitsch, B.: Leonardo da Vinci, Berlin 2010

von Buttlar, A.: Der Landschaftsgarten, Gartenkunst des Klassizismus und der Ro-
mantik, K6ln 1989

von Rosen, V.: Mimesis und Selbstbeziiglichkeit in Werken Tizians. Studien zum
venezianischen Malereidiskurs, Emsdetten / Berlin 2001

Zahrnt, H.: Martin Luther: Reformator wider Willen, Leipzig 2000

Zitelmann, A.: ,Widerrufen kann ich nicht“ Die Lebensgeschichte des Martin Lu-
ther, Weinheim 1999

Zitzlsperger, P: Diirers Pelz und das Recht im Bild - Kleiderkunde als Methode
der Kunstgeschichte, Berlin 2008.

ZO6llner, F.: Leonardo da Vinci 1452-1519, Koln 1999
Zéllner, E.: Botticelli. Toskanischer Frithling, Miinchen 2005
Zéllner, E.: Leonardo da Vinci. Taschen Verlag, Koln 2006

Zollner, F/ Thoenes/Popper, T.: Michelangelo 1475-1564. Das vollstaindige Werk,
Koéln 2007

363

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828867420

IP 21673.216.80, am 24.01.2026, 21:21:24. © Inhak.
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828867420

	1 Einleitung
	2 Wesentliche Merkmale des Humanismus
	3 Petrarca
	4 Dante Alighieri
	5 Leonardo da Vinci
	6 Machiavelli
	7 Giovanni Pico della Mirandola
	8 Giotto
	9 Marsilio Ficino
	10 Hieronymus Bosch
	11 Martin Luther und die Reformation
	12 Jean Calvin und die französische Reformation
	13 Die altniederländische Kunst
	14 Leon Battista Alberti
	15 Dürer
	16 Nikolaus von Kues
	17 Erasmus von Rotterdam
	18 Thomas Morus
	19 Michelangelo
	20 Raffael
	21 Botticelli
	22 Tizian
	23 Literatur

