Vorwort

»Philosophische Anthropologie« ist ein zweideutiger Ausdruck.”

Mit groflem »P« bezeichnet man damit eine theoretische Stromung,
die ihre Bliitezeit zwischen 1928 und 1958 erlebte. Thre wichtigsten Ver-
treter waren Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen, deren
Hauptwerke Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Die Stufen
des Organischen und der Mensch (1928) und Der Mensch. Seine Na-
tur und seine Stellung in der Welt (1940) heute immer noch lesenswert
sind. Allerdings blieb deren Wirkung weitgehend auf Mitteleuropa, ja
auf Deutschland beschrankt. Zudem fanden sich in den letzten Jahrzehn-
ten keine gleichwertigen Nachfolger.

Mit kleinem »p« (das sich am Satzbeginn und in der miindlichen Rede
nicht erkennen lasst) ist eine philosophische Disziplin gemeint, die sich,
wenn auch nicht unter diesem Namen, bis in die Antike zurtickverfol-
gen lisst. Fast alle Klassiker der Philosophie, von Platon tiber Kant bis
Nietzsche, haben dazu wichtige Beitrage geliefert. Obwohl dies von au-
B8en anders aussehen mag, war aber die philosophische Anthropologie in
der akademischen Philosophie immer eine periphere Disziplin, vor allem
im Vergleich mit Ontologie, Erkenntnistheorie und Ethik. Das dnderte
sich auch nicht, als seit den 1920er Jahren im deutschen Sprachraum
die entsprechenden Debatten durch die Philosophische Anthropologie
gepragt wurden.

In den zehn Texten dieses Bandes soll es um beides gehen: sowohl
um die inzwischen fast hundert Jahre alte Stromung der Philosophi-
schen Anthropologie als auch um die Disziplin der philosophischen
Anthropologie. Jedoch sind meine Interessen nicht historischer, son-
dern systematischer Art, nicht auf die Vergangenheit, sondern auf die
Zukunft gerichtet. Vor allem mochte ich meine bisherigen Publikatio-
nen zur philosophischen Anthropologie* durch wichtige neue Aspek-
te erganzen.

Deshalb erortere ich gleich im ersten Text die Frage, ob die deutsche
Philosophische Anthropologie noch aktuell ist. Meine Antwort lautet,
dass dies nur unter zwei Bedingungen der Fall ist: Zum einen diirfen
wir die Ansitze ihrer drei Griinderviter nicht gegeneinander ausspielen,
sondern mussen sie zusammenfiithren. Zum anderen sind die inzwischen

1 Die Unterscheidung findet sich vielleicht zuerst bei Schnadelbach, Philoso-
phie in Deutschland 1831-1933 (1983), 272.

2 Vgl. Thies, Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (32013), und
Thies, Arnold Gehlen zur Einfiibrung (32017); aufferdem Bohlken/Thies
(Hg.), Handbuch Anthropologie (2009), dort insbesondere die Einleitung
der Herausgeber, 1-10.

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-7 - am 15.01.2026, 21:20:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

uberholten empirisch-humanwissenschaftlichen Bestandteile durch neu-
ere Forschungsresultate zu ersetzen. Wir sollten also, so meine These,
die Philosophische Anthropologie als interdisziplinidres Forschungspro-
gramm verstehen, das stindig weiterzuentwickeln ist.

Der einzige der drei Griinderviter, der seinen Ansatz nach 1945 in
wesentlichen Punkten revidierte und erginzte, ist Arnold Gehlen. Den-
noch steht gerade er heute in schlechtem Licht da, vor allem wegen
seines Verhaltens in der Zeit des Nationalsozialismus. Im zweiten Text
mochte ich jedoch zeigen, dass selbst die 1940 erschienene Erstausga-
be seines Hauptwerks nicht umstandslos einer nationalsozialistischen
Weltanschauung zugeschlagen werden kann. Zudem nenne ich mehrere
inhaltliche Stiarken seines anthropologischen Modells.

Der dritte Text, ursprunglich ein Handbuch-Artikel, erortert den Aus-
druck »Mensch«, skizziert idealtypisch einige weit verbreitete histori-
sche »Menschenbilder« und stellt Grundzige einer zeitgemafsen philo-
sophischen Anthropologie vor.

»Menschenbilder« sind auch ein Thema des vierten Textes. Entgegen
weit verbreiteten Auffassungen bin ich hinsichtlich der Redeweise und
der Rolle von Menschenbildern skeptisch; als Fundament normativer
Argumente taugen sie jedenfalls nicht. Damit wird nicht bestritten, dass
anthropologische Uberlegungen fiir die praktische Philosophie und erst
recht fir die politische Praxis relevant sein konnen.

Die Texte 5 bis 8 stehen im Zusammenhang. Sie bilden den Versuch,
neuere empirische Forschungen aus verschiedenen Humanwissenschaf-
ten zu rezipieren und fir eine zeitgemafSe philosophische Anthropolo-
gie fruchtbar zu machen. Pointiert gesagt, geht es im funften Text um
die Wurzeln der Moral, im sechsten Text um die Wurzeln der Religion,
im siebten Text um die Wurzeln menschlicher Sozialverbinde und im
achten Text um die Wurzeln menschlicher Intersubjektivitdt. Ein Leit-
faden ist die alte Kontroverse zwischen optimistischen und pessimis-
tischen Ansitzen der philosophischen Anthropologie, zwischen Rous-
seauisten und Hobbesianern. Besondere Bedeutung haben die Schriften
von Michael Tomasello (Text 8), der vielfach als wichtigster Vertreter
einer erneuerten Anthropologie betrachtet wird. Dartiber hinaus wei-
se ich auf eine philosophische Stromung hin, die neben der deutschen
Philosophischen Anthropologie fiir gegenwartige Forschungen frucht-
bar gemacht werden konnte: die Ich-Du-Philosophie der Zwischen-
kriegszeit.

Sehr viel wichtiger ist aber die Kritische Theorie der Frankfurter Schule,
die in den beiden letzten Texten behandelt wird. Philosophische Anthro-
pologie und Frankfurter Schule galten lange als Antipoden, als unverein-
bar. Insbesondere Adorno hat immer wieder die Anthropologie scharf kri-
tisiert, sowohl die Stromung (mit grofSem P) als auch die Disziplin (mit
kleinem p). Das ist aber eher ideologiekritisch motiviert; neben vielen

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-7 - am 15.01.2026, 21:20:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

Unterschieden gibt es gewiss etliche Gemeinsamkeiten.> Tatsachlich spielen
anthropologische Aspekte in seinem Denken eine wichtige Rolle. Zentral
ist der Begriff der Mimesis, dessen Bedeutung und systematischen Gehalt
ich im vorletzten Text rekonstruiere.

Der zehnte und letzte Text erortert ausfithrlich das Verhaltnis von
Philosophischer Anthropologie und Frankfurter Schule. Neben Adorno,
der zur ersten Generation der Kritischen Theorie zihlt, werden auch die
Vertreter der jungeren Generationen berticksichtigt (Habermas, dann
Honneth und Forst). Beide Ansitze werden nicht als inkommensurable
Paradigmen (Kuhn) betrachtet, sondern als interdisziplinare Forschungs-
programme (Lakatos). Konnen sich die beiden Ansitze gegenseitig er-
ganzen und befruchten? Ja, das ist aus meiner Sicht der Fall: Eine Fusion
der harten Kerne beider Forschungsprogramme ist moglich und notwen-
dig. Auf diese Weise wire die deutsche Philosophische Anthropologie an-
schlussfahig fiir neuere Theoriedebatten und die Kritische Gesellschafts-
theorie konnte ihr anthropologisches Defizit abbauen.

Meine zentrale These in diesem Buch ist also, dass man die deutsche
Philosophische Anthropologie als interdisziplindres Forschungspro-
gramm verstehen sollte. Sie ist nicht nur ein abgestorbener Zweig der
klassischen deutschen Philosophie, auch nicht blof$ ein weitgehend tiber-
holter soziologischer Ansatz. Gegentiber den Modellen der Griinderviter
Scheler, Plessner und Gehlen sind jedoch Weiterentwicklungen in zwei
Dimensionen erforderlich: Zum einen sollte der philosophische Kern re-
vidiert werden, vor allem durch Gedanken und Theoriestiicke aus der
Frankfurter Schule. Zum anderen ist es notwendig, sich vorbehaltlos fiir
neue empirisch-theoretische Konzepte zu 6ffnen, wobei das Spektrum
von der Primatologie (Goodall, de Waal) tiber die Soziobiologie (Wilson,
Dawkins) und die neuere Ethnologie (Antweiler, Graeber) bis zur verglei-
chenden Psychologie (Pinker, Tomasello) reichen muss.

Obwohl dieser Sammelband viele der tiblichen Schwichen solcher
Formate aufweist, hoffe ich, dass aufmerksame und wohlwollende Leser
merken, in welche Richtung meine Gedanken zielen. Zum einen mochte
ich zur kritischen Aufklarung unseres menschlichen Selbstverstindnis-
ses beitragen. Die auf Kant zurtickgehende Frage » Was ist der Mensch? «
lasst sich in die Frage » Wer sind wir (als Menschen)?« umformulieren.
Wir sind Individuen und wir sind Angehorige zahlreicher Kollektive (von
der Familie uber Berufsgruppen bis zur Nation), aber wir alle, namlich
alle, die wir wir sagen konnen, sind auch Menschen. Eine empirisch
informierte und begrifflich reflektierte philosophische Anthropologie
kann uns bei unserer humanen Selbstvergewisserung helfen. Insbeson-
dere brauchen wir sie, um uns dartiber klar zu werden, was uns gegen-
iiber den (anderen) Tieren auszeichnet, im Guten wie im Schlechten.

3 Siehe Thies, Die Krise des Individuums (1997).

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-7 - am 15.01.2026, 21:20:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

Zum anderen sollen meine Uberlegungen dazu beitragen, den recht
verstandenen menschlichen Faktor im komplexen Gefiige der Welt zu
identifizieren. Naturgesetze sind nicht von Menschen gemacht und durch
uns nicht zu dndern. Anders ist es um die Strukturen und Prozesse der
sozialen Welt bestellt: Sie beruhen auf menschlichen Handlungen, al-
lerdings sind ihre Resultate grofStenteils gegentiber unseren Intentionen
verselbstandigt. Solche suprahumanen Dynamiken sind das Thema von
kritischer Gesellschaftstheorie, soziologischer Systemtheorie und histori-
schen Strukturanalysen. Dennoch ist die soziale Welt veranderbar; politi-
sches, padagogisches, kreatives, soziales oder 6kologisches Engagement
ist nicht aussichtslos. Allerdings bedarf es dafiir auch realistischer an-
thropologischer Grundannahmen. Nicht alles ist naturnotwendig, nicht
alles ist gesellschaftlich bedingt, aber es ist auch nicht alles praktisch
moglich, weil wir die tiefliegenden anthropologischen Voraussetzungen
unseres Zusammenlebens einkalkulieren mussen: unsere Verschiedenheit
trotz aller Gemeinsamkeiten, neben unseren Stirken auch unsere Schwi-
chen, unsere Grenzen bei aller prinzipiellen Offenheit.

Bei der Erstellung der Druckvorlagen haben mir Cornelia Koller und
Philipp Heidepeter sehr geholfen; beiden gilt mein herzlicher Dank.
Die wichtigste Unterstiitzung erhielt ich wie immer von Beatrix Gott-
hold-Thies, der dieser Sammelband gewidmet ist.

I0

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900-7 - am 15.01.2026, 21:20:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845298900-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

