Eva-Maria Engelen

Universalistische und konstruktivistische
Emotionstheorien revisited: Die Bedeutung der
Semantisierung von Emotionen und ethischer

Uberlegungen dafiir

Chatles Darwin versuchte als einer der ersten, darzulegen, dass alle Menschen dieselben Emo-
tionsausdriicke zeigen und diese in gleicher Weise verstehen und empfinden, weil sie angeboren
sind. Diesen Uberlegungen hat sich die Forschung unter anderem im Gefolge von Paul Ek-
man angeschlossen. Von Seiten der Ethnologie sind frith Einwinde dagegen erhoben worden.
Forscherinnen wie Birgitt Rottger-Réssler haben aus ihrer Disziplin heraus methodologische
Ansitze geliefert, die geeignet sind, sowohl die Einseitigkeit der Modelle biologisch angelegter
Basisemotionen darzutun als auch derjenigen Modelle, die Emotionen lediglich als sozial oder
kulturell konstituiert ansehen. Die diesen einseitigen Ansitzen zu Grunde liegende Dichotomie
hat in jiingster Zeit durch Arbeiten von Forscherinnen wie Lisa Feldman Barrett wieder Nach-
druck erhalten. Feldmann Barrett vertritt die These, es gibe keine Basisemotionen, sondern nur
angeborene Empfindungen wie Wohlftihlen, NicheWohlfiihlen, Entspannt-Sein und Niche
Entspannt-Sein, ansonsten seien Emotionen ein kulturelles und soziales Konstruke.

Was meint eine Forscherin wie Lisa Feldman Barrett, wenn sie sagt, Emotionen seien Kon-
struktionen? Sie meint damit, dass es sich nicht um Reaktionen auf ein Geschehen in der Welt
bezichungsweise Umwelt handelt (Feldman Barrett 2017: 27f), sondern um kulturell erlernte
Vorhersagemuster, die zwar mit korperlichen Empfindungen einhergehen, welche aber keinerlei
objektive psychologische Bedeutung haben: If you feel an ache in your stomach while sitting at
the dinner table, you might experience it as hunger. If flu season is just around the corner, you
might experience the same ache as nausea. (Feldman Barrett 2017: 29) Empfundener Schmerz
oder ein beschleunigter Herzschlag sind also Bestandteile dessen, was Feldman Barrett nicht
mehr ,Emotion’, sondern ,Emotionskonzeption’ nennen méchte. Solch physiologische Manifes-
tationen sind fiir sie das einzig Objektive an Emotionskonzeptionen, alles andere ist sozial kon-
struiert, weil die mit dem Herzschlag oder dem Schmerz einhergehende emotionale Bedeutung
nicht in demselben Sinne objektiv ist. Letztere ergibt sich je nach Kontext und erlernten Emo-
tionskonzepten vielmehr aus einer sozialen und kulturellen Ubereinkunft (Feldman Barrett
2017: 33 und 133). Wir haben es demnach mit mentalen Konzeptionen zu tun, die insofern
korperlich verankert sind, als thnen neuronale Muster des Gehirns entsprechen und sie mit
Herzklopfen, Schmerz oder Unwohlsein einhergehen. Alles, was dariiber hinaus mit einer po-
sitiven oder negativen Bewertung von Vorgingen in der Welt oder im Empfinden einhergeht,
und damit etwas anderes ist als ein lediglich neutrales kdrperliches Vorkommnis®, gehort mithin
in den Bereich der kulturellen und sozialen Konstruktion, fiir deren Entstehen und Wirken in
erster Linie der Einfluss der Sprache ausschlaggebend ist.

105

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eva-Maria Engelen

Damit werden nicht nur wissenschaftlich tradierte Emotionskonzepte, fiir die der angebo-
rene Emotionsausdruck eine Rolle spielt (dazu im Folgenden ausfithrlicher), verworfen, sondern
auch alle, fiir die das Moment der spezifischen Bewertung zum Emotionskonzept gehort:

[...] instances of happiness, sadness, anger, fear, and other emotion categories are con-
structed by the same brain mechanism that constructed the blobby bee, the juicy apple
[...] with no need for emotion circuits or other biological fingerprints. [...] The theory
of constructed emotion dispenses with fingerprints not only in the body but also in the
brain. (Feldman Barrett 2017: 32 und 35)

Feldman-Barrett ist Psychologin. Thre wissenschaftliche Arbeit zu kritisieren, muss daher
anderen Psychologen und Neurowissenschaftlern vorbehalten sein.! In diesem Beitrag sollen
vielmehr Konzepte und Uberlegungen aus der Philosophie vorgestellt werden, die mit den
Uberlegungen Birgitt Rottger-Résslers Beriithrungspunkte und Uberschneidungen aufweisen,
dichotome Ansitze kritisch hinterfragen und Gegenmodelle bieten.

Dabei handelt es sich zum einen um die Thematik der Semantisierung von Emotionen, bei
der man davon ausgehen muss, dass es so etwas wie angeborene Emotionsausdriicke und Emp-
findungen gibt, damit das Emotionsvokabular dafiir erlernt werden kann und zum anderen
um ethische Uberlegungen, die bei Darwin von Anfang an mitgedacht worden sind. Vielfach
ist nimlich in Vergessenheit geraten, dass Darwins Annahmen von einem universalistischen
Humanismus geleitet sind, den eine Forscherin wie Feldman Barrett zwar ebenfalls in Anspruch
nimmt, wenn sie auf die Relevanz ihrer Arbeit verweist, sich der Inanspruchnahme allerdings
nicht bewusst zu sein scheint.? Zunéchst aber zur Thematik der Semantisierung von Emotionen.

Semantisierung von Emotionen

Der sprachtheoretische Ansatz zum Spracherwerb von empirisch arbeitenden Forschern wie Mi-
chael Tomasello schliefSt an die Sprachphilosophie des spiten Ludwig Wittgenstein an. Wie
auch der Ansatz des Philosophen Donald Davidson (Davidson 2004: 205f., 208f., 220f.; Enge-
len 2014: 69f)) bietet er die Mglichkeit, plausibel zu machen, inwiefern Emotionen semantisiert
sind (Engelen 2014: 70-83; Engelen 2013). Von den genannten Philosophen und Forschern
hat das Modell freilich keiner auf Emotionen angewendet. Nicht zuletzt deshalb soll hier kurz
geschildert werden, wie die Semantisierung von Emotionen vonstattengeht.

Semantisierung von Emotionen bedeutet, dass sie durch die sprachliche Bedeutung in der
jeweiligen Kultur geformt und keine rein biologisch ablaufenden Vorginge sind, auch nicht

1 Forscher wie Jaak Panksepp haben das frith mit iiberzeugenden Argumenten und einiger Vehemenz ge-
tan. Vgl. etwa Panksepp 2007: 281-296.

2 In einer Sendung des Deutschlandfunks, fiir die auch Birgitt Rottger-Réssler interviewt wurde, wird
Feldman Barrett beispielsweise wie folgt zitiert: Wenn Sie in einen anderen Kulturkreis ziehen, dessen
emotionale Konzepte Sie nicht verstehen, dann ist das sehr stressig und Sie werden eher krank. Sich in
eine Kultur einzuleben bedeutet, die Emotionen dieser Kultur empfinden lernen. Warum sollten wir aber,
aufler aus 6konomischen Griinden, auf die Stresssymptome des Immigranten Riicksicht nehmen, wenn
wir, da Emotionen ausschliefSlich kulturspezifisch sind, etwas anderes empfinden als der Kulturfremde?
Die Antwort bleibt Feldman Barrett schuldig. Die Sendung ,,Das Wir im Ich. Wie Kultur unser Denken
und Fiihlen prigt® von Volker Wildermuth wurde am 15. April 2022 ausgestrahlt.

106

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

im Falle so genannter Basisemotionen, die als universal, d. h. angeboren bei allen Menschen
mehr oder weniger gleichermaflen vorhanden sind. ,Geformt sein’ heifSt hier, dass auch das
Empfinden davon beeinflusst ist und mithin kulturell geprigt. Wie wir Freude als Freude
oder Angst als Angst empfinden, hingt also auch von dem Begriff der Freude oder dem Be-
griff der Angst ab, den wir erlernt und verinnerlicht haben. Dieser Ansatz impliziert nicht,
dass es keine angeborenen emotionalen Ausdrucksformen oder Weisen des Empfindens gibt.
Im Gegenteil, der Umstand, dass es eine emotionale Erregung gibt, die auch einen Ausdruck
findet, ist eine Voraussetzung dafiir, dass wir eine gemeinsame Sprache fiir Emotionen er-
werben koénnen.

Eine wesentliche Bedingung dafiir, eine Sprache erlernen zu kénnen, ist, dass der Mensch
seine Aufmerksamkeit gemeinsam mit einem anderen auf einen Gegenstand richten kann, der
durch diesen gemeinsamen Akt als etwas identifiziert wird. Das Sich-gemeinsam-auf-einen-
Gegenstand-Ausrichten ist eine intentionale Beziechung. Wenn das Kind im Alter von neun
Monaten in der Lage ist, zu verstehen, dass es mit einem intentionalen Akteur interagiert, der
es wahrnimmt und der ihm gegeniiber, bestimmte Absichten hat (Tomasello 2006: 119), kann
es die intentionale Bezichung des Erwachsenen zur Welt und zu ihm selbst beobachten. Damit
kann es aber auch die emotionalen Einstellungen des Erwachsenen ihm gegeniiber wahrnehmen
und sich selbst als so etwas wie ein Selbst erfahren lernen.

Die Sprachtheorie des spiten Ludwig Wittgenstein aufgreifend, versteht Tomasello sprach-
liche Referenz, wie viele Sprachphilosophen auch, als einen sozialen Akt, bei dem Akteure ihre
Aufmerksamkeit auf etwas ausrichten (Tomasello 2006: 128f)). Szenen gemeinsamer Aufmerk-
samkeit ermoglichen als intersubjektiver Kontext, dass sprachliche Referenz als solche versteh-
bar ist.

Zumeist richtet sich die gemeinsame Aufmerksambkeit auf einen dritten Gegenstand. Wich-
tig ist es, zu sehen, dass dem nicht so sein muss, sondern der Gegenstand der geteilten Auf-
merksamkeit auch das Kind selbst sein kann (Tomasello 2006: 131); oder, wie man bereits
vorgreifend einfligen kann, emotionale Erscheinungsformen, die gesptiirt werden und einen kér-
perlichen Ausdruck finden.

Bestitigt wird eine solche Annahme nicht nur von entwicklungspsychologischen Unter-
suchungen; fiir sie spricht zudem, dass sie nicht auf tiberholte Sprachtheorien oder Spekulatio-
nen zuriickgreifen muss, sondern auf eine, die in der philosophischen Debatte seit Jahrzehnten
Bestand hat.

Dieser sprachtheoretische Ansatz bietet die Moglichkeit, plausibel zu machen, inwiefern
Emotionen semantisiert sind. Angewendet auf physiologische emotionale Reaktionen bedeutet
das, dass das Kind lernt, dass die Aufmerksamkeit und die Wortgerdusche, auf die sich die Auf-
merksamkeit des Erwachsenen bezieht, seine eigenen emotionalen Reaktionen sind, die kein
dritter Gegenstand im Sinne der Referenz sind, sondern Verinderungen des kindlichen Orga-
nismus, die dieses spiirt. Das Kind lernt zudem, dass die Erwachsenen die Verinderungen mit
bestimmten Worten, aber auch Gesten versehen.

Die Worte, die in Bezug auf die emotionalen Prozesse des kindlichen Organismus von
den Erwachsenen verwendet werden, erméglichen damit eine intersubjektive Bezugnahme auf
senso-motorische, emotionale Prozesse, die ihren Ausdruck beim Kind nicht nur im Empfinden
haben, sondern auch in Mimik, Gestik und Lautbildung. Verkiirzt ausgedriickt kann man sich
das so vorstellen: Das Kind spiirt den Prozess, der Erwachsene sieht ihn, somit kénnen sich bei-
de auf das gleiche bezichen, und das Kind kann einen Begriff dafiir erlernen. Die emotionalen

107

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eva-Maria Engelen

Prozesse werden so mit sprachlichen Ausdriicken und Bedeutungen verbunden. Am Ende dieses
Lernprozesses gehort die sprachliche Bedeutung zum senso-motorischen Prozess dazu.

Wie ldsst sich das auf die Ausbildung von Emotionen anwenden? Obgleich die Unterschei-
dung in basale und nicht-basale Emotionen immer wieder mit guten Griinden hinsichtlich ihrer
theoretischen Tragfihigkeit hinterfragt worden ist, gibt es auch gute Griinde, an ihr ansatzwei-
se festzuhalten. Ein Haupteinwand gegen die Annahme basaler emotionaler Prozesse besteht
darin, dass eine Emotion bei einem gesunden, erwachsenen Menschen in der Komplexitit des
allciglichen Lebens selten in basaler Form auftritt, weil sie kulturspezifisch tiberformt ist. Denn
selbst so genannte basale Emotionen wie Freude oder Angst, die allgemein allen Menschen
universal zugeschrieben werden, sind kulturell und damit auch sprachlich geformt und gehen,
sobald sie das sind, mit hoheren kognitiven Prozessen einher. Dem ist sicherlich zuzustimmen.
Dennoch lassen sich basale emotionale Prozesse als diejenigen Prozesse bestimmen, die bis zu
einem bestimmten Grad angeboren sind und sehr frith in der Phylogenese in allen uns bekann-
ten Kulturen sowie bei einigen hoheren Siugetieren/Primaten auftreten.’

Wie wir uns die Anwendung der Spracherwerbstheorie auf emotionale Prozesse und da-
mit die Semantisierung der Emotionsempfindung vorzustellen haben, lisst sich noch weiter
veranschaulichen: Die Schreck- und Furchtreaktion eines Siuglings wird mit dem Begriff der
Furcht oder Angst belegt, indem ein Laut durch Wiederholung mit einer Empfindung gepaart
wird. Damit dieses Wort fiir das heranwachsende Kind zu einem Begriff werden kann, muss
es nicht nur eine Vokabel lernen, sondern mit der Gebrauchsweise der Vokabel auch einige
Verhaltensformen, um die Bedeutung des Wortes zu erfassen. Es wird etwa lernen, wann ihm
die Emotionsempfindung zugestanden wird und wann nicht. Die Bezugsperson wird auf das
zum Weinen bereite Gesicht des Kindes, das Blickkontakt mit der Bezugsperson sucht, bei-
spielsweise sagen: ,Du musst doch keine Angst vor dem Hasen haben®. Bei Anwesenheit eines
groflen Hundes mag die Bezugsperson, je nachdem, welches Verhiltnis sie selbst zu Hunden
hat, anders reagieren. Dabei wird das Kind einen bestimmten expressiven Gesichtsausdruck bei
den anderen Artgenossen wahrnehmen und es wird unter Umstidnden getrdstet und beschiitzt
werden. Das Wort ,Angst’ wird so in Handlungs- und Situationszusammenhinge eingebettet
und mit einer bestimmten Emotionsempfindung einhergehen. Hinzu komme, dass Weisen der
Emotionsregulation konzeptuell, d. h. zusammen mit dem Begriff erlernt werden, beziehungs-
weise diese zur vollen Bedeutung des Begriffs dazugehoren. Erst wenn der Begriff auf diese Art
und Weise eingefiihrt ist, kann man sagen, dass das Kind mit dem Begriff ,Angst’ vertraut ist.
Emotionsempfindung und Begriff lassen sich dann nicht mehr voneinander trennen; es gibt fiir
das Kind dann keine nicht semantisierte Korpersensation mehr.

Die fiir den Spracherwerb erforderliche gemeinsame Aufmerksamkeit, die eine gemeinsame
Referenz erméglicht, kann auf die Angstreaktion des Kindes gerichtet sein. Obgleich die Angst
kein Gegenstand in der Welt ist, kann sich die geteilte Aufmerksamkeit der Bezugsperson und
des Kindes auf die emotionale Reaktion des Kindes richten, da sie ihren Ausdruck in der phy-
siologischen Reaktion und dem damit verbundenen Empfinden des Kindes hat sowie in den da-
zugehorigen korperlichen Ausdrucksformen, die von Dritten wahrgenommen werden konnen.
Das Kind spiirt das, worauf sich die Bezugsperson auf Grund des Emotionsausdruckes des
Kindes (Gesichtsausdruck, Korperhaltung und gedufSerte Laute) richtet. Somit konnen beide
zusammen etwas anpeilen, was zwar nicht als Gegenstand und damit als etwas Objektives in der

3 Interessant ist, dass sich genau diese Argumente bereits bei Darwin finden lassen.

108

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

Welt ist, aber durch die Kopplung von Ausdruck und Empfinden ein Gefiige darstellt. Es ist also
von grofler Bedeutung, dass das Kind etwas spiirt, worauf es sich beziehen kann und dass das
zudem einen Ausdruck in dem damit verbundenen Gesichtsausdruck, der Kérperhaltung und
der Lautbildung des Kindes findet. Damit ist die Angst etwas, auf das Kind und Bezugsperson
ihre Aufmerksamkeit miteinander richten kdnnen.

Das Kind kann seine Angst also keineswegs allein dadurch als Angst identifizieren, dass
es etwas spiirt, sondern weil die Reaktionen der Bezugsperson auch eine gemeinsame Ausrich-
tung und damit eine Identifikation der Empfindung als Angst erméoglicht. Der so identifizierte
Prozess erlangt seine Bedeutung sowohl durch Begriffsverwendung als auch durch eine Emp-
findung und deren korperlichen Ausdruck in zahlreichen Situationen des Spracherwerbs. Der
Ausdruck ist es, der die Bezugnahme, die Referenz erméglicht.

Mit Hilfe der Spracherwerbstheorie lisst sich also zeigen, inwiefern phinomenales Erleben
durch Spracherwerb semantisch und damit kulcurell geforme ist und keine ausschliefSlich phy-
siologisch ablaufende Reaktion auf ein Umweltgeschehen hin darstellt.

Man muss Darwin und der Forschung in seinem Gefolge also nicht nur nicht in der An-
nahme widersprechen, dass es angeborene Empfindungsmuster und Ausdriicke gibt, man muss
die Annahme sogar ansatzweise beibehalten, um den Vorgang der Semantisierung erkliren zu
konnen. Daraus lisst sich aber nicht ableiten, dass wir alle genau dasselbe empfinden, weil die
kulturellen Kontexte, in denen wir unsere Emotionen identifizieren und regulieren lernen, schr
unterschiedliche Prigungen aufweisen konnen.

Die Abweichungen konnen aber auch sehr minimal sein und dennoch Ausgrenzung oder
Inklusion zur Folge haben, weshalb sie unter anderem fiir Ethnologen ein interessantes For-
schungsgebiet darstellen. Im Alltag werden solch minimale mimische, prosodische und gesti-
sche Schattierungen in der Ausdrucksform meist nicht bewusst. Sie bilden jedoch ein wichtiges
Bindeglied fiir Gruppenzugehérigkeit oder Nicht-Zugehérigkeit. Das kann zur Abgrenzung
sozialer Schichten innerhalb einer Stadt, eines Landes oder eines Kontinentes fithren oder ledig-
lich regionale Unterschiede manifestieren und vermag unter anderem zu erkliren, warum sich
das Gefiihl der Fremdheit einstellt, ohne dass sich die Ursachen dafiir von denjenigen, die es
empfinden, eindeutig festmachen lieen, weil die wahrgenommenen Verschiedenartigkeiten so
gering sind, dass man ihrer nicht gewahr wird.

Hlustrieren lasst sich das Gesagte vielleicht wie folgt: Im deutschen Fernsehen hat man mit
Verzdgerung zur internationalen Konkurrenz verstanden, dass nicht nur Qualitit und Bekanne
heit der an einem Film beteiligten Schauspieler oder das Drehbuch fiir den Erfolg eines Films
relevant sind, sondern auch die Schauplitze. Daher hat man begonnen, die Drehorte etwa nach
Venedig, Irland oder Schweden zu verlegen. So wurden die Kriminalgeschichten der US-ame-
rikanischen Autorin Donna Leon, die ihre Erzihlungen in Venedig angesiedelt hat, zwar dort
verfilmt, aber mit deutschen Schauspielern. Der Effekt dieses Experiments ist verbliiffend, denn
das gesamte Szenario wirkt falsch. Nicht nur, dass (vermeintliche) Italiener nun mit einem fiir
das geschulte Ohr leicht hessischen, badischen oder sichsischen Akzent sprechen, sie licheln wie
Deutsche, bewegen sich wie Deutsche und zeigen deren Gestik und Mimik, was fiir den dafiir
sensibilisierten Beobachter zu Befremden fithren kann, sollen die Schauspieler doch Italiener
und Italienerinnen verkérpern.

Fiir die Zuordnung zu einer Gruppe und die damit verbundene Inklusion oder Exklusion
sind also bereits minimale Abweichungen in Mimik, Gestik und Koérperhaltung ausschlag-
gebend. Diese Beobachtungen sind fiir die Reflexion auf gelingendes Zusammenleben von

109

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eva-Maria Engelen

Bedeutung. Aber legen sie auch nahe, dass der italienische Schwager etwas anderes empfindet,
wenn et sich freut oder den Tod seiner Eltern betrauert als seine deutsche Schwigerin, wenn das
bei ihr der Fall ist? Kaum.

Nun geht auch Feldman Barrett auf Fragen der Semantisierung und der kollektiven Inten-
tionalitit ein. Fiir sie ist kollektive Intentionalitit etwas anderes als fiir Forscher wie Michael
Thomasello oder Philosophen wie Donald Davidson. Kollektive Intentionalitit bestimmt sie
vielmehr als eine Form der kulturell entstandenen sozialen Ubereinkunft, also als eine Form der
sozialen Konstruktion:

This requires] that other people [...] agree that certain body-states or physical actions
serve particular functions in certain contexts. Without this collective intentionality, one
person’s actions [...] will be perceived by others as meaningless noise. (Feldman Barrett
2017: 139)

Die kollektive Intentionalitit wird hier also nicht als individuelle Bezugnahme verstanden, son-
dern als kollektive Prigung,.

Damit diese Prigung vonstattengehen kann, braucht der Mensch Sprache. Sie spielt daher
auch fiir Feldman Barretts Ansatz eine entscheidende Rolle, denn: Without a concept for ,Fear'
you cannot experience fear. Without a concept for ,Sadness’ you cannot perceive sadness in
another person. (Feldman Barrett 2017: 141)

Den Begriffen fiir Angst oder Traurigkeit entspricht nach Feldman Barrett aber nur inso-
fern etwas in der Wirklichkeit, als ein soziales Konstrukt (wie etwa Geld) durchaus real ist und
enorme Auswirkungen auf das menschliche Handeln hat. Diese Begriffe sind ,folk concepts®,
also keine wissenschaftlichen Begriffe, denen etwas in der objektiven Welt entspricht, sondern
volkstiimliche Kategorien, die auf Grund ihrer Tradierung und Verankerung in kulturellen
Zusammenhingen einen quasi objektiven Status erhalten haben, ohne dass ihnen aufler Kor-
perverinderungen etwas entspricht: Without emotion concepts there are no emotions but just
bodily changes. (Feldman Barrett 2017: 133)

Diese kulturell tiberlieferten Emotionsbegriffe sind auch oder gerade in einem Ansatz wie
dem von Feldman Barrett ausschlaggebend fiir das, was wir empfinden. Sie verfiigt allerdings
tiber keine ausgearbeitete Spracherwerbstheorie, mit deren Hilfe hinreichend geklirt werden
konnte, wie wir die Emotionsbegriffe mit den kérperlichen Verinderungen in Zusammenhang
bringen, wenn so etwas wie der Emotionsausdruck keine auch nur rudimentire Konstante dar-
stellt. So erwihnt sie zwar, dass es keinen Emotionsausdruck des Gesichts gibt, sondern ledig-
lich Gesichtskonfigurationen von Emotionen (Feldman Barrett 2017: 40), sie spielen aber beim
Spracherwerb von Emotionsbegriffen keine Rolle. Sie verweist lediglich auf eine Hypothese, der
zufolge wir auf statistische Weise lernen, Korpermuster und Kontexte mit Worten wie ,Arger’
zu assoziieren. Allerdings gibt sie selbst zu, dass diese Hypothese bisher nicht tiber das Stadium
einer Spekulation hinausgekommen ist (Feldman Barrett 2017: 102). Worauf im Rahmen dieser
Arbeit nicht eingegangen werden kann, sondern was lediglich Erwihnung finden kann, ist,
dass diese Hypothese nicht in Konflikt mit Wittgensteins Privatsprachenargument geraten darf,
denn Kérpermuster kann das Kind nicht alleine als sich dhnlich oder unihnlich erkennen, es
benétigt dazu eine Bestitigung von auflen und diese kann nur via eines fiir den Anderen sicht-
baren Ausdrucks erfolgen.

110

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

Ethische Annahmen und Methoden universalistischer
und konstruktivistischer Forschungsansitze

Feldman Barrett kritisiert die Arbeit der Wissenschaftlerin Disa A. Sauter und ihrer Forscher-
gruppe, die bei dem isoliert lebenden afrikanischen Volksstamm der Himba zu dem Ergebnis
gekommen waren, es gibe belastbare Hinweise dafiir, dass die Himba universale Emotionen
wiedererkennen wiirden. IThre Kritik bezieht sich auf die mégliche Beeinflussung der Himba
durch das wiederholte Erzihlen emotionaler Geschichten, in deren Protagonisten sie sich hi-
neinversetzen sollten, ehe mit dem eigentlichen Experiment begonnen wurde (Feldman Barrett
2017: 50).

Feldman Barretts Forschergruppe hat gleichfalls Experimente bei und mit den Himba
durchgefiithrt und nicht Sauters These, sondern ihre eigene bestitigt gefunden. Was Feldman
Barrett niche reflektiert, ist der mogliche Einfluss auf die Ergebnisse ihrer Forschergruppe durch
deren wissenschaftliche Vorannahmen. Die Mitglieder dieser Forschergruppe verfolgen die
wissenschaftliche Hypothese, dass Emotionen ein rein soziales Konstruke sind, dem weder ein
universaler Ausdruck noch ein universales Empfinden zu Grunde liegt. Mit dieser Vorannahme,
man werde nicht das Gleiche empfinden und den jeweiligen Emotionsausdruck womaglich
missverstehen, nihern sich die Forscherinnen im Experiment den Himba. Die Erwartung, dass
diese Ausgangshypothesen sich bewihren werden, diirfte bei den Beteiligten der Forschergrup-
pe hoch gewesen sein. Wie will man aber die Méglichkeit ausschliefen, dass die impliziten
Vorannahmen das Resultat der Befragung der Himba beeinflussen? Wenn der Andere in mir
keinen fithlenden Menschen sieht, wie er selbst es ist, warum sollte man es dann selbst tun? Zu-
dem steht das Argument, die Himba hitten nur Emotionsausdriicke erkannt (Feldman Barrett
2017: 49), aber nicht die damit einhergehende Empfindungen, ohne begleitende ethnologische
Studien auf ténernen Fiiflen.*

Die ethischen Annahmen universalistischer beziehungsweise konstruktivistischer For-
schungsansitze bleiben meist implizit, wihrend Darwin sie in seinem universalistischen Ansatz
explizit gemacht hat. In seinem Werk 7he Expression of the Emotions in Man and Animal von
1872° stellt Darwin als einer der Ersten in der Wissenschaft die Frage, ob wir die Mimik, die
wir zeigen, wenn wir traurig, frohlich oder wiitend sind, erlernt haben oder ob sie ererbt ist.
Der Gefiihlsausdruck ist nach Darwin nicht nur beim Menschen angeboren, sondern auch bei
einigen Tieren. Diese Annahmen haben ethische und gesellschaftspolitische Relevanz.

Durch die Untersuchung der emotionalen Ausdrucksformen wollte Darwin dreierlei zei-
gen: (1) Der Mensch ist keine einzigartige von Gott geschaffene Spezies. (2) Die menschlichen
»Rassen” unterscheiden sich nicht. (3): Es gibt eine Stufenfolge im Bereich geistiger Phinomene.

4 Der Einwand wiirde wohl mit dem Hinweis zuriickgewiesen, dass universale Emotionen automatisch auf-
treten miissen. Das konnte aber bei den Himba der Fall sein; es wiirde nicht ausschlieflen, dass sie sich der
Erwartungshaltung des Gegeniibers anpassen und dementsprechend antworten oder, dass sie so antwor-
ten wie sie antworten und eine Empfindung mitmeinen. Siche zu dieser Thematik Birgitt Roteger-Réss-
lers Ausfithrungen zum Verliebtsein bei den Makassar. Die Makassar zeigen physiologische Phinomene
des Verliebtseins und beschreiben diese in der Weise, wie es in westlichen Kulturkreisen auch geschieht,
ohne ein begriffliches Konzept dafiir zu haben, was sich mit einem rein konstruktivistischen Ansatz nicht
erkldren lisst. Siche Rottger-Réssler 2002: 153—-158; und Réttger-Rossler 2006: 66£., 731L., 76f.

5  Zitiert wird im Folgenden nach der deutschen Ausgabe Der Ausdruck der Gemiitsbewegungen von 2000.

111

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eva-Maria Engelen

Auch unsere innere Physiologie ist im Sinne des Erfinders der Evolutionstheorie ein Produkt der
Evolution.

Zwar sieht bereits Darwin, dass das Ausdrucksverhalten zum Teil unwillkiirliches Nach-
ahmungsverhalten ist, also nicht auf dem Ausdruck innerer Empfindung beruht (Darwin 2000:
43) und auch, dass die meisten Ausdrucksformen vom Menschen sowie den Tieren unwillkiir-
lich gebraucht, also nicht absichtlich hervorgebracht werden (Darwin 2000: 35). Aber da Aus-
druck und Empfinden zusammen auftreten und der Ausdruck sich in der Evolution der Orga-
nismen herausgebildet hat, muss auch das phinomenale Empfinden ein Produkt der Evolution
sein. So schreibt Darwin, dass das Ausdrucksverhalten eines Hundes seine Seelenzustinde zeigt
(Darwin 2000: 63) und Ausdruck sowie Seelenzustand also auch beim Tier korrespondieren
(Darwin 2000: 97).

Zugleich kennt Darwin allerdings phinomenales Empfinden (,Seelenzustinde®), das nur
Menschen aufzuweisen scheinen, weil es ein Selbstbild voraussetzt. Erroten und die dazuge-
hérige Scham wiiren ein Beispiel dafiir (Darwin 2000: 362, 349, 403).

Mit seinen Ausfithrungen mochte Darwin zudem zeigen, dass der menschliche Gefiihlsaus-
druck universal ist und es keine Rassenunterschiede gibt (Darwin 2000: 399).

Die Tatsache, dass Darwin unter anderem dieses Anliegen mit seinem Werk verfolgt hat,
bedeutet allerdings nicht, dass denjenigen, die nicht von universalistischen Erscheinungsformen
bei Emotionen ausgehen, deshalb Rassismus zu unterstellen wire. Ein rein konstruktivistischer
Ansatz geht allerdings implizit mit der Unterstellung einher, dass Menschen, die in sehr unter-
schiedlichen Kulturen aufgewachsen sind, sich so lange nicht in ihrem emotionalen Ausdruck
und Empfinden verstehen kénnen, bis sie die Emotionsbegriffe der jeweils anderen Kultur er-
lernt haben. Die Trauer, Angst, Freude des Menschen aus einem anderen Kulturkreis bleibt mit-
hin anfangs unverstindlich und fremd. Die Vorstellung, man kénne die emotionalen Regungen
eines Fremden nachvollziehen, sich unter Umstinden sogar einfithlen, muss vorderhand negiert
werden, da es sich um soziale und kulturelle Konstruktionen handelt. Wir sehen nach Feldman
Barrett nur, dass die andere Person sich unwohl fiihlt oder nicht, entspannt ist oder nicht. Der
Andere ist zunichst der Andere und kein Du, dass auch ein Ich ist. Auler dem Menschsein gibt
es keine Gemeinsamkeit, keine geteilte Mitgliedschaft in einer Gemeinschaft. Der Andere ist
dieser Konzeption nach nicht der nichste, sondern andersartig. Eine Einfiihlung in ihn oder sie
ist daher ohne einen langwierigen Lernprozess nicht moglich.

Nun darf eine wissenschaftliche Theorie nicht lediglich deshalb gutgeheifSen oder abgelehnt
werden, weil einem die sich aus ihr ergebenden ethischen Konsequenzen gefallen oder niche.
Entscheidend ist vielmehr, ob sich die wissenschaftlichen Annahmen bestitigen lassen oder
nicht. Die berechtigte Kritik an rein konstruktivistischen und rein universalistischen Emotions-
theorien in der Forschungsliteratur ist allerdings Legion. Zudem haben wir gesehen, dass die
jeweiligen Ausgangshypothesen Einfluss auf die Forschungsergebnisse haben kénnen, und es
nicht leicht ist, dies auszuschlieflen. Weil wir, um eine Emotion wie Freude als unsere Freude zu
erleben, erst lernen miissen, uns als eine fiihlende Instanz zu begreifen, ist der Ansatz, dass be-
stimmte physiologisch ablaufende Prozesse bereits vollstindig vorgeben, was und wie empfun-
den wird, ebenso zu hinterfragen wie derjenige, der davon ausgeht, dass den Menschen gemein-
same physiologische Prozesse keine entscheidende Rolle fiir die Emotionsempfindung spielen.
Kulturelle und semantische Formung von Emotionen setzt voraus, dass es etwas gibt, worauf
wir uns gemeinsam beziehen kénnen. Wir brauchen dieses Etwas, um die Semantisierung und
kulturelle Formung erkliren zu kénnen.

112

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

Literatur

Darwin, Charles 2000: Der Ausdruck der Gemiitsbewegungen bei dem Menschen und den Tieren. Paul Ekman
(Hg.), tibersetzt von Julius Victor Carus und Ulrich Enderwitz. Frankfurt a. M.: Eichborn.

Davidson, Donald 2004a. Die zweite Person. In: Donald Davidson (Hg.), Subjektiv, intersubjektiv, objektiv.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 186-210.

Davidson, Donald 2004b: Die Entstehung des Denkens. In: Donald Davidson (Hg.), Subjektiv, intersubjektiv,
objektiv. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 211-229.

Engelen, Eva-Maria 2013: Language Acquisition, and the Formation of Emotions.In: Pre-Proceedings des 36.
Internationales Wittgenstein Symposium 2013. DOI: 10.13140/2.1.3011.2802.

Engelen, Eva-Maria 2014: Vom Leben zur Bedeutung: Philosophische Studien zum Verhiltnis von Gefiibl, Be-
wusstsein und Sprache. Berlin: de Gruyter.

Feldman Barrett, Lisa 2017: How Emotions are Made: The Secret Life of the Brain. Boston / New York: Houghton
Mifflin Harcourt.

Panksepp, Jaak 2007: Neurologizing the Psychology of Affects: How Appraisal-Based Constructivism and
Basic Emotion Theory Can Coexist. Perspectives on Psychological Science 2 (3): 281-296.

Réttger-Rossler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeirschrift fiir Ethnologie 127: 147—
162.

Réttger-Rossler, Birgitt 2006: Kulturen der Liebe. In: Birgitt Rottger-Réssler und Eva-Maria Engelen (Hg.),
Tell me about love — Kultur und Natur der Liebe. Paderborn: Mentis, 59—80.

Tomasello, Michael 2006: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

113

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

17.01.2028, 16:23:08.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

