
105

Eva-Maria Engelen

Universalistische und konstruktivistische 
Emotionstheorien revisited: Die Bedeutung der 
Semantisierung von Emotionen und ethischer 
Überlegungen dafür

Charles Darwin versuchte als einer der ersten, darzulegen, dass alle Menschen dieselben Emo-
tionsausdrücke zeigen und diese in gleicher Weise verstehen und empfinden, weil sie angeboren 
sind. Diesen Überlegungen hat sich die Forschung unter anderem im Gefolge von Paul Ek-
man angeschlossen. Von Seiten der Ethnologie sind früh Einwände dagegen erhoben worden. 
Forscherinnen wie Birgitt Röttger-Rössler haben aus ihrer Disziplin heraus methodologische 
Ansätze geliefert, die geeignet sind, sowohl die Einseitigkeit der Modelle biologisch angelegter 
Basisemotionen darzutun als auch derjenigen Modelle, die Emotionen lediglich als sozial oder 
kulturell konstituiert ansehen. Die diesen einseitigen Ansätzen zu Grunde liegende Dichotomie 
hat in jüngster Zeit durch Arbeiten von Forscherinnen wie Lisa Feldman Barrett wieder Nach-
druck erhalten. Feldmann Barrett vertritt die These, es gäbe keine Basisemotionen, sondern nur 
angeborene Empfindungen wie Wohlfühlen, Nicht-Wohlfühlen, Entspannt-Sein und Nicht-
Entspannt-Sein, ansonsten seien Emotionen ein kulturelles und soziales Konstrukt.

Was meint eine Forscherin wie Lisa Feldman Barrett, wenn sie sagt, Emotionen seien Kon-
struktionen? Sie meint damit, dass es sich nicht um Reaktionen auf ein Geschehen in der Welt 
beziehungsweise Umwelt handelt (Feldman Barrett 2017: 27f.), sondern um kulturell erlernte 
Vorhersagemuster, die zwar mit körperlichen Empfindungen einhergehen, welche aber keinerlei 
objektive psychologische Bedeutung haben: If you feel an ache in your stomach while sitting at 
the dinner table, you might experience it as hunger. If flu season is just around the corner, you 
might experience the same ache as nausea. (Feldman Barrett 2017: 29) Empfundener Schmerz 
oder ein beschleunigter Herzschlag sind also Bestandteile dessen, was Feldman Barrett nicht 
mehr ‚Emotion’, sondern ‚Emotionskonzeption’ nennen möchte. Solch physiologische Manifes-
tationen sind für sie das einzig Objektive an Emotionskonzeptionen, alles andere ist sozial kon-
struiert, weil die mit dem Herzschlag oder dem Schmerz einhergehende emotionale Bedeutung 
nicht in demselben Sinne objektiv ist. Letztere ergibt sich je nach Kontext und erlernten Emo-
tionskonzepten vielmehr aus einer sozialen und kulturellen Übereinkunft (Feldman Barrett 
2017: 33 und 133). Wir haben es demnach mit mentalen Konzeptionen zu tun, die insofern 
körperlich verankert sind, als ihnen neuronale Muster des Gehirns entsprechen und sie mit 
Herzklopfen, Schmerz oder Unwohlsein einhergehen. Alles, was darüber hinaus mit einer po-
sitiven oder negativen Bewertung von Vorgängen in der Welt oder im Empfinden einhergeht, 
und damit etwas anderes ist als ein lediglich neutrales körperliches Vorkommnis“, gehört mithin 
in den Bereich der kulturellen und sozialen Konstruktion, für deren Entstehen und Wirken in 
erster Linie der Einfluss der Sprache ausschlaggebend ist.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106

Eva-Maria Engelen

Damit werden nicht nur wissenschaftlich tradierte Emotionskonzepte, für die der angebo-
rene Emotionsausdruck eine Rolle spielt (dazu im Folgenden ausführlicher), verworfen, sondern 
auch alle, für die das Moment der spezifischen Bewertung zum Emotionskonzept gehört: 

 […] instances of happiness, sadness, anger, fear, and other emotion categories are con-
structed by the same brain mechanism that constructed the blobby bee, the juicy apple 
[…] with no need for emotion circuits or other biological fingerprints. […] The theory 
of constructed emotion dispenses with fingerprints not only in the body but also in the 
brain. (Feldman Barrett 2017: 32 und 35)

Feldman-Barrett ist Psychologin. Ihre wissenschaftliche Arbeit zu kritisieren, muss daher 
anderen Psychologen und Neurowissenschaftlern vorbehalten sein.1 In diesem Beitrag sollen 
vielmehr Konzepte und Überlegungen aus der Philosophie vorgestellt werden, die mit den 
Überlegungen Birgitt Röttger-Rösslers Berührungspunkte und Überschneidungen aufweisen, 
dichotome Ansätze kritisch hinterfragen und Gegenmodelle bieten.

Dabei handelt es sich zum einen um die Thematik der Semantisierung von Emotionen, bei 
der man davon ausgehen muss, dass es so etwas wie angeborene Emotionsausdrücke und Emp-
findungen gibt, damit das Emotionsvokabular dafür erlernt werden kann und zum anderen 
um ethische Überlegungen, die bei Darwin von Anfang an mitgedacht worden sind. Vielfach 
ist nämlich in Vergessenheit geraten, dass Darwins Annahmen von einem universalistischen 
Humanismus geleitet sind, den eine Forscherin wie Feldman Barrett zwar ebenfalls in Anspruch 
nimmt, wenn sie auf die Relevanz ihrer Arbeit verweist, sich der Inanspruchnahme allerdings 
nicht bewusst zu sein scheint.2 Zunächst aber zur Thematik der Semantisierung von Emotionen.

Semantisierung von Emotionen

Der sprachtheoretische Ansatz zum Spracherwerb von empirisch arbeitenden Forschern wie Mi-
chael Tomasello schließt an die Sprachphilosophie des späten Ludwig Wittgenstein an. Wie 
auch der Ansatz des Philosophen Donald Davidson (Davidson 2004: 205f., 208f., 220f.; Enge-
len 2014: 69f.) bietet er die Möglichkeit, plausibel zu machen, inwiefern Emotionen semantisiert 
sind (Engelen 2014: 70–83; Engelen 2013). Von den genannten Philosophen und Forschern 
hat das Modell freilich keiner auf Emotionen angewendet. Nicht zuletzt deshalb soll hier kurz 
geschildert werden, wie die Semantisierung von Emotionen vonstattengeht.

Semantisierung von Emotionen bedeutet, dass sie durch die sprachliche Bedeutung in der 
jeweiligen Kultur geformt und keine rein biologisch ablaufenden Vorgänge sind, auch nicht 

1	 Forscher wie Jaak Panksepp haben das früh mit überzeugenden Argumenten und einiger Vehemenz ge-
tan. Vgl. etwa Panksepp 2007: 281–296.

2	 In einer Sendung des Deutschlandfunks, für die auch Birgitt Röttger-Rössler interviewt wurde, wird 
Feldman Barrett beispielsweise wie folgt zitiert: Wenn Sie in einen anderen Kulturkreis ziehen, dessen 
emotionale Konzepte Sie nicht verstehen, dann ist das sehr stressig und Sie werden eher krank. Sich in 
eine Kultur einzuleben bedeutet, die Emotionen dieser Kultur empfinden lernen. Warum sollten wir aber, 
außer aus ökonomischen Gründen, auf die Stresssymptome des Immigranten Rücksicht nehmen, wenn 
wir, da Emotionen ausschließlich kulturspezifisch sind, etwas anderes empfinden als der Kulturfremde? 
Die Antwort bleibt Feldman Barrett schuldig. Die Sendung „Das Wir im Ich. Wie Kultur unser Denken 
und Fühlen prägt“ von Volker Wildermuth wurde am 15. April 2022 ausgestrahlt.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

im Falle so genannter Basisemotionen, die als universal, d. h. angeboren bei allen Menschen 
mehr oder weniger gleichermaßen vorhanden sind. ‚Geformt sein’ heißt hier, dass auch das 
Empfinden davon beeinflusst ist und mithin kulturell geprägt. Wie wir Freude als Freude 
oder Angst als Angst empfinden, hängt also auch von dem Begriff der Freude oder dem Be-
griff der Angst ab, den wir erlernt und verinnerlicht haben. Dieser Ansatz impliziert nicht, 
dass es keine angeborenen emotionalen Ausdrucksformen oder Weisen des Empfindens gibt. 
Im Gegenteil, der Umstand, dass es eine emotionale Erregung gibt, die auch einen Ausdruck 
findet, ist eine Voraussetzung dafür, dass wir eine gemeinsame Sprache für Emotionen er-
werben können.

Eine wesentliche Bedingung dafür, eine Sprache erlernen zu können, ist, dass der Mensch 
seine Aufmerksamkeit gemeinsam mit einem anderen auf einen Gegenstand richten kann, der 
durch diesen gemeinsamen Akt als etwas identifiziert wird. Das Sich-gemeinsam-auf-einen-
Gegenstand-Ausrichten ist eine intentionale Beziehung. Wenn das Kind im Alter von neun 
Monaten in der Lage ist, zu verstehen, dass es mit einem intentionalen Akteur interagiert, der 
es wahrnimmt und der ihm gegenüber, bestimmte Absichten hat (Tomasello 2006: 119), kann 
es die intentionale Beziehung des Erwachsenen zur Welt und zu ihm selbst beobachten. Damit 
kann es aber auch die emotionalen Einstellungen des Erwachsenen ihm gegenüber wahrnehmen 
und sich selbst als so etwas wie ein Selbst erfahren lernen.

Die Sprachtheorie des späten Ludwig Wittgenstein aufgreifend, versteht Tomasello sprach-
liche Referenz, wie viele Sprachphilosophen auch, als einen sozialen Akt, bei dem Akteure ihre 
Aufmerksamkeit auf etwas ausrichten (Tomasello 2006: 128f.). Szenen gemeinsamer Aufmerk-
samkeit ermöglichen als intersubjektiver Kontext, dass sprachliche Referenz als solche versteh-
bar ist.

Zumeist richtet sich die gemeinsame Aufmerksamkeit auf einen dritten Gegenstand. Wich-
tig ist es, zu sehen, dass dem nicht so sein muss, sondern der Gegenstand der geteilten Auf-
merksamkeit auch das Kind selbst sein kann (Tomasello 2006: 131); oder, wie man bereits 
vorgreifend einfügen kann, emotionale Erscheinungsformen, die gespürt werden und einen kör-
perlichen Ausdruck finden.

Bestätigt wird eine solche Annahme nicht nur von entwicklungspsychologischen Unter-
suchungen; für sie spricht zudem, dass sie nicht auf überholte Sprachtheorien oder Spekulatio-
nen zurückgreifen muss, sondern auf eine, die in der philosophischen Debatte seit Jahrzehnten 
Bestand hat.

Dieser sprachtheoretische Ansatz bietet die Möglichkeit, plausibel zu machen, inwiefern 
Emotionen semantisiert sind. Angewendet auf physiologische emotionale Reaktionen bedeutet 
das, dass das Kind lernt, dass die Aufmerksamkeit und die Wortgeräusche, auf die sich die Auf-
merksamkeit des Erwachsenen bezieht, seine eigenen emotionalen Reaktionen sind, die kein 
dritter Gegenstand im Sinne der Referenz sind, sondern Veränderungen des kindlichen Orga-
nismus, die dieses spürt. Das Kind lernt zudem, dass die Erwachsenen die Veränderungen mit 
bestimmten Worten, aber auch Gesten versehen.

Die Worte, die in Bezug auf die emotionalen Prozesse des kindlichen Organismus von 
den Erwachsenen verwendet werden, ermöglichen damit eine intersubjektive Bezugnahme auf 
senso-motorische, emotionale Prozesse, die ihren Ausdruck beim Kind nicht nur im Empfinden 
haben, sondern auch in Mimik, Gestik und Lautbildung. Verkürzt ausgedrückt kann man sich 
das so vorstellen: Das Kind spürt den Prozess, der Erwachsene sieht ihn, somit können sich bei-
de auf das gleiche beziehen, und das Kind kann einen Begriff dafür erlernen. Die emotionalen 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108

Eva-Maria Engelen

Prozesse werden so mit sprachlichen Ausdrücken und Bedeutungen verbunden. Am Ende dieses 
Lernprozesses gehört die sprachliche Bedeutung zum senso-motorischen Prozess dazu.

Wie lässt sich das auf die Ausbildung von Emotionen anwenden? Obgleich die Unterschei-
dung in basale und nicht-basale Emotionen immer wieder mit guten Gründen hinsichtlich ihrer 
theoretischen Tragfähigkeit hinterfragt worden ist, gibt es auch gute Gründe, an ihr ansatzwei-
se festzuhalten. Ein Haupteinwand gegen die Annahme basaler emotionaler Prozesse besteht 
darin, dass eine Emotion bei einem gesunden, erwachsenen Menschen in der Komplexität des 
alltäglichen Lebens selten in basaler Form auftritt, weil sie kulturspezifisch überformt ist. Denn 
selbst so genannte basale Emotionen wie Freude oder Angst, die allgemein allen Menschen 
universal zugeschrieben werden, sind kulturell und damit auch sprachlich geformt und gehen, 
sobald sie das sind, mit höheren kognitiven Prozessen einher. Dem ist sicherlich zuzustimmen. 
Dennoch lassen sich basale emotionale Prozesse als diejenigen Prozesse bestimmen, die bis zu 
einem bestimmten Grad angeboren sind und sehr früh in der Phylogenese in allen uns bekann-
ten Kulturen sowie bei einigen höheren Säugetieren/Primaten auftreten.3

Wie wir uns die Anwendung der Spracherwerbstheorie auf emotionale Prozesse und da-
mit die Semantisierung der Emotionsempfindung vorzustellen haben, lässt sich noch weiter 
veranschaulichen: Die Schreck- und Furchtreaktion eines Säuglings wird mit dem Begriff der 
Furcht oder Angst belegt, indem ein Laut durch Wiederholung mit einer Empfindung gepaart 
wird. Damit dieses Wort für das heranwachsende Kind zu einem Begriff werden kann, muss 
es nicht nur eine Vokabel lernen, sondern mit der Gebrauchsweise der Vokabel auch einige 
Verhaltensformen, um die Bedeutung des Wortes zu erfassen. Es wird etwa lernen, wann ihm 
die Emotionsempfindung zugestanden wird und wann nicht. Die Bezugsperson wird auf das 
zum Weinen bereite Gesicht des Kindes, das Blickkontakt mit der Bezugsperson sucht, bei-
spielsweise sagen: „Du musst doch keine Angst vor dem Hasen haben“. Bei Anwesenheit eines 
großen Hundes mag die Bezugsperson, je nachdem, welches Verhältnis sie selbst zu Hunden 
hat, anders reagieren. Dabei wird das Kind einen bestimmten expressiven Gesichtsausdruck bei 
den anderen Artgenossen wahrnehmen und es wird unter Umständen getröstet und beschützt 
werden. Das Wort ‚Angst‘ wird so in Handlungs- und Situationszusammenhänge eingebettet 
und mit einer bestimmten Emotionsempfindung einhergehen. Hinzu kommt, dass Weisen der 
Emotionsregulation konzeptuell, d. h. zusammen mit dem Begriff erlernt werden, beziehungs-
weise diese zur vollen Bedeutung des Begriffs dazugehören. Erst wenn der Begriff auf diese Art 
und Weise eingeführt ist, kann man sagen, dass das Kind mit dem Begriff ‚Angst‘ vertraut ist. 
Emotionsempfindung und Begriff lassen sich dann nicht mehr voneinander trennen; es gibt für 
das Kind dann keine nicht semantisierte Körpersensation mehr.

Die für den Spracherwerb erforderliche gemeinsame Aufmerksamkeit, die eine gemeinsame 
Referenz ermöglicht, kann auf die Angstreaktion des Kindes gerichtet sein. Obgleich die Angst 
kein Gegenstand in der Welt ist, kann sich die geteilte Aufmerksamkeit der Bezugsperson und 
des Kindes auf die emotionale Reaktion des Kindes richten, da sie ihren Ausdruck in der phy-
siologischen Reaktion und dem damit verbundenen Empfinden des Kindes hat sowie in den da-
zugehörigen körperlichen Ausdrucksformen, die von Dritten wahrgenommen werden können. 
Das Kind spürt das, worauf sich die Bezugsperson auf Grund des Emotionsausdruckes des 
Kindes (Gesichtsausdruck, Körperhaltung und geäußerte Laute) richtet. Somit können beide 
zusammen etwas anpeilen, was zwar nicht als Gegenstand und damit als etwas Objektives in der 

3	 Interessant ist, dass sich genau diese Argumente bereits bei Darwin finden lassen.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


109

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

Welt ist, aber durch die Kopplung von Ausdruck und Empfinden ein Gefüge darstellt. Es ist also 
von großer Bedeutung, dass das Kind etwas spürt, worauf es sich beziehen kann und dass das 
zudem einen Ausdruck in dem damit verbundenen Gesichtsausdruck, der Körperhaltung und 
der Lautbildung des Kindes findet. Damit ist die Angst etwas, auf das Kind und Bezugsperson 
ihre Aufmerksamkeit miteinander richten können.

Das Kind kann seine Angst also keineswegs allein dadurch als Angst identifizieren, dass 
es etwas spürt, sondern weil die Reaktionen der Bezugsperson auch eine gemeinsame Ausrich-
tung und damit eine Identifikation der Empfindung als Angst ermöglicht. Der so identifizierte 
Prozess erlangt seine Bedeutung sowohl durch Begriffsverwendung als auch durch eine Emp-
findung und deren körperlichen Ausdruck in zahlreichen Situationen des Spracherwerbs. Der 
Ausdruck ist es, der die Bezugnahme, die Referenz ermöglicht.

Mit Hilfe der Spracherwerbstheorie lässt sich also zeigen, inwiefern phänomenales Erleben 
durch Spracherwerb semantisch und damit kulturell geformt ist und keine ausschließlich phy-
siologisch ablaufende Reaktion auf ein Umweltgeschehen hin darstellt.

Man muss Darwin und der Forschung in seinem Gefolge also nicht nur nicht in der An-
nahme widersprechen, dass es angeborene Empfindungsmuster und Ausdrücke gibt, man muss 
die Annahme sogar ansatzweise beibehalten, um den Vorgang der Semantisierung erklären zu 
können. Daraus lässt sich aber nicht ableiten, dass wir alle genau dasselbe empfinden, weil die 
kulturellen Kontexte, in denen wir unsere Emotionen identifizieren und regulieren lernen, sehr 
unterschiedliche Prägungen aufweisen können.

Die Abweichungen können aber auch sehr minimal sein und dennoch Ausgrenzung oder 
Inklusion zur Folge haben, weshalb sie unter anderem für Ethnologen ein interessantes For-
schungsgebiet darstellen. Im Alltag werden solch minimale mimische, prosodische und gesti-
sche Schattierungen in der Ausdrucksform meist nicht bewusst. Sie bilden jedoch ein wichtiges 
Bindeglied für Gruppenzugehörigkeit oder Nicht-Zugehörigkeit. Das kann zur Abgrenzung 
sozialer Schichten innerhalb einer Stadt, eines Landes oder eines Kontinentes führen oder ledig-
lich regionale Unterschiede manifestieren und vermag unter anderem zu erklären, warum sich 
das Gefühl der Fremdheit einstellt, ohne dass sich die Ursachen dafür von denjenigen, die es 
empfinden, eindeutig festmachen ließen, weil die wahrgenommenen Verschiedenartigkeiten so 
gering sind, dass man ihrer nicht gewahr wird.

Illustrieren lässt sich das Gesagte vielleicht wie folgt: Im deutschen Fernsehen hat man mit 
Verzögerung zur internationalen Konkurrenz verstanden, dass nicht nur Qualität und Bekannt-
heit der an einem Film beteiligten Schauspieler oder das Drehbuch für den Erfolg eines Films 
relevant sind, sondern auch die Schauplätze. Daher hat man begonnen, die Drehorte etwa nach 
Venedig, Irland oder Schweden zu verlegen. So wurden die Kriminalgeschichten der US-ame-
rikanischen Autorin Donna Leon, die ihre Erzählungen in Venedig angesiedelt hat, zwar dort 
verfilmt, aber mit deutschen Schauspielern. Der Effekt dieses Experiments ist verblüffend, denn 
das gesamte Szenario wirkt falsch. Nicht nur, dass (vermeintliche) Italiener nun mit einem für 
das geschulte Ohr leicht hessischen, badischen oder sächsischen Akzent sprechen, sie lächeln wie 
Deutsche, bewegen sich wie Deutsche und zeigen deren Gestik und Mimik, was für den dafür 
sensibilisierten Beobachter zu Befremden führen kann, sollen die Schauspieler doch Italiener 
und Italienerinnen verkörpern.

Für die Zuordnung zu einer Gruppe und die damit verbundene Inklusion oder Exklusion 
sind also bereits minimale Abweichungen in Mimik, Gestik und Körperhaltung ausschlag-
gebend. Diese Beobachtungen sind für die Reflexion auf gelingendes Zusammenleben von 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110

Eva-Maria Engelen

Bedeutung. Aber legen sie auch nahe, dass der italienische Schwager etwas anderes empfindet, 
wenn er sich freut oder den Tod seiner Eltern betrauert als seine deutsche Schwägerin, wenn das 
bei ihr der Fall ist? Kaum.

Nun geht auch Feldman Barrett auf Fragen der Semantisierung und der kollektiven Inten-
tionalität ein. Für sie ist kollektive Intentionalität etwas anderes als für Forscher wie Michael 
Thomasello oder Philosophen wie Donald Davidson. Kollektive Intentionalität bestimmt sie 
vielmehr als eine Form der kulturell entstandenen sozialen Übereinkunft, also als eine Form der 
sozialen Konstruktion: 

This requires] that other people […] agree that certain body-states or physical actions 
serve particular functions in certain contexts. Without this collective intentionality, one 
person’s actions […] will be perceived by others as meaningless noise. (Feldman Barrett 
2017: 139) 

Die kollektive Intentionalität wird hier also nicht als individuelle Bezugnahme verstanden, son-
dern als kollektive Prägung.

Damit diese Prägung vonstattengehen kann, braucht der Mensch Sprache. Sie spielt daher 
auch für Feldman Barretts Ansatz eine entscheidende Rolle, denn: Without a concept for ‚Fear‘ 
you cannot experience fear. Without a concept for ‚Sadness‘ you cannot perceive sadness in 
another person. (Feldman Barrett 2017: 141)

Den Begriffen für Angst oder Traurigkeit entspricht nach Feldman Barrett aber nur inso-
fern etwas in der Wirklichkeit, als ein soziales Konstrukt (wie etwa Geld) durchaus real ist und 
enorme Auswirkungen auf das menschliche Handeln hat. Diese Begriffe sind „folk concepts“, 
also keine wissenschaftlichen Begriffe, denen etwas in der objektiven Welt entspricht, sondern 
volkstümliche Kategorien, die auf Grund ihrer Tradierung und Verankerung in kulturellen 
Zusammenhängen einen quasi objektiven Status erhalten haben, ohne dass ihnen außer Kör-
perveränderungen etwas entspricht: Without emotion concepts there are no emotions but just 
bodily changes. (Feldman Barrett 2017: 133)

Diese kulturell überlieferten Emotionsbegriffe sind auch oder gerade in einem Ansatz wie 
dem von Feldman Barrett ausschlaggebend für das, was wir empfinden. Sie verfügt allerdings 
über keine ausgearbeitete Spracherwerbstheorie, mit deren Hilfe hinreichend geklärt werden 
könnte, wie wir die Emotionsbegriffe mit den körperlichen Veränderungen in Zusammenhang 
bringen, wenn so etwas wie der Emotionsausdruck keine auch nur rudimentäre Konstante dar-
stellt. So erwähnt sie zwar, dass es keinen Emotionsausdruck des Gesichts gibt, sondern ledig-
lich Gesichtskonfigurationen von Emotionen (Feldman Barrett 2017: 40), sie spielen aber beim 
Spracherwerb von Emotionsbegriffen keine Rolle. Sie verweist lediglich auf eine Hypothese, der 
zufolge wir auf statistische Weise lernen, Körpermuster und Kontexte mit Worten wie ‚Ärger’ 
zu assoziieren. Allerdings gibt sie selbst zu, dass diese Hypothese bisher nicht über das Stadium 
einer Spekulation hinausgekommen ist (Feldman Barrett 2017: 102). Worauf im Rahmen dieser 
Arbeit nicht eingegangen werden kann, sondern was lediglich Erwähnung finden kann, ist, 
dass diese Hypothese nicht in Konflikt mit Wittgensteins Privatsprachenargument geraten darf, 
denn Körpermuster kann das Kind nicht alleine als sich ähnlich oder unähnlich erkennen, es 
benötigt dazu eine Bestätigung von außen und diese kann nur via eines für den Anderen sicht-
baren Ausdrucks erfolgen.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

Ethische Annahmen und Methoden universalistischer  
und konstruktivistischer Forschungsansätze

Feldman Barrett kritisiert die Arbeit der Wissenschaftlerin Disa A. Sauter und ihrer Forscher-
gruppe, die bei dem isoliert lebenden afrikanischen Volksstamm der Himba zu dem Ergebnis 
gekommen waren, es gäbe belastbare Hinweise dafür, dass die Himba universale Emotionen 
wiedererkennen würden. Ihre Kritik bezieht sich auf die mögliche Beeinflussung der Himba 
durch das wiederholte Erzählen emotionaler Geschichten, in deren Protagonisten sie sich hi-
neinversetzen sollten, ehe mit dem eigentlichen Experiment begonnen wurde (Feldman Barrett 
2017: 50).

Feldman Barretts Forschergruppe hat gleichfalls Experimente bei und mit den Himba 
durchgeführt und nicht Sauters These, sondern ihre eigene bestätigt gefunden. Was Feldman 
Barrett nicht reflektiert, ist der mögliche Einfluss auf die Ergebnisse ihrer Forschergruppe durch 
deren wissenschaftliche Vorannahmen. Die Mitglieder dieser Forschergruppe verfolgen die 
wissenschaftliche Hypothese, dass Emotionen ein rein soziales Konstrukt sind, dem weder ein 
universaler Ausdruck noch ein universales Empfinden zu Grunde liegt. Mit dieser Vorannahme, 
man werde nicht das Gleiche empfinden und den jeweiligen Emotionsausdruck womöglich 
missverstehen, nähern sich die Forscherinnen im Experiment den Himba. Die Erwartung, dass 
diese Ausgangshypothesen sich bewähren werden, dürfte bei den Beteiligten der Forschergrup-
pe hoch gewesen sein. Wie will man aber die Möglichkeit ausschließen, dass die impliziten 
Vorannahmen das Resultat der Befragung der Himba beeinflussen? Wenn der Andere in mir 
keinen fühlenden Menschen sieht, wie er selbst es ist, warum sollte man es dann selbst tun? Zu-
dem steht das Argument, die Himba hätten nur Emotionsausdrücke erkannt (Feldman Barrett 
2017: 49), aber nicht die damit einhergehende Empfindungen, ohne begleitende ethnologische 
Studien auf tönernen Füßen.4

Die ethischen Annahmen universalistischer beziehungsweise konstruktivistischer For-
schungsansätze bleiben meist implizit, während Darwin sie in seinem universalistischen Ansatz 
explizit gemacht hat. In seinem Werk The Expression of the Emotions in Man and Animal von 
18725 stellt Darwin als einer der Ersten in der Wissenschaft die Frage, ob wir die Mimik, die 
wir zeigen, wenn wir traurig, fröhlich oder wütend sind, erlernt haben oder ob sie ererbt ist. 
Der Gefühlsausdruck ist nach Darwin nicht nur beim Menschen angeboren, sondern auch bei 
einigen Tieren. Diese Annahmen haben ethische und gesellschaftspolitische Relevanz.

Durch die Untersuchung der emotionalen Ausdrucksformen wollte Darwin dreierlei zei-
gen: (1) Der Mensch ist keine einzigartige von Gott geschaffene Spezies. (2) Die menschlichen 
„Rassen“ unterscheiden sich nicht. (3): Es gibt eine Stufenfolge im Bereich geistiger Phänomene. 

4	 Der Einwand würde wohl mit dem Hinweis zurückgewiesen, dass universale Emotionen automatisch auf-
treten müssen. Das könnte aber bei den Himba der Fall sein; es würde nicht ausschließen, dass sie sich der 
Erwartungshaltung des Gegenübers anpassen und dementsprechend antworten oder, dass sie so antwor-
ten wie sie antworten und eine Empfindung mitmeinen. Siehe zu dieser Thematik Birgitt Röttger-Röss-
lers Ausführungen zum Verliebtsein bei den Makassar. Die Makassar zeigen physiologische Phänomene 
des Verliebtseins und beschreiben diese in der Weise, wie es in westlichen Kulturkreisen auch geschieht, 
ohne ein begriffliches Konzept dafür zu haben, was sich mit einem rein konstruktivistischen Ansatz nicht 
erklären lässt. Siehe Röttger-Rössler 2002: 153–158; und Röttger-Rössler 2006: 66f., 73ff., 76f.

5	 Zitiert wird im Folgenden nach der deutschen Ausgabe Der Ausdruck der Gemütsbewegungen von 2000.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112

Eva-Maria Engelen

Auch unsere innere Physiologie ist im Sinne des Erfinders der Evolutionstheorie ein Produkt der 
Evolution.

Zwar sieht bereits Darwin, dass das Ausdrucksverhalten zum Teil unwillkürliches Nach-
ahmungsverhalten ist, also nicht auf dem Ausdruck innerer Empfindung beruht (Darwin 2000: 
43) und auch, dass die meisten Ausdrucksformen vom Menschen sowie den Tieren unwillkür-
lich gebraucht, also nicht absichtlich hervorgebracht werden (Darwin 2000: 35). Aber da Aus-
druck und Empfinden zusammen auftreten und der Ausdruck sich in der Evolution der Orga-
nismen herausgebildet hat, muss auch das phänomenale Empfinden ein Produkt der Evolution 
sein. So schreibt Darwin, dass das Ausdrucksverhalten eines Hundes seine Seelenzustände zeigt 
(Darwin 2000: 63) und Ausdruck sowie Seelenzustand also auch beim Tier korrespondieren 
(Darwin 2000: 97).

Zugleich kennt Darwin allerdings phänomenales Empfinden („Seelenzustände“), das nur 
Menschen aufzuweisen scheinen, weil es ein Selbstbild voraussetzt. Erröten und die dazuge-
hörige Scham wären ein Beispiel dafür (Darwin 2000: 362, 349, 403).

Mit seinen Ausführungen möchte Darwin zudem zeigen, dass der menschliche Gefühlsaus-
druck universal ist und es keine Rassenunterschiede gibt (Darwin 2000: 399).

Die Tatsache, dass Darwin unter anderem dieses Anliegen mit seinem Werk verfolgt hat, 
bedeutet allerdings nicht, dass denjenigen, die nicht von universalistischen Erscheinungsformen 
bei Emotionen ausgehen, deshalb Rassismus zu unterstellen wäre. Ein rein konstruktivistischer 
Ansatz geht allerdings implizit mit der Unterstellung einher, dass Menschen, die in sehr unter-
schiedlichen Kulturen aufgewachsen sind, sich so lange nicht in ihrem emotionalen Ausdruck 
und Empfinden verstehen können, bis sie die Emotionsbegriffe der jeweils anderen Kultur er-
lernt haben. Die Trauer, Angst, Freude des Menschen aus einem anderen Kulturkreis bleibt mit-
hin anfangs unverständlich und fremd. Die Vorstellung, man könne die emotionalen Regungen 
eines Fremden nachvollziehen, sich unter Umständen sogar einfühlen, muss vorderhand negiert 
werden, da es sich um soziale und kulturelle Konstruktionen handelt. Wir sehen nach Feldman 
Barrett nur, dass die andere Person sich unwohl fühlt oder nicht, entspannt ist oder nicht. Der 
Andere ist zunächst der Andere und kein Du, dass auch ein Ich ist. Außer dem Menschsein gibt 
es keine Gemeinsamkeit, keine geteilte Mitgliedschaft in einer Gemeinschaft. Der Andere ist 
dieser Konzeption nach nicht der nächste, sondern andersartig. Eine Einfühlung in ihn oder sie 
ist daher ohne einen langwierigen Lernprozess nicht möglich.

Nun darf eine wissenschaftliche Theorie nicht lediglich deshalb gutgeheißen oder abgelehnt 
werden, weil einem die sich aus ihr ergebenden ethischen Konsequenzen gefallen oder nicht. 
Entscheidend ist vielmehr, ob sich die wissenschaftlichen Annahmen bestätigen lassen oder 
nicht. Die berechtigte Kritik an rein konstruktivistischen und rein universalistischen Emotions-
theorien in der Forschungsliteratur ist allerdings Legion. Zudem haben wir gesehen, dass die 
jeweiligen Ausgangshypothesen Einfluss auf die Forschungsergebnisse haben können, und es 
nicht leicht ist, dies auszuschließen. Weil wir, um eine Emotion wie Freude als unsere Freude zu 
erleben, erst lernen müssen, uns als eine fühlende Instanz zu begreifen, ist der Ansatz, dass be-
stimmte physiologisch ablaufende Prozesse bereits vollständig vorgeben, was und wie empfun-
den wird, ebenso zu hinterfragen wie derjenige, der davon ausgeht, dass den Menschen gemein-
same physiologische Prozesse keine entscheidende Rolle für die Emotionsempfindung spielen. 
Kulturelle und semantische Formung von Emotionen setzt voraus, dass es etwas gibt, worauf 
wir uns gemeinsam beziehen können. Wir brauchen dieses Etwas, um die Semantisierung und 
kulturelle Formung erklären zu können.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

Universalistische und konstruktivistische Emotionstheorien revisited

Literatur

Darwin, Charles 2000: Der Ausdruck der Gemütsbewegungen bei dem Menschen und den Tieren. Paul Ekman 
(Hg.), übersetzt von Julius Victor Carus und Ulrich Enderwitz. Frankfurt a. M.: Eichborn.

Davidson, Donald 2004a. Die zweite Person. In: Donald Davidson (Hg.), Subjektiv, intersubjektiv, objektiv. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 186–210.

Davidson, Donald 2004b: Die Entstehung des Denkens. In: Donald Davidson (Hg.), Subjektiv, intersubjektiv, 
objektiv. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 211–229.

Engelen, Eva-Maria 2013: Language Acquisition, and the Formation of Emotions.In: Pre-Proceedings des 36. 
Internationales Wittgenstein Symposium 2013. DOI: 10.13140/2.1.3011.2802.

Engelen, Eva-Maria 2014: Vom Leben zur Bedeutung: Philosophische Studien zum Verhältnis von Gefühl, Be-
wusstsein und Sprache. Berlin: de Gruyter.

Feldman Barrett, Lisa 2017: How Emotions are Made: The Secret Life of the Brain. Boston / New York: Houghton 
Mifflin Harcourt.

Panksepp, Jaak 2007: Neurologizing the Psychology of Affects: How Appraisal-Based Constructivism and 
Basic Emotion Theory Can Coexist. Perspectives on Psychological Science 2 (3): 281–296.

Röttger-Rössler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift für Ethnologie 127: 147–
162.

Röttger-Rössler, Birgitt 2006: Kulturen der Liebe. In: Birgitt Röttger-Rössler und Eva-Maria Engelen (Hg.), 
Tell me about love – Kultur und Natur der Liebe. Paderborn: Mentis, 59–80.

Tomasello, Michael 2006: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783496030874-105 - am 17.01.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

