A.
Beitrage zur geschlechterbezogenen
Exegese und Hermeneutik des Korans

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 12.01.2026, 00:45:16.


https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

1. Der Aufstieg der weiblichen Exegese im 20. Jahrhundert

Laut einer Uberlieferung in at-Tabaris enzyklopadischem Koran-
kommentar Gami‘ al-bayan erliuterte einst die Ehefrau und Gefihr-
tin des Propheten ‘A’i$a Bint Abi Bakr die Koranverse 8-11 in Sure
an-Nagm, wo es heifit:

»Dann nahekam [er], ganz nah bei ihm sich fand, zwei Bogenliangen
oder naher noch war er bei ihm: Da offenbart’ er seinem Knechte, was
er ihm offenbarte.«>*

Bei dieser ambigen Passage stellt sich die - theologisch hochrele-
vante — Frage, wem oder was der Prophet begegnet war. Der Vers
fa-awha ila ‘abdihi ma awha kann zumindest verstanden werden als
eine Aussage tiber das Offenbarungsgeschehen, wonach Gott seinem
Diener, dem Propheten, einen Koranvers eingab. Doch nach die-
sem Verstindnis miisste es auch wieder Gott sein, der Muhammad
»ganz nahe kam, sich ganz nah an ihm befand, zwei Bogenldngen
oder noch naher« (tumma dana fa-tadalla fa-kana qaba qawsayni
aw adna). ‘A’i$a legte diesen Vers aus als die Beschreibung einer
Begegnung zwischen dem Offenbarungsengel Gabriel und dem Pro-
pheten, bei dem Muhammad den Engel am Horizont sah. In ihrer
Exegese erlduterte sie, dass der Engel sich dem Propheten in Men-
schengestalt zu zeigen pflegte. Bei diesem Mal kam er aber in sei-
ner wahren Gestalt, die den Horizont vollstindig bedeckte.>> Damit
schloss sie ein Verstandnis dieser Stelle im Sinne einer Gottesschau

54 Tumma dand fa-tadalla fa-kana qaba qawsayni aw adna fa-awha ila ‘abdihi
ma awha, »Dann nahekam [er], ganz nah bei ihm sich fand, zwei Bogenlangen
oder niher noch war er bei ihm: Da offenbart’ er seinem Knechte, was er ihm
offenbarte«, Bobzin, Koran, 470.

55 Muhammad Ibn Garir at-Tabari, Gami‘ al-bayan ‘an tawil ay al-Quran. Tafsir
at-Tabari, hg. ‘Abd Allah b. ‘Abd al-Mubhsin at-Turki (Kairo: Dar Higr, 2001),
Bd. 22, 18-19.

57

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

(ruyat Allah) durch den Propheten aus. Noch deutlicher verneint
‘A’isa die Gottesschau in ihrer Exegese unter Verweis auf den Vers
al-Anam/6:103 (»Die Blicke erreichen ihn nicht«, la tudrikuhu I-
absar). Von dieser Interpretation machten spétere Gelehrte wie Fahr
ad-Din ar-Razi (gest. 606/1210) Gebrauch. In seinem theologischen
Korankommentar orientierte ar-Razi sich nicht nur an ‘A’iSas Exege-
se, sondern konnte auch ihre Uberlieferung als autoritative Stiitze
fir seine eigene Interpretation anfithren.>

Jedoch wurden weibliche Exegeten im sunnitischen Tafsir, mit
wenigen Ausnahmen wie ‘A’i$a, nicht als Teil der »transhistorischen
exegetischen Gemeinschaft« anerkannt.” Erst im 20. Jahrhundert
lebt ‘A’iSas Tradition der weiblichen Koranexegese wieder auf, jetzt
in Form des schriftlichen Kommentars. Dieser ldsst sich in drei
Kategorien unterteilen: Kommentarwerke, die der tradierten Syste-
matik folgen und den gesamten Koran nach der Anordnung des
kanonischen Texts erldutern; Kommentarwerke, die versuchen, neue
Methoden anzuwenden, und einzelne Verse und Suren interpretie-
ren; und Kommentarwerke, die aus einem bestimmten thematischen
Interesse heraus sich der Frage widmen, was der Koran zur Stellung
der Frau sagt. Aus verschiedenen Griinden erhélt vor allem die letzte
Kategorie in den letzten Jahrzehnten viel Aufmerksamkeit und Zu-
wachs an Publikationen.

Arbeiten wie Qurun and Woman von Amina Wadud oder Belie-
ving Women in Islam von Asma Barlas basieren jedoch auf einer
eigens fiir diese Art des Kommentars begriindeten Koranhermeneu-
tik, die als koranzentristisch beschrieben werden kann. Sie reihen
sich damit in einen generellen Trend im modernen islamischen
Denken ein, wonach die gesamte islamische Glaubenspraxis durch
eine Riickbesinnung auf den Koran als den einzigen normativen
Text reformiert werden soll.>® In der geschlechteregalitaren Lesart

56 Ar-Razi, Mafatih al-gayb, Bd. 13, 133.

57 Aisha Geissinger, Gender and Muslim Constructions of Exegetical Authority. A
Rereading of the Classical Genre of Qur'an Commentary (Boston, Leiden: Brill,
2015).

58 Die Ausbreitung der koranzentristischen und damit hadithskeptischen Episte-
mologie im modernen islamischen Reformismus beginnt mit dem Wirken von
Sayyid Ahmad Han (gest. 1898) in Indien sowie Muhammad ‘Abduh (gest.
1905), Muhammad Ra$id Rida (gest. 1935) und Sayyid Qutb (gest. 1966) in
Agypten und wirkt sich im 20. Jahrhundert auf viele Reformdenkerinnen und

58

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Der Aufstieg der weiblichen Exegese im 20. Jahrhundert

des Korans kommen weitere Griinde fiir die Aneignung eines solo-
corano-Ansatzes hinzu. Hier gilt der generelle Grundsatz, die exege-
tische Gelehrtentradition, wie auch das Textkorpus an Hadithen,
seien patriarchalisch iiberformt und hétten den Mann als Norm und
die Frau als einen defizitdren Abkdmmling der Norm konstruiert.
Dagegen sei der Korantext als das unverfalschte Wort Gottes frei
von jeglicher Misogynie. Er garantiere der Frau einen Katalog von
Rechten, stelle sie ontologisch auf eine Stufe mit dem Mann und at-
testiere ihr absolute Willens- und Entscheidungsfreiheit. Damit wird
der Koran zur zentralen Quelle einer Theologie der Frauenbefreiung
und die Koranhermeneutik zu einem Hilfsmittel fiir die Etablierung
dieser Befreiung. Die geschlechteregalitire Hermeneutik hat aus die-
sem Grunde theologisierende Formen der Exegese® hervorgebracht,
in denen es nicht allein um die Erlduterung des Korantexts geht,
sondern vor allem um die Implikationen der Exegese fiir Fragen der
theologischen Anthropologie, des Gottesbilds oder religids begriin-
deter Machtverhéltnisse in muslimischen Gemeinschaften. Diese
thematische Lesart hat nicht nur wenige Gemeinsamkeiten mit dem
klassischen Tafsir, teilweise grenzt sie sich aus den oben genannten
Griinden von genau dieser Tradition ab. Mit Ausnahme des Werks
von ‘A’ida ‘Abd ar-Rahman ist sie beeinflusst von den Lehren des
pakistanischen Reformdenkers Fazlur Rahman (gest. 1988) und ver-
sucht seine double-movement-Methode umzusetzen, indem sie bei-
spielsweise von ethischen Pramissen wie Geschlechtergerechtigkeit
und Geschlechtergleichheit als normativen, gottgewollten Prinzipien
ausgeht.

Obwohl eine Vielzahl von Korankommentaren von weiblichen
Gelehrten in verschiedenen Sprachen, wie Arabisch, Persisch und
Tirkisch, vorliegen, sind die bekanntesten und am meisten rezipier-
ten Werke aus dem Bereich Koranexegese von und fiir Frauen in

-denker aus. Auch Amina Wadud rezipiert in Quran and Woman die Werke von
Sayyid Qutb und Abu 1-Ala Mawdadi (gest. 1979). Daniel Brown, Rethinking
Tradition in Modern Islamic Thought (Cambridge: Cambridge University Press,
1999); Yudian Wahyudi, The Slogan >Back to the Quran and the Sunna<: A Com-
parative Study of the Responses of Hasan Hanafi, Muhammad ‘Abid al-Jabiri and
Nurcholish Madjid (Montreal: McGill University, 2002); Aisha Y. Musa, »The
Qur’anists«, Religion Compass 4/1 (2010), 12-21; Johanna Pink, »Striving for a
New Exegesis of the Quran«, The Oxford Handbook of Islamic Theology, Hg.
Sabine Schmidtke, (Oxford: Oxford University Press, 2016), 787-88.
59 Saleh, »Contemporary Tafsir«, 693-703.

59

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

englischer Sprache verfasst. Dieses Kapitel soll daher einen Uber-
blick tiber wichtige Kommentarwerke aus weiblicher Hand geben,
um im Anschluss hermeneutische Grundlagen der geschlechterega-
litiren Exegese aus den Federn ihrer bekanntesten Vertreterinnen
vorzustellen.

2. Koranexegese von Frauen

Die islamische Tradition hat erst im 20. Jahrhundert Korankom-
mentare von weiblichen Gelehrten vorzuweisen. Dies ist eine weit
verbreitete Ansicht, die auch regelmiflig in akademischen Beitragen
geduflert wird. Bis heute liegen jedoch keine historischen Untersu-
chungen iiber den tatsichlichen Beitrag von Frauen zur Exegese
(tafsir)®® und Hermeneutik des Korans vor. Wahrend es richtig ist,
dass die agyptische Gelehrte ‘A’ifa ‘Abd ar-Rahman (gest. 1998),
bekannt unter ihrem Pseudonym Bint as-Sati, zu den wichtigsten
und bekanntesten Vertreterinnen der modernen Koranexegese ge-
hort, ist sie nicht, anders als oft angenommen, die erste Verfasserin
eines schriftlichen Korankommentars in der Geschichte des Tafsir.
So wird in bibliographischen und bio-bibliographischen Quellen
eine Reihe von Werken weiblicher Gelehrter genannt, ohne dass
bekannt ist, ob ein Manuskript oder eine Druckausgabe existiert.
Zu dieser Kategorie zdhlen beispielsweise ein Korankommentar, der
Gana Bigiim®! (gest. 1660) zugeschrieben wird,52 und das Werk Zib
at-tafsir fi tafasir al-Quran®, das die Mogulprinzessin Zib an-Nisa’
al-Hindiyya®* (gest. 1702) verfasst haben soll.

Das erste gedruckte tafsir-Werk eines weiblichen Autors, das heute
auch zuginglich ist, scheint damit von der schiitischen Theologin

60 In diesem Beitrag werden nur schriftliche Korankommentare beriicksichtigt.
Uberlieferungen zu exegetischen Aussagen von frithislamischen Gelehrten wie
‘A’isa Bint Abi Bakr, Hafsa Bint ‘Umar, Umm Salama und anderen weiblichen
Gelehrten aus den ersten beiden Generationen werden damit nicht zur schriftli-
chen Tradition des Tafsir gezahlt.

61 Gana Bigim (gest. 1660) war die Tochter des Oberbefehlshabers des moguli-
schen Heers, ‘Abd ar-Rahim Ibn Bayram Han (gest. 1627).

62 ‘Abd al-Hayy b. Fahr ad-Din al-Husni, al-Ilam biman fi tarih al-hind min
al-alam (Nuzhat al-hawatir wa-bahgat al-masami‘ wa-n-nawagir) (Beirut: Dar
Ibn Hazm, 1999), Bd. 1, 517-18.

60

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Koranexegese von Frauen

Nusrat Bigum Amin (gest. 1983) zu stammen.® Ihr persischsprachi-
ges Werk Mahzan al-irfan dar tafsir-i Quran erlautert den gesam-
ten Koran aus einer multimethodischen Perspektive und umfasst 15
Béinde.% Nusrat Amin wurde 1886 in Isfahan geboren und studierte
neben dem klassischen islamischen Facherkanon noch Philosophie.
Sie verfasste arabisch- und persischsprachige Werke in den Diszipli-
nen hadit, figh, kalam, ahlaq, tasawwuf und tafsir. Sie erhielt igazas
in igtihad und riwdya von einer Reihe von Ayatollahs, darunter
Groflayatollah ‘Abd al-Karim Ha’irT Yazdi (gest. 1937). Ebenso vergab
sie selbst igdzas in den Disziplinen igtihdad und riwdya an ihre Schii-
ler. Nusrat Amin gilt bis heute als mugtahida und genief3t in schiiti-
schen Kreisen ein hohes Ansehen als theologische Autoritat.” Thr
ausfithrliches exegetisches Werk Mahzan al-‘irfan wird als ein fester
Bestandteil der vorrevolutiondren Curricula im Studienfach Islami-
sche Theologie an der Teheraner Universitat gefiithrt.® Entgegen
ihrem expansiven Wirken und ihrem tiefen Interesse an theologi-
schen Themen, scheint sie — mit Ausnahme eines praktischen Hand-
buchs tiber Weiblichkeit und Mutterschaft, das sich nicht an ein
theologisches, sondern an ein generelles Publikum richtet®® - kein
gofleres Interesse an einer Koranexegese aus weiblicher Perspektive
entwickelt zu haben. Es erstaunt jedoch auch, dass ihr Werk, trotz

63 Ismafil Basa al-Bagdadi (Bagdatli Ismail Pasa), Hadiyyat al-drifin asma al-
muallafin wa-atar al-musannafin (Istanbul: Milli Egitim Bakanligs, 1951), Bd. 1,
375.

64 Zib an-Nisa’ war die alteste Tochter des Mogulkaisers Aurangzeb (gest. 1707)
und ist vor allem bekannt fiir ihre Diwan-Poesie.

65 Zu Nusrat Amin siche Mirjam Kiinkler und Roja Fazaeli, »The Life of Two
Mujtahidahs. Female Religious Authority in Twentieth-Century Iran«, Wom-
en, Leadership and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority, Hg.
Hilary E. Kalmbach, Masooda Bano (Leiden: Brill, 2012), 127-60; Maryam
Rutner, »Religious Authority, Gendered Recognition, and Instrumentalization
of Nusrat Amin in Life and after Death«, Journal of Middle East Women'’s Studies
11, Nr. 1 (2015), 24-41.

66 Nusrat Bigaim Amin, Mahzan al-irfan dar tafsir-i Quran (Isfahan: Saqafi,
1376/1956).

67 Zu ausfithrlichen Informationen iiber ihre Biographie und ihre Schriften siehe
Kiinkler, Fazaeli, »The Life of Two Mujtahidahs«, 132-41.

68 Ebd., 140.

69 Nusrat Bigum Amin, Kitab ravis-i husbahti wa-tavsiyyah bih haharan-i imani
(Isfahan: SaqafT, 1331/1952); Ladan Rahbari, »Women’s Jjtihad and Lady Amin’s
Islamic Ethics on Womanhood and Motherhood«, Religions 11/2 (2020), 88.

61

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

|. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

ihres hohen Ansehens als Theologin, heute wenig bekannt ist und
kaum rezipiert wird.

Die erste muslimische Frau, die sich ein Renommee als Exegetin
mit einer eigenstindigen, fiir sie charakteristischen Methodologie
erarbeitet hat, ist die dgyptische Theologin und Arabistin ‘A’i$a ‘Abd
ar-Rahman. 1931 in eine religiése Gelehrtenfamilie in der dgypti-
schen Provinzstadt Damiette geboren, wurde ihre Ausbildung, ent-
gegen dem Wunsch des Vaters, von ihrer Mutter und ihrem Grof3va-
ter, einem Theologen an der al-Azhar-Universitat,”? gefordert. Sie
studierte zundchst an der lokalen Koranschule und dann im privaten
Selbststudium zu Hause. Zu dieser Zeit war die formelle religiose
Ausbildung von Midchen und Frauen noch nicht moglich, auch
die al-Azhar-Universitit war Frauen noch nicht zugénglich. Sie lief3
sich im Anschluss als Lehrerin ausbilden und erwarb durch ein
berufsbegleitendes Fernstudium die Zulassung an der Universitat
Kairo. Unter der Betreuung von Taha Husayn wurde sie 1952 mit
einer herausragenden Arbeit {iber Aba 1-‘Ala al-Ma‘arri promoviert.
TIhre akademische Karriere, die sie bereits als MA-Studentin in der
Abteilung fiir Arabistik der Philologischen Fakultit begonnen hatte,
setzte sie ab 1962 als Professorin fiir Arabische Sprache und Literatur
an der ‘Ayn-Shams-Universitit fort und war schliefllich bis in die
1990er Jahre hinein Professorin fiir Exegese des Korans an der Qa-
rawiyyin-Universitdt. Sie hatte zahlreiche Gastdozenturen in Umm
Durman und Hartam, Algier, Beirut, in den Arabischen Emiraten
und in Riad.

‘A’i$a ‘Abd ar-Rahmans akademische Schriften konnen in folgende
drei Themenbereiche gruppiert werden: textwissenschaftliche Studi-
en zu Koran und hadit, Untersuchungen zur arabischen Sprache und
Literatur und biographische Werke zu den weiblichen Angehorigen
der Prophetenfamilie. Exegetisch bedeutsam sind ihr literarischer
und sprachwissenschaftlicher Korankommentar von frithmekkani-
schen Suren at-Tafsir al-bayani li-I-Qur'an al-karim (Die rhetorische
Exegese des Korans), in der sie unter anderem die Methodologie

70 Shuruq Naguib, »Bint al-Shati’s Approach to tafsir: An Egyptian Exegete’s Jour-
ney from Hermeneutics to Humanity«, Journal of Quranic Studies 17/1 (2015),
49.

62

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Koranexegese von Frauen

Amin al-Halis praktisch anwendet,” und das Werk al-I'¢az al-bayani
li-l-Quran al-karim wa-masd’il Naft ibn al-Azraq (Die sprachliche
Unnachahmlichkeit des Korans und die Fragen von Nafi ibn al-Az-
raq).

Jedoch finden wir auch in ihren exegetischen Werken keine Ko-
ranauslegung aus einer dezidiert weiblichen Perspektive. Hingegen
spricht aus vielen kiirzeren Abhandlungen wie Magal fi l-insan (Ab-
handlung tiber den Menschen)’?, »al-Mar’a al-muslima ams wa-1-
yawme« (Die muslimische Frau gestern und heute)” und al-Mafhiim
al-islami li-tahrir al-mara (Das islamische Konzept zur Befreiung
der Frau)” ihre Sorge fiir die Belange der muslimischen Frau in
der Moderne. Interessanterweise unternimmt sie auch in diesen kiir-
zeren Beitragen, die nicht als tafsir betitelt sind, Interpretationen im
Sinne der Frauenemanzipation und der Geschlechtergerechtigkeit.”
Sie gilt heute nicht als eine Feministin,”® jedoch zeigt sie in ihrem
Werk unverkennbar eine starke Sensibilitdt fiir Themen wie Ge-
schlechtergerechtigkeit und die Bediirfnisse der modernen arabisch-
islamischen Frau. Damit kann sie im Bereich der religiosen Studien
zweifellos als eine Vorkdmpferin der Frauenrechte aus einer islami-

71 ‘ARiSa ‘Abd ar-Rahman, at-Tafsir al-bayani li-I-Quran al-karim (Kairo: Dar al-
Ma‘arif, 71990), Bd. 1, 10-14; Naguib merkt jedoch an, dass eine umféngliche
Studie iiber die Umsetzung der Methode al-Halis in jhrem Werk aussteht und
dass dieser Aspekt nicht {iber den eigentiimlichen Charakter ihrer Arbeit hin-
wegtduschen sollte, Naguib: »Bint al-Shati’s Approach to tafsir«, 52.

72 ‘RiSa ‘Abd ar-Rahman, Magqal fi l-insan. Dirdasa quraniyya (Kairo: Dar al-
Ma‘arif, 21969).

73 ‘Rifa ‘Abd ar-Rahman, »al-Mara al-muslima ams wa-l-yawme, al-Islam, al-
yawm wa-gadan, Hg. 1. Salama, A. F. al-Ahwani, Bint a3-Sati’ et al. (Kairo: Dar
Thya’ al-Kutub al-‘Arabiyya, 1960), 67-94.

74 ‘RiSa ‘Abd ar-Rahman, al-Mafhim al-islami li-tahrir al-mara (Umm Durman:
Gami‘at Umm Durman, 1966-67); Aisha Abdul Rahman, »The Islamic Concep-
tion of Women’s Liberation«, translated by Nazih Khater, Al Raida 125 (Spring
2009), 37-43. Im Folgenden wird aus der englischen Ubersetzung zitiert, da das
arabische Originalwerk nicht auffindbar war.

75 Naguib, »Bint al-Shati’s Approach to tafsir«, 51.

76 Ruth Roded, »Bint Al-Shati’s Wives of the Prophet. Feminist or Feminine?«,
British Journal of Middle Eastern Studies 33/1 (2006), 51-66; Roxanne D. Mar-
cotte, »Bint al-Shati’ on Women’s Emancipation«, Coming to Terms with the
Quran. A Volume in Honour of Professor Issa Boullata, Hg. Khaleel Mohammed,
Andrew Rippin (North Haledon: Islamic Publications International, 2007),
200-02; Naguib, »Bint al-Shati’s Approach to tafsir«, 70-71.

63

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

schen Perspektive gesehen werden. Interessant ist jedoch, dass viele
Ideen und Auslegungen der spiteren geschlechteregalitiren Exegese
tatsichlich auf Gedankengut zuriickgehen, das ‘Abd ar-Rahman in
ihren kiirzeren Abhandlungen, vor allem in al-Mafhum al-islami
I-tahrir al-mara (1967) in konziser Form présentiert. Es ist auch
bemerkenswert, dass ihr Werk, trotz der auffallenden Ahnlichkeit
zu spateren feministisch-exegetischen Positionen, in diesen Schriften
nicht zitiert wird.””

Weitere exegetische Beitrdge von weiblichen Gelehrten sind
Nazarat fi kitab Allah (Reflexionen iiber das Buch Gottes)”® von der
agyptischen Aktivistin Zaynab al-Gazali (gest. 2005), das 16-bindige
Werk al-Mubassir li-nir al-Quran (Der Betrachter des Lichts des
Korans)” von N&@’ila Hasim, das vierbandige Werk Taysir at-tafsir
(Die Erleichterung der Exegese) von Fawgiyya as-Sirbini® und
Tafsir garib al-Quran (Exegese der sonderbaren Worter des Korans)
von Kamila Bint Muhammad al-Kawwarl.?! Auflerdem liegen in
tiirkischer Sprache von Semra Kiiriin Cekmegil das 13-bandige Werk
Okuyucu Tefsiri (Korankommentar fiir Rezitatoren)3? und von Necla
Yasdiman das siebenbéndige Werk Kuran Tahlili (Analyse des Ko-
rans)®3 vor. Jiingst ist ebenfalls in tirkischer Sprache das Werk Yiice
Kuran-1 Kerim ve Meali (Der grof3e Koran und sein Kommentar)3+
von Aysa Zeynep Abdullah erschienen.

International bekannt sind jedoch zahlreiche exegetische Werke
in englischer Sprache aus dem 20. und 2I. Jahrhundert, die sich

77 Aufler Nimat Hafez Barazangis kritischer Beschiftigung mit ‘A’i$a ‘Abd ar-
Rahmans Werk konnte nur ein einziger Verweis in einem Beitrag Azizah al-Hib-
ris gefunden werden, Nimat Hafez Barazangi, Woman's Identity and the Quran.
A New Reading (Gainesville: University Press of Florida, 2004), 42, 44, 70-79,
130; Azizah al-Hibri, »Islam, Law and Custom: Redefining Muslim Women’s
Rights«, American University International Law Review 12/1 (1997), 20.

78 Zaynab al-Gazali, Nazarat f1 kitab Allah (Kairo: Dar a$-Suriiq, 1994).

79 N@'ila Hasim, Mubassir li-nir al-Quran (Jerusalem: Matba‘at ar-Risala, 1998-
2003).

80 Fawqiyya as-Sirbini, Taysir at-tafsir (Kairo: Maktabat al-Iman, 2008).

81 Kamila al-Kawwari, Tafsir garib al-Qurian (Beirut: Dar Ibn Hazm, 2008).

82 Semra Kiiriin Cekmegil, Okuyucu Tefsiri (Malatya: Nida Dergisi Yaynlari,
2006).

83 Necla Yasdiman, Kuran Tahlili (izmir: Cemre, 2006).

84 Aysa Zeynep Abdullah, Yiice Kuran-1 Kerim ve Meali (Istanbul: Hermes, 2019).

64

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Weibliche Re-Lektiiren des Korans

einer geschlechteregalitiren Exegese widmen. Um diese Form der
thematischen Exegese soll es im Folgenden gehen.

3. Weibliche Re-Lektiiren des Korans
3.1. Eine egalitdre Ontologie der Geschlechter

Fast alle Beitrdge zur geschlechteregalitiren Auslegung des Korans
fundieren auf einer moralischen Grundlage, die aus zentralen Aussa-
gen zur Natur und Bestimmung des Menschen im Koran hergeleitet
wird. Hierzu wird die Schépfungserzédhlung im Sinne der ontologi-
schen Gleichheit der Geschlechter interpretiert und mit der mensch-
lichen Statthalterschaft Gottes auf Erden (hildfa) und dem zentralen
Glaubensgrundsatz der Einheit Gottes (tawhid) verbunden. Funda-
mental ist eine Dekonstruktion der traditionellen Lesart von an-
Nisa’/4:1, wonach Eva aus der Rippe Adams erschaffen und die Frau
eine dem Mann nachranginge Stellung in der Schopfungsordnung
habe.®> Entgegen der auf Hadithen basierenden traditionellen Lesart,
»a borrowed foreign concept«,®® wird nun eine egalitire Auslegung
auf Basis des Wortlautes des Verses allein bemiiht: Laut an-Nisa’/4:1
stammt die gesamte Menschheit, Mann und Frau, aus einer einzel-
nen, urspriinglichen Seele. Im Zentrum dieser Lesart stehen die
Ausdriicke min nafsin wahidatin und zawgaha. Dabei wird nafs
als eine ungeschlechtliche,®” gewissermafien vorgeschopfliche Seele
verstanden, die fiir den egalitiren Ursprung der geschlechtlich und
kulturell differenzierten Individuen steht. Im Wortlaut des Verses
gebe es keine Hinweise darauf, dass die Ausdriicke nafs Adam als

85 Zu einer Zusammenfassung traditioneller und moderner Lesarten der Schop-
fungsgeschichte und der Rolle Evas darin siche Yvonne Y. Haddad, »Eve:
Islamic Image of Woman«, Women’s Studies International Forum, 5/2 (1982),
135-44; Hatice Arpagus, »The Position of Woman in the Creation. A Qur’anic
Perspective«, Muslima Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, Hg.
M. Hermansen, E. Aslan, and E. Medeni (Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2013),
113-32.

86 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation, 38.

87 Jerusha Tanner Lamptey, Divine Words, Female Voices. Muslima Explorations in
Comparative Feminist Theology (New York: Oxford University Press, 2018), 49,
159, 162.

65

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

ersten Mensch und zawg Eva®® als Abkémmling Adams bezeichne-
ten; vielmehr werde hier der gemeinsame Ursprung von Mann und
Frau aus nafs wahida betont. Aus dem zentralen Dogma der Einheit
Gottes (tawhid) erwachse das Prinzip der Gleichheit aller Geschopfe
vor Gott.%° Ebenso sei die Erschaffung aller Dinge als gleichwertige
Paare (azwag)®® in abgrenzender Andersheit zur absoluten Einheit
Gottes zu verstehen (as-Sara/42:11).! Damit werde im Ursprung des
Menschen keine Geschlechterhierarchie zugrunde gelegt. Die Frau
verhalte sich zum Mann nicht als sein bindres Gegenstiick.”? Viel-
mehr seien Mann und Frau durch den gemeinsamen Ursprung als
ein Ruhepol fiireinander geschaffen (ar-Rum/30:20).”3 Die Bestim-
mung des Menschen, und damit von Frau und Mann, bestehe in der

88 Riffat Hassan, »Woman and Man’s >Fall<. A Qur’anic Theological Perspective«,
Muslima Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, Hg. Marcia Her-
mansen, Ednan Aslan, Elif Medeni (Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2013), 101-13.

89 Azizah al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, Windows of
Faith: Muslim Woman Scholar-Activists in North America, Hg. Gisela Webb
(Syracuse: Syracuse University Press, 2000), 50-51; Barlas, Believing Women in
Islam, 13, 102-03, 106-08; Wadud, Inside the Gender Jihad, 24-32.

90 Had/11:40, Fatir/35:11, Yasin/36:36, az-Zuhruf/43:12, ad-Dariyat/51:49, an-
Nagm/53:45, ar-Rahman/55:52; Amina Wadud, Quran and Woman. Rereading
the Sacred Text from a Woman'’s Perspective (New York, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 21999), 20-23.

91 Ebd.,26.

92 Lamptey, Divine Words, Female Voices, 162. Die Idee der Binaritat bzw. Polaritit
der Geschlechter gilt als Fundament der religiosen und kulturellen Geschlech-
terhierarchisierung. Sie ist Gegenstand der Untersuchung der Gender Studies
und Gegenstand der Dekonstruktion und Diskussion der Gender Theorie. In
den hier besprochenen Quellen sind diese Theorien von VertreterInnen wie
Judith Butler oder Luce Irigaray jedoch nicht rezipiert worden, sodass Konzepte
wie »Binaritdt der Geschlechter« als eine Analysekategorie nur eine marginale
Rolle spielen; »Binaritit«, Gender und Dekonstruktion: Begriffe und kommen-
tierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie, Hg. Anna Babka, Gerald
Posselt (Stuttgart: UTB, 2016), 45-46.

93 Riffat Hassan, »An Islamic Perspective«, Women, Religion, and Sexuality. Studies
on the Impact of Religious Teachings on Women, Hg. Jeanne Becher (Geneva:
WCC Publications, 1990), 101; Wadud, Quran and Woman, 19-22; Azizah al-Hi-
bri, »Islam, Law, and Custom. Redefining Muslim Women’s Rights«, American
University International Law Review 12/1 (1997), 26-27; Barlas, Believing Women
in Islam, 132-35.

66

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Weibliche Re-Lektiiren des Korans

Erfullung der Statthalterschaft Gottes auf Erden (hilafa, al-Bagara/
2:30, al-Ahzab/33:72).94

Being khalifah is equivalent to fulfilling one’s human destiny as a moral
agent, whose responsibility is to participate in upholding the harmony
of the universe. With respect to society, harmony means working for
justice.”®

Die Aussage dieses Zitats wird deutlicher, wenn das Wort »human«
mit »Frau« ersetzt wird. Wadud konstatiert damit, dass Gott der
Frau einen freien Willen gegeben habe, seiner Statthalterschaft auf
Erden zu folgen.

Es ist ‘Abd ar-Rahman, die als erste Exegetin diese Lesart zum
Menschsein (insaniyya)®® der Frau vorlegt und damit eine Diskussi-
on vorbereitet, die Generationen von weiblichen Gelehrten nach ihr
aufgreifen werden. Ihre Lesart des Begriffes »Mensch« (al-insan)
im Koran miindet in der Idee, dass der Mensch - und damit
auch die Frau als ontologisch gleichwertiges Wesen — ein Geschopf
ist, das von Gott vor allen anderen Geschopfen mit besonderen
Aufgaben und Verpflichtungen ausgezeichnet wurde. Dazu zdhlen
die Auslegung der normativen Schriften (bayan®” oder igtihad®®),
die Erfiillung religioser Vorschriften, die Erfillung der hilafa, das
Erwirken des Guten und das Verhindern des Schlechten. All dieses
tallt unter die moralische Verpflichtung von hilafa, die Gott beiden
Geschlechtern gleichermafien auferlegt hat.

The freedom of the Muslim woman finds is source in this determinded
origin. In the Islamic view, this freedom is the perfection of the woman’s
humanity with all the rights and consequences related to this humani-
ty.100

94 Al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, 53; Wadud, Inside the
Gender Jihad, 32-37.

95 Ebd., 34.

96 ‘Abd ar-Rahman, at-Tafsir al-bayani, Bd. 1, 177.

97 Ebd.; Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 39.

98 Al-Hibri, »Redefining Muslim Women’s Rights«, 40, 43; al-Hibri, »An Intro-
duction to Muslim Women’s Rights«, 57.

99 ‘Abd ar-Rahman, at-Tafsir al-bayani, Bd. 1, 177; ‘Abd ar-Rahman, Magal fi
l-insan, 45-48; Naguib, »Bint al-Shati’s Approach to tafsir«, 61-62, 69-70.

100 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 38.

67

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

Frauenrechte als Menschenrechte (»human rights«!%') werden direkt
aus dieser theologischen Grundlage als gottgegebene (»godgiven«!%?)
Rechte abgeleitet: Dazu gehoren unter anderem das Recht auf Bil-
dung,!%® das Recht auf finanzielle Unabhéngigkeit'® und das Recht
auf Scheidung.'®> Die Auslegung von an-Nisa’/4:1 im Sinne der
ontologischen Gleichheit der Geschlechter als einer gottgewollten
Ordnung miindet in der Forderung, dass Frauen einen gleichberech-
tigten Zugang zur Exegese der normativen Texte haben. Diese For-
derung wird zugleich von den Akteurinnen selbst durch eine Kritik
der klassischen androzentrischen Exegese und der Neuformulierung
zentraler Verse zum Geschlechterverhiltnis umgesetzt.

If we accept verse 4:1 [...] as relevant to understanding the Islamic
stance on women, a Muslim women who identifies with the Quran
becomes an essential partner in the interpretation process of the Quran,
just as her access and participation in the interpretation process is a
must for her self-identity.*°

3.2. Die Pramisse der Geschlechtergleichheit

Obwohl die Auffassung, der Koran stelle Frau und Mann gleich,
in der feministischen Theologie weit verbreitet ist, bleibt die Diskus-
sion dariiber, wie Geschlechtergerechtigkeit und Geschlechtergleich-
heit zu definieren seien, vage. Es handelt sich vielmehr um zwei
stets zusammen betrachtete theoretische Konzepte, die als normative
Kernbotschaft des Korans vorausgesetzt und damit ahistorisch und
universalistisch verstanden werden.!”” Trotz der Abwesenheit eines

101 Ebd., 39.

102 Al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, 58.

103 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 39.

104 Al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, 57.

105 Ebd., 58.

106 Barazangi, Woman’s Identity and the Quran, 43, Hervorhebung im Origi-
nal. »Bint al-Shati’ is not simply asserting women’s equal humanity, nor their
right to education, but their original right to understand, interpret, and ex-
plain divine discourse, and to contest the meanings established by male inter-
preters«, Naguib, »Bint al-Shati’s Approach to tafsir«, 72.

107 Raja Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques in the Work of Fatima
Mernissi (Leiden, Boston: Brill, 2010), 252; Kecia Ali, Sexual Ethics and

68

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Weibliche Re-Lektiiren des Korans

theologischen Verstdndnisses von Gerechtigkeit und Gleichheit las-
sen sich aus den Werken einige Aspekte dieser Idee ableiten.
Zunichst scheint ein triadisches Modell von Gleichheit vorzu-
herrschen. Zum einen werden das direkte, unmittelbare Verhaltnis
des einzelnen Menschen zu Gott und die Verantwortung des Einzel-
nen vor Gott betont und zum anderen das hierarchiefreie Verhéltnis
von Mann und Frau in einer partnerschaftlichen Beziehung.!® In
diesem dreiteiligen Modell bestimmt nicht das Geschlecht den Sta-
tus des einzelnen Menschen, sondern die individuelle taqwa.'®®
Auch die koranischen Aussagen zur Belohnung und Bestrafung
im Jenseits werden im Sinne der Gleichheit ausgelegt. So werden die
Verse Al Imran/3:195"0 und al-Ahzab/33:35""! als gottliches Verspre-
chen einer gerechten Belohnung - auch zwischen den Geschlechtern
— im Jenseits verstanden. Amina Wadud arbeitet heraus, dass die
Koranverse den Grundsatz der Gerechtigkeit (equity) in Fragen von
Tod, Auferstehung, Jingstem Gericht und Belohnung bzw. Bestra-
fung nach dem Tod betonen (Al Imran/3:185-86). Dabei legt sie
die wiederkehrenden Begriffe nafs (Seele, Wesen) und zawg, Pl
azwag (Partner) etwa in at-Takwir/81:7 und al-Anbiya’/21:47"2 als
geschlechtsneutrale Ausdriicke aus, da durch ihre Verwendung nicht
zwischen den Geschlechtern differenziert werde. Auch weitere Verse

Islam. Feminist Reflections on Quran, Hadith, and Jurisprudence (London:
Oneworld, 2008), 154-55.

108 Wadud, Inside the Gender Jihad, 28-31; Amina Wadud, »The Ethics of Tawhid
and the Ethics of Qiwamah«, Men in Charge? Rethinking Authority in Muslim
Legal Tradition, Hg. Ziba Mir-Hosseini, Mulki Al-Sharmani, Jana Rumminger
(Oxford: Oneworld, 2015), 271-72; Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran,
168-69; Lamptey, Divine Words, Female Voices, 158-59.

109 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 40.

110 Wadud, Quran and Woman, 51; al-Hibri, »An Introduction to Muslim Wom-
en’s Rights«, 52; Lamptey, Divine Words, Female Voices, 46.

111 Wadud, Quran and Woman, 99; Barlas, Believing Women in Islam, 143; Ali,
Sexual Ethics, 114-15, 123-24.

112 Wa-ida n-nufiisu zuwwigat, »wenn die Seelen zusammengefithrt werden«;
wa-nada‘u I-mawazina l-qista li-yawmi l-qiyamati fa-1a tuzlamu nafsun Say'an,
»Gerechte Waagen werden wir aufstellen fiir den Tag der Auferstehung und
keiner Seele wird dann Unrecht angetan«, Bobzin, Koran, 282.

69

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

wie al-Bagara/2:284!3 und Gafir/40:40" betonen laut Wadud die
gerechte, ergo gleiche Behandlung von Mann und Frau in Fragen
des Jenseits.!'> Ebenso gebe es in Bezug auf Paradies und Hoélle, mit
Ausnahme der Paradiesjungfrauen (hiir in), keine Unterscheidung
bei der Bestrafung und Belohnung der Geschlechter:

Recompense is aquired not through gender, but through actions per-
formed by the individual before death [...] (45:1-2).16

Mit Blick auf Verse, die nach dem zeitgendssischen Werteverstand-
nisses dem Grundsatz der Geschlechtergleichheit widersprechen,
wenden viele Exegetinnen eine Hermeneutik der historischen Kon-
textualisierung an.!” Die Beschreibung der grofidugigen Paradies-
jungfrauen in den mekkanischen Suren sprechen laut Wadud ein
mannliches Publikum in Mekka an, vor allem bestimmte Patriar-
chen in einer hierarchischen Gesellschaft, und deren innerste Wiin-
sche und Bediirfnisse. In den medinensischen Suren hingegen ver-
wende der Koran nur noch den geschlechtsneutralen Ausdruck
zawg, azwag.'® Damit interpretiert Wadud den Ausdruck azwag
mutahhara in den Versen al-Bagara/2:25, Al Tmran/3:15 und an-
Nisa’/4:57 als »Partnerin oder Ehefrau aus dem Diesseits«. Die
Verse betonten damit die »Partnerschaft, Freundschaft und Harmo-

113 Li-llahi ma fi s-samawati wa-ma fi l-ardi wa-in tubdii ma fi anfusikum aw
tuhfithu yuhasibkum bihi llahu fa-yagfiru li-man yasau wa-yu'addibu man
yasa‘u wa-llahu ala kulli Say’in qadirun, »Gottes ist, was in den Himmeln und
auf Erden ist. Ob ihr offenbar macht, was ihr in eurem Inneren hegt, oder
ob ihr es verbergt: Gott zieht euch dafiir zur Rechenschaft. Und so vergibt er,
wem er will, und bestraft, wen er will. Gott ist aller Dinge méchtig«, Bobzin,
Koran, 46.

114 Man ‘amila sayyiatan fa-la yugza illa mitlaha wa-man ‘amila salihan
min dakarin aw untd wa-huwa muminun fa-ulaika yadhuliina l-gannata
yurzaqina fiha bi-gayri hisabin, »Wer Boses tat, dem wird nur mit Gleichem
vergolten; wer jedoch Gutes tat, ob Mann, ob Frau, und dabei glaubig war: Die
gehen in den Paradiesgarten ein, wo sie versorgt werden — ohne Rechnung!«,
Bobzin, Koran, 416.

115 Wadud, Quran and Woman, 46-49.

116 Ebd., 50.

117 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 65-86; Nimet Seker, Koran und
Gender. Exegetische und hermeneutische Studien zum Geschlechterverhdltnis im
Koran (Hamburg: Editio Gryphus, 2020), 117-45.

118 Wadud, Quran and Woman, 54-56.

70

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Weibliche Re-Lektiiren des Korans

nie« von Mann und Frau im Paradies.”” Diese Erlauterung steht
der traditionellen Lesart, wonach mit azwag mutahhara reine Pa-
radiesfrauen gemeint sind, kontrdr gegeniiber.?’ Dabei kann der
Hinweis auf an-nisa’ in der aufgezéhlten Liste der begehrten Dinge
(as-Sahawat) in Al Imran/3:14 und im darauffolgenden Vers 3:15
der Verweis auf azwag mutahhara als klare Bezugnahme auf einen
mannlichen Adressatenkreis auch im medinensischen Kontext inter-
pretiert werden.””! Tatsdchlich wird die »Selektivitit« der Lesart
Waduds als eine bewusste Abwendung von den androzentrischen
Aspekten der jenseitigen Belohnung verstanden.!??

Ein zweiter Aspekt der Grundsatze von Gleichheit und Gerechtig-
keit wird in Versen wie ar-Riim/30:21 und at-Tawba/9:71 gesehen,
die von einem wechselseitigen Verhaltnis von Mann und Frau spre-
chen, im Sinne einer Verantwortung fiireinander und einer Bezie-
hung, die auf Respekt und Liebe basiert. Demnach sei die existenti-

119 Ebd., 56-57.

120 Diese Paradiesfrauen werden von den Exegeten beschrieben als frei von jeder
weltlichen kérperlichen Unreiheit der Frau wie Menstruation, auch die Geburt
wird dazu gezahlt, at-Tabari, Gami‘ al-bayan, Bd. 1, 419-22; al-Maturidi, Tafsir
al-Maturidi, Bd. 1, 405; Aba Ishaq Ahmad at-Talabi an-Nisabari, al-Kasf wa-I-
bayan. Tafsir at-Ta'labi, hg. ‘Ali Ibn ‘A$ir and Nazir as-Sa‘idi (Beirut: Dar ihya’
at-turat al-‘arabi, 1422), Bd. 1, 181.

121 (3:14) Zuyyina li-n-nasi hubbu $-Sahawati mina n-nisai wa-lI-banina wa-I-
qanatiri l-muqantarati mina d-dahabi wa-I-fiddati wa-I-hayli I-musawwamati
wa-l-an‘ami wa-I-harti dalika mata‘u I-hayati d-dunya wa-llahu indahii husnu
I-maabi. (3:15) qul a-unabbiukum bi-hayrin min dalikum li-lladina ttaqaw
‘inda rabbihim gannatun tagri min tahtiha l-anharu halidina fiha wa-azwagun
mutahharatun wa-ridwanun mina llahi wa-llahu basirun bi-lI-ibadi, »(3:14)
Verlockend ist es fiir die Menschen, das zu lieben, wonach es sie geliistet:
ob Frauen, S6hne oder aufgehdufte Gold- und Silberschitze, ob geschmiickte
Pferde, Vieh oder Ackerland. Das sind die Freuden des Lebens hier auf Erden.
Gott aber ist es, bei dem schone Heimkehr ist. (3:15) Sprich: »>Soll ich euch
Besseres als das verkiinden? Denen, die Gott fiirchten, sind Garten bei ihrem
Herrn bestimmt, unter denen Bache flieflen - ewig werden sie dort weilen
-, und reine Ehefrauen und Wohlgefallen von Gott! Gott schaut auf seine
Knechte«, Bobzin, Koran, 48-49.

122 Karen Bauer: » The Male Is Not Like the Female’ (Q 3:36): The Question of
Gender Egalitarianism in the Qurans, Religion Compass 3(4), 2009, 650. In
ihrem Werk Inside the Gender Jihad erkennt Wadud den androzentrischen
Charakter der Paradiesjungfrauen im Koran an, riickt von ihrer Lesarst des
Begrifss zawg, azwag jedoch nicht ab, Wadud, Inside the Gender Jihad, 193.

71

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

elle Komplementaritdt'?* von Mann und Frau nicht nur in einem Be-
ziehungsverhaltnis begriindet. Sie werde vielmehr, von der gleichen
Wesenhaftigkeit der Geschlechter ausgehend, auf die Beziehung zwi-
schen allen Menschen iibertragen. Ménner und Frauen »need each
other to realize their full existence. Husband and wife are founding
partners of one social cell, and companions in the journey of life«!?4,
schreibt ‘Abd ar-Rahman, sich an die Manner wendend:

So walk with her on this path, for she is your daughter, your sister, and
your partner for life. She is the mother of your children and maker
of your future, so remember God’s aya on her behalf: »And among
His signs is this, that He created for you mates among yourselves,
that ye may dwell in tranquillity with them, and He has put love and
mercy between your (hearts): verily in that are signs for those who
reflect« (30:21).1%

Jedoch gilt damit nicht, dass Mann und Frau in ihren sozialen
Funktionen austauschbar sind.?® Auch wenn es paradox klingt, hebt
die Anerkennung des Gleichheitsgrundsatzes nicht die Differenz der
Geschlechter auf, vielmehr gilt die Gleichheit in Bezug auf mora-
lische und spirituelle Fragen, die Differenz hingegen in sozialen
Funktionen.””” Asma Barlas meint, »difference does not always im-
ply inequality«.?® Erst durch die Differenz der Geschlechter und
die damit verbundenen sozialen Geschlechterrollen ergeben sich
die Rechte der Frauen.!? Aysha Hidayatullah formuliert zu diesem
Punkt die fundamentale Kritik, dass der Begrift gender in diesen
Werken nicht definiert und undifferenziert fiir »Frauen« (women)
verwendet werde. Sie vermisst eine Auseinandersetzung mit akade-

123 Hassan, »An Islamic Perspective«, 109; Wadud, Quran and Woman, 21; al-Hib-
ri, »Islam, Law, and Customs, 32, 38; ‘Aisha ‘Abdul Rahman, »Islam and the
New Womang, trans. by Anthony Calderbank, Alif: Journal of Comparative
Poetics 19 (1999), 202; al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«,
53; Azizah al-Hibri, »Qur’anic Foundations of Rights of Muslim Women in
the 21st Century«, Women in Indonesian Society: Access, Empowerment and
Opportunity, Hg. M. Atho Mudzhar et. al. (Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press,
2002), 5, 20.

124 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 40.

125 Ebd., 42, Hervorhebung im Original.

126 Wadud, Inside the Gender Jihad, 155.

127 Wadud, Quran and Woman, 102.

128 Barlas, Believing Women in Islam, 199, 145.

129 Ebd., 199.

72

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Weibliche Re-Lektiiren des Korans

mischen Theorien uber essenzialistische Geschlechterverstandnisse,
-binaritaten und kulturelle Geschlechterkonstruktionen.!3¢

3.3. Die Diskussion liber Geschlechterrollen

In Bezug auf koranische Vorschriften oder Ideale iiber Geschlech-
terrollen tatigen die Exegetinnen widerspriichliche Aussagen. Zum
einen ist da die Feststellung, dass der Koran keine Geschlechterrol-
len und Formen der Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern
vorschreibe.® Die einzige Rollenzuschreibung fiir die Frau finde
sich in Schwangerschaft und Geburt, und diese sei in der weibli-
chen Biologie begriindet. Doch dariiber hinaus wird die (soziale)
Rolle der Mutterschaft nicht als eine Verpflichtung aus dem Koran
abgeleitet.> Dagegen wird die traditionell hierarchische Exegese
von giwama (ar-rigalu gawwamina ‘ald n-nisai, an-Nisa’/4:34) als
mannliche Autoritit, Vormundschaft oder Versorgungspflicht positiv
umgedeutet und ebenfalls als eine soziale Pflicht interpretiert. ‘A’iSa
‘Abd ar-Rahman versteht die giwama (»guardianship«) sogar als ein
gottgegebenes Recht des Mannes. Es sei jedoch kein absolutes und
auch kein bedingungsloses Recht.

It is about time for men to understand that their legitimate right of
guardianship over us is neither absolute nor is ist for all men in general
over all women. It is a conditional right »because Allah has given the
one more (strength) that the other, and because they support them from
their means« (4:34), and if a man could not meet this condition, he
loses his right to guardianship.!*?

130 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 129. Sie widerspricht auch dem
Argument, dass ein durch »Gegenseitigkeit« bzw. »Reziprozitit« gepragtes
Verhiltnis der Geschlechter das Prinzip der Hierarchie authebe. Nach ihrem
Verstandnis des Korans schlieffen androzentrische Verse eine Partnerschaft
auf Grundlage von Liebe und Gegenseitigkeit nicht aus: »In the premodern
context of the Qur’an’s revelation, equality may not have been understood
as a premise of loving, caring relationships; relationships of male-female dom-
inance may not have necessarily offended ideals of mercy and tranquility«,
Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 165.

131 Wadud, Quran and Woman, 8, 20, 104.

132 Ebd., 20, 22; Barlas, Believing Women in Islam, 179.

133 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 41.

73

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

Anders als die nordamerikanischen Exegetinnen liest ‘Abd ar-
Rahman den ersten Teil des Verses an-Nisa’/4:34 aber — wie viele
klassische Gelehrte!** auch - im Zusammenhang mit dem Begriff
daraga aus al-Baqgara/2:228 (wa-lahunna mitlu lladi ‘alayhinna bi-
I-ma‘rafi wa-li-r-rigali ‘alayhinna daragatun). Jedoch leitet sie aus
2:228 den Grundsatz der Gleichheit ab und interpretiert daraga als
einen Bonus sozialer Mannlichkeit (rugnla) und nicht als ein Merk-
mal biologischer Maskulinitdt (dukiira). Zwar erldutert sie nicht,
was sie unter den beiden Begriffen versteht,3> ihre Differenzierung
deutet aber darauf hin, dass sie daraga wie auch giwama nicht als
natiirlich-wesenhaft, sondern an Konditionen gebundene Merkmale
betrachtet. Diese Interpretation von giwdama als eine Verantwortung
und nicht als ein minnliches Machtprivileg findet sich auch in
der spdteren Exegese. So versteht Azizah al-Hibri die giwdma als
eine Verpflichtung (taklif) und nicht als ein méannliches Privileg
(tasrif).13¢ Fur Barlas ist die giwama jedoch in Harmonie zu brin-
gen mit dem Gleichheitsgrundsatz, der in at-Tawba/9:71 geduflert
wird (wa-l-muminina wa-l-muminatu baduhum awliyau ba'din).
Die Verpflichtung des Mannes wird daher in der finanziellen und
materiellen Versorgung der Frau gesehen, abgeleitet aus dem Zusatz
wa-bi-ma anfaqi min amwalihim (4:34).%7 Die auf diese Weise posi-
tiv gewendete Vormundschaft wird von Wadud noch erweitert und
bezogen auf die biologische Funktion der Frau, Kinder zu gebéren:

Ideally, everything she needs to fulfil her primary reponsibility [i.e.
childbearing] comfortably should be supplied in society, by the male:
this means physical protection as well as material sustenance.3®

Auf diese Weise wird die Pramisse, dass der Koran den beiden Ge-
schlechtern keine Rollen und Funktionen zuweise, zu einem Teil
wieder relativiert. Die Interpretationsbemithungen der Exegetinnen

134 Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-Modern Islamic Tradition, 318-20; Karen
Bauer, Roomfor Interpretation, 61-62, 84, 96, 98, 102.

135 Hosn Abboud, »The Arab Women Discourses on Feminism and Islam: Fear of
an Oxymoron«, Al Raida 148-49 (2015/2016), 36.

136 Azizah al-Hibri, »Qur’anic Foundations of Rights of Muslim Women in the
21st Century, in: Women in Indonesian Society: Access, Empowerment and
Opportunity, Hg. M. Atho Mudzhar et. al. (Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press,
2002), 19.

137 Barlas, Believing Women in Islam, 186-87.

138 Wadud, Quran and Woman, 73. Hervorhebung im Original.

74

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Interpretation von Versen, die Mdnnern Privilegien gewahren

laufen hierbei eindeutig darauf hinaus, Wortlaute und Verse, die
im Sinne einer spirituellen oder ethisch-rechtlichen Hierarchie zwi-
schen Mann und Frau gedeutet werden konnen, nach dem Grund-
satz der Geschlechteregalitit zu interpretieren.

4. Interpretation von Versen, die Mannern Privilegien
gewahren

4.1. Daraga (al-Baqara/2:228)

Zu einer Reihe von weiteren Versen, die im Gedichtnis von Musli-
men mit der wesenhaften und rechtlichen Uberlegenheit des Man-
nes uber die Frau assoziiert werden, sind revisionistische und neuar-
tige Interpretationen vorgelegt worden.

So wird argumentiert, dass der Vers 2:228'%, in dem von einem
hoheren »Rang« (daraga) des Mannes gegeniiber der Frau gespro-
chen wird (wa-li-r-rigali ‘alayhinna daragatun), zundchst einmal die
Gleichstellung von Mann und Frau in rechtlichen Fragen der Schei-
dung herstellt (wa-lahunna mitlu lladi ‘alayhinna bi-l-ma'rifi) 140
Es wird dabei argumentiert, dass der Satz wa-li-r-rigali ‘alayhinna
daragatun nur in Bezug auf die im Vers getitigte Aussage iiber die
Scheidung und die Warteperiode nach der Scheidung begrenzt ist.'!
Der héhere »Rang« bzw. Vorteil (»advantage«) des Mannes gegen-
tiber seiner Ehefrau bestehe in seinem Recht, die Scheidung in der
Zeit der Warteperiode (‘idda) riickgingig zu machen; die Frau habe

139 Wa-l-mutallaqatu yatarabbasna bi-anfusihinna talatata qurivin wa-la yahillu
lahunna an yaktumna ma halaga llahu fi arhamihinna in kunna yuminna
bi-llahi wa-l-yawmi I-ahiri wa-buulatuhunna ahaqqu bi-raddihinna f1 dalika
in aradii islahan wa-lahunna mitlu lladi ‘alayhinna bi-l-ma‘rifi wa-li-r-rigali
alayhinna daragatun wa-llahu ‘azizun hakimun, »Die geschiedenen Frauen
warten ihrerseits drei Perioden ab, und ihnen ist es nicht erlaubt, dass sie
verbergen, was Gott in ihrem Schofle schuf - sofern sie an Gott glauben und
an den Jingsten Tag. Ihre Ménner sind voll dazu berechtigt, sie wahrend
dieser Zeit zuriickzuholen, falls sie Ausséhnung wollen. Und den Frauen steht
dasselbe zu, wozu sie ihrerseits nach Billigkeit verpflichtet sind. Die Manner
stehen eine Stufe iiber ihnen. Gott ist machtig, weise«, Bobzin, Koran, 36.

140 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 41; Wadud,
Qurand and Woman, 69; Wadud, Inside the Gender Jihad, 25.

141 Barlas, Believing Woman in Islam, 196.

75

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

dieses Recht nicht.!2 Eine andere Lesart von daraga bezieht sich auf
das ménnliche Vorrecht, die Scheidung ohne Konsultation und ohne
Warteperiode (idda) auszusprechen, wihrend das Scheidungsrecht
der Frau mit Einschrankungen wie die dreimonatige Warteperiode
verbunden ist.1**> Zusitzlich wird daraga als ein ménnliches Privileg
hinsichtlich der Moglichkeit der Wiederheirat ohne Warteperiode
ausgelegt.!** Auf diese Weise wird die verbreitete Assoziation von der
giwama mit daraga fiir ungiiltig erklart.

4.2. Polygynie (an-Nisa’/4:3)

Bei der Interpretation des Verses 4:3 wird eine innertextuelle Lekti-
re vorgenommen zur Frage, ob hier die Mehrehe fiir Ménner erlaubt
wird und welche urspriingliche, historische Situation zur Erlaubnis
der Polygynie fiihrte. Aus einer gemeinsamen Betrachtung mit dem
vorausgehenden Vers 4:2 wir die Aussage des Verses als Erlaubnis
fir die Heirat von bis zu vier Frauen oder Waisen als Beschrankung
einer bestehenden Praxis ausgelegt. Als Rechtsgrund wird die Wie-
derherstellung der Gerechtigkeit im Umgang mit Waisen und ihrem
Vermogen durch ihre Vormiinder angenommen. Vor allem Wadud
reflektiert den Vers im Hinblick auf eine gerechte finanzielle und
materielle Versorgung der Waisen und versucht sich an einer histori-
schen Kontextualisierung, in dem sie den Gedanken der Ehe als
eine hierarchische Beziehung (»marriage of subjugation«) im Offen-
barungskontext einfithrt. Nicht nur Frauen, vor allem vermdgende
Waisen haben sich demnach in einem Abhéngigkeitsverhiltnis von
einem ménnlichen Vormund oder Ehemann befunden und waren
der missbrauchlichen EheschliefSung mit oder durch den Vormund
ausgesetzt. Der Vers ermahne zu einem gerechten Umgang mit den
Waisen als potenziellen Ehepartnerinnen. Gerechtigkeit in der Ehe
und die faire Behandlung der Frauen in einer polygynen Ehe wird

142 Hassan, »An Islamic Perspective«, 113-14.
143 Wadud, Quran and Woman, 68; Wadud, Inside the Gender Jihad, 25.
144 Hassan, »An Islamic Perspective«, 114.

76

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Interpretation von Versen, die Mannern Privilegien gewahren

auch unter Hinzunahme von an-Nisa’/4:129'> reflektiert.!¢ Zur Fra-
ge, ob der Koran die Heirat mit bis zu vier Frauen erlaubt, gibt es
eine starke Tendenz, diese zu verneinen.'¥” Interessanterweise finden
sich zur Auslegung von Vers 4:3 Kerngedanken wieder, die bereits
in einer bekannten Uberlieferung von ‘A’i$a Bint Abi Bakr geduflert
wurden.!® Der fehlende Hinweis auf diesen Hadith ist vermutlich
auf die pauschale Ablehnung des Hadithmaterials in vielen Werken
zur geschlechteregalitiren Exegese zuriickzufithren.!*

4.3. Wa-dribahunna (an-Nisa’ /4:34)

Anhaltend kontrovers wird der zweite Teil des Verses 4:34 disku-
tiert. Neben der Frage, was mit dem Begriff nusiiz in diesem Vers
gemeint sei, geht es auch um die empfohlenen, imperativisch for-
mulierten Maflnahmen, die auf einen weiblichen nusiz!>® folgen
sollen (fa-izithunna wa-hgurithunna fi-l-madagii wa-dribithunna).
Die Diskussionen um die Implikationen des Imperativs idribithunna
(»schlagt sie«) in 4:34 hatten bereits in der vormodernen Exegese
breiten Raum eingenommen.'!

145 Wa-lan tastatiii an ta'dilit bayna n-nisa’i wa-law harastum fa-a tamili kulla I-
mayli fa-tadaritha ka-l-mu‘allaqati wa-in tuslihit wa-tattaqi fa-inna llaha kana
gafiran rahiman, »Ihr werdet die Frauen nicht gerecht behandeln konnen,
auch wenn ihr euch darum bemiiht. Und wendte eure Zuneigung nicht vollig
ab, so dass ihr sie gleichsam in der Schwebe lasst. Wenn ihr zu einer Einigung
gelangt und gottesfiirchtig seid: Siehe, dann ist Gott bereit zu vergeben, barm-
herzig«, Bobzin, Koran, 86.

146 Wadud, Quran and Woman, 83-84; al-Hibri, »An Introduction to Muslim
Women'’s Rights«, 68; Barlas, Believing Women in Islam, 190-91.

147 Al-Hibri, »A Study of Islamic Herstory«, 191.

148 At-Tabari, Gami*al-bayan, Bd. 6, 358-60.

149 Hassan, »An Islamic Perspective«, 94-95; Barlas, Believing Women in Islam,
42-50.

150 Zur Debatte um die Bedeutung des Begriffs nusiiz siche Vardit Rispler-
Chaim, »Nusaz between Medieval and Contemporary Islamic Law: The Hu-
man Rights Aspect«, Arabica 39/3 (1992), 315-327; Wadud, Quran and Wom-
an, 74-75; Ali, Sexual Ethics, 120-21; Ayesha S. Chaudhry, »Marital Discord
in Qur’anic Exegesis: A Lexical Analysis of Husbandly and Wifely Nushiiz in
Q. 4:34 and Q. 4:128«, The Meaning of the Word. Lexicology and Quranic
Exegesis, Hg. Stephen R. Burge (Oxford, London: Oxford University Press,
2015), 325-49; Seker, Koran und Gender, 78-79.

77

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

In einigen zeitgendssischen Werken zur geschlechteregalitiren
Koranauslegung wurden diesbeziiglich neuartige Interpretationen
versucht. Durch eine grammatische Analyse der Semantik des Verbs
daraba im Koran versucht Amina Wadud zunéchst, die Bedeutung
von daraba anders als »schlagen« zu interpretieren. Daraba konne
im Koran auch »ein Exempel statuieren« oder »ein Gleichnis pra-
gen« bedeuten, wie in daraba llahu matalan'>? (»Allah gives or sets
as an example ...«!33). Es werde auch im Sinne von »sich abwenden«
und »auf den Weg aufbrechen« (daraba fi I-ard">*) verwendet. Wa-
dud formuliert es an dieser Stelle nicht explizit, deutet aber an,
dass wa-dribiihunna nicht »und schlagt sie«, sondern »wendet euch
von ihnen ab« oder »setzt ein Exempel«!>® bedeutet.!>® Dann betont
sie, dass, selbst wenn daraba »schlagen« bedeute, es angesichts der
koranischen Verurteilung von weiblicher Kindst6tung und der von
Prophetengefahrten angewandten Gewalt gegen die muslimischen
Frauen nicht als eine Erlaubnis, sondern als ein Verbot und eine
Restriktion von Gewalt gegen Frauen verstanden werden miisse.>”

Diese Lesart Waduds bedarf einer weiteren Diskussion, unter an-
derem, weil die Auslegung »wendet euch von ihnen ab/setzt ein
Exempel« bereits im zweiten Imperativ wa-hgurihunna fi I-madagi‘
(»haltet euch fern von ihnen auf dem Lager«) impliziert ist. Damit
stellt sich die Frage, warum die Kernaussage aus dem zweiten Impe-
rativ sich im dritten Imperativ wiederholen sollte. Im akademischen
Kontext halt die Diskussion um die Interpretation von wa-dribithun-
na an und es wird laufend versucht, neue Auslegungsmaglichkeiten

151 Bauer, Room for Interpretation, 158-61; Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-
Modern Islamic Tradition, 262-306.

152 Diese Verwendung findet sich etwa in den Versen 2:26, 18:32, 18:45, 30:28,
39:29, 43:57.

153 Wadud, Quran and Woman, 76.

154 Diese Verwendung findet sich in den Versen 2:273, 3:156, 4:101, 5:106, 73:20.

155 Eine dhnliche Interpretation findet sich in Mehmet Okuyan, »Kadina Yonelik
Siddete Kur’an'in Bakisi« (»The Qur’anic View on Violence Against Women«),
Ondokuz May1s Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi (Journal of the Faculty of
Divinity of Ondokuz Mays University) 23 (2007), 122. Okuyan findet zahlrei-
che Belege fiir die Bedeutungsvielfalt des Verbs daraba im Koran.

156 Wadud, Quran and Woman, 76.

157 Ebd.; Barlas, Believing Women in Islam, 188.

78

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Resonanz und Kritik

zu finden. Entsprechend grof$ ist die Anzahl neuer Publikationen
zum Thema.!>8

5. Resonanz und Kritik

Zeitgenossische Bemithungen um eine geschlechteregalitire Lektiire
des Korans haben sich zu einem Unterfangen entwickelt, das stetig
weiterentwickelt wird, sodass die Diskussion von einer jiingeren
Generation von feministischen Akademikerinnen aufrechterhalten
wird. In der akademischen Welt hat die feministische Koranherme-
neutik grofie Anerkennung und Rezeption, aber auch kritische Re-
aktionen hervorgerufen. In bestimmten Punkten wird der geschlech-
tergalitdren Exegese methodische und hermeneutische Inkonsistenz
und Selektivitit attestiert. Es wird ihr vorgeworfen, anachronistische
und apologetische Interpretationen zu produzieren.

Das offensichtliche Paradox, den Koran als einen {iberzeitlichen
Text mit einer universellen Botschaft zu lesen und zugleich eine
historisierende Herangehensweise an ausgewéhlte hierarchische Ver-
se anzuwenden,®® kann als eine verkiirzte Anwendung der double-
movement-Methode nach Fazlur Rahman gewertet werden. Hinter

158 Maysam J. al-Farugi, »Women’s Self-Identity in the Qur’an and Islamic Law,
Windows of Faith: Muslim Women Scholar-Activists in North America, Hg.
Gisela Webb (Syracuse: Syracuse University Press, 2000), 72-101: Hadia
Mubarak, »Breaking the Interpretive Monopoly. A Re-Examination of Verse
4:34«, Hawwa 2/3 (2004), 261-89; Laleh Bakhtiar, » The Sublime Quran: The
Misinterpretation of Chapter 4 Verse 34«, European Journal of Women’s Stud-
ies 18/4 (2011), 431-39; Shahbaz Ahmad Cheema, »The Concept of Qawama:
A Study of Interpretive Tensions«, Hawwa 11/2-3 (2014), 235-51; Nimet Sek-
er, »Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie! Zur Frage der Geschlech-
tergewalt in Q 4:34«, in: Gewalt in den Heiligen Schriften von Islam und Chris-
tentum, Hg. Hamideh Mohagheghi, Klaus von Stosch (Paderborn: Schoning,
2014), 135-43; Nafiseh Ghafournia, »Towards a New Interpretation of Quran
4:34«, Hawwa 15/3 (2017), 279-92; Hadia Mubarak, » Change Through Conti-
nuity: A Case Study of Q. 4:34 in Ibn ‘Ashiir’s al-Tahrir wa'l-tanwir«, Journal
of Quranic Studies 20/1 (2018), 1-27; Nevin Reda, »The Quran and Domestic
Violence: An Islamic Feminist, Spiritually Integrative Reading of Verse 4:34«,
International Journal of Practical Theology 23/2 (2019), 257-73.

159 Ali, Sexual Ethics and Islam, 153; Rhouni, Secular and Islamic Feminist Cri-
tiques, 14; Karen Bauer, »In Defense of Historical-Critical Analysis of the
Qur’anc, Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 127-28.

79

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

dieser Methode steht jedoch ein iibergeordnetes hermeneutisches
Problem, das an keiner Stelle theoretisch reflektiert wird: die Histo-
risierung von Versen, die nicht mit dem Grundsatz der Gerechtigkeit
vereinbar sind, bei gleichzeitiger Verfolgung eines insgesamt univer-
salistischen Ansatzes. Zudem wird das Fehlen einer theoretischen
Diskussion iiber Gleichheit und Gerechtigkeit als Analysekategorien
einer geschlechtersensiblen Theologie bemingelt.'®0 Auf diese Weise
werden zeitgendssische Vorstellungen von Gleichheit und Gerech-
tigkeit als deckungsgleich mit der koranischen Konstruktion von
Gerechtigkeit angenommen.'®!

Mit Blick auf die Methodologie wird - entgegen dem eigenen An-
spruch, den Text mithilfe von historischen Quellen zu kontextuali-
sieren - keine Quellenkritik durchgefiihrt. Stattdessen werden gene-
ralisierende Annahmen {iber den historischen Offenbarungskontext
von Koranversen zugrunde gelegt.!6?

Ein weiterer Kritikpunkt ist der fiir egalitire Lesarten erhobene
Wahrheitsanspruch bei gleichzeitiger Behauptung, dass die exegeti-
sche Tradition den Koran bisher fehlinterpretiert habe. Feministi-
sche Akademikerinnen haben diesen Anspruch hinterfragt und Au-
torinnen von geschlechteregalitiren Werken dazu aufgefordert, ihre
eigenen Interpretation ebenso als subjektiv geprégte Konstruktionen
zu betrachten.'®* Auch wenn die Diskussion um eine Koranherme-
neutik aus einer weiblichen Perspektive damit auf einer sehr verfei-
nerten Stufe angekommen zu sein scheint, deutet vieles darauf hin,
dass dieser Ansatz noch zahlreiche Mdglichkeiten fiir eine Weiter-
entwicklung bietet.

160 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 130-31.

161 Ali, Sexual Ethics and Islam, 154-55; Rhouni, Secular and Islamic Feminist
Critiques, 266.

162 Seker, Koran und Gender, 117-45.

163 Ali, Sexual Ethics and Islam, 153.

80

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Bibliographie
6. Bibliographie
6.1. Primarquellen

‘Abd ar-Rahman, ‘A’i§a. »al-Mara al-muslima ams wa-l-yawmg, in: al-Islam,
al-yawm wa-gadan, edited by Ibrahim Salama, Ahmad Fu'ad al-Ahwani,
Bint a$-Sati’ et al. Kairo: Dar ihya’ al-kutub al-‘arabiyya (1960): 67-94.

—. Magqal fi l-insan. Dirdsa qurianiyya. Kairo: Dar al-ma‘rif, 1969.

—. al-Mafhiom al-islami li-tahrir al-mara. Umm Durman: Gamiat Umm
Durman, 1966-67.

—. Al-Tafsir al-bayani li-I-Qur'an al-karim. 2 vols. Kairo: Dar al-ma‘arif, 71990.

‘Abd al-Rahman, ‘Aisha Bint al-Shati’. »Islam and the New Woman, trans.
by Anthony Calderbank. Alif: Journal of Comparative Poetics 19 (1999):
194-202.

Abdul Rahman, Aisha. »The Islamic Conception of Women’s Liberation«,
translated by Nazih Khater. Al Raida 125 (Spring 2009): 37-43.

Abdullah, Aysa Zeynep. Indirilme Sirasina Gore Yiice Kuran-1 Kerim ve Meali.
fstanbul: Hermes, 2019.

Ali, Kecia. Sexual Ethics and Islam. Feminist Reflections on Quran, Hadith,
and Jurisprudence. London: Oneworld, 2008.

Amin, Nusrat Bignm. Mahzan al-irfan dar tafsir-i Quran. Isfahan: Saqafi
1376/1956.

—. Kitab ravish-i hushbahti wa-tavsiyyah bih haharan-i imani. Isfahan:
Saqafi, 1347/1968-69.

Arpagus, Hatice. »The Position of Woman in the Creation. A Qur’anic Per-
spective, in: Muslima Theology. The Voices of Muslim Women Theologians,
edited by Marcia Hermansen, Ednan Aslan, and Elif Medeni. Frankfurt a.
M.: Peter Lang, 2013: 113-132.

al-Bagdadi, Isma‘il Basa (Bagdath Ismail Pasa). Hadiyyat al-Grifin asma’ al-
muallafin wa-atar al-musannafin. 2 vols. Istanbul: Milli Egitim Bakanlig1.

Bakhtiar, Laleh. »The Sublime Quran: The Misinterpretation of Chapter 4
Verse 34«. European Journal of Women’s Studies 18, no. 4 (2011): 431-39.

Barazangi, Nimat Hafez. Woman’s Identity and the Quran. A New Reading.
Gainesville: University Press of Florida, 2004.

Barlas, Asma. »Believing Women« in Islam. Unreading Patriarchal Interpreta-
tions of the Quran. Austin: University of Texas Press, 2002.

Cekmegil, Semra Kiiriin. Okuyucu Tefsiri. Malatya: Nida Dergisi Yaynlari,
2006.

Cheema, Shahbaz Ahmad. »The Concept of Qawama: A Study of Interpretive
Tensions«. Hawwa 11, no. 2-3 (2014): 235-51.

81

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

al-Farugi, Maysam J. »Women'’s Self-Identity in the Qur’an and Islamic Lawx,
in: Windows of Faith: Muslim Women Scholar-Activists in North America,
edited by Gisela Webb. Syracuse: Syracuse University Press, 2000: 72-101.

Ghafournia, Nafiseh: »Towards a New Interpretation of Quran 4:34«. Hawwa
15, no. 3 (2017): 279-92.

al-Gazali, Zaynab. Nazarat f1 kitab Allah. Kairo: Dar aé—gurﬂq, 1994.

Hasim, N@’ila. Mubassir li-nur al-Qur'an. Jerusalem: Matba‘at ar-risala, 1998-
2003.

Hassan, Riffat. »An Islamic Perspective«, in: Women, Religion, and Sexuality.

Studies on the Impact of Religious Teachings on Women, edited by Jeanne
Becher. Geneva: WCC Publications, 1990: 93-128.

—. »Woman and Man’s ‘Fall’. A Qur’anic Theological Perspective, in: Musli-
ma Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, edited by Marcia
Hermansen, Ednan Aslan, and Elif Medeni. Frankfurt a. M.: Peter Lang,
2013: 101-13.

al-Hibri, Azizah. »A Study of Islamic Herstory: Or How Did We Ever Get Into
This Mess?«, Women’s Studies International Forum 5, no. 2 (1982): 207-219.

—. »Islam, Law and Custom: Redefining Muslim Women’s Rights«. American
University International Law Review 12, no. 1 (1997): 1-44.

—. »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, in: Windows of Faith:
Muslim Woman Scholar-Activists in North America, edited by Gisela Webb.
Syracuse: Syracuse University Press, 2000: 50-71.

—. »Qur’anic Foundations of Rights of Muslim Women in the 21st Centuryx,
in: Women in Indonesian Society: Access, Empowerment and Opportunity,
edited by M. Atho Mudzhar et al. Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2002:
3-26.

al-Husni, ‘Abd al-Hayy b. Fahr ad-Din. Al-I'lam biman fi tarih al-hind min
al-alam (Nuzhat al-hawatir wa-bahgat al-masami‘ wa-n-nawagzir). 8 vols.
Beirut: Dar Ibn Hazm, 1999.

al-Kawwarl, Kamila. Tafsir garib al-Qur'an. Beirut: Dar Ibn Hazm, 2008.

Lamptey, Jerusha Tanner. Divine Words, Female Voices. Muslima Explorations
in Comparative Feminist Theology. New York: Oxford University Press,
2018.

al-Maturidi, Abu Mansar Muhammad. Tawilat ahl as-sunna. Tafsir al-
Maturidi, edited by Magdi Basallum. 10 vols. Beirut: Dar al-kutub al-
‘ilmiyya, 2005.

Mubarak, Hadia. »Breaking the Interpretive Monopoly. A Re-Examination of
Verse 4:34«. Hawwa 2, no. 3 (2004): 261-89.

Okuyan, Mehmet: »Kadina Yonelik $iddete Kur’an’in Bakigi« (»The Qur’anic
View on Violence Against Women«), in: Ondokuz Mays Universitesi [lahiy-
at Fakiiltesi Dergisi (Journal of the Faculty of Divinity of Ondokuz May:s
University) 23 (2007): 94-133.

82

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Bibliographie

Al-Quran al-karim bi-r-rasm al-‘utmani bi-riwayat Hafs ‘an ‘Asim. Kairo
1342/1924.

ar-Razi, Fahr ad-Din. Tafsir al-Fahr ar-Razi al-mustahir bi-t-tafsir al-kabir
wa-mafatih al-gayb. 32 vols. Beirut: Dar al-fikr, 1401

Reda, Nevin. »The Quran and Domestic Violence: An Islamic Feminist, Spir-
itually Integrative Reading of Verse 4:34«. International Journal of Practical
Theology 23, no. 2 (2019): 257-73.

Seker, Nimet. »Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie! Zur Frage
der Geschlechtergewalt in Q 4:34«, in: Gewalt in den Heiligen Schriften
von Islam und Christentum, edited by Hamideh Mohagheghi, and Klaus
von Stosch. Beitrdge zur Komparativen Theologie 10. Paderborn: Schonigh,
2014: 135-43.

—. Koran und Gender. Exegetische und hermeneutische Studien zum Ge-
schlechterverhiltnis im Koran. Hamburg: Editio Gryphus, 2020.

a$-Sirbini, Fawqiyya. Taysir at-tafsir. Kairo: Maktabat al-iman, 2008.

at-Tabari, Aba Ga‘far Muhammad b. Garir. Gami al-bayan ‘an ta'wil ay al-
Quran. Tafsir at-Tabari, edited by ‘Abd Allah b. ‘Abd al-Muhsin at-Turki. 26
vols. Kairo: Dar Higr, 2001.

at-Talabi an-Nisabiul, Abt Ishaq Ahmad. Al-Kasf wa-l-bayan. Tafsir at-
Talabi, edited by ‘Ali ibn ‘Asur, and Nazir as-Saidi. Beirut: Dar ihya
at-turat al-arabi, 1422.

Wadud, Amina. Quran and Woman. Rereading the Sacred Text from a Wom-
an’s Perspective. New York, Oxford: Oneworld, 21999.

—. »The Ethics of Tawhid and the Ethics of Qiwamah«, in: Men in Charge?
Rethinking Authority in Muslim Legal Tradition, edited by Ziba Mir-Hossei-
ni, Mulki Al-Sharmani, and Jana Rumminger. Oxford: Oneworld, 2015:
256-74.

—. Inside the Gender Jihad. Women’s Reform in Islam. London: Oneworld,
2006.

Yasdiman, Necla. Kuran Tahlili. izmir: Cemre, 2006.

6.2. Sekundarquellen

Abboud, Hosn. »The Arab Women Discourses on Feminism and Islam: Fear
of an Oxymoron«. Al Raida 148-149 (2015/2016): 34-52.

Babka, Anna und Matthias Schmidt. »Binaritat«, in: Gender und Dekonstruk-
tion: Begriffe und kommentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-
Theorie, Hg. Anna Babka, Gerald Posselt. Stuttgart: UTB, 2016: 45-46.

Bauer, Karen. Room for Interpretation. Qurianic Exegesis and Gender. Disser-
tation, Princeton University, 2008.

83

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Koranhermeneutik von und fiir Frauen

—. »The Male Is Not Like the Female< (Q 3:36): The Question of Gender
Egalitarianism in the Qur'an«. Religion Compass 3, no. 4 (2009): 637-654.
—. »In Defense of Historical-Critical Analysis of the Qur’an«. Journal of

Feminist Studies in Religion 32, no. 2 (2016): 127-28.

Brown, Daniel. Rethinking Tradition in Modern Islamic Thought. Cambridge:
Cambridge University Press, 1999.

Chaudhry, Ayesha S. Wife-Beating in Pre-Modern Islamic Tradition. An Inter-
Disciplinary Study of Hadith, Quranic Exegesis and Islamic Jurisprudence.
Dissertation, New York University, 2009.

—. »Marital Discord in Qur’anic Exegesis: A Lexical Analysis of Husbandly
and Wifely Nushiiz in Q. 4:34 and Q. 4:128«, in: The Meaning of the Word.
Lexicology and Quranic Exegesis, edited by Stephen R. Burge. Oxford:
Oxford University Press, 2015: 325-349.

Geissinger, Aisha. Gender and Muslim Constructions of Exegetical Authority.
A Rereading of the Classical Genre of Qur'‘an Commentary. Boston, Leiden:
Brill, 2015.

Haddad, Yvonne Y. »Eve: Islamic Image of Woman«. Women'’s Studies Interna-
tional Forum, 5, no. 2 (1982): 135-14.

Hidayatullah, Aysha A. Feminist Edges of the Quran. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2014.

Kiinkler, Mirjam and Roja Fazaeli. »The Life of Two Mujtahidahs. Female
Religious Authority in Twentieth-Century Iran«, in: Women, Leadership
and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority, edited by Hilary
E. Kalmbach, and Masooda Bano. Leiden: Brill, 2012, 127-160.

Marcotte, Roxanne D. »Bint al-Shati”’ on Women’s Emancipation, in: Coming
to Terms with the Quran. A Volume in Honour of Professor Issa Boullata,
edited by Khaleel Mohammed, Andrew Rippin. North Haledon: Islamic
Publications International, 2007, 179-208.

Mubarak, Hadia. »Change Through Continuity: A Case Study of Q. 4:34 in
Ibn ‘Ashur’s al-Tahrir wa'l-tanwir«. Journal of Quranic Studies 20, no. 1
(2018): 1-27.

Musa, Aisha Y. »The Qur’anists«. Religion Compass 4, no. 1 (2010): 12-21.

Naguib, Shuruq. »Bint al-Shati’s Approach to tafsir: An Egyptian Exegete’s
Journey from Hermeneutics to Humanity«. Journal of Quranic Studies 17,
no. 1(2015): 45-84.

Pink, Johanna. »Striving for a New Exegesis of the Qur'an, in: The Oxford
Handbook of Islamic Theology, edited by Sabine Schmidtke. Oxford: Ox-
ford University Press, 2016, 787-88.

Rahbari, Ladan. »Women’s Ijtihad and Lady Amin’s Islamic Ethics on Wom-
anhood and Motherhood«. Religions 11, no. 2 (2020): 88.

Rhouni, Raja. Secular and Islamic Feminist Critiques in the Work of Fatima
Mernissi. Leiden, Boston: Brill, 2010.

84

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Bibliographie

Rispler-Chaim, Vardit. »Nusiiz between Medieval and Contemporary Islamic
Law: The Human Rights Aspect«. Arabica 39, no. 3 (1992): 315-27.

Roded, Ruth. »Bint Al-Shati’s Wives of the Prophet. Feminist or Feminine?«.
British Journal of Middle Eastern Studies 33, no. 1 (2006): 51-66.

Rutner, Maryam. »Religious Authority, Gendered Recognition, and Instru-
mentalization of Nusrat Amin in Life and after Death«. Journal of Middle
East Women'’s Studies 11, no. 1 (2015): 24-41.

Saleh, Walid A. »Contemporary Tafsir: The Rise of Scriptural Theology«.
The Oxford Handbook of Quranic Studies, edited by Mustafa Shah, and
Muhammad Abdel Haleem. Oxford: Oxford University Press, 2020, 693
703.

Wahyudi, Yudian. The Slogan »Back to the Quran and the Sunna«: A Compar-
ative Study of the Responses of Hasan Hanafi, Muhammad Abid al-Jabiri
and Nurcholish Madjid. Dissertation, McGill University Montreal, 2002.

85

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 12.01.2026, 00:45:16.


https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il. Feministische Koranauslegungen im
akademischen Kontext

Eine kritische Reflexion von hermeneutischen Pramissen

1. Einleitung

Feministische Forschung im Bereich der islamischen Studien bzw.
der Islamischen Theologie hat heute vor allem in den Bereichen
der historischen und politikwissenschaftlichen Forschung eine brei-
te Ausdifferenzierung erfahren. In diesem Kapitel konzentriere ich
mich auf die spezifisch theologisch ausgerichteten Beitrdge der letz-
ten Jahrzehnte, die sich normativ mit Glaubensfragen beschiftigen.
In dem hier untersuchten Diskurs geht es vor allem um die Ausle-
gung und Interpretation des Korans als primérer Quelle der religio-
sen Rechtleitung.

Die feministische und geschlechtersensible Koranauslegung ge-
hort zu derjenigen Richtung innerhalb des reformorientierten zeit-
genossischen Islamdiskurses, die die symbolische Dominanz des
Minnlichen am starksten kritisiert.1* Kritisiert werden in erster
Linie anerkannte exegetische Werke aus dem Bereich der Rechts-
auslegung (figh), der Koranexegese (tafsir) und den in ihnen ent-
haltenen, tiber die Jahrhunderte zu Glaubenswahrheiten verdichte-
ten frauenfeindlichen Inhalten. Bemiiht um die Entwicklung eines
emanzipatorischen Gegennarrativs, das sich auf die Primérquellen
des islamischen Glaubens — Koran und prophetische Praxis - stiitzt,
haben muslimische AkademikerInnen im 20. Jahrhundert damit be-
gonnen, die geschlechtergerechte Botschaft des Korans aufzudecken

164 Ein anderes Beispiel wiren etwa die rechtswissenschaftlichen und herrschafts-
kritischen Beitrage von Khaled Abou El Fadl. El Fadl untersucht darin die
Verschrinkung einer autoritdren Haltung mit festgefahrenen Diskursen und
Mechanismen im islamischen Rechtsdenken, Khaled Abou El Fadl, Speaking
in God’s Name. Islamic Law, Authority, and Women (London: Oneworld, 2001).

87

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

und am Text nachzuweisen. Gleichwohl erfdhrt die feministische
Koranforschung neben einer anhaltend breiten internationalen Re-
zeption nach wie vor auch fundamentale Kritik, die nicht zuletzt von
WissenschaftlerInnen »aus den eigenen Reihen« formuliert wird.!63
Im Kern besteht diese »Kritik an der Kritik« in der Frage nach
den richtigen Methoden der Koranauslegung. Wenn methodische
Fragen im religiosen Diskurs aufgeworfen werden, schwingt damit
entweder offen oder verdeckt die Frage nach der Legitimation und
damit Stichhaltigkeit der jeweiligen Argumentation mit. Die Kritik
an der feministischen Koranauslegung setzt also an einem durchaus
sensiblen Punkt an. In diesem Beitrag mochte ich einige wenige
Aspekte der derzeit jiingsten kritischen Beschaftigung mit der The-
matik, Aysha Hidayatullahs Feminist Edges of the Quran, aufgreifen
und einige weitere diskussionswiirdige Aspekte vertiefen, die Hida-
yatullah meiner Meinung nach vernachléssigt. Mein Fokus liegt hier-
bei auf einer Diskussion der Hermeneutik, da ich die Pramissen
priifen mochte, die hinter den angewandten Methoden liegen. Auch
wenn der Beitrag zu Teilen als Dekonstruktion feministischer ko-
ranhermeneutischer Pramissen verstanden werden kann, ist meine
Absicht eine kritische Diskussion im Sinne einer akzeptablen Wei-
terentwicklung einer pluralismusfidhigen Koranhermeneutik. Dieser
Ansatz sollte idealerweise in der Lage sein, Widerrede und andersar-
tige Positionen in den eigenen Reihen zu dulden.'® Dieser feministi-

165 Hier sind vor allem die kritischen Arbeiten von Aysha Hidayatullah, Raja
Rhouni, aber auch Kecia Ali zu nennen: Rhouni, Secular and Islamic Feminist
Critiques; Raja Rhouni, »Rethinking >Islamic Feminist Hermeneutics<. The
Case of Fatima Mernissi«, in: Islamic Feminism. Current Perspectives, Hg.
Anitta Kynsilehto (Tampere, 2008), 103-15; Hidayatullah, Feminist Edges; Ali,
Sexual Ethics and Islam.

166 Bisherige Reaktionen von Vordenkerinnen der feministischen Koranauslegung
auf kritische Anmerkungen aus den Reihen muslimischer Feministinnen sind
teilweise von Unsachlichkeit oder sogar Polemik geprigt, siche etwa Asma
Barlas” pauschale Antwort auf Kecia Ali und Aysha Hidayatullah: Asma Barlas,
»Secular and Feminist Critiques of the Qur'an. Anti-Hermeneutics as Liber-
ation?«, Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 111-21 Ahnlich
argumentiert stellenweise Amina Wadud: Wadud, »Can One Critique Cancel
All Previous Efforts?«, Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 130-
34. Kecia Alis Antwort darauf: Kecia Ali, »On Critique and Careful Reading«,
Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 121-26. Aysha Hidayatul-
lah selbst wiahlt sogar fast entschuldigende Worte im Vorwort ihrer Arbeit:
Hidayatullah, Feminist Edges, ixf. Es ist anzumerken, dass Vordenkerinnen wie

88

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Einleitung

schen »Widerrede« widme ich in den vorliegenden Beitrag. Ich will
damit versuchen, die Diskussion um die feministische Auslegung des
Korans weiter anzuregen und offenzuhalten.

Unter dem Begriff der feministischen und geschlechtersensiblen
Exegese fasse ich wissenschaftliche Beitrdge zusammen, die direkt
mit dem Korantext arbeiten, unabhéngig davon, ob mit dem Origi-
nalwortlaut des {iberlieferten Textes oder mit Ubersetzungen aus
dem Arabischen gearbeitet wird. Ich lege hierbei das Selbstverstand-
nis zugrunde, das die AutorInnen der jeweiligen Beitrage selbst
formulieren.!®” Ich verstehe unter »feministischer« exegetischer Be-
tatigung anti-patriarchalische, anti-misogyne und emanzipatorische
Auslegungen des Korans, welche die Thematik von Geschlechter-
gleichheit und Geschlechterhierarchie in den Fokus riicken. Unter
»Exegese« verstehe ich in diesem Beitrag allerdings nicht interpre-
tatorische Bemithungen, wie sie sich in vormodernen exegetischen
Werken finden lassen. Die epistemologischen, hermeneutischen und
methodologischen Unterschiede zwischen den beiden Ansitzen sind
zu grundlegend, als dass sie sich unter denselben Begriff fassen
lielen. Diese Unterschiede treten noch stirker hervor durch das
Bemithen muslimischer feministischer Autorinnen, sich selbst von
der klassischen Exegese abzugrenzen und diese als eine »patriarcha-
lisch« gepragte Tradition zu dekonstruieren.!® Dagegen verwende
ich den Begriff »feministische und geschlechtersensible Exegese« in
diesem Beitrag als Selbst- und Fremdbezeichnung'®® anti-patriarcha-
lischer interpretatorischer Lesarten des Korans.

Die verschiedenen Methoden der feministischen Koranexegese
werden an dieser Stelle nicht vollstindig diskutiert. Dies erscheint

Wadud und Barlas stets auf Kritik an ihren Arbeiten antworten, aber positive
Weiterentwicklungen der patriarchatskritischen Diskussion kaum erwihnen
oder rezipieren. Sie scheinen ihre »Exegese« als abgeschlossen zu betrachten,
da auch eine Weiterfithrung ihrer koranexegetischen Arbeiten seit geraumer
Zeit nicht mehr stattfindet.

167 Amina Wadud verortet ihre eigene Arbeit dezidiert in der Koranexegese und
verwendet zur Bezeichnung dieser Betidtigung auch den klassischen Begriff
tafsir, siehe Wadud, Quran and Woman, S. xvi; Amina Wadud, »Qur’an, Gen-
der and Interpretive Possibilities«, Hawwa 3/2 (2004), 316. Barlas bezeichnet
ihre Tatigkeit als »reading of the Qur’an«, Barlas, Believing Women, 4.

168 Siehe etwa Barlas, Believing Women in Islam; Wadud, Quran and Woman, 1-2;
Sadiyya Shaikh, »Exegetical Violence: Nushuz in Qur’anic Gender Ideology«,
Journal for Islamic Studies 17 (1997), 47-73.

89

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

mir jedoch selbst nach der kritischen Reflexion Hidayatullahs noch
nicht als ein abgeschlossenes Unterfangen; vielmehr wiirde ich
Hidayatullahs Arbeit als den Beginn einer Reflexion bewerten.
Die stete Weiterentwicklung und Uberpriifung exegetischer Metho-
den stellt dariiber hinaus einen Weg dar, einerseits feministische
und geschlechtersensible Koranauslegung auf eine wissenschaftliche
Grundlage zu stellen und diese andererseits gegeniiber Kritikern als
eine legitime Form der Koranauslegung verteidigen zu konnen.

2. Revisionismus und ethischer Reduktionismus

Feministische und geschlechtersensible Koranauslegungen aus dem
akademischen Bereich stammen bisher vorwiegend aus dem anglo-
amerikanischen Raum und liegen vor allem in englischer Sprache
vor. Thr Ausgangspunkt besteht darin, die patriarchalischen Koran-
auslegungen der exegetischen Tradition als falsch zu deklarieren
und ihnen die »korrekte« Lesart des Texts entgegenzustellen.”? Die
Interpretationen sollen affirmative, positive Lesestrategien zur Ent-
faltung des koranischen Potenzials von Geschlechtergerechtigkeit
darstellen. Doch in den in diesem Kapitel untersuchten Werken
dominiert der Anteil von revisionistischen Auslegungen im Sinne
einer Dekonstruktion vormoderner Interpretationen. Ein typisches
Merkmal feministischer Koranauslegungen ist die Feststellung, dass
eine falsche Lesart eines Verses tradiert worden sei oder dass eine
weit verbreitete Glaubensiiberzeugung nicht auf den Aussagen des

169 Aysha Hidayatullah charakterisiert in ihrer ausfithrlichen, kritischen Beschif-
tigung diese Bemiihung nicht nur als »exegesis«, sondern sogar als »tafsir,
Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 23-36.

170 In diesem Sinne lauten die Untertitel der Werke von Amina Wadud »Rereading
the Sacred Text from a Woman’s Perspective« (Quran and Woman) und von
Asma Barlas »Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an« (Believing
Women in Islam). Es kann jedoch nicht dartiber hinweggesehen werden, dass
weder in dem einen noch in dem anderen Werk eine ernsthafte Analyse und
kritische Diskussion vormoderner exegetischer Werke stattfindet. Diese Arbeit
wurde von Islamwissenschaftlerinnen geleistet, siehe Chaudhry, Domestic Vio-
lence; Bauer, Gender Hierarchy in the Qur'an; Geissinger, Gender and Muslim
Constructions of Exegetical Authority; Klausing, Geschlechterrollenvorstellungen
im Tafsir.

90

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Revisionismus und ethischer Reduktionismus

Korans fufle. So eréffnet Riffat Hassan beispielsweise einen ihrer
wissenschaftlichen Beitrdge mit folgenden Worten:

Muslims generally [...] believe that Eve was responsible for
Adam’s »Fall«. This belief is not grounded in the Qur’anic text which
neither upholds the idea of the »Fall« nor the idea that woman was
responsible for man’s exodus from al-janna (Paradise) as an analysis of
relevant passages would demonstrate.'”!

Hier geht es folglich um ein dialektisches Verhandeln von dem, was
der Koran aus feministischer Sicht nicht sagt und was stattdessen die
wahren Bedeutungen des Textes seien. Mit dieser revisionistischen
Denkbewegung findet gleichzeitig eine Hinwendung zum Korantext
als Quelle gottlicher Offenbarung und eine bewusste Abwendung
von der Tradition statt. Die alleinige Ausrichtung am Wortlaut des
Korantexts dient nicht nur der Bereinigung der Bedeutungen des
Korans von patriarchalischen Auslegungen der Vergangenheit, sie
dient auch der feministischen Selbstautorisierung und bildet die
Grundlage fiir den eigenen Wahrheitsanspruch. Wenn Riffat Hassan
etwa schreibt, dass Sexismus und Frauenfeindlichkeit nicht aus dem
Korantext selbst stammen, sondern in ihn hineingelesen werden,
dann klingt dabei implizit mit, dass ihre eigene Auslegung vorur-
teils- und wertfrei ist.”2 Dieser Ansatz ldsst sich nicht nur hier oder
beispielsweise in den Schriften Amina Waduds und Asma Barlas’
finden, sondern ist auch zentraler Bestandteil von Fatima Mernissis
dekonstruktivistischer Arbeit mit dem Titel Le harem politique. Mer-
nissi widmet sich hier der isnad-Kritik an Hadithen im kanonischen
Werk as-Sahih von Muhammad b. Ismafl al-Buhar (gest. 256/870)
und versucht sich damit an der Anwendung kritischer Methoden der
klassischen Hadithwissenschaften.!”3

Ein weiteres Merkmal der feministischen Beschaftigung mit dem
Koran besteht in einer Betrachtungsweise des Korans, die auf einen
ethischen Reduktionismus hinauslduft. Fragen, die traditionell in-

171 Hassan, »Woman and Man’s >Fall«, 101, Hervorhebung im Original.

172 Hassan, »Muslim Women and Post-Patriarchal Islam«, 6-61.

173 Rhouni, »Rethinking >Islamic Feminist Hermeneutics<« , 107; Mernissi, Le
harem politique. Ebenfalls aus dem Bereich der kritischen Hadithforschung ist
die Arbeit Hidayet Sefkatli Tuksals zu nennen, in der sie die frauenfeindlichen
Uberlieferungen in kanonischen Hadithwerken untersucht, Tuksal, Kadin
Kargiti1 Soylem.

91

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

nerhalb der Jurisprudenz und der Ethik verhandelt wurden, werden
in den Bereich exegetischer Diskurse verlagert. Ein Ergebnis dessen
ist ein sehr koranzentriertes Denken und Forschen in der feministi-
schen Kritik, bei welcher der Koran als hdchste textuelle Autoritat
die alleinige Quelle fiir die Beantwortung aller ethischen Fragen sein
soll. Dies wird mit seinem Status als gottliche Offenbarung und der
ideologischen Uberschreibung aller anderen Diskurse und Quellen,
wie den Hadithen, begriindet."* Ethische Fragen werden somit di-
rekt an den Wortlaut des Korantexts gestellt und nicht etwa an beste-
hende Diskurse und Auslegungen, an die tradierten Texte {iber das
Leben des Propheten Muhammad'” oder an den zeitgendssischen
Kontext, aus dem die Fragen entspringen. Dieser hermeneutischen
Pramisse liegt ein Verstindnis des Korans zugrunde, das diesen
als tiberzeitliche Anrede an die gesamte Menschheit versteht. Der
Wortlaut des Korantextes soll damit Antworten auf alle méglichen
Fragen in simtlichen kulturellen Kontexten geben. Dies bedeutet,
dass der Koran als ein statischer Text ohne Entstehungsgeschichte
- mit der sich selbst die vormoderne Koranexegese eingehend be-
schaftigt — verstanden wird. Der Verlauf und die Chronologie der
Offenbarungen des Korans werden in modernen Ansétzen fiir eine
geschlechtersensible Exegese ebenso wenig beriicksichtigt wie die
sprachlichen und inhaltlichen Besonderheiten, in denen sich die
historischen kulturellen Gegebenheiten des Offenbarungskontexts
niedergeschlagen haben. Die Pramissen dieses spezifischen textuel-
len Zugangs zum Koran sind in feministischen und geschlechtersen-
siblen Ansétzen zur Koranexegese bisher nicht Gegenstand herme-
neutischer Diskussionen gewesen. Anhand dieses Umstands zeigt
sich, dass, entgegen dem selbst gesetzten Anspruch, das eigene Vor-
verstandnis, Amina Wadud spricht hierbei von prior text,'”® offenzu-
legen, eine Alternative zum textuellen, ahistorischen Zugang zum
Koran in feministischen und geschlechtersensiblen Diskursen bisher
kaum in Sichtweite liegt. Diese scheinbare hermeneutische Alterna-
tivlosigkeit und die damit einhergehende mangelnde Reflexion der
eigenen hermeneutischen Positionalitdt verhindert meines Erachtens
die berechtigte Forderung an die feministische Exegese, sich des
eigenen Vorverstandnisses bewusst zu werden.

174 Siehe hierzu Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 81-86.
175 Gott segne ihn und schenke ihm Heil.
176 Wadud, Quran and Woman, 1, 5-6, 94.

92

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Text und Bedeutung — Intention und Vorurteil

Der ethische Reduktionismus macht sich bemerkbar in einer
eingeschrankten Wahl der Themen, welche zumeist begrenzt ist
auf Fragen zum ontologischen Verhiltnis von Mann und Frau zu
Gott, zum (hierarchischen) Verhaltnis der Geschlechter zueinander,
- vor allem in eherechtlichen Fragen -, auf die Frage, ob Gott
moglicherweise das ménnliche Geschlecht dem weiblichen in ir-
gendeiner Weise bevorzugt, oder auf die Frage, was Gott im Koran
zu Korperpraktiken, z. B. Bekleidung, und zur Sexualitdt offenbart
hat. Diese Fragen mogen primér dem feministischen Bediirfnis ent-
springen, eine grundlegende Klarung der Verhiltnisbestimmung der
Geschlechter zu erdrtern. Sie ist jedoch meines Erachtens als ein
Ergebnis des oben genannten revisionistischen Impulses zu werten,
denn der Koran duflert sich weit umfangreicher als nur zu Fragen
der Geschlechterhierarchie. Zudem transportiert er ein komplexes
Bild von Frauen und Weiblichkeit, die nicht immer im evidenten
Wortlaut, sondern entweder im nicht explizit Ausgesprochenen oder
im historischen Kontext der koranischen Rede zu finden sind. Einige
Beispiele hierfiir werde ich weiter unten nennen.

In der nun folgenden Diskussion konzentriere ich mich auf eine
Auswahl von Themen, die sich an der Schnittstelle von hermeneu-
tischer Reflexion und Methodenwahl der feministischen Exegese
bewegen.

3. Text und Bedeutung — Intention und Vorurteil

In den koranhermeneutischen Reflexionen Amina Waduds finden
sich einige Aussagen zu ihren hermeneutischen Vorannahmen, mit
denen sie den Koran liest: Zunéchst betont sie, dass der Tradition
nach Koranexegeten nicht zwischen der autoritativen Stellung des
Korantextes und seinen Auslegungen unterscheiden.””” Dies trifft
allerdings keineswegs zu, denn bereits bei der Verschriftlichung des
Korantextes wurde akribisch darauf geachtet, dass nur Gotteswort
tradiert wurde und keine Zusitze der Ersthorer zum Korantext ent-
halten sind.'”® Des Weiteren reflektierten Exegeten bereits sehr frith

177 Ebd., 1; auf dhnliche Weise Barlas, Believing Women in Islam, 10, 19.
178 Das Bestreben, zwischen offenbartem Gotteswort und menschlichen Hinzufii-
gungen zu unterscheiden - seien dies Aussagen des Propheten Muhammad

93

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

iiber den epistemologischen Stellenwert ihrer eigenen Auslegungen,
die sie als Anndherung an die von Gott intendierten Bedeutungen
des Textes verstanden und nicht als an Gewissheit grenzende Aus-
legung. In diesem Zusammenhang kann die hermeneutische Un-
terscheidung zwischen der Erklarung des Korans (fafsir) und der
Deutung des Korans (tawil) durch Abt Mansur al-Maturidi (gest.
333/941) genannt werden. Laut al-Maturidi miissen die Interpreta-
tionen aller Generationen, die nach der Verkiindigung des Korans
lebten, als Deutung (ta'wil) verstanden werden, welche im Hinblick
auf die gottliche Aussageintention nur ungefahre und nicht definiti-
ve Angaben machen konnen.'”® Vor diesem Hintergrund kann Wa-
duds Aussage iiber den autoritativen Stellenwert der exegetischen
Tradition als ein Versuch der feministischen Selbstautorisierung ver-
standen werden. Die Abgrenzung von einer als ideologisch markier-
ten Tradition legitimiert die eigene Lesart.

Auch auf andere Weise versucht, Wadud ihre eigene Lesart abzu-
sichern, etwa indem sie vom subjektiven Vorverstdndnis von Exege-
tlnnen, dem prior text, spricht.

One unique element for reading and understanding any text is the prior
text of the individual reader: the language and cultural context in which
the text is read. It is inescapable and represents, on the one hand, the
rich varieties that naturally occur between readers, and, on the other
hand the uniqueness of each. [...] However, when one individual reader
with a particular world-view and specific prior text asserts that his or
her reading is the only possible or permissible one, it prevents readers
in different contexts to come to terms with their own relationship to the
text.!80

Damit betont Wadud, dass sie ihre Lesart als eine subjektive Ausle-
gung versteht, die eine von vielen ebenso legitimen Auslegungen
darstellt. Ein einseitiger Anspruch auf Deutungshoheit fiihre fiir
Menschen in anderen Kontexten zur Verengung des Bedeutungs-

oder personliche exegetische Notizen -, war vermutlich eines der Motive des
Kalifen ‘Utman, eine offizielle, zum kanonischen Text erkldrte Sammlung des
Korans erstellen zu lassen. Zudem sollten die Varianten der in den islamischen
Regionen zirkulierenden Lesarten eingedimmt werden, siche Omer Ozsoy,
Kuran'in Metinlesme Tarihi. Bir Giris Denemesi (Ankara: [lahiyat, 2002), 43—
45.

179 Al-Maturidi, Ta'wilat, Bd. 1, 349.

180 Wadud, Quran and Woman, 5, xii.

94

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Text und Bedeutung — Intention und Vorurteil

potenzials. Auf die Frage, wie der Koran eine derartige Bedeu-
tungsvielfalt ermoglichen konne, antwortet Wadud: »The Qur’an
must be flexible enough to accommodate innumerable cultural situa-
tions because of its claim to be universally beneficial to those who
believe.«!8! Auf der anderen Seite ist nicht nur das Selbstverstandnis
von Wadud, sondern auch von Riffat Hassan, Asma Barlas und Azi-
zah al-Hibri geprégt von der Idee, dass sie die wahren Bedeutungen
des Texts und damit die wahren Grundlagen des Glaubens erkannt
hitten, womit eindeutig ein Anspruch auf objektive Deutungshoheit
erhoben wird.!®2 Durch diese beiden Aspekte entsteht ein grofles
Spannungsfeld. Das Selbstverstdndnis der feministischen Koranher-
meneutik pendelt damit zwischen dem Eingestandnis, dass die eige-
nen Auslegungen durch das subjektive Vorverstindnis gepragt sind,
und der Vorstellung, dass zur Frage von Geschlechterhierarchie und
-gerechtigkeit die feministische Lesart erstmals die wahre Bedeutung
des Korans aufgedeckt habe. Diese »wahre Bedeutung des Textes«
gilt demgemaf als objektiv, iiberzeitlich und folglich als die inten-
dierte Bedeutung der gottlichen Rede, die damit auch den Willen
Gottes wiedergibt.

In diesem Zusammenhang lohnt sich eine kurze Reflexion iiber
den Begriff des »Vorverstindnisses« oder »Vorurteils«, den Wadud
hier in Anlehnung an Fazlur Rahman anspricht. Hans-Georg Gada-
mer hat das hermeneutische Vorverstandnis im Riickgriff auf Martin
Heideggers Denken als die »wesenhafte Vorurteilshaftigkeit allen
Verstehens« beschrieben.!®?

Der [hermeneutische Zirkel] ist also nicht formaler Natur. Er ist weder
subjektiv noch objektiv, sondern beschreibt das Verstehen als das Inein-
anderspiel der Bewegung der Uberlieferung und der Bewegung des

181 Ebd., 6.

182 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, S.148-49. Kecia Ali kritisiert diese
Haltung mit den Worten »We must not arrogate to our own readings the same
absolutist conviction we criticize in others. We must accept responsibility for
making particular choices — and must accept that they are interpretive choices
[...]«, Ali, Sexual Ethics and Islam, 153, Hervorhebung im Original. Raja Rhou-
ni bezeichnet das feministische Selbstverstindnis als »foundationalist«. Ins
Deutsche wiirde man diesen Ausdruck mit »fundamentalistisch« iibersetzen,
Rhouni, »Rethinking >Islamic Feminist Hermeneutics<, 110.

183 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik (Stuttgart: Mohr Siebeck, 71972), 274-75.

95

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

Interpreten. Die Antizipation von Sinn, die unser Verstindnis eines Tex-
tes leitet, ist nicht eine Handlung der Subjektivitit, sondern bestimmt
sich aus der Gemeinsamkeit, die uns mit der Uberlieferung verbindet.
Diese Gemeinsamkeit aber ist in unserem Verhiltnis zur Uberlieferung
in bestandiger Bildung begriffen.!8

Damit formuliert Gadamer seine Kritik an Friedrich Schleierma-
chers Hermeneutik der Suche nach der Autorintention eines Werks
beziehungsweise deren Rekonstruktion. Dass Verstehen sich immer
geschichtlich-situativ konstituiert, bezeichnet Gadamer als das sub-
jektive Moment. Gadamers Infragestellen der Mdglichkeit, »die ur-
spriingliche Bestimmung eines Werkes im Verstindnis wiederherzu-
stellen«!®, ist als Absage an die Fazlur Rahman’sche Koranherme-
neutik des Riickgangs zur urspriinglichen Bedeutung'®® und damit
auch als Absage an die feministische Hermeneutik zu verstehen.
Die Subjektivititsthese Waduds impliziert im Gegensatz zu Gada-
mers »Bewusstsein fiir die Andersheit des Textes«!8” eine radikale
Abkehr von der exegetischen Tradition der Muslime, die ménnlich
dominiert und androzentrisch geprigt sei.!®® Im Denken Waduds
findet eine Auseinandersetzung mit der Andersheit nicht statt, weder
mit der Andersheit des Korans noch mit der Andersheit seiner Inter-
pretationen, welche sich gegenldufig zu ihrer subjektiven Lesart ver-
halten. Dieses ikonoklastische Moment im feministischen Denken
bringt Riffat Hassan mit folgenden Worten auf den Punkt: »Post-pa-
triarchal Islam is nothing other than prophetic Islam.«'3° Damit soll
gesagt werden: Diese Art der Koranauslegung ist ein vollig neues
Unterfangen, das sich nicht auf die Tradition beruft und vollig frei
ist von tradiertem Wissen. Gadamers »Vorurteil«, das sich bewusst
und unbewusst aus Tradiertem speist, und Waduds prior text sind
aus diesen Griinden schwierig zusammenzubringen.

184 Ebd., 298.

185 Ebd., 171-72.

186 Fazlur Rahman, Islam and Modernity Transformation of an Intellectual Tra-
dition (Chicago: The University of Chicago Press, 1982), 5-7; Fazlur Rah-
man, »Islamic Modernism, Its Scope, Methods and Alternatives«, Internation-
al Journal of Middle East Studies 1/4 (1970), 329-40; Jacques, »Fazlur Rah-
man,76.

187 Gadamer, Wahrheit und Methode, 273.

188 Siehe 4. »Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Traditi-
on«.

189 Hassan, »Muslim Women and Post-Patriarchal Islam«, 60.

96

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Text und Bedeutung — Intention und Vorurteil

Eine andere Form der Selbstautorisierung durch Zuhilfenahme
hermeneutischer Reflexion finden wir bei Laury Silvers.'*® In Anleh-
nung an das kosmologische Denken des Mystikers MuhyT ad-Din
Ibn al-‘Arabi (gest. 638/1240) entwirft sie eine Hermeneutik der
unendlichen Bedeutungen des Korans. Silvers versteht ihre Austfiih-
rungen als theologische und ethische Antwort auf das Problem, dass
der Koran einen géttlichen Willen ausdriickt, der in der Offenba-
rung von Vers an-Nisa’/4:34"! potenziell Gewalt gegen Ehefrauen
befiirwortet.?2

Ibn al-‘Arabi claims that whatever meaning one can take from the
Qur’an within the semantic boundaries of the accepted recitations'*?
must be intended by God. From this perspective, no amount of inter-
pretive finesse would be able cover over a reading of God’s prescription
in v. 4:34 as obliging husbands to hit their wives if necessary to control
them. Following Ibn al-‘Arabis hermeneutic, I suggest that the verse
comprehends all possible meanings including »beat them«. As such,
the verse prompts the problem of conscience we find illustrated in the
Prophet’s conflicted response. For Ibn al-‘Arabi [...] God may intend all
meanings, but it does not follow that He approves of all meanings.!**

Fiir Ibn al-‘Arabi fiihrt der mystische Weg der Gotteserkenntnis {iber
die Beschiftigung mit den Zeichen (ayat) der Schopfung, die auf
Gottes Existenz und Wesen verweisen, und die Beschéftigung mit
dem wortlichen Sinn des Korans, der auf eine spezifische, sprach-

190 Laury Silvers, »>,In the Book We Have Left Out Nothing.< The Ethical Problem
of the Existence of Verse 4:34 in the Qur’an«, Comparative Islamic Studies 2/2
(2006), 171-80.

191 Ar-rigalu qawwamiina ‘ala n-nisai bi-ma faddala llahu ba'dahum ‘ala ba'din
wa-bi-ma anfaqu min amwalihim fa-s-salihatu qanitatun hafizatun li-lI-gaybi
bi-ma hafiza llahu wa-llati tahafina nusizahunna fa-izihunna wa-hgurithun-
na fi l-madagi'i wa-dribuhunna fa-in atanakum fa-la tabgn ‘alayhinna sabilan
inna llaha kana ‘aliyyan kabiran, »Die Mianner stehen fiir die Frauen ein,
deshalb, weil Gott den einen von ihnen den Vorzug vor den anderen gewéhrte
und weil sie etwas von ihrem Vermogen aufgewendet haben. Die frommen
Frauen sind demiitig ergeben, hiiten das Verborgene, weil auch Gott es hiitet.
Die aber, deren Widerspenstigkeit ihr fiirchtet, die ermahnt, haltet euch fern
von ihnen auf dem Lager, und schlagt sie. Wenn sie euch gehorchen, dann
unternehmt nichts weiter gegen sie. Gott ist erhaben, grof3«, Bobzin, Koran, 74;
siehe IV.

192 Silvers, »The Ethical Problem«, 171.

193 Gemeint sind die kanonischen Lesevarianten des Korantextes (qiraat).

194 Ebd., 172. Hervorhebung im Original.

97

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

lich-konkrete Weise das Wesen Gottes offenbart.!”> Anders als die
breite Mitte der Koranexegeten, fiir die der Koran der Ausdruck des
Willens Gottes ist, versteht Ibn al-‘Arabi den Koran als Ausdruck
der Selbstoffenbarung Gottes, folglich seines Wesens. Zugleich ist
Ibn al-‘Arabi ein radikaler Literalist, das heif3t, dass auch seine kos-
mologische Reflexion iiber das Gotteswort stets getragen ist von der
Ebene der evidenten (zahir) Bedeutung und sich von dieser nicht
entfernt. Die von Silvers angesprochenen Bedeutungsdimensionen
diirfen sich nach Ibn al-‘Arabi nicht vom Literalsinn entfernen.!%
Dieser Literalsinn generiert sich vor dem Hintergrund eines spezi-
fischen sprachkonventionellen Wissens. Eine Bedeutung, die sich
von der sprachkonventionellen Bedeutung loslost und dieser wider-
spricht, ist fiir ihn somit keine richtige Auslegung. Zwar meint Ibn
al-‘Arabi, dass Gott alle durch menschliche Bemithung eruierten
Bedeutungen des Textes intendiert, jedoch basiert dieser Gedanke
auf dieser spezifischen Pramisse:

God intends every meaning which a speaker of the language can under-
stand from the literal sense of the text. [...] Ibn al-‘Arabi is constantly
analyzing the meaning of words as they have been understood by the
speakers of the Arabic language to whom the Koran is addressed.”*”

Ibn al-‘Arabi vertritt damit eine andere Hermeneutik als der anfangs
angefithrte Abti Mansar al-Maturidi. Al-Maturidi méchte die defini-
tive, primdre Bedeutung aus dem tradierten exegetischen Wissen
der Ersthorer des Korans herausarbeiten und geht davon aus, dass
sich die definitive Bedeutung nur aus dem Wissen der historischen
Adressaten ableiten ldsst. Ibn al-‘Arabi hingegen will die definitive
Bedeutung aus dem evidenten Wortlaut (zahir) gewinnen, die er aus
dem sprachkonventionellen Wissen iiber das Arabische ableitet.

Laury Silvers sieht, dass dieser Aspekt bei Ibn al-‘Arabi zur Be-
deutungsverengung fiihrt, und erganzt einen Zusatz, der bei Ibn
al-‘Arabi jedoch so gar nicht zum Tragen kommt:

195 William Chittick, The Sufi Path of Knowledge. Ibn al-Arabi’s Metaphysics of
Imagination (Albany: State University of New York Press, 1989), xvf.

196 Michael Chodkiewicz, An Ocean Without Shore. Ibn ‘Arabi, the Book, and the
Law. Translated from the French by David Streight (Albany: State University of
New York Press, 1993), 30.

197 Chittick, Sufi Path of Knowledge, xvi.

98

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Text und Bedeutung — Intention und Vorurteil

For Ibn al-‘Arabi [..] God may intend all meanings, but it does not
follow that He approves of all meanings.

Waihrend der erste Teil des Satzes mit Ibn al-‘Arabis Hermeneutik
tibereinstimmt, passt der zweite Teil - »it does not follow that He
approves of all meanings« — nicht zu Ibn al-‘Arabis Denken und es
lasst sich auch kein Hinweis in seinen Schriften finden, die Silvers’
These bekriftigen wiirde. Stattdessen geht Ibn al-‘Arabi davon aus,
dass kein Wort im sprachlichen Ausdruck Gottes und auch des
Propheten durch Zufall getragen ist:

God and His Messenger never speak without saying exactly what they
mean. We cannot replace one word with another and say that this is
what was really meant.”®

Wire es auf dieser Grundlage denn mdglich, dass Gott mit dem
Wort wa-dribithunna in Vers 4:34 sowohl »und schlagt sie [die
Ehefrauen]« als auch »trennt sie [die Ehefrauen]«!*° meint?

Nun geht es Laury Silvers um ein gottgefilliges ethisches Han-
deln, das sich auf koranische Aussagen stiitzen soll. Das Handeln
des Gesandten Muhammad, der laut der Uberlieferung auf die Of-
fenbarung dieses Verses zunichst verstort reagierte und dann das
Schlagen trotz géttlicher Instruktion niemals anwandte,? nimmt
Silvers fiir die Formulierung des folgenden Gedankens zum Anlass:
Die géttliche Intention lasse hier einen Freiraum fiir das mensch-
liche Handeln. Die prophetische Reaktion verdeutliche, dass ethi-
sches Handeln angesichts der Kommunikation des gottlichen Wil-
lens im Verantwortungsbereich des Menschen liege.2! Es ist nicht
ganz klar, warum Silvers, wenn fiir sie doch das rechte Handeln
im Vordergrund steht, auf die komplexe Koranhermeneutik Ibn
al-‘Arabis zuriickgreifen mochte. Thr scheint es vielmehr um eine
hermeneutisch begriindete Legitimation ihrer feministischen Lesart
zu gehen. Die Ubernahme von Aspekten aus Ibn al-‘Arabis Herme-

198 Ebd.

199 Zentrum fiir islamische Frauenforschung und -Férderung (Hg.): Ein einziges
Wort und seine grofSe Wirkung. Eine hermeneutische Betrachtungsweise zum
Quran, Sure 4 Vers 34, mit Blick auf das Geschlechterverhiltnis im Islam (K6ln:
2005).

200 Silvers, »The Ethical Problems, 176-77. Zur prophetischen sunna im Fall des
nusiiz der Ehefrau siehe IV.

201 Silvers, »The Ethical Problem«, 172, 175-76.

99

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

neutik wire dann als ein weiterer Schritt der Selbstautorisierung
zu werten. Dies ist aus meiner Sicht ein legitimes Unterfangen.
Es kann jedoch nicht ignoriert werden, dass Ibn al-‘Arabi seine
Koranhermeneutik nicht entwickelte, um menschliches Handeln zu
begriinden oder zu reflektieren. Diese Fragestellungen behandelt
er vielmehr in seiner Rechtstheorie. In seinem Werk al-Futuhat
al-makkiyya hat Ibn al-‘Arabi seine Rechtsmethodik und Rechtsaus-
legung ausfiihrlich dargelegt. Silvers verweist jedoch nicht auf dieses
Werk. Seine Rechtsauslegung, die sich an der evidenten Bedeutung
der Rechtsquellen orientiert und damit eine gewisse Nahe zur klas-
sischen Zahiriyya aufweist, lauft auf eine Engfithrung der Bedeutun-
gen und normativen Handlungsweisen hinaus und nicht, wie Laury
Silvers argumentiert, auf eine Offnung der Bedeutung und damit
eines Spielraums fiir (beliebige) Interpretationen. Was Laury Silvers
aus hermeneutischer Perspektive aufgreift, betrifft die Legitimation
einer subjektiven Auslegung des Korans. Im Bereich der Rechtsaus-
legung geht Ibn al-‘Arabi jedoch durchaus intersubjektiv vor: Es
muss eine hermeneutische und methodische Grundlage fiir die Aus-
legung von Rechtsquellen geben, die von einem breiteren Diskurs
getragen wird. Die Teilnehmer des Diskurses miissen sich {iber die
Grundlagen einig sein, damit zielfiihrend auf ein akzeptables Ergeb-
nis hingearbeitet werden kann. Dies ist im Bereich der Exegese,
in der es nicht darum geht, normative Handlungsweisungen abzu-
leiten, keine Notwendigkeit, weswegen hier subjektive Auslegungen
akzeptiert werden. Die Disziplinen der Ethik bzw. des Rechts und
der Exegese haben somit unterschiedliche Pramissen, welche aus
ihrer Zielsetzung erwachsen. Zwischen diesen Pramissen, Methoden
und Zielsetzungen wird bei Silvers und anderen VertreterInnen ge-
schlechtersensibler Auslegungen jedoch nicht klar unterschieden.

4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die
exegetische Tradition

Nicht der Koran enthilt patriarchalische Aussagen, sondern es ist
die exegetische — die korankommentatorische wie auch die rechts-
auslegende - Tradition, die Geschlechterungleichheit und -hierar-
chie produziert: Diese Ansicht wird von vielen muslimischen Femi-

100

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Tradition

nistinnen geteilt.?%2 Eine systematische Reflexion tiber das Konzept
des »Patriarchats« liegt bisher aus der Perspektive muslimisch-femi-
nistischer Kritik noch nicht vor, jedoch lassen sich Einzelaussagen
zu einer vorherrschenden Meinung zusammenfiigen. Nach Amina
Wadud fungiert das Patriarchat als »hegemonial presumption of
dominance and superiority« iiber Frauen, was Unterwerfung und
Ausbeutung mit sich bringt.?® Das Patriarchat werde von der An-
nahme getragen, dass das Ménnliche den normativen Menschen
darstelle und das Weibliche nur als funktionales Objekt in der Welt
des Miannlich-Normativen und die Frau nicht als ein eigenstindiges,
vernunftbegabtes Wesen existiere:

Men have proposed what it means to be Muslim on the presumption
that the male experience is normative, essential, and universal to all
humankind.?04

An anderer Stelle schreibt sie, das Patriarchat sei Gottesbeigesellung
(Sirk), also Unglaube, weil es der hochsten Form der Verletzung
der Einheit Gottes (tawhid) gleichkomme, indem das Ménnliche
zum herrschenden Geschopf erklart werde.?%> Diese herrschaftskriti-
sche Bestimmung des Patriarchats scheint von einem schematischen
Weltbild getragen, dass die Manner auf die Seite der Unterdriicker
und die Frauen auf die Seite der Unterdriickten gruppiert. Eine
andere Denkfigur konnte dieses statische Bild aufbrechen: Das Pa-
triarchat kann als eine symbolische Ordnung verstanden werden,
die das Mainnliche zum herrschenden Prinzip erhebt und dieses
immer wieder reproduziert. In gleicher Weise aber tragen Frauen
diese symbolische Ordnung mit. In Anlehnung an Max Webers
Herrschaftsbegrift schreibt die Soziologin Heike Kahlert {iber der
Stiitzung des Patriarchats durch Frauen:

202 Siehe etwa Ziba Mir-Hosseini, »Muslim Legal Tradition and the Challenge
of Gender Equality«, in: Men in Charge? Rethinking Authority in Muslim
Legal Tradition, Hg. Ziba Mir-Hosseini, Jana Rumminger, Mulki Al-Sharmani
(London: Oneworld, 2015), 37: »What this new trend [of Islamic reformist
thought] is making clear is that the textual sources of Islam are not inherently
patriarchal.«

203 Wadud, Inside the Gender Jihad, 96.

204 Ebd.

205 Amina Wadud, »Islam Beyond Patriarchy Through Gender Inclusive Qur’anic
Analysis«, in: Wanted. Equality and Justice in the Muslim Familiy, Hg. Zeinah
Anwar (Petaling Jaya: Musawah, 2009), 102, 109.

101

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

Frauen [..] wirken in dieser Sichtweise an der Aufrechterhaltung der
Geschlechterhierarchie mit. Wenn, wie Weber sagt, Herrschaft von Zu-
stimmung abhéngt, so ist danach zu fragen, welche Beitrége Frauen zur
Reproduktion der bestehenden Geschlechterverhiltnisse leisten, warum
und unter welchen Bedingungen sie ihrer eigenen Unterdriickung zu-
stimmen bzw. unter welchen Voraussetzungen sie ihre Zustimmung zur
patriarchalen Herrschaft entziehen oder gar offen verweigern.2%¢

Asma Barlas versteht das Patriarchat im religiosen Diskurs als
ein minnlich bestimmtes Gottesbild, wonach Gott als ein Vater
gesehen werde und in Konsequenz dieser Vorstellung das Viterli-
che bzw. Minnliche den normativen Referenzpunkt innerhalb der
Rechtsordnung bilde. Das Patriarchat transformiere das biologische
Geschlecht (sex) in ein politisiertes Geschlecht (gender), welches
das Ménnliche dem Weiblichen vorziehe und die Frau als das Ande-
re markiere. Diese Hierarchisierung der Geschlechter sei getragen
vom muslimischen Glauben daran, dass es einen ontologischen und
ethisch-moralischen Unterschied zwischen Méannern und Frauen ge-
be, dass diese aus ihrer biologischen Wesenheit erwachse und dass
die unterschiedliche, folglich ungleiche Behandlung von Frau und
Mann im Koran ihre wesenhafte Ungleichheit weiter bestéarke.

Die erste Generation der geschlechtersensiblen Koranforscherin-
nen ist von der Prdmisse geleitet, dass der Koran kein Patriarchat
forciere, weil Gottes Gerechtigkeit alles tibersteige, und dass dieses
Element erst durch die Auslegung der (ménnlichen) Gelehrten in
Erscheinung getreten sei.2?” Barlas spricht in diesen Zusammenhang
von der antipatriarchal episteme/epistemology des Korans.?°® Amina
Wadud geht davon aus, dass sich der Koran »neutral« verhalte -
der Text also schweige — zu Dingen wie »social patriarchy, marital
patriarchy, economic hierarchy«.2° Aysha Hidayatullah entgegnet je-
doch, dass die Koranforscherinnen in erster Linie deshalb zwischen
der Bedeutung und der Interpretation des Texts unterscheiden, um
frauenfeindliche Auslegungen ausschliefSlich der Tradition zuzuspre-

206 Heike Kahlert, »Das Verschwinden des Patriarchats. Modernisierungstheoreti-
sche Ansichten eines umstrittenen Theorems«, Osterreichische Zeitschrift fiir
Politikwissenschaft 29 (2000), 47.

207 Barlas, Believing Women, 8-10; Shaikh, »Exegetical Violence«, 59-60;
Mubarak, »A Re-Examination of Verse 4:34«, 266.

208 Barlas, Believing Women in Islam, 11-12, 15, 93, 204.

209 Wadud, Quran and Woman, 9.

102

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Tradition

chen und den Koran selbst von jeglichem patriarchalischen Gehalt
freisprechen zu kénnen, auch bei offensichtlich spannungsgeladenen
Passagen.?! Diese Strategie der Textdeutung ist eine Konsequenz
aus der Annahme, dass Geschlechtergerechtigkeit normativ in den
Koran eingeschrieben ist.

Hidayatullah zahlt im Gegenzug Verse auf, die eine patriarchale
soziale Hierarchie voraussetzen oder ihre Aussage darauf aufbauen,
etwa al-Baqara/2:187, 2:222-23, 2:228, an-Nis2’/4:3, 4:24, 4:34, al-
Mu’miniin/23:6, al-Ma‘arig/70:30.2!! Die Autorinnen betonen durch-
aus, dass der Koran durch den patriarchalischen kulturellen Kontext
der Zeit der Verkiindigung geprigt sei. Gleichzeitig sei der Koran
aber ein universeller und kein kulturspezifischer Text, der in Aus-
druck und Inhalt {iberzeitlichen Charakter haben miisse, um eine
universelle Rechtleitung fiir die Menschheit zu sein.?’? Damit gilt der
Koran dort als geschichtlicher Text, wo patriarchalische Elemente
vorliegen, und wo er dies nicht ist, gilt er als tiberzeitlich. Im Unter-
schied dazu wird die Geschichtlichkeit der vormodernen Exegeten
weitaus stirker betont,?® die eigene Geschichtlichkeit und kulturelle
Pragung wiederum nicht zur Diskussion gestellt.

So wendet sich Asma Barlas in ihrem dekonstruktivistischen Be-
mithen dem Korantext zu, um zu zeigen, dass der Koran kein pa-
triarchales Gottes- oder Prophetenbild vertritt. Hier offenbart sich
jedoch wieder die revisionistische Grundhaltung feministischer Ko-
ranauslegungen. Barlas konzentriert sich bei der Dekonstruktion
eines patriarchalen Prophetenbilds auf Jesus?'4, der - insbesondere
aus feministischer Sicht - im Koran eigentlich eine marginale Rolle
spielt.

210 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 79-80, 116, 132-33.

211 Ebd., 162-65.

212 Wadud, Quran and Woman, 9, 67. Zu einer Diskussion der Frage der Universa-
litat versus Geschichtlichkeit des Korans siehe VI. und Seker, Koran als Rede
und Text.

213 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 80; Barlas, Believing Women in
Islam, 7-10, 34.

214 Friede sei auf ihm.

103

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IIl. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext
5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

Der Koran ist im muslimischen Glauben die sprachliche Offenba-
rung des gottlichen Willens und Wissens, das durch das Medium des
Erzengels Gabriel dem Propheten Muhammad tibermittelt wurde,
der wiederum die Offenbarungen in menschlicher - arabischer -
Sprache im raumzeitlichen Kontext von Mekka und Medina im
Zeitraum der Jahre 610 bis 632 n. Chr. an die Menschen in seinem
Umfeld verkiindete. Auch wenn der Koran als Gottesrede gilt, ist un-
ter muslimischen ExegetInnen anerkannt, dass seine Sprache sowie
auch bestimmte koranische Verfiigungen auf dem sprachkonventio-
nellen Wissen und dem Weltbild der historischen Ersthorer basiert
und dieses aufgreift.?’> Elemente der koranischen Rede wie Sprache,
Stil, Rhetorik und Komposition kénnen damit nicht vollkommen
losgeldst von ihrer historisch-kulturellen Pragung studiert werden,
weswegen bereits in der klassischen Koranexegese beispielsweise die
vorislamische arabische Dichtung eine Vergleichsgrofie fiir korani-
sche Stilmittel bildet.?!6

Die sprachliche Verfasstheit des Korans bedingt, dass sich Koran-
forscher- und -exegetlnnen in Vergangenheit und Gegenwart vor
allem am arabischen Originalwortlaut des Korans abarbeiten miis-
sen. Diese Beschiftigung wirft zahlreiche exegetische Probleme auf,
wie etwa die Frage nach der sprachlichen Mehrdeutigkeit oder Ein-
deutigkeit von einzelnen Wortern oder Versen oder auch die Schwie-
rigkeit der innertextlichen und historischen Kontextualisierung. Die

215 Nimet Seker, »Geschichtlichkeit in der Koranexegese. Die Kontextgebunden-
heit der Bedeutungen des Korans«, in: Koranexegese als »Mix and Match«.
Zur Diversitit aktueller Diskurse in der tafsir-Wissenschaft, Hg. Abbas Poya
(Bielefeld: Transcript, 2017), 131-62; Mustafa Oztiirk, »Geschichtlichkeit und
Ubergeschichtlichkeit im koranischen Kontext«, Frankfurter Zeitschrift fiir
islamisch-theologische Studien 3 (2016), 51-55.

216 Richard Serrano, Quran and the Lyric Imperative (London: Lexington, 2016),
10; Issa J. Boullata, »Poetry Citation as Interpretive Illustration in Qur’an
Exegesis: Masa’il Nafid b. al-Azraq«, in: Islamic Studies Presented to Charles
J. Adams, Hg. Wael B. Hallaq, Donald P. Little (Leiden, New York: Brill,
1991), 27-30, 34, 38-39; Thomas Bauer, »Relevance of Early Arabic Poetry for
Qur’anic Studies Including Observations on Kull and on Q 22:27, 26:225, and
52:31«, in: The Qurian in Context. Historical and Literary Investigations into the
Quranic Milieu, Hg. Angelika Neuwirth, Michael Marx, Nicolai Sinai (Leiden:
Brill, 2010), 699-732.

104

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

Herausforderung exegetischer Titigkeit besteht gerade darin, diese
Probleme, die beim Verstehen des Texts auftreten, anzugehen. Exege-
se dient dazu, die Unklarheiten des Koranwortlauts nach Moglich-
keit zu 16sen und die Feinheiten der Bedeutung mit verschiedenen
Methoden herauszuarbeiten. Jiingere Forschungen zeigen auf, wie
sogar die sprachliche und rhetorische Komposition des Korans be-
deutungsgenierend sein kann.?!”

Trotzdem basieren einige feministische und geschlechtersensible
Texte, die als »exegetische Schriften« gelten, auf Ubersetzungen des
arabischen Korantextes ins Englische. Jede Ubersetzung gibt das
Verstehen des Korans seitens der Ubersetzerin bzw. des Ubersetzers
wieder, sodass eine derartige Ubertragung lediglich als eine »Ausle-
gung aus zweiter Hand« betrachtet werden kann und nicht als eine
wirkliche Auseinandersetzung mit der komplexen Sprache des Ko-
rans. Feministische und geschlechtersensible Beitrdge, die vollstin-
dig auf der Grundlage englischer Ubersetzungen arbeiten, sind etwa
Asma Barlas’ Believing Women in Islam und Riffat Hassans Beitrage,
etwa Woman and Man’s >Fallc. A Quranic Perspective.?® So zitiert
Hassan beispielsweise aus der Ubersetzung von Muhammad Asad
und stiitzt ihre Analyse allein auf diese Ubersetzung.

Gleichzeitig lassen sich aber auch Ansitze fiir eine geschlechter-
theoretische Verhaltnisbestimmung von Sprache und Offenbarung
bei Asma Barlas und Amina Wadud finden. Diese hermeneutischen
Reflexionen halte ich fiir ein zentrales Element jeder zeitgendssi-
schen Exegese. Nicht nur in der feministischen Koranforschung
stellt sie ein Desiderat dar, sondern in der gesamten zeitgendssischen
muslimischen Koranauslegung. Eine Reflexion iiber Sprache und
Offenbarung beeinflusst die methodische Richtung, die fiir die Text-
auslegung eingeschlagen wird, und verrdt zugleich viel iiber das
jeweilige Verstdndnis von der Wesenheit des Korans.

217 Michael Sells, »Sound and Meaning in >Surat al-Qari‘a<« , Arabica 40/3 (1993),
403-30; Lauren E. Osborne, »Textual and Paratextual Meaning in the Recit-
ed Quran. Analysis of Performance of Sarat al-Furqan by Sheikh Mishari
Rashid Alafasy«, in: Qur’anic Studies Today, Hg. Angelika Neuwirth, Michael
A. Sells (London, New York: Routledge, 2016), 228-46; Soraya M. Hajjaji-Jar-
rah, »The Enchantment of Reading. Sound, Meaning, and Expression in Strat
al-‘Adiyat, in: Literary Structures of Religious Meaning in the Qur'an, Hg. Issa
J. Boullata (Richmond: Curzon, 2000), 228-51.

218 Hassan, »Woman and Man’s >Fall«, 101-13.

105

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

A divine text must overcome the natural restrictions of the language of
human communication. I will demonstrate that gender distinction, an
inherent flaw, necessary for human communication in Arabic, is over-
come by the text in order to fulfil its intention of universal guidance.
Those who argue that the Qur’an cannot be translated believe that there
is some necessary correlation between Arabic and the message itself.?!

Anhand dieser kurzen Passage lassen sich bereits mehrere Aspekte
von Waduds Hermeneutik herausarbeiten: Wadud betrachtet den
Koran als einen universellen Text und nicht als eine Verkiindigung
in den historischen Kontext Muhammads hinein. Thre Bezeichnung
des Korans als Text verdeutlicht zugleich, dass sie die dynamischen
und oralen Elemente der urspriinglich miindlichen und fragmenta-
risch offenbarten Koranrede (qurian) nicht berticksichtigt. Stattdes-
sen betrachtet sie den mushaf als ein geschlossenes Korpus, indem
sie allein eine innertextuelle Lektiire des Korans durch die Her-
stellung von Beziehungen zwischen Versen auf lexikalischer Ebene
durchfiihrt. Threr Ansicht nach ist die universelle géttliche Botschaft
gefangen in der menschlich-begrenzten Sprache. Das ménnliche und
weibliche Genus im Arabischen stellt fiir Wadud einen »inherent
flaw« dar, der von der menschlichen Anwendung der Sprache her-
rithrt. Das bedeutet, all jene sprachlichen Spezifikationen, die sich
in geschlechtlichen Codes ausdriicken und misogynen Auslegungen
den Weg bereiten konnten, sind fiir Wadud menschengemacht und
konnen nicht gottlich intendiert sein. Jedoch fahrt der Text laut Wa-
dud eine Strategie, die geschlechtliche Sprache in eine geschlechter-
gerechte Botschaft umzucodieren, um Gottes universelle Botschaft
zu erfullen. Dies mochte Wadud in ihrem Buch Quran and Woman
belegen. Ich halte dies fiir eine recht gewagte These, da Wadud nicht
nur auf der Grundlage der von ihr gewéhlten Methoden nicht in der
Lage ist, iiberzeugend gegen die geschlechterhierarchischen Elemen-
te des Texts zu argumentieren,??? sondern auch die androzentrische
Anrede und viele andere geschlechterrelevanten Aspekte im Koran
tibersieht.

219 Wadud, Quran and Woman, 7.
220 SieheIV.

106

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

Sprache und Erkennen (‘agl) bzw. Verstehen sind auf der appel-
lativen Ebene des Korans sehr eng miteinander verbunden.??! In
diesem Zusammenhang miissen auch die koranischen Selbstverwei-
se dariiber, dass er eine arabische Rezitation sei, verstanden wer-
den: tilka ayatu I-kitabi I-mubini inna anzalnahu quranan ‘arabiy-
yan la‘allakum ta‘qilin. »Dies sind die Zeichen des klaren Buches.
Siehe, wir sandten es herab als einen arabischen Koran, damit ihr
begreift« (Yasuf/12:1-2).222 Das Arabischsein des Korans soll den
(historischen) Adressaten deutlich machen, dass die Botschaft klar,
verstandlich und eindringlich ist, da sie in ihrer Muttersprache of-
fenbart ist. Gott driickt damit selbst im Koran aus, dass das Verste-
hen seiner Botschaft und die Erkenntnis seiner selbst eng verbunden
sind mit dem Verstehen der im Koran gebrauchten arabischen Spra-
che.

Wadud beginnt ihr Buch Quran and Woman mit der Frage,
warum Gott in einigen Versen Frauen und Miénner im Wortlaut
gleichermafien adressiert (wie in al-Ahzab/33:35: inna I-mwminina
wa-l-muminati, »wahrlich, die gldubigen Ménner und gldubigen
Frauen«) und an anderen Stellen einen allgemeinen Ausdruck wie
in »Oh, die ihr glaubt« (ya ayyuha lladina amanui) verwendet.
Gemif3 den Regeln der arabischen Grammatik meine der Koran
stets Manner und Frauen, wenn er den ménnlichen Plural verwende,
solange es keine spezifischen Hinweise auf andere Umstdnde gebe.
Damit betont sie, dass die Sprache des Korans Frauen grundsitzlich
einschliefle.??

Interessanter fiir eine feministische Auseinandersetzung mit dem
Koran wire jedoch eine Beschiftigung mit der androzentrischen
Struktur der dialogischen Anrede im Koran. Kecia Ali weist darauf
hin, dass die medinensischen Verse zu den rechtlichen Bestimmun-
gen, welche etwa die Ehe und Sexualitit betreffen, ausschliefilich
Minner direkt anreden. Hinzu kommt, dass die Verse Minner
adressieren und ihnen sagen, wie sie liber den weiblichen Korper

221 Siehe al-Baqara/2:242, 2:266, an-Nisa’/4:82, al-Higr/15:1, al-Isra’/17:41, 17:45-
46, an-Naml/27:1, Yasin/36:69.

222 Ahnlich auch az-Zuhruf/43:2-3: wa-I-kitabi l-mubini inna ga‘alnahu quranan
‘arabiyyan la‘allakum ta'gilina, »Beim klaren Buch. Siehe, wir machten es zu
einem arabischen Koran, damit ihr versteht.«

223 Wadud, Quran and Woman, 4.

107

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IIl. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

verfiigen sollen.? Vielleicht hat Amina Wadud sich in Quran and
Woman dieser Frage nicht angenommen, weil sie den Themenkom-
plex mir ihrer textualistischen, universalistischen Hermeneutik nicht
zu ihrer Zufriedenstellung darlegen und die Spannung zwischen
den historisch bedingten androzentrisch-patriarchalischen Elemen-
ten und ihren personlichen, ebenfalls kulturell geprigten Wertvor-
stellungen nicht auflosen konnte.??> In ihrem spateren Werk Inside
the Gender Jihad argumentiert sie zwar weniger exegetisch, kontext-
ualisiert die androzentrische Rede dafiir aber historisch: Der Ko-
ran habe in seinem sozio-historischen Kontext die Stirkeren adres-
siert, um damit die Umsetzung der sozialen Gerechtigkeit effektiv
voranbringen zu konnen.??¢ Diese Form der historischen Kontext-
ualisierung bringt somit ein Moment der Relativierung in das an-
drozentrische Bedeutungspotenzial. Doch wie sind dann Passagen
auszulegen, welche den Korper von Frauen objektivieren, wie »Eure
Frauen sind euch ein Saatfeld. So kommt zu eurem Saatfeld, wann
und wie ihr wollt« (nisaukum hartun lakum fa-tu hartakum anna
$itum, al-Baqara/2:223), oder die detaillierten Beschreibungen der
Paradiesjungfrauen, die nur den (gottesfiirchtigen) Méinnern zur
Verfiigung stehen (beispielsweise ad-Duhan/44:51-55, at-Tar/52:17-
20, as-Saffat/37:48, Sad/38:52, ar-Rahman/55:56)?

Waduds Konzentration auf ein koranisches »gender as a category
of thought«??” fithrt am Ende zu einem essenzialistischen Frauen-
bild, nach dem im Koran gesucht wird.??® So spricht sie in Quran
and Woman durchgehend von »der Frau« bzw. dem (einen) Frau-
enbild, das sie im Koran entdecken mochte. Sicherlich ist dieses
Bediirfnis durch den von ihr gewihlten universalistischen Ansatz
bedingt, welcher — mit Fazlur Rahman - den Fokus auf die tiber-
zeitlichen ethischen Botschaften des Korans legen mdchte. Dieser
Zugang fiihrt jedoch zu einem immensen Verlust an Bedeutungs-

224 Ali, Sexual Ethics and Islam, 126-31; Farid Esack, »Islam and Gender Justice.
Beyod Simplistic Apologia«, in: What Men Owe to Women. Men’s Voices From
World Religions, Hg. Raines, John C., Daniel C. Maguiere (Albany: State Uni-
versity of New York Press, 2001), 195-97; Hidayatullah, Feminist Edges of the
Quran, 133-35.

225 Ebd., 159-69.

226 Wadud, Inside the Gender Jihad, 215.

227 Wadud, »Interpretive Possibilities«, 317.

228 Esack, »Islam and Gender Justice«, 187-89.

108

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

und Detailreichtum. So entgehen Wadud und ihren Mitstreiterinnen
weitestgehend die Geschichten von Frauen aus dem Umfeld des
Propheten Muhammad, die in den Wortlaut des Korans Eingang
gefunden haben, ohne dass ihre Namen im Text explizit genannt
werden.

In diesem Zusammenhang seien nur einige bekannte weiblichen
Gefdhrtinnen aus der exegetischen Literatur genannt, an die sich
Gott im Koran wendet: Hawla bint Talaba wendet sich zuerst an
den Propheten und dann direkt an Gott, der ihr Bittgebet und ihre
Klage erhort und auf diese antwortend mit den Worten des Korans
den Gesandten direkt adressiert und auf Hawlas Bittgebet hin eine
Instruktion offenbart.

Qad sami‘a llahu qawla llati tugadiluka fi zawgiha wa-tastaki ila llahi
wa-llahu yasma‘u tahawurakuma inna llaha samiun basiruni lladina
yuzahiruna minkum min nisaihim ma hunna wmmahatihim in um-
mahatuhum illa llaT waladnahum wa-innahum la-yaqulina munkaran
mina l-gawli wa-ziiran wa-inna llaha la-afuwwun gafiirun.

Gott hat die Worte der Frau [Hawla, Tochter von Talaba]?®® gehort,
die mit dir [Muhammad] tiber ihren Gatten stritt und sich bei Gott
beklagte. Gott horte das Gespriach zwischen euch beiden. Siehe, Gott
ist horend, sehend. Diejenigen von euch, die sich von ihren Frauen
scheiden lassen mit den Worten: >Du bist fiir mich wie der Riicken
meiner Mutter!* - diese Frauen sind nicht eure Miitter. Thre Miitter sind
nur die, welche sie geboren haben. Siehe, sie gebrauchen verwerfliche
und falsche Rede. Siehe, Gott ist verzeihend, bereit zu vergeben.2*0
(al-Mugadila/58:1-2)

In Sure 24 (an-Nuar) handelt eine lange Passage von der Verleum-
dung (ifk) der Prophetenehefrau ‘A’iSa bint Abi Bakr (58/678). Ihr
wurde vorgeworfen, sie habe aufierhalb der Stadt Ehebruch began-
gen. Gott ermahnt in den Versen mit scharfen Worten eine Gruppe
von Glaubigen in Medina, weil sie die Verleumdung gegen ‘A’i$a
ungepriift weitergetragen hatten.?3!

229 Galal ad-Din as-Suyati, Lubab an-nuqil f7 asbab an-nuziil, hg. ‘Abd ar-Razzaq
al-Mahdi (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1426), 228; Doris Decker, Frauen als
Tragerinnen religiosen Wissens. Konzeptionen von Frauenbildern in friihislami-
schen Uberlieferungen bis zum 9. Jahrhundert (Stuttgart: Kohlhammer, 2012),
261-65.

230 Bobzin, Koran, 488.

109

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

Inna lladina gan bi-l-ifki ‘usbatun minkum la tahsabithu Sarran lakum
bal huwa hayrun lakum li-kulli mriin minhum ma ktasaba mina l-itmi
wa-lladi tawalla kibrahi minhum lahi ‘adabun ‘azimun law-la id sa-
mitumithu zanna l-muminina wa-l-mwminatu bi-anfusihim hayran
wa-qali hada ifkun mubinun law-la gaa ‘alayhi bi-arba‘ati suhada’a
fa-id lam ya'ti bi-s-suhada’i fa-ula’ika inda llahi humu I-kadibina.

Wer da Liigenhaftes aufgebracht hat, das ist nur eine Gruppe unter
euch. Denkt nicht, dass dies bose fiir euch ausgeht, nein, es ist gut
fur euch. Jedem Einzelnen von euch kommt zu, was er an Missetat
begangen hat. Und wer den Grof3teil davon auf sich genommen hat, den
erwartet eine harte Strafe. Als ihr es gehort hattet, warum haben da die
glaubigen Manner und Frauen nicht Gutes bei sich gedacht und gesagt:
»Das ist eine klare Liige’? Warum haben sie dafiir nicht vier Zeugen
beigebracht? Weil sie keine Zeugen beigebracht haben, sind sie fiir Gott
die Lugner.2*? (an-Nur/24:11-13)

Umm Salama (61/680), eine der Prophetenehefrauen, fragt den Pro-
pheten, warum ausschliefllich die Méanner im Koran adressiert wer-
den,?3 darauf antwortet Gott:

Inna l-muslimina wa-l-muslimati wa-l-muminina wa-l-mu'minati wa-
l-qanitina wa-l-qanitati wa-s-sadiqina wa-s-sadiqati wa-s-sabirina
wa-s-sabirati wa-I-hasiina wa-l-hasiati wa-l-mutasaddigina wa-l-mu-
tasaddiqati wa-s-saimina wa-s-sa’imati wa-I-hafizina furigahum wa-I-
hafizati wa-d-dakirina llaha katiran wa-d-dakirati a‘adda llahu lahum
magfiratan wa-agran ‘aziman. (al-Ahzab/33:35)

Siehe, den muslimischen Ménnern und muslimischen Frauen, den
gldubigen Miénnern und gldubigen Frauen, den frommen Minnern
und frommen Frauen, den Wahrheit sprechenden Mannern und den
Wabhrheit sprechenden Frauen, den geduldigen Méannern und den ge-
duldigen Frauen, den demiitigen Médnnern und den demiitigen Frauen,
den wohltatigen Mannern und den wohltitigen Frauen, den fastenden
Minnern und den fastenden Frauen, den Mannern und den Frauen, die

231 As-Suyati, Lubab an-nuqil, 168-70; Decker, Frauen als Trigerinnen religiosen
Wissens, 257-61.

232 Bobzin, Koran, 305.

233 Decker, Frauen als Trigerinnen religiosen Wissens, 291-98. Zur Frage des Um-
gangs mit den zahlreichen Uberlieferungen zum Offenbarungsanlass dieses
Verses und zu Galal ad-Din as-Suyitis (gest. 909/1505) Losung dieses metho-
dischen Problems siehe Seker, »As-Suyatis Diskussion der Mehrfachherabsen-
dung«.

110

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

ihre Scham bewahren, den Ménnern und den Frauen, die Gottes oft
gedenken, all denen halt Gott Vergebung und reichen Lohn bereit.23*

In alle diesen Versen stellt sich Gott auf die Seite der Frauen, er
kommt ihnen schiitzend zur Hilfe, droht oder straft diejenigen, wel-
che die Frauen in Bedringnis gebracht haben. Dieser Textbezug auf
konkrete Frauenfiguren im historischen Offenbarungsumfeld kann
nur durch historische Kontextualisierung erfolgen und wurde schon
in der klassischen Koranexegese etwa durch Zuhilfenahme von Tra-
dierungen zum Offenbarungsanlass der Verse (sabab an-nuzil) mit
einbezogen.®

Asma Barlas hat ein anderes Textverstindnis, das sich ebenfalls
von dieser historischen Lesart unterscheidet. Was ihren Ansatz
mit dem Zugang Waduds verbindet, ist die Idee von universellen
ethischen Prinzipien als Kernbotschaft des Korans, die, im Falle
von konkurrierenden Positionen, stets Vorrang in der Auslegung
haben sollen. Barlas entwickelt eine Hermeneutik, die von Gottesei-
genschaften ausgeht, aus denen Prinzipien fiir die Schriftauslegung
abgeleitet werden konnen. Dogmatische Grundlagen wie die Einheit
Gottes, die Gerechtigkeit Gottes und seine absolute Andersartigkeit
und Transzendenz wandelt Barlas in ethische und exegetische Prin-
zipien um. Ergebnisse der Exegese miissen diesen Prinzipien zwin-
gend unterliegen. Zum Beispiel wird die Gerechtigkeit Gottes so
verstanden, dass der Korantext keine Auferungen enthalten kann,
die Ungerechtigkeit gegeniiber Menschen implizieren: »If God never
does Zulm to anyone, then God’s Speech (the Qur’an) also cannot
teach Zulm against anyone.«?3¢

[...] The organizing principle of Islam, the doctrine of God’s Unity
(Tawhid), stipulates that there is a perfect congruence between God
(Divine Ontology) and God’s Speech (Divine Discourse). This means
that Muslims should seek the hermeneutic keys for interpreting the
Qur’an in the nature of Divine Ontology or, more appropriately, in
the nature of Divine Self-Disclosure, since our knowledge of one is
contingent on our understanding of the other.?%”

234 Bobzin, Koran, 368-69.

235 Siehe II.

236 Barlas, Believing Women in Islam, 14.
237 Ebd., 13.

111

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

Die Einheit Gottes legt Barlas als hermeneutisches Prinzip der Un-
teilbarkeit der gottlichen Macht aus, was dem koranischen Ideal
zufolge zu einer antipatriarchalischen und geschlechtergleichen so-
zialen Ordnung fithren miisse, in der kein Mensch iiber den anderen
herrsche. Die absolute Andersheit Gottes schliefilich bildet hier die
Grundlage fiir das Prinzip der Ungeschlechtlichkeit Gottes damit
seiner Mannunéhnlichkeit.

Barlas versteht dabei den Koran nicht als Ausdruck des gottli-
chen Willens, sondern als Ausdruck des gottlichen Wesens. Der
Koran ist damit Selbstoffenbarung Gottes (Divine Self-Disclosure),
das Wesen der Schrift hat keine andere Identitit als die géttliche
Identitét selbst.?*® Damit werden auch Gotteseigenschaften wie Ge-
rechtigkeit und Barmherzigkeit nicht als Tatattribute, sondern als
Wesensattribute gedacht. Der Koran ist damit Gerechtigkeit und
Barmbherzigkeit. Nun beschreibt sich Gott im Koran aber auch als
den Strafenden und den Zornigen. Ist der Koran dann in konse-
quenter Weiterfithrung von Barlas’ Ansatz auch als die Manifestation
des gottlichen Zorns (al-Baqara/2:61, 2:90, Al Tmran/3:112, an-Nisa’/
4:90, al-M@’ida/5: 60, al-A’raf/7:71, 7:152) und der gottlichen Stra-
fe (al-Baqara/2:284, Al ‘Imran/3:56, 3.129, an-Nis&’/4:173, al-Ma’ida/
5:18, 5:40, 5:115, 5:188) zu betrachten? Wiirde ein derartiges Gottes-
bild nicht ihrer Hermeneutik der Selbst-Offenbarung zuwiderlaufen?

Des Weiteren ist es fraglich, wie eine Hermeneutik, welche die
koranische Offenbarung als Offenbarung des gottlichen Wesens ver-
steht, mit dem kommunikativen, oralen Charakter des Korans um-
geht. Warum erscheint der Koran als eine Offenbarung in sprachli-
cher Form, als »Rezitation« oder »Lesung« (quran) aus dem gottli-
chen Wissen, wenn er die Offenbarung des Selbst, also des Wesens
des Gottlichen ist? Warum bedurfte es dann eines Propheten und
eines Erzengels als Medium, wenn Gott sein Wesen offenbarte? Und
warum offenbarte er sein Wesen in der Sprache, gewissermaflen
sprechend, und nicht etwa auf andere Weise, etwa durch sein Wir-
ken in Einheit und Gerechtigkeit? Im Ubrigen steht die Uberlegung,
die koranische Offenbarung sei die Offenbarung des gottlichen
Wesens selbst, im Widerspruch zum Gedanken der Transzendenz
(tanzih). Die Transzendenz Gottes ist im Wortlaut des Korans eng
mit der Einheit Gottes verbunden, etwa in den Worten laysa ka-

238 Ebd., 13-15; Wadud, Inside the Gender Jihad, 191.

112

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

mitlihi Say'un (»Nichts ist wie seinesgleichen, as-Sara/42:11). Das
heifdt, dass auch der Koran Gott nicht gleich ist. Der Koran ist
nach seinem Selbstverstindnis eine Rezitation aus einem gottlichen
Buch im Himmel (lawhun mahfiizun, einer wohlverwahrten Tafel,
al-Buriig/85:21-11) und ist damit nicht eine Offenbarung des gottli-
chen Wesens.

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

Eine weitere Strategie der feministischen Koranauslegung ist die
Harmonisierung von Koranversen, die ein reziprokes und liebevolles
Verhaltnis von Ehepaaren fordern, mit Versen, die geschlechterhier-
archisch ausgelegt werden konnen. Demzufolge heben Verse zur
Geschlechtergerechtigkeit und -gleichheit andere Koranverse auf,
welche ein hierarchisches Verhiltnis der Geschlechter nahelegen.?*
So heben feministische Exegetinnen haufig die Bedeutung von Ver-
sen wie al-Ahzab/33:35, at-Tawba/9:71,240 ar-Ram/30:212*! und einen
Teil von al-Baqara/2:187%%2 hervor, da sie das iibergeordnete Prin-
zip des respektvollen Umgangs von Eheleuten auf Augenhdhe be-
schrieben. Mit Ausnahme der Verse 33:35 und 9:71 ist der Wortlaut
dieser Verse jedoch androzentrisch. Das heifSt, es werden Méanner
adressiert, und es wird zu ihnen tiber ihr Verhiltnis zu den Frauen
gesprochen: »Und zu seinen Zeichen gehort, dass er euch Gattinnen

239 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 165.

240 Wa-l-muwminina wa-l-muwminatu ba'duhum awliyau ba'din yamurina bi-l-
matifi wa-yanhawna ani l-munkari wa-yuqimuna s-salata wa-yu'tina z-
zakata wa-yutiuna llaha wa-rasilahu ulaika sa-yarhamuhumu llahu inna
llaha ‘azizun hakimun, »Die Glaubigen, die Manner wie die Frauen, die stehen
einander bei. Sie gebieten das Rechte und verbieten das Schlechte, sie verrich-
ten das Gebet und entrichten die Armensteuer, und sie gehorchen Gott und
seinem Gesandten. Sie sind es, derer Gott sich erbarmen wird. Siehe, Gott ist
michtig, weise«, Bobzin, Koran, 168.

241 Wa-min ayatihi an halaqa lakum min anfusikum azwagan li-taskunii ilayha
wa-ga‘ala baynakum mawaddatan wa-rahmatan inna fi dalika la-ayatin li-
qawmin yatafakkartina, »Und zu seinen Zeichen gehort, dass er euch Gattin-
nen aus euch selber schuf, damit ihr bei ihnen Ruhe findet. Und er stiftete
unter euch Liebe und Barmherzigkeit«, Bobzin, Koran, 352.

242 Hunna libasun lakum wa-antum libasun lahunna, »Sie sind ein Kleid fiir euch
und ihr ein Kleid fiir sie«, Bobzin, Koran, 30.

113

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

aus euch selber schuf, damit ihr bei ihnen Ruhe findet« (30:21,
Hervorhebung d. Verfasserin). Der oft zitiere Versabschnitt in Sure
al-Baqara »Sie sind ein Kleid fiir euch und ihr seid ein Kleid fiir sie«
ist in einen lingeren Passus eingebettet, der ebenfalls die Manner
- hier als agens in der sexuellen Beziehung zu ihren Ehefrauen -
adressiert:

Uhilla lakum laylata s-siyami r-rafatu ila nisaikum hunna libasun
lakum wa-antum libasun lahunna ‘alima llahu annakum kuntum
tahtanuna anfusakum fa-taba ‘alaykum wa-afa ‘ankum fa-l-ana
basirihunna wa-btagii ma kataba llahu lakum |[...].

Euch ist erlaubt zur Fastenzeit, dass ihr des Nachts bei euren Frauen
schlaft. Sie sind ein Kleid fiir euch und ihr ein Kleid fiir sie. Gott weif,
dass ihr euch selbst betrogen hattet. Da wandte er sich euch giitig zu,
und er verzieh euch. Doch nun verkehrt mit ihnen, und strebt nach
dem, was Gott euch beschieden hat.?4? (al-Baqara/2:187, Hervorhebung
d. Verf.)

Ein anderes Verfahren, das die androzentrischen Elemente des Texts
reduzieren oder sogar aufheben soll, ist die historische Kontextuali-
sierung. Dieses Verstdndnis von »Kontextualisierung« dient dazu,
ein oder mehrere Bedeutungselemente des Texts aus dem patriarcha-
lischen historischen Offenbarungsumfeld heraus zu erkldren und
damit als »particulars«?*4, als historisch-spezifische Aussage des Ko-
rans, zu klassifizieren. Damit wird die Relevanz der jeweiligen Pas-
sage als nicht tiberzeitlich bewertet. Diese Form der »historischen
Kontextualisierung« dient somit nicht dazu, den Text durch Hin-
zuziehung von historischen Informationen tiber den Offenbarungs-
kontext zu erkldren.?*> Im Fall der androzentrischen Rede kommt
diese Kontextualisierung an ihre Grenzen, da sie zwar die Entste-
hung geschlechterhierarchischer Elemente begriinden kann, es je-
doch nicht vermag, androzentrische Auslegungen zu unterbinden.?4¢

243 Ebd.

244 Wadud, Quran and Woman, xii—xiii, 9-10; Barlas, Believing Women in Islam,
58-62.

245 Zu einer ausfithrlichen Diskussion dieser Frage siehe IIL

246 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 133. Zu einer ausfithrlichen Diskus-
sion der androzentrischen Rede im Koran siehe VI.

114

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

Aus dem Kreis der feministischen Denkerinnen hatte Kecia Ali
erstmals auf das androzentrische Potenzial der koranischen Rede
hingewiesen.

The Qur’anic text repeatedly refers to women as »them« who must be
dealt with by men, who are its implicit or explicit adressees, with regard
to matters associated with sex, women’s bodies, and conduct in intimate
relationships. Yet not all of these verses adressed to men about women
endorse customs and rules supporting male dominance. Verses adressed
(in the second person) to men discussing women (in the third person)
may or may not assume or advocate women’s legal or social passivity,
though the very mode of address presumes a privileged position for
men as the audience for divine guidance.?*

Ein Teil solcher Verse adressiert zwar Ménner, aus den Aussagen
der Verse geht jedoch hervor, dass die Rechte der Ehefrauen in
bestimmten Situationen gestarkt werden sollen (wie in al-Bagara/
2:232, 2:234, 2:240). An anderen Stellen gibt der Koran den Min-
nern jedoch zugleich die Initiative und Kontrolle iiber das intime
Verhiltnis zu ihren Frauen und appelliert an die Verantwortung
der Ménner in ihren sexuellen Handlungen (al-Baqara/2:187, 2:222-
223). Dartiber hinaus existiert eine Anzahl von Koranversen, die
ich als eine dritte Kategorie fassen mochte. Hier werden nicht nur
Minner adressiert, es wird ihnen vielmehr auch eine tibergeordnete
Stellung in bestimmten Fragen gegeben, die in der klassischen Ex-
egese als wesenhafte Uberlegenheit des mannlichen iiber das weib-
liche Geschlecht verstanden wurde.?*® Durch gottliche Verfiigung
werden ihnen bestimmte Rechte zugesprochen, die Frauen nicht
erlangen konnen, z. B. das Recht auf Mehrehe. Der Vers an-Nisa’/
4:34 spricht vom Ziichtigungsrecht des Ehemanns im Fall der »Wi-
derspenstigkeit«, des »Widerwillens« oder »Ungehorsams« (nusiiz)
der Ehefrau. Der Vers an-Nisa’/4:3 erlaubt den Mannern, bis zu vier
Waisen zu heiraten?*? und mit Sklavinnen uneingeschréinkt sexuelle
Beziehungen zu haben - der Vers an-Nisa’/4:129 betont zugleich,

247 Ali, Sexual Ethics and Islam, 126-27.

248 Siehe IV.

249 Wa-in hiftum alla tugsiti fi l-yatama fa-nkihit ma taba lakum mina n-nisa’i
matna wa-tulata wa-rubd‘a fa-in hiftum alla ta'dili fa-wahidatan aw ma
malakat aymanukum dalika adna alla ta@li, »Und wenn ihr fiirchtet, den
Waisen gegeniiber nicht gerecht zu handeln, so heiratet von den Frauen, was
euch gutdiinkt - zwei, drei, oder vier! Und wenn ihr fiirchtet, ihnen nicht

115

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

dass es Mannern mit mehreren Frauen unmdglich ist, alle gleich
und gerecht zu behandeln, weswegen Gott dazu aufruft, es bei der
Ehe mit einer Frau zu belassen — und Vers an-Nisa’/4:24 erlaubt
es Minnern, ihre Sklavinnen zu heiraten. Ahnlich ist die Aussage
der Verse al-Mu'miniin/23:6 und al-Ma‘arig/70:30 zu verstehen, der
zwar nicht die Manner direkt adressiert, aber die Handlungen der
rechtglaubigen Ménner thematisiert, welche ihre Scham hiiten und
nur mit ihren Ehefrauen und Sklavinnen sexuelle Beziehungen ha-
ben sollen. Diese Verse mit androzentrischer Anrede stehen in einem
Spannungsfeld zwischen den sexuellen Vorrechten der Minner, der
Thematisierung der Méanner als Handelnde in ihren Beziehungen
zu Frauen einerseits und der Ermahnung Gottes an die Minner,
in diesen sexuellen und ehelichen Beziehungen gerecht zu handeln
andererseits. Hier kann argumentiert werden, dass Gott die Starke-
ren in einer hierarchisch organisierten Gesellschaft adressiert und
diese zur Verantwortung aufruft, den Schwicheren mit gerechtem
Handeln zu begegnen. Diese Ermahnung, das Recht der Schwiche-
ren zu achten, lasst sich auch aus anderen Versen ableiten, wie etwa
an-Nahl/16:72 und a$-Sira/42:11: »Gott hat euch aus euch selber
Gattinnen gemacht und aus euren Gattinnen S6hne und Enkel«?>°
und »Der Schopfer der Himmel und der Erde. Er machte Gattinnen
fur euch, aus euch selber [...].«®*! Hier adressiert Gott die Manner
und erinnert sie daran, dass ihre Frauen desselben Ursprungs sind
wie sie selbst und dass die Frauen folglich gleichwertige menschliche
Wesen sind. Diese Aussage impliziert auch, dass Frauen gerecht
behandelt werden sollen. Auf dhnlich Weise ermahnt an-Nisa’/4:1
die Menschen in Mekka,?2 Gott zu fiirchten, der die Menschheit
aus einem urspriinglichen Wesen erschuf. Der Text spricht an dieser

gerecht zu werden, dann nur eine oder was ihr an Sklavinnen besitzt! So konnt
ihr am ehesten Ungerechtigkeit vermeiden«, Bobzin, Koran, 69.

250 Wa-llahu gaala lakum min anfusikum azwagan wa-gaala lakum min
azwagikum banina [...].

251 Fatiru s-samawati wa-l-ardi ga‘ala lakum min anfusikum azwagan |...].

252 Weil der Vers an-Nisa’/4:1 mit den Worten ya ayyuha n-nasu beginnt, handelt
es sich bei ihm moglicherweise um eine mekkanische Offenbarung, siehe Badr
ad-Din Muhammad az-Zarkasi, al-Burhan fi ‘ulim al-quran, hg. Muhammad
Aba Fadl Ibrahim (Kairo: Maktabat Dar at-Turat, 1404), Bd. 1, 189-90; Galal
ad-Din al-Mahalli, Galal ad-Din as-Suyati, Tafsir al-galalayn (Kairo: Dar al-
Hadit, 31422), 97.

116

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

Stelle nicht von Adam und lasst zugleich offen, was mit dem »einen
Wesen« (nafs wahida) gemeint ist:

Ya-ayyuha n-nasu ttaqi rabbakumu lladi halaqakum min nafsin
wahidatin wa-halaga minha zawgaha wa-batta minhuma rigalan
katiran wa-nisaa.

Thr Menschen! Furchtet euren Herren, der euch aus einem Wesen schuf
und der daraus sein Gegeniiber schuf und der aus beiden viele Manner
und Frauen entstehen lief3!>>3

Auch dieser Vers kann als Anrede an Ménner ausgelegt, aber
ebenso im Sinne der Geschlechtergleichheit verstanden werden. Ob-
schon die androzentrische Rede sich stets im Spannungsfeld von
Geschlechtergerechtigkeit und Geschlechterhierarchie zu bewegen
scheint, ldsst sich im Koran jedoch insgesamt betrachtet keine mit
dem feministischen Paradigma von »Geschlechtergleichheit« ver-
gleichbare Vorstellung finden. Gerechtigkeit wird im Koran nicht
als eine vollige Gleichstellung der Geschlechter begriffen. Der Koran
strebt vielmehr die Errichtung einer gerechten sozialen Ordnung
an, in der Hierarchien per se nicht ausgeschlossen sind und die
durch das Handeln der Starkeren verwirklicht werden soll.?>* Aus
diesem Grunde wird, in der historisch gegebenen Gesellschaftsord-
nung im Offenbarungsumfeld des Propheten, an die Stirkeren ap-
pelliert, ihnen, also den Ménnern, zugleich aber bestimmte Vorrech-

253 Bobzin, Koran, 69, Hervorhebung des Ubersetzers.

254 Aysha Hidayatullah geht davon aus, dass Hierarchieverse nicht im Wider-
spruch zu Reziprozititsversen stehen. Es gebe diesbeziiglich im Offenbarungs-
kontext keinen Widerspruch. Eine Dominanz der Méanner iiber Frauen verletz-
te im Offenbarungskontext nicht Prinzipien wie Barmherzigkeit und Liebe
in Beziehungen. Das vormoderne Verstindnis von Liebe und Sexualitit sei
von verschiedenen Vorstellungen gepriagt gewesen, dazu zdhlte das Besitzen
des/der Geliebten sowie Unterwerfung und Passivitat als natiirliche Aspek-
te einer Liebesbeziehung, Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 165.
Ayesha Chaudhry spricht in diesem Zusammenhang von dem Einfluss von
»idealisierten Kosmologien«, die sowohl in der vormodernen wie auch in
der zeitgenossischen Koranauslegung im Subtext mitschwingen. Eine ideale
Welt wiirde demnach bestehen, wenn Muslime sich vollstindig der gottlichen
Fithrung hingeben wiirden: »It is the world as God inteded it, as it should
be unpolluted by concerns about social reality.« Im vormodernen Denken sei
eine hierarchische Gesellschaft daher als von Gott auf diese Weise erschaffen
und eine hierarchische Geschlechterordnung in der Ehe nicht als unethisch
betrachtet worden, Chaudhry, Domestic Violence, 196-97.

117

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

te zuerkannt und ein bedingtes Verfiigungsrecht tiber den weibli-
chen Koérper zugesprochen. Die Verse zur Heirat von bis zu vier
Waisen und Frauen (an-Nisa’/4:3) verstehe ich daher als Einschrian-
kung einer vorherrschenden Praxis im Umfeld des Propheten. Die
unbegrenzte sexuelle Verfiigung tiber Sklavinnen jedoch befestigt
letztlich eine geschlechtlich-hierarchische Sozialordnung, die sich
auch in den unterschiedlichen Bestimmungen der Verhiillungsverse
(an-Nuar/24:31, al-Ahzab/33:59) fiir glaubige Frauen und glaubige
Sklavinnen &uflert. Die klassische Auslegung, wonach die freien,
glaubigen Frauen in Medina durch die Verschleierung als solche
erkannt und vor sexueller Beldstigung geschiitzt werden sollten, die
unfreien, ebenso gldubigen Frauen aber auflen vor gelassen werden,
stiitzt sich auf Hadithe und Uberlieferungen von Prophetengefihr-
ten wie ‘Umar b. al-Hattab?>> (gest. 23/644).2%¢

Diese Beschrankung der Verhiillung von Frauen auf eine begrenz-
te, schiitzenswerte Gruppe wirkt im zeitgendssischen muslimischen
Glaubenshorizont duflerst verstérend. Warum soll Gott nur die frei-
en Frauen schiitzen wollen und die unfreien nicht? Sind nicht gera-
de die Schwicheren der besonderen Fiirsorge und des besonderen
Schutzes bediirftig, und ist nicht dies eine der Kernbotschaften des
Korans? Dieses Problem deutet auf ein grundlegendes Spannungs-
verhiltnis in der modernen geschlechtersensiblen Koranforschung
hin, ndmlich der Kollision von zeitgendssisch gepragten Wertvorstel-
lungen und koranischen Aussagen.

Dieser Konflikt entsteht durch die Universalititspramisse. So
meint Wadud, der Korantext miisse wegen seines eigenen universel-
len Anspruchs, »fiir die Glaubigen von Nutzen zu sein«, flexibel
genug sein, um unzdhlige kulturelle Situationen zu umfassen.

Therefore, to force it to have a single cultural perspective - even the
cultural perspective of the original community of the Prophet - severely
limits its application and contradicts the stated universal purpose of the
Book itself.%

255 Ahmad b. ‘Ali Abii Bakr al-Gassas, Ahkam al-Quran, hg. Muhammad $adiq
al-Qamhawi (Beirut: Dar Thya’ at-Turat al-‘Arabi, 1405), Bd. 5, 244-46.

256 Khaled Abou El Fadl, The Search for Beauty A Conference of the Books
(New York, Oxford: Rowman and Littlefield, 2006), 196-98; Mustafa Oztiirk,
Cabhiliyeden Islamiyete Kadin (Ankara: Ankara Okulu, 2012), 100-01.

257 Wadud, Quran and Woman, 6.

118

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

Hierher riihrt die Kollisionen zwischen der - wie sie es nennt
- »Weltanschauung« des Korans und ihren eigenen Vorstellungen
von Geschlechtergerechtigkeit, etwa, wenn es um die umstrittene
Bedeutung des Imperativs wa-dribithunna in Vers 4:34 geht. Hier
hatte Wadud zuletzt in Insider the Gender Jihad sich die Freiheit
herausgenommen, »Nein« zum Wortlaut des Textes zu sagen, weil er
das Potenzial bergen konne, Gewalt an Frauen exegetisch zu begriin-
den.>8

Die Suche nach einem iibergeordneten ethischen Imperativ wird
meines Erachtens durch den vereinfachenden Impetus dieser Form
der Koranauslegung bedingt, die sich im Konfliktfall an selbst ge-
setzten und sich offensichtlich aus zeitgendssischen Wertvorstellun-
gen speisenden, universell gedachten Prinzipien orientiert. Die Mog-
lichkeit, dass der Koran Antworten und Reaktionen auf jeweils spe-
zifische Fallsituationen wiedergibt, wird nicht in Betracht gezogen.
Vielmehr wird die Scharia als ein kohdrentes System verstanden,
dessen innerer Zusammenhang aus den Einzelfallbestimmungen des
koranischen Texts abzuleiten ist. Diese universelle Kohdrenz wird in
der feministischen Hermeneutik als von Gott intendiert angenom-
men. Sie griindet sich jedoch in Wirklichkeit auf subjektive, mensch-
liche Reflexion in der Interpretation und kann damit nicht als de-
ckungsgleich mit der géttlichen Intention betrachtet werden. Die
Kollision von universell gedachten Werten und androzentrischen
sowie patriarchalischen Aussagen des Korans vollzieht sich meines
Erachtens genau auf dieser Ebene. Feministische und geschlechter-
sensible Auslegungen verstehen sich als diejenigen, welche die gott-
liche Intention absolut und iiberzeitlich erfasst haben. Dass dies
nicht der Fall ist, zeigt sich am Ringen mit Versinhalten, welche die
mannliche Sexualitit als agens beschreiben und bevorzugen. Genau
an diesen Reibepunkten offenbart sich der Zusammenprall von zeit-
genossischen Wertvorstellungen und dem Glauben, die intendierte
Bedeutung des Textes erfasst zu haben.

258 Wadud, Inside the Gender Jihad, 198-204; siehe IV.

119

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

7. Fazit

In diesem Kapitel habe ich einige Aspekte ausgewdhlter feminis-
tischer und geschlechtersensibler Quellen zur Koranauslegung kri-
tisch diskutiert. Damit sollte aufgezeigt werden, an welchen Punkten
die feministische Koranhermeneutik an ihre Grenzen stofit und aus
diesem Grund méglicherweise weniger Gehor findet, als sie eigent-
lich verdient. Es geht mir nicht darum, geschlechtersensible Lesarten
pauschal zu dekonstruieren oder ihre Legitimitit infrage zu stellen,
sondern das kritische Herangehen an Geschlechterhierarchie und
-herrschaft weiterzudenken und es auf eine reflexive, pluralismusfa-
hige Grundlage zu stellen.

Eine reine Methodendiskussion wurde aufgrund der Komplexitat
der exegetischen Methoden in diesem Beitrag nicht betrieben. Eine
Meta-Methode zu entwickeln, die es erlaubt, eine Koranexegese zu
betreiben, die sich auch den Fragen und Problemen der Gegenwart
stellt, ohne in Apologetik zu verfallen, ist nicht nur ein Desiderat,
sondern wohl auch ein dufiert schwieriges Unterfangen. Zu komplex
sind die verschiedenen Aspekte, die fiir eine »ideale« Exegese zu
beriicksichtigen sind, zu reich ist die exegetische Tradition mit ihrem
Methodenpluralismus und ihrer Meinungsvielfalt. Was uns bleibt,
ist die Reflexion der eigenen hermeneutischen Pramissen und deren
Weiterentwicklung im kritischen Dialog mit Andersdenkenden.

Eine konsequente historisch-kontextualisierende Perspektive auf
den Koran mitsamt seiner Textgenese sowie gleichzeitig das Be-
wusstsein der Interpretin bzw. des Interpreten von der eigenen Ge-
schichtlichkeit béte meiner Einschitzung nach einen moglichen her-
meneutischen Schliissel fiir die Auflgsung zahlreicher Widerspriiche
der feministischen und geschlechtersensiblen Koranhermeneutik.
Dazu gehort auch die Reflexion dariiber, dass wir nicht die prima-
ren Adressaten des koranischen Textes sind. Noch weniger ist die
gesamte Menschheit seit der Schopfung Adams bis heute vom Text
adressiert. Vielmehr richtet sich der Text an die historischen Erstho-
rer des Korans in Mekka und Medina. Dies wird deutlich an den
vielen dialogischen Elementen im Text, die auf den urspriinglich
miindlichen Rede- und Verkiindigungscharakter des Korans schlie-
3en lassen, sowie durch die vielen Unbestimmtheiten und Ambigui-
taten, die sich bei der heutigen Lektiire des Korans ergeben. Diese

120

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Fazit

kontextualistische These passt zu dem koranischen Selbstverstand-
nis, eine Aktualisierung der fritheren Offenbarungen zu sein, die
andere Propheten vor Muhammad verkiindet hatten. Ausgehend von
der hermeneutischen Uberlegung, dass der Koran eine Sammlung
von miindlichen AufSerungen aus unterschiedlichen raumzeitlichen
Kontexten in Mekka und Medina und zunéchst an seine historischen
Erstadressaten gerichtet ist, kann angenommen werden, dass die
erwihnten Unbestimmtheiten und Ambiguititen fiir die in der hi-
storischen Verkiindigungssituation anwesenden Horer nicht bestan-
den haben. Sie sind erst in den Verstindnisbemithungen spéiterer
Generationen Gegenstand ausfiihrlicher exegetischer Reflexion ge-
worden. Die Beriicksichtigung dieser Aspekte bildet meines Erach-
tens keinen radikal neuen Ansatz, sondern stiitzt sich weitestgehend
auf das bestehende Textverstindnis in der vormodernen Koranex-
egese.” Ein derartiger hermeneutischer Ansatz miisste folglich auch
kommunikationstheoretische Aspekte im Offenbarungsverstandnis
beriicksichtigen. Ein Koranverstdndnis, das den Koran als gottliche
Kommunikation in arabischer Sprache in einem konkreten, histori-
schen Kontext versteht, konnte die Grundlage dafiir bilden. Kom-
munikation, Sprache und Geschichtlichkeit wéiren damit die Kern-
elemente der Entwicklung einer geschlechtersensiblen Hermeneutik
fiir die Auslegung des Korans.

259 Oztiirk, »Geschichtlichkeit und Ubergeschichtlichkeit im koranischen Kon-
text«, 45-49; Seker, Koran als Rede und Text.

121

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 12.01.2026, 00:45:16.


https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[ll. Universell giiltig oder historisch partikular?

Historische Kontextualisierung als eine Methode der
feministischen und geschlechtersensiblen Koranauslegung

1. Einleitung

»Islamischer Feminismus« ist ein Begriff, der sowohl fiir Muslime
als auch fiir Nicht-Muslime immer noch einen Widerspruch in sich
darzustellen scheint. Auf muslimischer Seite herrscht wohl Irritation
dariiber, dass in der Bewegung des islamischen Feminismus Aktivis-
tinnen gleichzeitig auch als Forscherinnen bzw. Gelehrte im Bereich
der Religionsforschung auftreten. In diesem Feld sind einige Namen
wie Amina Wadud und Asma Barlas,?®° beide Professorinnen an US-
amerikanischen Universitaten, mit ihren Werken zum Thema »Ko-
ran und Frauen« bekannt geworden. Auch wenn beide ihre eigene
Arbeit nicht in der Tradition der klassischen Koranexegese verorten,
verstehen sie ihre Werke als einen Beitrag zur Koranexegese?! — auf
diese Weise wurden ihre Beitrdge auch zum Grofiteil von anderen
Stimmen im Diskurs rezipiert.

260 In einem Vortrag von 2004 lehnt Asma Barlas »das Label Islamischer Femi-
nismus«, weil der westliche Feminismus mit der kolonialen Unterdriickung
auflereuropdischer Kulturen assoziiert wird, fiir ihre eigene Arbeit ab. In der
Literatur wird ihre Arbeit jedoch der feministischen Koranexegese zugeordnet,
siehe Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 39-45; Shuruq Naguib, »Ho-
rizons and Limitations of Feminist Muslim Hermeneutics. Reflections on the
Menstruation Verse«, in: New Topics in Feminist Philosophy of Religion. Contes-
tations and Transcendence Incarnate, Hg. Pamela Sue Anderson (Dordrecht:
Springer Press), 34; Lamptey, Divine Words, 47; Ziba Mir-Hosseini, »Justice,
Equality and Muslim Family Laws. New Ideas, New Prospects«, in: Sharia and
Justice. Hg. Abbas Poya (Berlin, Munich, Boston: De Gruyter, 2018), 73-104,
25-26. Barlas nennt an anderer Stelle ihre eigene Arbeit im Zusammenhang
mit den »Lesarten von muslimischen Frauen«, von denen sich einige als
Feministin bezeichneten und andere nicht, Asma Barlas, »Women’s Readings
of the Qur’anc, in: The Cambridge Companion to the Quran, Jane Dammen
McAuliffe (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), 258.

123

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

Die heutige junge Generation von muslimischen Theologinnen
hat dieser Gruppe feministischer Exegetinnen zu verdanken, dass
die Stimme gldubiger Frauen im o&ffentlichen Diskurs zunehmend
erstarkt. Sie forderten Raum ein: Sowohl Diskursraum als auch phy-
sischen Raum in der Moschee. Damit weckten sie Sensibilitat fiir die
Belange muslimischer Frauen iiberhaupt. Zum anderen haben die
Werke der feministischen und geschlechtersensiblen Denkerinnen
vor allem junge muslimische Frauen dazu angeregt und ermutigt,
selbst die Stimme zu erheben und im gesellschaftlichen und akade-
mischen Diskurs aktiv zu werden. Werke wie Amina Waduds Qurun
and Woman wirken nicht nur thematisch auf die Fragestellung, was
der Koran iiber das Geschlechterverhiltnis sagt, vielmehr bieten sie
— weil von einer Frau geschrieben, die exegetische und theologische
Deutungsautoritit beansprucht - ein positives Identifikationspoten-
zial fiir Frauen, die es zunehmend wagen, als religiése Autorititen
aufzutreten.

Lange Zeit erhoben sich kritische Stimmen zu dieser feministi-
schen und geschlechtersensiblen Exegese des Korans. Vielfach wur-
den die verschiedenen Ansitze kritisiert oder den Verfasserinnen
die Deutungsautoritdt abgesprochen. Doch eine kritische und wis-
senschaftliche Auseinandersetzung mit der Thematik aus dem aka-
demischen Bereich blieb bis vor Kurzem aus. Dieses Desiderats hat
sich die US-amerikanische Forscherin Aysha Hidayatullah mit ihrem
Buch Feminist Edges of the Quran angenommen. Darin beschreibt
und versteht sie die feministische und geschlechtersensible Koran-
forschung als einen Beitrag zur »Exegese des Korans« (tafsir).2%2
Auch ich gehe in meinen Uberlegungen zu dieser spezifisch nord-
amerikanischen Form der feministischen und geschlechtersensiblen
Koranforschung ihrer Selbst- und Auflenwahrnehmung nach davon
aus, dass es sich dabei um eine Form der Koranexegese handelt.

Aysha Hidayatullah gehort zu denjenigen Stimmen, die sich mit
den progressiven weiblichen Lesarten des Korans intensiv auseinan-
dergesetzt haben. Ich halte die Methodendiskussion, die sie in ihrem

261 Amina Wadud verortet ihre eigene Arbeit dezidiert in der Koranexegese und
verwendet zur Bezeichnung dieser Betitigung auch den klassischen Begriff
tafsir, siehe Wadud, Quran and Woman, xvi.

262 Aysha Hidayatullah bezeichnet diese Bemithung nicht nur als »exegesis«, son-
dern sogar als »tafsir«, Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 23-36.

124

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Einleitung

Buch anstofit, fiir einen zentralen Punkt in diesem Diskurs, weil
damit die Frage einer legitimen Auslegung des Textes verbunden ist.
Denn der muslimischen Auslegungspraxis nach ist eine Auslegung
des Textes nur dann akzeptabel, wenn auch die Methodik als »gesi-
chert« und als von Fachleuten akzeptiert gilt. Diese methodische
Sensibilitét ist darauf zuriickzufithren, dass dem angefithrten Ver-
stindnis nach jede Exegese des Korans Aussagen iiber das gottliche
Wissen und den gottlichen Willen trifft, da der Koran als ein Aus-
druck der gottlichen Intention verstanden wird.?®> Denkerinnen wie
Amina Wadud und Asma Barlas sind sich dieser Sensibilitdt bewusst
und haben aus diesem Grunde hermeneutische und methodische
Uberlegungen ihrer eigentlichen Beschiftigung mit der Schrift vor-
angestellt.

Ein Thema, das auch von Hidayatullah kritisch hinterfragt wird,
betrifft die Methode der »historischen Kontextualisierung«. Kritik
daran betrifft im Allgemeinen die selektive Anwendung dieser Me-
thode, um unliebsame Passagen mit patriarchalischem Gehalt zu
historisieren und dadurch in heutiger Zeit fiir ungiltig zu erkla-
ren.?%* Diese Methodendiskussion verdient eine tiefergehende Be-
trachtung.

Die Diskussion um die Notwendigkeit einer historisch-kontextua-
lisierenden Lesart des Korans hat im 20. Jahrhundert an Bedeutung
gewonnen. Vordenker dieses Ansatzes wie Fazlur Rahman (gest.
1988) und Nasr Abu Zayd (gest. 2010) werden nach wie vor rezi-
piert.26> Auch die islamwissenschaftliche Forschung hat sich der his-
torisch-kritischen Koranforschung zugewandt. Im Folgenden sollen
einige Ansdtze der historischen Kontextualisierung diskutiert wer-
den. Dabei liegt der Fokus auf Werken von Amina Wadud und Asma
Barlas. Das Vorliegen dieser Werke in umfassenden Mononographi-
en, denen ausfiihrliche methodische und hermeneutische Reflexio-
nen vorangestellt sind, erlaubt eine kohdrente Untersuchung unserer
Fragestellung. Um die Selbstverortung feministischer und geschlech-
tersensibler Koranauslegung in der Methode der historischen Kon-
textualisierung zu verstehen, erfolgt zunichst ein kurzer Blick auf
einen der klassischen Ansitze historischer Kontextualisierung.

263 Siehe Seker, Koran als Rede und Text, 178-91.
264 Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques, 14.
265 Siehe etwa Ramon Harvey, The Quran and the Just Society.

125

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

2. Historische Kontextualisierung in den klassischen
exegetischen Wissenschaften

Mit »klassischer« Koranexegese meine ich die koranauslegenden
Wissenschaften aus dem 3./9. bis 10./16. Jahrhundert, die sich wie-
derum in verschiedene Hermeneutiken und Methoden ausdifferen-
zierten. Eine breite Stromung innerhalb dieser Disziplin ist traditi-
onsbasiert: Einerseits findet exegetische Reflexion auf Grundlage
von Traditionen statt, die sich auf das exegetische Wissen der histori-
schen Ersthorer des Korans sowie auf das Wissen nachfolgender
Generationen beziehen. Zum anderen zeichnet sich diese Disziplin
dadurch aus, dass Positionen fritherer Gelehrter von spateren Gene-
rationen wiedergegeben, diskutiert und mitunter zum Gegenstand
von Gegenargumentation werden. Neue Erkenntnisse stehen als eine
Erginzung neben dem tradierten Wissen. Diese Art der exegetischen
Wissensgenerierung wird von zeitgendssischen Theologlnnen teil-
weise noch fortgefiihrt. Auf diese Weise wurden im Verlauf von
Jahrhunderten verschiedene Wissensbestande in die Korankommen-
tarliteratur inkorporiert und Subdisziplinen der Koranwissenschaft
geschaffen. Ein guter Teil dieser Subdisziplinen beschiftigt sich
mit einer Art der »historischen Kontextualisierung« des Korans.
Dabei sind nicht in jedem exegetischen Werk und nicht in jeder
einzelnen Verskommentierung historische Kontextualisierungen zu
finden. Das Wissen dariiber liegt jedoch in gesammelter Form in
enzyklopadischen Werken zur Koranwissenschaft sowie in themati-
schen Einzelwerken vor.2°¢ Im Folgenden soll eine dieser Subdiszi-
plinen kurz erdrtert werden.

2.1. Die Wissenschaft von den Anladssen der Herabsendung

Das Konzept der sogenannten »Anlédsse der Herabsendung« (asbab
an-nuziil) hangt mit der klassischen muslimischen Konzeption der

266 Aus dem Genre der enzyklopadischen koranwissenschaftlichen Literatur gelten
auch mehrere Hundert Jahre nach dem Ableben ihrer Verfasser einige Werke
nach wie vor als Standardliteratur, etwa al-Burhan fi ‘ulim al-Quran von
Badr ad-Din Muhammad az-Zarkasi (gest. 794/1392) sowie al-Itqan fi ‘ulum
al-Qur'an von Galal ad-Din ‘Abd ar-Rahman as-Suyati (gest. 911/1505).

126

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Historische Kontextualisierung

koranischen Offenbarung zusammen. Diese Vorstellung ist nicht
zundchst theologisch entwickelt und dann auf den Text angewandt
worden, sondern basiert in umgekehrter Weise auf Hinweisen im
Koranwortlaut selbst sowie auf tiberliefertem Material {iber die Of-
fenbarungsanlasse von Koranversen, die von solchen Anldssen oder
»Auslosern« der Herabsendung?®” berichten.

Demnach gilt, dass jeweils eine gewisse Zahl von Koranversen an-
lasslich bestimmter Ereignisse, Situationen im Offenbarungsumfeld
oder Fragen des Propheten und seines Umfelds offenbart wurden.
Aus diesem Grunde werden diese jeweiligen Umstande als » Anlédsse«
oder »Griinde« (Sg. sabab, Pl. asbab) der Offenbarung bezeichnet.
Die Offenbarungen selbst wiederum erscheinen in diesen Zusam-
menhidngen als Reaktion, Antwort oder Kommentar auf die kon-
krete - historische - Situation. Die dazugehorigen Uberlieferungen
geben Einblick in die sozio-kulturellen Besonderheiten der Welt der
Ersthorer des Korans und beinhalten Informationen iiber die Ent-
wicklung von Ereignissen in und um das Offenbarungsgeschehen.
Einige dieser Uberlieferungen bieten Hinweise zur Datierung von
Koranversen?® sowie konkrete Details zur Offenbarungssituation:
Diese Berichte dienen in der Exegese daher auch der Erlduterung
von konkreten Bezugspersonen, Situationen, Ereignissen und Orten,
auf welche sich Herabsendungen bezogen haben.

Das Material zu diesen Offenbarungsanldssen ist formal in glei-
cher Weise wie die Ausspriiche des Propheten (hadif) tradiert und
wird in den klassischen Disziplinen daher auch den Priifkriterien
der Hadithwissenschaft unterworfen. Hier geht es vor allem um die
Glaubwiirdigkeit der Tradenten sowie den Grad der Authentizitit

267 Das mehrheitliche Verstdndnis von der Offenbarung des Korans stiitzt sich auf
die koranische Selbstbeschreibung als »Herabsendung« von Versen und Vers-
einheiten aus der himmlischen Urschrift an Muhammad. Die Ubermittlung
von Koranoffenbarungen an Muhammad wird in vielen Koranversen als »Her-
absendung« (nuzil, tanzil) bezeichnet. Dieser koranische Begriff hat Eingang
in die Tradition gefunden. Damit wird das vertikale Offenbarungsgeschehen
bezeichnet, wonach gottliches Wissen »von oben« an den irdischen Propheten
ibermittelt wurde. Aus diesem Grunde werden in der islamischen Terminolo-
gie die Begriffe »Offenbarung« (wahy) und »Herabsendung« (tanzil) oftmals
synonym verwendet, siehe Seker, Koran als Rede und Text, 25-40.

268 Esra Gozeler, Kuran Ayetlerinin Tarihlendirilmesi (Istanbul: Kuramer, 2016),
109-16.

127

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

einzelner Uberlieferungen. Zusitzlich hat man fiir die Berichte iiber
Offenbarungsanlisse weitere Bedingungen aufgestellt, damit sie als
solche gelten kénnen: Uberlieferungen miissen auf den Propheten
oder die Prophetengefahrten (sahaba) als Zeugen des Offenbarungs-
geschehens zuriickgehen. Berichte von den Nachfolgern (tabi%in)
konnen in diesem Bereich keine authentische Quelle sein; sie wer-
den nur beriicksichtigt, wenn weitere Uberlieferungen sie bestitigen
kénnen.2%

In der jiingeren Forschung wurde versucht, mit diesem Material
historisch zu arbeiten. Esra Gozeler hat eine Rekonstruktion von
konkreten historischen Ereignissen in Korrelation mit der Herab-
sendung von Koranversen vorgelegt. Sie hat ihre Recherchen dabei
auf das Zeitfenster der islamischen Zeitrechnung nach Rabl‘ al-aw-
wal, dem dritten Monat des ersten Jahres nach der higra,’° bis zum
Monat Rabi‘ al-awwal des vierten Jahres nach der higra begrenzt.
Die Auswahl dieses Zeitfensters fillt in die medinensische Phase
unmittelbar nach der Migration des Propheten von Mekka nach
Medina und in die Zeit des Konflikts mit den medinensischen Juden
sowie der grofien Schlachten bei Badr (2/624) und Uhud (3/625).
An der Arbeitsweise von Gozeler wird deutlich, dass die Uberliefe-
rungen zu den Offenbarungsanldssen in einigen Fillen konkrete
Daten zur Einordnung von Ereignissen in ein lineares Geschehen
bieten. Zumeist kontextualisiert sie die Informationen aus den Of-
fenbarungsberichten aber mit weiteren Uberlieferungen aus der Li-
teratur zum Leben des Propheten (sira), aus frithen hadithwissen-
schaftlichen Kompendien und frithen exegetischen Quellen sowie
aus koranwissenschaftlichen Werken.?”! Die eigentliche Datierung
findet daher zumeist nicht auf Grundlage von Berichten iiber die
Offenbarungsanlisse statt.

Anders als vielfach von modernen Muslimen wie Fazlur Rah-
man®’? angenommen, reichen die historischen Uberlieferungen iiber

269 Seker, Koran als Rede und Text, 260-65.

270 Der Begriff higra bezeichnet die Migration des Propheten von Mekka nach
Medina und den Beginn der muslimischen Zeitrechnung.

271 Gozeler, Kuran Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, 202-80.

272 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 5-6; Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhim
an-nass. Dirasa fi ‘ulim al-Quran (Beirut: al-Markaz at-Taqafi al-‘Arabi,
$2011), 26, 97-98; Muhammad ‘Abid al-Gabiri, Fahm al-Quran (Casablanca:
al-Markaz at-Taqafi al-‘Arabi, °2005), Bd. 1, 12-14; Abdullah Saeed, Reading the

128

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Historische Kontextualisierung

die Anlédsse der Koranoffenbarung meines Erachtens nicht aus, um
die gesamte Offenbarungsgeschichte als lineare Folge von chronolo-
gischen Ereignissen zu rekonstruieren. Die Uberlieferungen bieten
ndmlich keine Anhaltspunkte dariiber, welches Ereignis auf welches
folgte. Eine Rekonstruktion der chronologischen Reihenfolge der
Ereignisse aus dem Uberlieferungsmaterial gelinge nur, wenn die
Berichte tiber die Offenbarungsanldsse mit weiterem Material zum
historischen Offenbarungskontext sowie mit dem Korantext selbst
zusammengelesen werden. Selbst wenn man dadurch ungefdhr den
Verlauf der Ereignisse um die Koranoffenbarung rekonstruieren
kénnte, bliebe die Frage nach der Authentizitit dieser Berichte
nach wie vor offen und miisste in jedem einzelnen Fall aufwindig
{iberpriift werden. Der historische Gehalt des spezifischen Uberlie-
ferungsmaterials zu den asbab an-nuzil liegt also vielmehr darin,
Einblicke in situative Kontexte zu liefern, die in Korrelation zum
koranischen Wortlaut stehen.?’”> Daher stellt sich die Frage, ob die-
se Berichte als exegetisch-narrative Berichte?”* oder als historische
Uberlieferungen zu verstehen sind.2’> In der klassischen Literatur
wird jedenfalls neben ihrer Eigenschaft, auf den historischen Offen-
barungskontext zu verweisen, auch ihr Beitrag fiir eine gute und
korrekte Koranexegese betont.?’¢

Quran in the Twenty-First Century. A Contextualist Approach (London, New
York: Routledge, 2014), 99-100; Omer Ozsoy, »Kur’an Hitabinin Tarihselligi
ve Tarihsel Hitabin Ozgiin Anlami1 Sorunu«, Kuran ve Tarihsellik Yazilar: (An-
kara: Otto Yayinlari, 2004), 53-66; Mustafa Oztiirk, »Kur’an'in Tarihsel Bir
Hitap Olugu Keyfiyeti«, Kuran ve Tefsir Kiilttiriimiiz (Ankara: Ankara Okulu,
2010), 11-33.

273 Seker, Koran als Rede und Text, 326-27.

274 Bassim al-Gamal, Asbab an-nuzal. Timan min ‘ulim al-quran (Casablanca:
al-Markaz at-Taqafi al-‘Arabi, 2005), 173; Seker, Koran als Rede und Text, 258—
59.

275 Hans-Thomas Tillschneider, Typen historisch-exegetischer Uberlieferung. For-
men, Funktionen und Genese des asbab an-nuzal-Materials (Wiirzburg: Ergon
Verlag, 2011), 39-54.

276 Abu l-Hasan al-Wahidi, Asbab nuzial al-Qurian, hg. Kamal Basyani Zaglal
(Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyya 2009), 10.

129

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

2.2. Das Problem der Authentizitit von Uberlieferungen und
methodische Losungen

Skeptiker der oben beschriebenen Methoden fiithren oftmals pau-
schal an, dass das gesamte Uberlieferungsmaterial inklusive des
Korpus mit den Hadithen {iber den Propheten gefélscht, nicht da-
tierbar oder unzuverldssig sei. Eine grundlegende Skepsis ist bei
jeder Form der historischen Arbeit angebracht. Recht frith lasst sich
aber auch schon bei muslimischen Gelehrten eine gewisse Skepsis
gegeniiber traditionellen Uberlieferungen erkennen. Die Tatsache,
dass gefilschte Hadithe in Umlauf kamen, war die Triebfeder fiir die
Entwicklung der Hadithwissenschaft.?’” Aus heutiger Sicht gibt es
mehrere Méglichkeiten, mit dem Uberlieferungsmaterial der ersten
Jahrhunderte der muslimischen Zeitrechnung zu arbeiten.

Zuerst seien die Kriterien und Uberpriifungsmethoden der musli-
mischen Hadithkritik genannt. Weil Uberlieferungen iiber Aussagen
von Prophetengefdhrten, deren Nachfolgern und spéterer Gelehrter
elementare Bestandteile der Koran- und Rechtsauslegung sind, ha-
ben Muslime bereits im zweiten Jahrhundert der islamischen Zeit-
rechnung (100-200/720-820) begonnen, Instrumente der Hadith-
kritik (naqd al-hadit) zu entwickeln.?’8 Diese sehr ausdifferenzierte
Wissenschaft lisst sich unterteilen in die Kritik und Uberpriifung
des sogenannten isnad, der Kette von Namen von Gewahrsmannern
und -frauen, welche die jeweilige Uberlieferung tradiert haben, und
in die Kritik des sogenannten matn, des eigentlichen Textes einer
Uberlieferung. Im Bereich der Kritik der TradentInnen wird unter
anderem die Vertrauenswiirdigkeit der Gewdhrsleute gepriift wie
auch die Frage, ob sich die Gewdhrsleute, die einen Hadith vonein-
ander gehort und weitergegeben haben, sich zu Lebzeiten begegnet
sein konnen. Neben der eigentlichen Kritik der iiberlieferten Texte
findet auch die Klassifikation von Hadithen nach Authentizitatsgra-
den statt.

277 Jonathan Brown, Hadith. Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern
World (London: Oneworld, 2009), 60-77; Mohammad Hashim Kamali, A
Textbook of Hadith Studies. Authenticity, Compilation, Classification and Criti-
cism of Hadith (Leicester: The Islamic Foundation, 2005), 66-79.

278 Brown, Hadith, 78.

130

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Moderne Ansatze zur historischen Kontextualisierung des Korans

Dariiber hinaus hat der Islamwissenschaftler Harald Motzki einen
Ansatz zur Uberpriifung der Authentizitit sowie der Datierung
von Uberlieferungen entwickelt. Diese Methode wird isnad-cum-
matn-Analyse genannt und widmet sich ebenfalls der Uberpriifung
der Uberliefererkette und des Textes. Dazu vergleicht man alle vor-
handenen Varianten einer Uberlieferung und iiberpriift, ob sie in
einem bestimmten Glied der Uberliefererkette einen gemeinsamen
Tradenten haben. Dieser Uberpriifung schliefit sich die Analyse des
Wortlauts der verschiedenen Varianten an. Hat man viele Uberein-
stimmungen oder Berithrungspunkte im Text sowie einen urspriing-
lichen Tradenten oder eine urspriingliche Tradentin, so hat man
den common link gefunden. Der Tradent oder die Tradentin, die
einen solchen common link bildet, gilt damit als Ursprung der Uber-
lieferung, welche in Umlauf geraten ist. Mit dieser Methode kann
man nicht nur die komplexe Traditionsstruktur von Hadithen und
Uberlieferungen sichtbar machen, sondern diese ebenfalls datieren.
Das Verfahren ist aufwendig und bedarf, ebenso wie die klassische
Hadithkritik, intensiver historischer Recherchen sowie strukturierter
Textlektiire.?””

3. Moderne Ansatze zur historischen Kontextualisierung
des Korans: Fazlur Rahman

Fazlur Rahman (Fadlur Rahman Malik), pakistanischer Professor
fir Islamisches Denken an der University of Chicago, gilt als ein
wichtiger Vordenker der hermeneutischen Diskussion um die Mog-
lichkeit einer historisch-kontextualisierenden Auslegung des Korans.
Nach umfangreichen Studien war Fazlur Rahman Mitte des 20. Jahr-
hunderts zum Ergebnis gekommen, dass nur eine neue Auslegung
der normativen Quellen des Islam die Muslime aus ihrer von ihm

279 Mit dieser Methode hat Harald Motzki beispielsweise aufgezeigt, dass die
Uberlieferungen von frithen Gelehrten in Mekka Anfang und Mitte des zwei-
ten Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung wahrscheinlich als authentisch
einzustufen sind, Harald Motzki, »The Murder of Ibn Abi l-Huqayq. On
the Origin and Reliability of Some Maghazi-Reports«, in: The Biography of
Muhammad. The Issue of the Sources, Hg. Harald Motzki (Leiden: Brill, 2000),
170-239; Brown, Hadith, 226-32.

131

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

diagnostizierten ethischen und spirituellen Krise herausfiihren kon-
ne. Hierfiir schlug er auf einer Meta-Ebene zwei Hermeneutiken
vor: Zunédchst miisse der Koran holistisch gelesen werden,?80 des
Weiteren miisse der zeitgendssische Islam sich von seinem ideologi-
schen Ballast der Tradition befreien, indem er sich auf die norma-
tive, »urspriingliche« Botschaft des Korans zuriickbesinnt. Diesen
normativen und ethischen Kern meint Fazlur Rahman in der Offen-
barungsgeschichte freilegen zu kénnen. Aus diesem Grunde schlédgt
er eine Zwei-Schritt-Methode zur Auslegung des Korans vor, die er
selbst als double movement bezeichnet.

Ausgehend von der Primisse, dass die moderne Welt sich vom
prophetischen Verkiindigungskontext stark unterscheidet, betrachtet
Fazlur Rahman den Koran als ein »Dokument« der Offenbarung,
die auf spezifische Probleme seiner historischen Adressaten in Mek-
ka und Medina antwortet. Fazlur Rahmans Betonung der histori-
schen Situiertheit der Herabsendung miindet in einer - bewussten,
weil seiner Meinung nach in der Moderne notwendigen - Veren-
gung der koranischen Botschaft auf ihren ethischen Gehalt.

The Qur'an is the divine response, through the Prophet’s mind, to the
moral-social situation of the Prophet’s Arabia, particularly to the prob-
lems of the commercial Meccan society of his day. [..] The Quran put
forward the idea of a unique God to whom all humans are responsible
and the goal of eradication of gross socioeconomic inequity. Quranic
theology and moral and legal teachings then gradually unfolded them-
selves in the political arena: the Meccan’s rejection of Muhammads
message, the protracted debates that followed, and later, in the Medinan
phase of his life, the controversy waged against Jews and some extent
against Christians formed the backdrop against which the Qur'an was
revealed.?8!

Diesen sozio-historischen Verkiindigungskontext will Fazlur Rah-
man nicht eins zu eins auf die Moderne iibertragen. Vielmehr miisse
eine addquate Methode gefunden werden, um die {ibergeordneten

280 Zu einer ganzheitlichen Lesart des Korans legte Fazlur Rahman das Werk mit
dem Titel Major Themes of the Quran vor.

281 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 5. »The Qur’an and the genesis of the
Islamic community occurred in the light of history and against a social-histori-
cal background. The Qur’an is a response to that situation, and for the most
part it consists of moral, religious, and social pronouncements that respond to
specific problems confronted in concrete historical situations«, ebd.

132

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Moderne Ansatze zur historischen Kontextualisierung des Korans

ethischen Prinzipien, die hinter jeder einzelnen Verfiigung stiinden,
fiir spatere Generationen zu aktualisieren. Das Ziel dieser »herme-
neutische Methode« besteht fiir ihn darin, Prinzipien herzuleiten,
nach denen Gldubige von der koranischen Botschaft rechtgeleitet
werden. Fazlur Rahman unterscheidet implizit zwei Ebenen der
ethischen Reflexion: Er geht einerseits von der Partikularitit der
konkreten koranischen Verfiigungen aus, die an die Erstadressaten
gerichtet seien. Aus diesem partikularen Zusammenhang dann will
er universelle Prinzipien (general moral-social objectives) ableiten.?s?
In gewisser Weise betrachtet er damit die von Gott verfiigten prakti-
schen Bestimmungen als Prizedenzspriiche in der Geschichte, die
nicht in ihrer Form, sondern lediglich in ihrer ethischen Zielsetzung
in die Moderne iibertragen werden konnen.

Datfiir sei eine Kenntnis der metahistorischen Umstande sowie der
spezifischen historischen Offenbarungssituationen notwendig. Seine
Methode, die er als double movement bezeichnet, soll in zwei Schrit-
ten erfolgen: Zunichst soll die spezifische Verkiindigungssituation
rekonstruiert und gleichzeitig die generelle Botschaft des Korans -
die koranische Weltanschauung — verstanden werden. Dieser Schritt
impliziert einen hermeneutischen Zirkel, da er zwischen der Ausle-
gung spezifischer Gebote in einem bestimmten historischen Kontext
und dem Verstehen allgemeiner ethischer Prinzipien, die eigentlich
aus den konkreten Verfiigungen abgeleitet werden sollen, hin und
her pendelt. Dadurch bleiben bei Fazlur Rahman auch die beiden
Ebenen des Verstehens historisch giiltiger Verfiigungen einerseits
und die Ableitung universeller Prinzipien andererseits nur unscharf
voneinander getrennt, beziehungsweise nicht konkret definiert.

Das Ergebnis des ersten Schritts soll gewissermaflen zur Destillati-
on der ethischen Zielsetzung bestimmter Verfiigungen fiihren. Der
zweite Schritt besteht in einer Applikation der universellen ethischen
Prinzipien auf die aktuelle Lage. Auch dazu soll zunichst eine so-
ziale Studie des modernen Kontextes erfolgen.?®* Fazlur Rahmans
Ausfiihrungen liegt ein bestimmtes Verstindnis von Offenbarung
zugrunde: Demnach besteht diese nicht aus dem Wortlaut bezie-

282 Ebd., 6.
283 Ebd., 6-7.

133

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

hungsweise dem koranischen Text, sondern aus der von Gott inten-
dierten Botschaft, der Auﬁerung Seines Willens in der Geschichte.284

Auch wenn Fazlur Rahman nicht konkretisiert, wie seine Metho-
de im Detail durchgefiihrt werden soll, weist er abschliefSend darauf
hin, mit welchem Material bei der Anwendung der double-move-
ment-Methode idealerweise gearbeitet werden sollte:

Although the method I have advocated here is new in form, nevertheless
its elements are all traditional. It is the biographers of the Prophet, the
Hadith collectors, the historians, and the Quran commentators who
have preserved for us the general social-historical background of the
Quran and the Prophet’s activity and in particular the background
(shan an-nuzil [gemeint sind die asbab an-nuzil]) of the particular
passages of the Quran.2%

Ahnlich wie bei der klassischen Methodenlehre liegt hier das Inter-
esse in der Rekonstruktion von spezifischen Situationen und Ereig-
nissen, auf die sich die Offenbarungen bezogen. Auf dieser Mikro-
ebene soll die ratio legis von Bestimmungen nachvollzogen und der
responsive Charakter des Korans verdeutlicht werden.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze zur
historischen Kontextualisierung

Fazlur Rahmans Ansatz wird auch in der geschlechtersensiblen Kor-
anforschung rezipiert. Vor allem sein Vorschlag, tiberzeitlich giiltige
ethische Pramissen aus der zeitgebundenen koranischen Botschaft
zu extrahieren, findet hier Anklang. In der geschlechtersensiblen Ex-
egese wird dies durch die Setzung von Geschlechtergleichheit (gen-
der equality) und Geschlechtergerechtigkeit (gender justice) als nor-
mativen universellen ethischen Pramissen, die in der koranischen
Botschaft verankert sind, umgesetzt.286

Hinsichtlich der Moglichkeit der historischen Kontextualisierung
gibt es in klassischen wie modernen Diskursen verschiedene Ansit-
ze, die grundverschieden laufen. Beispielsweise erldutert Asma Bar-

284 Felix Korner, Revisionist Koran Hermeneutics in Contemporary Turkish Theolo-
gy. Rethinking Islam (Wiirzburg: Ergon, 2005), 113.

285 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 143.

286 Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques, 252-53.

134

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

las, den Koran historisch zu lesen bedeute, den Koran kontextuell
zu lesen, jedoch nicht chronologisch. Eine kritische Koranauslegung
miisse den Koran aber auch hermeneutisch studieren; dies bedeute,
die Botschaft des Korans aus dem 01./07. Jahrhundert in das 15./21.
Jahrhundert zu tibertragen.28”

4.1. Anlasse der Herabsendung (asbab an-nuziil)

Analog zum theoretischen Entwurf Fazlur Rahmans zur Kontextua-
lisierung des Korans in seiner Entstehungsgeschichte und zur Re-
Kontextualisierung der iibergeordneten ethischen Gebote im Verste-
henshorizont des jeweiligen Exegeten und der jeweiligen Exegetin
gelten Uberlieferungen zu den Anlissen der Offenbarung auch in
der feministischen und geschlechtersensiblen Koranexegese als ein
wichtiges Element der historischen Kontextualisierung.288

Der wichtigste Bestandteil solcher Uberlieferungen von Offenba-
rungszeugen sind die Geschichten um die einzelnen koranischen
Herabsendungen, die Auskunft {iber den situationsspezifischen Kon-
text geben. Wie eine breit angelegte Studie von tiberliefertem Materi-
al zu den Offenbarungsanlissen zeigt, bilden solche Uberlieferungen
von Offenbarungszeugen Narrationen zu den einzelnen koranischen
Herabsendungen ab.?%

Bei der Lektiire von feministischen und geschlechtersensiblen Ex-
egesen fillt jedoch auf, dass hier - trotz Unterstreichung der Bedeu-
tung von Uberlieferungen zum historischen Offenbarungskontext
~ kein einziger Bericht aus diesem Uberlieferungsmaterial zitiert
wird. Auf diese Weise bleiben die Biographien weiblicher Figuren
im Umfeld des Propheten, deren Leben unmittelbar mit dem Of-
fenbarungsgeschehen verkniipft war, unentdeckt. An dieser Stelle
seien nur einige von ihnen angefithrt: Die beiden Ehefrauen des
Propheten ‘A’i§a Bint Abi Bakr, Umm Salama sowie die Gefahrtin
Hawla Bint Talaba.?°* Wir finden ihre Namen zwar in der Literatur
erwihnt, jedoch wird die mit ihnen verbundene Offenbarungssitua-

287 Barlas, Believing Women in Islam, 61.
288 Wadud, Quran and Woman, 3.

289 Al-Gamal, Asbab an-nuzil, 166-73.
290 Siehe II.

135

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

tion nicht detailgetreu nachgezeichnet. Wadud nennt zwar am Ende
des Buchs Qurun and Woman eine Liste von Frauennamen, auf die
im Koran angespielt wird, ohne dass jhre Namen dabei genannt
werden. Allerdings rekonstruiert Wadud diese Personennamen nicht
selbst und auch nicht die mit ihnen verbundenen Narrationen. Da-
mit bleiben die Frauen im Offenbarungskontext und ihre Bediirfnis-
se, auf welche die géttlichen Offenbarungen reagieren, weiterhin un-
sichtbar. Paradoxerweise gilt die Literatur, welche diese Narrationen
tradiert, als sexistisch tiberformt sowie unzuverldssig, weswegen sie
nicht studiert wird.?®! Damit wird eine Moglichkeit zur historischen
Kontextualisierung des Korans nicht genutzt.

4.2. Das Allgemeine und das Spezifische (al- amm wa-I-hass)

Im Zuge der Unterscheidung von universals und particulars haben
einige Exegetinnen die Fachtermini a@mm (allgemein) und hdss (spe-
zifisch) eingefithrt. Demzufolge gibt es Verse, die allgemeingiiltig
und solche, die spezifisch sind. Wadud entwickelt diesen Gedanken
in ihrem spateren Buch Inside the Gender Jihad.

Whether »general« [amm] and »universal« are one and the same is a
subject requiring even more extensive interpretive consideration. Be-
cause »general« can be relative to the general context of its revelation,
there is a space to re-examine those verses considered ‘amm against
general contexts outside seventh-century Arabia.??

Es stellt sich hier folglich die Frage, was Wadud unter »allgemein«
(general) versteht. Allgemeine Verse konnten laut Wadud in Relati-
on zu ihrem Kontext verstanden werden, sodass selbst im Offenba-
rungskontext allgemeingiiltige Verse fiir spitere Generationen nicht
mebhr als allgemein, sondern als spezifisch zu verstehen sind. Wadud
begriindet dies mit der Kontextgebundenheit der sprachlichen Aus-
formung des koranischen Ausdrucks. Da der Offenbarungskontext
von einer patriarchalischen Gesellschaft gepréagt sei und in dieser
historischen Kultur beispielsweise spezifische und andersartige Fa-

291 Siehe Barlas, Believing Women in Islam, 42-50, 87-89; Wadud, Quran and
Woman, xi, xvii, Xx, 2.
292 Wadud, Inside the Gender Jihad, 193-94. Hervorhebung im Original.

136

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

milienmodelle als in anderen Zeiten und Kulturen existiert hitten,
kénne man eine im Offenbarungskontext allgemeine Aussage nicht
als universell giiltig betrachten: ,,>General< was limited to the imme-
diate space and time of revelation [...] therefore, amm verses are
not the same as universal.«?®* Das Spezifische bestimmt Wadud
folgendermaflen: Verse wie al-Ahzab/33:53%4 seien auf spezifische
Adressaten und Situationen herabgesandt und daher nicht universell
oder allgemein giiltig.?>> An diesen Reflexionen wird deutlich, dass
Wadud mit der Klassifizierung allgemeiner und spezifischer Verse
vor allem die Adressaten des jeweiligen Verses sowie die Frage nach
der Moglichkeit der Universalisierung von koranischen Geboten
und Verboten im Blick hat.

Jedoch findet hier eine Umdeutung zweier hermeneutischer Be-
griffe aus dem Komplex der klassischen Interpretationslehre statt,
auf welche Wadud nicht rekurriert. Stattdessen setzt sie die Klassifi-
kation als gegeben voraus. Wadud nimmt zwei Begriffe aus einem
iiber Jahrhunderte entwickelten Wissenschaftsdiskurs und deutet
sie um, ohne sich mit den Voraussetzungen der Begriffe und den
Analysekategorien, welche sie beschreiben, zu beschiftigen. Die Um-
deutung ist irrefithrend, weil sie durchgehend arabische Begriffe in
Kursivschrift verwendet, sodass der Eindruck entsteht, dass sie auf
eine bestehende (wenn nicht sogar klassische) Klassifikationsgruppe
in der Textauslegung zuriickgreift.2%

Die Terminologie stammt aus der klassischen rechtshermeneuti-
schen Lehre (usul al-figh), von wo aus sie ab dem 5./11. Jahrhundert
in die Koranexegese (tafsir) Eingang gefunden hat. Hier bezieht sie
sich zundchst auf die Ebene des sprachlichen Ausdrucks. Diese Un-

293 Ebd., 194-95.

294 Der zweite Teil des Verses richtet sich an die Géste im Haus des Propheten und
bestimmt, wie sie mit den Prophetenfrauen kommunizieren sollen: Wa-ida
saaltumithunna matd'an fa-salihunna min wardi higabin dalikum atharu
li-qulibikum wa-qulitbihinna wa-ma kana lakum an twdi rasila llahi wa-la
an tankihit azwagahii min ba'dihi abadan inna dalikum kana ‘inda llahi
‘aziman. »Und wenn ihr [die Gldubigen] seine [des Propheten] Frauen um eine
Sache bittet, so tut das hinter einem Vorhang! Das ist fiir eure und ihre Herzen
besser. Thr sollt dem Gesandten Gottes nicht lastigfallen und auch niemals
seine Frauen nach ihm ehelichen! Siehe, das wire bei Gott ungeheuerlichc,
Bobzin, Koran, 371.

295 Wadud, Inside the Gender Jihad, 196.

296 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 71.

137

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il. Universell gliltig oder historisch partikular?

tersuchungskategorie muss auch vor dem Hintergrund sprachtheo-
retischer Prdmissen, die konstitutiv fiir die Rechtshermeneutik ge-
wesen sind, verstanden werden.?®” Hier dient die Zuordnung der
koranischen Ausdriicke in bestimmte sprachliche Kategorien dazu,
etwa den Giiltigkeitsbereich von Geboten und Verboten definitiv zu
bestimmen. Dieser Systematik liegt eine bestimmte hermeneutische
Primisse zu Grunde: Es wird prinzipiell davon ausgegangen, dass
der koranische Ausdruck allgemein (‘amm) und evident (zahir)
sei.?®® Von diesem allgemeinen Prinzip ausgehend werden dann
Worter und Ausdriicke klassifiziert. Das Spezifische (al-hass) stellt
eine dieser Klassifikationen dar. Wenn es beispielsweise in einem
Vers heifit, man solle als Sithne drei Tage fasten, dann wird aus
diesem Text abgeleitet, dass man definitiv drei Tage zu fasten ha-
be, und nicht etwa zwei oder vier. Die hermeneutische Pramisse
des Allgemeinseins des koranischen Wortlauts impliziert gleichzeitig
die tiberzeitliche Giiltigkeit aller koranischen Verfiigungen und den
tiberzeitlichen Charakter der koranischen Rede. Die Spezifikationen
dienen in diesem Zusammenhang nicht der historischen Kontext-
ualisierung. Der Ausdruck ‘amm wird bei Wadud zur Begrenzung
von koranischen Aussagen auf den historischen Adressatenkreis in
gegenteiliger Bedeutung verwendet. Amm kann damit ebenso fiir
die Kategorie particular stehen wie die Kategorie hass.

Ein weiterer Unterschied in der klassischen und hier untersuchten
Klassifikation zwischen dmm und hdss besteht darin, dass sich die
Kategorien »allgemeingiiltig« und »spezifisch« in der klassischen
Klassifizierung auf einzelne Ausdriicke oder Worter beziehen. In
den hier untersuchten Werken werden die Spezifikation oder die
Allgemeingiiltigkeit dagegen auf ganze Verse angewandt und nicht
auf einzelne Wortlaute.

Die Diskussion tiber ‘@mm und hdss ist bei Wadud sehr kurzgehal-
ten, jedoch fiithrt sie zur Unterstiitzung ihrer Aussage ein Beispiel an:

297 Serdar Kurnaz, Methoden zur Normderivation im islamischen Recht. Eine Re-
konstruktion der Methoden zur Interpretation autoritativer textuellen Quellen
bei ausgewdhlten Rechtsschulen (Berlin: EB-Verlag), 2016.

298 Muhammad ‘Abid al-Gabiri, Bunyat al-aql al-arabi. Dirasa tahliliyya naqdiy-
ya li-nazgm al-ma'rifa fi-t-taqafa al-‘arabiyya (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahda
al-‘Arabiyya, 12013), 23-24.

138

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

The general understanding of family at the time of revelation [...] is not
universal because family is a social institution and subject to change
relative to social development.?®

Zwar bleibt die Diskussion iiber das »Allgemeingiiltige« und das
»Spezifische« an dieser Stelle noch recht vage, sie wird jedoch in der
Klassifikation von universals und particulars ausfiihrlicher bespro-
chen.

4.3. Universalien und Partikularien

Der GrofSteil der Diskussionen um eine historisierende Koranausle-
gung in den untersuchten exegetischen Werken fillt in den Bereich
der sogenannten Universalien (universals) und Partikularien (parti-
culars).

Waduds Kontextualisierung ist angelehnt an Fazlur Rahmans dou-
ble-movement-Methode. Sie konstatiert, dass die klassischen Exege-
ten dazu tendiert hitten, die partikularen Aussagen des Korans zu
universalisieren. Vielmehr miissten diese als Hinweis auf einen spe-
zifischen Kontext verstanden und aus ihnen wiederum universelle
Prinzipien abgeleitet werden.3?° Koranische Bestimmungen mit nor-
mativem Charakter seien in partikularen, d. h. historisch geprégten,
sprachlichen Aussagen offenbart. In ihnen seien die universellen
ethischen Prinzipien »intendiert«.>! Diese Essenz der koranischen
Botschaft diirfe nicht durch den historisch-partikularen sprachli-
chen Ausdruck verengt,3%2 sondern miisse vielmehr von jeder Gesell-
schaft neu ausgelegt werden.?®> Damit wird Exegese als ein Prozess
verstanden, der von jeder Generation fortlaufend betrieben werden
muss.

This method of restricting the particulars to a specific context, extract-
ing the principles intended by the Qur'an through that particular, and
then applying those principles to other particulars in various cultural

299 Wadud, Inside the Gender Jihad, 194, siche auch ebd., 144-149.
300 Wadud, Interpretive Possibilities, 331.

301 Wadud, Quran and Woman, 100-01.

302 Wadud, Inside the Gender Jihad, 197.

303 Wadud, Quran and Woman, 4, 9.

139

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

contexts, forms a major variation from previous exegetical methodolo-
gies.304

Demzufolge sind die Verse an-Nisa’/4:1 und al-Ahzab/33:35 als iiber-
zeitliche und universell giiltige Aussagen zu verstehen. Sie besagen,
dass alle Menschen aus einer einzigen Seele erschaffen wurden und
dass die gliubigen Ménner und Frauen von Gott auf gleiche Weise
belohnt werden. Dagegen werden die gottlichen Verfiigungen, die
Minner bevorzugen und ihnen mehr Rechte geben als den Frauen,
als spezifische Verse (particulars) verstanden, etwa im Bereich des
Scheidungsrechts, des Eherechts sowie der Versorgungspflicht bzw.
der Autoritdt des Mannes in der Ehe (giwama), etwa in an-Nisa/
4:3, 4:24, 4:34, 4:128, al-Baqgara/2:223 und 2:226-237. Was jedoch
die Kriterien fiir diese Klassifikation von universell Giiltigem und
historisch Partikularem sein kénnen, wird nicht herausgearbeitet.

4.3.1. Verschleierung von Frauen

Die Prinzipien hinter der Kategorisierung in universals und particu-
lars lasst sich an der Diskussion um das Gebot der Verschleierung
von Frauen veranschaulichen.

In der klassischen Literatur ist eine Uberlieferungsvariante zum
Offenbarungsanlass (sabab an-nuziul) von al-Ahzab/33:59 tradiert,
wonach sich ein Konflikt um die mekkanischen Frauen entwickelte,
die nach der Auswanderung des Propheten nach Medina sich dort in
einer sexistischen Gesellschaft wiederfanden. Weil ihre Kleidung der
Kleidung der Sklavinnen &hnelte, wurden sie von medinensischen
Minnern belistigt. Aus diesem Grunde sollten sie ihren Uberwurf
(gilbab) uber sich ziehen. Anlisslich dieser Situation, so wird tiber-
liefert, erhielt der Prophet eine Offenbarung, wonach die Frauen
sich auf eine bestimmte Weise verhiillen sollten:

Ya-ayyuha n-nabiyyu qul li-azwagika wa-bandtika wa-nisai -
muminina yudnina ‘alayhinna min galabibihinna dalika adna an yu'raf-
na fa-la ywdayna wa-kana llahu gafiran rahiman.

Prophet! Sag deinen Gattinnen und deinen Tochtern und den Frauen
der Gldubigen, sie mogen ihre Gewénder tiber sich schlagen; es ist dann

304 Ebd., 4, 10.

140

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

leichter, dass man sie erkennt, auf dass sie nicht beldstigt werden. Gott
ist bereit zu vergeben, barmherzig.3%

Die Wendung dalika adna an yurafna fa-la yuwdayna (»so ist es
passender, sodass sie nicht erkannt und beléstigt werden«) in diesem
Vers wird traditionell so verstanden, dass das Uberziehen des gilbab
der Unterscheidung freier Frauen von Sklavinnen dienen sollte.306
Nicht nur wurden im gesellschaftlichen Kontext der Offenbarung
Sklavinnen als ungebundene, schutzlose und frei verfiigbare Frau-
en moglicherweise mit Hurerei assoziiert, einige Exegeten sehen in
der Nicht-Verhiillung von Sklavinnen, die sich nach konventioneller
Auslegung wie Manner lediglich vom Bauchnabel bis unter die Knie-
gelenke zu verhiillen hatten, sogar eine Notwendigkeit, da sie als Wa-
re im Handel begutachtet werden mussten.3%” Soweit die klassische
Auslegung dieses Verses.

In Barlas’ Diskussion des Verschleierungsverses finden wir ein
spezifisches Verstindnis der historischen Kontextualisierung vor.
Laut Barlas gilt al-Ahzab/33:59 spezifisch fiir den historischen Of-
fenbarungskontext, des Weiteren sei mit der Bestimmung des Verses
nur eine begrenzte Frauengruppe angesprochen gewesen. Es handle
sich bei dieser nur um die freien muslimischen Frauen im Umfeld
des Propheten in Medina, die vor der Beldstigung der medinensi-
schen Minner geschiitzt werden sollten. Thre Verschleierung sollte
nicht dazu dienen, sie zu verstecken, sondern sie zu markieren und
als freie Glaubige sichtbar zu machen. Diese Sichtbarmachung habe
zugleich ihren hoheren Status in der hierarchischen medinensischen
Gesellschaft angezeigt. Barlas benennt die Notwendigkeit, die hier-
archische soziale Struktur der Offenbarungssituation zu berticksich-
tigen:

This form of »recognition/protection« took its meaning from the social

structure of a slave-owning society in which sexual abuse, especially of

slaves, was rampant. [...] As Judith Antonelli notes, in ancient societies
women in the public arena were considered to be prostitutes; in such

societies, therefore, the law of the veil distinguished which women were
under male protection and which were fair game. 3%

305 Bobzin, Koran, 371.

306 Al-Wahidi, Asbab nuzil al-Qur'an, 377; at-Tabari, Gami‘ al-bayan, Bd. 19, 171.
307 Ar-Razi, Mafatih al-gayb, Bd. 23, 364.

308 Barlas, Believing Women in Islam, 55-56.

141

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

Aus diesem Grunde, so Barlas weiter, kime die Auslegung solcher
partikularen Bestimmungen als universelle Gebote einem Anachro-
nismus gleich.3%° Die Historisierung des Partikularen bedeute jedoch
nicht, dass ethische Ziele des Korans in die Geschichte verbannt
wiirden. An diesem Punkt zeigt sich wieder der Einfluss Fazlur Rah-
mans auf Barlas’ Hermeneutik, nach der universelle ethische Gebote
aus partikularen Bestimmungen abgeleitet werden kénnen.3!

Der Unterschied zwischen der klassischen und der untersuchten
geschlechtersensiblen Auslegung zeigt sich somit nicht in der Zu-
ordnung eines Verses zu einer spezifischen historischen Situation.
Bei diesem Beispiel kommen beide Exegesen sogar zu einem sehr
dhnlichen Ergebnis. Der Unterschied duflert sich vielmehr in der
Beantwortung der Frage, ob das Gebot der Verschleierung alleinig
fiir die medinensischen Frauen oder aber fiir alle glaubigen Frauen
gelten soll.

Beide Verse zur Verschleierung, sowohl al-Ahzab/33:35 als auch
an-Nur/24:31,3!" werden als Aufruf zur Differenzmarkierung von
glaubigen Frauen zu unfreien Frauen verstanden. Letztere sind
wohlgemerkt auch gldubige Frauen. Diese Unterscheidung verdeut-
licht, wie sehr der Koran in durch kulturelle Normen geprégte Si-
tuationen hineinspricht. Der Vers scheint hier eine gesellschaftliche
Hierarchie von freien Frauen und Sklavinnen weiter zu bestarken, da
der Schutz von Frauen vor sexuellen Ubergriffen einer Elite vorbe-
halten ist. Die Diskussion miisste mit der Frage fortgefithrt werden,
wie die Privilegierung einer Elite - wenn auch im Offenbarungskon-
text — in das universelle islamische Gleichheitsprinzip passt, das
auch eine der festen Saulen des islamisch-feministischen Denkens
ist. Miisste in einem Diskurs, in dem fiir die Hierarchisierung der
Geschlechter sensibilisiert wird, nicht auch eine Sensibilitét fiir die
Hierarchie unter Frauen vorhanden sein?

309 Ebd., 59.

310 Ebd.

311 Wa-qul li-l-mwminati yagdudna min absarihinna wa-yahfazna furigahunna
wa-la yubdina zinatahunna illd ma zahara minha wa-l-yadribna bi-humuri-
hinna ‘ala guyibihinna wa-la yubdina zinatahunna illa li-bulatihinna [...].
»Und sprich zu den glaubigen Frauen, dass sie ihre Blicke senken und ihre
Scham bewahren und ihren Schmuck nicht zeigen sollen, bis auf das, was
ohnehin zu sehen ist, und dass sie sich ihren Schal um ihren Ausschnitt
schlagen und dass sie ihren Schmuck nur ihren Gatten zeigen sollen [...]«,
Bobzin, Koran, 307.

142

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

4.3.2. Autoritdit der Mdnner oder Verantwortung der Mdnner
(qiwama)?

Die Diskussion um die Auslegung des Verses an-Nisa’/4:34 gehort
zu den ungebrochen andauernden Debatten in der islamischen Ko-
ranexegese iiberhaupt.’2 Von allen Koranversen zum Geschlechter-
verhdltnis sticht dieser besonders hervor, weil er die Hierarchie der
Geschlechter am deutlichsten zu betonen scheint.

Der Vers beginnt mit den Worten ar-rigalu qawwamiina ‘ala n-
nisai, in der Ubersetzung von Hartmut Bobzin lautet dies: »Die
Mainner stehen fir die Frauen ein«, in der von Adel Theodor
Khoury »Die Manner haben Vollmacht und Verantwortung gegen-
tiber den Frauen«.’?3 Der Ausdruck kann aber auch so verstanden
werden, dass er den Mann der Frau iiberordnet und ihm Autoritat in
ehelichen und familidren Angelegenheiten zuspricht. Auf diese Weise
wurde der Vers im vormodernen exegetischen wie auch rechtsausle-
genden Diskurs in der Regel verstanden.3*

Zur historischen Kontextualisierung dieses Passus merkt Wadud
an, es handle sich hierbei nicht um eine universelle, sondern um
eine partikulare Aussage. Dieser Satz beschreibe eine sozio-6kono-
mische Situation, in welcher der Ehemann die Versorgerfunktion
der Familie erfiille. Damit der Mann gawwam sein konne, miisse das
im koranischen Erbrecht verfiigte Erbe ihm zur Verfiigung stehen
und er miisse seine Frau und die gemeinsamen Kinder finanziell
versorgen. Hier bestehe somit ein Ausgleich zwischen Rechten und
Pflichten zwischen den Partnern.3 Sie fithrt weiter aus, der Mann
habe in allen Kontexten die Versorgerfunktion und -pflicht, im Ge-

312 Ayesha S. Chaudhry, »The Problems of Conscience and Hermeneutics: A
Few Contemporary Approaches«, Comparative Islamic Studies 2/2 (2006),
157-70; Chaudhry, Domestic Violence; Bauer, Gender Hierarchy in the Quran;
Klausing, Geschlechterrollenvorstellungen im Tafsir; Mir-Hosseini (Hg.), Men
in Charge?; siehe auch IV.

313 Bobzin, Koran, 74; Adel Theodor Khoury, Der Koran. Arabisch - Deutsch.
Ubersetzung und wissenschaftlicher Kommentar (Giitersloh: Giitersloher Ver-
lagshaus, 1990-2001), Bd. 5, 88.

314 Nimet Seker, »Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie! Zur Frage der
Geschlechtergewalt in Q 4:34«, in: Gewalt in den heiligen Schriften von Islam
und Christentum, Hg. Hamideh Mohagheghi, Klaus von Stosch (Paderborn:
Ferdinand Schoningh, 2014), 123-125.

315 Wadud, Quran and Woman, 70-71.

143

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

genzug werde die Frau von dieser Belastung freigestellt und habe
nur die Verantwortung fiir das childbearing: »the woman is not bur-
dened with additional responsibility which jeopardize the primary
demanding responsibilty that only she can fulfill.«316

Allerdings lduft die Argumentationsfithrung Waduds bei der Aus-
legung dieses Verses auf das Gegenteil einer Historisierung, namlich
auf eine Universalisierung, hinaus: Wadud 6ffnet den Giiltigkeits-
bereich der Versbedeutung, die klassisch stets in Hinblick auf das
Verhiltnis zwischen Eheleuten verstanden wurde, auf die »society
at large«, und versucht damit eine positive Umdeutung der im Vers
angelegten Geschlechterhierarchie zu erwirken. Dabei kehrt sie sich
von ihrer urspriinglichen Intention, die geschlechterhierarchischen
Elemente zu historisieren, ab, mit dem Ergebnis, dass sie selbst, wie
klassische Exegeten auch, bei universalistischen Uberlegungen an-
kommt. Zu Beginn ihrer Versauslegung argumentiert sie noch kon-
textualistisch, um die Dominanzposition des Mannes als ein durch
den historischen Kontext gegebenes Element im Vers zu verstehen.
Gerade dieser Teil des Verses wird klassisch als Beschreibung des
Wesens von Mann und Frau verstanden, aus dem ein hierarchisches
Geschlechterverhiltnis entspringt, das durch gottliche Verfiigung -
etwa durch das Erbrecht, bei dem Minner einen gréfleren Anteil
bekommen - bestatigt und fortgefiihrt wird.

Fin anderer Koranvers, der im klassischen Diskurs ebenfalls
Grundlage fiir ein geschlechterhierarchisches Weltbild bietet, ist al-
Baqara/2:228. Hier ist im Zusammenhang mit der Warteperiode
nach einer Scheidung davon die Rede, dass die Frau in der Ehe die
gleichen Rechte und Pflichten trégt wie der Mann, dass aber die
Mainner »eine Stufe tiber ihnen [den Ehefrauen]« stehen.3” Diese
Passage ist mehrdeutig, da nicht genau benannt ist, worauf sich

316 Ebd., S.73: Waduds Modell einer >idealen< Familie stiitzt sich dabei auf die
Ideen des agyptischen Autors Sayyid Qutb (gest. 1966), der als einer der
Vordenker des Islamismus im 20. Jahrhundert gilt. Die Aussage Waduds zur
»gebdrenden« Funktion der Frau steht in seltsamen Widerspruch zu ihren
Ausfithrungen an anderer Stelle, wonach der Koran das Kindergebdren und
-aufziehen nicht als eine essenzielle Eigenschaft des Weiblichen beschreibe,
»all other functions connected with child care and rearing, if mentioned at all
in the Qur’an, are never described as essential created characteristics of the
female«, ebd., S.22.

317 Wa-l-mutallagatu yatarabbasna bi-anfusihinna talatata qurivin wa-la yahillu
lahunna an yaktumna ma halaga llahu fi arhamihinna in kunna ywminna

144

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

die Rechte und Pflichten beziehen: Handelt es sich um das Recht,
die Scheidung auszusprechen und wieder riickgingig zu machen,
oder handelt es sich um die Pflicht, in der Warteperiode keine
Geheimnisse (wie etwa eine Schwangerschaft) vor dem Partner zu
haben? Es ist auch denkbar, dass die Scheidung oder eine verborge-
ne Schwangerschaft von keinem der Partner missbraucht werden
soll, um weitere Konflikte zu schiiren. In jedem Fall ist der Passus
mit dem Wortlaut »die Manner stehen eine Stufe Uiber ihnen [den
Frauen]« (wa-li-r-rigali ‘alayhinna daragatun) unmissverstandlich.
Denn dies bedeutet, dass die Manner ein Recht besitzen sollen, was
Gott den Frauen nicht zugesteht.

Wadud betont auch hier, dass die Aussage zur Uberordnung der
Minner keine ontologische sei. Vielmehr sei sie auf den Kontext der
Scheidungsbestimmung begrenzt. Die Manner hétten ein Vorrecht,
die Scheidung auszusprechen. Zuvor geht sie aber auch davon aus,
dass die gleichen Rechte und Pflichten von Frau und Mann auf
gesellschaftlichen Konventionen beruhten (bi-I-ma'rif) und dass sie
dabei von der Gemeinschaft Unterstiitzung fanden.’'® Wadud fihrt
hierzu weiter aus, dass der Koran das mannliche Vorrecht als eine
Einschriankung vorsieht und dass gesellschaftliche Konventionen an
sich dndernde Kontexte gebunden seien. Auch an dieser Stelle arbei-
tet sie nicht mit historischen Quellen, die den Offenbarungskontext
erldutern konnten.

bi-llahi wa-l-yawmi l-ahiri wa-bu‘ilatuhunna ahaqqu bi-raddihinna fi dalika
in aradi islahan wa-lahunna mitlu lladi ‘alayhinna bi-l-ma‘rifi wa-li-r-rigali
alayhinna daragatun wa-llahu ‘azizun hakimun. »Die geschiedenen Frauen
warten ihrerseits drei Perioden ab, und ihnen ist es nicht erlaubt, dass sie
verbergen, was Gott in ithrem Schofe schuf - sofern sie an Gott glauben und
an den Jungsten Tag. Ihre Ménner sind voll dazu berechtigt, sie wahrend
dieser Zeit zuriickzuholen, falls sie Aussohnung wollen. Und den Frauen steht
dasselbe zu, wozu sie ihrerseits nach Billigkeit verpflichtet sind. Die Manner
stehen einer Stufe tiber ihnen. Gott ist méchtig, weise«, Bobzin, Koran, 36.
318 Wadud, Quran and Woman, 69.

145

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?
4.3.3. Polygynie des Mannes und Waisen

Ebenfalls im Zusammenhang mit der Ehe steht die Bestimmung in
an-Nisa’/4:3.3" Hier geht es konkret um die Polygynie des Mannes
und die Heirat mit Waisen. Der Vers schrankt die maximale Anzahl
von Frauen, die ein Mann gleichzeitig ehelichen darf, auf vier ein
und gebietet zugleich, dass Manner nur eine Frau oder Sklavinnen
ehelichen sollen, wenn sie ihre Frauen nicht gleichwertig behandeln
konnen. Unklar ist jedoch, ob mit den Frauen (an-nisa) auch die
Waisen (al-yatama) gemeint sind oder ob dies eine gesonderte The-
matik ist.

Laut einer von der Prophetenfrau ‘A’i§a Bint Abi Bakr tradierten
Aussage waren Waisenmédchen in einer prekdren Lage, weil der
mannliche Vormund sie ehelichen konnte, um sich an ihrem Besitz
zu bereichern oder um die von ihm aufzubringende Morgengabe
eigenmachtig zu verringern. Dies war moglich, wenn der Vormund
gleichzeitig der Bevollmachtigte in rechtlichen Fragen war.3?0 Somit
kann der Vers verstanden werden als eine Ermahnung der Min-
ner, ihre Frauen gerecht zu behandeln. Laut ‘A’iSas Exegese ist ein
anderer Vers, nimlich an-Nisa/4:127, zur weiteren Erkldrung und
Spezifikation dieses Sachverhalts offenbart worden. Letzterer betont
nochmals den gerechten Umgang mit den Waisen:

Wa-yastaftunaka fi n-nisai quli llahu yuftikum fihinna wa-ma yutla
alaykum fi I-kitabi fi yatama n-nisa’i llati la tutinahunna ma kuti-
ba lahunna wa-targabiina an tankihihunna wa-l-mustadafina mina
l-wildani wa-an taqami li-l-yatama bi-l-qisti wa-ma tafali min hayrin
fa-inna llaha kana bihi ‘aliman.

Sie bitten dich um Auskunft iiber die Frauen. Sprich: »Gott wird euch
Auskunft geben tber sie [die Frauen] und dariiber, was euch im Buch
vorgetragen wird {iber die weiblichen Waisen, denen ihr nicht gebt, was
fiir sie vorgeschrieben ist, und die ihr doch zu heiraten wiinscht, und

319 Wa-in hiftum alla tugsiti fi l-yatama fa-nkihti ma taba lakum mina n-nis@i
matna wa-tulata wa-ruba‘a fa-in hiftum alla ta'dilii fa-wahidatan aw ma mala-
kat aymanukum dalika adna alla ta%lii, »Und wenn ihr firchtet, den Waisen
gegeniiber nicht gerecht zu handeln, so heiratet von den Frauen, was euch
gutdiinkt — zwei, drei oder vier! Und wenn ihr fiirchtet, ihnen nicht gerecht
zu werden, dann nur eine oder was ihr an Sklavinnen besitzt! So konnt ihr am
ehesten Ungerechtigkeit vermeiden«, Bobzin, Koran, S. 69.

320 At-Tabari, Gami‘ al-bayan, Bd. 6, 358-60.

146

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

iber die Minderjahrigen unter den Kindern und dass ihr den Waisen
Gerechtigkeit verschafft.« Was ihr an Gutem tut, siehe, Gott weif} davon
genau.3?!

Der historische Kontext ist damit in der klassischen Exegese bereits
beriicksichtigt, da folgende Aspekte dort diskutiert werden: Erstens,
die Situation der Waisen kam nach der Niederlage der Muslime bei
der Schlacht von Uhud (3/625) auf. Die Schlacht begann mit dem
Angrift der mekkanischen Quray$ auf die medinensischen Muslime
und endete mit dem Tod von 65 bis 70 Kampfern auf muslimischer
Seite. Die Offenbarung der Sure an-Nisa’ wird auf die Zeit nach
dieser Schlacht datiert. Die neu entstandene Situation machte es
erforderlich, dass Gott seine Stimme zum Schutz der Waisen erhob.
Zweitens, in der klassischen Exegese wird davon ausgegangen, dass
die Ehelichung von bis zu vier Frauen oder Waisenmiadchen eine
Einschriankung darstellt und nicht als Ansporn zur Mehrehe verstan-
den werden soll322 Dies geht auch bereits aus dem Wortlaut des
Verses hervor. Drittens, die spezifische Situation (also der konkrete
historische Kontext) und die damit zusammenhangende Erlauterung
des Verses zur Polygynie ist aus einer Uberlieferung von ‘A’ia be-
kannt.

Amina Wadud fiihrt in ihren Uberlegungen zu diesem Vers das
Konzept von »marriage as subjugation« ein.

The marriage of subjugation at the time of revelation was premised on
the need for females to be materially provided for by some male. The
ideal male for a female child was the father, and for the adult female, the
husband.?

Demzufolge erscheint das im Koran angesprochene Problem der
ungerechten Behandlung der Frauen und Waisen als ein 6konomi-
sches oder finanzielles Problem: Waduds Ausfithrungen verengen
die Problematik an dieser Stelle auf die Versorgungssituation von
Partnerinnen in der Ehe. Abgesehen davon, dass es sich bei ihren
Ausfiithrungen im Grunde um eine Wiederholung der aus der klas-
sischen Exegese bekannten Einordnung sowie der dort ebenfalls
bekannten, wenn nicht sogar detaillierteren historischen Einbettung
des Verses handelt, beriicksichtigt sie in ihrer historischen Rekon-

321 Bobzin, Koran, 85.
322 Siehe at-Tabari, Gami‘al-bayan, Bd. 6, 361-62.
323 Wadud, Quran and Woman, 82.

147

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

struktion lediglich die 6konomische Abhangigkeit der Waisenmad-
chen. Wenn sich die Situation nun so darstellt, dass die Waisen
vor allem deshalb geheiratet wurden, um sich ihres Vermégens zu
bemichtigen, kann nur schwer von einer wirtschaftlich prekiren
Situation dieser Waisen ausgegangen werden. Weshalb stellt der Ko-
ran dann den Anspruch, die Waisen gerecht zu behandeln? Eine
mdgliche Uberlegung kénnte die soziale Abhingigkeit der Waisen
mit einbeziehen: Waisenmédchen, deren Eltern im Krieg verstorben
waren, waren moglicherweise in einer besonders prekiren Situation,
da sie sich in einer stark hierarchisch geordneten Gesellschaft plotz-
lich in der untersten Position wiederfanden und sich mdglicherweise
ohne eine klare Zuordnung zu einer Familie oder einem Stamm mit
verschiedenen Formen des Missbrauchs konfrontiert sahen. Selbst
die Zugehorigkeit zu einem Ehemann oder einem ménnlichen Vor-
mund schien sie nicht ausreichend schiitzen zu konnen, sodass der
Prophet daraufthin Offenbarungen zu ihnen erhielt.

Eine historische Rekonstruktion der Offenbarungssituation ein-
zelner Verse kann folglich ebenso die historische Realitét sozialer
Hierarchien im Offenbarungskontext beriicksichtigen. Zudem kann
an dieser Stelle vorldufig festgehalten werden, dass die untersuch-
ten Autorinnen bei der historischen Kontextualisierung dieser Verse
nicht versuchen, den Kontext zu rekonstruieren.

4.3.4. Deskriptive und préskriptive Koranverse

Die Unterscheidung zwischen deskriptiven und praskriptiven Ko-
ranversen basiert auf der hermeneutischen Uberlegung, dass der
Wortlaut sowie die Verfiigungen des Korans auf die spezifische so-
zio-kulturelle Situation der Ersthorer des Korans hin ausgerichtet
waren. Dies bedeutet, dass die Aussagen bestimmter Verse nur fiir
die historischen Ersthorer des Korans, nicht aber fiir spatere Gene-
rationen normativ giiltig seien, da sich der Kontext verdandert habe.
Viele der Koranverse, die aus feministischer und geschlechtersensi-
bler Sicht problematisch erscheinen, werden der Kategorie »deskrip-
tiv«, also situationsbeschreibend, zugeordnet und damit historisiert.
Wenn es etwa in an-Nisa’/4:34 heif$t »die Manner stehen {iber den
Frauen«, dann beschreibe dies die sozialen Verhaltnisse in der me-
dinensischen Gesellschaft, auf welche die Offenbarung herabgekom-

148

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Feministische und geschlechtersensible Ansatze

men ist. Dies sei aber nicht als eine tiberzeitliche Aussage tiber das
Geschlechterverhiltnis zu verstehen.

So begriindet Asma Barlas ebenso die androzentrische Rede des
Korans damit, dass der Koran die Médnner im historischen Kontext
als die Stirkeren in einer patriarchalischen Gesellschaft adressiere,
was jedoch nicht im Umbkehrschluss bedeute, dass Gott eine patriar-
chalische Gesellschaftsordnung vorschreibe.324

Bei der Diskussion des Passus »Wenn sie [die Frauen] euch gehor-
chen, dann unternehmt nichts weiter gegen sie« (fa-in atanakum
fa-la tabgu Glayhinna sabilan) in an-Nisa’/4:34 rekurriert Wadud
wieder auf ihr Konzept von »marriage of subjugation« als eine
»Norm« im gesellschaftlichen Kontext der Offenbarung:

In marriages of subjugation, wives did obey their husbands, usually be-
cause they believed that a husband who materially maintains his family,
including the wife, deserves to be obeyed.’?

Damit sagt Wadud implizit, dass die Aussage des Verses deskriptiv,
also als eine kulturelle Norm im medinensischen Kontext und nicht
etwa praskriptiv zu verstehen sei.326

In der Diskussion um préskriptive und deskriptive Verse bleibt
allerdings unklar, welche konkreten Kriterien dieser Unterscheidung
zugrunde gelegt werden. Wenn die koranischen Verfiigungen auf die
spezifische Situation der Ersthorer ausgerichtet sind, dann miissten
schlichtweg alle koranischen Aussagen historisiert werden. Warum
soll dies nur fiir diejenigen Verse gelten, die patriarchalische Ele-
mente beinhalten und nicht etwa fiir Verse, welche die Gleichheit
der Geschlechter vor Gott betonen? Auch bleibt unklar, warum nicht
beide Elemente, deskriptiv und préskriptiv, gemeinsam als Kompo-
nenten gedacht werden, die aufeinander aufbauen.

Ebenso stellt sich die Frage, ob nicht ausnahmslos alle Verse des
Korans als spezifische Aussagen in einem bestimmten raumzeitli-
chen historischen Kontext gelesen werden kénnen. So wire es denk-
bar, dass die Aussagen zur Schopfung und Gleichwertigkeit der Ge-
schlechter primdr auf ein bestimmtes problematisches Verstindnis
des Geschlechterverhaltnisses in der mekkanischen Phase abzielen,
in der sich das Thema der Schopfung in der Koranrede entwickelt.

324 Barlas, Believing Women in Islam, 6.
325 Wadud, Quran and Woman, 77-78.
326 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 76.

149

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Universell gliltig oder historisch partikular?

Ist es nicht moglich, dass Gott hier situationsspezifisch spricht und
in einem bestimmten kulturellen Kontext korrigierend eingreift?

5. Fazit

Das Thema der historischen Kontextualisierung ist nicht nur fiir die
zeitgenossische Koranauslegung ein neuralgischer Punkt, an dem
sich die Geister hinsichtlich der Methoden und hermeneutischen
Pramissen scheiden. Vielmehr sind dieses Verfahren und seine theo-
retischen und epistemologischen Grundlagen bereits in der vormo-
dernen Exegese angelegt und ausgearbeitet. Damit haben wir es
mit einem methodischen und hermeneutischen Kontinuum in der
muslimischen Koranauslegung zu tun.

Die hier dargestellte historische Kontextualisierung muss als Ver-
such beziehungsweise als ein erster Gehschritt eines noch relativ
jungen exegetischen Ansatzes gewertet werden. Die konkreten Me-
thoden scheinen nicht nur wenig ausgereift, sondern fehlen bei
detaillierter Betrachtung im Grunde vollkommen. Warum werden
Verse, die von der gleichwertigen Erschaffung von Mann und Frau
berichten, als universell und nicht partikular klassifiziert? Wie kon-
nen Exegeten und Exegetinnen bestimmen, ob sie die »Intention«
des Texts — man miisste eigentlich sagen: die Intention Gottes -
verstanden und herausgearbeitet haben?

Die historische Kontextualisierung als Methode bedarf eines Be-
wusstseins fiir zwei gewichtige Themen und ihr Verhaltnis zueinan-
der: Offenbarung und Geschichte. Der Koran ist eine Offenbarung
in der Geschichte.

Ebenso unabdingbar ist die Kenntnis der Geschichte des Lebens
Muhammads sowie der Menschen, Orte und Ereignisse, die in und
um die Koranverkiindigung eine Rolle gespielt haben. Dieses Wis-
sen ldsst sich in den fiir diesen Beitrag untersuchten Beispielen der
geschlechtersensiblen Koranforschung an sehr wenigen Punkten fin-
den. Auch eine kritische Auseinandersetzung und Auswertung des
tradierten Wissens zur Geschichte der Koranverkiindigung finden
nicht statt. Dabei verleiht ein Blick in die Geschichte dem emanzi-
patorischen Potenzial der Koranverkiindigung erst wirklich scharfe
Konturen.

150

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Fazit

Auch bleibt z. B. Amina Wadud bei dem Versuch, einzelne Verse
historisch zu kontextualisieren, leider nur auf der Ebene von genera-
lisierenden Uberlegungen. Thr Kontextverstindnis bewegt sich auf
einer iibergeordneten Ebene, indem sie von einer statischen patriar-
chalischen Gesellschaftsform in Arabien ausgeht. Dieser allgemein
gehaltenen Vorstellung ordnet sie ihre exegetischen Uberlegungen
unter. Dabei war die muslimische Gemeinschaft wéhrend der Ver-
kiindigung des Korans ganz offensichtlich in einem Wandel begrif-
fen, der fortlaufend neue Herabsendungen von ethisch-rechtlichen
Bestimmungen notwendig machte. Die Historisierung besteht in den
untersuchten Arbeiten somit aus hermeneutischen Uberlegungen
zur Bedeutung von Versen in einem angenommenen historischen
Kontext. Sie besteht allerdings nicht in einer kritischen Bearbeitung
der historischen Quellen.

Es ist daneben auch Folgendes zu beobachten: Wo Historisierung
auf dem Programm steht, findet in Wirklichkeit eine universalis-
tische Umdeutung statt. Androzentrische und patriarchalische Ele-
mente des Korantexts werden mit feministischen Pramissen von
Geschlechtergleichheit und Geschlechtergerechtigkeit in Einklang
gebracht und harmonisiert. Dies findet zuungunsten einer vertie-
fenden Betrachtung des historischen Kontexts statt, die wiederum
ein komplexeres Verfahren und Arbeit mit den Primarquellen er-
fordert. Ein derartiges Verfahren konnte von einem dynamischen
Offenbarungsgeschehen und damit von einem sich stetig wandeln-
den Offenbarungskontext ausgehen. Dies wiirde eine Entwicklung
des Geschlechterverhiltnisses nicht nur in einem linear-chronologi-
schen Verlauf, sondern auch im situativen Kontext beriicksichtigen
und wiirde damit ein viel komplexeres Bild zeichnen. Zahlreiche
klassische Wissenschaften bieten hierzu bereits Vorarbeiten, auf die
aufgebaut werden kann. Hierzu zéhlen neben den exegetischen Nar-
rativen zu den »Anldssen der Offenbarung« auch Berichte iiber die
Zuordnung einzelner Offenbarungen in die mekkanische oder medi-
nensische Phase, iiber den chronologischen Verlauf der Surenfolge
sowie textkritische Untersuchungen zur Genese des Textes, aus de-
nen, wenn auch nur fiir einen Teil des Korantextes, rekonstruiert
werden kann, wann welche Verseinheit verkiindet wurde und welche
Ereignisse damit im Zusammenhang stehen.

Die fiir diesen Beitrag untersuchten Werke arbeiten jedoch ver-
stirkt auf der Setzung von universellen normativen Priamissen wie

151

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il. Universell gliltig oder historisch partikular?

Geschlechtergerechtigkeit und Geschlechtergleichheit als Kernbot-
schaften des Korans.’?” Spezifische oder »partikulare« Gebote und
Aussagen werden diesen iiberzeitlich-ahistorischen Prinzipien de-
duktiv unterworfen. Was mit ihnen nicht in Einklang steht, wird
historisiert. Die Historisierung dient damit in den meisten Fillen
nicht der Erkldrung oder Deutung des Textes in der Geschichte, son-
dern der Verbannung spezifischer Koranaussagen in die Geschichte.
Einige progressive KritikerInnen wie Kecia Ali oder Ebrahim Moosa
haben auf das Problem hingewiesen, dass die Projektion von Ge-
schlechtergerechtigkeit als ein iibergeordnetes ethisches Prinzip in
die Botschaft des Korans einem Anachronismus gleichkommt. Auch
Aysha Hidayatullah kritisierte bereits die anachronistische Tendenz,
zeitgendssische Vorstellungen von Gerechtigkeit und Geschlechter-
gerechtigkeit in den Koran hinein zu projizieren.3?8

Abschlieflend bleibt zu wiirdigen, dass die untersuchten Werke
in umfangreichem Mafle ein Bewusstsein schaffen fiir die kulturelle
und gesellschaftliche Differenz der Realitdt von Muslimen heute -
insbesondere im Westen, aber auch im modernen Leben islamisch
gepragter Liander - zu den sozio-kulturellen Umstdnden, in die
der Koran hinein offenbart wurde. Dieser Punkt stellt die grofite
Herausforderung fiir Muslime in der Moderne dar und betrifft vor
allem die neuralgischen Themen Sexualitdt, Familie und Ehe. Aus-
fithrlich arbeiten die Autorinnen den kulturellen Kontext heraus, auf
dem die offenbarten Normen zu Ehe und Sexualethik basieren. Sie
verdeutlichen damit die befreiende Kraft des Koran fiir die Stellung
der Frau im Offenbarungskontext. Thr Verstindnis der koranischen
Gebote als eine Reform der Gesellschaften in Mekka und Medina
miindet daher in einem Plddoyer, die progressive Stofirichtung der
Botschaft Muhammads fiir unsere Zeit neu zu denken und damit
neue Interpretationen zu wagen.

327 Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques, 252.
328 Hidayatullah, Feminist Edges of the Quran, 131.

152

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt
sie!

Zur Frage der Geschlechtergewalt in an-Nisa’/4:34 und in
der prophetischen sunna

1. Einleitung

Es gehort zu den Kuriosititen der islamischen Wissenschaften so-
wie den geisteswissenschaftlichen Disziplinen, wie der Soziologie,
Politologie und Orientalistik, dass, wenn es um das Verhiltnis der
Geschlechter im Islam geht, die publizierte Literatur sich ausschlief3-
lich mit der Stellung der Frau beschaftigt. Unter Schlagwortern wie
»die Frau im Islam« oder »die Frau im Koran« werden vor allem
in den in der Moderne aufkommenden Debatten um eine Reform
des Islams alte und neue Verstdndnisse von den Geschlechtern ver-
handelt. Dagegen sind das Wesen und die Stellung des minnlichen
Geschlechts im Islam in diesen Wissenschaften selten ein Diskussi-
onsthema. Aus muslimischer Sicht ist dies umso kurioser, als der
Koran von der Polaritit der Geschlechter spricht, die er mit der
Polaritat von Tag und Nacht vergleicht (al-Layl/92:1-3).3% Diese
ontologische Polaritit bedeutet, dass die Existenz und das Wesen des
einen Geschlechts ohne das andere nicht denkbar sind.

Oftmals steht Vers 4 in Sure 34 (an-Nisa, »Die Frauen«) im
Zentrum dieser Debatten. Uber die Auslegung dieses Verses werden
verschiedene Fragen behandelt, wie etwa die ontologische Hierar-
chisierung der Geschlechter, normative Geschlechterrollen in der
Ehe, soziale und politische Rollen der Geschlechter sowie schlief3-
lich die Legitimation von médnnlicher Gewalt gegeniiber (Ehe-)Frau-

329 Wa-l-layli ida yagsa wa-n-nahari ida tagalla wa-ma halaga d-dakara wa-I-
unta. »Bei der Nacht, wenn sie sich ausbreitet, beim Tage, wenn sein Licht sich
weitet, bei dem, der erschuf, was mannlich ist und weiblich!«, Bobzin, Koran,
570.

153

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

en. Dieser breit geficherte Diskurs um an-Nisa’/4:34 liegt darin
begriindet, dass der Vers weit mehr thematisiert als nur die Frage
der Geschlechtergewalt, auf die sich vor allem moderne, mitunter
apologetische Lesarten fokussieren.

In diesem Kapitel sollen verschiedene Aspekte der exegetischen
Diskussionen iiber den folgenden Vers untersucht und diskutiert
werden:

Ar-rigalu gawwamiina ‘ala n-nis@i bi-ma faddala llahu ba‘dahum
‘ala ba‘din wa-bi-ma anfaqi min amwalihim fa-s-salihatu ganitatun
hafizatun li-I-gaybi bi-ma hafiza llahu wa-llati tahafina nusiizahunna
fa-izGhunna wa-hgurthunna fi-l-madagii wa-dribithunna fa-in atana-
kum fa-1a tabga ‘alayhinna sabilan inna llaha kana ‘aliyyan kabiran.

Ausgehend von der Uberlegung, dass jede Ubersetzung des Koran
einer Interpretation gleichkommt, vermeide ich an dieser Stelle
eine eigene Ubersetzung dieses Verses und zitiere stattdessen zwei
deutschsprachige Koran-Ubersetzungen. Der Arabist Hartmut Bob-
zin iibertrégt den Vers auf diese Weise:

Die Minner stehen fiir die Frauen ein, deshalb, weil Gott den einen
von ihnen den Vorzug vor den anderen gewidhrte und weil sie etwas
von ihrem Vermdgen aufgewendet haben. Die frommen Frauen sind
demiitig ergeben, hiiten das Verborgene, weil auch Gott es hiitet. Die
aber, deren Widerspenstigkeit ihr befiirchtet, die ermahnt, haltet euch
fern von ihnen auf dem Lager, und schlagt sie. Wenn sie euch gehor-
chen, dann unternehmt nichts weiter gegen sie. Gott ist hoch erhaben,
grof3.330

Schon innerhalb der verschiedenen deutschsprachigen Koran-Uber-
setzungen zeigen sich unterschiedliche Betonungen und Deutungs-
nuancen dieses Verses. Dies ldsst sich auch in der englischsprachigen
Ubertragung von Muhammad Asad beobachten:

Men shall take full care of women with the bounties which God has
bestowed more abundantly on the former than on the latter, and with
what they may spend out of their possessions. And the righteous women
are the truly devout ones, who guard the intimacy which God has
[ordained to be] guarded. And as for those women whose ill-will you
have reason to fear, admonish them [first]; then leave them alone in

330 Bobzin, Koran, 74.

154

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Einleitung

bed; then beat them; and if thereupon they pay you heed, do not seek to
harm them. Behold, God is indeed most high, great!!

Der Kommentar in Asads Ubersetzung zu diesem Vers ist auffallend
lang und widmet sich den drei Begriffen, deren Verstandnis zentral
ist fiir eine Deutung dieses Verses. Muhammad Asad legt den kon-
zeptionell-exegetischen Begriff giwama, auf den sich die Aussage
»die Manner sind gawwamiina tiber die Frauen« bezieht, als »physi-
schen Unterhalt und Schutz« sowie als »moralische Verantwortung«
der Minner fiir die Frauen aus. Die Ubertragung von nusiiz (»wenn
ihr ihren nusiz fiirchtet«) mit »Ubelwollen« wird als »absichtliche
und fortwahrende Verletzung ihrer [der Frau] ehelichen Pflichten«
interpretiert. Was das »Schlagen« (wa-dribithunna) betrifft, emp-
fiehlt Asad unter Anfithrung von Hadithen eine abgemilderte, sym-
bolische Form des Schlagens ($ayr mubarrih).33? Damit gibt Asad,
wie wir spéter sehen werden, die dominierende Sicht in den klassi-
schen exegetischen Werken wieder.

1.1. Gewaltpotenzial in an-Nisa’/4:34

In der Moderne haben sich neue Zuginge zum Koran entwickelt,
die zum Beispiel tibergeordnete ethische Prinzipien wie Geschlech-
tergerechtigkeit betonen und die Zielsetzung verfolgen, die korani-
sche Rede in Bezug auf das Geschlechterverhiltnis neu auszulegen,
um ihre »urspriingliche«3** Bedeutung zu erklaren. Dabei werden
oftmals die jahrhundertealten Schichten patriarchalischer Deutungs-
traditionen und Geschlechterrollenzuschreibungen einer (feministi-
schen) Kritik unterzogen.** Wichtigstes Anliegen dieser neuen An-

331 Muhammad Asad, The Message of the Quran. Translated and Explained by
Muhammad Asad (London: The Book Foundation, 2008), 144.

332 Ebd., 145.

333 Zum hermeneutischen Problem der zeitlichen und kulturellen Distanz zwi-
schen den Ersthorern des Korans und denen spiterer Generationen, die den
Koran als Referenztext verwenden, siche Omer Ozsoy, »Gagdas Bir Sorun Ola-
rak >Kur’an'm Anlagilmasi< Sorunux, in: Giincel Dini Meseleler Birinci Ihtisas
Toplantisi, Hg. Mehmet Bulut (Ankara: Diyanet Isleri Bagkanligi, 2002), 41-48.

334 Um nur einige zu nennen, die sich auf an-Nisa’/4:34 beziehen: Fazlur Rah-
man, »The Status of Women in Islam. A Modernist Interpretation, in: Sep-
arated Worlds. Studies of Purdah in South Asia, Hg. Hanna Papanek, Gail

155

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

sitze ist, das emanzipatorische Potenzial der koranischen Botschaft
fiir das Verhiltnis der Geschlechter aufzuzeigen.

Das Vorhandensein von an-Nisa’/4:34 im Koran stellt vor allem
aus dieser geschlechtersensiblen Perspektive zunéchst ein ethisches
Problem3 dar: Wie geht die in den schopfungstheologischen Ver-
sen deutlich werdende spirituelle und ontologische Gleichwertigkeit
von Frau und Mann (an-Nisa’/4:1) mit der Rede von der Vormund-
schaft der Manner (an-Nisa’/4:34) zusammen? Wie kann es sein,
dass der Koran den Frauen das Recht auf Ehescheidung zuerkennt,
gleichzeitig aber sagt, dass die Manner in dieser Frage einen Vor-
zug haben (al-Baqara/2:228)? Wie kann es sein, dass der Koran
zum einen betont, dass die Ehe ein Ort fiir gegenseitige Liebe und
Barmbherzigkeit ist (ar-Rim/30:21, al-Baqara/2:187), in der friedliche
Harmonie und Gerechtigkeit herrschen sollen (an-Nisa’/4:19, 4:128-
129), und zum anderen offensichtlich dem Mann das Recht auf kor-
perliche Ziichtigung seiner Frau zuerkennt (an-Nisa’/4:34)?

Das in an-Nisa’/4:34 enthaltene Gewaltpotenzial hat nicht nur
dezidiert reformorientierte oder feministische Exegetinnen beschif-
tigt; auch aus einer klassischen Position heraus argumentierende Ge-
lehrte haben sich darum bemiiht, das Gewaltpotenzial zu entschér-
fen. Haufig verweisen diese Gelehrte auf den beriihmten Satz des
Rechtsgelehrten Muhammad b. Idris as-Safi (gest. 204/820): »Das
Schlagen ist erlaubt, und es ist besser, es zu unterlassen.«*¢ Insge-
samt lassen sich verschiedene Abstufungen des Abschwichens der
Bedeutung von »schlagen« (daraba) in klassischen wie modernen
Quellen finden: Reformistisch-feministische Auslegungen befiirwor-
ten eine abweichende Bedeutung des semantischen Felds d-r-b, das

Minault (Delhi: Chanakya 1982), 294-95; Wadud, Quran and Woman; Barlas,
Believing Women in Islam; Shaikh, »Exegetical Violence«; Mubarak, »A Re-Ex-
amination of Verse 4:34«; Abou El Fadl, The Search for Beauty, 107-22, 160
64, 176-85; Chaudhry, Domestic Violence; Rabha al-Zeera, »Violence Against
Women in Qurian 4:34. A Sacred Ordinance?«, in: Muslima Theology. The
Voices of Muslim Women Theologians, Hg. Marcia Hermansen, Ednan Aslan,
Elif Medeni (Frankfurt am Main: Peter Lang, 2013), 217-30.

335 Siehe Silvers, »The Ethical Problem«.

336 Abu ‘Abdallah Muhammad b. Idris a8-Safii, Kitab al-umm, hg. Muham-
mad Zuhri an-Naggar (Beirut: Dar al-Ma'rifa 1410/1990), Bd. 5, 194. Zur
rechtsmethodischen Diskussion a$-Safiis iiber an-Nisa’/4:34 siche Kecia
Ali, »The Best of You Will Not Strike«. Al-Shafii on Quran, Sunnah, and
Wife-Beating«, Comparative Islamic Studies 2/2 (2006), 143-55.

156

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Einleitung

nicht mehr in der Bedeutung von »schlagen«, sondern im Sinne von
»trennen« verstanden wird. In der klassischen Position dominiert
jedoch die Sichtweise, dass das Schlagen nur symbolisch zu verste-
hen sei (gayr mubarrih) — demgeméf als eine Form des Schlagens
ohne physische Schmerzzufiigung, durch Zuhilfenahme eines leich-
ten Gegenstands wie eines Tuchs oder einer hélzernen Zahnbiirste
(siwak). Und schliefflich existiert — wenn auch als eine Minderheits-
meinung - die Position, die daraba im Sinne einer korperlichen
Ziichtigung verstehen will.

1.2. Hermeneutik und Gewaltdiskurs bei klassischen und
modernen Exegetinnen

Auf einer iibergeordneten Ebene ist daher zu fragen, wie einer-
seits klassische und andererseits emanzipatorisch-feministische Aus-
legungen dem Vers eine innere Logik verleihen. Ich lege meiner
Untersuchung die hermeneutische Uberlegung zugrunde, dass Ex-
egese nicht etwa die Intention des Autors/Sprechers des Koran (also
Gottes) allein herausarbeitet und der Sinn des Textes nicht im Text
verborgen ist, sondern dass sich der Sinn erst durch die Verschmel-
zung der Intentionsebene des Textes und der Erwartungsebene der
ExegetInnen konstituiert. Die innere Logik von an-Nisa’/4:34 und
die damit verbundenen Fragen beziiglich des Geschlechterverhalt-
nisses bilden sich also erst im Prozess des Auslegens selbst heraus.
Ferner ist es wichtig zu betonen, dass, anders in vielen Interpreta-
tionen, die Frage nach der Gewaltlegitimation in an-Nisa’/4:34 nicht
auf semantische oder lexikalische Analysen der Imperativform »und
schlagt sie« (wa-dribithunna) allein reduziert werden kann. Viel-
mehr ist eine exegetische Reflexion des inneren Zusammenhangs
der koranischen Vorrede vor der Thematisierung des Ehekonflikts
und des »Schlagens« in an-Nisa’/4:34 notwendig. Meine Untersu-
chung von drei klassischen Exegeten und einer modernen, feminis-
tischen3 Exegetin dient daher mehreren Zwecken: Sie zeigt auf,
dass in Bezug auf die Gewalt sich keine eindeutigen Deutungsmuster

337 Ich bin mir des umstrittenen Charakters des Begriffs »islamischer Feminis-
mus« bewusst. Deswegen sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass ich
ihn in Ermangelung eines treffenden Terminus in deutscher Sprache verwen-
de, der das Bemithen um (zumeist weibliche) Kritik an patriarchalischen

157

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

fiir »klassische« oder »patriarchalische« einerseits sowie »feminis-
tische« oder »emanzipatorische« Interpretationen andererseits fin-
den lassen. Viel interessanter sind Parallelen in den exegetischen
Argumentationsmustern zur Vorrede des »Schlagens« im Vers, die
von einer - in der feministischen Lesart von Amina Wadud positiv
umgedeuteten — Hierarchisierung der Geschlechter und demzufolge
von bestimmten Rollen in der Ehe und/oder der Gesamtgesellschaft
ausgehen.

Bei meiner Lesart der drei klassischen Korankommentare und der
hier untersuchten feministischen Auslegung lege ich den Fokus auf
drei Kernbegriffe. Mein Augenmerk fallt zunéachst auf den Begriff
qawwamiina/qiwama, der zusammen mit faddala/tafdil (Vorzug)
im Sinne von Autoritdt, Vormundschaft, Verantwortung und/oder
Uberlegenheit des Mannes verstanden wird. Danach untersuche ich
den Begriff nusiiz, der, als Gegenkonzept zu ganitat/quniit sowie taa
(Gehorsam) fungierend, als Ungehorsam, Widerwille und/oder Pro-
vokation der Frau verstanden wird, sowie schlieSlich wa-dribuhun-
na/daraba (Schlagen). Diese drei Begriffe sind fiir diesen Aufsatz
nicht etwa von Interesse, weil sie als Kernbegriffe in an-Nisa’/4:34
angelegt sind, sondern weil sie als Schlagworter fiir den exegeti-
schen Diskurs um an-Nisa’/4:34 fungieren, die {iber die Auslegung
des Verses hinausreichen und sich auf weitere Diskussionen um
das Geschlechterverhaltnis auswirken, wenn es etwa um das Schei-
dungsrecht (al-Baqara/2:228), um die Erschaffung von Mann und
Frau (an-Nisa’/4:1) und um die Zeugenschaft von Frauen (al-Baqa-
ra/2:282) geht. Die exegetischen Uberlegungen um diese Begriffe
er6ffnen uns Perspektiven auf die verschiedenen Konzeptionen von

Deutungen und mannlich-monopolisierten Deutungsanspriichen von Koran
und sunna und der damit einhergehenden revisionistischen Exegesen des Ko-
ran beschreibt, die das emanzipatorische Potenzial des Koran in Bezug auf
Geschlechtergerechtigkeit hervorheben. Am deutlichsten hat Asma Barlas die
Zuweisung (durch die Historikerin Margot Badran, siehe Margot Badran, »Be-
tween Secular and Islamic Feminism/s. Reflections on the Middle East and
Beyond«, Journal of Middle East Women’s Studies 1/1 (2005), 6-28) des Be-
griffs »islamischer Feminismus« von sich gewiesen: »Feminism as a discourse
has foreclosed the possibility of theorizing sexual equality from alternative
paradigms [...] it is this very inclusivity of feminism - its attempt, as a meta and
master narrative, to subsume and assimilate all conversations about equality -
that I find both imperializing and reductive, siehe Barlas, »Engaging Islamic
Feminism, 21-22.

158

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Einleitung

normativen und idealen Geschlechtervorstellungen und auf exege-
tische Subtexte, in denen Vorstellungen von Machtverhiltnissen
zwischen den Geschlechtern verhandelt werden. Dabei darf nicht
ubersehen werden, dass eine vom Kontext der Sure isolierte und
wortliche Lesart von an-Nisa’/4:34 fiir diese Art der Diskussion
geradezu eine Vorlage liefert. Einzelne Elemente einer derartigen
Lesart finden sich jedoch auch in der klassischen wie modernen
Exegese.

Der exegetische Fokus auf einzelne Wortlaute, ihre mdglichen
Bedeutungen und auf die Bemithung, die Bedeutung von daraba zu
entscharfen, scheint mir vor allem in der Lesart von feministischen
Exegesen von der eigentlichen Ursache der Irritation abzulenken:
Der in an-Nisa’/4:34 betriebene Diskurs um Geschlechtergewalt
kreist nicht um die Frage nach der Gewaltlegitimation in dem Wort-
chen daraba, sondern in der vorangehenden Rede von der »Uberle-
genheit der Minner iiber die Frauen«, die »Gott bevorzugt hat«
sowie die Rede von den »rechtschaffenen Frauen, die gehorsam und
ergeben sind«. Der méglichen Legitimation von Gewalt geht also ein
Diskurs der Hierarchisierung der Geschlechter voraus, sodass ein
innerer Zusammenhang zwischen der gottgegebenen minnlichen
Uberlegenheit und nicht von Gewalt an sich, sondern den mannli-
chen Adressaten als Akteuren zu bestehen scheint. Der Gewaltdis-
kurs tiber kérperliche Ziichtigung findet somit nicht nur auf einer
Ebene statt. Vielmehr ist es die androzentrische Rede im Koran,38
die reformorientierte und feministische Auslegungen von an-Nisa’/
4:34 vor Herausforderungen stellt und der sich bisher nur wenige
AutorInnen gewidmet haben.

Meine Untersuchung der klassischen Korankommentare dient so-
mit dazu, die Rede von der dominanten »patriarchalischen« Deu-
tungstradition in der traditionellen Literatur®® mit konkretem, de-
tailliertem Inhalt zu fillen, um die argumentativen Unterschiede
und Gemeinsamkeiten von klassischen und feministischen Interpre-
tationen aufzuzeigen. Vor diesem Hintergrund lasst sich die emanzi-
patorische Herangehensweise von Amina Wadud, deren Ansatz dis-
kussionswiirdig erscheint, schirfer herausarbeiten und diskutieren.

338 Siehe VI
339 Wadud, Quran and Woman, xi, 7-8; Barlas, Believing Women in Islam, 7-13,
93-128.

159

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Die Auswahl der drei klassischen Werke ist auf Schriften gefal-
len, die zu den wichtigsten Korankommentaren gehoren: Das Werk
Gami* al-bayan ‘an tawil ay al-Quran von Muhammad Ibn Garir at-
Tabari (gest. 310/923), das Werk al-Kassaf ‘an haqa’iq at-tanzil von
Abu 1-Qasim az-Zamahsari (gest. 538/1144) sowie Mafatih al-gayb
von Fahr ad-Din ar-Razi (gest. 606/1210).

Danach interessiert mich die Lesart der zeitgendssischen US-ame-
rikanischen feministischen Denkerin und Frauenrechtlerin Amina
Wadud (geb. 1952), die ihren Ausfithrungen iiber den koranischen
Geschlechterdiskurs in ihrem Werk Quran and Woman (1992) her-
meneutische Uberlegungen vorangestellt hat. Fiir Wadud hat das
Vorhandensein von an-Nisa’/4:34 und das darin enthaltene Gewalt-
potenzial eine derartige Vehemenz, dass sie in ihrem Werk Inside
the Gender Jihad (2006) ihre Methodik um das Moment des »Nein-
Sagens« erweitert, indem sie von einem »saying no to the text«
spricht. Danach ergénze ich die Leerstellen in Waduds Lesart mit
Beispielen aus der prophetischen sunna, um den Vers im Lichte der
prophetischen Ethik zu lesen.

2. An-Nisa’/4:34 in den Korankommentaren klassischer
Gelehrter

Bei den nun folgenden Kurzanalysen von drei ausgewahlten klassi-
schen Korankommentaren zu an-Nisa’/4:34 sei zuvor hervorgeho-
ben, dass Korankommentare keine juristischen Werke sind; es han-
delt sich dabei auch nicht um Werke, die mit einem normativen
Ziel ethische Fragen behandeln. Oftmals greifen sie juristische Aus-
legungen auf, diskutieren diese oder unterscheiden innerhalb eines
oder mehrerer Koranverse zwischen juristisch bindenden sowie mo-
ralischen Aussagen. Korankommentare sind vielmehr als interpreta-
torische, textauslegende Werke zu verstehen, was ihre Diskursmacht
allerdings nicht schmalert. Im Gegenteil: Gerade die Schriften be-
kannter Exegeten wie ar-Razi wirken bis heute nach und werden
von vielen MuslimInnen als autoritative Quellen gelesen, sodass
die Grenzen der Diskurse zwischen exegetischen und juristischen
Schriften oftmals flielend sind.

160

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. An-Nisa’/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter
2.1. Qiwama bei at-Tabari, Zamahsari und ar-Razi

Ar-rigalu gawwamiina [qiwama] ‘ala n-nisa’i bi-ma faddala [tafdil] llahu
ba‘dahum ‘ala ba‘din wa-bima anfaqi min amwalihim.

Die Miénner stehen fiir die Frauen in Verantwortung ein, weil Gott
einige von ihnen den anderen bevorzugt hat und insofern sie von ihrem
Besitz (fiir sie) ausgeben. (Ubers. d. Verf.)

Wihrend die meisten klassischen Korankommentare giwama als
wesenhafte Eigenschaft von Médnnern verstehen, die sie von Frauen
unterscheidet und welche die hoherwertigen Qualititen des ménn-
lichen Geschlechts beschreibt, gehort at-Tabarl zu den wenigen Ex-
egeten, welche die mannliche Vormundschaft auf die Ehe beschran-
ken und sie nicht von iibergeordneten wesenhaften Qualititen wie
einem erhabenen Intellekt oder angeborener Eignung zur Fithrung
abhingig machen. Qiwama ist nach at-Tabaris Lesart lediglich als
méannliche Vormundschaft iiber Ehefrauen in von Gott festgelegten
ehelichen Angelegenheiten zu verstehen; diese Vormundschaft oder
Autoritédt leitet sich von der finanziellen Versorgungspflicht des
Mannes ab. Die Ehefrau hat somit das Recht, versorgt zu werden,
und ist im Gegenzug dazu verpflichtet, dem Mann sexuell verfiigbar
zu sein. Im Gegensatz zu spéteren Exegeten limitiert at-Tabarl damit
die weibliche Gehorsamspflicht auf die sexuelle Verfiigbarkeit.30
Die géttliche Bevorzugung der Minner (tafdil) untermauert nach
Ansicht der Exegeten die Vormundschaft der Manner.

Die am weitesten verbreitete, als objektiv geltende Begriindung fiir
die Vormundschaft des Mannes wird in seinem wesenhaften iiber-
legenen Verstand (‘aql) gesehen. Diese Argumentation wird durch
Hadithe gestiitzt, die den defizitdren Verstand von Frauen themati-
sieren.*! Andere Begriindungen sind: Gott gesteht Méannern mehr
Rechte und Privilegien zu als Frauen, in religiésen Dingen wie der
Prophetie oder dem Freitagsgebet sind sie bevorzugt, und Méanner
haben besondere Verpflichtungen in der Familie.

Bei az-ZamahSarl findet sich eine erweiterte Konzeption von
giwama und tafdil im Sinne einer allgemeinen Position von Herr-

340 At-Tabari, Gami' al-bayan, Bd. 6, 687.

341 Zu einer Zusammenfassung dieser Argumentation in vormodernen Koran-
kommentaren siehe Bauer, Room for Interpretation, 124-25. Zu einer kritischen
Revision dieser Hadithe siehe Tuksal, Kadin Karsit: Soylem, 152-79.

161

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

schaft und Macht und absoluter méinnlicher Auszeichnung. Die
iiberlegenen méannlichen Eigenschaften reichen von der Vernunft,
Entschlossenheit (hazm), Stirke, der Bevorzugung durch die Pro-
phetie (nubuwwa), Gelehrsamkeit (‘ilmiyya) und religiéser Fithrer-
schaft (imama) bis hin zu Vorrechten von Minnern in Ehe und
Scheidung, in der ménnlichen Polygynie und der patrilinealen Ab-
stammung. Ein weiteres Merkmal ménnlicher Auszeichnung bestehe
darin, »dass sie Barte und Turbane« tragen.3*? Es fillt auf, dass
az-Zamahs$ari der ehelichen Vormundschaft die Voraussetzung einer
politischen Herrschaft zugrunde legt. So wie der Staat einen Herr-
scher braucht, braucht auch jeder Haushalt einen starken Mann an
der Spitze. Damit bezieht er die Aussage von an-Nisa’/4:34 nicht
mehr auf die Ehe allein®*3, sondern auf gesamtgesellschaftliche Ver-
héltnisse und auf das Geschlechterverhiltnis als Ganzes: Ménner als
Kollektiv haben Autoritdt und Verpflichtungen, Frauen als Kollektiv
gehoren zum gehorsamspflichtigen Teil der Gesellschaft.

Der Exeget ar-Razi hingegen scheint auf den ersten Blick ein
emanzipatorisches Verstindnis von giwama zu entwerfen: Zunéchst
hebt er die Gleichheit von Mann und Frau in finanziellen Fragen
hervor. Gott habe eine gerechte finanzielle Ordnung fiir Mann und
Frau geschaffen, keines der beiden Geschlechter sei in dieser Frage
hoher als das andere gestellt.3** In der Tat wird giwama auch von
anderen Exegetlnnen als finanzielle Versorgungspflicht ausgelegt,
wie etwa von Amina Wadud. Auch ar-Razi versteht giwama als
eine Versorgungspflicht und nicht als eine kontrollierende oder au-

342 Az-Zamah$ari, al-Kassaf, Bd. 2, 67.

343 Eine Lektiire, welche die méinnliche giwama und den weiblichen nusiz als
generelle Charakterisierungen und Wesensbeschreibungen von Mann und
Frau versteht, lasst sich mit den vorhergehenden und nachfolgenden Versen
von an-Nisa’/4:34 nicht begriinden. Dass sich an-Nisa’/4:34 ausschliefSlich auf
Eheleute bezieht, wird aus der Versabfolge der gesamten Sure, in die der Vers
eingebettet ist, deutlich; siehe an-Nisa’/4:33 und an-Nisa’/4:35.

344 An dieser Stelle fligt ar-Razi einen sabab-an-nuzil-Bericht zur Uberlieferung
des situativen Kontextes der Offenbarung an, der in kaum einem anderen
exegetischen Werk zitiert wird. Demnach diskutierten einige Frauen tber die
Frage der Bevorzugung (fafdil) des Mannes in der koranischen Erbschaftsrege-
lung, worauf an-Nisa’/4:34 offenbart wurde. Nach ar-Razis Auslegung erhalten
Minner einen grofleren Erbschaftsanteil, weil sie in der Pflicht seien, ihre
Frauen zu versorgen. Gott habe niemanden absolut bevorzugt, siehe ar-Razi,
Mafatih al-gayb, Bd. 10, 90.

162

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. An-Nisa’/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

toritdre Funktion des Mannes, der seiner Frau vorsteht. Ein Mann
ist gawwam tber eine Frau, wenn er sie beschiitzt und fiir sie
finanziell aufkommt. Die Kehrseite dieser Uberlegungen ist, dass
der Mann der Frau das Gute gebieten und das Schlechte verbieten
soll. Qiwama ist bei ar-Razi somit dualistisch konzipiert; es besteht
darin, sowohl zu versorgen und zu umsorgen als auch zu disziplinie-
ren. Die potenzielle finanzielle Gleichstellung von Mann und Frau
hat in seiner Interpretation nicht zur Folge, dass Mdnnern keine
wesenhafte Uberlegenheit eigen ist - er zihlt die gleichen Minner
auszeichnenden Merkmale auf, die schon az-Zamahsari in seine
Uberlegungen einbezog.?*> Auch ar-Razi stellt somit die iibergeord-
nete Position des Mannes nicht infrage.

2.2. Nusiiz bei at-Tabari, az-Zamahsari und ar-Razi

Der Auslegung des zentralen Begriffs nusiiz, die als Bedingung und
Ausloser der darauf folgenden imperativischen Formulierung »er-
mahnt sie (zunichst) und (dann) meidet sie im Bett und (dann)
schlagt siel« gilt, geht die exegetische Diskussion um die koranische
Rede von den »rechtschaffenen Frauen« (as-salihat) voraus:

Fa-s-salihatu qanitatun hafizatun li-1-gaybi bi-ma hafiza llahu.

Die rechtschaffenen Frauen sind gehorsam (oder gottergeben) und hii-
ten das Verborgene, weil Gott es hiitet. (Ubers. d. Verf.)

Dieser Satz gibt Anlass fiir die Diskussion um den normativen
Idealtypus der Ehefrau. Doch eine der vielen Kontroversen iiber
an-Nisa’/4:34 in der klassischen Literatur ist die Frage, ob sich die
weibliche Unterwiirfigkeit (quniit) hier auf Gott oder den Ehemann,
oder gar auf beide bezieht. Wahrend at-Tabarl sich einer klaren
Definition von quniuit widersetzt und gegen eine eindeutige Festle-
gung dariiber argumentiert, wem der Gehorsam gelten soll,34¢ geben
sowohl az-Zamahsari als auch ar-Razi der Idee Vorrang, dass der
weibliche Gehorsam sowohl Gott als auch dem Ehemann gelten
muss.* Ar-Razi geht sogar so weit zu behaupten, dass beides von

345 Ebd., 91
346 At-Tabari, Gami‘ al-bayan, Bd. 6, 687.
347 Az-Zamah$ari, al-Kassaf, Bd. 2, 68; ar-Razi, Mafatih al-gayb, Bd. 10, 91-92.

163

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

der idealen Frau verlangt werde. In seiner Aussage, »eine Frau
ist nicht fromm/gottergeben, wenn sie nicht ihrem Mann ergeben
ist«348, gipfelt die Vorstellung einer wesenhaften Hierarchie der Ge-
schlechter in religiosen und spirituellen Fragen, die jenseits rechtli-
cher Ehebestimmungen liegen.

Die hochgradig ambige koranische Sequenz hafizatun li-I-gaybi
bi-ma hafiza llah (»die das Verborgene hiitende Frauen, weil Gott
es hiitet«) wird einstimmig als die Pflicht der Ehefrau interpretiert,
den Besitz ihres Mannes und ihre Sexualitit in seiner Abwesenheit
zu bewahren. Diese Lesart legt Zeugnis ab von der im klassischen
Eherecht verankerten Vorstellung, dass die Sexualitit der Frau zum
Verfiigbarkeitsbereich des Mannes gehort und daher wie sein Eigen-
tum geschiitzt werden muss.>4

Der Charakterisierung von as-salihat (die rechtschaffenen Frau-
en) und al-ganitat (die demiitig ergebenen Frauen) als Eigenschaf-
ten des normativen Idealtypus der Ehefrau folgt in den exegetischen
Schriften die Diskussion um die Abweichung von dieser Norm -
dem nusiz.

Wa-llati tahafana nusizahunna [...].
Und die, deren Widerspenstigkeit ihr fiirchtet [...].

At-Tabari beschreibt nusiiz als eine arrogante und abweisende Ver-
haltensweise, die darin bestehen kann, dass die Frau sich sexuell
verwehrt oder sich der Autoritit ihres Mannes widersetzt. Auch die
Sinde (al-masiya) und Feindseligkeit (hilafa) werden damit in Ver-
bindung gebracht.3>? Kecia Ali stellt dagegen fest, dass diese Konzep-
tion von nusiiz nicht koranisch ist,! da der Wortlaut der Verse, die
von nusiiz sprechen, eine derart detaillierte Auslegung nicht erlaubt.
Die exegetischen Diskussionen um nusiiz entwickeln in der Tat eine
Dynamik und Differenzierung, die nicht durch koranische Aussagen
allein gedeckt ist. In Ermangelung einer koranischen Spezifizierung

348 Ebd.

349 Siehe Kecia Ali, Marriage and Slavery in Early Islam (Cambridge, London:
Harvard University Press, 2010).

350 At-Tabari, Gami* al-bayan, Bd. 6, 696-97; ar-Razi, Mafatih al-gayb, Bd. 10,
92-93.

351 Kecia Ali, »Religious Practice. Obedience and Disobendience in Islamic Dis-
course«, Encyclopedia of Women and Islamic Cultures (Leiden: Brill, 2007),
Bd. 5, 309-13.

164

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. An-Nisa’/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

von nusiiz berufen sich Exegeten in der Auslegung des Begriffs auf
semantische Erkldrungen sowie auf Hadithe.

Das Ideal der weiblichen sexuellen Verfiigbarkeit in der Ehe folgt
der Logik des Ehevertrags, wonach beide Ehepartner das Recht
auf sexuelle Befriedigung haben — so beschreibt al-Gazzali (gest.
505/1111) in seinem Hauptwerk Ihya ‘uliim ad-din im Kapitel tiber
die richtige Ehefithrung, wie sich ein Mann seiner Frau annihern
soll, um ihr den Liebesakt vergniiglich zu machen.3*> Doch die
exegetische Tradition verschiebt die Sexualitdt in den Verfiigungsbe-
reich des Mannes. Alle drei Exegeten sind sich dariiber einig, dass
eine Frau, die sich dem ehelichen Geschlechtsverkehr verweigert,
eine nasiza (Ungehorsame) ist. Der koranische Hinweis wa-llati
tahafina nusizahunna (»diejenige Frauen, deren Widerspenstigkeit
ihr fiirchtet«) veranlasst die Exegeten zur Diskussion dariiber, ob ein
bloler Verdacht (zann), die Furcht (hawf) oder das Wissen (‘ilm)
des Mannes iiber die Widerspenstigkeit, den Ungehorsam oder die
Unverfiigbarkeit der Frau ausreicht, um die nachfolgenden Schritte
einzuleiten. Im Zentrum des Verses steht dieser Auslegung zufolge
ein Ehekonflikt, der durch die weibliche Zuriickweisung des mannli-
chen Rechts entsteht.

2.3. Daraba bei at-Tabari, az-Zamahsari und ar-Razi

Fa-‘izahunna wa-hgurihunna fi-1-madagii wa-dribithunna.
Ermahnt sie und meidet sie im Ehebett und schlagt sie.

Dieser Teil der Interpretation ist ohne die vorhergehenden Austiih-
rungen nicht verstdndlich, da zuvor die Bedingungen fiir die Legiti-
mation des »Schlagens« ausgefithrt werden. Das Schlagen (ad-darb)
allein kann auch nach klassischem Verstdndnis, mag dies noch so
sehr vom androzentrischen und patriarchalischen Verstehenshori-
zont der Koranexegeten geprigt sein, nicht ohne Bedingung und
nach Gutdiinken erfolgen. Denn zunéchst muss ein nusiiz der Ehe-
frau gegeben sein. Dem folgt die exegetische Diskussion dariiber, ob

352 Abd Himid Muhammad al-Gazali, Proper Conduct of Marriage in Islam (Adab
an-Nikah). Book Twelve of Ihya’ ‘Ulim ad-Din, ubers. Muhtar Holland (Fort
Lauderdale: Al-Baz, 1998), 74-75.

165

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

die Mafinahmen des Ermahnens (fa-izithunna) und der Distanzie-
rung vom Ehebett (wa-hgurithunna fi-l-madagii) sowie das Schla-
gen (wa-dribithunna) gleichzeitig oder konsekutiv erfolgen sollten.
Das »ermahnt siel« wird von den Exegeten spezifiziert als ein verba-
les Ermahnen und ein Erinnern oder Ermahnen zur Gottesfurcht
oder zur Frommigkeit.3>3

Die dominante Lesart der Sequenz »meidet sie im Bett« (wa-
hgurithunna fi-l-madagi%) versteht darin die eine oder andere Form
der Distanzierung oder Trennung voneinander; sei es, dass sich die
Eheleute raumlich trennen, oder sei es, dass der Mann sexuelle Ab-
stinenz {ibt, bis hin zur tatsdchlichen rdumlichen Trennung der Ehe-
betten. In jedem Fall ist aber der Ehemann der Handelnde. Lediglich
at-Tabari legt eine radikale Deutung vor, die von keinem anderen
nachfolgenden Interpreten geteilt und von einigen, wie al-Mawardi
und Ibn al-‘Arabi, kritisiert und als eine falsche Lesart verurteilt
wird.* Nach einer sprachhistorischen Untersuchung, der er die
Sprache der arabischen Beduinen zugrunde legt, kommt at-Tabarl
zum Ergebnis, dass das semantische Feld h-g-r mit der Bedeutung
»trennen, separieren, meiden« sich ausschliefilich von higar ableiten
konne, dem Seil, mit dem die Araber das Kamel angebunden hitten
(ar-rabt bi-I-higar).3%> Dementsprechend sei hiermit womdglich ein
Anbinden oder Fesseln der ungehorsamen Frau mit einer Leine an

353 Jenseits dieser Lesart hat Karen Bauer gemifligtere Auslegungen in verschiede-
nen exegetischen Schriften gefunden: So betont al-Qusayri (gest. 464/1072)
etwa, dass hinter der Bestimmung von an-Nisa’/4:34 die Absicht liegt, den
Ehekonflikt so zu 16sen, dass das Paar sich nicht in letzter Konsequenz trennt.
Das »Ermahnen« wird von al-Qusayri am stirksten empfohlen, damit das
»Schlagen« im Idealfall nicht stattfindet. Diese Auslegung erscheint sinnvoll,
da auch der darauffolgende Vers an-Nisa’/4:35 als Losung fiir den Ehekonflikt
eine Schlichtung nahelegt, damit es nicht zur Trennung des Paares kommt:
Wa-in hiftum Sigaqa baynihima fa-b'ati hakaman min ahlihi wa-hakaman min
ahlihd in yurida islahan yuwaffiqi llahu baynahuma inna llaha kana ‘aliman
habiran. »Wenn ihr ein Zerwiirfnis zwischen ihnen beiden fiirchtet, dann
sucht einen Schlichter aus seiner Verwandtschaft und einen Schlichter aus
ihrer Verwandtschaft! Wenn beide Versohnung wollen, wird Gott es zwischen
beiden gelingen lassen. Siehe, Gott ist wissend, kundig«, Bobzin, Koran, 74-75;
Bauer, Room for Interpretation, 158.

354 Zu einer ausfithrlichen Besprechung dieses exegetischen Sonderfalls siehe ebd.,
165-69, 171-79.

355 At-Tabari, Gami' al-bayan, Bd. 6, 707.

166

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. An-Nisa’/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

ihr Bett gemeint,*>® und darunter seien die Schlafzimmer der Frauen
zu verstehen.?” Die physische Fesselung »ungehorsamer« Ehefrauen
geht jedoch sdmtlichen spéteren Exegeten eindeutig zu weit — entwe-
der wird at-Tabarls Deutung nicht zitiert oder sie wird methodisch
und inhaltlich dekonstruiert und hinterfragt.

Was das Schlagen betriftt, stellt keiner der hier untersuchten klas-
sischen Exegeten das Ziichtigungsrecht des Mannes infrage. Die
Abschnitte zu daraba lesen sich als juristische Debatten unter Ko-
ranexegeten, die sich nicht etwa mit semantischen oder lexikalischen
Untersuchungen der Wurzel d-r-b authalten, sondern ausfiihrlich die
Form des Schlagens spezifizieren: Welche Gegenstande diirfen zum
Schlagen benutzt werden? Die genannten Gegensténde reichen von
der Peitsche bis zum gefalteten Tuch. At-Tabari und az-Zamahsari
betonen, dass das Schlagen gayr mubarrih sein soll: Das Schlagen
darf keine Verletzungen, Wunden, Knochenbriiche oder, nach at-
Tabari, Uberhaupt keine Spuren hinterlassen. Az-Zamahsari und ar-
Razi betonen, dass beim Schlagen das Gesicht gemieden werden
soll: Da das Gesicht die Schonheit der Schépfung symbolisiere, ka-
me das Schlagen des Gesichts einer Missachtung der Schopfung na-
he. Ar-Razi mochte die Verwendung von Peitschen und Eisenstiaben
verbieten, er empfiehlt die Verwendung eines Tuchs (mandil). At-
Tabarl hingegen empfiehlt die Verwendung einer hélzernen Zahn-
biirste (siwak)®8. Die juristische Diskussion ldsst stellenweise das

356 Ebd.

357 Karen Bauer bewertet at-Tabaris Methode an dieser Stelle als eine historisch-
kontextualisierende linguistische Analyse. At-Tabari untersucht die Sprache der
arabischen Beduinen historisch-linguistisch und legt dies seiner Lesart von
h-g-r zugrunde. Er bewegt sich damit auf Grundlage der hermeneutischen
Pramissen, wonach die Sprache der Beduinen der Sprache der Ersthorer des
Korans in ihrem urspriinglichen kulturellen Milieu ndher ist, und dieses sich
von seinem kulturellen Milieu in Bagdad unterschied, Bauer, Room for Inter-
pretation, 166.

358 At-Tabaris Lesart des zweiten Teils des Verses erscheint zunachst etwas absurd,
weil Interpretationen wie das Anbinden der Frau ans Bett und anschlieend
das sanfte Schlagen mit einer holzernen Zahnbiirste (siwak) als zwei voneinan-
der getrennte Handlungen nicht in einem angemessenen Verhiltnis zueinan-
der stehen. Doch hier darf nicht vergessen werden, dass diese beiden Bedeu-
tungen nach dem Prinzip der Bedeutungsvielfalt in der vormodernen Koran-
hermeneutik diskutiert werden. Im hermeneutischen Horizont at-Tabaris sind
dies einige von vielen méglichen Bedeutungen einer Wortfolge oder eines Ver-
ses. Zu den hermeneutischen Grundannahmen klassischer Exegeten gehorte

167

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Unbehagen der Exegeten erahnen, das dann wiederum, wenn es
um die sexuelle Verfiigbarkeit der Frau geht, eindeutig zugunsten
androzentrischer Positionen schwindet. SchliefSlich vertritt ar-Razi
auch die Position des grofien Rechtssystematikers as-Safiq, die fast
unisono von spiteren Exegeten iibernommen wurde: So wie as-Safii
versucht ar-Razi auch, den koranischen Imperativ mit den Hadithen
zu versohnen. Diese Meinung erlaubt das Schlagen der Frau, jedoch
nur auf eine sehr milde, symbolisch zu verstehende Weise, und ver-
bietet die Verwendung von Peitschen und dhnlichen Gegenstinden,
die schwere Wunden zufiigen konnen. Das von as-SafiT geprigte
Urteil »das Schlagen ist erlaubt, aber es ist besser, es zu unterlassen«
wird bis heute von vielen Exegeten jenseits von Rechtsschulmeinun-
gen zitiert und hervorgehoben. Diese Art von Diskussion unter
Koranexegeten ist als Empfehlung an die Adresse der fuqaha’, der
Rechtsgelehrten, gerichtet, deren Schriften der eigentliche Ort von
Verhandlungen iiber die juristische Regelung des Geschlechterver-
héltnisses in der Ehe sind.%*

Wenn auch alle diese Positionen fiir sich Uberzeitlichkeit bean-
spruchen, so ist es dennoch von héchster Wichtigkeit, den kulturell
gepragten Verstehenshorizont der Exegeten und Rechtsgelehrten zu
kennen: Gerade innerhalb der juristischen Diskussionen in den ex-
egetischen Schriften werden regelmiflig Analogien zwischen dem
Verhiltnis von Ehemann und Ehefrau einerseits sowie dem von
Meister und Sklavin®®© andererseits hergestellt. Die Reflexion des
Geschlechterverhaltnisses findet auf Grundlage dieser in vor- und

das Prinzip der Polysemie, wonach sich eine Vielzahl von Interpretationen aus
dem Text herausholen lassen, die zunichst gleichwertig nebeneinanderstehen.
Demzufolge war es fiir einen Exegeten wie at-Tabarl eine Selbstverstandlich-
keit, zuerst samtliche ihm bekannte Interpretationen einer Wortfolge aufzulis-
ten und anschlieflend eine neue eigene Interpretation hinzuzufiigen, was nicht
bedeutete, dass er fiir seine Interpretation endgiiltige Wahrheit beanspruchte.
So sind at-Tabarls Ausfithrungen an dieser Stelle noch als interpretatorischer
Vorgang zu werten, und nicht als normativ-ethische Aussage, die zu einem
bestimmten Handeln aufruft, sieche auch Thomas Bauer, Die Kultur der Ambi-
guitdt. Eine andere Geschichte des Islams (Berlin: Verlag der Weltreligionen,
2011), 119-24.

359 Zur Auslegung von an-Nisa’/4:34 in Schriften von Gelehrten aus den vier
sunnitischen Rechtsschulen siche Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-Modern
Islamic Tradition, 307-407.

360 In Sklaverei und Eherecht weisen romische und jidische Rechtsordnungen
der Spitantike starke Parallelen, aber auch Differenzen zum islamischen Recht

168

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Eine feministische Lesart von an-Nisa’/4:34: Amina Wadud

frithislamischer Zeit existierenden sozialen Hierarchien statt. Das
verbindende Element von Frauen und Sklavinnen war die Frage
nach legitimen sexuellen Beziehungen, die sich in der Institution des
Konkubinats (milk al-yamin) trafen:

But slavery was more than an occasion for technical virtuosity in details
of marriage law: it was central to the jurists’ conceptual world. In
particular, it affected how marriage and gender were thought about.
There was a vital relationship between enslavement and femaleness as
legal disabilities, and between slave ownership and marriage as legal
institutions.>!

3. Eine feministische Lesart von an-Nisa'/4:34: Amina
Wadud

Offensichtlich ldsst sich an-Nisa’/4:34 mit seiner Rede von giwama,
nusiiz und daraba mit dem Gerechtigkeitsbegriff moderner und re-
formorientierter Denkschulen im Islam schwer vereinbaren. Dies
fordert insbesondere feministische Auslegungen heraus, die den
Widerspruch zwischen der Geschlechter-Ungerechtigkeit, die von
traditionellen Auslegungen von an-Nisa’/4:34 ausgeht, und iiberge-
ordneten ethisch-juristischen Prinzipien des Koran wie Geschlech-
tergerechtigkeit und Geschlechtergleichheit autheben wollen.36

3.1. Hermeneutik und Methodik

Im Werk der zeitgenéssischen muslimischen Frauenrechtsaktivistin
und Professorin fiir Religion und Philosophie Amina Wadud las-
sen sich zwei Phasen in der Auseinandersetzung mit an-Nisa’/4:34
ausmachen: In ihrer Dissertation, die 1999 unter dem Titel Quran

in seiner formativen Phase auf. Patrilineale Familienstrukturen und ein andro-
zentrisches Eherecht sowie Sklaverei dominierten, siehe dazu »Greek, Roman,
biblical, rabbinic, Byzantine, and Sassanian law and practice«, Ali, Marriage
and Slavery, 11.

361 Ebd, 8.

362 Zu einer Diskussion dieser progressiven Lesarten siehe Chaudhry, »Consci-
ence and Hermeneutics«.

169

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

and Woman publiziert wurde, folgt Wadud der exegetischen double-
movement-Methode®%3, die der pakistanische Gelehrte Fazlur Rah-
man vorgedacht hatte. Um die von Fazlur Rahman kritisierte »ato-
mistische Herangehensweise« der klassischen Exegesen zu tiberwin-
den, die seiner Meinung nach einen thematisch kohérenten Zugang
zum Koran und damit den Blick auf seine ethisch-juristischen Prin-
zipien versperrt, will Wadud einer holistisch gedachten »Hermeneu-
tik der Einheit« folgen. Sie legt damit die Einheit Gottes (at-tawhid),
die auch den Koran in all seinen Dimensionen durchdringe, als
hermeneutisches Prinzip fiir das Verstehen des Korans zugrunde.
Doch dabei miissten die universellen und spezifischen Aussagen und
Gebote des Koran herausgefiltert werden. Manche spezifischen Aus-
sagen (particulars) seien durch den historisch-kulturellen Kontext
der frithislamischen Gemeinschaft bedingt und sollten demzufolge
nicht als universelle Rahmenbedingung fiir alle Gebote ausgelegt
werden. Waduds ethik- und wertorientiertes Verstindnis des Koran
entspringt auch der Idee einer fortschreitenden Exegese, die sich
zunehmend an einer gerechten Sozialordnung orientiert: Analog
zur Institution der Sklaverei, die durch den Koran und die sunna
zwar nicht abgeschaftt wurde, Sklaven aber zu mehr Rechten verhalf,
und die Wadud zufolge in der Moderne aufgrund der koranischen
Gebote aufgehoben wurde und deswegen heute nicht mehr existiere,
versteht sie auch die koranischen Gebote zum Geschlechterverhalt-
nis als »Préizedenz fiir eine kontinuierliche Entwicklung in Richtung
einer gerechten sozialen Ordnung«.3%* Die sunna des Propheten mit
ihrem normativen Stellenwert als »gelebter Koran« jedoch weist Wa-
dud als zweite Quelle fiir ihre Auslegung einer geschlechtergerechten
offenbarten Werteordnung aufgrund der »sicheren Uberlieferung
des Wortlauts des Koran entgegen der historischen Widerspriiche
in der Hadithliteratur«3%> ab. Damit wird der Koran als Text gewor-
denes Offenbarungsereignis entgegen seiner von Wadud hervorge-
hobenen Geschichtlichkeit zu einem geradezu ahistorischen Text,
der, befreit von jeglicher Komplexitit aufler-koranisch tiberlieferter
historischer Ereignisse und Dynamiken, als ein in sich geschlossenes
Ganzes fiir sich allein gelesen werden kann. Dieser Skripturalismus

363 Siehe Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 4-9.
364 Wadud, Quran and Woman, xiii.
365 Ebd., xvii.

170

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Eine feministische Lesart von an-Nisa’/4:34: Amina Wadud

postuliert die Idee, dass man den wiederzuentdeckenden, »norma-
tiven Islam« aus dem »historischen Islam« gewissermafien heraus-
schélen miisse - eine Kategorisierung, die auch auf Fazlur Rahman
zuriickgeht, der »auf echte protestantische Art glaubte, dass man die
Tradition durch die Schrift neu erfinden kénne«.3¢¢

Diese Lesart erlaubt keine Briiche, Widerspriiche und Raum fiir
Nichtausgesprochenes im Koran, sondern verlangt klar strukturierte
»systematische Grundprinzipien, die Interpretationen fiir die »ko-
ranische Kohdrenz«*¢” eroffnen. Hier greifen die ethisch-juristischen
Prinzipien, die als tiberzeitliche ratio legis hinter jeder offenbarten
Bestimmung (hukm) stehen. Diese werden in einem zweiten inter-
pretativen Schritt des double movement, nachdem im ersten Schritt
der Vers in seiner spezifischen historischen Offenbarungssituation
ausgelegt wurde - zumindest in der Theorie, denn wie wir in der
Praxis sehen, spielt die Offenbarungssituation in der Interpretation
Waduds keine Rolle -,*8 auf den wiederum spezifischen Kontext
des Exegeten iibertragen. Die {ibergeordneten koranischen Prinzipi-
en fungieren hier als iiberzeitliche, unveranderliche hermeneutische
Achsen, die im Text intendiert sind - dagegen stehen die veranderli-
chen, zeitlichen Kontexte der Ersthorer sowie der spateren Genera-
tionen der Gldubigen und Exegeten. Innerhalb von Waduds Herme-
neutik widerspricht die Idee von exegetisch operationalisierbaren
Prinzipien wie »Gerechtigkeit«, die objektiv erkennbar sind, der
ausfithrlichen Betonung der von ihr eingenommenen subjektiven
exegetischen Position und dem Vorverstindnis (prior text) einzelner
ExegetInnen. Wadud reflektiert an dieser Stelle nicht tiber weite-
re Implikationen von objektiven und subjektiven Verstehensprozes-
sen, wie es Fazlur Rahman in der Gegeniiberstellung von Emilio
Betti und Hans Georg Gadamer tut.3*® Zu diesen tibergeordneten
ethisch-juristischen Prinzipien oder Zielsetzungen des Korans zahlt
Wadud Gerechtigkeit, Menschenwiirde und gleiche Rechte vor Men-
schen und vor Gott.*”° Im Zentrum ihrer Hermeneutik, und damit

366 Ebrahim Moosa, »Foreword« in: Rahman, Fazlur: Major Themes of the Quran
(Chicago: The University of Chicago Press, 22009), xiii.

367 Wadud, Quran and Woman, xii.

368 Siehe III.

369 Siehe Wadud, Quran and Woman, 5-7; Fazlur Rahman, Islam and Modernity,
8-11.

370 Ebd., 63.

171

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

ihrer Hauptforderung, stehen somit Geschlechtergerechtigkeit und
Geschlechtergleichheit als normative Prinzipien; wobei Geschlech-
tergleichheit als gegebene Vorbedingung fiir Geschlechtergerechtig-
keit gedacht wird.*”! Damit sind zwei voneinander unterschiedene
Begriffe von Gerechtigkeit denkbar: Gerechtigkeit aus menschlicher
Sicht; dies wire eine zeitliche, und damit verdnderbare Idee von
Gerechtigkeit. Und Gerechtigkeit aus tiberzeitlicher, gottlicher Di-
mension. Bis zu dieser Differenzierung schreiten Waduds hermeneu-
tische Ausfithrungen jedoch nicht voran, da sie von einem objekti-
ven Gegebensein dieser Prinzipien ausgeht, das ein einheitliches
Verstdndnis von Gerechtigkeit voraussetzt.

3.2. Wadud: Exegese von an-Nisa’/4:34

Amina Wadud tibersetzt den Vers auf folgende Weise:

Men are [gawwamun ‘ala] women, [on the basis] of what Allah has
[preferred] (faddala) some of them over others, and [on the basis] of
what they spend of their property (for the support of women). So good
women are [qanitat], guarding in secret that which Allah has guarded.
As for those from whom you fear [nushuz] admonish them, banish them
to beds apart, and scourge them. Then, if they obey you, seek not a way
against them.¥”? (Alle Hervorhebungen und Klammern im Original)

Durch die klassische Methode »Exegese des Korans mit dem Koran«
(tafsir al-qur'an bi-l-quran), mit der durch intratextuelle Beziige im
Koran einzelne Verse oder Worter erklart werden, unternimmt Wa-
dud semantische Untersuchungen beziiglich der Kernbegriffe tafdil,
qiwama, nusiiz sowie daraba. Wadud sieht zwei Bedingungen, die
fir die giwama des Mannes erfiillt sein miissen: Erstens muss den
Minnern tafdil (Vorzug)¥3 von Gott gegeben sein; zweitens miissen
sie von ihrem Besitz Ausgaben fiir die Frauen bestreiten. Tafdil ist
in diesem Vers das, womit die Manner von Gott ausgezeichnet wur-

371 Mit den Worten von Asma Barlas: »Since the Qur’an teaches the principle
of equality of the sexes as an ontological fact, it cannot, logically, teach the
principle of inequality of husbands and wives«, Barlas, Believing Women in
Islam, 182.

372 Wadud, Quran and Woman, 70.

373 Siehe al-Isra’/17:70, al-Baqara/2:53, al-An‘am/6:86, al-Isra’/17:55.

172

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Eine feministische Lesart von an-Nisa’/4:34: Amina Wadud

den. Nach Waduds Lesart kann hiermit nur der gréflere Anteil fiir
Minner im Erbrecht gemeint sein. Diese materielle Bevorzugung
sei jedoch nicht absolut und treffe keine ontologische Aussage. Da
die Bevorzugung und die Pflichten des Mannes in einem reziproken
Verhiltnis zueinander stiinden, sei die ménnliche giwama zu verste-
hen als Verantwortung der Ménner als Kollektiv gegeniiber den
Frauen der Gesellschaft, denen aufgrund der biologischen Veranla-
gung die Verantwortung des Gebérens* zukomme. Zur giwama ge-
horten daher »korperlicher Schutz sowie finanzieller Unterhalt«®”>.
Qiwama wird somit weder als ménnliche Wesenseigenschaft noch
als Verhiltnisbeschreibung in der Ehe ausgelegt. Stattdessen erwei-
tert Wadud den giwama-Begriff im positiven Sinne auf spirituelle,
moralische, intellektuelle und psychologische Dimensionen; Man-
ner sollen durch giwama ihre Aufgabe als Statthalter Gottes auf
Erden (hilafa) erfiillen kénnen.

Den nusiz hingegen versteht Wadud als Zustand der Unordnung
zwischen dem Ehepaar (»marital disorder«) und nicht als einen spe-
zifisch-weiblichen Ungehorsam. Der nusiiz wird in an-Nisa’/4:128 in
Bezug auf den Mann thematisiert.

Wa-ini mra‘atun hafat min baliha nusizan aw iradan fa-la gunaha
‘alayhima an yusliha baynahuma sulhan wa-s-sulhu hayrun [...].

Und wenn eine Frau von ihrem Ehemann befiirchtet, dass er ungezie-
mend handelt oder sich von ihr abwendet, dann ist es fiir sie beide
kein Vergehen, wenn sie friedlich zu einer Einigung gelangen. Und die
Einigung ist besser [...].

Gemaiafl Waduds Lesart bewertet der Koran beide Situationen auf
gleiche Art, sodass strukturanalog nur die gleiche Art von Reaktion
oder Mafinahme vorgesehen werden konne. So iibertrdgt sie das
in an-Nisa’/4:128 gebotene Konsultations- und Mediationsprinzip
auf an-Nisa’/4:34 und versteht das Prinzip »Versohnung statt Tren-
nung«, das eindeutig aus an-Nisa’/4:128%7¢ abgeleitet werden kann,
als tibergeordnetes Gebot zur Losung von Konflikten in der Ehe.

374 »Seeing to it that the woman is not burdened with additional responsibilities
which jeopardize that primary demanding responsibility [i. e. child-bearing,
Anm. d. Verf] that only she can fulfil«, Wadud, Quran and Woman, S.73.

375 Ebd.

376 Bobzin, Koran, S. 85.

173

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Was nusiiz im Konkreten ist oder sein kann, bleibt in Waduds Aus-
fithrungen offen.

Beziiglich der drei Imperative »ermahnt sie, meidet sie im Bett
und schlagt sie!« bemerkt Wadud, dass diese nicht als disziplinie-
rende Mafinahmen zu verstehen seien und in konsekutiver Folge
durchgefiithrt werden sollten: Hilft das nachdriickliche Ermahnen
nicht, dann erst soll eine Trennung folgen, und wenn diese nicht
hilft, darf erst zum daraba vorangeschritten werden. Ausgerechnet
an dieser Stelle werden die philologischen Untersuchungen von
Wadud knapp. Nach intra-koranischen Beziigen zur Semantik der
Wortwurzel d-r-b (daraba llahu matalan, »Gott statuiert ein Exem-
pel«, at-Tahrim/60:10) mildert sie die Bedeutung von daraba im
Sinne von »ein Exempel statuieren« oder »ein Gleichnis pragen«
ab.¥”7 An dieser Stelle riickt sie noch nicht von einer méglichen
Bedeutung im Sinne von »schlagen« ab; dennoch versteht sie den
Vers als klare Restriktion von Gewalt gegen Frauen:

In the light of excessive violence towards women indicated in the
biographies of the Companions and by practices condemned in the
Qur’an (like female infanticide), this verse should be taken as prohibit-
ing unchecked violence against females. Thus, this is not permission,
but a severe restriction of existing practices.’’®

3.3. »Neinsagen zum Text«

Mehrere Jahre nach dem Erscheinen von Qurun and Woman setzt
sich Wadud erneut mit dem Potenzial von Geschlechtergewalt in
an-Nisa’/4:34 auseinander. In Inside the Gender Jihad (2006) re-
agiert sie auf die zahlreichen Kritiken auf Qurun and Woman:
Tatsichlich erkennt sie - entgegen ihrer festen Uberzeugung, dass
Geschlechtergerechtigkeit zu den wichtigsten normativen ethischen
Prinzipien des Koran gehort — an, dass die koranische Rede einen
androzentrischen Charakter hat, nicht nur in der Anrede, sondern
auch in der dominierenden Thematisierung der sexuellen Rechte
von Minnern. Neben der androzentrischen Thematisierung von Se-
xualitdt (al-Baqara/2:223) betrifft dies vor allem auch Themen wie

377 Wadud, Quran and Woman, 76.
378 Ebd.

174

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Eine feministische Lesart von an-Nisa’/4:34: Amina Wadud

die Polygynie (an-Nisa’/4:3) und die ewig jungfraulichen Huris (at-
Tar/52:20, ar-Rahman/55:72, al-Wagqi‘a/56:22), die fiir die Manner
als Paradiesfreuden vorgesehen sind - fiir die Frauen im Paradies
existiert keine dquivalente Quelle der Freude. Dann versucht Wadud,
die Umstdnde der Offenbarung weiter zu rationalisieren, indem sie
von einer patriarchalisch gepragten Kultur der Ersthorer des Korans
ausgeht und Beispiele aus der prophetischen sunna anfiihrt, die
im Falle eines Ehekonflikts niemals das Schlagen, sondern die Tren-
nung (at-Tahrim/66:3-5) nahelegen. Diese Beschiftigung fiihrt sie
letztlich zur Erweiterung ihrer Hermeneutik um das Moment der
»Textintervention«.’”’

This verse, and the literal implementation of hudud (penal code), both
imply an ethical standard of human actions that are archaic and barbar-
ian at this time in history. They are unjust in the ways that human
beings have come to experience and understand justice, and hence
unacceptable to universal notions of human dignity.3%

Die exegetische Intervention durch »die Anfechtung des Texts, den
Widerspruch bis hin zum >Neinsagen‘«®®! zu expliziten Geboten im
Koran zieht sie als interpretatorische Moglichkeit mit dem Ziel in
Betracht, Missbrauch mit dem Wortlaut des Textes vorzubeugen.
Weil das Schlagen, auch nur in symbolischer Form, die koranischen
Prinzipien wie Gerechtigkeit und Menschenwiirde missachte, miisse
jede durch an-Nisa’/4:34 legitimierte Form des Schlagens entschie-
den abgewiesen werden. Dies sei auch im Lichte der Mehrheitsmei-
nung unter Rechtsgelehrten nach a$-Safi, wonach das Schlagen gayr
mubarrih erfolgen soll, eine legitime Interpretation.

An diese Stelle erweitert sie auch ihre Idee der logischen Progres-
sion in der Geschichte der Koranexegese, indem sie die Exegese weg
von einer textuellen Aktivitdt hin zum aktiven Handeln verlagert.
Das islamische Recht habe demnach nur Gewicht, wenn »der Figh
der gelebten Realitdt«2 als normativer Maf3stab gelte. Hier wird
auch deutlich, dass Amina Wadud zwischen Figh (Ethik und Recht)
einerseits und Tafsir (Exegese) andererseits nicht unterscheidet.

379 Wadud, Inside the Gender Jihad, 204.
380 Ebd., 200.

381 Ebd., 191-92.

382 Ebd., 205.

175

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Im Grunde unterscheidet sich Waduds Logik von der klaren Ein-
grenzung der Gewalt in an-Nisa’/4:34 nicht sehr von vielen klassi-
schen Argumentationsmustern, doch ihre explizite Ablehnung des
Verses mit der Begriindung, er konne potenziell Gewalt gegen das
weibliche Geschlecht legitimieren, kommt einer Kapitulation vor
der exegetischen Herausforderung, die dieser Vers fiir feministische
Lesarten bereithalt, gleich. Problematisch ist dies auch, weil sie in
Inside the Gender Jihad den vollstindigen Vers ablehnt, und nicht
etwa ausschliefSlich die wortliche Auslegung von wa-dribithunna
(»und schlagt sie«). Damit erkldrt sie auch die primar empfohlenen
Mafinahmen, wie Konsultation und Trennung zur Losung des Ehe-
konflikts, grundsitzlich fiir obsolet.

Schliellich bleiben auch ihre erneuten Versuche einer histori-
schen Kontextualisierung unbefriedigend: Anstelle einer Diskussion
des Hadithmaterials bleibt sie generalisierenden Aussagen verhaftet.

4. Die sunna des Propheten Muhammad

Tatsdchlich lauft die hier vorgestellte feministische Lesart aufgrund
ihres solo-corano-Ansatzes Gefahr, an-Nisa’/4:34 entgegen ihrem
methodischen Anspruch falsch zu kontextualisieren. Dies ist jedoch
fiir eine Methode problematisch, die gemaf3 dem double-movement-
Verfahren nach Fazlur Rahman zunéchst die historischen Umstan-
de und Ereignisse, welche die Offenbarung eines Verses begleitet
und verursacht haben, verstehen will. Denn durch die Auf8erachtlas-
sung des historischen Textmaterials der Hadithe nimmt sich Wadud
selbst die Grundlage fiir eine Methode der historischen Kontextua-
lisierung: Wie kann ein Koranvers dialogisch und kontextualisiert
verstanden werden, wenn dazu keine exegetischen Werkzeuge vor-
liegen, die Riickschliisse auf historische Offenbarungsumstinde er-
lauben? Erst der Riickgriff auf die prophetische Tradition und ein
sauberes Herausarbeiten von authentischen Hadithen ermdglicht
eine Rekonstruktion der historisch-situativen Offenbarungsumstin-
de von an-Nisa/4:34. Die Hadithe, aber auch die Uberlieferungen
iber die Umsetzung der Gebote durch die Prophetengefahrten sind
die einzigen existierenden Quellen iiberhaupt, die eine historische
Kontextualisierung des Offenbarungsereignisses moglich machen.

176

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die sunna des Propheten Muhammad

Aber auch aus einem anderen Grund sind die Hadithe metho-
disch von hochster Relevanz: Als historisches Textmaterial tiberlie-
fern sie die Aussagen und Praxis des Propheten (sunna), die nicht
nur fiir rituelle und ethische Fragen, sondern und gerade auch fiir
das Verstdndnis und die Auslegung des Koran normativ ist. Die sun-
na bildet die »Linse«®83, durch die der Koran interpretiert und ver-
standen wird. Der religiose und ethische Vorbildcharakter3®* dieser
sunna erlaubt zudem eine Revision der von feministischen Lesarten
als patriarchalisch und misogyn kritisierten Deutungstraditionen.
Aus diesem Grunde soll an dieser Stelle mit einer Analyse von Ha-
dithen gezeigt werden, welche Argumente in Waduds Herangehens-
weise fehlen, die durch den methodischen Mangel in ihrem Ansatz
begriindet sind. Der Fokus liegt im Folgenden auf einer Lektiire des
Uberlieferungsmaterials zur prophetischen sunna.

4.1. Hadithhermeneutische Uberlegungen

Dazu kénnen hier nur ein Abriss und der Versuch einer Systema-
tisierung des Hadithmaterials beziiglich der Frage der Geschlech-
tergewalt in an-Nisa'/4:34 vorgenommen werden.® Die folgenden
Ausfiihrungen erheben daher nicht den Anspruch auf Vollstindig-
keit und Endgiiltigkeit und konzentrieren sich nicht auf eine his-
torische Kontextualisierung, sondern auf den Vorbildcharakter pro-
phetischen Handelns.

Den nachfolgenden Uberlegungen lege ich das klassische Ver-
stdndnis von nusiz zugrunde, wonach nusiiz als provokatives, arro-
gantes oder ablehnendes Verhalten der Frau jhrem Ehemann gegen-
tiber verstanden wird, das als Ausloser fiir einen Ehekonflikt gedacht
wird. Auch Wadud geht bei nusiiz von einer »ehelichen Unordnung«
aus. Demnach folge ich der Logik der Diskussionen um das Schlagen
als legitime Reaktion auf den nusiiz.

383 Brown, Hadith, 3.

384 Der Koran verweist auf den Vorbildcharakter des Propheten in Sure 33, in
der Muhammad als uswa hasana (»ein gutes Beispiel«) bezeichnet wird, siehe
al-Ahzab/33:21.

385 An dieser Stelle kann auf die Genese und die Kriterien fiir die Bewertung
der Authentizitit des hier verwendeten Hadithmaterials nicht eingegangen
werden.

177

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Das klassische Verstindnis von nusiiz basiert auf der koranischen
Semantik der arabischen Wortwurzel n-s-z mit der Grundbedeutung
»sich erheben«.3¢ Sowohl klassische als auch moderne ExegetInnen
sehen in der Rede von »Gehorsam« (faa, qunit) in an-Nisa’/4:34
einen Zusammenhang mit nusiz als »auflehnendes/provokatives
Handeln der Frau«.

Die Auswahl der Hadithe richtete sich nach zwei Kriterien: Wie
verhielt oder duflerte sich der Prophet zur Geschlechtergewalt? Ging
den Fillen von Geschlechtergewalt eine Form von nusiiz voraus?

Bei einer ersten Betrachtung des Hadithmaterials zur Frage der
Geschlechtergewalt stofft man auf sich widersprechende Aussagen
des Propheten: Zum einen finden sich Aussagen dariiber, dass das
Schlagen von Frauen verboten sei, dann wiederum gibt es Aussagen,
die das Schlagen zu erlauben scheinen.’” Es gibt die Tendenz, die-
sen Widerspruch aufzuldsen durch das Argument, dass die Herab-
sendung von an-Nisa’/4:34 eine Korrektur der prophetischen sunna
war und das Schlagen im Falle des nusiiz von Gott erlaubt wurde.
Dagegen existieren Hadithe iiber den Umgang des Propheten mit
seinen Frauen, der selbst in konfliktartigen Situationen, denen eine
Provokation seiner Frauen vorangegangen war, sich ihnen gegen-
ber friedlich verhielt und keine Gewalt anwandte. Kann es aber
einen Widerspruch in der sunna geben, die doch unter der Rechtlei-
tung des Korans vom direkten Empfanger desselben gelebt wurde?
Diese Frage ist mit nein zu beantworten: Dass der Prophet nicht
nach dem Gebot Gottes handelte, ist schwerlich denkbar.

Fiir meine Argumentation ist der qualitative Unterschied zwi-
schen prophetischen Aussagen (sunna qawliyya) und prophetischer
Praxis (sunna filiyya) hervorzuheben: Tatsichlich gehen der Miss-
mut und die Ablehnung der Hadithe als normativer Quelle durch
manche zeitgendssische ExegetInnen auf die hermeneutische Uber-
legung zuriick, dass alle Hadithe gleich zu bewerten sind; dass
demnach sowohl die Ausspriiche als auch die Taten des Propheten

386 Edward Lane, Arabic-English Lexicon (London: Willams and Norgate, 1863),
2795.

387 Auf die Frage »Welche Rechte haben die Frauen iiber ihre Ehemanner?« sagte
der Prophet: »Dass ihr sie erndhrt, wenn ihr selbst esst, und sie kleidet, wie
ihr euch selbst kleidet. Und schlagt sie nicht ins Gesicht und entstellt sie nicht
[la tuqabbih] und wendet euch von ihnen [im Konfliktfall] nicht ab, aufler im
Haus«, Ibn Magah, Nikah: 1850; Aba Dawud, Nikah: 2142.

178

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die sunna des Propheten Muhammad

normative Richtlinien enthalten. Eine weitere Tendenz in der Ha-
dithhermeneutik moderner ExegetInnen ist eine Hoherbewertung
der Aussagen gegeniiber den Taten des Propheten. Fiir rechtliche
und ethische Fragen sind die Taten und Handlungen des Propheten
jedoch viel wichtiger. Die narrativen Elemente von Hadithen erlau-
ben namlich nicht immer die Einordnung eines prophetischen Aus-
spruchs in einen situativen Kontext, der jedoch fiir das Verstindnis
einer Aussage mitunter erforderlich ist. Dies ist insbesondere bei der
Betrachtung des Geschlechterverhaltnisses ein wichtiges Unterschei-
dungskriterium. Die Bedeutung der prophetischen Handlungen ist
den Hadithen, die fiir unsere Ausgangsfrage relevant sind, eindeu-
tiger zu entnehmen. Fiir eine Exegese von an-Nisa’/4:34 sind der
Umgang des Propheten mit Frauen, genauer mit seinen Ehefrauen,
sowie seine Rechtsurteile somit von hoherer Relevanz als seine all-
gemeinen Ausspriiche tiber Frauen, die nicht an Handlungen gekop-
pelt sind.388

4.11. Prophetische Aussagen (sunna qawliyya)

Innerhalb der iiberlieferten Ausspriiche des Propheten gibt es teil-
weise divergierende Aussagen: Dem Wortlaut einiger Uberlieferun-
gen nach erlaubte der Prophet das Schlagen, gleichzeitig driicken
viele dieser Hadithe jedoch auch ein starkes Unbehagen aus, das er

388 Wie Kecia Ali richtig bemerkt, »ahadith reports, in and of themselves, are
not a source of law. The hadith literature is merely a means of recording
and transmitting the sunnah«, Kecia Ali, »A Beautiful Example. The Prophet
Muhammad as a Model for Muslim Husbands«, Islamic Studies 2/43 (2004),
11. Ferner betont Ali, dass die frauenfeindlichen Hadithe, die feministischen
Theologinnen Unbehagen bereiten, fiir die prophetische sunna marginal seien.
Ali hebt ebenfalls den breiten Konsens iiber die Hoherbewertung des propheti-
schen Handelns als normativen Maf3stab innerhalb der sunna hervor, ebd., 15.
Eine mégliche Methode, die Uberlieferungen iiber angebliche frauenfeindliche
Ausspriiche des Propheten zu dekonstruieren, bote die traditionelle Methode
der isnad-Kritik. Die Uberliefererketten wurden iiber Jahrhunderte mit Metho-
den der historischen Wissenschaften untersucht: Durch das Aufzeigen von
Fehlern in isnad-Ketten oder das Aufdecken von gefélschten isnaden verlieren
Hadithe ihren autoritativen Charakter und gelten nicht mehr als authentische
Uberlieferungen; damit verlieren sie jeglichen normativen Wert. Zu einer Kri-
tik am Korpus frauenfeindlichen Hadithmaterials sieche Tuksal, Kadin Karsiti
Saylem.

179

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

beziiglich dieser Frage empfand. So erlaubt der Prophet nach einem
Hadith das Schlagen, fiigt aber hinzu, »der Beste unter euch wird
keine Frau schlagen«.3®® Mit dhnlichen Wortlauten sind folgende
Ausspriiche tiberliefert: »Unter euch ist der mit dem besten Charak-
ter, der seine Frau gut behandelt«**° sowie »Der Beste unter euch
ist der, der seine Frauen gut behandelt; und unter euch bin ich
der Beste, der seine Frauen gut behandelt.«3*! Das Unbehagen des
Propheten iiber die Geschlechtergewalt zeigt sich insbesondere im
Ausspruch »Wie konnt ihr eure Frauen schlagen, mit denen ihr die
Nacht im Bett verbringt?«3? Viele dieser Ausspriiche richten sich
an Prophetengefahrten, die mit einem Konflikt in der Ehe einen
Rat oder ein Rechtsurteil beim Propheten ersuchen. In einem dieser
Fille ermahnt der Prophet einen seiner Gefahrten, dass er seine
Frau nicht demiitigen und nicht beschimpfen soll.** Die ebenfalls
in der Hadithsammlung von Abi Dawidd tradierte Uberlieferung
mit dem Wortlaut »Man fragt jemanden nicht, warum er seine Frau
schldgt«*** wird von Hadithwissenschaftlern als nicht authentisch
eingestuft.>>

Einige Hadithe verweisen auf Verdnderungsprozesse innerhalb
der sozialen Geschlechterordnung in der Gemeinde um Muham-
mad, die durch die Reformen, die das islamische Recht zugunsten
der Frauen erwirkt hatte, ausgelost wurden und bei einigen mannli-
chen Gefihrten fiir Missmut gesorgt hatten.*® Es wird berichtet,
dass der Gefahrte ‘Umar Ibn al-Hattab (gest. 23/644) sich beim
Propheten iiber das Verbot des Schlagens beklagte, weil die Frauen
nicht mehr zu zdhmen seien:

Der Prophet, Friede sei auf ihm, sagte: »Schlagt nicht die Dienerinnen
Gottes (ima’ Allah).« Daraufhin wurden die Frauen frech und verhiel-
ten sich ihren Ehemannern gegeniiber auflehnend. Dann sagte ‘Umar,

389 Abu Dawuad, Nikah: 2146.

390 At-Tirmidi, Rada® 1162.

391 Ibn Magah, Nikah: 1977.

392 Al-Buhari, Nikah: 5204; Ibn Magah, Nikah: 1983.

393 Abua Dawud, Nikah: 2140.

394 Abua Dawuad, Nikah: 2147.

395 Ismail Hakki Unal, »Kadina Karsi Siddete Nebevi Tavir«, Din ve Hayat 15
(Siddet) (2012), 34.

396 Manuela Marin, »Disciplining Wives. A Historical Reading of Qur'an 4:34«,
Studia Islamica 97 (2003), 18-19.

180

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die sunna des Propheten Muhammad

moge Gott mit ihm zufrieden sein, zum Propheten: »Gesandter Gottes,
seitdem du den Eheménnern das Schlagen ihrer Frauen verboten hast,
verhalten sie sich frech gegeniiber ihren Mannern, und ihr Verhalten ist
bedrohlich.« Der Prophet sagte: »Dann schlagt sie.« Darauthin schlu-
gen die Mianner in der Nacht ihre Frauen und die Frauen legten dariiber
Beschwerde beim Propheten ein. Der Prophet sagte: »Heute Nacht war
das Haus des Propheten von 70 Frauen umgeben, die alle dariiber
klagten, geschlagen worden zu sein. Ich schwore bei Gott, unter euch
sind nicht die besten Muslime [weil ihr die Frauen geschlagen habt].«3%7

Der Prophet ermahnte auch die mannlichen Gefahrten in der Ab-
schiedspredigt vor seinem Tod (hutbat al-wada’), die Frauen gerecht
zu behandeln: »Ihr habt Rechte iiber Frauen und sie haben Rechte
iiber euch. Und sie sind euch von Gott anvertraut.« Dies ist umso
bemerkenswerter, als in der Abschiedspredigt die Kernelemente der
islamischen Glaubenslehre zusammengefasst sind.**?

4.1.2. Prophetische Praxis (sunna filiyya)

4.1.2.1. Gewaltverzicht

Von ‘A’iSa Bint Abi Bakr (gest. 58/678), der Frau des Propheten, ist
die grundsitzlich Gewalt ablehnende Haltung des Propheten iiber-
liefert: »Der Prophet, Friede sei auf ihm, schlug niemals jemanden
mit seiner Hand, weder eine Frau noch einen Sklaven, aufler in
Zeiten des Krieges.«** ‘A’iSas Hervorhebung der Frauen und Skla-
vinnen weist darauf hin, dass in der vor- und frithislamischen Ge-
sellschaft Sklavinnen und Frauen den unteren Gesellschaftsschich-

397 Uberliefert in al-Bayhaqi, as-Sunan al-kubra, zit. nach Chaudhry, Wife-Beating
in the Pre-Modern Islamic Tradition, 60. Ayesha Chaudhry bemerkt zu diesem
Hadith »The fact that Muhammad’s own community reacted to his permission
to hit wives with such an outpouring of domestic violence makes one wonder
about the reaction of the early Muslim community to the command to strike
recalcitrant wives in Q. 4:34«, ebd., 65. Eine ahnliche Variante dieses Hadith ist
bei Ibn Magah tiberliefert, Ibn Magah, Nikah: 1985; Aba Dawtd, Nikah: 2146.

398 Zu den allgemeineren prophetischen Ausspriichen iiber Gewalt und Tyrannei
zahlen folgende Hadithe: »Wer nicht barmherzig zu den Menschen ist, der
wird die Barmherzigkeit Gottes nicht erfahren, al-Buhari, Adab: 6013.

399 Muslim, Fad@’il: 2328; Ibn Hanbal, 24034, 25715, 25956, 26403; Ibn Magah,
Nikah: 1984; Aba Dawad: Adab, 4786.

181

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

ten zugeordnet wurden. Demnach war es iiblich, dass Sklavinnen
und Frauen durch Personen mit héherem gesellschaftlichem Status
Gewalt erlebten. Die sunna des Propheten sticht aus diesem kulturell
akzeptierten Muster hervor und steht daher fiir ein vorbildhaftes
und gottgefilliges Verhalten, ohne dabei jedoch die althergebrachten
Muster von Autoritit und Gehorsam umzuwerfen. 40

4.1.2.2. Reaktion auf provokatives Verhalten

Innerhalb seiner Familie begegnete dem Propheten gelegentlich
einem als provokativ empfundenen Verhalten seiner Ehefrauen,
die sich aus Eifersucht gegenseitig befehdeten und gegeneinander
intrigierten. Um diesen Punkt tiefer zu verstehen, bedarf es einer
Betrachtung des nustiz-Begriffs im Islamischen Recht.

Hier wird das Konzept von nusiiz aus seiner ethisch-rechtlichen
Perspektive bestimmt. In der klassischen Rechtsliteratur wird das
Eheverhiltnis zwischen Mann und Frau als eine Beziehung auf
Grundlage von gegenseitigen Rechten und Pflichten verstanden.
Demnach ist der Mann dazu verpflichtet, seine Ehefrau materiell
zu versorgen und fiir das Wohlergehen seiner Familie und Frau
Sorge zu tragen. Hierbei wird generell davon ausgegangen, dass der
mannliche Partner alle familidren und gesellschaftlichen Verpflich-
tungen allein trdgt. Besitzt die Frau ein eigenes Vermdgen, so steht
es ihr frei, es nur fiir sich selbst auszugeben. Im Gegenzug fiir die
Befreiung der Frau von finanziellen Verpflichtungen wird von ihr er-
wartet, dass sie den Wiinschen und Bediirfnissen des Ehemanns ent-
spricht, beispielsweise ohne seine Erlaubnis die gemeinsame Wohn-
statte nicht verldsst und ihm sexuell verfiigbar ist. Im erweiterten
Sinne ist es ihre Pflicht, die Beziehung zum Ehemann harmonisch
zu gestalten. Tut sie das nicht, kann ihr Verhalten als nusiz klassifi-
ziert werden.*%! Obgleich die inhaltliche Fillung des nusiiz-Begriffs
auch im islamrechtlichen Bereich variabel und nicht starr festgelegt
ist, erscheint der grobe Rahmen fiir Verhaltensweisen, die als weib-
licher nusiiz in der Ehe gelten, als fest abgesteckt. Demnach kann

400 Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-Modern Islamic Tradition, 39.
401 Hact Mehmet Giinay, »Niisuz«, in: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
(Istanbul: Tirkiye Diyanet Vakfi, 2007), Bd. 33, 303-304.

182

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die sunna des Propheten Muhammad

jedes weibliche Verhalten, welches das harmonische Miteinander in
der Ehe stort, als eine Form von nusiiz eingeordnet werden. Die fol-
genden Ausfithrungen nehmen diese klassische islamrechtliche Be-
stimmung von nusiz zur Grundlage, wo nusiiz als ein provokatives
Verhalten der Ehefrau verstanden wird, das einer harmonischen und
respektvollen Beziehung der beiden Partner in der Ehe zuwiderlauft.

Zusammenfassend lassen sich aus den Uberlieferungen und Ko-
ranversen, die sich auf konkrete Verhaltensweisen von Propheten-
frauen beziehen, zwei Aspekte ableiten: Zum einen handelten einige
von ihnen aus Eifersucht auf andere Frauen des Propheten, was
in Liigen und Intrigen gegen diese Personen miindete. Und zum
anderen verlangten einige von ihnen nach mehr Zuwendung und
groferen Reichtiimern.

In Bezug auf die Eifersucht ist {iberliefert, dass die wohlhabende
Prophetenfrau Zaynab Bint Gahs (gest. 20/614) auf einer gemeinsa-
men Reise mit dem Propheten sich weigerte, eines ihrer Kamele der
ehemals jiidischen Konvertitin Safiyya (gest. 50/670) zu iibergeben,
obwohl der Prophet sie dazu aufforderte. Der Prophet soll sich dar-
aufhin fiir etwa drei Monate von Zaynab getrennt haben.*0? ‘A’iga
bezeichnete Safiyya als »Jiidin«, um sie abzuwerten, worauthin der
Prophet ‘A’i$a aufforderte, dies zu unterlassen.*%

Die Eifersucht soll sich auch gegen die ehemals christliche Kon-
vertitin und Konkubine des Propheten Maria (gest. 16/637) gerich-
tet haben, die als zweite und letzte Frau des Propheten ein Kind
gebar.404 Gleiches soll auch der schénen und wohlhabenden Zaynab
Bint Gah§ widerfahren sein. Von ‘Aisa ist iiberliefert, dass sie und
Hafsa Bint ‘Umar eifersiichtig auf Zaynab waren, als einmal der
Prophet bei ihr ein Getrink aus Honig trank. Die beiden Frauen
sprachen sich ab, den Propheten bei seiner Riickkehr zu fragen,
warum er so ibel aus dem Mund rieche. Der Prophet soll nach
solchen Begebenheiten geschworen haben, die Beziehung zu Maria
und Zaynab fiir eine Zeit zu unterbrechen?® und keinen Honig
mehr zu trinken.*%¢ Die ersten Verse der Sure at-Tahrim/66 beziehen

402 Muhammad b. Mani' az-Zuhri Ibn Sa‘'d, Kitab at-tabaqat al-kabir, hg. ‘Ali
Muhammad ‘Umar (Kairo: Maktabat al-Hangi 2001), Bd. 10, 123.

403 Ebd., 122.

404 Ebd., 203.

405 Al-Wahidi, Asbab nuzal al-Quran, 459; as-Suyuti, Lubab an-nuqul, 242.

183

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

sich auf diesen Schwur des Propheten und legen ihm nahe, seinen
Eid zu brechen:

Ya-ayyuha n-nabiyyu li-ma tuharrimu ma ahalla llahu laka tabtagi
mardata azwagika wa-llahu gafarun rahimun. (at-Tahrim/66:1)

O Prophet! Warum verbietest du, was dir Gott erlaubt hat, derweil du
die Zufriedenheit deiner Frauen wiinschst?4%7

Die zweite Form der Provokation bestand in der Forderung der
Prophetenfrauen nach grofieren Reichtiimern, welche die Muslime
wahrend der Grabenschlacht (5/627) erworben hatten.*%® Die Verse
al-Ahzab/33:28-29 beziehen sich auf dieses Verlangen der Frauen.4%

Ya-ayyuha n-nabiyyu qul li-azwagika in kuntunna turidna I-hayata d-
dunya wa-zinataha fa-ta‘alayna umattikunna wa-usarrihkunna sarahan
gamilan. Wa-in kuntunna turidna llaha wa-rasilahti wa-d-dara I-ahira-
ta fa-inna llaha a‘adda li-I-muhsinati minkunna agran ‘aziman. (Ahzab/
33:28-29)

Prophet! Sprich zu deinen Gattinnen: »Wenn ihr das Leben hier auf
Erden und seinen schonen Schein begehrt, dann kommt her, dass ich
euch das genieflen lasse und euch auf eine geziemende Art freigebe.
Doch wenn ihr Gott und seinen Gesandten und das Jenseits begehrt
- siehe, Gott hélt jenen von euch, die schon handeln, reichen Lohn
bereit.«*°

Dieser Text widerspiegelt den oben beschriebenen Ehekonflikt, der
den Uberlieferungen zufolge von einigen Prophetenfrauen ausging.
Was wie ein Angebot an die Frauen klingt, sich vom Propheten
zu trennen, wenn sie dies verlangen, ist vielmehr als Drohung zu
verstehen, dass sie von ihm verstoflen werden.

Es ist tiberliefert, dass Muhammad das provokative Verhalten
seiner Frauen mit Ignoranz strafte — und wenn ihre Viter darauf
mit korperlicher Ziichtigung antworten wollten, intervenierte der
Prophet in dieser Sache, wie im Falle von Abu Bakr (13/634), der
gegen seine Tochter ‘A‘i$a die Hand erhob, um sie fiir ihr Verhalten

406 Ibn Sa‘d, Tabagat, Bd. 10, 104; al-Buhari, Talaq: 5267; al-Wahidi, Asbab nuziil
al-Quran, 460.

407 Bobzin, Koran, 511.

408 Muslim, Talaq: 1478, 1479.

409 As-Suyati, Lubab an-nuqiil, 189.

410 Bobzin, Koran, 368.

184

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Gewaltpotenzial in an-Nisa’/4:34

gegen den Propheten zu ziichtigen.*!! In solchen Situationen distan-
zierte sich der Prophet von seinen Frauen und blieb ihnen fiir einen
Monat fern.#> Nach der Riickkehr des Propheten gaben die Frauen
zu, unrecht gehandelt zu haben. Die eheliche Harmonie wurde nach
dieser Trennungsphase den Berichten zufolge wieder hergestellt.4!3

4.1.2.3. Prophetisches Rechtsurteil zur Geschlechtergewalt

Der Prophetengefihrte Tabit b. Qays b. Sammas schlug seine Frau
Gamila Bint ‘Abd Allah b. Ubayy derart, dass ihr ein Arm brach. Als
Gamila beim Propheten deswegen Beschwerde einlegte, veranlasste
dieser die Scheidung von beiden, was von Tabit akzeptiert wurde.!
Der Hadith erlaubt es jedoch nicht, Aussagen tiber einen mdglichen
vorhergehenden Konflikt zwischen Tabit und Gamila zu treffen.
Juristisch relevant ist, dass der Prophet nicht zwischen beiden Par-
teien vermittelte und Gamila auch keine Wiedergutmachung fiir die
Gewaltanwendung zugesprochen bekam.

5. Gewaltpotenzial in an-Nisa' /4:34

Diese Betrachtung erlaubt uns eine differenziertere Lesart des Ge-
waltpotenzials in an-Nisa’/4:34. Sowohl in den prophetischen Aussa-
gen als auch in der prophetischen Praxis lebte Muhammad seine
grundsitzlich Gewalt ablehnende Haltung vor. Auch auf Verhaltens-
weisen, die dem klassischen Verstdndnis nach als nusiz gelten kon-
nen, hat er niemals mit Gewalt reagiert (siehe 4.2.1.2.). Sein Handeln
folgte vielmehr dem koranischen Gebot des Ermahnens (fa-izithun-
na) und der Distanzierung fiir eine bestimmte Zeit (wa-hgurihunna
fi-l-madagiv).

Die prophetische Intervention gegen Geschlechtergewalt ldsst uns
an-Nisa’/4:34 in einem anderen Licht lesen: Das letzte koranische
Gebot »und schlagt sie« richtete sich an diejenigen Ersthorer, fiir die

411 Muslim, Talaq: 1478; Aba Dawud, Adab: 4999; as-Suyati, Lubab an-nuqiil, 189.

412 Al-Buhari, Sawm: 1910-11.

413 Muslim, Talaq: 1478, 1479; al-Buhari, Nikah: 5202-03.

414 An-Nasa1, Talaq: 5627. Der Name der Ehefrau wird von Aba Dawud als
Habiba bint Sahl tiberliefert, siehe Abt Dawud, Talaq: 2228.

185

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Gewalt gegen das andere Geschlecht offenkundig ein gewohnliches
und kulturell akzeptiertes Verhalten war - das jedoch nicht der
islamischen Norm entspricht. Intentional betrachtet will der Vers
demnach das Schlagen von Frauen reduzieren - die Lesarten von
a$-Safiq, ar-Razi und at-Tabari, die daraba als letztmogliche Reakti-
on in Form eines symbolischen Schlagens mit einem gerollten oder
gefalteten Tuch bzw. einer hdlzernen Zahnbiirste verstehen, gehen
in diese Richtung. Aus heutiger Perspektive mag die Vorstellung,
jemanden mit einem Tuch symbolisch zu schlagen, absurd erschei-
nen, doch aus Sicht dieser vormodernen Exegeten kann dies als
eine Geste der Verachtung gelten. Die Exegeten scheinen sich bei
ihrer Interpretation von der evidenten Bedeutungsebene des Worts
»schlagen« nicht trennen zu konnen und daher alternative, mildere
Formen des »Schlagens« zu suchen.

Ob am Ende der Diskussion die Interpretation der klassischen
Exegeten mehr Argumente findet oder ob zugunsten eines Verbots
des Schlagens argumentiert werden kann, héngt davon ab, welches
normative Gewicht man der sunna zuschreibt. In kontroversen und
spannungsgeladen Feldern wie dem Geschlechterverhiltnis und an-
Nisa’/4:34 geben viele klassische Exegeten der sunna mehr Gewicht,
da diese eine prézisere Lesart eines Verses erlaubt. So ist fiir den
Gelehrten Galal ad-Din as-Suyiiti »das gelebte Vorbild des Prophe-
ten weit eindeutiger als der deutungsoffene Text«.*’> Wenn nun
hadithhermeneutisch die prophetischen Aussagen die prophetische
Praxis bestitigen, wie in diesem Fall, konnen wir von einem Verbot
des Schlagens sprechen, da der Prophet niemals zu dieser Mafinah-
me gegriffen hat und in seiner Rechtspraxis Frauen vor Gewalt zu
bewahren gesucht hat. Der Koranexeget Mustafa Oztiirk meint in
seinen Anmerkungen zu an-Nisa’/4:34:

An diesem Punkt kann man sagen, dass die sunna iiber dem Koran
steht. Auch wenn die Aussage provokativ zu sein scheint, ist sie in
Wirklichkeit nicht so. Was wir sagen mochten, ist Folgendes: Die sunna
ist die prophetische Umsetzung der koranischen Gebote und Verbote;
die koranischen Bestimmungen aber gelten fiir jedermann, auch fiir den
Propheten. Daher sind die koranischen Gebote vor dem Hintergrund,
dass sie sich an die Allgemeinheit richten, verkiindet worden, denn
nicht alle Muslime besitzen die Sensibilitit, die der Prophet besitzt.

415 Bauer, Kultur der Ambiguitdt, 119.

186

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Gewaltpotenzial in an-Nisa’/4:34

Daher entspricht die sunna einer konkreteren Wahrheit auf einer ho-
heren Ebene. Wiahrend der Koran davon spricht, dass Ménner ihre
Frauen schlagen konnten, hat der Prophet von dieser Erlaubnis niemals
Gebrauch gemacht.1

Doch auch damit wire fiir eine Auslegung von an-Nisa’/4:34 noch
lange nicht das letzte Wort gesprochen, denn fiir wirklich neue Les-
arten des Verses muss eine Revision des bisherigen Verstindnisses
von nusiiz erfolgen.

5.1. Neue Lesarten von nustiz

Bis hierher bin ich der klassischen Argumentationsweise und ihren
Methoden gefolgt. Es gibt jedoch alternative Lesarten von an-Nisa’/
4:34, die am zentralen exegetisch-konzeptionellen Begriff nusiiz an-
setzen: Genau genommen lassen sich die Handlungen und Einstel-
lungen, die als nusiiz kategorisiert werden, weder anhand von Ko-
ranversen noch Hadithen mit Sicherheit bestimmen. Die logische
Verkniipfung von Gehorsam (fa@) mit nusiz ist ein Ergebnis der
Interpretationslust der - klassischen wie modernen — ExegetInnen,
die nusiz als Feindseligkeit, Widerspenstigkeit oder Ungehorsam
auslegen. Trotz aller interpretatorischen Raffinesse bleibt jedoch
die Bedeutung des Begriffs ambig und unklar. Zwar spricht auch
an-Nisa’/4:128 vom nusiiz des Mannes, doch auch hier bleibt offen,
welche Art Handlung dahinter steht.

Einige Stimmen im zeitgendssischen Diskurs sprechen sich fiir
eine alternative Lesart des Verses aus. Zu ihnen gehdren Khaled
Abou El Fadl und Gibril Haddad. Beide beziehen sich auf die Ab-
schiedspredigt des Propheten (hutbat al-wada’), die tiber verschiede-
ne Hadithlinien mit in Nuancen differierenden Wortlauten iiberlie-
fert ist (siehe 4.1.1.1). In einer Variante sagt der Prophet Folgendes:

Behandelt eure Frauen gut. Wahrlich, sie sind eure Gehilfen, und ihr
besitzt keine weiteren Rechte als dieses iiber sie — es sei denn, dass
sie eine klare Unsittlichkeit (fahisa mubayyina) begehen. Falls sie so
handeln, dann weigert euch, mit ihnen das Bett zu teilen und schlagt
sie, ohne ihnen Schmerzen zuzufiigen (fa-dribihunna darban gayra
mubarrih) [...]. Thr besitzt Rechte iiber eure Frauen und sie besitzen

416 Oztiirk, Cahiliyeden Islamiyete Kadin, 156, Ubersetzung der Verfasserin.

187

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

Rechte uber euch. Euer Recht iber sie ist, dass sie niemanden, den

ihr hasst, erlauben sollen, sich eurem Haus und eurem Bett zu nahern
[...].47

Der Begriff fahisa mubayyina bezieht sich nach Meinung von
Abou El Fadl und Haddad auf an-Nisa’/4:34 und spezifiziert den
Ausdruck nusuz*'®: Demnach sei darunter unziichtiges, unsittliches
Verhalten zu verstehen. Der Begriff nusiiz in an-Nisa’/4:34 sei ein
Euphemismus, konkreter sei der Begriff fahisa. Er erscheint in der
Sure »Die Frauen« im Zusammenhang mit weiblichem Ehebruch.
Der Vers an-Nisa’/4:15 enthilt die Bestimmung, dass die Ehebreche-
rin, nachdem vier Augenzeugen die Tat bezeugt haben, ihr Haus
nicht verlassen darf, bis sie die Tat bereut hat.*!® Im Anschluss da-
ran wird eine Strafe fiir Mann und Frau, die gemeinsam Ehebruch
begehen, bestimmt (an-Nisa/4:16).420 An anderer Stelle sieht der
Koran fiir Ehebruch eine Korperstrafe vor (an-Nuar/24:2), fur die
der Prophet allerdings eine Aufhebung durch die Mdglichkeit des
Zweifels eingefithrt hat*?! — seine Haltung zu Geschlechtergewalt
und nusiz fiigt sich in dieses Muster ein. Diese alternative Lesart

417 Abu Zakariya Muhyi ad-Din an-Nawawi, Riyad as-salihin, hg. Suayb al-Ar-
na’lt (Beirut: Mwassasat ar-Risala, *1422), 34: 276. Siehe auch Mira Sievers,
»Die Abschiedspredigt Muhammads. Ein kritischer Vergleich dreier Versio-
nen, in: Geschichtsschreibung zum Friihislam. Quellenkritik und Rekonstrukti-
on der Anfiinge, Hg. Ayse Basol, Omer Ozsoy (Berlin: EB-Verlag, 2014), 299~
322.

418 Gibril Haddad, »Wife-Beating«, Living Islam. Islamic Tradition, 2000, http://w
ww.livingislam.org/fighi/figha_e32.html abgerufen am 09.08.2019; Abou El
Fadl, The Search for Beauty, 109-113.

419 Wa-llati ya'tina I-fahisata min nisaikum fa-stashidi ‘alayhinna arba‘atan
minkum fa-in Sahidi fa-amsikahunna fi I-buyati hatta yatawaffahunna I-maw-
tu aw yag'ala llahu lahunna sabilan, »Und die von euren Frauen, die Unzucht
treiben — fordert vier Zeugen von euch gegen sie! Wenn sie es dann bezeugen
kénnen, so haltet sie im Haus, bis sie der Tod hinwegnimmt oder Gott fiir sie
einen Ausweg schafft!«, Bobzin, Koran, 71-72.

420 Wa-lladani ya'tiyaniha minkum fa-adihuma fa-in taba wa-aslaha fa-a‘ridi
‘anhuma inna llaha kana tawwaban rahiman, »Und wenn zwei von euch
solches begehen, dann bestraft sie beide! Kehren aber beide um und bessern
sich, dann wendet euch von beiden ab! Siehe, Gott kehrt sich wieder zu und ist
barmherzig«, Bobzin, Koran, 72.

421 Siehe Intisar A. Rabb, Doubt in Islamic Law. A History of Legal Maxims, Inter-
pretation, and Islamic Criminal Law (New York: Cambridge University Press,
2015); Maribel Fierro, »Idrah’i I-hudid bi-I-shubuhat. When Lawful Violence
Meets Doubt«, Hawwa 5/2-3 (2007), 208-38.

188

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html
http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html
https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html
http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html

5. Gewaltpotenzial in an-Nisa’/4:34

kénnte eine vollig neue Argumentationsgrundlage schaffen, da nusiz
nicht mehr als Storung der ehelichen Harmonie durch weiblichen
Ungehorsam oder Provokation, sondern als ein Vergehen, das straf-
rechtliche Folgen nach sich zieht, ausgelegt wiirde. Damit wiirde
auch das »Schlagen« in einem anderen Licht erscheinen. Der Ansatz
bedarf sicherlich noch weiterer Untersuchungen und tiefergehender
Reflexionen.

5.2. Ausblick

Fiir eine auf Geschlechtergerechtigkeit ausgerichtete Lesart im Sinne
Waduds lésst sich noch Folgendes sagen: Wenn auch das Schlagen
von Ehefrauen in an-Nisa’/4:34 — etwa durch eine Beriicksichtigung
der historisch-kulturellen Offenbarungsumstinde in der Exegese -
auf alternative Art gedeutet werden kann, ldsst sich das gesamtkora-
nische Spannungsverhiltnis von Hierarchie und Gleichheit der Ge-
schlechter letztgiiltig exegetisch nicht (bzw. nur unter Hinzuziehung
der sunna) autheben. Die Spannung entsteht nicht zuletzt durch
allgemeingiiltige ethische und theologische Aussagen, welche die
Gleichwertigkeit der Menschen betonen und Gottes Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit einzig in Bezug zur Gottergebenheit und Selbst-
erkenntnis des Einzelnen (tagwa) setzen, sowie durch prazise Aus-
sagen, die eindeutige Handlungen thematisieren, die nicht immer
ohne Androzentrismus sind. Es ist eine Frage der Hermeneutik, wie
diese Spannung aufzulésen ist. Dazu gehort unter anderem die Frage
nach der hermeneutischen Verhiltnisbestimmung der Zeitlichkeit
und Uberzeitlichkeit von koranischen Bestimmungen, die prézise
behandelt werden muss: Welche Kriterien werden zur Unterschei-
dung von Zeitlichkeit und Uberzeitlichkeit zugrunde gelegt? Wie
gehen wir mit sprachlichen Ambiguititen in ethisch-juristischen
Versen um wie im hier besprochenen Fall von an-Nisa’/4:34? Die
Asymmetrie zwischen androzentrischer Anrede und rechtlicher Be-
vorzugung und Verantwortungspflicht von Mannern einerseits und
ontologischer wie spiritueller Gleichwertigkeit der Geschlechter in
der Schépfungsordnung andererseits bleibt bestehen, solange die-
se und andere Fragen der Koranhermeneutik nicht ausformuliert
sind. Moderne und feministische Zugénge haben sich diesem Span-
nungsverhiltnis noch zu wenig gewidmet. Dies wird auch in der

189

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

mangelnden Reflexion von solchen Pramissen deutlich wie der Set-
zung, dass die Gleichheit der Geschlechter als Bedingung fiir die
Erfillung einer moralischen und gerechten Geschlechterordnung
vorausgehen muss. Dies lduft auf eine Projektion moderner Werte
wie »Gleichheit der Geschlechter« in die Botschaft eines sowohl
von klassischen*?? als auch modernen Exegeten historisch verstan-
denen Offenbarungsgeschehens hinaus. Fir eine Auslegung, die
fir den modernen Leser verstorende Verse wie an-Nisa’/4:34 mit
tibergeordneten Werten wie Gerechtigkeit verséhnen will, bedarf es
nicht zuletzt auch einer rechtsphilosophischen Reflexion des Begriffs
der Gerechtigkeit. Wer wie Amina Wadud von einem sich subjektiv
ausbildenden Verstehensprozess ausgeht, dagegen aber Begriffe wie
Gerechtigkeit als objektiv vorgegebene Grofie versteht, muss zumin-
dest iiber den Umstand reflektieren, dass Gerechtigkeit subjektiv
unterschiedlich verstanden und gedacht werden kann. So wie in
der modernen rechtsphilosophischen Reflexion tiber die Intentionen
offenbarten Rechts (magqasid as-saria) eine Diskussion tiber den
Begriff der Gerechtigkeit fehlt, fehlt uns auch eine aus Koran und
sunna abgeleitete Reflexion des Gerechtigkeitsbegriffs im Werk von
Fazlur Rahman, der die magqasid-Lehre weitergedacht hat und auf
den sich Wadud beruft. Waduds Ansatz — und damit bewegt sie sich
nah am Verstdndnis der vormodernen Gelehrten - setzt einen Ge-
rechtigkeitsbegriff voraus, den sie lediglich durch die Unterfiitterung
mit Koranversen zu belegen versucht.

Aus den Details der dargestellten exegetischen Diskussion wird
mindestens eins deutlich: Das Gewaltpotenzial in an-Nisa’/4:34, und
in den heiligen Schriften insgesamt, ist nicht in einem wie auch
immer charakterisierten innertextuellen Diskurs verborgen, sondern
bildet sich erst im Prozess der Lektiire und der Auslegung der Schrift
heraus. Der exegetische Diskurs ist ein Ort der Verhandlung iiber
mogliche Bedeutungen.

422 Mehmet Pagaci, »Klassische Koranexegese. Was war das?«, Miinchner Theolo-
gische Zeitschrift 58 (2007), 127-39; Seker, Koran als Rede und Text, 25-40.

190

- am12,01:2026, 00:45:18. - (—



https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Koranhermeneutik von und für Frauen
	1. Der Aufstieg der weiblichen Exegese im 20. Jahrhundert
	2. Koranexegese von Frauen
	3. Weibliche Re-Lektüren des Korans
	3.1. Eine egalitäre Ontologie der Geschlechter
	3.2. Die Prämisse der Geschlechtergleichheit
	3.3. Die Diskussion über Geschlechterrollen

	4. Interpretation von Versen, die Männern Privilegien gewähren
	4.1. Daraǧa (al-Baqara/2:228)
	4.2. Polygynie (an-Nisāʾ/4:3)
	4.3. Wa-ḍribūhunna (an-Nisāʾ/4:34)

	5. Resonanz und Kritik
	6. Bibliographie
	6.1. Primärquellen
	6.2. Sekundärquellen


	II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext
	Eine kritische Reflexion von hermeneutischen Prämissen
	1. Einleitung
	2. Revisionismus und ethischer Reduktionismus
	3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil
	4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Tradition
	5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen
	6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente
	7. Fazit


	III. Universell gültig oder historisch partikular?
	Historische Kontextualisierung als eine Methode der feministischen und geschlechtersensiblen Koranauslegung
	1. Einleitung
	2. Historische Kontextualisierung in den klassischen exegetischen Wissenschaften
	2.1. Die Wissenschaft von den Anlässen der Herabsendung
	2.2. Das Problem der Authentizität von Überlieferungen und methodische Lösungen

	3. Moderne Ansätze zur historischen Kontextualisierung des Korans: Fazlur Rahman
	4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze zur historischen Kontextualisierung
	4.1. Anlässe der Herabsendung (asbāb an-nuzūl)
	4.2. Das Allgemeine und das Spezifische (al-ʿāmm wa-l-ḫāṣṣ)
	4.3. Universalien und Partikularien
	4.3.1. Verschleierung von Frauen
	4.3.2. Autorität der Männer oder Verantwortung der Männer (qiwāma)?
	4.3.3. Polygynie des Mannes und Waisen
	4.3.4. Deskriptive und präskriptive Koranverse


	5. Fazit


	IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!
	Zur Frage der Geschlechtergewalt in an-Nisāʾ/4:34 und in der prophetischen sunna
	1. Einleitung
	1.1. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34
	1.2. Hermeneutik und Gewaltdiskurs bei klassischen und modernen ExegetInnen

	2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter
	2.1. Qiwāma bei aṭ-Ṭabarī, Zamaḫšarī und ar-Rāzī
	2.2. Nušūz bei aṭ-Ṭabarī, az-Zamaḫšarī und ar-Rāzī
	2.3. Ḍaraba bei aṭ-Ṭabarī, az-Zamaḫšarī und ar-Rāzī

	3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina Wadud
	3.1. Hermeneutik und Methodik
	3.2. Wadud: Exegese von an-Nisāʾ/4:34
	3.3. »Neinsagen zum Text«

	4. Die sunna des Propheten Muhammad
	4.1. Hadithhermeneutische Überlegungen
	4.1.1. Prophetische Aussagen (sunna qawliyya)
	4.1.2. Prophetische Praxis (sunna fiʿliyya)
	4.1.2.1. Gewaltverzicht
	4.1.2.2. Reaktion auf provokatives Verhalten
	4.1.2.3. Prophetisches Rechtsurteil zur Geschlechtergewalt



	5. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34
	5.1. Neue Lesarten von nušūz
	5.2. Ausblick




