
A.
Beiträge zur geschlechterbezogenen

Exegese und Hermeneutik des Korans

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


I. Koranhermeneutik von und für Frauen

1. Der Aufstieg der weiblichen Exegese im 20. Jahrhundert

Laut einer Überlieferung in aṭ-Ṭabarīs enzyklopädischem Koran‐
kommentar Ǧāmiʿ al-bayān erläuterte einst die Ehefrau und Gefähr‐
tin des Propheten ʿĀʾiša Bint Abī Bakr die Koranverse 8–11 in Sure
an-Naǧm, wo es heißt:

»Dann nahekam [er], ganz nah bei ihm sich fand, zwei Bogenlängen
oder näher noch war er bei ihm: Da offenbart’ er seinem Knechte, was
er ihm offenbarte.«54

Bei dieser ambigen Passage stellt sich die – theologisch hochrele‐
vante – Frage, wem oder was der Prophet begegnet war. Der Vers
fa-awḥā ilā ʿabdihī mā awḥā kann zumindest verstanden werden als
eine Aussage über das Offenbarungsgeschehen, wonach Gott seinem
Diener, dem Propheten, einen Koranvers eingab. Doch nach die‐
sem Verständnis müsste es auch wieder Gott sein, der Muhammad
»ganz nahe kam, sich ganz nah an ihm befand, zwei Bogenlängen
oder noch näher« (ṯumma danā fa-tadallā fa-kāna qāba qawsayni
aw adnā). ʿĀʾiša legte diesen Vers aus als die Beschreibung einer
Begegnung zwischen dem Offenbarungsengel Gabriel und dem Pro‐
pheten, bei dem Muhammad den Engel am Horizont sah. In ihrer
Exegese erläuterte sie, dass der Engel sich dem Propheten in Men‐
schengestalt zu zeigen pflegte. Bei diesem Mal kam er aber in sei‐
ner wahren Gestalt, die den Horizont vollständig bedeckte.55 Damit
schloss sie ein Verständnis dieser Stelle im Sinne einer Gottesschau

54 Ṯumma danā fa-tadallā fa-kāna qāba qawsayni aw adnā fa-awḥā ilā ʿabdihī
mā awḥā, »Dann nahekam [er], ganz nah bei ihm sich fand, zwei Bogenlängen
oder näher noch war er bei ihm: Da offenbart’ er seinem Knechte, was er ihm
offenbarte«, Bobzin, Koran, 470.

55 Muḥammad Ibn Ǧarīr aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān. Tafsīr
aṭ-Ṭabarī, hg. ʿAbd Allāh b. ʿAbd al-Muḥsin at-Turkī (Kairo: Dār Hiǧr, 2001),
Bd. 22, 18–19.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ruʾyat Allāh) durch den Propheten aus. Noch deutlicher verneint
ʿĀʾiša die Gottesschau in ihrer Exegese unter Verweis auf den Vers
al-Anʿām/6:103 (»Die Blicke erreichen ihn nicht«, lā tudrikuhu l-
abṣār). Von dieser Interpretation machten spätere Gelehrte wie Faḫr
ad-Dīn ar-Rāzī (gest. 606/1210) Gebrauch. In seinem theologischen
Korankommentar orientierte ar-Rāzī sich nicht nur an ʿĀʾišas Exege‐
se, sondern konnte auch ihre Überlieferung als autoritative Stütze
für seine eigene Interpretation anführen.56

Jedoch wurden weibliche Exegeten im sunnitischen Tafsīr, mit
wenigen Ausnahmen wie ʿĀʾiša, nicht als Teil der »transhistorischen
exegetischen Gemeinschaft« anerkannt.57 Erst im 20. Jahrhundert
lebt ʿĀʾišas Tradition der weiblichen Koranexegese wieder auf, jetzt
in Form des schriftlichen Kommentars. Dieser lässt sich in drei
Kategorien unterteilen: Kommentarwerke, die der tradierten Syste‐
matik folgen und den gesamten Koran nach der Anordnung des
kanonischen Texts erläutern; Kommentarwerke, die versuchen, neue
Methoden anzuwenden, und einzelne Verse und Suren interpretie‐
ren; und Kommentarwerke, die aus einem bestimmten thematischen
Interesse heraus sich der Frage widmen, was der Koran zur Stellung
der Frau sagt. Aus verschiedenen Gründen erhält vor allem die letzte
Kategorie in den letzten Jahrzehnten viel Aufmerksamkeit und Zu‐
wachs an Publikationen.

Arbeiten wie Qur’an and Woman von Amina Wadud oder Belie‐
ving Women in Islam von Asma Barlas basieren jedoch auf einer
eigens für diese Art des Kommentars begründeten Koranhermeneu‐
tik, die als koranzentristisch beschrieben werden kann. Sie reihen
sich damit in einen generellen Trend im modernen islamischen
Denken ein, wonach die gesamte islamische Glaubenspraxis durch
eine Rückbesinnung auf den Koran als den einzigen normativen
Text reformiert werden soll.58 In der geschlechteregalitären Lesart

56 Ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 13, 133.
57 Aisha Geissinger, Gender and Muslim Constructions of Exegetical Authority. A

Rereading of the Classical Genre of Qur’ān Commentary (Boston, Leiden: Brill,
2015).

58 Die Ausbreitung der koranzentristischen und damit hadithskeptischen Episte‐
mologie im modernen islamischen Reformismus beginnt mit dem Wirken von
Sayyid Aḥmad Ḫān (gest. 1898) in Indien sowie Muḥammad ʿAbduh (gest.
1905), Muḥammad Rašīd Riḍā (gest. 1935) und Sayyid Quṭb (gest. 1966) in
Ägypten und wirkt sich im 20. Jahrhundert auf viele Reformdenkerinnen und

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

58

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Korans kommen weitere Gründe für die Aneignung eines solo-
corano-Ansatzes hinzu. Hier gilt der generelle Grundsatz, die exege‐
tische Gelehrtentradition, wie auch das Textkorpus an Hadithen,
seien patriarchalisch überformt und hätten den Mann als Norm und
die Frau als einen defizitären Abkömmling der Norm konstruiert.
Dagegen sei der Korantext als das unverfälschte Wort Gottes frei
von jeglicher Misogynie. Er garantiere der Frau einen Katalog von
Rechten, stelle sie ontologisch auf eine Stufe mit dem Mann und at‐
testiere ihr absolute Willens- und Entscheidungsfreiheit. Damit wird
der Koran zur zentralen Quelle einer Theologie der Frauenbefreiung
und die Koranhermeneutik zu einem Hilfsmittel für die Etablierung
dieser Befreiung. Die geschlechteregalitäre Hermeneutik hat aus die‐
sem Grunde theologisierende Formen der Exegese59 hervorgebracht,
in denen es nicht allein um die Erläuterung des Korantexts geht,
sondern vor allem um die Implikationen der Exegese für Fragen der
theologischen Anthropologie, des Gottesbilds oder religiös begrün‐
deter Machtverhältnisse in muslimischen Gemeinschaften. Diese
thematische Lesart hat nicht nur wenige Gemeinsamkeiten mit dem
klassischen Tafsīr, teilweise grenzt sie sich aus den oben genannten
Gründen von genau dieser Tradition ab. Mit Ausnahme des Werks
von ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān ist sie beeinflusst von den Lehren des
pakistanischen Reformdenkers Fazlur Rahman (gest. 1988) und ver‐
sucht seine double-movement-Methode umzusetzen, indem sie bei‐
spielsweise von ethischen Prämissen wie Geschlechtergerechtigkeit
und Geschlechtergleichheit als normativen, gottgewollten Prinzipien
ausgeht.

Obwohl eine Vielzahl von Korankommentaren von weiblichen
Gelehrten in verschiedenen Sprachen, wie Arabisch, Persisch und
Türkisch, vorliegen, sind die bekanntesten und am meisten rezipier‐
ten Werke aus dem Bereich Koranexegese von und für Frauen in

-denker aus. Auch Amina Wadud rezipiert in Qur’an and Woman die Werke von
Sayyid Quṭb und Abū l-Aʿlā Mawdūdī (gest. 1979). Daniel Brown, Rethinking
Tradition in Modern Islamic Thought (Cambridge: Cambridge University Press,
1999); Yudian Wahyudi, The Slogan ›Back to the Qur’an and the Sunna‹: A Com‐
parative Study of the Responses of Ḥasan Ḥanafī, Muḥammad ʿĀbid al-Jābirī and
Nurcholish Madjid (Montreal: McGill University, 2002); Aisha Y. Musa, »The
Qur’anists«, Religion Compass 4/1 (2010), 12–21; Johanna Pink, »Striving for a
New Exegesis of the Qur’an«, The Oxford Handbook of Islamic Theology, Hg.
Sabine Schmidtke, (Oxford: Oxford University Press, 2016), 787–88.

59 Saleh, »Contemporary Tafsīr«, 693–703.

1. Der Aufstieg der weiblichen Exegese im 20. Jahrhundert

59

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


englischer Sprache verfasst. Dieses Kapitel soll daher einen Über‐
blick über wichtige Kommentarwerke aus weiblicher Hand geben,
um im Anschluss hermeneutische Grundlagen der geschlechterega‐
litären Exegese aus den Federn ihrer bekanntesten Vertreterinnen
vorzustellen.

2. Koranexegese von Frauen

Die islamische Tradition hat erst im 20. Jahrhundert Korankom‐
mentare von weiblichen Gelehrten vorzuweisen. Dies ist eine weit
verbreitete Ansicht, die auch regelmäßig in akademischen Beiträgen
geäußert wird. Bis heute liegen jedoch keine historischen Untersu‐
chungen über den tatsächlichen Beitrag von Frauen zur Exegese
(tafsīr)60 und Hermeneutik des Korans vor. Während es richtig ist,
dass die ägyptische Gelehrte ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān (gest. 1998),
bekannt unter ihrem Pseudonym Bint aš-Šāṭiʾ, zu den wichtigsten
und bekanntesten Vertreterinnen der modernen Koranexegese ge‐
hört, ist sie nicht, anders als oft angenommen, die erste Verfasserin
eines schriftlichen Korankommentars in der Geschichte des Tafsīr.
So wird in bibliographischen und bio-bibliographischen Quellen
eine Reihe von Werken weiblicher Gelehrter genannt, ohne dass
bekannt ist, ob ein Manuskript oder eine Druckausgabe existiert.
Zu dieser Kategorie zählen beispielsweise ein Korankommentar, der
Ǧānā Bīgūm61 (gest. 1660) zugeschrieben wird,62 und das Werk Zīb
at-tafsīr fī tafāsīr al-Qurʾān63, das die Mogulprinzessin Zīb an-Nisāʾ
al-Hindiyya64 (gest. 1702) verfasst haben soll.

Das erste gedruckte tafsīr-Werk eines weiblichen Autors, das heute
auch zugänglich ist, scheint damit von der schiitischen Theologin

60 In diesem Beitrag werden nur schriftliche Korankommentare berücksichtigt.
Überlieferungen zu exegetischen Aussagen von frühislamischen Gelehrten wie
ʿĀʾiša Bint Abī Bakr, Ḥafsa Bint ʿUmar, Umm Salama und anderen weiblichen
Gelehrten aus den ersten beiden Generationen werden damit nicht zur schriftli‐
chen Tradition des Tafsīr gezählt.

61 Ǧānā Bīgūm (gest. 1660) war die Tochter des Oberbefehlshabers des moguli‐
schen Heers, ʿAbd ar-Raḥīm Ibn Bayram Ḫān (gest. 1627).

62 ʿAbd al-Ḥayy b. Faḫr ad-Dīn al-Ḥusnī, al-Iʿlām biman fī tāriḫ al-hind min
al-aʿlām (Nuzhat al-ḫawāṭir wa-bahǧat al-masāmiʿ wa-n-nawāẓir) (Beirut: Dār
Ibn Ḥazm, 1999), Bd. 1, 517–18.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

60

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nuṣrat Bīgum Amīn (gest. 1983) zu stammen.65 Ihr persischsprachi‐
ges Werk Maḫzan al-ʿirfān dar tafsīr-i Qurʾān erläutert den gesam‐
ten Koran aus einer multimethodischen Perspektive und umfasst 15
Bände.66 Nuṣrat Amīn wurde 1886 in Isfahan geboren und studierte
neben dem klassischen islamischen Fächerkanon noch Philosophie.
Sie verfasste arabisch- und persischsprachige Werke in den Diszipli‐
nen ḥadīṯ, fiqh, kalām, aḫlāq, taṣawwuf und tafsīr. Sie erhielt iǧāzas
in iǧtihād und riwāya von einer Reihe von Ayatollahs, darunter
Großayatollah ʿAbd al-Karīm Ḥaʾirī Yazdī (gest. 1937). Ebenso vergab
sie selbst iǧāzas in den Disziplinen iǧtihād und riwāya an ihre Schü‐
ler. Nuṣrat Amīn gilt bis heute als muǧtahida und genießt in schiiti‐
schen Kreisen ein hohes Ansehen als theologische Autorität.67 Ihr
ausführliches exegetisches Werk Maḫzan al-ʿirfān wird als ein fester
Bestandteil der vorrevolutionären Curricula im Studienfach Islami‐
sche Theologie an der Teheraner Universität geführt.68 Entgegen
ihrem expansiven Wirken und ihrem tiefen Interesse an theologi‐
schen Themen, scheint sie – mit Ausnahme eines praktischen Hand‐
buchs über Weiblichkeit und Mutterschaft, das sich nicht an ein
theologisches, sondern an ein generelles Publikum richtet69 – kein
gößeres Interesse an einer Koranexegese aus weiblicher Perspektive
entwickelt zu haben. Es erstaunt jedoch auch, dass ihr Werk, trotz

63 Ismāʿīl Bāšā al-Baġdādī (Bağdatlı İsmail Paşa), Hadiyyat al-ʿārifīn asmāʾ al-
muʾallafīn wa-āṯār al-muṣannafīn (Istanbul: Millî Eğitim Bakanlığı, 1951), Bd. 1,
375.

64 Zīb an-Nisāʾ war die älteste Tochter des Mogulkaisers Aurangzeb (gest. 1707)
und ist vor allem bekannt für ihre Diwan-Poesie.

65 Zu Nuṣrat Amīn siehe Mirjam Künkler und Roja Fazaeli, »The Life of Two
Mujtahidahs. Female Religious Authority in Twentieth-Century Iran«, Wom‐
en, Leadership and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority, Hg.
Hilary E. Kalmbach, Masooda Bano (Leiden: Brill, 2012), 127–60; Maryam
Rutner, »Religious Authority, Gendered Recognition, and Instrumentalization
of Nusrat Amin in Life and after Death«, Journal of Middle East Women’s Studies
11, Nr. 1 (2015), 24–41.

66 Nuṣrat Bigūm Amīn, Maḫzan al-ʿirfān dar tafsīr-i Qurʾān (Isfahan: Saqāfī,
1376/1956).

67 Zu ausführlichen Informationen über ihre Biographie und ihre Schriften siehe
Künkler, Fazaeli, »The Life of Two Mujtahidahs«, 132–41.

68 Ebd., 140.
69 Nuṣrat Bīgum Amīn, Kitāb raviš-i ḫūšbaḫtī wa-tavṣiyyah bih ḫāharān-i imānī

(Isfahan: Saqāfī, 1331/1952); Ladan Rahbari, »Women’s Ijtihad and Lady Amin’s
Islamic Ethics on Womanhood and Motherhood«, Religions 11/2 (2020), 88.

2. Koranexegese von Frauen

61

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihres hohen Ansehens als Theologin, heute wenig bekannt ist und
kaum rezipiert wird.

Die erste muslimische Frau, die sich ein Renommee als Exegetin
mit einer eigenständigen, für sie charakteristischen Methodologie
erarbeitet hat, ist die ägyptische Theologin und Arabistin ʿĀʾiša ʿAbd
ar-Raḥmān. 1931 in eine religiöse Gelehrtenfamilie in der ägypti‐
schen Provinzstadt Damiette geboren, wurde ihre Ausbildung, ent‐
gegen dem Wunsch des Vaters, von ihrer Mutter und ihrem Großva‐
ter, einem Theologen an der al-Azhar-Universität,70 gefördert. Sie
studierte zunächst an der lokalen Koranschule und dann im privaten
Selbststudium zu Hause. Zu dieser Zeit war die formelle religiöse
Ausbildung von Mädchen und Frauen noch nicht möglich, auch
die al-Azhar-Universität war Frauen noch nicht zugänglich. Sie ließ
sich im Anschluss als Lehrerin ausbilden und erwarb durch ein
berufsbegleitendes Fernstudium die Zulassung an der Universität
Kairo. Unter der Betreuung von Ṭāhā Ḥusayn wurde sie 1952 mit
einer herausragenden Arbeit über Abū l-ʿAlā al-Maʿarrī promoviert.
Ihre akademische Karriere, die sie bereits als MA-Studentin in der
Abteilung für Arabistik der Philologischen Fakultät begonnen hatte,
setzte sie ab 1962 als Professorin für Arabische Sprache und Literatur
an der ʿAyn-Shams-Universität fort und war schließlich bis in die
1990er Jahre hinein Professorin für Exegese des Korans an der Qa‐
rawiyyīn-Universität. Sie hatte zahlreiche Gastdozenturen in Umm
Durmān und Ḫarṭūm, Algier, Beirut, in den Arabischen Emiraten
und in Riad.

ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmāns akademische Schriften können in folgende
drei Themenbereiche gruppiert werden: textwissenschaftliche Studi‐
en zu Koran und ḥadīṯ, Untersuchungen zur arabischen Sprache und
Literatur und biographische Werke zu den weiblichen Angehörigen
der Prophetenfamilie. Exegetisch bedeutsam sind ihr literarischer
und sprachwissenschaftlicher Korankommentar von frühmekkani‐
schen Suren at-Tafsīr al-bayānī li-l-Qurʾān al-karīm (Die rhetorische
Exegese des Korans), in der sie unter anderem die Methodologie

70 Shuruq Naguib, »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr: An Egyptian Exegete’s Jour‐
ney from Hermeneutics to Humanity«, Journal of Qur’anic Studies 17/1 (2015),
49.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

62

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Amīn al-Ḫūlīs praktisch anwendet,71 und das Werk al-Iʿǧāz al-bayānī
li-l-Qurʾān al-karīm wa-masāʾil Nafīʿ ibn al-Azraq (Die sprachliche
Unnachahmlichkeit des Korans und die Fragen von Nafīʿ ibn al-Az‐
raq).

Jedoch finden wir auch in ihren exegetischen Werken keine Ko‐
ranauslegung aus einer dezidiert weiblichen Perspektive. Hingegen
spricht aus vielen kürzeren Abhandlungen wie Maqāl fī l-insān (Ab‐
handlung über den Menschen)72, »al-Marʾa al-muslima ams wa-l-
yawm« (Die muslimische Frau gestern und heute)73 und al-Mafhūm
al-islāmī li-taḥrīr al-marʾa (Das islamische Konzept zur Befreiung
der Frau)74 ihre Sorge für die Belange der muslimischen Frau in
der Moderne. Interessanterweise unternimmt sie auch in diesen kür‐
zeren Beiträgen, die nicht als tafsīr betitelt sind, Interpretationen im
Sinne der Frauenemanzipation und der Geschlechtergerechtigkeit.75

Sie gilt heute nicht als eine Feministin,76 jedoch zeigt sie in ihrem
Werk unverkennbar eine starke Sensibilität für Themen wie Ge‐
schlechtergerechtigkeit und die Bedürfnisse der modernen arabisch-
islamischen Frau. Damit kann sie im Bereich der religiösen Studien
zweifellos als eine Vorkämpferin der Frauenrechte aus einer islami‐

71 ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān, at-Tafsīr al-bayānī li-l-Qurʾān al-karīm (Kairo: Dār al-
Maʿārif, 71990), Bd. 1, 10–14; Naguib merkt jedoch an, dass eine umfängliche
Studie über die Umsetzung der Methode al-Ḫūlīs in ihrem Werk aussteht und
dass dieser Aspekt nicht über den eigentümlichen Charakter ihrer Arbeit hin‐
wegtäuschen sollte, Naguib: »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr«, 52.

72 ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān, Maqāl fī l-insān. Dirāsa qurʾāniyya (Kairo: Dār al-
Maʿārif, 21969).

73 ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān, »al-Marʾa al-muslima ams wa-l-yawm«, al-Islām, al-
yawm wa-ġadan, Hg. I. Salāma, A. F. al-Ahwānī, Bint aš-Šāṭiʾ et al. (Kairo: Dār
Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyya, 1960), 67–94.

74 ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān, al-Mafhūm al-islāmī li-taḥrīr al-marʾa (Umm Durmān:
Ǧāmiʿat Umm Durmān, 1966–67); Aisha Abdul Rahman, »The Islamic Concep‐
tion of Women’s Liberation«, translated by Nazih Khater, Al Raida 125 (Spring
2009), 37–43. Im Folgenden wird aus der englischen Übersetzung zitiert, da das
arabische Originalwerk nicht auffindbar war.

75 Naguib, »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr«, 51.
76 Ruth Roded, »Bint Al-Shati’s Wives of the Prophet. Feminist or Feminine?«,

British Journal of Middle Eastern Studies 33/1 (2006), 51–66; Roxanne D. Mar‐
cotte, »Bint al-Shāṭiʾ on Women’s Emancipation«, Coming to Terms with the
Qur’an. A Volume in Honour of Professor Issa Boullata, Hg. Khaleel Mohammed,
Andrew Rippin (North Haledon: Islamic Publications International, 2007),
200–02; Naguib, »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr«, 70–71.

2. Koranexegese von Frauen

63

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Perspektive gesehen werden. Interessant ist jedoch, dass viele
Ideen und Auslegungen der späteren geschlechteregalitären Exegese
tatsächlich auf Gedankengut zurückgehen, das ʿAbd ar-Raḥmān in
ihren kürzeren Abhandlungen, vor allem in al-Mafhūm al-islāmī
l-taḥrīr al-marʾa (1967) in konziser Form präsentiert. Es ist auch
bemerkenswert, dass ihr Werk, trotz der auffallenden Ähnlichkeit
zu späteren feministisch-exegetischen Positionen, in diesen Schriften
nicht zitiert wird.77

Weitere exegetische Beiträge von weiblichen Gelehrten sind
Naẓarāt fī kitāb Allāh (Reflexionen über das Buch Gottes)78 von der
ägyptischen Aktivistin Zaynab al-Ġazālī (gest. 2005), das 16-bändige
Werk al-Mubaṣṣir li-nūr al-Qurʾān (Der Betrachter des Lichts des
Korans)79 von Nāʾila Hāšim, das vierbändige Werk Taysīr at-tafsīr
(Die Erleichterung der Exegese) von Fawqiyya aš-Širbīnī80 und
Tafsīr ġarīb al-Qurʾān (Exegese der sonderbaren Wörter des Korans)
von Kāmila Bint Muḥammad al-Kawwārī.81 Außerdem liegen in
türkischer Sprache von Semra Kürün Çekmegil das 13-bändige Werk
Okuyucu Tefsiri (Korankommentar für Rezitatoren)82 und von Necla
Yasdıman das siebenbändige Werk Kur’an Tahlili (Analyse des Ko‐
rans)83 vor. Jüngst ist ebenfalls in türkischer Sprache das Werk Yüce
Kur’an-ı Kerim ve Meali (Der große Koran und sein Kommentar)84

von Ayşa Zeynep Abdullah erschienen.
International bekannt sind jedoch zahlreiche exegetische Werke

in englischer Sprache aus dem 20. und 21. Jahrhundert, die sich

77 Außer Nimat Hafez Barazangis kritischer Beschäftigung mit ʿĀʾiša ʿAbd ar-
Raḥmāns Werk konnte nur ein einziger Verweis in einem Beitrag Azizah al-Hib‐
ris gefunden werden, Nimat Hafez Barazangi, Woman’s Identity and the Qur’an.
A New Reading (Gainesville: University Press of Florida, 2004), 42, 44, 70–79,
130; Azizah al-Hibri, »Islam, Law and Custom: Redefining Muslim Women’s
Rights«, American University International Law Review 12/1 (1997), 20.

78 Zaynab al-Ġazālī, Naẓarāt fī kitāb Allāh (Kairo: Dār aš-Šurūq, 1994).
79 Nāʾila Hāšim, Mubaṣṣir li-nūr al-Qurʾān (Jerusalem: Maṭbaʿat ar-Risāla, 1998–

2003).
80 Fawqiyya aš-Širbīnī, Taysīr at-tafsīr (Kairo: Maktabat al-Īmān, 2008).
81 Kāmila al-Kawwārī, Tafsīr ġarīb al-Qurʾān (Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2008).
82 Semra Kürün Çekmegil, Okuyucu Tefsiri (Malatya: Nida Dergisi Yayınları,

2006).
83 Necla Yasdıman, Kur’an Tahlili (İzmir: Cemre, 2006).
84 Ayşa Zeynep Abdullah, Yüce Kur’an-ı Kerim ve Meali (Istanbul: Hermes, 2019).

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

64

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer geschlechteregalitären Exegese widmen. Um diese Form der
thematischen Exegese soll es im Folgenden gehen.

3. Weibliche Re-Lektüren des Korans

3.1. Eine egalitäre Ontologie der Geschlechter

Fast alle Beiträge zur geschlechteregalitären Auslegung des Korans
fundieren auf einer moralischen Grundlage, die aus zentralen Aussa‐
gen zur Natur und Bestimmung des Menschen im Koran hergeleitet
wird. Hierzu wird die Schöpfungserzählung im Sinne der ontologi‐
schen Gleichheit der Geschlechter interpretiert und mit der mensch‐
lichen Statthalterschaft Gottes auf Erden (ḫilāfa) und dem zentralen
Glaubensgrundsatz der Einheit Gottes (tawḥīd) verbunden. Funda‐
mental ist eine Dekonstruktion der traditionellen Lesart von an-
Nisāʾ/4:1, wonach Eva aus der Rippe Adams erschaffen und die Frau
eine dem Mann nachranginge Stellung in der Schöpfungsordnung
habe.85 Entgegen der auf Hadithen basierenden traditionellen Lesart,
»a borrowed foreign concept«,86 wird nun eine egalitäre Auslegung
auf Basis des Wortlautes des Verses allein bemüht: Laut an-Nisāʾ/4:1
stammt die gesamte Menschheit, Mann und Frau, aus einer einzel‐
nen, ursprünglichen Seele. Im Zentrum dieser Lesart stehen die
Ausdrücke min nafsin wāhidatin und zawǧahā. Dabei wird nafs
als eine ungeschlechtliche,87 gewissermaßen vorgeschöpfliche Seele
verstanden, die für den egalitären Ursprung der geschlechtlich und
kulturell differenzierten Individuen steht. Im Wortlaut des Verses
gebe es keine Hinweise darauf, dass die Ausdrücke nafs Adam als

85 Zu einer Zusammenfassung traditioneller und moderner Lesarten der Schöp‐
fungsgeschichte und der Rolle Evas darin siehe Yvonne Y. Haddad, »Eve:
Islamic Image of Woman«, Women’s Studies International Forum, 5/2 (1982),
135–44; Hatice Arpaguş, »The Position of Woman in the Creation. A Qur’anic
Perspective«, Muslima Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, Hg.
M. Hermansen, E. Aslan, and E. Medeni (Frankfurt a.  M.: Peter Lang, 2013),
113–32.

86 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 38.
87 Jerusha Tanner Lamptey, Divine Words, Female Voices. Muslima Explorations in

Comparative Feminist Theology (New York: Oxford University Press, 2018), 49,
159, 162.

3. Weibliche Re-Lektüren des Korans

65

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ersten Mensch und zawǧ Eva88 als Abkömmling Adams bezeichne‐
ten; vielmehr werde hier der gemeinsame Ursprung von Mann und
Frau aus nafs wāḥida betont. Aus dem zentralen Dogma der Einheit
Gottes (tawḥīd) erwachse das Prinzip der Gleichheit aller Geschöpfe
vor Gott.89 Ebenso sei die Erschaffung aller Dinge als gleichwertige
Paare (azwāǧ)90 in abgrenzender Andersheit zur absoluten Einheit
Gottes zu verstehen (aš-Šūrā/42:11).91 Damit werde im Ursprung des
Menschen keine Geschlechterhierarchie zugrunde gelegt. Die Frau
verhalte sich zum Mann nicht als sein binäres Gegenstück.92 Viel‐
mehr seien Mann und Frau durch den gemeinsamen Ursprung als
ein Ruhepol füreinander geschaffen (ar-Rūm/30:20).93 Die Bestim‐
mung des Menschen, und damit von Frau und Mann, bestehe in der

88 Riffat Hassan, »Woman and Man’s ›Fall‹. A Qur’anic Theological Perspective«,
Muslima Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, Hg. Marcia Her‐
mansen, Ednan Aslan, Elif Medeni (Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2013), 101–13.

89 Azizah al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, Windows of
Faith: Muslim Woman Scholar-Activists in North America, Hg. Gisela Webb
(Syracuse: Syracuse University Press, 2000), 50–51; Barlas, Believing Women in
Islam, 13, 102–03, 106–08; Wadud, Inside the Gender Jihad, 24–32.

90 Hūd/11:40, Fāṭir/35:11, Yāsīn/36:36, az-Zuḫruf/43:12, aḏ-Ḏāriyāt/51:49, an-
Naǧm/53:45, ar-Raḥmān/55:52; Amina Wadud, Qur’an and Woman. Rereading
the Sacred Text from a Woman’s Perspective (New York, Oxford: Oxford Univer‐
sity Press, 21999), 20–23.

91 Ebd., 26.
92 Lamptey, Divine Words, Female Voices, 162. Die Idee der Binarität bzw. Polarität

der Geschlechter gilt als Fundament der religiösen und kulturellen Geschlech‐
terhierarchisierung. Sie ist Gegenstand der Untersuchung der Gender Studies
und Gegenstand der Dekonstruktion und Diskussion der Gender Theorie. In
den hier besprochenen Quellen sind diese Theorien von VertreterInnen wie
Judith Butler oder Luce Irigaray jedoch nicht rezipiert worden, sodass Konzepte
wie »Binarität der Geschlechter« als eine Analysekategorie nur eine marginale
Rolle spielen; »Binarität«, Gender und Dekonstruktion: Begriffe und kommen‐
tierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie, Hg. Anna Babka, Gerald
Posselt (Stuttgart: UTB, 2016), 45–46.

93 Riffat Hassan, »An Islamic Perspective«, Women, Religion, and Sexuality. Studies
on the Impact of Religious Teachings on Women, Hg. Jeanne Becher (Geneva:
WCC Publications, 1990), 101; Wadud, Qur’an and Woman, 19–22; Azizah al-Hi‐
bri, »Islam, Law, and Custom. Redefining Muslim Women’s Rights«, American
University International Law Review 12/1 (1997), 26–27; Barlas, Believing Women
in Islam, 132–35.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

66

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erfüllung der Statthalterschaft Gottes auf Erden (ḫilāfa, al-Baqara/
2:30, al-Aḥzāb/33:72).94

Being khalifah is equivalent to fulfilling one’s human destiny as a moral
agent, whose responsibility is to participate in upholding the harmony
of the universe. With respect to society, harmony means working for
justice.95

Die Aussage dieses Zitats wird deutlicher, wenn das Wort »human«
mit »Frau« ersetzt wird. Wadud konstatiert damit, dass Gott der
Frau einen freien Willen gegeben habe, seiner Statthalterschaft auf
Erden zu folgen.

Es ist ʿAbd ar-Raḥmān, die als erste Exegetin diese Lesart zum
Menschsein (insāniyya)96 der Frau vorlegt und damit eine Diskussi‐
on vorbereitet, die Generationen von weiblichen Gelehrten nach ihr
aufgreifen werden. Ihre Lesart des Begriffes »Mensch« (al-insān)
im Koran mündet in der Idee, dass der Mensch – und damit
auch die Frau als ontologisch gleichwertiges Wesen – ein Geschöpf
ist, das von Gott vor allen anderen Geschöpfen mit besonderen
Aufgaben und Verpflichtungen ausgezeichnet wurde. Dazu zählen
die Auslegung der normativen Schriften (bayān97 oder iǧtihād98),
die Erfüllung religiöser Vorschriften, die Erfüllung der ḫilāfa, das
Erwirken des Guten und das Verhindern des Schlechten.99 All dieses
fällt unter die moralische Verpflichtung von ḫilāfa, die Gott beiden
Geschlechtern gleichermaßen auferlegt hat.

The freedom of the Muslim woman finds is source in this determinded
origin. In the Islamic view, this freedom is the perfection of the woman’s
humanity with all the rights and consequences related to this humani‐
ty.100

94 Al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, 53; Wadud, Inside the
Gender Jihad, 32–37.

95 Ebd., 34.
96 ʿAbd ar-Raḥmān, at-Tafsīr al-bayānī, Bd. 1, 177.
97 Ebd.; Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 39.
98 Al-Hibri, »Redefining Muslim Women’s Rights«, 40, 43; al-Hibri, »An Intro‐

duction to Muslim Women’s Rights«, 57.
99 ʿAbd ar-Raḥmān, at-Tafsīr al-bayānī, Bd. 1, 177; ʿAbd ar-Raḥmān, Maqāl fī

l-insān, 45–48; Naguib, »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr«, 61–62, 69–70.
100 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 38.

3. Weibliche Re-Lektüren des Korans

67

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frauenrechte als Menschenrechte (»human rights«101) werden direkt
aus dieser theologischen Grundlage als gottgegebene (»godgiven«102)
Rechte abgeleitet: Dazu gehören unter anderem das Recht auf Bil‐
dung,103 das Recht auf finanzielle Unabhängigkeit104 und das Recht
auf Scheidung.105 Die Auslegung von an-Nisāʾ/4:1 im Sinne der
ontologischen Gleichheit der Geschlechter als einer gottgewollten
Ordnung mündet in der Forderung, dass Frauen einen gleichberech‐
tigten Zugang zur Exegese der normativen Texte haben. Diese For‐
derung wird zugleich von den Akteurinnen selbst durch eine Kritik
der klassischen androzentrischen Exegese und der Neuformulierung
zentraler Verse zum Geschlechterverhältnis umgesetzt.

If we accept verse 4:1 […] as relevant to understanding the Islamic
stance on women, a Muslim women who identifies with the Qur’an
becomes an essential partner in the interpretation process of the Qur’an,
just as her access and participation in the interpretation process is a
must for her self-identity.106

3.2. Die Prämisse der Geschlechtergleichheit

Obwohl die Auffassung, der Koran stelle Frau und Mann gleich,
in der feministischen Theologie weit verbreitet ist, bleibt die Diskus‐
sion darüber, wie Geschlechtergerechtigkeit und Geschlechtergleich‐
heit zu definieren seien, vage. Es handelt sich vielmehr um zwei
stets zusammen betrachtete theoretische Konzepte, die als normative
Kernbotschaft des Korans vorausgesetzt und damit ahistorisch und
universalistisch verstanden werden.107 Trotz der Abwesenheit eines

101 Ebd., 39.
102 Al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, 58.
103 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 39.
104 Al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, 57.
105 Ebd., 58.
106 Barazangi, Woman’s Identity and the Qur’an, 43, Hervorhebung im Origi‐

nal. »Bint al-Shātiʾ is not simply asserting women’s equal humanity, nor their
right to education, but their original right to understand, interpret, and ex‐
plain divine discourse, and to contest the meanings established by male inter‐
preters«, Naguib, »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr«, 72.

107 Raja Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques in the Work of Fatima
Mernissi (Leiden, Boston: Brill, 2010), 252; Kecia Ali, Sexual Ethics and

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

68

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


theologischen Verständnisses von Gerechtigkeit und Gleichheit las‐
sen sich aus den Werken einige Aspekte dieser Idee ableiten.

Zunächst scheint ein triadisches Modell von Gleichheit vorzu‐
herrschen. Zum einen werden das direkte, unmittelbare Verhältnis
des einzelnen Menschen zu Gott und die Verantwortung des Einzel‐
nen vor Gott betont und zum anderen das hierarchiefreie Verhältnis
von Mann und Frau in einer partnerschaftlichen Beziehung.108 In
diesem dreiteiligen Modell bestimmt nicht das Geschlecht den Sta‐
tus des einzelnen Menschen, sondern die individuelle taqwā.109

Auch die koranischen Aussagen zur Belohnung und Bestrafung
im Jenseits werden im Sinne der Gleichheit ausgelegt. So werden die
Verse Āl ʿImrān/3:195110 und al-Aḥzāb/33:35111 als göttliches Verspre‐
chen einer gerechten Belohnung – auch zwischen den Geschlechtern
– im Jenseits verstanden. Amina Wadud arbeitet heraus, dass die
Koranverse den Grundsatz der Gerechtigkeit (equity) in Fragen von
Tod, Auferstehung, Jüngstem Gericht und Belohnung bzw. Bestra‐
fung nach dem Tod betonen (Āl ʿImrān/3:185–86). Dabei legt sie
die wiederkehrenden Begriffe nafs (Seele, Wesen) und zawǧ, Pl.
azwāǧ (Partner) etwa in at-Takwīr/81:7 und al-Anbiyāʾ/21:47112 als
geschlechtsneutrale Ausdrücke aus, da durch ihre Verwendung nicht
zwischen den Geschlechtern differenziert werde. Auch weitere Verse

Islam. Feminist Reflections on Qurʾan, Hadith, and Jurisprudence (London:
Oneworld, 2008), 154–55.

108 Wadud, Inside the Gender Jihad, 28–31; Amina Wadud, »The Ethics of Tawhid
and the Ethics of Qiwamah«, Men in Charge? Rethinking Authority in Muslim
Legal Tradition, Hg. Ziba Mir-Hosseini, Mulki Al-Sharmani, Jana Rumminger
(Oxford: Oneworld, 2015), 271–72; Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an,
168–69; Lamptey, Divine Words, Female Voices, 158–59.

109 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 40.
110 Wadud, Qur’an and Woman, 51; al-Hibri, »An Introduction to Muslim Wom‐

en’s Rights«, 52; Lamptey, Divine Words, Female Voices, 46.
111 Wadud, Qur’an and Woman, 99; Barlas, Believing Women in Islam, 143; Ali,

Sexual Ethics, 114–15, 123–24.
112 Wa-iḏā n-nufūsu zuwwiǧat, »wenn die Seelen zusammengeführt werden«;

wa-naḍaʿu l-mawāzīna l-qisṭa li-yawmi l-qiyāmati fa-lā tuẓlamu nafsun šayʾan,
»Gerechte Waagen werden wir aufstellen für den Tag der Auferstehung und
keiner Seele wird dann Unrecht angetan«, Bobzin, Koran, 282.

3. Weibliche Re-Lektüren des Korans

69

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie al-Baqara/2:284113 und Ġāfir/40:40114 betonen laut Wadud die
gerechte, ergo gleiche Behandlung von Mann und Frau in Fragen
des Jenseits.115 Ebenso gebe es in Bezug auf Paradies und Hölle, mit
Ausnahme der Paradiesjungfrauen (ḥūr ʿīn), keine Unterscheidung
bei der Bestrafung und Belohnung der Geschlechter:

Recompense is aquired not through gender, but through actions per‐
formed by the individual before death […] (45:1–2).116

Mit Blick auf Verse, die nach dem zeitgenössischen Werteverständ‐
nisses dem Grundsatz der Geschlechtergleichheit widersprechen,
wenden viele Exegetinnen eine Hermeneutik der historischen Kon‐
textualisierung an.117 Die Beschreibung der großäugigen Paradies‐
jungfrauen in den mekkanischen Suren sprechen laut Wadud ein
männliches Publikum in Mekka an, vor allem bestimmte Patriar‐
chen in einer hierarchischen Gesellschaft, und deren innerste Wün‐
sche und Bedürfnisse. In den medinensischen Suren hingegen ver‐
wende der Koran nur noch den geschlechtsneutralen Ausdruck
zawǧ, azwāǧ.118 Damit interpretiert Wadud den Ausdruck azwāǧ
muṭahhara in den Versen al-Baqara/2:25, Āl ʿImrān/3:15 und an-
Nisāʾ/4:57 als »Partnerin oder Ehefrau aus dem Diesseits«. Die
Verse betonten damit die »Partnerschaft, Freundschaft und Harmo‐

113 Li-llāhi mā fī s-samāwāti wa-mā fī l-arḍi wa-in tubdū mā fī anfusikum aw
tuḫfūhu yuḥāsibkum bihi llāhu fa-yaġ firu li-man yašāʾu wa-yuʿaḏḏibu man
yašāʿu wa-llāhu alā kulli šayʾin qadīrun, »Gottes ist, was in den Himmeln und
auf Erden ist. Ob ihr offenbar macht, was ihr in eurem Inneren hegt, oder
ob ihr es verbergt: Gott zieht euch dafür zur Rechenschaft. Und so vergibt er,
wem er will, und bestraft, wen er will. Gott ist aller Dinge mächtig«, Bobzin,
Koran, 46.

114 Man ʿamila sayyiʾatan fa-lā yuǧzā illā miṯlahā wa-man ʿamila ṣāliḥan
min ḏakarin aw unṯā wa-huwa muʾminun fa-ūlāʾika yadḫulūna l-ǧannata
yurzaqūna fīhā bi-ġayri ḥisābin, »Wer Böses tat, dem wird nur mit Gleichem
vergolten; wer jedoch Gutes tat, ob Mann, ob Frau, und dabei gläubig war: Die
gehen in den Paradiesgarten ein, wo sie versorgt werden – ohne Rechnung!«,
Bobzin, Koran, 416.

115 Wadud, Qur’an and Woman, 46–49.
116 Ebd., 50.
117 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 65–86; Nimet Seker, Koran und

Gender. Exegetische und hermeneutische Studien zum Geschlechterverhältnis im
Koran (Hamburg: Editio Gryphus, 2020), 117–45.

118 Wadud, Qur’an and Woman, 54–56.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

70

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nie« von Mann und Frau im Paradies.119 Diese Erläuterung steht
der traditionellen Lesart, wonach mit azwāǧ muṭahhara reine Pa‐
radiesfrauen gemeint sind, konträr gegenüber.120 Dabei kann der
Hinweis auf an-nisāʾ in der aufgezählten Liste der begehrten Dinge
(aš-šahawāt) in Āl ʿImrān/3:14 und im darauffolgenden Vers 3:15
der Verweis auf azwāǧ muṭahhara als klare Bezugnahme auf einen
männlichen Adressatenkreis auch im medinensischen Kontext inter‐
pretiert werden.121 Tatsächlich wird die »Selektivität« der Lesart
Waduds als eine bewusste Abwendung von den androzentrischen
Aspekten der jenseitigen Belohnung verstanden.122

Ein zweiter Aspekt der Grundsätze von Gleichheit und Gerechtig‐
keit wird in Versen wie ar-Rūm/30:21 und at-Tawba/9:71 gesehen,
die von einem wechselseitigen Verhältnis von Mann und Frau spre‐
chen, im Sinne einer Verantwortung füreinander und einer Bezie‐
hung, die auf Respekt und Liebe basiert. Demnach sei die existenti‐

119 Ebd., 56–57.
120 Diese Paradiesfrauen werden von den Exegeten beschrieben als frei von jeder

weltlichen körperlichen Unreiheit der Frau wie Menstruation, auch die Geburt
wird dazu gezählt, aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 1, 419–22; al-Māturīdī, Tafsīr
al-Māturīdī, Bd. 1, 405; Abū Iṣḥāq Aḥmad aṯ-Ṯaʿlabī an-Nīsābūrī, al-Kašf wa-l-
bayān. Tafsīr aṯ-Ṯaʿlabī, hg. ʿAlī Ibn ʿĀšūr and Naẓīr as-Sāʿidī (Beirut: Dār iḥyāʾ
at-turāṯ al-ʿarabī, 1422), Bd. 1, 181.

121 (3:14) Zuyyina li-n-nāsi ḥubbu š-šahawāti mina n-nisāʾi wa-l-banīna wa-l-
qanāṭīri l-muqanṭarati mina ḏ-ḏahabi wa-l-fiḍḍati wa-l-ḫayli l-musawwamati
wa-l-anʿāmi wa-l-ḥarṯi ḏālika matāʿu l-ḥayāti d-dunyā wa-llāhu indahū ḥusnu
l-maʾābi. (3:15) qul a-unabbiʾukum bi-ḫayrin min ḏālikum li-llaḏīna ttaqaw
ʿinda rabbihim ǧannātun taǧrī min taḥtihā l-anhāru ḫālidīna fīhā wa-azwāǧun
muṭahharatun wa-riḍwānun mina llāhi wa-llāhu baṣīrun bi-l-ʿibādi, »(3:14)
Verlockend ist es für die Menschen, das zu lieben, wonach es sie gelüstet:
ob Frauen, Söhne oder aufgehäufte Gold- und Silberschätze, ob geschmückte
Pferde, Vieh oder Ackerland. Das sind die Freuden des Lebens hier auf Erden.
Gott aber ist es, bei dem schöne Heimkehr ist. (3:15) Sprich: ›Soll ich euch
Besseres als das verkünden? Denen, die Gott fürchten, sind Gärten bei ihrem
Herrn bestimmt, unter denen Bäche fließen – ewig werden sie dort weilen
–, und reine Ehefrauen und Wohlgefallen von Gott.̒  Gott schaut auf seine
Knechte«, Bobzin, Koran, 48–49.

122 Karen Bauer: »̒ The Male Is Not Like the Female’ (Q 3:36): The Question of
Gender Egalitarianism in the Qurʾān«, Religion Compass 3(4), 2009, 650. In
ihrem Werk Inside the Gender Jihad erkennt Wadud den androzentrischen
Charakter der Paradiesjungfrauen im Koran an, rückt von ihrer Lesarst des
Begrifss zawǧ, azwāǧ jedoch nicht ab, Wadud, Inside the Gender Jihad, 193.

3. Weibliche Re-Lektüren des Korans

71

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


elle Komplementarität123 von Mann und Frau nicht nur in einem Be‐
ziehungsverhältnis begründet. Sie werde vielmehr, von der gleichen
Wesenhaftigkeit der Geschlechter ausgehend, auf die Beziehung zwi‐
schen allen Menschen übertragen. Männer und Frauen »need each
other to realize their full existence. Husband and wife are founding
partners of one social cell, and companions in the journey of life«124,
schreibt ʿAbd ar-Raḥmān, sich an die Männer wendend:

So walk with her on this path, for she is your daughter, your sister, and
your partner for life. She is the mother of your children and maker
of your future, so remember God’s aya on her behalf: »And among
His signs is this, that He created for you mates among yourselves,
that ye may dwell in tranquillity with them, and He has put love and
mercy between your (hearts): verily in that are signs for those who
reflect« (30:21).125

Jedoch gilt damit nicht, dass Mann und Frau in ihren sozialen
Funktionen austauschbar sind.126 Auch wenn es paradox klingt, hebt
die Anerkennung des Gleichheitsgrundsatzes nicht die Differenz der
Geschlechter auf, vielmehr gilt die Gleichheit in Bezug auf mora‐
lische und spirituelle Fragen, die Differenz hingegen in sozialen
Funktionen.127 Asma Barlas meint, »difference does not always im‐
ply inequality«.128 Erst durch die Differenz der Geschlechter und
die damit verbundenen sozialen Geschlechterrollen ergeben sich
die Rechte der Frauen.129 Aysha Hidayatullah formuliert zu diesem
Punkt die fundamentale Kritik, dass der Begriff gender in diesen
Werken nicht definiert und undifferenziert für »Frauen« (women)
verwendet werde. Sie vermisst eine Auseinandersetzung mit akade‐

123 Hassan, »An Islamic Perspective«, 109; Wadud, Qur’an and Woman, 21; al-Hib‐
ri, »Islam, Law, and Custom«, 32, 38; ʿAisha ʿAbdul Rahman, »Islam and the
New Woman«, trans. by Anthony Calderbank, Alif: Journal of Comparative
Poetics 19 (1999), 202; al-Hibri, »An Introduction to Muslim Women’s Rights«,
53; Azizah al-Hibri, »Qur’anic Foundations of Rights of Muslim Women in
the 21st Century«, Women in Indonesian Society: Access, Empowerment and
Opportunity, Hg. M. Atho Mudzhar et. al. (Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press,
2002), 5, 20.

124 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 40.
125 Ebd., 42, Hervorhebung im Original.
126 Wadud, Inside the Gender Jihad, 155.
127 Wadud, Qur’an and Woman, 102.
128 Barlas, Believing Women in Islam, 199, 145.
129 Ebd., 199.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

72

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mischen Theorien über essenzialistische Geschlechterverständnisse,
-binaritäten und kulturelle Geschlechterkonstruktionen.130

3.3. Die Diskussion über Geschlechterrollen

In Bezug auf koranische Vorschriften oder Ideale über Geschlech‐
terrollen tätigen die Exegetinnen widersprüchliche Aussagen. Zum
einen ist da die Feststellung, dass der Koran keine Geschlechterrol‐
len und Formen der Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern
vorschreibe.131 Die einzige Rollenzuschreibung für die Frau finde
sich in Schwangerschaft und Geburt, und diese sei in der weibli‐
chen Biologie begründet. Doch darüber hinaus wird die (soziale)
Rolle der Mutterschaft nicht als eine Verpflichtung aus dem Koran
abgeleitet.132 Dagegen wird die traditionell hierarchische Exegese
von qiwāma (ar-riǧālu qawwāmūna ʿalā n-nisāʾi, an-Nisāʾ/4:34) als
männliche Autorität, Vormundschaft oder Versorgungspflicht positiv
umgedeutet und ebenfalls als eine soziale Pflicht interpretiert. ʿĀʾiša
ʿAbd ar-Raḥmān versteht die qiwāma (»guardianship«) sogar als ein
gottgegebenes Recht des Mannes. Es sei jedoch kein absolutes und
auch kein bedingungsloses Recht.

It is about time for men to understand that their legitimate right of
guardianship over us is neither absolute nor is ist for all men in general
over all women. It is a conditional right »because Allah has given the
one more (strength) that the other, and because they support them from
their means« (4:34), and if a man could not meet this condition, he
loses his right to guardianship.133

130 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 129. Sie widerspricht auch dem
Argument, dass ein durch »Gegenseitigkeit« bzw. »Reziprozität« geprägtes
Verhältnis der Geschlechter das Prinzip der Hierarchie aufhebe. Nach ihrem
Verständnis des Korans schließen androzentrische Verse eine Partnerschaft
auf Grundlage von Liebe und Gegenseitigkeit nicht aus: »In the premodern
context of the Qur’an’s revelation, equality may not have been understood
as a premise of loving, caring relationships; relationships of male-female dom‐
inance may not have necessarily offended ideals of mercy and tranquility«,
Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 165.

131 Wadud, Qur’an and Woman, 8, 20, 104.
132 Ebd., 20, 22; Barlas, Believing Women in Islam, 179.
133 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 41.

3. Weibliche Re-Lektüren des Korans

73

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anders als die nordamerikanischen Exegetinnen liest ʿAbd ar-
Raḥmān den ersten Teil des Verses an-Nisāʾ/4:34 aber – wie viele
klassische Gelehrte134 auch – im Zusammenhang mit dem Begriff
daraǧa aus al-Baqara/2:228 (wa-lahunna miṯlu llaḏī ʿalayhinna bi-
l-maʿrūfi wa-li-r-riǧāli ʿalayhinna daraǧatun). Jedoch leitet sie aus
2:228 den Grundsatz der Gleichheit ab und interpretiert daraǧa als
einen Bonus sozialer Männlichkeit (ruǧūla) und nicht als ein Merk‐
mal biologischer Maskulinität (ḏukūra). Zwar erläutert sie nicht,
was sie unter den beiden Begriffen versteht,135 ihre Differenzierung
deutet aber darauf hin, dass sie daraǧa wie auch qiwāma nicht als
natürlich-wesenhaft, sondern an Konditionen gebundene Merkmale
betrachtet. Diese Interpretation von qiwāma als eine Verantwortung
und nicht als ein männliches Machtprivileg findet sich auch in
der späteren Exegese. So versteht Azizah al-Hibri die qiwāma als
eine Verpflichtung (taklīf) und nicht als ein männliches Privileg
(tašrīf).136 Für Barlas ist die qiwāma jedoch in Harmonie zu brin‐
gen mit dem Gleichheitsgrundsatz, der in at-Tawba/9:71 geäußert
wird (wa-l-muʾminūna wa-l-muʾminātu baʿḍuhum awliyāʾu baʿḍin).
Die Verpflichtung des Mannes wird daher in der finanziellen und
materiellen Versorgung der Frau gesehen, abgeleitet aus dem Zusatz
wa-bi-mā anfaqū min amwālihim (4:34).137 Die auf diese Weise posi‐
tiv gewendete Vormundschaft wird von Wadud noch erweitert und
bezogen auf die biologische Funktion der Frau, Kinder zu gebären:

Ideally, everything she needs to fulfil her primary reponsibility [i.e.
childbearing] comfortably should be supplied in society, by the male:
this means physical protection as well as material sustenance.138

Auf diese Weise wird die Prämisse, dass der Koran den beiden Ge‐
schlechtern keine Rollen und Funktionen zuweise, zu einem Teil
wieder relativiert. Die Interpretationsbemühungen der Exegetinnen

134 Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-Modern Islamic Tradition, 318–20; Karen
Bauer, Room for Interpretation, 61–62, 84, 96, 98, 102.

135 Hosn Abboud, »The Arab Women Discourses on Feminism and Islam: Fear of
an Oxymoron«, Al Raida 148–49 (2015/2016), 36.

136 Azizah al-Hibri, »Qur’anic Foundations of Rights of Muslim Women in the
21st Century«, in: Women in Indonesian Society: Access, Empowerment and
Opportunity, Hg. M. Atho Mudzhar et. al. (Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press,
2002), 19.

137 Barlas, Believing Women in Islam, 186–87.
138 Wadud, Qur’an and Woman, 73. Hervorhebung im Original.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

74

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


laufen hierbei eindeutig darauf hinaus, Wortlaute und Verse, die
im Sinne einer spirituellen oder ethisch-rechtlichen Hierarchie zwi‐
schen Mann und Frau gedeutet werden können, nach dem Grund‐
satz der Geschlechteregalität zu interpretieren.

4. Interpretation von Versen, die Männern Privilegien
gewähren

4.1. Daraǧa (al-Baqara/2:228)

Zu einer Reihe von weiteren Versen, die im Gedächtnis von Musli‐
men mit der wesenhaften und rechtlichen Überlegenheit des Man‐
nes über die Frau assoziiert werden, sind revisionistische und neuar‐
tige Interpretationen vorgelegt worden.

So wird argumentiert, dass der Vers 2:228139, in dem von einem
höheren »Rang« (daraǧa) des Mannes gegenüber der Frau gespro‐
chen wird (wa-li-r-riǧāli ʿalayhinna daraǧatun), zunächst einmal die
Gleichstellung von Mann und Frau in rechtlichen Fragen der Schei‐
dung herstellt (wa-lahunna miṯlu llaḏī ʿalayhinna bi-l-maʿrūfi).140

Es wird dabei argumentiert, dass der Satz wa-li-r-riǧāli ʿalayhinna
daraǧatun nur in Bezug auf die im Vers getätigte Aussage über die
Scheidung und die Warteperiode nach der Scheidung begrenzt ist.141

Der höhere »Rang« bzw. Vorteil (»advantage«) des Mannes gegen‐
über seiner Ehefrau bestehe in seinem Recht, die Scheidung in der
Zeit der Warteperiode (ʿidda) rückgängig zu machen; die Frau habe

139 Wa-l-muṭallaqātu yatarabbaṣna bi-anfusihinna ṯalāṯata qurūʾin wa-lā yaḥillu
lahunna an yaktumna mā ḫalaqa llāhu fī arḥāmihinna in kunna yuʾminna
bi-llāhi wa-l-yawmi l-āḫiri wa-buʿūlatuhunna aḥaqqu bi-raddihinna fī ḏālika
in arādū iṣlāḥan wa-lahunna miṯlu llaḏī ʿalayhinna bi-l-maʿrūfi wa-li-r-riǧāli
ʿalayhinna daraǧatun wa-llāhu ʿazīzun ḥakīmun, »Die geschiedenen Frauen
warten ihrerseits drei Perioden ab, und ihnen ist es nicht erlaubt, dass sie
verbergen, was Gott in ihrem Schoße schuf – sofern sie an Gott glauben und
an den Jüngsten Tag. Ihre Männer sind voll dazu berechtigt, sie während
dieser Zeit zurückzuholen, falls sie Aussöhnung wollen. Und den Frauen steht
dasselbe zu, wozu sie ihrerseits nach Billigkeit verpflichtet sind. Die Männer
stehen eine Stufe über ihnen. Gott ist mächtig, weise«, Bobzin, Koran, 36.

140 Abdul Rahman, »The Islamic Conception of Women’s Liberation«, 41; Wadud,
Qur’and and Woman, 69; Wadud, Inside the Gender Jihad, 25.

141 Barlas, Believing Woman in Islam, 196.

4. Interpretation von Versen, die Männern Privilegien gewähren

75

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dieses Recht nicht.142 Eine andere Lesart von daraǧa bezieht sich auf
das männliche Vorrecht, die Scheidung ohne Konsultation und ohne
Warteperiode (ʿidda) auszusprechen, während das Scheidungsrecht
der Frau mit Einschränkungen wie die dreimonatige Warteperiode
verbunden ist.143 Zusätzlich wird daraǧa als ein männliches Privileg
hinsichtlich der Möglichkeit der Wiederheirat ohne Warteperiode
ausgelegt.144 Auf diese Weise wird die verbreitete Assoziation von der
qiwāma mit daraǧa für ungültig erklärt.

4.2. Polygynie (an-Nisāʾ/4:3)

Bei der Interpretation des Verses 4:3 wird eine innertextuelle Lektü‐
re vorgenommen zur Frage, ob hier die Mehrehe für Männer erlaubt
wird und welche ursprüngliche, historische Situation zur Erlaubnis
der Polygynie führte. Aus einer gemeinsamen Betrachtung mit dem
vorausgehenden Vers 4:2 wir die Aussage des Verses als Erlaubnis
für die Heirat von bis zu vier Frauen oder Waisen als Beschränkung
einer bestehenden Praxis ausgelegt. Als Rechtsgrund wird die Wie‐
derherstellung der Gerechtigkeit im Umgang mit Waisen und ihrem
Vermögen durch ihre Vormünder angenommen. Vor allem Wadud
reflektiert den Vers im Hinblick auf eine gerechte finanzielle und
materielle Versorgung der Waisen und versucht sich an einer histori‐
schen Kontextualisierung, in dem sie den Gedanken der Ehe als
eine hierarchische Beziehung (»marriage of subjugation«) im Offen‐
barungskontext einführt. Nicht nur Frauen, vor allem vermögende
Waisen haben sich demnach in einem Abhängigkeitsverhältnis von
einem männlichen Vormund oder Ehemann befunden und waren
der missbräuchlichen Eheschließung mit oder durch den Vormund
ausgesetzt. Der Vers ermahne zu einem gerechten Umgang mit den
Waisen als potenziellen Ehepartnerinnen. Gerechtigkeit in der Ehe
und die faire Behandlung der Frauen in einer polygynen Ehe wird

142 Hassan, »An Islamic Perspective«, 113–14.
143 Wadud, Qur’an and Woman, 68; Wadud, Inside the Gender Jihad, 25.
144 Hassan, »An Islamic Perspective«, 114.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

76

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch unter Hinzunahme von an-Nisāʾ/4:129145 reflektiert.146 Zur Fra‐
ge, ob der Koran die Heirat mit bis zu vier Frauen erlaubt, gibt es
eine starke Tendenz, diese zu verneinen.147 Interessanterweise finden
sich zur Auslegung von Vers 4:3 Kerngedanken wieder, die bereits
in einer bekannten Überlieferung von ʿĀʾiša Bint Abī Bakr geäußert
wurden.148 Der fehlende Hinweis auf diesen Hadith ist vermutlich
auf die pauschale Ablehnung des Hadithmaterials in vielen Werken
zur geschlechteregalitären Exegese zurückzuführen.149

4.3. Wa-ḍribūhunna (an-Nisāʾ/4:34)

Anhaltend kontrovers wird der zweite Teil des Verses 4:34 disku‐
tiert. Neben der Frage, was mit dem Begriff nušūz in diesem Vers
gemeint sei, geht es auch um die empfohlenen, imperativisch for‐
mulierten Maßnahmen, die auf einen weiblichen nušūz150 folgen
sollen (fa-ʿiẓūhunna wa-hǧurūhunna fī-l-maḍāǧiʿi wa-ḍribūhunna).
Die Diskussionen um die Implikationen des Imperativs iḍribūhunna
(»schlagt sie«) in 4:34 hatten bereits in der vormodernen Exegese
breiten Raum eingenommen.151

145 Wa-lan tastaṭīʿū an taʿdilū bayna n-nisāʾi wa-law ḥaraṣtum fa-lā tamīlū kulla l-
mayli fa-taḏarūhā ka-l-muʿallaqati wa-in tuṣliḥū wa-tattaqū fa-inna llāha kāna
ġafūran raḥīman, »Ihr werdet die Frauen nicht gerecht behandeln können,
auch wenn ihr euch darum bemüht. Und wendte eure Zuneigung nicht völlig
ab, so dass ihr sie gleichsam in der Schwebe lasst. Wenn ihr zu einer Einigung
gelangt und gottesfürchtig seid: Siehe, dann ist Gott bereit zu vergeben, barm‐
herzig«, Bobzin, Koran, 86.

146 Wadud, Qur’an and Woman, 83–84; al-Hibri, »An Introduction to Muslim
Women’s Rights«, 68; Barlas, Believing Women in Islam, 190–91.

147 Al-Hibri, »A Study of Islamic Herstory«, 191.
148 Aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 358–60.
149 Hassan, »An Islamic Perspective«, 94–95; Barlas, Believing Women in Islam,

42–50.
150 Zur Debatte um die Bedeutung des Begriffs nušūz siehe Vardit Rispler-

Chaim, »Nušūz between Medieval and Contemporary Islamic Law: The Hu‐
man Rights Aspect«, Arabica 39/3 (1992), 315–327; Wadud, Qur’an and Wom‐
an, 74–75; Ali, Sexual Ethics, 120–21; Ayesha S. Chaudhry, »Marital Discord
in Qur’anic Exegesis: A Lexical Analysis of Husbandly and Wifely Nushūz in
Q. 4:34 and Q. 4:128«, The Meaning of the Word. Lexicology and Qur’anic
Exegesis, Hg. Stephen R. Burge (Oxford, London: Oxford University Press,
2015), 325–49; Seker, Koran und Gender, 78–79.

4. Interpretation von Versen, die Männern Privilegien gewähren

77

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In einigen zeitgenössischen Werken zur geschlechteregalitären
Koranauslegung wurden diesbezüglich neuartige Interpretationen
versucht. Durch eine grammatische Analyse der Semantik des Verbs
ḍaraba im Koran versucht Amina Wadud zunächst, die Bedeutung
von ḍaraba anders als »schlagen« zu interpretieren. Ḍaraba könne
im Koran auch »ein Exempel statuieren« oder »ein Gleichnis prä‐
gen« bedeuten, wie in ḍaraba llāhu maṯalan152 (»Allah gives or sets
as an example …«153). Es werde auch im Sinne von »sich abwenden«
und »auf den Weg aufbrechen« (ḍaraba fī l-arḍ154) verwendet. Wa‐
dud formuliert es an dieser Stelle nicht explizit, deutet aber an,
dass wa-ḍribūhunna nicht »und schlagt sie«, sondern »wendet euch
von ihnen ab« oder »setzt ein Exempel«155 bedeutet.156 Dann betont
sie, dass, selbst wenn ḍaraba »schlagen« bedeute, es angesichts der
koranischen Verurteilung von weiblicher Kindstötung und der von
Prophetengefährten angewandten Gewalt gegen die muslimischen
Frauen nicht als eine Erlaubnis, sondern als ein Verbot und eine
Restriktion von Gewalt gegen Frauen verstanden werden müsse.157

Diese Lesart Waduds bedarf einer weiteren Diskussion, unter an‐
derem, weil die Auslegung »wendet euch von ihnen ab/setzt ein
Exempel« bereits im zweiten Imperativ wa-hǧurūhunna fī l-maḍāǧiʿ
(»haltet euch fern von ihnen auf dem Lager«) impliziert ist. Damit
stellt sich die Frage, warum die Kernaussage aus dem zweiten Impe‐
rativ sich im dritten Imperativ wiederholen sollte. Im akademischen
Kontext hält die Diskussion um die Interpretation von wa-ḍribūhun‐
na an und es wird laufend versucht, neue Auslegungsmöglichkeiten

151 Bauer, Room for Interpretation, 158–61; Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-
Modern Islamic Tradition, 262–306.

152 Diese Verwendung findet sich etwa in den Versen 2:26, 18:32, 18:45, 30:28,
39:29, 43:57.

153 Wadud, Qur’an and Woman, 76.
154 Diese Verwendung findet sich in den Versen 2:273, 3:156, 4:101, 5:106, 73:20.
155 Eine ähnliche Interpretation findet sich in Mehmet Okuyan, »Kadına Yönelik

Şiddete Kur’an’ın Bakışı« (»The Qur’anic View on Violence Against Women«),
Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (Journal of the Faculty of
Divinity of Ondokuz Mayıs University) 23 (2007), 122. Okuyan findet zahlrei‐
che Belege für die Bedeutungsvielfalt des Verbs ḍaraba im Koran.

156 Wadud, Qur’an and Woman, 76.
157 Ebd.; Barlas, Believing Women in Islam, 188.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

78

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu finden. Entsprechend groß ist die Anzahl neuer Publikationen
zum Thema.158

5. Resonanz und Kritik

Zeitgenössische Bemühungen um eine geschlechteregalitäre Lektüre
des Korans haben sich zu einem Unterfangen entwickelt, das stetig
weiterentwickelt wird, sodass die Diskussion von einer jüngeren
Generation von feministischen Akademikerinnen aufrechterhalten
wird. In der akademischen Welt hat die feministische Koranherme‐
neutik große Anerkennung und Rezeption, aber auch kritische Re‐
aktionen hervorgerufen. In bestimmten Punkten wird der geschlech‐
tergalitären Exegese methodische und hermeneutische Inkonsistenz
und Selektivität attestiert. Es wird ihr vorgeworfen, anachronistische
und apologetische Interpretationen zu produzieren.

Das offensichtliche Paradox, den Koran als einen überzeitlichen
Text mit einer universellen Botschaft zu lesen und zugleich eine
historisierende Herangehensweise an ausgewählte hierarchische Ver‐
se anzuwenden,159 kann als eine verkürzte Anwendung der double-
movement-Methode nach Fazlur Rahman gewertet werden. Hinter

158 Maysam J. al-Faruqi, »Women’s Self-Identity in the Qur’an and Islamic Law«,
Windows of Faith: Muslim Women Scholar-Activists in North America, Hg.
Gisela Webb (Syracuse: Syracuse University Press, 2000), 72–101: Hadia
Mubarak, »Breaking the Interpretive Monopoly. A Re-Examination of Verse
4:34«, Hawwa 2/3 (2004), 261–89; Laleh Bakhtiar, »The Sublime Quran: The
Misinterpretation of Chapter 4 Verse 34«, European Journal of Women’s Stud‐
ies 18/4 (2011), 431–39; Shahbaz Ahmad Cheema, »The Concept of Qawama:
A Study of Interpretive Tensions«, Hawwa 11/2–3 (2014), 235–51; Nimet Sek‐
er, »Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie! Zur Frage der Geschlech‐
tergewalt in Q 4:34«, in: Gewalt in den Heiligen Schriften von Islam und Chris‐
tentum, Hg. Hamideh Mohagheghi, Klaus von Stosch (Paderborn: Schöning,
2014), 135–43; Nafiseh Ghafournia, »Towards a New Interpretation of Quran
4:34«, Hawwa 15/3 (2017), 279–92; Hadia Mubarak, »Change Through Conti‐
nuity: A Case Study of Q. 4:34 in Ibn ʿĀshūr’s al-Taḥrīr wa’l-tanwīr«, Journal
of Qur’anic Studies 20/1 (2018), 1–27; Nevin Reda, »The Qurʾan and Domestic
Violence: An Islamic Feminist, Spiritually Integrative Reading of Verse 4:34«,
International Journal of Practical Theology 23/2 (2019), 257–73.

159 Ali, Sexual Ethics and Islam, 153; Rhouni, Secular and Islamic Feminist Cri‐
tiques, 14; Karen Bauer, »In Defense of Historical-Critical Analysis of the
Qur’an«, Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 127–28.

5. Resonanz und Kritik

79

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dieser Methode steht jedoch ein übergeordnetes hermeneutisches
Problem, das an keiner Stelle theoretisch reflektiert wird: die Histo‐
risierung von Versen, die nicht mit dem Grundsatz der Gerechtigkeit
vereinbar sind, bei gleichzeitiger Verfolgung eines insgesamt univer‐
salistischen Ansatzes. Zudem wird das Fehlen einer theoretischen
Diskussion über Gleichheit und Gerechtigkeit als Analysekategorien
einer geschlechtersensiblen Theologie bemängelt.160 Auf diese Weise
werden zeitgenössische Vorstellungen von Gleichheit und Gerech‐
tigkeit als deckungsgleich mit der koranischen Konstruktion von
Gerechtigkeit angenommen.161

Mit Blick auf die Methodologie wird – entgegen dem eigenen An‐
spruch, den Text mithilfe von historischen Quellen zu kontextuali‐
sieren – keine Quellenkritik durchgeführt. Stattdessen werden gene‐
ralisierende Annahmen über den historischen Offenbarungskontext
von Koranversen zugrunde gelegt.162

Ein weiterer Kritikpunkt ist der für egalitäre Lesarten erhobene
Wahrheitsanspruch bei gleichzeitiger Behauptung, dass die exegeti‐
sche Tradition den Koran bisher fehlinterpretiert habe. Feministi‐
sche Akademikerinnen haben diesen Anspruch hinterfragt und Au‐
torinnen von geschlechteregalitären Werken dazu aufgefordert, ihre
eigenen Interpretation ebenso als subjektiv geprägte Konstruktionen
zu betrachten.163 Auch wenn die Diskussion um eine Koranherme‐
neutik aus einer weiblichen Perspektive damit auf einer sehr verfei‐
nerten Stufe angekommen zu sein scheint, deutet vieles darauf hin,
dass dieser Ansatz noch zahlreiche Möglichkeiten für eine Weiter‐
entwicklung bietet.

160 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 130–31.
161 Ali, Sexual Ethics and Islam, 154–55; Rhouni, Secular and Islamic Feminist

Critiques, 266.
162 Seker, Koran und Gender, 117–45.
163 Ali, Sexual Ethics and Islam, 153.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

80

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Bibliographie

6.1. Primärquellen

ʿAbd ar-Raḥmān, ʿĀʾiša. »al-Marʾa al-muslima ams wa-l-yawm«, in: al-Islām,
al-yawm wa-ġadan, edited by Ibrāhīm Salāma, Aḥmad Fuʾād al-Ahwānī,
Bint aš-Šāṭiʾ et al. Kairo: Dār iḥyāʾ al-kutub al-ʿarabiyya (1960): 67–94.

—. Maqāl fī l-insān. Dirāsa qurʾāniyya. Kairo: Dār al-maʿārif, 21969.
—. al-Mafhūm al-islāmī li-taḥrīr al-marʾa. Umm Durmān: Ǧāmiʿat Umm

Durmān, 1966–67.
—. Al-Tafsīr al-bayānī li-l-Qurʾān al-karīm. 2 vols. Kairo: Dār al-maʿārif, 71990.
ʿAbd al-Rahman, ʿAisha Bint al-Shati’. »Islam and the New Woman«, trans.

by Anthony Calderbank. Alif: Journal of Comparative Poetics 19 (1999):
194–202.

Abdul Rahman, Aisha. »The Islamic Conception of Women’s Liberation«,
translated by Nazih Khater. Al Raida 125 (Spring 2009): 37–43.

Abdullah, Ayşa Zeynep. İndirilme Sırasına Göre Yüce Kur’an-ı Kerim ve Meali.
İstanbul: Hermes, 2019.

Ali, Kecia. Sexual Ethics and Islam. Feminist Reflections on Qurʾan, Hadith,
and Jurisprudence. London: Oneworld, 2008.

Amīn, Nuṣrat Bigūm. Maḫzan al-ʿirfān dar tafsīr-i Qurʾān. Isfahan: Saqāfī
1376/1956.

—. Kitāb ravish-i ḫūshbaḫtī wa-tavṣiyyah bih ḫāharān-i imānī. Isfahan:
Saqāfī, 1347/1968–69.

Arpaguş, Hatice. »The Position of Woman in the Creation. A Qur’anic Per‐
spective«, in: Muslima Theology. The Voices of Muslim Women Theologians,
edited by Marcia Hermansen, Ednan Aslan, and Elif Medeni. Frankfurt a.
M.: Peter Lang, 2013: 113–132.

al-Baġdādī, Ismāʿīl Bāšā (Bağdatlı İsmail Paşa). Hadiyyat al-ʿārifīn asmāʾ al-
muʾallafīn wa-āṯār al-muṣannafīn. 2 vols. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı.

Bakhtiar, Laleh. »The Sublime Quran: The Misinterpretation of Chapter 4
Verse 34«. European Journal of Women’s Studies 18, no. 4 (2011): 431–39.

Barazangi, Nimat Hafez. Woman’s Identity and the Qur’an. A New Reading.
Gainesville: University Press of Florida, 2004.

Barlas, Asma. »Believing Women« in Islam. Unreading Patriarchal Interpreta‐
tions of the Qur’an. Austin: University of Texas Press, 2002.

Çekmegil, Semra Kürün. Okuyucu Tefsiri. Malatya: Nida Dergisi Yayınları,
2006.

Cheema, Shahbaz Ahmad. »The Concept of Qawama: A Study of Interpretive
Tensions«. Hawwa 11, no. 2–3 (2014): 235–51.

6. Bibliographie

81

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


al-Faruqi, Maysam J. »Women’s Self-Identity in the Qur’an and Islamic Law«,
in: Windows of Faith: Muslim Women Scholar-Activists in North America,
edited by Gisela Webb. Syracuse: Syracuse University Press, 2000: 72–101.

Ghafournia, Nafiseh: »Towards a New Interpretation of Quran 4:34«. Hawwa
15, no. 3 (2017): 279–92.

al-Ġazālī, Zaynab. Naẓarāt fī kitāb Allāh. Kairo: Dār aš-Šurūq, 1994.
Hāšim, Nāʾila. Mubaṣṣir li-nūr al-Qurʾān. Jerusalem: Maṭbaʿat ar-risāla, 1998–

2003.
Hassan, Riffat. »An Islamic Perspective«, in: Women, Religion, and Sexuality.

Studies on the Impact of Religious Teachings on Women, edited by Jeanne
Becher. Geneva: WCC Publications, 1990: 93–128.

—. »Woman and Man’s ʻFall’. A Qur’anic Theological Perspective«, in: Musli‐
ma Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, edited by Marcia
Hermansen, Ednan Aslan, and Elif Medeni. Frankfurt a. M.: Peter Lang,
2013: 101–13.

al-Hibri, Azizah. »A Study of Islamic Herstory: Or How Did We Ever Get Into
This Mess?«, Women’s Studies International Forum 5, no. 2 (1982): 207–219.

—. »Islam, Law and Custom: Redefining Muslim Women’s Rights«. American
University International Law Review 12, no. 1 (1997): 1–44.

—. »An Introduction to Muslim Women’s Rights«, in: Windows of Faith:
Muslim Woman Scholar-Activists in North America, edited by Gisela Webb.
Syracuse: Syracuse University Press, 2000: 50–71.

—. »Qur’anic Foundations of Rights of Muslim Women in the 21st Century«,
in: Women in Indonesian Society: Access, Empowerment and Opportunity,
edited by M. Atho Mudzhar et al. Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2002:
3–26.

al-Ḥusnī, ʿAbd al-Ḥayy b. Faḫr ad-Dīn. Al-Iʿlām biman fī tārīḫ al-hind min
al-aʿlām (Nuzhat al-ḫawāṭir wa-bahǧat al-masāmiʿ wa-n-nawāẓir). 8 vols.
Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1999.

al-Kawwārī, Kāmila. Tafsīr ġarīb al-Qurʾān. Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2008.
Lamptey, Jerusha Tanner. Divine Words, Female Voices. Muslima Explorations

in Comparative Feminist Theology. New York: Oxford University Press,
2018.

al-Māturīdī, Abū Manṣūr Muḥammad. Taʾwīlāt ahl as-sunna. Tafsīr al-
Māturīdī, edited by Maǧdī Bāsallūm. 10 vols. Beirut: Dār al-kutub al-
ʿilmiyya, 2005.

Mubarak, Hadia. »Breaking the Interpretive Monopoly. A Re-Examination of
Verse 4:34«. Hawwa 2, no. 3 (2004): 261–89.

Okuyan, Mehmet: »Kadına Yönelik Şiddete Kur’an’ın Bakışı« (»The Qur’anic
View on Violence Against Women«), in: Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiy‐
at Fakültesi Dergisi (Journal of the Faculty of Divinity of Ondokuz Mayıs
University) 23 (2007): 94–133.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

82

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Al-Qurʾān al-karīm bi-r-rasm al-ʿuṯmānī bi-riwāyat Ḥafṣ ʿan ʿĀṣim. Kairo
1342/1924.

ar-Rāzī, Faḫr ad-Dīn. Tafsīr al-Faḫr ar-Rāzī al-muštahir bi-t-tafsīr al-kabīr
wa-mafātīḥ al-ġayb. 32 vols. Beirut: Dār al-fikr, 1401.

Reda, Nevin. »The Qurʾan and Domestic Violence: An Islamic Feminist, Spir‐
itually Integrative Reading of Verse 4:34«. International Journal of Practical
Theology 23, no. 2 (2019): 257–73.

Seker, Nimet. »Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie! Zur Frage
der Geschlechtergewalt in Q 4:34«, in: Gewalt in den Heiligen Schriften
von Islam und Christentum, edited by Hamideh Mohagheghi, and Klaus
von Stosch. Beiträge zur Komparativen Theologie 10. Paderborn: Schönigh,
2014: 135–43.

—. Koran und Gender. Exegetische und hermeneutische Studien zum Ge‐
schlechterverhältnis im Koran. Hamburg: Editio Gryphus, 2020.

aš-Širbīnī, Fawqiyya. Taysīr at-tafsīr. Kairo: Maktabat al-īmān, 2008.
aṭ-Ṭabarī, Abū Ǧaʿfar Muḥammad b. Ǧarīr. Ǧāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-

Qurʾān. Tafsīr aṭ-Ṭabarī, edited by ʿAbd Allāh b. ʿAbd al-Muḥsin at-Turkī. 26
vols. Kairo: Dār Hiǧr, 2001.

aṯ-Ṯaʿlabī an-Nīsābūrī, Abū Iṣḥāq Aḥmad. Al-Kašf wa-l-bayān. Tafsīr aṯ-
Ṯaʿlabī, edited by ʿAlī ibn ʿĀšūr, and Naẓīr as-Sāʿidī. Beirut: Dār iḥyāʾ
at-turāṯ al-ʿarabī, 1422.

Wadud, Amina. Qur’an and Woman. Rereading the Sacred Text from a Wom‐
an’s Perspective. New York, Oxford: Oneworld, 21999.

—. »The Ethics of Tawhid and the Ethics of Qiwamah«, in: Men in Charge?
Rethinking Authority in Muslim Legal Tradition, edited by Ziba Mir-Hossei‐
ni, Mulki Al-Sharmani, and Jana Rumminger. Oxford: Oneworld, 2015:
256–74.

—. Inside the Gender Jihad. Women’s Reform in Islam. London: Oneworld,
2006.

Yasdıman, Necla. Kur’an Tahlili. İzmir: Cemre, 2006.

6.2. Sekundärquellen

Abboud, Hosn. »The Arab Women Discourses on Feminism and Islam: Fear
of an Oxymoron«. Al Raida 148–149 (2015/2016): 34–52.

Babka, Anna und Matthias Schmidt. »Binarität«, in: Gender und Dekonstruk‐
tion: Begriffe und kommentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-
Theorie, Hg. Anna Babka, Gerald Posselt. Stuttgart: UTB, 2016: 45–46.

Bauer, Karen. Room for Interpretation. Qurʾānic Exegesis and Gender. Disser‐
tation, Princeton University, 2008.

6. Bibliographie

83

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


—. „›The Male Is Not Like the Female‹ (Q 3:36): The Question of Gender
Egalitarianism in the Qurʾān«. Religion Compass 3, no. 4 (2009): 637–654.

—. »In Defense of Historical-Critical Analysis of the Qur’an«. Journal of
Feminist Studies in Religion 32, no. 2 (2016): 127–28.

Brown, Daniel. Rethinking Tradition in Modern Islamic Thought. Cambridge:
Cambridge University Press, 1999.

Chaudhry, Ayesha S. Wife-Beating in Pre-Modern Islamic Tradition. An Inter-
Disciplinary Study of Hadith, Qurʾānic Exegesis and Islamic Jurisprudence.
Dissertation, New York University, 2009.

—. »Marital Discord in Qur’anic Exegesis: A Lexical Analysis of Husbandly
and Wifely Nushūz in Q. 4:34 and Q. 4:128«, in: The Meaning of the Word.
Lexicology and Qur’anic Exegesis, edited by Stephen R. Burge. Oxford:
Oxford University Press, 2015: 325–349.

Geissinger, Aisha. Gender and Muslim Constructions of Exegetical Authority.
A Rereading of the Classical Genre of Qur’ān Commentary. Boston, Leiden:
Brill, 2015.

Haddad, Yvonne Y. »Eve: Islamic Image of Woman«. Women’s Studies Interna‐
tional Forum, 5, no. 2 (1982): 135–14.

Hidayatullah, Aysha A. Feminist Edges of the Qur’an. Oxford: Oxford Univer‐
sity Press, 2014.

Künkler, Mirjam and Roja Fazaeli. »The Life of Two Mujtahidahs. Female
Religious Authority in Twentieth-Century Iran«, in: Women, Leadership
and Mosques. Changes in Contemporary Islamic Authority, edited by Hilary
E. Kalmbach, and Masooda Bano. Leiden: Brill, 2012, 127–160.

Marcotte, Roxanne D. »Bint al-Shāṭiʾ on Women’s Emancipation«, in: Coming
to Terms with the Qur’an. A Volume in Honour of Professor Issa Boullata,
edited by Khaleel Mohammed, Andrew Rippin. North Haledon: Islamic
Publications International, 2007, 179–208.

Mubarak, Hadia. »Change Through Continuity: A Case Study of Q. 4:34 in
Ibn ʿĀshūr’s al-Taḥrīr wa’l-tanwīr«. Journal of Qur’anic Studies 20, no. 1
(2018): 1–27.

Musa, Aisha Y. »The Qur’anists«. Religion Compass 4, no. 1 (2010): 12–21.
Naguib, Shuruq. »Bint al-Shāṭiʾs Approach to tafsīr: An Egyptian Exegete’s

Journey from Hermeneutics to Humanity«. Journal of Qur’anic Studies 17,
no. 1 (2015): 45–84.

Pink, Johanna. »Striving for a New Exegesis of the Qur’an«, in: The Oxford
Handbook of Islamic Theology, edited by Sabine Schmidtke. Oxford: Ox‐
ford University Press, 2016, 787–88.

Rahbari, Ladan. »Women’s Ijtihad and Lady Amin’s Islamic Ethics on Wom‐
anhood and Motherhood«. Religions 11, no. 2 (2020): 88.

Rhouni, Raja. Secular and Islamic Feminist Critiques in the Work of Fatima
Mernissi. Leiden, Boston: Brill, 2010.

I. Koranhermeneutik von und für Frauen

84

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rispler-Chaim, Vardit. »Nušūz between Medieval and Contemporary Islamic
Law: The Human Rights Aspect«. Arabica 39, no. 3 (1992): 315–27.

Roded, Ruth. »Bint Al-Shati’s Wives of the Prophet. Feminist or Feminine?«.
British Journal of Middle Eastern Studies 33, no. 1 (2006): 51–66.

Rutner, Maryam. »Religious Authority, Gendered Recognition, and Instru‐
mentalization of Nusrat Amin in Life and after Death«. Journal of Middle
East Women’s Studies 11, no. 1 (2015): 24–41.

Saleh, Walid A. »Contemporary Tafsīr: The Rise of Scriptural Theology«.
The Oxford Handbook of Qur’anic Studies, edited by Mustafa Shah, and
Muhammad Abdel Haleem. Oxford: Oxford University Press, 2020, 693–
703.

Wahyudi, Yudian. The Slogan »Back to the Qur’an and the Sunna«: A Compar‐
ative Study of the Responses of Ḥasan Ḥanafī, Muḥammad ʿĀbid al-Jābirī
and Nurcholish Madjid. Dissertation, McGill University Montreal, 2002.

6. Bibliographie

85

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. Feministische Koranauslegungen im
akademischen Kontext

Eine kritische Reflexion von hermeneutischen Prämissen

1. Einleitung

Feministische Forschung im Bereich der islamischen Studien bzw.
der Islamischen Theologie hat heute vor allem in den Bereichen
der historischen und politikwissenschaftlichen Forschung eine brei‐
te Ausdifferenzierung erfahren. In diesem Kapitel konzentriere ich
mich auf die spezifisch theologisch ausgerichteten Beiträge der letz‐
ten Jahrzehnte, die sich normativ mit Glaubensfragen beschäftigen.
In dem hier untersuchten Diskurs geht es vor allem um die Ausle‐
gung und Interpretation des Korans als primärer Quelle der religiö‐
sen Rechtleitung.

Die feministische und geschlechtersensible Koranauslegung ge‐
hört zu derjenigen Richtung innerhalb des reformorientierten zeit‐
genössischen Islamdiskurses, die die symbolische Dominanz des
Männlichen am stärksten kritisiert.164 Kritisiert werden in erster
Linie anerkannte exegetische Werke aus dem Bereich der Rechts‐
auslegung (fiqh), der Koranexegese (tafsīr) und den in ihnen ent‐
haltenen, über die Jahrhunderte zu Glaubenswahrheiten verdichte‐
ten frauenfeindlichen Inhalten. Bemüht um die Entwicklung eines
emanzipatorischen Gegennarrativs, das sich auf die Primärquellen
des islamischen Glaubens – Koran und prophetische Praxis – stützt,
haben muslimische AkademikerInnen im 20. Jahrhundert damit be‐
gonnen, die geschlechtergerechte Botschaft des Korans aufzudecken

164 Ein anderes Beispiel wären etwa die rechtswissenschaftlichen und herrschafts‐
kritischen Beiträge von Khaled Abou El Fadl. El Fadl untersucht darin die
Verschränkung einer autoritären Haltung mit festgefahrenen Diskursen und
Mechanismen im islamischen Rechtsdenken, Khaled Abou El Fadl, Speaking
in God’s Name. Islamic Law, Authority, and Women (London: Oneworld, 2001).

87

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und am Text nachzuweisen. Gleichwohl erfährt die feministische
Koranforschung neben einer anhaltend breiten internationalen Re‐
zeption nach wie vor auch fundamentale Kritik, die nicht zuletzt von
WissenschaftlerInnen »aus den eigenen Reihen« formuliert wird.165

Im Kern besteht diese »Kritik an der Kritik« in der Frage nach
den richtigen Methoden der Koranauslegung. Wenn methodische
Fragen im religiösen Diskurs aufgeworfen werden, schwingt damit
entweder offen oder verdeckt die Frage nach der Legitimation und
damit Stichhaltigkeit der jeweiligen Argumentation mit. Die Kritik
an der feministischen Koranauslegung setzt also an einem durchaus
sensiblen Punkt an. In diesem Beitrag möchte ich einige wenige
Aspekte der derzeit jüngsten kritischen Beschäftigung mit der The‐
matik, Aysha Hidayatullahs Feminist Edges of the Qur’an, aufgreifen
und einige weitere diskussionswürdige Aspekte vertiefen, die Hida‐
yatullah meiner Meinung nach vernachlässigt. Mein Fokus liegt hier‐
bei auf einer Diskussion der Hermeneutik, da ich die Prämissen
prüfen möchte, die hinter den angewandten Methoden liegen. Auch
wenn der Beitrag zu Teilen als Dekonstruktion feministischer ko‐
ranhermeneutischer Prämissen verstanden werden kann, ist meine
Absicht eine kritische Diskussion im Sinne einer akzeptablen Wei‐
terentwicklung einer pluralismusfähigen Koranhermeneutik. Dieser
Ansatz sollte idealerweise in der Lage sein, Widerrede und andersar‐
tige Positionen in den eigenen Reihen zu dulden.166 Dieser feministi‐

165 Hier sind vor allem die kritischen Arbeiten von Aysha Hidayatullah, Raja
Rhouni, aber auch Kecia Ali zu nennen: Rhouni, Secular and Islamic Feminist
Critiques; Raja Rhouni, »Rethinking ›Islamic Feminist Hermeneutics‹. The
Case of Fatima Mernissi«, in: Islamic Feminism. Current Perspectives, Hg.
Anitta Kynsilehto (Tampere, 2008), 103–15; Hidayatullah, Feminist Edges; Ali,
Sexual Ethics and Islam.

166 Bisherige Reaktionen von Vordenkerinnen der feministischen Koranauslegung
auf kritische Anmerkungen aus den Reihen muslimischer Feministinnen sind
teilweise von Unsachlichkeit oder sogar Polemik geprägt, siehe etwa Asma
Barlas’ pauschale Antwort auf Kecia Ali und Aysha Hidayatullah: Asma Barlas,
»Secular and Feminist Critiques of the Qurʾan. Anti-Hermeneutics as Liber‐
ation?«, Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 111–21. Ähnlich
argumentiert stellenweise Amina Wadud: Wadud, »Can One Critique Cancel
All Previous Efforts?«, Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 130–
34. Kecia Alis Antwort darauf: Kecia Ali, »On Critique and Careful Reading«,
Journal of Feminist Studies in Religion 32/2 (2016), 121–26. Aysha Hidayatul‐
lah selbst wählt sogar fast entschuldigende Worte im Vorwort ihrer Arbeit:
Hidayatullah, Feminist Edges, ixf. Es ist anzumerken, dass Vordenkerinnen wie

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

88

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen »Widerrede« widme ich in den vorliegenden Beitrag. Ich will
damit versuchen, die Diskussion um die feministische Auslegung des
Korans weiter anzuregen und offenzuhalten.

Unter dem Begriff der feministischen und geschlechtersensiblen
Exegese fasse ich wissenschaftliche Beiträge zusammen, die direkt
mit dem Korantext arbeiten, unabhängig davon, ob mit dem Origi‐
nalwortlaut des überlieferten Textes oder mit Übersetzungen aus
dem Arabischen gearbeitet wird. Ich lege hierbei das Selbstverständ‐
nis zugrunde, das die AutorInnen der jeweiligen Beiträge selbst
formulieren.167 Ich verstehe unter »feministischer« exegetischer Be‐
tätigung anti-patriarchalische, anti-misogyne und emanzipatorische
Auslegungen des Korans, welche die Thematik von Geschlechter‐
gleichheit und Geschlechterhierarchie in den Fokus rücken. Unter
»Exegese« verstehe ich in diesem Beitrag allerdings nicht interpre‐
tatorische Bemühungen, wie sie sich in vormodernen exegetischen
Werken finden lassen. Die epistemologischen, hermeneutischen und
methodologischen Unterschiede zwischen den beiden Ansätzen sind
zu grundlegend, als dass sie sich unter denselben Begriff fassen
ließen. Diese Unterschiede treten noch stärker hervor durch das
Bemühen muslimischer feministischer Autorinnen, sich selbst von
der klassischen Exegese abzugrenzen und diese als eine »patriarcha‐
lisch« geprägte Tradition zu dekonstruieren.168 Dagegen verwende
ich den Begriff »feministische und geschlechtersensible Exegese« in
diesem Beitrag als Selbst- und Fremdbezeichnung169 anti-patriarcha‐
lischer interpretatorischer Lesarten des Korans.

Die verschiedenen Methoden der feministischen Koranexegese
werden an dieser Stelle nicht vollständig diskutiert. Dies erscheint

Wadud und Barlas stets auf Kritik an ihren Arbeiten antworten, aber positive
Weiterentwicklungen der patriarchatskritischen Diskussion kaum erwähnen
oder rezipieren. Sie scheinen ihre »Exegese« als abgeschlossen zu betrachten,
da auch eine Weiterführung ihrer koranexegetischen Arbeiten seit geraumer
Zeit nicht mehr stattfindet.

167 Amina Wadud verortet ihre eigene Arbeit dezidiert in der Koranexegese und
verwendet zur Bezeichnung dieser Betätigung auch den klassischen Begriff
tafsīr, siehe Wadud, Qur’an and Woman, S. xvi; Amina Wadud, »Qur’an, Gen‐
der and Interpretive Possibilities«, Hawwa 3/2 (2004), 316. Barlas bezeichnet
ihre Tätigkeit als »reading of the Qur’an«, Barlas, Believing Women, 4.

168 Siehe etwa Barlas, Believing Women in Islam; Wadud, Qur’an and Woman, 1–2;
Sa’diyya Shaikh, »Exegetical Violence: Nushuz in Qur’anic Gender Ideology«,
Journal for Islamic Studies 17 (1997), 47–73.

1. Einleitung

89

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mir jedoch selbst nach der kritischen Reflexion Hidayatullahs noch
nicht als ein abgeschlossenes Unterfangen; vielmehr würde ich
Hidayatullahs Arbeit als den Beginn einer Reflexion bewerten.
Die stete Weiterentwicklung und Überprüfung exegetischer Metho‐
den stellt darüber hinaus einen Weg dar, einerseits feministische
und geschlechtersensible Koranauslegung auf eine wissenschaftliche
Grundlage zu stellen und diese andererseits gegenüber Kritikern als
eine legitime Form der Koranauslegung verteidigen zu können.

2. Revisionismus und ethischer Reduktionismus

Feministische und geschlechtersensible Koranauslegungen aus dem
akademischen Bereich stammen bisher vorwiegend aus dem anglo-
amerikanischen Raum und liegen vor allem in englischer Sprache
vor. Ihr Ausgangspunkt besteht darin, die patriarchalischen Koran‐
auslegungen der exegetischen Tradition als falsch zu deklarieren
und ihnen die »korrekte« Lesart des Texts entgegenzustellen.170 Die
Interpretationen sollen affirmative, positive Lesestrategien zur Ent‐
faltung des koranischen Potenzials von Geschlechtergerechtigkeit
darstellen. Doch in den in diesem Kapitel untersuchten Werken
dominiert der Anteil von revisionistischen Auslegungen im Sinne
einer Dekonstruktion vormoderner Interpretationen. Ein typisches
Merkmal feministischer Koranauslegungen ist die Feststellung, dass
eine falsche Lesart eines Verses tradiert worden sei oder dass eine
weit verbreitete Glaubensüberzeugung nicht auf den Aussagen des

169 Aysha Hidayatullah charakterisiert in ihrer ausführlichen, kritischen Beschäf‐
tigung diese Bemühung nicht nur als »exegesis«, sondern sogar als »tafsir«,
Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur‘an, 23–36.

170 In diesem Sinne lauten die Untertitel der Werke von Amina Wadud »Rereading
the Sacred Text from a Woman’s Perspective« (Qur’an and Woman) und von
Asma Barlas »Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an« (Believing
Women in Islam). Es kann jedoch nicht darüber hinweggesehen werden, dass
weder in dem einen noch in dem anderen Werk eine ernsthafte Analyse und
kritische Diskussion vormoderner exegetischer Werke stattfindet. Diese Arbeit
wurde von Islamwissenschaftlerinnen geleistet, siehe Chaudhry, Domestic Vio‐
lence; Bauer, Gender Hierarchy in the Qur’ān; Geissinger, Gender and Muslim
Constructions of Exegetical Authority; Klausing, Geschlechterrollenvorstellungen
im Tafsīr.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

90

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Korans fuße. So eröffnet Riffat Hassan beispielsweise einen ihrer
wissenschaftlichen Beiträge mit folgenden Worten:

Muslims generally […] believe that Eve was responsible for
Adam’s »Fall«. This belief is not grounded in the Qur’anic text which
neither upholds the idea of the »Fall« nor the idea that woman was
responsible for man’s exodus from al-janna (Paradise) as an analysis of
relevant passages would demonstrate.171

Hier geht es folglich um ein dialektisches Verhandeln von dem, was
der Koran aus feministischer Sicht nicht sagt und was stattdessen die
wahren Bedeutungen des Textes seien. Mit dieser revisionistischen
Denkbewegung findet gleichzeitig eine Hinwendung zum Korantext
als Quelle göttlicher Offenbarung und eine bewusste Abwendung
von der Tradition statt. Die alleinige Ausrichtung am Wortlaut des
Korantexts dient nicht nur der Bereinigung der Bedeutungen des
Korans von patriarchalischen Auslegungen der Vergangenheit, sie
dient auch der feministischen Selbstautorisierung und bildet die
Grundlage für den eigenen Wahrheitsanspruch. Wenn Riffat Hassan
etwa schreibt, dass Sexismus und Frauenfeindlichkeit nicht aus dem
Korantext selbst stammen, sondern in ihn hineingelesen werden,
dann klingt dabei implizit mit, dass ihre eigene Auslegung vorur‐
teils- und wertfrei ist.172 Dieser Ansatz lässt sich nicht nur hier oder
beispielsweise in den Schriften Amina Waduds und Asma Barlas’
finden, sondern ist auch zentraler Bestandteil von Fatima Mernissis
dekonstruktivistischer Arbeit mit dem Titel Le harem politique. Mer‐
nissi widmet sich hier der isnād-Kritik an Hadithen im kanonischen
Werk aṣ-Ṣaḥīḥ von Muḥammad b. Ismāʿīl al-Buḫārī (gest. 256/870)
und versucht sich damit an der Anwendung kritischer Methoden der
klassischen Hadithwissenschaften.173

Ein weiteres Merkmal der feministischen Beschäftigung mit dem
Koran besteht in einer Betrachtungsweise des Korans, die auf einen
ethischen Reduktionismus hinausläuft. Fragen, die traditionell in‐

171 Hassan, »Woman and Man’s ›Fall‹«, 101, Hervorhebung im Original.
172 Hassan, »Muslim Women and Post-Patriarchal Islam«, 6–61.
173 Rhouni, »Rethinking ›Islamic Feminist Hermeneutics‹« , 107; Mernissi, Le

harem politique. Ebenfalls aus dem Bereich der kritischen Hadithforschung ist
die Arbeit Hidayet Şefkatli Tuksals zu nennen, in der sie die frauenfeindlichen
Überlieferungen in kanonischen Hadithwerken untersucht, Tuksal, Kadın
Karşıtı Söylem.

2. Revisionismus und ethischer Reduktionismus

91

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nerhalb der Jurisprudenz und der Ethik verhandelt wurden, werden
in den Bereich exegetischer Diskurse verlagert. Ein Ergebnis dessen
ist ein sehr koranzentriertes Denken und Forschen in der feministi‐
schen Kritik, bei welcher der Koran als höchste textuelle Autorität
die alleinige Quelle für die Beantwortung aller ethischen Fragen sein
soll. Dies wird mit seinem Status als göttliche Offenbarung und der
ideologischen Überschreibung aller anderen Diskurse und Quellen,
wie den Hadithen, begründet.174 Ethische Fragen werden somit di‐
rekt an den Wortlaut des Korantexts gestellt und nicht etwa an beste‐
hende Diskurse und Auslegungen, an die tradierten Texte über das
Leben des Propheten Muhammad175 oder an den zeitgenössischen
Kontext, aus dem die Fragen entspringen. Dieser hermeneutischen
Prämisse liegt ein Verständnis des Korans zugrunde, das diesen
als überzeitliche Anrede an die gesamte Menschheit versteht. Der
Wortlaut des Korantextes soll damit Antworten auf alle möglichen
Fragen in sämtlichen kulturellen Kontexten geben. Dies bedeutet,
dass der Koran als ein statischer Text ohne Entstehungsgeschichte
– mit der sich selbst die vormoderne Koranexegese eingehend be‐
schäftigt – verstanden wird. Der Verlauf und die Chronologie der
Offenbarungen des Korans werden in modernen Ansätzen für eine
geschlechtersensible Exegese ebenso wenig berücksichtigt wie die
sprachlichen und inhaltlichen Besonderheiten, in denen sich die
historischen kulturellen Gegebenheiten des Offenbarungskontexts
niedergeschlagen haben. Die Prämissen dieses spezifischen textuel‐
len Zugangs zum Koran sind in feministischen und geschlechtersen‐
siblen Ansätzen zur Koranexegese bisher nicht Gegenstand herme‐
neutischer Diskussionen gewesen. Anhand dieses Umstands zeigt
sich, dass, entgegen dem selbst gesetzten Anspruch, das eigene Vor‐
verständnis, Amina Wadud spricht hierbei von prior text,176 offenzu‐
legen, eine Alternative zum textuellen, ahistorischen Zugang zum
Koran in feministischen und geschlechtersensiblen Diskursen bisher
kaum in Sichtweite liegt. Diese scheinbare hermeneutische Alterna‐
tivlosigkeit und die damit einhergehende mangelnde Reflexion der
eigenen hermeneutischen Positionalität verhindert meines Erachtens
die berechtigte Forderung an die feministische Exegese, sich des
eigenen Vorverständnisses bewusst zu werden.

174 Siehe hierzu Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 81–86.
175 Gott segne ihn und schenke ihm Heil.
176 Wadud, Qur’an and Woman, 1, 5–6, 94.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

92

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der ethische Reduktionismus macht sich bemerkbar in einer
eingeschränkten Wahl der Themen, welche zumeist begrenzt ist
auf Fragen zum ontologischen Verhältnis von Mann und Frau zu
Gott, zum (hierarchischen) Verhältnis der Geschlechter zueinander,
– vor allem in eherechtlichen Fragen –, auf die Frage, ob Gott
möglicherweise das männliche Geschlecht dem weiblichen in ir‐
gendeiner Weise bevorzugt, oder auf die Frage, was Gott im Koran
zu Körperpraktiken, z. B. Bekleidung, und zur Sexualität offenbart
hat. Diese Fragen mögen primär dem feministischen Bedürfnis ent‐
springen, eine grundlegende Klärung der Verhältnisbestimmung der
Geschlechter zu erörtern. Sie ist jedoch meines Erachtens als ein
Ergebnis des oben genannten revisionistischen Impulses zu werten,
denn der Koran äußert sich weit umfangreicher als nur zu Fragen
der Geschlechterhierarchie. Zudem transportiert er ein komplexes
Bild von Frauen und Weiblichkeit, die nicht immer im evidenten
Wortlaut, sondern entweder im nicht explizit Ausgesprochenen oder
im historischen Kontext der koranischen Rede zu finden sind. Einige
Beispiele hierfür werde ich weiter unten nennen.

In der nun folgenden Diskussion konzentriere ich mich auf eine
Auswahl von Themen, die sich an der Schnittstelle von hermeneu‐
tischer Reflexion und Methodenwahl der feministischen Exegese
bewegen.

3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil

In den koranhermeneutischen Reflexionen Amina Waduds finden
sich einige Aussagen zu ihren hermeneutischen Vorannahmen, mit
denen sie den Koran liest: Zunächst betont sie, dass der Tradition
nach Koranexegeten nicht zwischen der autoritativen Stellung des
Korantextes und seinen Auslegungen unterscheiden.177 Dies trifft
allerdings keineswegs zu, denn bereits bei der Verschriftlichung des
Korantextes wurde akribisch darauf geachtet, dass nur Gotteswort
tradiert wurde und keine Zusätze der Ersthörer zum Korantext ent‐
halten sind.178 Des Weiteren reflektierten Exegeten bereits sehr früh

177 Ebd., 1; auf ähnliche Weise Barlas, Believing Women in Islam, 10, 19.
178 Das Bestreben, zwischen offenbartem Gotteswort und menschlichen Hinzufü‐

gungen zu unterscheiden – seien dies Aussagen des Propheten Muhammad

3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil

93

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über den epistemologischen Stellenwert ihrer eigenen Auslegungen,
die sie als Annäherung an die von Gott intendierten Bedeutungen
des Textes verstanden und nicht als an Gewissheit grenzende Aus‐
legung. In diesem Zusammenhang kann die hermeneutische Un‐
terscheidung zwischen der Erklärung des Korans (tafsīr) und der
Deutung des Korans (taʾwīl) durch Abū Manṣūr al-Māturīdī (gest.
333/941) genannt werden. Laut al-Māturīdī müssen die Interpreta‐
tionen aller Generationen, die nach der Verkündigung des Korans
lebten, als Deutung (taʾwīl) verstanden werden, welche im Hinblick
auf die göttliche Aussageintention nur ungefähre und nicht definiti‐
ve Angaben machen können.179 Vor diesem Hintergrund kann Wa‐
duds Aussage über den autoritativen Stellenwert der exegetischen
Tradition als ein Versuch der feministischen Selbstautorisierung ver‐
standen werden. Die Abgrenzung von einer als ideologisch markier‐
ten Tradition legitimiert die eigene Lesart.

Auch auf andere Weise versucht, Wadud ihre eigene Lesart abzu‐
sichern, etwa indem sie vom subjektiven Vorverständnis von Exege‐
tInnen, dem prior text, spricht.

One unique element for reading and understanding any text is the prior
text of the individual reader: the language and cultural context in which
the text is read. It is inescapable and represents, on the one hand, the
rich varieties that naturally occur between readers, and, on the other
hand the uniqueness of each. [...] However, when one individual reader
with a particular world-view and specific prior text asserts that his or
her reading is the only possible or permissible one, it prevents readers
in different contexts to come to terms with their own relationship to the
text.180

Damit betont Wadud, dass sie ihre Lesart als eine subjektive Ausle‐
gung versteht, die eine von vielen ebenso legitimen Auslegungen
darstellt. Ein einseitiger Anspruch auf Deutungshoheit führe für
Menschen in anderen Kontexten zur Verengung des Bedeutungs‐

oder persönliche exegetische Notizen –, war vermutlich eines der Motive des
Kalifen ʿUṯmān, eine offizielle, zum kanonischen Text erklärte Sammlung des
Korans erstellen zu lassen. Zudem sollten die Varianten der in den islamischen
Regionen zirkulierenden Lesarten eingedämmt werden, siehe Ömer Özsoy,
Kur’an’ın Metinleşme Tarihi. Bir Giriş Denemesi (Ankara: İlâhiyât, 2002), 43–
45.

179 Al-Māturīdī, Taʾwīlāt, Bd. 1, 349.
180 Wadud, Qur’an and Woman, 5, xii.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

94

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


potenzials. Auf die Frage, wie der Koran eine derartige Bedeu‐
tungsvielfalt ermöglichen könne, antwortet Wadud: »The Qur’an
must be flexible enough to accommodate innumerable cultural situa‐
tions because of its claim to be universally beneficial to those who
believe.«181 Auf der anderen Seite ist nicht nur das Selbstverständnis
von Wadud, sondern auch von Riffat Hassan, Asma Barlas und Azi‐
zah al-Hibri geprägt von der Idee, dass sie die wahren Bedeutungen
des Texts und damit die wahren Grundlagen des Glaubens erkannt
hätten, womit eindeutig ein Anspruch auf objektive Deutungshoheit
erhoben wird.182 Durch diese beiden Aspekte entsteht ein großes
Spannungsfeld. Das Selbstverständnis der feministischen Koranher‐
meneutik pendelt damit zwischen dem Eingeständnis, dass die eige‐
nen Auslegungen durch das subjektive Vorverständnis geprägt sind,
und der Vorstellung, dass zur Frage von Geschlechterhierarchie und
-gerechtigkeit die feministische Lesart erstmals die wahre Bedeutung
des Korans aufgedeckt habe. Diese »wahre Bedeutung des Textes«
gilt demgemäß als objektiv, überzeitlich und folglich als die inten‐
dierte Bedeutung der göttlichen Rede, die damit auch den Willen
Gottes wiedergibt.

In diesem Zusammenhang lohnt sich eine kurze Reflexion über
den Begriff des »Vorverständnisses« oder »Vorurteils«, den Wadud
hier in Anlehnung an Fazlur Rahman anspricht. Hans-Georg Gada‐
mer hat das hermeneutische Vorverständnis im Rückgriff auf Martin
Heideggers Denken als die »wesenhafte Vorurteilshaftigkeit allen
Verstehens« beschrieben.183

Der [hermeneutische Zirkel] ist also nicht formaler Natur. Er ist weder
subjektiv noch objektiv, sondern beschreibt das Verstehen als das Inein‐
anderspiel der Bewegung der Überlieferung und der Bewegung des

181 Ebd., 6.
182 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, S. 148–49. Kecia Ali kritisiert diese

Haltung mit den Worten »We must not arrogate to our own readings the same
absolutist conviction we criticize in others. We must accept responsibility for
making particular choices – and must accept that they are interpretive choices
[…]«, Ali, Sexual Ethics and Islam, 153, Hervorhebung im Original. Raja Rhou‐
ni bezeichnet das feministische Selbstverständnis als »foundationalist«. Ins
Deutsche würde man diesen Ausdruck mit »fundamentalistisch« übersetzen,
Rhouni, »Rethinking ›Islamic Feminist Hermeneutics‹«, 110.

183 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophi‐
schen Hermeneutik (Stuttgart: Mohr Siebeck, 71972), 274–75.

3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil

95

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Interpreten. Die Antizipation von Sinn, die unser Verständnis eines Tex‐
tes leitet, ist nicht eine Handlung der Subjektivität, sondern bestimmt
sich aus der Gemeinsamkeit, die uns mit der Überlieferung verbindet.
Diese Gemeinsamkeit aber ist in unserem Verhältnis zur Überlieferung
in beständiger Bildung begriffen.184

Damit formuliert Gadamer seine Kritik an Friedrich Schleierma‐
chers Hermeneutik der Suche nach der Autorintention eines Werks
beziehungsweise deren Rekonstruktion. Dass Verstehen sich immer
geschichtlich-situativ konstituiert, bezeichnet Gadamer als das sub‐
jektive Moment. Gadamers Infragestellen der Möglichkeit, »die ur‐
sprüngliche Bestimmung eines Werkes im Verständnis wiederherzu‐
stellen«185, ist als Absage an die Fazlur Rahman’sche Koranherme‐
neutik des Rückgangs zur ursprünglichen Bedeutung186 und damit
auch als Absage an die feministische Hermeneutik zu verstehen.
Die Subjektivitätsthese Waduds impliziert im Gegensatz zu Gada‐
mers »Bewusstsein für die Andersheit des Textes«187 eine radikale
Abkehr von der exegetischen Tradition der Muslime, die männlich
dominiert und androzentrisch geprägt sei.188 Im Denken Waduds
findet eine Auseinandersetzung mit der Andersheit nicht statt, weder
mit der Andersheit des Korans noch mit der Andersheit seiner Inter‐
pretationen, welche sich gegenläufig zu ihrer subjektiven Lesart ver‐
halten. Dieses ikonoklastische Moment im feministischen Denken
bringt Riffat Hassan mit folgenden Worten auf den Punkt: »Post-pa‐
triarchal Islam is nothing other than prophetic Islam.«189 Damit soll
gesagt werden: Diese Art der Koranauslegung ist ein völlig neues
Unterfangen, das sich nicht auf die Tradition beruft und völlig frei
ist von tradiertem Wissen. Gadamers »Vorurteil«, das sich bewusst
und unbewusst aus Tradiertem speist, und Waduds prior text sind
aus diesen Gründen schwierig zusammenzubringen.

184 Ebd., 298.
185 Ebd., 171–72.
186 Fazlur Rahman, Islam and Modernity Transformation of an Intellectual Tra‐

dition (Chicago: The University of Chicago Press, 1982), 5–7; Fazlur Rah‐
man, »Islamic Modernism, Its Scope, Methods and Alternatives«, Internation‐
al Journal of Middle East Studies 1/4 (1970), 329–40; Jacques, »Fazlur Rah‐
man«,76.

187 Gadamer, Wahrheit und Methode, 273.
188 Siehe 4. »Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Traditi‐

on«.
189 Hassan, »Muslim Women and Post-Patriarchal Islam«, 60.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

96

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eine andere Form der Selbstautorisierung durch Zuhilfenahme
hermeneutischer Reflexion finden wir bei Laury Silvers.190 In Anleh‐
nung an das kosmologische Denken des Mystikers Muḥyī ad-Dīn
Ibn al-ʿArabī (gest. 638/1240) entwirft sie eine Hermeneutik der
unendlichen Bedeutungen des Korans. Silvers versteht ihre Ausfüh‐
rungen als theologische und ethische Antwort auf das Problem, dass
der Koran einen göttlichen Willen ausdrückt, der in der Offenba‐
rung von Vers an-Nisāʾ/4:34191 potenziell Gewalt gegen Ehefrauen
befürwortet.192

Ibn al-ʿArabī claims that whatever meaning one can take from the
Qur’an within the semantic boundaries of the accepted recitations193

must be intended by God. From this perspective, no amount of inter‐
pretive finesse would be able cover over a reading of God’s prescription
in v. 4:34 as obliging husbands to hit their wives if necessary to control
them. Following Ibn al-ʿArabīs hermeneutic, I suggest that the verse
comprehends all possible meanings including »beat them«. As such,
the verse prompts the problem of conscience we find illustrated in the
Prophet’s conflicted response. For Ibn al-ʿArabī [...] God may intend all
meanings, but it does not follow that He approves of all meanings.194

Für Ibn al-ʿArabī führt der mystische Weg der Gotteserkenntnis über
die Beschäftigung mit den Zeichen (āyāt) der Schöpfung, die auf
Gottes Existenz und Wesen verweisen, und die Beschäftigung mit
dem wörtlichen Sinn des Korans, der auf eine spezifische, sprach‐

190 Laury Silvers, »›,In the Book We Have Left Out Nothing.‹ The Ethical Problem
of the Existence of Verse 4:34 in the Qur’an«, Comparative Islamic Studies 2/2
(2006), 171–80.

191 Ar-riǧālu qawwāmūna ʿalā n-nisāʾi bi-mā faḍḍala llāhu baʿḍahum ʿalā baʿḍin
wa-bi-mā anfaqū min amwālihim fa-ṣ-ṣāliḥātu qānitātun ḥāfiẓātun li-l-ġaybi
bi-mā ḥafiẓa llāhu wa-llātī taḫāfūna nušūzahunna fa-ʿiẓūhunna wa-hǧurūhun‐
na fī l-maḍāǧiʿi wa-ḍribūhunna fa-in aṭaʿnakum fa-lā tabġū ʿalayhinna sabīlan
inna llāha kāna ʿaliyyan kabīran, »Die Männer stehen für die Frauen ein,
deshalb, weil Gott den einen von ihnen den Vorzug vor den anderen gewährte
und weil sie etwas von ihrem Vermögen aufgewendet haben. Die frommen
Frauen sind demütig ergeben, hüten das Verborgene, weil auch Gott es hütet.
Die aber, deren Widerspenstigkeit ihr fürchtet, die ermahnt, haltet euch fern
von ihnen auf dem Lager, und schlagt sie. Wenn sie euch gehorchen, dann
unternehmt nichts weiter gegen sie. Gott ist erhaben, groß«, Bobzin, Koran, 74;
siehe IV.

192 Silvers, »The Ethical Problem«, 171.
193 Gemeint sind die kanonischen Lesevarianten des Korantextes (qirāʾāt).
194 Ebd., 172. Hervorhebung im Original.

3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil

97

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich-konkrete Weise das Wesen Gottes offenbart.195 Anders als die
breite Mitte der Koranexegeten, für die der Koran der Ausdruck des
Willens Gottes ist, versteht Ibn al-ʿArabī den Koran als Ausdruck
der Selbstoffenbarung Gottes, folglich seines Wesens. Zugleich ist
Ibn al-ʿArabī ein radikaler Literalist, das heißt, dass auch seine kos‐
mologische Reflexion über das Gotteswort stets getragen ist von der
Ebene der evidenten (ẓāhir) Bedeutung und sich von dieser nicht
entfernt. Die von Silvers angesprochenen Bedeutungsdimensionen
dürfen sich nach Ibn al-ʿArabī nicht vom Literalsinn entfernen.196

Dieser Literalsinn generiert sich vor dem Hintergrund eines spezi‐
fischen sprachkonventionellen Wissens. Eine Bedeutung, die sich
von der sprachkonventionellen Bedeutung loslöst und dieser wider‐
spricht, ist für ihn somit keine richtige Auslegung. Zwar meint Ibn
al-ʿArabī, dass Gott alle durch menschliche Bemühung eruierten
Bedeutungen des Textes intendiert, jedoch basiert dieser Gedanke
auf dieser spezifischen Prämisse:

God intends every meaning which a speaker of the language can under‐
stand from the literal sense of the text. [...] Ibn al-ʿArabī is constantly
analyzing the meaning of words as they have been understood by the
speakers of the Arabic language to whom the Koran is addressed.197

Ibn al-ʿArabī vertritt damit eine andere Hermeneutik als der anfangs
angeführte Abū Manṣūr al-Māturīdī. Al-Māturīdī möchte die defini‐
tive, primäre Bedeutung aus dem tradierten exegetischen Wissen
der Ersthörer des Korans herausarbeiten und geht davon aus, dass
sich die definitive Bedeutung nur aus dem Wissen der historischen
Adressaten ableiten lässt. Ibn al-ʿArabī hingegen will die definitive
Bedeutung aus dem evidenten Wortlaut (ẓāhir) gewinnen, die er aus
dem sprachkonventionellen Wissen über das Arabische ableitet.

Laury Silvers sieht, dass dieser Aspekt bei Ibn al-ʿArabī zur Be‐
deutungsverengung führt, und ergänzt einen Zusatz, der bei Ibn
al-ʿArabī jedoch so gar nicht zum Tragen kommt:

195 William Chittick, The Sufi Path of Knowledge. Ibn al-Arabi’s Metaphysics of
Imagination (Albany: State University of New York Press, 1989), xvf.

196 Michael Chodkiewicz, An Ocean Without Shore. Ibn ʿArabī, the Book, and the
Law. Translated from the French by David Streight (Albany: State University of
New York Press, 1993), 30.

197 Chittick, Sufi Path of Knowledge, xvi.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

98

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


For Ibn al-ʿArabī [...] God may intend all meanings, but it does not
follow that He approves of all meanings.

Während der erste Teil des Satzes mit Ibn al-ʿArabīs Hermeneutik
übereinstimmt, passt der zweite Teil – »it does not follow that He
approves of all meanings« – nicht zu Ibn al-ʿArabīs Denken und es
lässt sich auch kein Hinweis in seinen Schriften finden, die Silvers’
These bekräftigen würde. Stattdessen geht Ibn al-ʿArabī davon aus,
dass kein Wort im sprachlichen Ausdruck Gottes und auch des
Propheten durch Zufall getragen ist:

God and His Messenger never speak without saying exactly what they
mean. We cannot replace one word with another and say that this is
what was really meant.198

Wäre es auf dieser Grundlage denn möglich, dass Gott mit dem
Wort wa-ḍribūhunna in Vers 4:34 sowohl »und schlagt sie [die
Ehefrauen]« als auch »trennt sie [die Ehefrauen]«199 meint?

Nun geht es Laury Silvers um ein gottgefälliges ethisches Han‐
deln, das sich auf koranische Aussagen stützen soll. Das Handeln
des Gesandten Muhammad, der laut der Überlieferung auf die Of‐
fenbarung dieses Verses zunächst verstört reagierte und dann das
Schlagen trotz göttlicher Instruktion niemals anwandte,200 nimmt
Silvers für die Formulierung des folgenden Gedankens zum Anlass:
Die göttliche Intention lasse hier einen Freiraum für das mensch‐
liche Handeln. Die prophetische Reaktion verdeutliche, dass ethi‐
sches Handeln angesichts der Kommunikation des göttlichen Wil‐
lens im Verantwortungsbereich des Menschen liege.201 Es ist nicht
ganz klar, warum Silvers, wenn für sie doch das rechte Handeln
im Vordergrund steht, auf die komplexe Koranhermeneutik Ibn
al-ʿArabīs zurückgreifen möchte. Ihr scheint es vielmehr um eine
hermeneutisch begründete Legitimation ihrer feministischen Lesart
zu gehen. Die Übernahme von Aspekten aus Ibn al-ʿArabīs Herme‐

198 Ebd.
199 Zentrum für islamische Frauenforschung und -Förderung (Hg.): Ein einziges

Wort und seine große Wirkung. Eine hermeneutische Betrachtungsweise zum
Qur’an, Sure 4 Vers 34, mit Blick auf das Geschlechterverhältnis im Islam (Köln:
2005).

200 Silvers, »The Ethical Problem«, 176–77. Zur prophetischen sunna im Fall des
nušūz der Ehefrau siehe IV.

201 Silvers, »The Ethical Problem«, 172, 175–76.

3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil

99

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neutik wäre dann als ein weiterer Schritt der Selbstautorisierung
zu werten. Dies ist aus meiner Sicht ein legitimes Unterfangen.
Es kann jedoch nicht ignoriert werden, dass Ibn al-ʿArabī seine
Koranhermeneutik nicht entwickelte, um menschliches Handeln zu
begründen oder zu reflektieren. Diese Fragestellungen behandelt
er vielmehr in seiner Rechtstheorie. In seinem Werk al-Futūḥāt
al-makkiyya hat Ibn al-ʿArabī seine Rechtsmethodik und Rechtsaus‐
legung ausführlich dargelegt. Silvers verweist jedoch nicht auf dieses
Werk. Seine Rechtsauslegung, die sich an der evidenten Bedeutung
der Rechtsquellen orientiert und damit eine gewisse Nähe zur klas‐
sischen Ẓāhiriyya aufweist, läuft auf eine Engführung der Bedeutun‐
gen und normativen Handlungsweisen hinaus und nicht, wie Laury
Silvers argumentiert, auf eine Öffnung der Bedeutung und damit
eines Spielraums für (beliebige) Interpretationen. Was Laury Silvers
aus hermeneutischer Perspektive aufgreift, betrifft die Legitimation
einer subjektiven Auslegung des Korans. Im Bereich der Rechtsaus‐
legung geht Ibn al-ʿArabī jedoch durchaus intersubjektiv vor: Es
muss eine hermeneutische und methodische Grundlage für die Aus‐
legung von Rechtsquellen geben, die von einem breiteren Diskurs
getragen wird. Die Teilnehmer des Diskurses müssen sich über die
Grundlagen einig sein, damit zielführend auf ein akzeptables Ergeb‐
nis hingearbeitet werden kann. Dies ist im Bereich der Exegese,
in der es nicht darum geht, normative Handlungsweisungen abzu‐
leiten, keine Notwendigkeit, weswegen hier subjektive Auslegungen
akzeptiert werden. Die Disziplinen der Ethik bzw. des Rechts und
der Exegese haben somit unterschiedliche Prämissen, welche aus
ihrer Zielsetzung erwachsen. Zwischen diesen Prämissen, Methoden
und Zielsetzungen wird bei Silvers und anderen VertreterInnen ge‐
schlechtersensibler Auslegungen jedoch nicht klar unterschieden.

4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die
exegetische Tradition

Nicht der Koran enthält patriarchalische Aussagen, sondern es ist
die exegetische – die korankommentatorische wie auch die rechts‐
auslegende – Tradition, die Geschlechterungleichheit und -hierar‐
chie produziert: Diese Ansicht wird von vielen muslimischen Femi‐

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

100

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nistInnen geteilt.202 Eine systematische Reflexion über das Konzept
des »Patriarchats« liegt bisher aus der Perspektive muslimisch-femi‐
nistischer Kritik noch nicht vor, jedoch lassen sich Einzelaussagen
zu einer vorherrschenden Meinung zusammenfügen. Nach Amina
Wadud fungiert das Patriarchat als »hegemonial presumption of
dominance and superiority« über Frauen, was Unterwerfung und
Ausbeutung mit sich bringt.203 Das Patriarchat werde von der An‐
nahme getragen, dass das Männliche den normativen Menschen
darstelle und das Weibliche nur als funktionales Objekt in der Welt
des Männlich-Normativen und die Frau nicht als ein eigenständiges,
vernunftbegabtes Wesen existiere:

Men have proposed what it means to be Muslim on the presumption
that the male experience is normative, essential, and universal to all
humankind.204

An anderer Stelle schreibt sie, das Patriarchat sei Gottesbeigesellung
(širk), also Unglaube, weil es der höchsten Form der Verletzung
der Einheit Gottes (tawḥīd) gleichkomme, indem das Männliche
zum herrschenden Geschöpf erklärt werde.205 Diese herrschaftskriti‐
sche Bestimmung des Patriarchats scheint von einem schematischen
Weltbild getragen, dass die Männer auf die Seite der Unterdrücker
und die Frauen auf die Seite der Unterdrückten gruppiert. Eine
andere Denkfigur könnte dieses statische Bild aufbrechen: Das Pa‐
triarchat kann als eine symbolische Ordnung verstanden werden,
die das Männliche zum herrschenden Prinzip erhebt und dieses
immer wieder reproduziert. In gleicher Weise aber tragen Frauen
diese symbolische Ordnung mit. In Anlehnung an Max Webers
Herrschaftsbegriff schreibt die Soziologin Heike Kahlert über der
Stützung des Patriarchats durch Frauen:

202 Siehe etwa Ziba Mir-Hosseini, »Muslim Legal Tradition and the Challenge
of Gender Equality«, in: Men in Charge? Rethinking Authority in Muslim
Legal Tradition, Hg. Ziba Mir-Hosseini, Jana Rumminger, Mulki Al-Sharmani
(London: Oneworld, 2015), 37: »What this new trend [of Islamic reformist
thought] is making clear is that the textual sources of Islam are not inherently
patriarchal.«

203 Wadud, Inside the Gender Jihad, 96.
204 Ebd.
205 Amina Wadud, »Islam Beyond Patriarchy Through Gender Inclusive Qur’anic

Analysis«, in: Wanted. Equality and Justice in the Muslim Familiy, Hg. Zeinah
Anwar (Petaling Jaya: Musawah, 2009), 102, 109.

4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Tradition

101

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frauen [...] wirken in dieser Sichtweise an der Aufrechterhaltung der
Geschlechterhierarchie mit. Wenn, wie Weber sagt, Herrschaft von Zu‐
stimmung abhängt, so ist danach zu fragen, welche Beiträge Frauen zur
Reproduktion der bestehenden Geschlechterverhältnisse leisten, warum
und unter welchen Bedingungen sie ihrer eigenen Unterdrückung zu‐
stimmen bzw. unter welchen Voraussetzungen sie ihre Zustimmung zur
patriarchalen Herrschaft entziehen oder gar offen verweigern.206

Asma Barlas versteht das Patriarchat im religiösen Diskurs als
ein männlich bestimmtes Gottesbild, wonach Gott als ein Vater
gesehen werde und in Konsequenz dieser Vorstellung das Väterli‐
che bzw. Männliche den normativen Referenzpunkt innerhalb der
Rechtsordnung bilde. Das Patriarchat transformiere das biologische
Geschlecht (sex) in ein politisiertes Geschlecht (gender), welches
das Männliche dem Weiblichen vorziehe und die Frau als das Ande‐
re markiere. Diese Hierarchisierung der Geschlechter sei getragen
vom muslimischen Glauben daran, dass es einen ontologischen und
ethisch-moralischen Unterschied zwischen Männern und Frauen ge‐
be, dass diese aus ihrer biologischen Wesenheit erwachse und dass
die unterschiedliche, folglich ungleiche Behandlung von Frau und
Mann im Koran ihre wesenhafte Ungleichheit weiter bestärke.

Die erste Generation der geschlechtersensiblen Koranforscherin‐
nen ist von der Prämisse geleitet, dass der Koran kein Patriarchat
forciere, weil Gottes Gerechtigkeit alles übersteige, und dass dieses
Element erst durch die Auslegung der (männlichen) Gelehrten in
Erscheinung getreten sei.207 Barlas spricht in diesen Zusammenhang
von der antipatriarchal episteme/epistemology des Korans.208 Amina
Wadud geht davon aus, dass sich der Koran »neutral« verhalte –
der Text also schweige – zu Dingen wie »social patriarchy, marital
patriarchy, economic hierarchy«.209 Aysha Hidayatullah entgegnet je‐
doch, dass die Koranforscherinnen in erster Linie deshalb zwischen
der Bedeutung und der Interpretation des Texts unterscheiden, um
frauenfeindliche Auslegungen ausschließlich der Tradition zuzuspre‐

206 Heike Kahlert, »Das Verschwinden des Patriarchats. Modernisierungstheoreti‐
sche Ansichten eines umstrittenen Theorems«, Österreichische Zeitschrift für
Politikwissenschaft 29 (2000), 47.

207 Barlas, Believing Women, 8–10; Shaikh, »Exegetical Violence«, 59–60;
Mubarak, »A Re-Examination of Verse 4:34«, 266.

208 Barlas, Believing Women in Islam, 11–12, 15, 93, 204.
209 Wadud, Qur’an and Woman, 9.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

102

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen und den Koran selbst von jeglichem patriarchalischen Gehalt
freisprechen zu können, auch bei offensichtlich spannungsgeladenen
Passagen.210 Diese Strategie der Textdeutung ist eine Konsequenz
aus der Annahme, dass Geschlechtergerechtigkeit normativ in den
Koran eingeschrieben ist.

Hidayatullah zählt im Gegenzug Verse auf, die eine patriarchale
soziale Hierarchie voraussetzen oder ihre Aussage darauf aufbauen,
etwa al-Baqara/2:187, 2:222–23, 2:228, an-Nisāʾ/4:3, 4:24, 4:34, al-
Muʾminūn/23:6, al-Maʿāriǧ/70:30.211 Die Autorinnen betonen durch‐
aus, dass der Koran durch den patriarchalischen kulturellen Kontext
der Zeit der Verkündigung geprägt sei. Gleichzeitig sei der Koran
aber ein universeller und kein kulturspezifischer Text, der in Aus‐
druck und Inhalt überzeitlichen Charakter haben müsse, um eine
universelle Rechtleitung für die Menschheit zu sein.212 Damit gilt der
Koran dort als geschichtlicher Text, wo patriarchalische Elemente
vorliegen, und wo er dies nicht ist, gilt er als überzeitlich. Im Unter‐
schied dazu wird die Geschichtlichkeit der vormodernen Exegeten
weitaus stärker betont,213 die eigene Geschichtlichkeit und kulturelle
Prägung wiederum nicht zur Diskussion gestellt.

So wendet sich Asma Barlas in ihrem dekonstruktivistischen Be‐
mühen dem Korantext zu, um zu zeigen, dass der Koran kein pa‐
triarchales Gottes- oder Prophetenbild vertritt. Hier offenbart sich
jedoch wieder die revisionistische Grundhaltung feministischer Ko‐
ranauslegungen. Barlas konzentriert sich bei der Dekonstruktion
eines patriarchalen Prophetenbilds auf Jesus214, der – insbesondere
aus feministischer Sicht – im Koran eigentlich eine marginale Rolle
spielt.

210 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 79–80, 116, 132–33.
211 Ebd., 162–65.
212 Wadud, Qur’an and Woman, 9, 67. Zu einer Diskussion der Frage der Universa‐

lität versus Geschichtlichkeit des Korans siehe VI. und Seker, Koran als Rede
und Text.

213 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 80; Barlas, Believing Women in
Islam, 7–10, 34.

214 Friede sei auf ihm.

4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Tradition

103

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

Der Koran ist im muslimischen Glauben die sprachliche Offenba‐
rung des göttlichen Willens und Wissens, das durch das Medium des
Erzengels Gabriel dem Propheten Muhammad übermittelt wurde,
der wiederum die Offenbarungen in menschlicher – arabischer –
Sprache im raumzeitlichen Kontext von Mekka und Medina im
Zeitraum der Jahre 610 bis 632 n. Chr. an die Menschen in seinem
Umfeld verkündete. Auch wenn der Koran als Gottesrede gilt, ist un‐
ter muslimischen ExegetInnen anerkannt, dass seine Sprache sowie
auch bestimmte koranische Verfügungen auf dem sprachkonventio‐
nellen Wissen und dem Weltbild der historischen Ersthörer basiert
und dieses aufgreift.215 Elemente der koranischen Rede wie Sprache,
Stil, Rhetorik und Komposition können damit nicht vollkommen
losgelöst von ihrer historisch-kulturellen Prägung studiert werden,
weswegen bereits in der klassischen Koranexegese beispielsweise die
vorislamische arabische Dichtung eine Vergleichsgröße für korani‐
sche Stilmittel bildet.216

Die sprachliche Verfasstheit des Korans bedingt, dass sich Koran‐
forscher- und -exegetInnen in Vergangenheit und Gegenwart vor
allem am arabischen Originalwortlaut des Korans abarbeiten müs‐
sen. Diese Beschäftigung wirft zahlreiche exegetische Probleme auf,
wie etwa die Frage nach der sprachlichen Mehrdeutigkeit oder Ein‐
deutigkeit von einzelnen Wörtern oder Versen oder auch die Schwie‐
rigkeit der innertextlichen und historischen Kontextualisierung. Die

215 Nimet Seker, »Geschichtlichkeit in der Koranexegese. Die Kontextgebunden‐
heit der Bedeutungen des Korans«, in: Koranexegese als »Mix and Match«.
Zur Diversität aktueller Diskurse in der tafsir-Wissenschaft, Hg. Abbas Poya
(Bielefeld: Transcript, 2017), 131–62; Mustafa Öztürk, »Geschichtlichkeit und
Übergeschichtlichkeit im koranischen Kontext«, Frankfurter Zeitschrift für
islamisch-theologische Studien 3 (2016), 51–55.

216 Richard Serrano, Qur’an and the Lyric Imperative (London: Lexington, 2016),
10; Issa J. Boullata, »Poetry Citation as Interpretive Illustration in Qur’an
Exegesis: Masāʾil Nāfiḏ b. al-Azraq«, in: Islamic Studies Presented to Charles
J. Adams, Hg. Wael B. Hallaq, Donald P. Little (Leiden, New York: Brill,
1991), 27–30, 34, 38–39; Thomas Bauer, »Relevance of Early Arabic Poetry for
Qur’anic Studies Including Observations on Kull and on Q 22:27, 26:225, and
52:31«, in: The Qurʾān in Context. Historical and Literary Investigations into the
Qurʾānic Milieu, Hg. Angelika Neuwirth, Michael Marx, Nicolai Sinai (Leiden:
Brill, 2010), 699–732.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

104

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Herausforderung exegetischer Tätigkeit besteht gerade darin, diese
Probleme, die beim Verstehen des Texts auftreten, anzugehen. Exege‐
se dient dazu, die Unklarheiten des Koranwortlauts nach Möglich‐
keit zu lösen und die Feinheiten der Bedeutung mit verschiedenen
Methoden herauszuarbeiten. Jüngere Forschungen zeigen auf, wie
sogar die sprachliche und rhetorische Komposition des Korans be‐
deutungsgenierend sein kann.217

Trotzdem basieren einige feministische und geschlechtersensible
Texte, die als »exegetische Schriften« gelten, auf Übersetzungen des
arabischen Korantextes ins Englische. Jede Übersetzung gibt das
Verstehen des Korans seitens der Übersetzerin bzw. des Übersetzers
wieder, sodass eine derartige Übertragung lediglich als eine »Ausle‐
gung aus zweiter Hand« betrachtet werden kann und nicht als eine
wirkliche Auseinandersetzung mit der komplexen Sprache des Ko‐
rans. Feministische und geschlechtersensible Beiträge, die vollstän‐
dig auf der Grundlage englischer Übersetzungen arbeiten, sind etwa
Asma Barlas’ Believing Women in Islam und Riffat Hassans Beiträge,
etwa Woman and Man’s ›Fall‹. A Qur’anic Perspective.218 So zitiert
Hassan beispielsweise aus der Übersetzung von Muhammad Asad
und stützt ihre Analyse allein auf diese Übersetzung.

Gleichzeitig lassen sich aber auch Ansätze für eine geschlechter‐
theoretische Verhältnisbestimmung von Sprache und Offenbarung
bei Asma Barlas und Amina Wadud finden. Diese hermeneutischen
Reflexionen halte ich für ein zentrales Element jeder zeitgenössi‐
schen Exegese. Nicht nur in der feministischen Koranforschung
stellt sie ein Desiderat dar, sondern in der gesamten zeitgenössischen
muslimischen Koranauslegung. Eine Reflexion über Sprache und
Offenbarung beeinflusst die methodische Richtung, die für die Text‐
auslegung eingeschlagen wird, und verrät zugleich viel über das
jeweilige Verständnis von der Wesenheit des Korans.

217 Michael Sells, »Sound and Meaning in ›Sūrat al-Qāriʿa‹« , Arabica 40/3 (1993),
403–30; Lauren E. Osborne, »Textual and Paratextual Meaning in the Recit‐
ed Qurʾān. Analysis of Performance of Sūrat al-Furqān by Sheikh Mishari
Rashid Alafasy«, in: Qurʼanic Studies Today, Hg. Angelika Neuwirth, Michael
A. Sells (London, New York: Routledge, 2016), 228–46; Soraya M. Hajjaji-Jar‐
rah, »The Enchantment of Reading. Sound, Meaning, and Expression in Sūrat
al-ʿĀdiyāt«, in: Literary Structures of Religious Meaning in the Qur’ān, Hg. Issa
J. Boullata (Richmond: Curzon, 2000), 228–51.

218 Hassan, »Woman and Man’s ›Fall‹«, 101–13.

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

105

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


A divine text must overcome the natural restrictions of the language of
human communication. I will demonstrate that gender distinction, an
inherent flaw, necessary for human communication in Arabic, is over‐
come by the text in order to fulfil its intention of universal guidance.
Those who argue that the Qur’an cannot be translated believe that there
is some necessary correlation between Arabic and the message itself.219

Anhand dieser kurzen Passage lassen sich bereits mehrere Aspekte
von Waduds Hermeneutik herausarbeiten: Wadud betrachtet den
Koran als einen universellen Text und nicht als eine Verkündigung
in den historischen Kontext Muhammads hinein. Ihre Bezeichnung
des Korans als Text verdeutlicht zugleich, dass sie die dynamischen
und oralen Elemente der ursprünglich mündlichen und fragmenta‐
risch offenbarten Koranrede (qurʾān) nicht berücksichtigt. Stattdes‐
sen betrachtet sie den muṣḥaf als ein geschlossenes Korpus, indem
sie allein eine innertextuelle Lektüre des Korans durch die Her‐
stellung von Beziehungen zwischen Versen auf lexikalischer Ebene
durchführt. Ihrer Ansicht nach ist die universelle göttliche Botschaft
gefangen in der menschlich-begrenzten Sprache. Das männliche und
weibliche Genus im Arabischen stellt für Wadud einen »inherent
flaw« dar, der von der menschlichen Anwendung der Sprache her‐
rührt. Das bedeutet, all jene sprachlichen Spezifikationen, die sich
in geschlechtlichen Codes ausdrücken und misogynen Auslegungen
den Weg bereiten könnten, sind für Wadud menschengemacht und
können nicht göttlich intendiert sein. Jedoch fährt der Text laut Wa‐
dud eine Strategie, die geschlechtliche Sprache in eine geschlechter‐
gerechte Botschaft umzucodieren, um Gottes universelle Botschaft
zu erfüllen. Dies möchte Wadud in ihrem Buch Qur’an and Woman
belegen. Ich halte dies für eine recht gewagte These, da Wadud nicht
nur auf der Grundlage der von ihr gewählten Methoden nicht in der
Lage ist, überzeugend gegen die geschlechterhierarchischen Elemen‐
te des Texts zu argumentieren,220 sondern auch die androzentrische
Anrede und viele andere geschlechterrelevanten Aspekte im Koran
übersieht.

219 Wadud, Qur’an and Woman, 7.
220 Siehe IV.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

106

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprache und Erkennen (ʿaql) bzw. Verstehen sind auf der appel‐
lativen Ebene des Korans sehr eng miteinander verbunden.221 In
diesem Zusammenhang müssen auch die koranischen Selbstverwei‐
se darüber, dass er eine arabische Rezitation sei, verstanden wer‐
den: tilka āyātu l-kitābi l-mubīni innā anzalnāhu qurʾānan ʿarabiy‐
yan laʿallakum taʿqilūn. »Dies sind die Zeichen des klaren Buches.
Siehe, wir sandten es herab als einen arabischen Koran, damit ihr
begreift« (Yūsuf/12:1–2).222 Das Arabischsein des Korans soll den
(historischen) Adressaten deutlich machen, dass die Botschaft klar,
verständlich und eindringlich ist, da sie in ihrer Muttersprache of‐
fenbart ist. Gott drückt damit selbst im Koran aus, dass das Verste‐
hen seiner Botschaft und die Erkenntnis seiner selbst eng verbunden
sind mit dem Verstehen der im Koran gebrauchten arabischen Spra‐
che.

Wadud beginnt ihr Buch Qur’an and Woman mit der Frage,
warum Gott in einigen Versen Frauen und Männer im Wortlaut
gleichermaßen adressiert (wie in al-Aḥzāb/33:35: inna l-muʾminīna
wa-l-muʾmināti, »wahrlich, die gläubigen Männer und gläubigen
Frauen«) und an anderen Stellen einen allgemeinen Ausdruck wie
in »Oh, die ihr glaubt« (yā ayyuhā llaḏīna āmanū) verwendet.
Gemäß den Regeln der arabischen Grammatik meine der Koran
stets Männer und Frauen, wenn er den männlichen Plural verwende,
solange es keine spezifischen Hinweise auf andere Umstände gebe.
Damit betont sie, dass die Sprache des Korans Frauen grundsätzlich
einschließe.223

Interessanter für eine feministische Auseinandersetzung mit dem
Koran wäre jedoch eine Beschäftigung mit der androzentrischen
Struktur der dialogischen Anrede im Koran. Kecia Ali weist darauf
hin, dass die medinensischen Verse zu den rechtlichen Bestimmun‐
gen, welche etwa die Ehe und Sexualität betreffen, ausschließlich
Männer direkt anreden. Hinzu kommt, dass die Verse Männer
adressieren und ihnen sagen, wie sie über den weiblichen Körper

221 Siehe al-Baqara/2:242, 2:266, an-Nisāʾ/4:82, al-Ḥiǧr/15:1, al-Isrāʾ/17:41, 17:45–
46, an-Naml/27:1, Yāsīn/36:69.

222 Ähnlich auch az-Zuḫruf/43:2–3: wa-l-kitābi l-mubīni innā ǧaʿalnāhu qurʾānan
ʿarabiyyan laʿallakum taʿqilūna, »Beim klaren Buch. Siehe, wir machten es zu
einem arabischen Koran, damit ihr versteht.«

223 Wadud, Qur’an and Woman, 4.

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

107

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verfügen sollen.224 Vielleicht hat Amina Wadud sich in Qur’an and
Woman dieser Frage nicht angenommen, weil sie den Themenkom‐
plex mir ihrer textualistischen, universalistischen Hermeneutik nicht
zu ihrer Zufriedenstellung darlegen und die Spannung zwischen
den historisch bedingten androzentrisch-patriarchalischen Elemen‐
ten und ihren persönlichen, ebenfalls kulturell geprägten Wertvor‐
stellungen nicht auflösen konnte.225 In ihrem späteren Werk Inside
the Gender Jihad argumentiert sie zwar weniger exegetisch, kontext‐
ualisiert die androzentrische Rede dafür aber historisch: Der Ko‐
ran habe in seinem sozio-historischen Kontext die Stärkeren adres‐
siert, um damit die Umsetzung der sozialen Gerechtigkeit effektiv
voranbringen zu können.226 Diese Form der historischen Kontext‐
ualisierung bringt somit ein Moment der Relativierung in das an‐
drozentrische Bedeutungspotenzial. Doch wie sind dann Passagen
auszulegen, welche den Körper von Frauen objektivieren, wie »Eure
Frauen sind euch ein Saatfeld. So kommt zu eurem Saatfeld, wann
und wie ihr wollt« (nisāʾukum ḥarṯun lakum fa-ʾtū ḥarṯakum annā
šiʾtum, al-Baqara/2:223), oder die detaillierten Beschreibungen der
Paradiesjungfrauen, die nur den (gottesfürchtigen) Männern zur
Verfügung stehen (beispielsweise ad-Duḫān/44:51–55, aṭ-Ṭūr/52:17–
20, aṣ-Ṣāffat/37:48, Ṣād/38:52, ar-Raḥmān/55:56)?

Waduds Konzentration auf ein koranisches »gender as a category
of thought«227 führt am Ende zu einem essenzialistischen Frauen‐
bild, nach dem im Koran gesucht wird.228 So spricht sie in Qur’an
and Woman durchgehend von »der Frau« bzw. dem (einen) Frau‐
enbild, das sie im Koran entdecken möchte. Sicherlich ist dieses
Bedürfnis durch den von ihr gewählten universalistischen Ansatz
bedingt, welcher – mit Fazlur Rahman – den Fokus auf die über‐
zeitlichen ethischen Botschaften des Korans legen möchte. Dieser
Zugang führt jedoch zu einem immensen Verlust an Bedeutungs-

224 Ali, Sexual Ethics and Islam, 126–31; Farid Esack, »Islam and Gender Justice.
Beyod Simplistic Apologia«, in: What Men Owe to Women. Men’s Voices From
World Religions, Hg. Raines, John C., Daniel C. Maguiere (Albany: State Uni‐
versity of New York Press, 2001), 195–97; Hidayatullah, Feminist Edges of the
Qur’an, 133–35.

225 Ebd., 159–69.
226 Wadud, Inside the Gender Jihad, 215.
227 Wadud, »Interpretive Possibilities«, 317.
228 Esack, »Islam and Gender Justice«, 187–89.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

108

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Detailreichtum. So entgehen Wadud und ihren Mitstreiterinnen
weitestgehend die Geschichten von Frauen aus dem Umfeld des
Propheten Muhammad, die in den Wortlaut des Korans Eingang
gefunden haben, ohne dass ihre Namen im Text explizit genannt
werden.

In diesem Zusammenhang seien nur einige bekannte weiblichen
Gefährtinnen aus der exegetischen Literatur genannt, an die sich
Gott im Koran wendet: Ḫawla bint Ṯaʿlaba wendet sich zuerst an
den Propheten und dann direkt an Gott, der ihr Bittgebet und ihre
Klage erhört und auf diese antwortend mit den Worten des Korans
den Gesandten direkt adressiert und auf Ḫawlas Bittgebet hin eine
Instruktion offenbart.

Qad samiʿa llāhu qawla llatī tuǧādiluka fī zawǧihā wa-taštakī ilā llāhi
wa-llāhu yasmaʿu taḥāwurakumā inna llāha samīʿun baṣīruni llaḏīna
yuẓāhirūna minkum min nisāʾihim mā hunna ummahātihim in um‐
mahātuhum illā llāʾī waladnahum wa-innahum la-yaqūlūna munkaran
mina l-qawli wa-zūran wa-inna llāha la-ʿafuwwun ġafūrun.

Gott hat die Worte der Frau [Ḫawla, Tochter von Ṯaʿlaba]229 gehört,
die mit dir [Muhammad] über ihren Gatten stritt und sich bei Gott
beklagte. Gott hörte das Gespräch zwischen euch beiden. Siehe, Gott
ist hörend, sehend. Diejenigen von euch, die sich von ihren Frauen
scheiden lassen mit den Worten: ›Du bist für mich wie der Rücken
meiner Mutter!ʻ – diese Frauen sind nicht eure Mütter. Ihre Mütter sind
nur die, welche sie geboren haben. Siehe, sie gebrauchen verwerfliche
und falsche Rede. Siehe, Gott ist verzeihend, bereit zu vergeben.230

(al-Muǧādila/58:1–2)

In Sure 24 (an-Nūr) handelt eine lange Passage von der Verleum‐
dung (ifk) der Prophetenehefrau ʿĀʾiša bint Abī Bakr (58/678). Ihr
wurde vorgeworfen, sie habe außerhalb der Stadt Ehebruch began‐
gen. Gott ermahnt in den Versen mit scharfen Worten eine Gruppe
von Gläubigen in Medina, weil sie die Verleumdung gegen ʿĀʾiša
ungeprüft weitergetragen hätten.231

229 Ǧalāl ad-Dīn as-Suyūṭī, Lubāb an-nuqūl fī asbāb an-nuzūl, hg. ʿAbd ar-Razzāq
al-Mahdī (Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1426), 228; Doris Decker, Frauen als
Trägerinnen religiösen Wissens. Konzeptionen von Frauenbildern in frühislami‐
schen Überlieferungen bis zum 9. Jahrhundert (Stuttgart: Kohlhammer, 2012),
261–65.

230 Bobzin, Koran, 488.

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

109

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inna llaḏīna ǧāʾū bi-l-ifki ʿuṣbatun minkum lā taḥsabūhu šarran lakum
bal huwa ḫayrun lakum li-kulli mriʾin minhum mā ktasaba mina l-iṯmi
wa-llaḏī tawallā kibrahū minhum lahū ʿaḏābun ʿaẓīmun law-lā iḏ sa‐
miʿtumūhu ẓanna l-muʾminūna wa-l-muʾminātu bi-anfusihim ḫayran
wa-qālū hāḏā ifkun mubīnun law-lā ǧāʾū ʿalayhi bi-arbaʿati šuhadāʾa
fa-iḏ lam yaʾtū bi-š-šuhadāʾi fa-ūlāʾika ʿinda llāhi humu l-kāḏibūna.

Wer da Lügenhaftes aufgebracht hat, das ist nur eine Gruppe unter
euch. Denkt nicht, dass dies böse für euch ausgeht, nein, es ist gut
für euch. Jedem Einzelnen von euch kommt zu, was er an Missetat
begangen hat. Und wer den Großteil davon auf sich genommen hat, den
erwartet eine harte Strafe. Als ihr es gehört hattet, warum haben da die
gläubigen Männer und Frauen nicht Gutes bei sich gedacht und gesagt:
›Das ist eine klare Lügeʻ? Warum haben sie dafür nicht vier Zeugen
beigebracht? Weil sie keine Zeugen beigebracht haben, sind sie für Gott
die Lügner.232 (an-Nūr/24:11–13)

Umm Salama (61/680), eine der Prophetenehefrauen, fragt den Pro‐
pheten, warum ausschließlich die Männer im Koran adressiert wer‐
den,233 darauf antwortet Gott:

Inna l-muslimīna wa-l-muslimāti wa-l-muʾminīna wa-l-muʾmināti wa-
l-qānitīna wa-l-qānitāti wa-ṣ-ṣādiqīna wa-ṣ-ṣādiqāti wa-ṣ-ṣābirīna
wa-ṣ-ṣābirāti wa-l-ḫāšiʿīna wa-l-ḫāšiʿāti wa-l-mutaṣaddiqīna wa-l-mu‐
taṣaddiqāti wa-ṣ-ṣāʾimīna wa-ṣ-ṣāʾimāti wa-l-ḥāfiẓīna furūǧahum wa-l-
ḥāfiẓāti wa-ḏ-ḏākirīna llāha kaṯīran wa-ḏ-ḏākirāti aʿadda llāhu lahum
maġ firatan wa-aǧran ʿaẓīman. (al-Aḥzāb/33:35)

Siehe, den muslimischen Männern und muslimischen Frauen, den
gläubigen Männern und gläubigen Frauen, den frommen Männern
und frommen Frauen, den Wahrheit sprechenden Männern und den
Wahrheit sprechenden Frauen, den geduldigen Männern und den ge‐
duldigen Frauen, den demütigen Männern und den demütigen Frauen,
den wohltätigen Männern und den wohltätigen Frauen, den fastenden
Männern und den fastenden Frauen, den Männern und den Frauen, die

231 As-Suyūṭī, Lubāb an-nuqūl, 168–70; Decker, Frauen als Trägerinnen religiösen
Wissens, 257–61.

232 Bobzin, Koran, 305.
233 Decker, Frauen als Trägerinnen religiösen Wissens, 291–98. Zur Frage des Um‐

gangs mit den zahlreichen Überlieferungen zum Offenbarungsanlass dieses
Verses und zu Ǧalāl ad-Dīn as-Suyūṭīs (gest. 909/1505) Lösung dieses metho‐
dischen Problems siehe Seker, »As-Suyūṭīs Diskussion der Mehrfachherabsen‐
dung«.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

110

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihre Scham bewahren, den Männern und den Frauen, die Gottes oft
gedenken, all denen hält Gott Vergebung und reichen Lohn bereit.234

In alle diesen Versen stellt sich Gott auf die Seite der Frauen, er
kommt ihnen schützend zur Hilfe, droht oder straft diejenigen, wel‐
che die Frauen in Bedrängnis gebracht haben. Dieser Textbezug auf
konkrete Frauenfiguren im historischen Offenbarungsumfeld kann
nur durch historische Kontextualisierung erfolgen und wurde schon
in der klassischen Koranexegese etwa durch Zuhilfenahme von Tra‐
dierungen zum Offenbarungsanlass der Verse (sabab an-nuzūl) mit
einbezogen.235

Asma Barlas hat ein anderes Textverständnis, das sich ebenfalls
von dieser historischen Lesart unterscheidet. Was ihren Ansatz
mit dem Zugang Waduds verbindet, ist die Idee von universellen
ethischen Prinzipien als Kernbotschaft des Korans, die, im Falle
von konkurrierenden Positionen, stets Vorrang in der Auslegung
haben sollen. Barlas entwickelt eine Hermeneutik, die von Gottesei‐
genschaften ausgeht, aus denen Prinzipien für die Schriftauslegung
abgeleitet werden können. Dogmatische Grundlagen wie die Einheit
Gottes, die Gerechtigkeit Gottes und seine absolute Andersartigkeit
und Transzendenz wandelt Barlas in ethische und exegetische Prin‐
zipien um. Ergebnisse der Exegese müssen diesen Prinzipien zwin‐
gend unterliegen. Zum Beispiel wird die Gerechtigkeit Gottes so
verstanden, dass der Korantext keine Äußerungen enthalten kann,
die Ungerechtigkeit gegenüber Menschen implizieren: »If God never
does Zulm to anyone, then God’s Speech (the Qur’an) also cannot
teach Zulm against anyone.«236

[…] The organizing principle of Islam, the doctrine of God’s Unity
(Tawḥīd), stipulates that there is a perfect congruence between God
(Divine Ontology) and God’s Speech (Divine Discourse). This means
that Muslims should seek the hermeneutic keys for interpreting the
Qur’an in the nature of Divine Ontology or, more appropriately, in
the nature of Divine Self-Disclosure, since our knowledge of one is
contingent on our understanding of the other.237

234 Bobzin, Koran, 368–69.
235 Siehe II.
236 Barlas, Believing Women in Islam, 14.
237 Ebd., 13.

5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen

111

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Einheit Gottes legt Barlas als hermeneutisches Prinzip der Un‐
teilbarkeit der göttlichen Macht aus, was dem koranischen Ideal
zufolge zu einer antipatriarchalischen und geschlechtergleichen so‐
zialen Ordnung führen müsse, in der kein Mensch über den anderen
herrsche. Die absolute Andersheit Gottes schließlich bildet hier die
Grundlage für das Prinzip der Ungeschlechtlichkeit Gottes damit
seiner Mannunähnlichkeit.

Barlas versteht dabei den Koran nicht als Ausdruck des göttli‐
chen Willens, sondern als Ausdruck des göttlichen Wesens. Der
Koran ist damit Selbstoffenbarung Gottes (Divine Self-Disclosure),
das Wesen der Schrift hat keine andere Identität als die göttliche
Identität selbst.238 Damit werden auch Gotteseigenschaften wie Ge‐
rechtigkeit und Barmherzigkeit nicht als Tatattribute, sondern als
Wesensattribute gedacht. Der Koran ist damit Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit. Nun beschreibt sich Gott im Koran aber auch als
den Strafenden und den Zornigen. Ist der Koran dann in konse‐
quenter Weiterführung von Barlas’ Ansatz auch als die Manifestation
des göttlichen Zorns (al-Baqara/2:61, 2:90, Āl ʿImrān/3:112, an-Nisāʾ/
4:90, al-Māʾida/5: 60, al-Aʾrāf/7:71, 7:152) und der göttlichen Stra‐
fe (al-Baqara/2:284, Āl ʿImrān/3:56, 3.129, an-Nisāʾ/4:173, al-Māʾida/
5:18, 5:40, 5:115, 5:188) zu betrachten? Würde ein derartiges Gottes‐
bild nicht ihrer Hermeneutik der Selbst-Offenbarung zuwiderlaufen?

Des Weiteren ist es fraglich, wie eine Hermeneutik, welche die
koranische Offenbarung als Offenbarung des göttlichen Wesens ver‐
steht, mit dem kommunikativen, oralen Charakter des Korans um‐
geht. Warum erscheint der Koran als eine Offenbarung in sprachli‐
cher Form, als »Rezitation« oder »Lesung« (qurʾān) aus dem göttli‐
chen Wissen, wenn er die Offenbarung des Selbst, also des Wesens
des Göttlichen ist? Warum bedurfte es dann eines Propheten und
eines Erzengels als Medium, wenn Gott sein Wesen offenbarte? Und
warum offenbarte er sein Wesen in der Sprache, gewissermaßen
sprechend, und nicht etwa auf andere Weise, etwa durch sein Wir‐
ken in Einheit und Gerechtigkeit? Im Übrigen steht die Überlegung,
die koranische Offenbarung sei die Offenbarung des göttlichen
Wesens selbst, im Widerspruch zum Gedanken der Transzendenz
(tanzīh). Die Transzendenz Gottes ist im Wortlaut des Korans eng
mit der Einheit Gottes verbunden, etwa in den Worten laysa ka-

238 Ebd., 13–15; Wadud, Inside the Gender Jihad, 191.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

112

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


miṯlihi šayʾun (»Nichts ist wie seinesgleichen«, aš-Šūrā/42:11). Das
heißt, dass auch der Koran Gott nicht gleich ist. Der Koran ist
nach seinem Selbstverständnis eine Rezitation aus einem göttlichen
Buch im Himmel (lawḥun maḥfūẓun, einer wohlverwahrten Tafel,
al-Burūǧ/85:21–11) und ist damit nicht eine Offenbarung des göttli‐
chen Wesens.

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

Eine weitere Strategie der feministischen Koranauslegung ist die
Harmonisierung von Koranversen, die ein reziprokes und liebevolles
Verhältnis von Ehepaaren fördern, mit Versen, die geschlechterhier‐
archisch ausgelegt werden können. Demzufolge heben Verse zur
Geschlechtergerechtigkeit und -gleichheit andere Koranverse auf,
welche ein hierarchisches Verhältnis der Geschlechter nahelegen.239

So heben feministische Exegetinnen häufig die Bedeutung von Ver‐
sen wie al-Aḥzāb/33:35, at-Tawba/9:71,240 ar-Rūm/30:21241 und einen
Teil von al-Baqara/2:187242 hervor, da sie das übergeordnete Prin‐
zip des respektvollen Umgangs von Eheleuten auf Augenhöhe be‐
schrieben. Mit Ausnahme der Verse 33:35 und 9:71 ist der Wortlaut
dieser Verse jedoch androzentrisch. Das heißt, es werden Männer
adressiert, und es wird zu ihnen über ihr Verhältnis zu den Frauen
gesprochen: »Und zu seinen Zeichen gehört, dass er euch Gattinnen

239 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 165.
240 Wa-l-muʾminūna wa-l-muʾminātu baʿḍuhum awliyāʾu baʿḍin yaʾmurūna bi-l-

maʿrūfi wa-yanhawna ʿani l-munkari wa-yuqīmūna ṣ-ṣalāta wa-yuʾtūna z-
zakāta wa-yuṭīʿūna llāha wa-rasūlahū ulāʾika sa-yarḥamuhumu llāhu inna
llāha ʿazīzun ḥakīmun, »Die Gläubigen, die Männer wie die Frauen, die stehen
einander bei. Sie gebieten das Rechte und verbieten das Schlechte, sie verrich‐
ten das Gebet und entrichten die Armensteuer, und sie gehorchen Gott und
seinem Gesandten. Sie sind es, derer Gott sich erbarmen wird. Siehe, Gott ist
mächtig, weise«, Bobzin, Koran, 168.

241 Wa-min āyātihī an ḫalaqa lakum min anfusikum azwāǧan li-taskunū ilayhā
wa-ǧaʿala baynakum mawaddatan wa-raḥmatan inna fī ḏālika la-āyātin li-
qawmin yatafakkarūna, »Und zu seinen Zeichen gehört, dass er euch Gattin‐
nen aus euch selber schuf, damit ihr bei ihnen Ruhe findet. Und er stiftete
unter euch Liebe und Barmherzigkeit«, Bobzin, Koran, 352.

242 Hunna libāsun lakum wa-antum libāsun lahunna, »Sie sind ein Kleid für euch
und ihr ein Kleid für sie«, Bobzin, Koran, 30.

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

113

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus euch selber schuf, damit ihr bei ihnen Ruhe findet« (30:21,
Hervorhebung d. Verfasserin). Der oft zitiere Versabschnitt in Sure
al-Baqara »Sie sind ein Kleid für euch und ihr seid ein Kleid für sie«
ist in einen längeren Passus eingebettet, der ebenfalls die Männer
– hier als agens in der sexuellen Beziehung zu ihren Ehefrauen –
adressiert:

Uḥilla lakum laylata ṣ-ṣiyāmi r-rafaṯu ilā nisāʾikum hunna libāsun
lakum wa-antum libāsun lahunna ʿalima llāhu annakum kuntum
taḫtānūna anfusakum fa-tāba ʿalaykum wa-ʿafā ʿankum fa-l-āna
bāširūhunna wa-btaġū mā kataba llāhu lakum [...].

Euch ist erlaubt zur Fastenzeit, dass ihr des Nachts bei euren Frauen
schlaft. Sie sind ein Kleid für euch und ihr ein Kleid für sie. Gott weiß,
dass ihr euch selbst betrogen hattet. Da wandte er sich euch gütig zu,
und er verzieh euch. Doch nun verkehrt mit ihnen, und strebt nach
dem, was Gott euch beschieden hat.243 (al-Baqara/2:187, Hervorhebung
d. Verf.)

Ein anderes Verfahren, das die androzentrischen Elemente des Texts
reduzieren oder sogar aufheben soll, ist die historische Kontextuali‐
sierung. Dieses Verständnis von »Kontextualisierung« dient dazu,
ein oder mehrere Bedeutungselemente des Texts aus dem patriarcha‐
lischen historischen Offenbarungsumfeld heraus zu erklären und
damit als »particulars«244, als historisch-spezifische Aussage des Ko‐
rans, zu klassifizieren. Damit wird die Relevanz der jeweiligen Pas‐
sage als nicht überzeitlich bewertet. Diese Form der »historischen
Kontextualisierung« dient somit nicht dazu, den Text durch Hin‐
zuziehung von historischen Informationen über den Offenbarungs‐
kontext zu erklären.245 Im Fall der androzentrischen Rede kommt
diese Kontextualisierung an ihre Grenzen, da sie zwar die Entste‐
hung geschlechterhierarchischer Elemente begründen kann, es je‐
doch nicht vermag, androzentrische Auslegungen zu unterbinden.246

243 Ebd.
244 Wadud, Qur’an and Woman, xii–xiii, 9–10; Barlas, Believing Women in Islam,

58–62.
245 Zu einer ausführlichen Diskussion dieser Frage siehe III.
246 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur‘an, 133. Zu einer ausführlichen Diskus‐

sion der androzentrischen Rede im Koran siehe VI.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

114

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aus dem Kreis der feministischen Denkerinnen hatte Kecia Ali
erstmals auf das androzentrische Potenzial der koranischen Rede
hingewiesen.

The Qur’anic text repeatedly refers to women as »them« who must be
dealt with by men, who are its implicit or explicit adressees, with regard
to matters associated with sex, women’s bodies, and conduct in intimate
relationships. Yet not all of these verses adressed to men about women
endorse customs and rules supporting male dominance. Verses adressed
(in the second person) to men discussing women (in the third person)
may or may not assume or advocate women’s legal or social passivity,
though the very mode of address presumes a privileged position for
men as the audience for divine guidance.247

Ein Teil solcher Verse adressiert zwar Männer, aus den Aussagen
der Verse geht jedoch hervor, dass die Rechte der Ehefrauen in
bestimmten Situationen gestärkt werden sollen (wie in al-Baqara/
2:232, 2:234, 2:240). An anderen Stellen gibt der Koran den Män‐
nern jedoch zugleich die Initiative und Kontrolle über das intime
Verhältnis zu ihren Frauen und appelliert an die Verantwortung
der Männer in ihren sexuellen Handlungen (al-Baqara/2:187, 2:222–
223). Darüber hinaus existiert eine Anzahl von Koranversen, die
ich als eine dritte Kategorie fassen möchte. Hier werden nicht nur
Männer adressiert, es wird ihnen vielmehr auch eine übergeordnete
Stellung in bestimmten Fragen gegeben, die in der klassischen Ex‐
egese als wesenhafte Überlegenheit des männlichen über das weib‐
liche Geschlecht verstanden wurde.248 Durch göttliche Verfügung
werden ihnen bestimmte Rechte zugesprochen, die Frauen nicht
erlangen können, z. B. das Recht auf Mehrehe. Der Vers an-Nisāʾ/
4:34 spricht vom Züchtigungsrecht des Ehemanns im Fall der »Wi‐
derspenstigkeit«, des »Widerwillens« oder »Ungehorsams« (nušūz)
der Ehefrau. Der Vers an-Nisāʾ/4:3 erlaubt den Männern, bis zu vier
Waisen zu heiraten249 und mit Sklavinnen uneingeschränkt sexuelle
Beziehungen zu haben – der Vers an-Nisāʾ/4:129 betont zugleich,

247 Ali, Sexual Ethics and Islam, 126–27.
248 Siehe IV.
249 Wa-in ḫiftum allā tuqsiṭū fī l-yatāmā fa-nkiḥū mā ṭāba lakum mina n-nisāʾi

maṯnā wa-ṯulāṯa wa-rubāʿa fa-in ḫiftum allā taʿdilū fa-wāḥidatan aw mā
malakat aymānukum ḏālika adnā allā taʿūlū, »Und wenn ihr fürchtet, den
Waisen gegenüber nicht gerecht zu handeln, so heiratet von den Frauen, was
euch gutdünkt – zwei, drei, oder vier! Und wenn ihr fürchtet, ihnen nicht

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

115

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass es Männern mit mehreren Frauen unmöglich ist, alle gleich
und gerecht zu behandeln, weswegen Gott dazu aufruft, es bei der
Ehe mit einer Frau zu belassen – und Vers an-Nisāʾ/4:24 erlaubt
es Männern, ihre Sklavinnen zu heiraten. Ähnlich ist die Aussage
der Verse al-Muʾminūn/23:6 und al-Maʿāriǧ/70:30 zu verstehen, der
zwar nicht die Männer direkt adressiert, aber die Handlungen der
rechtgläubigen Männer thematisiert, welche ihre Scham hüten und
nur mit ihren Ehefrauen und Sklavinnen sexuelle Beziehungen ha‐
ben sollen. Diese Verse mit androzentrischer Anrede stehen in einem
Spannungsfeld zwischen den sexuellen Vorrechten der Männer, der
Thematisierung der Männer als Handelnde in ihren Beziehungen
zu Frauen einerseits und der Ermahnung Gottes an die Männer,
in diesen sexuellen und ehelichen Beziehungen gerecht zu handeln
andererseits. Hier kann argumentiert werden, dass Gott die Stärke‐
ren in einer hierarchisch organisierten Gesellschaft adressiert und
diese zur Verantwortung aufruft, den Schwächeren mit gerechtem
Handeln zu begegnen. Diese Ermahnung, das Recht der Schwäche‐
ren zu achten, lässt sich auch aus anderen Versen ableiten, wie etwa
an-Naḥl/16:72 und aš-Šūra/42:11: »Gott hat euch aus euch selber
Gattinnen gemacht und aus euren Gattinnen Söhne und Enkel«250

und »Der Schöpfer der Himmel und der Erde. Er machte Gattinnen
für euch, aus euch selber […].«251 Hier adressiert Gott die Männer
und erinnert sie daran, dass ihre Frauen desselben Ursprungs sind
wie sie selbst und dass die Frauen folglich gleichwertige menschliche
Wesen sind. Diese Aussage impliziert auch, dass Frauen gerecht
behandelt werden sollen. Auf ähnlich Weise ermahnt an-Nisāʾ/4:1
die Menschen in Mekka,252 Gott zu fürchten, der die Menschheit
aus einem ursprünglichen Wesen erschuf. Der Text spricht an dieser

gerecht zu werden, dann nur eine oder was ihr an Sklavinnen besitzt! So könnt
ihr am ehesten Ungerechtigkeit vermeiden«, Bobzin, Koran, 69.

250 Wa-llāhu ǧaʿala lakum min anfusikum azwāǧan wa-ǧaʿala lakum min
azwāǧikum banīna [...].

251 Fāṭiru s-samāwāti wa-l-arḍi ǧaʿala lakum min anfusikum azwāǧan [...].
252 Weil der Vers an-Nisāʾ/4:1 mit den Worten yā ayyuhā n-nāsu beginnt, handelt

es sich bei ihm möglicherweise um eine mekkanische Offenbarung, siehe Badr
ad-Dīn Muḥammad az-Zarkašī, al-Burhān fī ʿulūm al-qurʾān, hg. Muḥammad
Abū Faḍl Ibrāhīm (Kairo: Maktabat Dār at-Turāṯ, 1404), Bd. 1, 189–90; Ǧalāl
ad-Dīn al-Maḥallī, Ǧalāl ad-Dīn as-Suyūṭī, Tafsīr al-ǧalālayn (Kairo: Dār al-
Ḥadīṯ, 31422), 97.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

116

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Stelle nicht von Adam und lässt zugleich offen, was mit dem »einen
Wesen« (nafs wāḥida) gemeint ist:

Yā-ayyuhā n-nāsu ttaqū rabbakumu llaḏī ḫalaqakum min nafsin
wāḥidatin wa-ḫalaqa minhā zawǧahā wa-baṯṯa minhumā riǧālan
kaṯīran wa-nisāʾa.

Ihr Menschen! Fürchtet euren Herren, der euch aus einem Wesen schuf
und der daraus sein Gegenüber schuf und der aus beiden viele Männer
und Frauen entstehen ließ!253

Auch dieser Vers kann als Anrede an Männer ausgelegt, aber
ebenso im Sinne der Geschlechtergleichheit verstanden werden. Ob‐
schon die androzentrische Rede sich stets im Spannungsfeld von
Geschlechtergerechtigkeit und Geschlechterhierarchie zu bewegen
scheint, lässt sich im Koran jedoch insgesamt betrachtet keine mit
dem feministischen Paradigma von »Geschlechtergleichheit« ver‐
gleichbare Vorstellung finden. Gerechtigkeit wird im Koran nicht
als eine völlige Gleichstellung der Geschlechter begriffen. Der Koran
strebt vielmehr die Errichtung einer gerechten sozialen Ordnung
an, in der Hierarchien per se nicht ausgeschlossen sind und die
durch das Handeln der Stärkeren verwirklicht werden soll.254 Aus
diesem Grunde wird, in der historisch gegebenen Gesellschaftsord‐
nung im Offenbarungsumfeld des Propheten, an die Stärkeren ap‐
pelliert, ihnen, also den Männern, zugleich aber bestimmte Vorrech‐

253 Bobzin, Koran, 69, Hervorhebung des Übersetzers.
254 Aysha Hidayatullah geht davon aus, dass Hierarchieverse nicht im Wider‐

spruch zu Reziprozitätsversen stehen. Es gebe diesbezüglich im Offenbarungs‐
kontext keinen Widerspruch. Eine Dominanz der Männer über Frauen verletz‐
te im Offenbarungskontext nicht Prinzipien wie Barmherzigkeit und Liebe
in Beziehungen. Das vormoderne Verständnis von Liebe und Sexualität sei
von verschiedenen Vorstellungen geprägt gewesen, dazu zählte das Besitzen
des/der Geliebten sowie Unterwerfung und Passivität als natürliche Aspek‐
te einer Liebesbeziehung, Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur‘an, 165.
Ayesha Chaudhry spricht in diesem Zusammenhang von dem Einfluss von
»idealisierten Kosmologien«, die sowohl in der vormodernen wie auch in
der zeitgenössischen Koranauslegung im Subtext mitschwängen. Eine ideale
Welt würde demnach bestehen, wenn Muslime sich vollständig der göttlichen
Führung hingeben würden: »It is the world as God inteded it, as it should
be unpolluted by concerns about social reality.« Im vormodernen Denken sei
eine hierarchische Gesellschaft daher als von Gott auf diese Weise erschaffen
und eine hierarchische Geschlechterordnung in der Ehe nicht als unethisch
betrachtet worden, Chaudhry, Domestic Violence, 196–97.

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

117

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te zuerkannt und ein bedingtes Verfügungsrecht über den weibli‐
chen Körper zugesprochen. Die Verse zur Heirat von bis zu vier
Waisen und Frauen (an-Nisāʾ/4:3) verstehe ich daher als Einschrän‐
kung einer vorherrschenden Praxis im Umfeld des Propheten. Die
unbegrenzte sexuelle Verfügung über Sklavinnen jedoch befestigt
letztlich eine geschlechtlich-hierarchische Sozialordnung, die sich
auch in den unterschiedlichen Bestimmungen der Verhüllungsverse
(an-Nūr/24:31, al-Aḥzāb/33:59) für gläubige Frauen und gläubige
Sklavinnen äußert. Die klassische Auslegung, wonach die freien,
gläubigen Frauen in Medina durch die Verschleierung als solche
erkannt und vor sexueller Belästigung geschützt werden sollten, die
unfreien, ebenso gläubigen Frauen aber außen vor gelassen werden,
stützt sich auf Hadithe und Überlieferungen von Prophetengefähr‐
ten wie ʿUmar b. al-Ḫaṭṭāb255 (gest. 23/644).256

Diese Beschränkung der Verhüllung von Frauen auf eine begrenz‐
te, schützenswerte Gruppe wirkt im zeitgenössischen muslimischen
Glaubenshorizont äußerst verstörend. Warum soll Gott nur die frei‐
en Frauen schützen wollen und die unfreien nicht? Sind nicht gera‐
de die Schwächeren der besonderen Fürsorge und des besonderen
Schutzes bedürftig, und ist nicht dies eine der Kernbotschaften des
Korans? Dieses Problem deutet auf ein grundlegendes Spannungs‐
verhältnis in der modernen geschlechtersensiblen Koranforschung
hin, nämlich der Kollision von zeitgenössisch geprägten Wertvorstel‐
lungen und koranischen Aussagen.

Dieser Konflikt entsteht durch die Universalitätsprämisse. So
meint Wadud, der Korantext müsse wegen seines eigenen universel‐
len Anspruchs, »für die Gläubigen von Nutzen zu sein«, flexibel
genug sein, um unzählige kulturelle Situationen zu umfassen.

Therefore, to force it to have a single cultural perspective – even the
cultural perspective of the original community of the Prophet – severely
limits its application and contradicts the stated universal purpose of the
Book itself.257

255 Aḥmad b. ʿAlī Abū Bakr al-Ǧaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān, hg. Muḥammad Ṣādiq
al-Qamḥāwī (Beirut: Dār Iḥyāʾ at-Turāṯ al-ʿArabī, 1405), Bd. 5, 244–46.

256 Khaled Abou El Fadl, The Search for Beauty A Conference of the Books
(New York, Oxford: Rowman and Littlefield, 2006), 196–98; Mustafa Öztürk,
Cahiliyeden İslamiyete Kadın (Ankara: Ankara Okulu, 2012), 100–01.

257 Wadud, Qur’an and Woman, 6.

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

118

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hierher rührt die Kollisionen zwischen der – wie sie es nennt
– »Weltanschauung« des Korans und ihren eigenen Vorstellungen
von Geschlechtergerechtigkeit, etwa, wenn es um die umstrittene
Bedeutung des Imperativs wa-ḍribūhunna in Vers 4:34 geht. Hier
hatte Wadud zuletzt in Insider the Gender Jihad sich die Freiheit
herausgenommen, »Nein« zum Wortlaut des Textes zu sagen, weil er
das Potenzial bergen könne, Gewalt an Frauen exegetisch zu begrün‐
den.258

Die Suche nach einem übergeordneten ethischen Imperativ wird
meines Erachtens durch den vereinfachenden Impetus dieser Form
der Koranauslegung bedingt, die sich im Konfliktfall an selbst ge‐
setzten und sich offensichtlich aus zeitgenössischen Wertvorstellun‐
gen speisenden, universell gedachten Prinzipien orientiert. Die Mög‐
lichkeit, dass der Koran Antworten und Reaktionen auf jeweils spe‐
zifische Fallsituationen wiedergibt, wird nicht in Betracht gezogen.
Vielmehr wird die Scharia als ein kohärentes System verstanden,
dessen innerer Zusammenhang aus den Einzelfallbestimmungen des
koranischen Texts abzuleiten ist. Diese universelle Kohärenz wird in
der feministischen Hermeneutik als von Gott intendiert angenom‐
men. Sie gründet sich jedoch in Wirklichkeit auf subjektive, mensch‐
liche Reflexion in der Interpretation und kann damit nicht als de‐
ckungsgleich mit der göttlichen Intention betrachtet werden. Die
Kollision von universell gedachten Werten und androzentrischen
sowie patriarchalischen Aussagen des Korans vollzieht sich meines
Erachtens genau auf dieser Ebene. Feministische und geschlechter‐
sensible Auslegungen verstehen sich als diejenigen, welche die gött‐
liche Intention absolut und überzeitlich erfasst haben. Dass dies
nicht der Fall ist, zeigt sich am Ringen mit Versinhalten, welche die
männliche Sexualität als agens beschreiben und bevorzugen. Genau
an diesen Reibepunkten offenbart sich der Zusammenprall von zeit‐
genössischen Wertvorstellungen und dem Glauben, die intendierte
Bedeutung des Textes erfasst zu haben.

258 Wadud, Inside the Gender Jihad, 198–204; siehe IV.

6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente

119

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7. Fazit

In diesem Kapitel habe ich einige Aspekte ausgewählter feminis‐
tischer und geschlechtersensibler Quellen zur Koranauslegung kri‐
tisch diskutiert. Damit sollte aufgezeigt werden, an welchen Punkten
die feministische Koranhermeneutik an ihre Grenzen stößt und aus
diesem Grund möglicherweise weniger Gehör findet, als sie eigent‐
lich verdient. Es geht mir nicht darum, geschlechtersensible Lesarten
pauschal zu dekonstruieren oder ihre Legitimität infrage zu stellen,
sondern das kritische Herangehen an Geschlechterhierarchie und
-herrschaft weiterzudenken und es auf eine reflexive, pluralismusfä‐
hige Grundlage zu stellen.

Eine reine Methodendiskussion wurde aufgrund der Komplexität
der exegetischen Methoden in diesem Beitrag nicht betrieben. Eine
Meta-Methode zu entwickeln, die es erlaubt, eine Koranexegese zu
betreiben, die sich auch den Fragen und Problemen der Gegenwart
stellt, ohne in Apologetik zu verfallen, ist nicht nur ein Desiderat,
sondern wohl auch ein äußert schwieriges Unterfangen. Zu komplex
sind die verschiedenen Aspekte, die für eine »ideale« Exegese zu
berücksichtigen sind, zu reich ist die exegetische Tradition mit ihrem
Methodenpluralismus und ihrer Meinungsvielfalt. Was uns bleibt,
ist die Reflexion der eigenen hermeneutischen Prämissen und deren
Weiterentwicklung im kritischen Dialog mit Andersdenkenden.

Eine konsequente historisch-kontextualisierende Perspektive auf
den Koran mitsamt seiner Textgenese sowie gleichzeitig das Be‐
wusstsein der Interpretin bzw. des Interpreten von der eigenen Ge‐
schichtlichkeit böte meiner Einschätzung nach einen möglichen her‐
meneutischen Schlüssel für die Auflösung zahlreicher Widersprüche
der feministischen und geschlechtersensiblen Koranhermeneutik.
Dazu gehört auch die Reflexion darüber, dass wir nicht die primä‐
ren Adressaten des koranischen Textes sind. Noch weniger ist die
gesamte Menschheit seit der Schöpfung Adams bis heute vom Text
adressiert. Vielmehr richtet sich der Text an die historischen Ersthö‐
rer des Korans in Mekka und Medina. Dies wird deutlich an den
vielen dialogischen Elementen im Text, die auf den ursprünglich
mündlichen Rede- und Verkündigungscharakter des Korans schlie‐
ßen lassen, sowie durch die vielen Unbestimmtheiten und Ambigui‐
täten, die sich bei der heutigen Lektüre des Korans ergeben. Diese

II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext

120

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kontextualistische These passt zu dem koranischen Selbstverständ‐
nis, eine Aktualisierung der früheren Offenbarungen zu sein, die
andere Propheten vor Muhammad verkündet hatten. Ausgehend von
der hermeneutischen Überlegung, dass der Koran eine Sammlung
von mündlichen Äußerungen aus unterschiedlichen raumzeitlichen
Kontexten in Mekka und Medina und zunächst an seine historischen
Erstadressaten gerichtet ist, kann angenommen werden, dass die
erwähnten Unbestimmtheiten und Ambiguitäten für die in der hi‐
storischen Verkündigungssituation anwesenden Hörer nicht bestan‐
den haben. Sie sind erst in den Verständnisbemühungen späterer
Generationen Gegenstand ausführlicher exegetischer Reflexion ge‐
worden. Die Berücksichtigung dieser Aspekte bildet meines Erach‐
tens keinen radikal neuen Ansatz, sondern stützt sich weitestgehend
auf das bestehende Textverständnis in der vormodernen Koranex‐
egese.259 Ein derartiger hermeneutischer Ansatz müsste folglich auch
kommunikationstheoretische Aspekte im Offenbarungsverständnis
berücksichtigen. Ein Koranverständnis, das den Koran als göttliche
Kommunikation in arabischer Sprache in einem konkreten, histori‐
schen Kontext versteht, könnte die Grundlage dafür bilden. Kom‐
munikation, Sprache und Geschichtlichkeit wären damit die Kern‐
elemente der Entwicklung einer geschlechtersensiblen Hermeneutik
für die Auslegung des Korans.

259 Öztürk, »Geschichtlichkeit und Übergeschichtlichkeit im koranischen Kon‐
text«, 45–49; Seker, Koran als Rede und Text.

7. Fazit

121

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Universell gültig oder historisch partikular?
Historische Kontextualisierung als eine Methode der
feministischen und geschlechtersensiblen Koranauslegung

1. Einleitung

»Islamischer Feminismus« ist ein Begriff, der sowohl für Muslime
als auch für Nicht-Muslime immer noch einen Widerspruch in sich
darzustellen scheint. Auf muslimischer Seite herrscht wohl Irritation
darüber, dass in der Bewegung des islamischen Feminismus Aktivis‐
tinnen gleichzeitig auch als Forscherinnen bzw. Gelehrte im Bereich
der Religionsforschung auftreten. In diesem Feld sind einige Namen
wie Amina Wadud und Asma Barlas,260 beide Professorinnen an US-
amerikanischen Universitäten, mit ihren Werken zum Thema »Ko‐
ran und Frauen« bekannt geworden. Auch wenn beide ihre eigene
Arbeit nicht in der Tradition der klassischen Koranexegese verorten,
verstehen sie ihre Werke als einen Beitrag zur Koranexegese261 – auf
diese Weise wurden ihre Beiträge auch zum Großteil von anderen
Stimmen im Diskurs rezipiert.

260 In einem Vortrag von 2004 lehnt Asma Barlas »das Label Islamischer Femi‐
nismus«, weil der westliche Feminismus mit der kolonialen Unterdrückung
außereuropäischer Kulturen assoziiert wird, für ihre eigene Arbeit ab. In der
Literatur wird ihre Arbeit jedoch der feministischen Koranexegese zugeordnet,
siehe Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur‘an, 39–45; Shuruq Naguib, »Ho‐
rizons and Limitations of Feminist Muslim Hermeneutics. Reflections on the
Menstruation Verse«, in: New Topics in Feminist Philosophy of Religion. Contes‐
tations and Transcendence Incarnate, Hg. Pamela Sue Anderson (Dordrecht:
Springer Press), 34; Lamptey, Divine Words, 47; Ziba Mir-Hosseini, »Justice,
Equality and Muslim Family Laws. New Ideas, New Prospects«, in: Sharia and
Justice. Hg. Abbas Poya (Berlin, Munich, Boston: De Gruyter, 2018), 73–104,
25–26. Barlas nennt an anderer Stelle ihre eigene Arbeit im Zusammenhang
mit den »Lesarten von muslimischen Frauen«, von denen sich einige als
Feministin bezeichneten und andere nicht, Asma Barlas, »Women’s Readings
of the Qur’an«, in: The Cambridge Companion to the Qur’an, Jane Dammen
McAuliffe (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), 258.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die heutige junge Generation von muslimischen Theologinnen
hat dieser Gruppe feministischer Exegetinnen zu verdanken, dass
die Stimme gläubiger Frauen im öffentlichen Diskurs zunehmend
erstarkt. Sie forderten Raum ein: Sowohl Diskursraum als auch phy‐
sischen Raum in der Moschee. Damit weckten sie Sensibilität für die
Belange muslimischer Frauen überhaupt. Zum anderen haben die
Werke der feministischen und geschlechtersensiblen Denkerinnen
vor allem junge muslimische Frauen dazu angeregt und ermutigt,
selbst die Stimme zu erheben und im gesellschaftlichen und akade‐
mischen Diskurs aktiv zu werden. Werke wie Amina Waduds Qur’an
and Woman wirken nicht nur thematisch auf die Fragestellung, was
der Koran über das Geschlechterverhältnis sagt, vielmehr bieten sie
– weil von einer Frau geschrieben, die exegetische und theologische
Deutungsautorität beansprucht – ein positives Identifikationspoten‐
zial für Frauen, die es zunehmend wagen, als religiöse Autoritäten
aufzutreten.

Lange Zeit erhoben sich kritische Stimmen zu dieser feministi‐
schen und geschlechtersensiblen Exegese des Korans. Vielfach wur‐
den die verschiedenen Ansätze kritisiert oder den Verfasserinnen
die Deutungsautorität abgesprochen. Doch eine kritische und wis‐
senschaftliche Auseinandersetzung mit der Thematik aus dem aka‐
demischen Bereich blieb bis vor Kurzem aus. Dieses Desiderats hat
sich die US-amerikanische Forscherin Aysha Hidayatullah mit ihrem
Buch Feminist Edges of the Qur’an angenommen. Darin beschreibt
und versteht sie die feministische und geschlechtersensible Koran‐
forschung als einen Beitrag zur »Exegese des Korans« (tafsīr).262

Auch ich gehe in meinen Überlegungen zu dieser spezifisch nord‐
amerikanischen Form der feministischen und geschlechtersensiblen
Koranforschung ihrer Selbst- und Außenwahrnehmung nach davon
aus, dass es sich dabei um eine Form der Koranexegese handelt.

Aysha Hidayatullah gehört zu denjenigen Stimmen, die sich mit
den progressiven weiblichen Lesarten des Korans intensiv auseinan‐
dergesetzt haben. Ich halte die Methodendiskussion, die sie in ihrem

261 Amina Wadud verortet ihre eigene Arbeit dezidiert in der Koranexegese und
verwendet zur Bezeichnung dieser Betätigung auch den klassischen Begriff
tafsīr, siehe Wadud, Qur’an and Woman, xvi.

262 Aysha Hidayatullah bezeichnet diese Bemühung nicht nur als »exegesis«, son‐
dern sogar als »tafsir«, Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur‘an, 23–36.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

124

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Buch anstößt, für einen zentralen Punkt in diesem Diskurs, weil
damit die Frage einer legitimen Auslegung des Textes verbunden ist.
Denn der muslimischen Auslegungspraxis nach ist eine Auslegung
des Textes nur dann akzeptabel, wenn auch die Methodik als »gesi‐
chert« und als von Fachleuten akzeptiert gilt. Diese methodische
Sensibilität ist darauf zurückzuführen, dass dem angeführten Ver‐
ständnis nach jede Exegese des Korans Aussagen über das göttliche
Wissen und den göttlichen Willen trifft, da der Koran als ein Aus‐
druck der göttlichen Intention verstanden wird.263 Denkerinnen wie
Amina Wadud und Asma Barlas sind sich dieser Sensibilität bewusst
und haben aus diesem Grunde hermeneutische und methodische
Überlegungen ihrer eigentlichen Beschäftigung mit der Schrift vor‐
angestellt.

Ein Thema, das auch von Hidayatullah kritisch hinterfragt wird,
betrifft die Methode der »historischen Kontextualisierung«. Kritik
daran betrifft im Allgemeinen die selektive Anwendung dieser Me‐
thode, um unliebsame Passagen mit patriarchalischem Gehalt zu
historisieren und dadurch in heutiger Zeit für ungültig zu erklä‐
ren.264 Diese Methodendiskussion verdient eine tiefergehende Be‐
trachtung.

Die Diskussion um die Notwendigkeit einer historisch-kontextua‐
lisierenden Lesart des Korans hat im 20. Jahrhundert an Bedeutung
gewonnen. Vordenker dieses Ansatzes wie Fazlur Rahman (gest.
1988) und Naṣr Abū Zayd (gest. 2010) werden nach wie vor rezi‐
piert.265 Auch die islamwissenschaftliche Forschung hat sich der his‐
torisch-kritischen Koranforschung zugewandt. Im Folgenden sollen
einige Ansätze der historischen Kontextualisierung diskutiert wer‐
den. Dabei liegt der Fokus auf Werken von Amina Wadud und Asma
Barlas. Das Vorliegen dieser Werke in umfassenden Mononographi‐
en, denen ausführliche methodische und hermeneutische Reflexio‐
nen vorangestellt sind, erlaubt eine kohärente Untersuchung unserer
Fragestellung. Um die Selbstverortung feministischer und geschlech‐
tersensibler Koranauslegung in der Methode der historischen Kon‐
textualisierung zu verstehen, erfolgt zunächst ein kurzer Blick auf
einen der klassischen Ansätze historischer Kontextualisierung.

263 Siehe Seker, Koran als Rede und Text, 178–91.
264 Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques, 14.
265 Siehe etwa Ramon Harvey, The Qur’an and the Just Society.

1. Einleitung

125

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Historische Kontextualisierung in den klassischen
exegetischen Wissenschaften

Mit »klassischer« Koranexegese meine ich die koranauslegenden
Wissenschaften aus dem 3./9. bis 10./16. Jahrhundert, die sich wie‐
derum in verschiedene Hermeneutiken und Methoden ausdifferen‐
zierten. Eine breite Strömung innerhalb dieser Disziplin ist traditi‐
onsbasiert: Einerseits findet exegetische Reflexion auf Grundlage
von Traditionen statt, die sich auf das exegetische Wissen der histori‐
schen Ersthörer des Korans sowie auf das Wissen nachfolgender
Generationen beziehen. Zum anderen zeichnet sich diese Disziplin
dadurch aus, dass Positionen früherer Gelehrter von späteren Gene‐
rationen wiedergegeben, diskutiert und mitunter zum Gegenstand
von Gegenargumentation werden. Neue Erkenntnisse stehen als eine
Ergänzung neben dem tradierten Wissen. Diese Art der exegetischen
Wissensgenerierung wird von zeitgenössischen TheologInnen teil‐
weise noch fortgeführt. Auf diese Weise wurden im Verlauf von
Jahrhunderten verschiedene Wissensbestände in die Korankommen‐
tarliteratur inkorporiert und Subdisziplinen der Koranwissenschaft
geschaffen. Ein guter Teil dieser Subdisziplinen beschäftigt sich
mit einer Art der »historischen Kontextualisierung« des Korans.
Dabei sind nicht in jedem exegetischen Werk und nicht in jeder
einzelnen Verskommentierung historische Kontextualisierungen zu
finden. Das Wissen darüber liegt jedoch in gesammelter Form in
enzyklopädischen Werken zur Koranwissenschaft sowie in themati‐
schen Einzelwerken vor.266 Im Folgenden soll eine dieser Subdiszi‐
plinen kurz erörtert werden.

2.1. Die Wissenschaft von den Anlässen der Herabsendung

Das Konzept der sogenannten »Anlässe der Herabsendung« (asbāb
an-nuzūl) hängt mit der klassischen muslimischen Konzeption der

266 Aus dem Genre der enzyklopädischen koranwissenschaftlichen Literatur gelten
auch mehrere Hundert Jahre nach dem Ableben ihrer Verfasser einige Werke
nach wie vor als Standardliteratur, etwa al-Burhān fī ʿulūm al-Qurʾān von
Badr ad-Dīn Muḥammad az-Zarkašī (gest. 794/1392) sowie al-Itqān fī ʿulūm
al-Qurʾān von Ǧalāl ad-Dīn ʿAbd ar-Raḥmān as-Suyūṭī (gest. 911/1505).

III. Universell gültig oder historisch partikular?

126

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


koranischen Offenbarung zusammen. Diese Vorstellung ist nicht
zunächst theologisch entwickelt und dann auf den Text angewandt
worden, sondern basiert in umgekehrter Weise auf Hinweisen im
Koranwortlaut selbst sowie auf überliefertem Material über die Of‐
fenbarungsanlässe von Koranversen, die von solchen Anlässen oder
»Auslösern« der Herabsendung267 berichten.

Demnach gilt, dass jeweils eine gewisse Zahl von Koranversen an‐
lässlich bestimmter Ereignisse, Situationen im Offenbarungsumfeld
oder Fragen des Propheten und seines Umfelds offenbart wurden.
Aus diesem Grunde werden diese jeweiligen Umstände als »Anlässe«
oder »Gründe« (Sg. sabab, Pl. asbāb) der Offenbarung bezeichnet.
Die Offenbarungen selbst wiederum erscheinen in diesen Zusam‐
menhängen als Reaktion, Antwort oder Kommentar auf die kon‐
krete – historische – Situation. Die dazugehörigen Überlieferungen
geben Einblick in die sozio-kulturellen Besonderheiten der Welt der
Ersthörer des Korans und beinhalten Informationen über die Ent‐
wicklung von Ereignissen in und um das Offenbarungsgeschehen.
Einige dieser Überlieferungen bieten Hinweise zur Datierung von
Koranversen268 sowie konkrete Details zur Offenbarungssituation:
Diese Berichte dienen in der Exegese daher auch der Erläuterung
von konkreten Bezugspersonen, Situationen, Ereignissen und Orten,
auf welche sich Herabsendungen bezogen haben.

Das Material zu diesen Offenbarungsanlässen ist formal in glei‐
cher Weise wie die Aussprüche des Propheten (ḥadīṯ) tradiert und
wird in den klassischen Disziplinen daher auch den Prüfkriterien
der Hadithwissenschaft unterworfen. Hier geht es vor allem um die
Glaubwürdigkeit der Tradenten sowie den Grad der Authentizität

267 Das mehrheitliche Verständnis von der Offenbarung des Korans stützt sich auf
die koranische Selbstbeschreibung als »Herabsendung« von Versen und Vers‐
einheiten aus der himmlischen Urschrift an Muhammad. Die Übermittlung
von Koranoffenbarungen an Muhammad wird in vielen Koranversen als »Her‐
absendung« (nuzūl, tanzīl) bezeichnet. Dieser koranische Begriff hat Eingang
in die Tradition gefunden. Damit wird das vertikale Offenbarungsgeschehen
bezeichnet, wonach göttliches Wissen »von oben« an den irdischen Propheten
übermittelt wurde. Aus diesem Grunde werden in der islamischen Terminolo‐
gie die Begriffe »Offenbarung« (waḥy) und »Herabsendung« (tanzīl) oftmals
synonym verwendet, siehe Seker, Koran als Rede und Text, 25–40.

268 Esra Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi (Istanbul: Kuramer, 2016),
109–16.

2. Historische Kontextualisierung

127

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzelner Überlieferungen. Zusätzlich hat man für die Berichte über
Offenbarungsanlässe weitere Bedingungen aufgestellt, damit sie als
solche gelten können: Überlieferungen müssen auf den Propheten
oder die Prophetengefährten (ṣaḥāba) als Zeugen des Offenbarungs‐
geschehens zurückgehen. Berichte von den Nachfolgern (tābiʿūn)
können in diesem Bereich keine authentische Quelle sein; sie wer‐
den nur berücksichtigt, wenn weitere Überlieferungen sie bestätigen
können.269

In der jüngeren Forschung wurde versucht, mit diesem Material
historisch zu arbeiten. Esra Gözeler hat eine Rekonstruktion von
konkreten historischen Ereignissen in Korrelation mit der Herab‐
sendung von Koranversen vorgelegt. Sie hat ihre Recherchen dabei
auf das Zeitfenster der islamischen Zeitrechnung nach Rabīʿ al-aw‐
wal, dem dritten Monat des ersten Jahres nach der hiǧra,270 bis zum
Monat Rabīʿ al-awwal des vierten Jahres nach der hiǧra begrenzt.
Die Auswahl dieses Zeitfensters fällt in die medinensische Phase
unmittelbar nach der Migration des Propheten von Mekka nach
Medina und in die Zeit des Konflikts mit den medinensischen Juden
sowie der großen Schlachten bei Badr (2/624) und Uḥud (3/625).
An der Arbeitsweise von Gözeler wird deutlich, dass die Überliefe‐
rungen zu den Offenbarungsanlässen in einigen Fällen konkrete
Daten zur Einordnung von Ereignissen in ein lineares Geschehen
bieten. Zumeist kontextualisiert sie die Informationen aus den Of‐
fenbarungsberichten aber mit weiteren Überlieferungen aus der Li‐
teratur zum Leben des Propheten (sīra), aus frühen hadithwissen‐
schaftlichen Kompendien und frühen exegetischen Quellen sowie
aus koranwissenschaftlichen Werken.271 Die eigentliche Datierung
findet daher zumeist nicht auf Grundlage von Berichten über die
Offenbarungsanlässe statt.

Anders als vielfach von modernen Muslimen wie Fazlur Rah‐
man272 angenommen, reichen die historischen Überlieferungen über

269 Seker, Koran als Rede und Text, 260–65.
270 Der Begriff hiǧra bezeichnet die Migration des Propheten von Mekka nach

Medina und den Beginn der muslimischen Zeitrechnung.
271 Gözeler, Kur’an Ayetlerinin Tarihlendirilmesi, 202–80.
272 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 5–6; Naṣr Ḥāmid Abū Zayd, Mafhūm

an-naṣṣ. Dirāsa fī ʿulūm al-Qurʾān (Beirut: al-Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī,
82011), 26, 97–98; Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, Fahm al-Qurʾān (Casablanca:
al-Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī, 52005), Bd. 1, 12–14; Abdullah Saeed, Reading the

III. Universell gültig oder historisch partikular?

128

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Anlässe der Koranoffenbarung meines Erachtens nicht aus, um
die gesamte Offenbarungsgeschichte als lineare Folge von chronolo‐
gischen Ereignissen zu rekonstruieren. Die Überlieferungen bieten
nämlich keine Anhaltspunkte darüber, welches Ereignis auf welches
folgte. Eine Rekonstruktion der chronologischen Reihenfolge der
Ereignisse aus dem Überlieferungsmaterial gelänge nur, wenn die
Berichte über die Offenbarungsanlässe mit weiterem Material zum
historischen Offenbarungskontext sowie mit dem Korantext selbst
zusammengelesen werden. Selbst wenn man dadurch ungefähr den
Verlauf der Ereignisse um die Koranoffenbarung rekonstruieren
könnte, bliebe die Frage nach der Authentizität dieser Berichte
nach wie vor offen und müsste in jedem einzelnen Fall aufwändig
überprüft werden. Der historische Gehalt des spezifischen Überlie‐
ferungsmaterials zu den asbāb an-nuzūl liegt also vielmehr darin,
Einblicke in situative Kontexte zu liefern, die in Korrelation zum
koranischen Wortlaut stehen.273 Daher stellt sich die Frage, ob die‐
se Berichte als exegetisch-narrative Berichte274 oder als historische
Überlieferungen zu verstehen sind.275 In der klassischen Literatur
wird jedenfalls neben ihrer Eigenschaft, auf den historischen Offen‐
barungskontext zu verweisen, auch ihr Beitrag für eine gute und
korrekte Koranexegese betont.276

Qur’an in the Twenty-First Century. A Contextualist Approach (London, New
York: Routledge, 2014), 99–100; Ömer Özsoy, »Kur’an Hitabının Tarihselliği
ve Tarihsel Hitabın Özgün Anlamı Sorunu«, Kur’an ve Tarihsellik Yazıları (An‐
kara: Otto Yayınları, 2004), 53–66; Mustafa Öztürk, »Kur’an’ın Tarihsel Bir
Hitap Oluşu Keyfiyeti«, Kur’an ve Tefsir Kültürümüz (Ankara: Ankara Okulu,
2010), 11–33.

273 Seker, Koran als Rede und Text, 326–27.
274 Bassām al-Ǧamal, Asbāb an-nuzūl. ʿIlman min ʿulūm al-qurʾān (Casablanca:

al-Markaz aṯ-Ṭaqāfī al-ʿArabī, 2005), 173; Seker, Koran als Rede und Text, 258–
59.

275 Hans-Thomas Tillschneider, Typen historisch-exegetischer Überlieferung. For‐
men, Funktionen und Genese des asbāb an-nuzūl-Materials (Würzburg: Ergon
Verlag, 2011), 39–54.

276 Abū l-Ḥasan al-Wāḥidī, Asbāb nuzūl al-Qurʾān, hg. Kamāl Basyūnī Zaġlūl
(Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya 42009), 10.

2. Historische Kontextualisierung

129

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2. Das Problem der Authentizität von Überlieferungen und
methodische Lösungen

Skeptiker der oben beschriebenen Methoden führen oftmals pau‐
schal an, dass das gesamte Überlieferungsmaterial inklusive des
Korpus mit den Hadithen über den Propheten gefälscht, nicht da‐
tierbar oder unzuverlässig sei. Eine grundlegende Skepsis ist bei
jeder Form der historischen Arbeit angebracht. Recht früh lässt sich
aber auch schon bei muslimischen Gelehrten eine gewisse Skepsis
gegenüber traditionellen Überlieferungen erkennen. Die Tatsache,
dass gefälschte Hadithe in Umlauf kamen, war die Triebfeder für die
Entwicklung der Hadithwissenschaft.277 Aus heutiger Sicht gibt es
mehrere Möglichkeiten, mit dem Überlieferungsmaterial der ersten
Jahrhunderte der muslimischen Zeitrechnung zu arbeiten.

Zuerst seien die Kriterien und Überprüfungsmethoden der musli‐
mischen Hadithkritik genannt. Weil Überlieferungen über Aussagen
von Prophetengefährten, deren Nachfolgern und späterer Gelehrter
elementare Bestandteile der Koran- und Rechtsauslegung sind, ha‐
ben Muslime bereits im zweiten Jahrhundert der islamischen Zeit‐
rechnung (100–200/720–820) begonnen, Instrumente der Hadith‐
kritik (naqd al-ḥadīṯ) zu entwickeln.278 Diese sehr ausdifferenzierte
Wissenschaft lässt sich unterteilen in die Kritik und Überprüfung
des sogenannten isnād, der Kette von Namen von Gewährsmännern
und -frauen, welche die jeweilige Überlieferung tradiert haben, und
in die Kritik des sogenannten matn, des eigentlichen Textes einer
Überlieferung. Im Bereich der Kritik der TradentInnen wird unter
anderem die Vertrauenswürdigkeit der Gewährsleute geprüft wie
auch die Frage, ob sich die Gewährsleute, die einen Hadith vonein‐
ander gehört und weitergegeben haben, sich zu Lebzeiten begegnet
sein können. Neben der eigentlichen Kritik der überlieferten Texte
findet auch die Klassifikation von Hadithen nach Authentizitätsgra‐
den statt.

277 Jonathan Brown, Hadith. Muhammadʼs Legacy in the Medieval and Modern
World (London: Oneworld, 2009), 60–77; Mohammad Hashim Kamali, A
Textbook of Ḥadīth Studies. Authenticity, Compilation, Classification and Criti‐
cism of Ḥadīth (Leicester: The Islamic Foundation, 2005), 66–79.

278 Brown, Hadith, 78.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

130

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darüber hinaus hat der Islamwissenschaftler Harald Motzki einen
Ansatz zur Überprüfung der Authentizität sowie der Datierung
von Überlieferungen entwickelt. Diese Methode wird isnād-cum-
matn-Analyse genannt und widmet sich ebenfalls der Überprüfung
der Überliefererkette und des Textes. Dazu vergleicht man alle vor‐
handenen Varianten einer Überlieferung und überprüft, ob sie in
einem bestimmten Glied der Überliefererkette einen gemeinsamen
Tradenten haben. Dieser Überprüfung schließt sich die Analyse des
Wortlauts der verschiedenen Varianten an. Hat man viele Überein‐
stimmungen oder Berührungspunkte im Text sowie einen ursprüng‐
lichen Tradenten oder eine ursprüngliche Tradentin, so hat man
den common link gefunden. Der Tradent oder die Tradentin, die
einen solchen common link bildet, gilt damit als Ursprung der Über‐
lieferung, welche in Umlauf geraten ist. Mit dieser Methode kann
man nicht nur die komplexe Traditionsstruktur von Hadithen und
Überlieferungen sichtbar machen, sondern diese ebenfalls datieren.
Das Verfahren ist aufwendig und bedarf, ebenso wie die klassische
Hadithkritik, intensiver historischer Recherchen sowie strukturierter
Textlektüre.279

3. Moderne Ansätze zur historischen Kontextualisierung
des Korans: Fazlur Rahman

Fazlur Rahman (Faḍlur Raḥmān Mālik), pakistanischer Professor
für Islamisches Denken an der University of Chicago, gilt als ein
wichtiger Vordenker der hermeneutischen Diskussion um die Mög‐
lichkeit einer historisch-kontextualisierenden Auslegung des Korans.
Nach umfangreichen Studien war Fazlur Rahman Mitte des 20. Jahr‐
hunderts zum Ergebnis gekommen, dass nur eine neue Auslegung
der normativen Quellen des Islam die Muslime aus ihrer von ihm

279 Mit dieser Methode hat Harald Motzki beispielsweise aufgezeigt, dass die
Überlieferungen von frühen Gelehrten in Mekka Anfang und Mitte des zwei‐
ten Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung wahrscheinlich als authentisch
einzustufen sind, Harald Motzki, »The Murder of Ibn Abī l-Ḥuqayq. On
the Origin and Reliability of Some Maghāzī-Reports«, in: The Biography of
Muḥammad. The Issue of the Sources, Hg. Harald Motzki (Leiden: Brill, 2000),
170–239; Brown, Hadith, 226–32.

3. Moderne Ansätze zur historischen Kontextualisierung des Korans

131

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diagnostizierten ethischen und spirituellen Krise herausführen kön‐
ne. Hierfür schlug er auf einer Meta-Ebene zwei Hermeneutiken
vor: Zunächst müsse der Koran holistisch gelesen werden,280 des
Weiteren müsse der zeitgenössische Islam sich von seinem ideologi‐
schen Ballast der Tradition befreien, indem er sich auf die norma‐
tive, »ursprüngliche« Botschaft des Korans zurückbesinnt. Diesen
normativen und ethischen Kern meint Fazlur Rahman in der Offen‐
barungsgeschichte freilegen zu können. Aus diesem Grunde schlägt
er eine Zwei-Schritt-Methode zur Auslegung des Korans vor, die er
selbst als double movement bezeichnet.

Ausgehend von der Prämisse, dass die moderne Welt sich vom
prophetischen Verkündigungskontext stark unterscheidet, betrachtet
Fazlur Rahman den Koran als ein »Dokument« der Offenbarung,
die auf spezifische Probleme seiner historischen Adressaten in Mek‐
ka und Medina antwortet. Fazlur Rahmans Betonung der histori‐
schen Situiertheit der Herabsendung mündet in einer – bewussten,
weil seiner Meinung nach in der Moderne notwendigen – Veren‐
gung der koranischen Botschaft auf ihren ethischen Gehalt.

The Qurʾān is the divine response, through the Prophet’s mind, to the
moral-social situation of the Prophet’s Arabia, particularly to the prob‐
lems of the commercial Meccan society of his day. [...] The Qurʾān put
forward the idea of a unique God to whom all humans are responsible
and the goal of eradication of gross socioeconomic inequity. Qurʾānic
theology and moral and legal teachings then gradually unfolded them‐
selves in the political arena: the Meccan’s rejection of Muḥammads
message, the protracted debates that followed, and later, in the Medinan
phase of his life, the controversy waged against Jews and some extent
against Christians formed the backdrop against which the Qurʾān was
revealed.281

Diesen sozio-historischen Verkündigungskontext will Fazlur Rah‐
man nicht eins zu eins auf die Moderne übertragen. Vielmehr müsse
eine adäquate Methode gefunden werden, um die übergeordneten

280 Zu einer ganzheitlichen Lesart des Korans legte Fazlur Rahman das Werk mit
dem Titel Major Themes of the Qur’an vor.

281 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 5. »The Qur’an and the genesis of the
Islamic community occurred in the light of history and against a social-histori‐
cal background. The Qur’an is a response to that situation, and for the most
part it consists of moral, religious, and social pronouncements that respond to
specific problems confronted in concrete historical situations«, ebd.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

132

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ethischen Prinzipien, die hinter jeder einzelnen Verfügung stünden,
für spätere Generationen zu aktualisieren. Das Ziel dieser »herme‐
neutische Methode« besteht für ihn darin, Prinzipien herzuleiten,
nach denen Gläubige von der koranischen Botschaft rechtgeleitet
werden. Fazlur Rahman unterscheidet implizit zwei Ebenen der
ethischen Reflexion: Er geht einerseits von der Partikularität der
konkreten koranischen Verfügungen aus, die an die Erstadressaten
gerichtet seien. Aus diesem partikularen Zusammenhang dann will
er universelle Prinzipien (general moral-social objectives) ableiten.282

In gewisser Weise betrachtet er damit die von Gott verfügten prakti‐
schen Bestimmungen als Präzedenzsprüche in der Geschichte, die
nicht in ihrer Form, sondern lediglich in ihrer ethischen Zielsetzung
in die Moderne übertragen werden können.

Dafür sei eine Kenntnis der metahistorischen Umstände sowie der
spezifischen historischen Offenbarungssituationen notwendig. Seine
Methode, die er als double movement bezeichnet, soll in zwei Schrit‐
ten erfolgen: Zunächst soll die spezifische Verkündigungssituation
rekonstruiert und gleichzeitig die generelle Botschaft des Korans –
die koranische Weltanschauung – verstanden werden. Dieser Schritt
impliziert einen hermeneutischen Zirkel, da er zwischen der Ausle‐
gung spezifischer Gebote in einem bestimmten historischen Kontext
und dem Verstehen allgemeiner ethischer Prinzipien, die eigentlich
aus den konkreten Verfügungen abgeleitet werden sollen, hin und
her pendelt. Dadurch bleiben bei Fazlur Rahman auch die beiden
Ebenen des Verstehens historisch gültiger Verfügungen einerseits
und die Ableitung universeller Prinzipien andererseits nur unscharf
voneinander getrennt, beziehungsweise nicht konkret definiert.

Das Ergebnis des ersten Schritts soll gewissermaßen zur Destillati‐
on der ethischen Zielsetzung bestimmter Verfügungen führen. Der
zweite Schritt besteht in einer Applikation der universellen ethischen
Prinzipien auf die aktuelle Lage. Auch dazu soll zunächst eine so‐
ziale Studie des modernen Kontextes erfolgen.283 Fazlur Rahmans
Ausführungen liegt ein bestimmtes Verständnis von Offenbarung
zugrunde: Demnach besteht diese nicht aus dem Wortlaut bezie‐

282 Ebd., 6.
283 Ebd., 6–7.

3. Moderne Ansätze zur historischen Kontextualisierung des Korans

133

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hungsweise dem koranischen Text, sondern aus der von Gott inten‐
dierten Botschaft, der Äußerung Seines Willens in der Geschichte.284

Auch wenn Fazlur Rahman nicht konkretisiert, wie seine Metho‐
de im Detail durchgeführt werden soll, weist er abschließend darauf
hin, mit welchem Material bei der Anwendung der double-move‐
ment-Methode idealerweise gearbeitet werden sollte:

Although the method I have advocated here is new in form, nevertheless
its elements are all traditional. It is the biographers of the Prophet, the
Ḥadīth collectors, the historians, and the Qurʾān commentators who
have preserved for us the general social-historical background of the
Qurʾān and the Prophet’s activity and in particular the background
(shaʾn an-nuzūl [gemeint sind die asbāb an-nuzūl]) of the particular
passages of the Qurʾān.285

Ähnlich wie bei der klassischen Methodenlehre liegt hier das Inter‐
esse in der Rekonstruktion von spezifischen Situationen und Ereig‐
nissen, auf die sich die Offenbarungen bezogen. Auf dieser Mikro‐
ebene soll die ratio legis von Bestimmungen nachvollzogen und der
responsive Charakter des Korans verdeutlicht werden.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze zur
historischen Kontextualisierung

Fazlur Rahmans Ansatz wird auch in der geschlechtersensiblen Kor‐
anforschung rezipiert. Vor allem sein Vorschlag, überzeitlich gültige
ethische Prämissen aus der zeitgebundenen koranischen Botschaft
zu extrahieren, findet hier Anklang. In der geschlechtersensiblen Ex‐
egese wird dies durch die Setzung von Geschlechtergleichheit (gen‐
der equality) und Geschlechtergerechtigkeit (gender justice) als nor‐
mativen universellen ethischen Prämissen, die in der koranischen
Botschaft verankert sind, umgesetzt.286

Hinsichtlich der Möglichkeit der historischen Kontextualisierung
gibt es in klassischen wie modernen Diskursen verschiedene Ansät‐
ze, die grundverschieden laufen. Beispielsweise erläutert Asma Bar‐

284 Felix Körner, Revisionist Koran Hermeneutics in Contemporary Turkish Theolo‐
gy. Rethinking Islam (Würzburg: Ergon, 2005), 113.

285 Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 143.
286 Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques, 252–53.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

134

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


las, den Koran historisch zu lesen bedeute, den Koran kontextuell
zu lesen, jedoch nicht chronologisch. Eine kritische Koranauslegung
müsse den Koran aber auch hermeneutisch studieren; dies bedeute,
die Botschaft des Korans aus dem 01./07. Jahrhundert in das 15./21.
Jahrhundert zu übertragen.287

4.1. Anlässe der Herabsendung (asbāb an-nuzūl)

Analog zum theoretischen Entwurf Fazlur Rahmans zur Kontextua‐
lisierung des Korans in seiner Entstehungsgeschichte und zur Re-
Kontextualisierung der übergeordneten ethischen Gebote im Verste‐
henshorizont des jeweiligen Exegeten und der jeweiligen Exegetin
gelten Überlieferungen zu den Anlässen der Offenbarung auch in
der feministischen und geschlechtersensiblen Koranexegese als ein
wichtiges Element der historischen Kontextualisierung.288

Der wichtigste Bestandteil solcher Überlieferungen von Offenba‐
rungszeugen sind die Geschichten um die einzelnen koranischen
Herabsendungen, die Auskunft über den situationsspezifischen Kon‐
text geben. Wie eine breit angelegte Studie von überliefertem Materi‐
al zu den Offenbarungsanlässen zeigt, bilden solche Überlieferungen
von Offenbarungszeugen Narrationen zu den einzelnen koranischen
Herabsendungen ab.289

Bei der Lektüre von feministischen und geschlechtersensiblen Ex‐
egesen fällt jedoch auf, dass hier – trotz Unterstreichung der Bedeu‐
tung von Überlieferungen zum historischen Offenbarungskontext
– kein einziger Bericht aus diesem Überlieferungsmaterial zitiert
wird. Auf diese Weise bleiben die Biographien weiblicher Figuren
im Umfeld des Propheten, deren Leben unmittelbar mit dem Of‐
fenbarungsgeschehen verknüpft war, unentdeckt. An dieser Stelle
seien nur einige von ihnen angeführt: Die beiden Ehefrauen des
Propheten ʿĀʾišā Bint Abī Bakr, Umm Salama sowie die Gefährtin
Ḫawla Bint Ṯaʿlaba.290 Wir finden ihre Namen zwar in der Literatur
erwähnt, jedoch wird die mit ihnen verbundene Offenbarungssitua‐

287 Barlas, Believing Women in Islam, 61.
288 Wadud, Qur’an and Woman, 3.
289 Al-Ǧamal, Asbāb an-nuzūl, 166–73.
290 Siehe II.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

135

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tion nicht detailgetreu nachgezeichnet. Wadud nennt zwar am Ende
des Buchs Qur’an and Woman eine Liste von Frauennamen, auf die
im Koran angespielt wird, ohne dass ihre Namen dabei genannt
werden. Allerdings rekonstruiert Wadud diese Personennamen nicht
selbst und auch nicht die mit ihnen verbundenen Narrationen. Da‐
mit bleiben die Frauen im Offenbarungskontext und ihre Bedürfnis‐
se, auf welche die göttlichen Offenbarungen reagieren, weiterhin un‐
sichtbar. Paradoxerweise gilt die Literatur, welche diese Narrationen
tradiert, als sexistisch überformt sowie unzuverlässig, weswegen sie
nicht studiert wird.291 Damit wird eine Möglichkeit zur historischen
Kontextualisierung des Korans nicht genutzt.

4.2. Das Allgemeine und das Spezifische (al-ʿāmm wa-l-ḫāṣṣ)

Im Zuge der Unterscheidung von universals und particulars haben
einige Exegetinnen die Fachtermini ʿāmm (allgemein) und ḫāṣṣ (spe‐
zifisch) eingeführt. Demzufolge gibt es Verse, die allgemeingültig
und solche, die spezifisch sind. Wadud entwickelt diesen Gedanken
in ihrem späteren Buch Inside the Gender Jihad.

Whether »general« [ʿamm] and »universal« are one and the same is a
subject requiring even more extensive interpretive consideration. Be‐
cause »general« can be relative to the general context of its revelation,
there is a space to re-examine those verses considered ʿamm against
general contexts outside seventh-century Arabia.292

Es stellt sich hier folglich die Frage, was Wadud unter »allgemein«
(general) versteht. Allgemeine Verse könnten laut Wadud in Relati‐
on zu ihrem Kontext verstanden werden, sodass selbst im Offenba‐
rungskontext allgemeingültige Verse für spätere Generationen nicht
mehr als allgemein, sondern als spezifisch zu verstehen sind. Wadud
begründet dies mit der Kontextgebundenheit der sprachlichen Aus‐
formung des koranischen Ausdrucks. Da der Offenbarungskontext
von einer patriarchalischen Gesellschaft geprägt sei und in dieser
historischen Kultur beispielsweise spezifische und andersartige Fa‐

291 Siehe Barlas, Believing Women in Islam, 42–50, 87–89; Wadud, Qur’an and
Woman, xi, xvii, xx, 2.

292 Wadud, Inside the Gender Jihad, 193–94. Hervorhebung im Original.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

136

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


milienmodelle als in anderen Zeiten und Kulturen existiert hätten,
könne man eine im Offenbarungskontext allgemeine Aussage nicht
als universell gültig betrachten: „›General‹ was limited to the imme‐
diate space and time of revelation […] therefore, ʿamm verses are
not the same as universal.«293 Das Spezifische bestimmt Wadud
folgendermaßen: Verse wie al-Aḥzāb/33:53294 seien auf spezifische
Adressaten und Situationen herabgesandt und daher nicht universell
oder allgemein gültig.295 An diesen Reflexionen wird deutlich, dass
Wadud mit der Klassifizierung allgemeiner und spezifischer Verse
vor allem die Adressaten des jeweiligen Verses sowie die Frage nach
der Möglichkeit der Universalisierung von koranischen Geboten
und Verboten im Blick hat.

Jedoch findet hier eine Umdeutung zweier hermeneutischer Be‐
griffe aus dem Komplex der klassischen Interpretationslehre statt,
auf welche Wadud nicht rekurriert. Stattdessen setzt sie die Klassifi‐
kation als gegeben voraus. Wadud nimmt zwei Begriffe aus einem
über Jahrhunderte entwickelten Wissenschaftsdiskurs und deutet
sie um, ohne sich mit den Voraussetzungen der Begriffe und den
Analysekategorien, welche sie beschreiben, zu beschäftigen. Die Um‐
deutung ist irreführend, weil sie durchgehend arabische Begriffe in
Kursivschrift verwendet, sodass der Eindruck entsteht, dass sie auf
eine bestehende (wenn nicht sogar klassische) Klassifikationsgruppe
in der Textauslegung zurückgreift.296

Die Terminologie stammt aus der klassischen rechtshermeneuti‐
schen Lehre (uṣūl al-fiqh), von wo aus sie ab dem 5./11. Jahrhundert
in die Koranexegese (tafsīr) Eingang gefunden hat. Hier bezieht sie
sich zunächst auf die Ebene des sprachlichen Ausdrucks. Diese Un‐

293 Ebd., 194–95.
294 Der zweite Teil des Verses richtet sich an die Gäste im Haus des Propheten und

bestimmt, wie sie mit den Prophetenfrauen kommunizieren sollen: Wa-iḏā
saʾaltumūhunna matāʿan fa-sʾalūhunna min warāʾi ḥiǧābin ḏālikum aṭharu
li-qulūbikum wa-qulūbihinna wa-mā kāna lakum an tuʾḏū rasūla llāhi wa-lā
an tankiḥū azwāǧahū min baʿdihī abadan inna ḏālikum kāna ʿinda llāhi
ʿaẓīman. »Und wenn ihr [die Gläubigen] seine [des Propheten] Frauen um eine
Sache bittet, so tut das hinter einem Vorhang! Das ist für eure und ihre Herzen
besser. Ihr sollt dem Gesandten Gottes nicht lästigfallen und auch niemals
seine Frauen nach ihm ehelichen! Siehe, das wäre bei Gott ungeheuerlich«,
Bobzin, Koran, 371.

295 Wadud, Inside the Gender Jihad, 196.
296 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 71.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

137

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tersuchungskategorie muss auch vor dem Hintergrund sprachtheo‐
retischer Prämissen, die konstitutiv für die Rechtshermeneutik ge‐
wesen sind, verstanden werden.297 Hier dient die Zuordnung der
koranischen Ausdrücke in bestimmte sprachliche Kategorien dazu,
etwa den Gültigkeitsbereich von Geboten und Verboten definitiv zu
bestimmen. Dieser Systematik liegt eine bestimmte hermeneutische
Prämisse zu Grunde: Es wird prinzipiell davon ausgegangen, dass
der koranische Ausdruck allgemein (ʿāmm) und evident (ẓāhir)
sei.298 Von diesem allgemeinen Prinzip ausgehend werden dann
Wörter und Ausdrücke klassifiziert. Das Spezifische (al-ḫāṣṣ) stellt
eine dieser Klassifikationen dar. Wenn es beispielsweise in einem
Vers heißt, man solle als Sühne drei Tage fasten, dann wird aus
diesem Text abgeleitet, dass man definitiv drei Tage zu fasten ha‐
be, und nicht etwa zwei oder vier. Die hermeneutische Prämisse
des Allgemeinseins des koranischen Wortlauts impliziert gleichzeitig
die überzeitliche Gültigkeit aller koranischen Verfügungen und den
überzeitlichen Charakter der koranischen Rede. Die Spezifikationen
dienen in diesem Zusammenhang nicht der historischen Kontext‐
ualisierung. Der Ausdruck ʿāmm wird bei Wadud zur Begrenzung
von koranischen Aussagen auf den historischen Adressatenkreis in
gegenteiliger Bedeutung verwendet. ʿĀmm kann damit ebenso für
die Kategorie particular stehen wie die Kategorie ḫāṣṣ.

Ein weiterer Unterschied in der klassischen und hier untersuchten
Klassifikation zwischen ʿāmm und ḫāṣṣ besteht darin, dass sich die
Kategorien »allgemeingültig« und »spezifisch« in der klassischen
Klassifizierung auf einzelne Ausdrücke oder Wörter beziehen. In
den hier untersuchten Werken werden die Spezifikation oder die
Allgemeingültigkeit dagegen auf ganze Verse angewandt und nicht
auf einzelne Wortlaute.

Die Diskussion über ʿāmm und ḫāṣṣ ist bei Wadud sehr kurzgehal‐
ten, jedoch führt sie zur Unterstützung ihrer Aussage ein Beispiel an:

297 Serdar Kurnaz, Methoden zur Normderivation im islamischen Recht. Eine Re‐
konstruktion der Methoden zur Interpretation autoritativer textuellen Quellen
bei ausgewählten Rechtsschulen (Berlin: EB-Verlag), 2016.

298 Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, Bunyat al-ʿaql al-ʿarabī. Dirāsa taḥlīliyya naqdiy‐
ya li-naẓm al-maʿrifa fī-ṯ-ṯaqāfa al-ʿarabiyya (Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥda
al-ʿArabiyya, 112013), 23–24.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

138

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


The general understanding of family at the time of revelation [...] is not
universal because family is a social institution and subject to change
relative to social development.299

Zwar bleibt die Diskussion über das »Allgemeingültige« und das
»Spezifische« an dieser Stelle noch recht vage, sie wird jedoch in der
Klassifikation von universals und particulars ausführlicher bespro‐
chen.

4.3. Universalien und Partikularien

Der Großteil der Diskussionen um eine historisierende Koranausle‐
gung in den untersuchten exegetischen Werken fällt in den Bereich
der sogenannten Universalien (universals) und Partikularien (parti‐
culars).

Waduds Kontextualisierung ist angelehnt an Fazlur Rahmans dou‐
ble-movement-Methode. Sie konstatiert, dass die klassischen Exege‐
ten dazu tendiert hätten, die partikularen Aussagen des Korans zu
universalisieren. Vielmehr müssten diese als Hinweis auf einen spe‐
zifischen Kontext verstanden und aus ihnen wiederum universelle
Prinzipien abgeleitet werden.300 Koranische Bestimmungen mit nor‐
mativem Charakter seien in partikularen, d. h. historisch geprägten,
sprachlichen Aussagen offenbart. In ihnen seien die universellen
ethischen Prinzipien »intendiert«.301 Diese Essenz der koranischen
Botschaft dürfe nicht durch den historisch-partikularen sprachli‐
chen Ausdruck verengt,302 sondern müsse vielmehr von jeder Gesell‐
schaft neu ausgelegt werden.303 Damit wird Exegese als ein Prozess
verstanden, der von jeder Generation fortlaufend betrieben werden
muss.

This method of restricting the particulars to a specific context, extract‐
ing the principles intended by the Qur'an through that particular, and
then applying those principles to other particulars in various cultural

299 Wadud, Inside the Gender Jihad, 194, siehe auch ebd., 144–149.
300 Wadud, Interpretive Possibilities, 331.
301 Wadud, Qur’an and Woman, 100–01.
302 Wadud, Inside the Gender Jihad, 197.
303 Wadud, Qur’an and Woman, 4, 9.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

139

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


contexts, forms a major variation from previous exegetical methodolo‐
gies.304

Demzufolge sind die Verse an-Nisāʾ/4:1 und al-Aḥzāb/33:35 als über‐
zeitliche und universell gültige Aussagen zu verstehen. Sie besagen,
dass alle Menschen aus einer einzigen Seele erschaffen wurden und
dass die gläubigen Männer und Frauen von Gott auf gleiche Weise
belohnt werden. Dagegen werden die göttlichen Verfügungen, die
Männer bevorzugen und ihnen mehr Rechte geben als den Frauen,
als spezifische Verse (particulars) verstanden, etwa im Bereich des
Scheidungsrechts, des Eherechts sowie der Versorgungspflicht bzw.
der Autorität des Mannes in der Ehe (qiwāma), etwa in an-Nisā/
4:3, 4:24, 4:34, 4:128, al-Baqara/2:223 und 2:226–237. Was jedoch
die Kriterien für diese Klassifikation von universell Gültigem und
historisch Partikularem sein können, wird nicht herausgearbeitet.

4.3.1. Verschleierung von Frauen

Die Prinzipien hinter der Kategorisierung in universals und particu‐
lars lässt sich an der Diskussion um das Gebot der Verschleierung
von Frauen veranschaulichen.

In der klassischen Literatur ist eine Überlieferungsvariante zum
Offenbarungsanlass (sabab an-nuzūl) von al-Aḥzāb/33:59 tradiert,
wonach sich ein Konflikt um die mekkanischen Frauen entwickelte,
die nach der Auswanderung des Propheten nach Medina sich dort in
einer sexistischen Gesellschaft wiederfanden. Weil ihre Kleidung der
Kleidung der Sklavinnen ähnelte, wurden sie von medinensischen
Männern belästigt. Aus diesem Grunde sollten sie ihren Überwurf
(ǧilbāb) über sich ziehen. Anlässlich dieser Situation, so wird über‐
liefert, erhielt der Prophet eine Offenbarung, wonach die Frauen
sich auf eine bestimmte Weise verhüllen sollten:

Yā-ayyuhā n-nabiyyu qul li-azwāǧika wa-banātika wa-nisāʾi l-
muʾminīna yudnīna ʿalayhinna min ǧalābībihinna ḏālika adnā an yuʿraf‐
na fa-lā yuʾḏayna wa-kāna llāhu ġafūran raḥīman.

Prophet! Sag deinen Gattinnen und deinen Töchtern und den Frauen
der Gläubigen, sie mögen ihre Gewänder über sich schlagen; es ist dann

304 Ebd., 4, 10.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

140

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


leichter, dass man sie erkennt, auf dass sie nicht belästigt werden. Gott
ist bereit zu vergeben, barmherzig.305

Die Wendung ḏālika adnā an yuʿrafna fa-lā yuʾḏayna (»so ist es
passender, sodass sie nicht erkannt und belästigt werden«) in diesem
Vers wird traditionell so verstanden, dass das Überziehen des ǧilbāb
der Unterscheidung freier Frauen von Sklavinnen dienen sollte.306

Nicht nur wurden im gesellschaftlichen Kontext der Offenbarung
Sklavinnen als ungebundene, schutzlose und frei verfügbare Frau‐
en möglicherweise mit Hurerei assoziiert, einige Exegeten sehen in
der Nicht-Verhüllung von Sklavinnen, die sich nach konventioneller
Auslegung wie Männer lediglich vom Bauchnabel bis unter die Knie‐
gelenke zu verhüllen hatten, sogar eine Notwendigkeit, da sie als Wa‐
re im Handel begutachtet werden mussten.307 Soweit die klassische
Auslegung dieses Verses.

In Barlas’ Diskussion des Verschleierungsverses finden wir ein
spezifisches Verständnis der historischen Kontextualisierung vor.
Laut Barlas gilt al-Aḥzāb/33:59 spezifisch für den historischen Of‐
fenbarungskontext, des Weiteren sei mit der Bestimmung des Verses
nur eine begrenzte Frauengruppe angesprochen gewesen. Es handle
sich bei dieser nur um die freien muslimischen Frauen im Umfeld
des Propheten in Medina, die vor der Belästigung der medinensi‐
schen Männer geschützt werden sollten. Ihre Verschleierung sollte
nicht dazu dienen, sie zu verstecken, sondern sie zu markieren und
als freie Gläubige sichtbar zu machen. Diese Sichtbarmachung habe
zugleich ihren höheren Status in der hierarchischen medinensischen
Gesellschaft angezeigt. Barlas benennt die Notwendigkeit, die hier‐
archische soziale Struktur der Offenbarungssituation zu berücksich‐
tigen:

This form of »recognition/protection« took its meaning from the social
structure of a slave-owning society in which sexual abuse, especially of
slaves, was rampant. […] As Judith Antonelli notes, in ancient societies
women in the public arena were considered to be prostitutes; in such
societies, therefore, the law of the veil distinguished which women were
under male protection and which were fair game.308

305 Bobzin, Koran, 371.
306 Al-Wāḥidī, Asbāb nuzūl al-Qurʾān, 377; aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 19, 171.
307 Ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 23, 364.
308 Barlas, Believing Women in Islam, 55–56.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

141

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aus diesem Grunde, so Barlas weiter, käme die Auslegung solcher
partikularen Bestimmungen als universelle Gebote einem Anachro‐
nismus gleich.309 Die Historisierung des Partikularen bedeute jedoch
nicht, dass ethische Ziele des Korans in die Geschichte verbannt
würden. An diesem Punkt zeigt sich wieder der Einfluss Fazlur Rah‐
mans auf Barlas’ Hermeneutik, nach der universelle ethische Gebote
aus partikularen Bestimmungen abgeleitet werden können.310

Der Unterschied zwischen der klassischen und der untersuchten
geschlechtersensiblen Auslegung zeigt sich somit nicht in der Zu‐
ordnung eines Verses zu einer spezifischen historischen Situation.
Bei diesem Beispiel kommen beide Exegesen sogar zu einem sehr
ähnlichen Ergebnis. Der Unterschied äußert sich vielmehr in der
Beantwortung der Frage, ob das Gebot der Verschleierung alleinig
für die medinensischen Frauen oder aber für alle gläubigen Frauen
gelten soll.

Beide Verse zur Verschleierung, sowohl al-Aḥzāb/33:35 als auch
an-Nūr/24:31,311 werden als Aufruf zur Differenzmarkierung von
gläubigen Frauen zu unfreien Frauen verstanden. Letztere sind
wohlgemerkt auch gläubige Frauen. Diese Unterscheidung verdeut‐
licht, wie sehr der Koran in durch kulturelle Normen geprägte Si‐
tuationen hineinspricht. Der Vers scheint hier eine gesellschaftliche
Hierarchie von freien Frauen und Sklavinnen weiter zu bestärken, da
der Schutz von Frauen vor sexuellen Übergriffen einer Elite vorbe‐
halten ist. Die Diskussion müsste mit der Frage fortgeführt werden,
wie die Privilegierung einer Elite – wenn auch im Offenbarungskon‐
text – in das universelle islamische Gleichheitsprinzip passt, das
auch eine der festen Säulen des islamisch-feministischen Denkens
ist. Müsste in einem Diskurs, in dem für die Hierarchisierung der
Geschlechter sensibilisiert wird, nicht auch eine Sensibilität für die
Hierarchie unter Frauen vorhanden sein?

309 Ebd., 59.
310 Ebd.
311 Wa-qul li-l-muʾmināti yaġḍuḍna min abṣārihinna wa-yaḥfaẓna furūǧahunna

wa-lā yubdīna zīnatahunna illā mā ẓahara minhā wa-l-yaḍribna bi-ḫumuri‐
hinna ʿalā ǧuyūbihinna wa-lā yubdīna zīnatahunna illā li-buʿūlatihinna [...].
»Und sprich zu den gläubigen Frauen, dass sie ihre Blicke senken und ihre
Scham bewahren und ihren Schmuck nicht zeigen sollen, bis auf das, was
ohnehin zu sehen ist, und dass sie sich ihren Schal um ihren Ausschnitt
schlagen und dass sie ihren Schmuck nur ihren Gatten zeigen sollen […]«,
Bobzin, Koran, 307.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

142

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3.2. Autorität der Männer oder Verantwortung der Männer
(qiwāma)?

Die Diskussion um die Auslegung des Verses an-Nisāʾ/4:34 gehört
zu den ungebrochen andauernden Debatten in der islamischen Ko‐
ranexegese überhaupt.312 Von allen Koranversen zum Geschlechter‐
verhältnis sticht dieser besonders hervor, weil er die Hierarchie der
Geschlechter am deutlichsten zu betonen scheint.

Der Vers beginnt mit den Worten ar-riǧālu qawwāmūna ʿalā n-
nisāʾi, in der Übersetzung von Hartmut Bobzin lautet dies: »Die
Männer stehen für die Frauen ein«, in der von Adel Theodor
Khoury »Die Männer haben Vollmacht und Verantwortung gegen‐
über den Frauen«.313 Der Ausdruck kann aber auch so verstanden
werden, dass er den Mann der Frau überordnet und ihm Autorität in
ehelichen und familiären Angelegenheiten zuspricht. Auf diese Weise
wurde der Vers im vormodernen exegetischen wie auch rechtsausle‐
genden Diskurs in der Regel verstanden.314

Zur historischen Kontextualisierung dieses Passus merkt Wadud
an, es handle sich hierbei nicht um eine universelle, sondern um
eine partikulare Aussage. Dieser Satz beschreibe eine sozio-ökono‐
mische Situation, in welcher der Ehemann die Versorgerfunktion
der Familie erfülle. Damit der Mann qawwām sein könne, müsse das
im koranischen Erbrecht verfügte Erbe ihm zur Verfügung stehen
und er müsse seine Frau und die gemeinsamen Kinder finanziell
versorgen. Hier bestehe somit ein Ausgleich zwischen Rechten und
Pflichten zwischen den Partnern.315 Sie führt weiter aus, der Mann
habe in allen Kontexten die Versorgerfunktion und -pflicht, im Ge‐

312 Ayesha S. Chaudhry, »The Problems of Conscience and Hermeneutics: A
Few Contemporary Approaches«, Comparative Islamic Studies 2/2 (2006),
157–70; Chaudhry, Domestic Violence; Bauer, Gender Hierarchy in the Qurʾān;
Klausing, Geschlechterrollenvorstellungen im Tafsīr; Mir-Hosseini (Hg.), Men
in Charge?; siehe auch IV.

313 Bobzin, Koran, 74; Adel Theodor Khoury, Der Koran. Arabisch – Deutsch.
Übersetzung und wissenschaftlicher Kommentar (Gütersloh: Gütersloher Ver‐
lagshaus, 1990–2001), Bd. 5, 88.

314 Nimet Seker, »Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie! Zur Frage der
Geschlechtergewalt in Q 4:34«, in: Gewalt in den heiligen Schriften von Islam
und Christentum, Hg. Hamideh Mohagheghi, Klaus von Stosch (Paderborn:
Ferdinand Schöningh, 2014), 123–125.

315 Wadud, Qur’an and Woman, 70–71.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

143

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genzug werde die Frau von dieser Belastung freigestellt und habe
nur die Verantwortung für das childbearing: »the woman is not bur‐
dened with additional responsibility which jeopardize the primary
demanding responsibilty that only she can fulfill.«316

Allerdings läuft die Argumentationsführung Waduds bei der Aus‐
legung dieses Verses auf das Gegenteil einer Historisierung, nämlich
auf eine Universalisierung, hinaus: Wadud öffnet den Gültigkeits‐
bereich der Versbedeutung, die klassisch stets in Hinblick auf das
Verhältnis zwischen Eheleuten verstanden wurde, auf die »society
at large«, und versucht damit eine positive Umdeutung der im Vers
angelegten Geschlechterhierarchie zu erwirken. Dabei kehrt sie sich
von ihrer ursprünglichen Intention, die geschlechterhierarchischen
Elemente zu historisieren, ab, mit dem Ergebnis, dass sie selbst, wie
klassische Exegeten auch, bei universalistischen Überlegungen an‐
kommt. Zu Beginn ihrer Versauslegung argumentiert sie noch kon‐
textualistisch, um die Dominanzposition des Mannes als ein durch
den historischen Kontext gegebenes Element im Vers zu verstehen.
Gerade dieser Teil des Verses wird klassisch als Beschreibung des
Wesens von Mann und Frau verstanden, aus dem ein hierarchisches
Geschlechterverhältnis entspringt, das durch göttliche Verfügung –
etwa durch das Erbrecht, bei dem Männer einen größeren Anteil
bekommen – bestätigt und fortgeführt wird.

Ein anderer Koranvers, der im klassischen Diskurs ebenfalls
Grundlage für ein geschlechterhierarchisches Weltbild bietet, ist al-
Baqara/2:228. Hier ist im Zusammenhang mit der Warteperiode
nach einer Scheidung davon die Rede, dass die Frau in der Ehe die
gleichen Rechte und Pflichten trägt wie der Mann, dass aber die
Männer »eine Stufe über ihnen [den Ehefrauen]« stehen.317 Diese
Passage ist mehrdeutig, da nicht genau benannt ist, worauf sich

316 Ebd., S. 73: Waduds Modell einer ›idealen‹ Familie stützt sich dabei auf die
Ideen des ägyptischen Autors Sayyid Quṭb (gest. 1966), der als einer der
Vordenker des Islamismus im 20. Jahrhundert gilt. Die Aussage Waduds zur
»gebärenden« Funktion der Frau steht in seltsamen Widerspruch zu ihren
Ausführungen an anderer Stelle, wonach der Koran das Kindergebären und
-aufziehen nicht als eine essenzielle Eigenschaft des Weiblichen beschreibe,
»all other functions connected with child care and rearing, if mentioned at all
in the Qur’an, are never described as essential created characteristics of the
female«, ebd., S. 22.

317 Wa-l-muṭallaqātu yatarabbaṣna bi-anfusihinna ṯalāṯata qurūʾin wa-lā yaḥillu
lahunna an yaktumna mā ḫalaqa llāhu fī arḥāmihinna in kunna yuʾminna

III. Universell gültig oder historisch partikular?

144

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Rechte und Pflichten beziehen: Handelt es sich um das Recht,
die Scheidung auszusprechen und wieder rückgängig zu machen,
oder handelt es sich um die Pflicht, in der Warteperiode keine
Geheimnisse (wie etwa eine Schwangerschaft) vor dem Partner zu
haben? Es ist auch denkbar, dass die Scheidung oder eine verborge‐
ne Schwangerschaft von keinem der Partner missbraucht werden
soll, um weitere Konflikte zu schüren. In jedem Fall ist der Passus
mit dem Wortlaut »die Männer stehen eine Stufe über ihnen [den
Frauen]« (wa-li-r-riǧāli ʿalayhinna daraǧatun) unmissverständlich.
Denn dies bedeutet, dass die Männer ein Recht besitzen sollen, was
Gott den Frauen nicht zugesteht.

Wadud betont auch hier, dass die Aussage zur Überordnung der
Männer keine ontologische sei. Vielmehr sei sie auf den Kontext der
Scheidungsbestimmung begrenzt. Die Männer hätten ein Vorrecht,
die Scheidung auszusprechen. Zuvor geht sie aber auch davon aus,
dass die gleichen Rechte und Pflichten von Frau und Mann auf
gesellschaftlichen Konventionen beruhten (bi-l-maʿrūf) und dass sie
dabei von der Gemeinschaft Unterstützung fänden.318 Wadud führt
hierzu weiter aus, dass der Koran das männliche Vorrecht als eine
Einschränkung vorsieht und dass gesellschaftliche Konventionen an
sich ändernde Kontexte gebunden seien. Auch an dieser Stelle arbei‐
tet sie nicht mit historischen Quellen, die den Offenbarungskontext
erläutern könnten.

bi-llāhi wa-l-yawmi l-āḫiri wa-buʿūlatuhunna aḥaqqu bi-raddihinna fī ḏālika
in arādū iṣlāḥan wa-lahunna miṯlu llaḏī ʿalayhinna bi-l-maʿrūfi wa-li-r-riǧāli
ʿalayhinna daraǧatun wa-llāhu ʿazīzun ḥakīmun. »Die geschiedenen Frauen
warten ihrerseits drei Perioden ab, und ihnen ist es nicht erlaubt, dass sie
verbergen, was Gott in ihrem Schoße schuf – sofern sie an Gott glauben und
an den Jüngsten Tag. Ihre Männer sind voll dazu berechtigt, sie während
dieser Zeit zurückzuholen, falls sie Aussöhnung wollen. Und den Frauen steht
dasselbe zu, wozu sie ihrerseits nach Billigkeit verpflichtet sind. Die Männer
stehen einer Stufe über ihnen. Gott ist mächtig, weise«, Bobzin, Koran, 36.

318 Wadud, Qur’an and Woman, 69.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

145

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3.3. Polygynie des Mannes und Waisen

Ebenfalls im Zusammenhang mit der Ehe steht die Bestimmung in
an-Nisāʾ/4:3.319 Hier geht es konkret um die Polygynie des Mannes
und die Heirat mit Waisen. Der Vers schränkt die maximale Anzahl
von Frauen, die ein Mann gleichzeitig ehelichen darf, auf vier ein
und gebietet zugleich, dass Männer nur eine Frau oder Sklavinnen
ehelichen sollen, wenn sie ihre Frauen nicht gleichwertig behandeln
können. Unklar ist jedoch, ob mit den Frauen (an-nisāʾ) auch die
Waisen (al-yatāmā) gemeint sind oder ob dies eine gesonderte The‐
matik ist.

Laut einer von der Prophetenfrau ʿĀʾiša Bint Abī Bakr tradierten
Aussage waren Waisenmädchen in einer prekären Lage, weil der
männliche Vormund sie ehelichen konnte, um sich an ihrem Besitz
zu bereichern oder um die von ihm aufzubringende Morgengabe
eigenmächtig zu verringern. Dies war möglich, wenn der Vormund
gleichzeitig der Bevollmächtigte in rechtlichen Fragen war.320 Somit
kann der Vers verstanden werden als eine Ermahnung der Män‐
ner, ihre Frauen gerecht zu behandeln. Laut ʿĀʾišas Exegese ist ein
anderer Vers, nämlich an-Nisā/4:127, zur weiteren Erklärung und
Spezifikation dieses Sachverhalts offenbart worden. Letzterer betont
nochmals den gerechten Umgang mit den Waisen:

Wa-yastaftūnaka fī n-nisāʾi quli llāhu yuftīkum fīhinna wa-mā yutlā
ʿalaykum fī l-kitābi fī yatāmā n-nisāʾi llātī lā tuʾtūnahunna mā kuti‐
ba lahunna wa-tarġabūna an tankiḥūhunna wa-l-mustaḍʿafīna mina
l-wildāni wa-an taqūmū li-l-yatāmā bi-l-qisṭi wa-mā tafʿalū min ḫayrin
fa-inna llāha kāna bihī ʿalīman.

Sie bitten dich um Auskunft über die Frauen. Sprich: »Gott wird euch
Auskunft geben über sie [die Frauen] und darüber, was euch im Buch
vorgetragen wird über die weiblichen Waisen, denen ihr nicht gebt, was
für sie vorgeschrieben ist, und die ihr doch zu heiraten wünscht, und

319 Wa-in ḫiftum allā tuqsiṭū fī l-yatāmā fa-nkiḥū mā ṭāba lakum mina n-nisāʾi
maṯnā wa-ṯulāṯa wa-rubāʿa fa-in ḫiftum allā taʿdilū fa-wāḥidatan aw mā mala‐
kat aymānukum ḏālika adnā allā taʿūlū, »Und wenn ihr fürchtet, den Waisen
gegenüber nicht gerecht zu handeln, so heiratet von den Frauen, was euch
gutdünkt – zwei, drei oder vier! Und wenn ihr fürchtet, ihnen nicht gerecht
zu werden, dann nur eine oder was ihr an Sklavinnen besitzt! So könnt ihr am
ehesten Ungerechtigkeit vermeiden«, Bobzin, Koran, S. 69.

320 Aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 358–60.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

146

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über die Minderjährigen unter den Kindern und dass ihr den Waisen
Gerechtigkeit verschafft.« Was ihr an Gutem tut, siehe, Gott weiß davon
genau.321

Der historische Kontext ist damit in der klassischen Exegese bereits
berücksichtigt, da folgende Aspekte dort diskutiert werden: Erstens,
die Situation der Waisen kam nach der Niederlage der Muslime bei
der Schlacht von Uḥud (3/625) auf. Die Schlacht begann mit dem
Angriff der mekkanischen Qurayš auf die medinensischen Muslime
und endete mit dem Tod von 65 bis 70 Kämpfern auf muslimischer
Seite. Die Offenbarung der Sure an-Nisāʾ wird auf die Zeit nach
dieser Schlacht datiert. Die neu entstandene Situation machte es
erforderlich, dass Gott seine Stimme zum Schutz der Waisen erhob.
Zweitens, in der klassischen Exegese wird davon ausgegangen, dass
die Ehelichung von bis zu vier Frauen oder Waisenmädchen eine
Einschränkung darstellt und nicht als Ansporn zur Mehrehe verstan‐
den werden soll.322 Dies geht auch bereits aus dem Wortlaut des
Verses hervor. Drittens, die spezifische Situation (also der konkrete
historische Kontext) und die damit zusammenhängende Erläuterung
des Verses zur Polygynie ist aus einer Überlieferung von ʿĀʾiša be‐
kannt.

Amina Wadud führt in ihren Überlegungen zu diesem Vers das
Konzept von »marriage as subjugation« ein.

The marriage of subjugation at the time of revelation was premised on
the need for females to be materially provided for by some male. The
ideal male for a female child was the father, and for the adult female, the
husband.323

Demzufolge erscheint das im Koran angesprochene Problem der
ungerechten Behandlung der Frauen und Waisen als ein ökonomi‐
sches oder finanzielles Problem: Waduds Ausführungen verengen
die Problematik an dieser Stelle auf die Versorgungssituation von
Partnerinnen in der Ehe. Abgesehen davon, dass es sich bei ihren
Ausführungen im Grunde um eine Wiederholung der aus der klas‐
sischen Exegese bekannten Einordnung sowie der dort ebenfalls
bekannten, wenn nicht sogar detaillierteren historischen Einbettung
des Verses handelt, berücksichtigt sie in ihrer historischen Rekon‐

321 Bobzin, Koran, 85.
322 Siehe aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 361–62.
323 Wadud, Qur’an and Woman, 82.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

147

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


struktion lediglich die ökonomische Abhängigkeit der Waisenmäd‐
chen. Wenn sich die Situation nun so darstellt, dass die Waisen
vor allem deshalb geheiratet wurden, um sich ihres Vermögens zu
bemächtigen, kann nur schwer von einer wirtschaftlich prekären
Situation dieser Waisen ausgegangen werden. Weshalb stellt der Ko‐
ran dann den Anspruch, die Waisen gerecht zu behandeln? Eine
mögliche Überlegung könnte die soziale Abhängigkeit der Waisen
mit einbeziehen: Waisenmädchen, deren Eltern im Krieg verstorben
waren, waren möglicherweise in einer besonders prekären Situation,
da sie sich in einer stark hierarchisch geordneten Gesellschaft plötz‐
lich in der untersten Position wiederfanden und sich möglicherweise
ohne eine klare Zuordnung zu einer Familie oder einem Stamm mit
verschiedenen Formen des Missbrauchs konfrontiert sahen. Selbst
die Zugehörigkeit zu einem Ehemann oder einem männlichen Vor‐
mund schien sie nicht ausreichend schützen zu können, sodass der
Prophet daraufhin Offenbarungen zu ihnen erhielt.

Eine historische Rekonstruktion der Offenbarungssituation ein‐
zelner Verse kann folglich ebenso die historische Realität sozialer
Hierarchien im Offenbarungskontext berücksichtigen. Zudem kann
an dieser Stelle vorläufig festgehalten werden, dass die untersuch‐
ten Autorinnen bei der historischen Kontextualisierung dieser Verse
nicht versuchen, den Kontext zu rekonstruieren.

4.3.4. Deskriptive und präskriptive Koranverse

Die Unterscheidung zwischen deskriptiven und präskriptiven Ko‐
ranversen basiert auf der hermeneutischen Überlegung, dass der
Wortlaut sowie die Verfügungen des Korans auf die spezifische so‐
zio-kulturelle Situation der Ersthörer des Korans hin ausgerichtet
waren. Dies bedeutet, dass die Aussagen bestimmter Verse nur für
die historischen Ersthörer des Korans, nicht aber für spätere Gene‐
rationen normativ gültig seien, da sich der Kontext verändert habe.
Viele der Koranverse, die aus feministischer und geschlechtersensi‐
bler Sicht problematisch erscheinen, werden der Kategorie »deskrip‐
tiv«, also situationsbeschreibend, zugeordnet und damit historisiert.
Wenn es etwa in an-Nisāʾ/4:34 heißt »die Männer stehen über den
Frauen«, dann beschreibe dies die sozialen Verhältnisse in der me‐
dinensischen Gesellschaft, auf welche die Offenbarung herabgekom‐

III. Universell gültig oder historisch partikular?

148

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


men ist. Dies sei aber nicht als eine überzeitliche Aussage über das
Geschlechterverhältnis zu verstehen.

So begründet Asma Barlas ebenso die androzentrische Rede des
Korans damit, dass der Koran die Männer im historischen Kontext
als die Stärkeren in einer patriarchalischen Gesellschaft adressiere,
was jedoch nicht im Umkehrschluss bedeute, dass Gott eine patriar‐
chalische Gesellschaftsordnung vorschreibe.324

Bei der Diskussion des Passus »Wenn sie [die Frauen] euch gehor‐
chen, dann unternehmt nichts weiter gegen sie« (fa-in aṭaʿnakum
fa-lā tabġū ʿālayhinna sabīlan) in an-Nisāʾ/4:34 rekurriert Wadud
wieder auf ihr Konzept von »marriage of subjugation« als eine
»Norm« im gesellschaftlichen Kontext der Offenbarung:

In marriages of subjugation, wives did obey their husbands, usually be‐
cause they believed that a husband who materially maintains his family,
including the wife, deserves to be obeyed.325

Damit sagt Wadud implizit, dass die Aussage des Verses deskriptiv,
also als eine kulturelle Norm im medinensischen Kontext und nicht
etwa präskriptiv zu verstehen sei.326

In der Diskussion um präskriptive und deskriptive Verse bleibt
allerdings unklar, welche konkreten Kriterien dieser Unterscheidung
zugrunde gelegt werden. Wenn die koranischen Verfügungen auf die
spezifische Situation der Ersthörer ausgerichtet sind, dann müssten
schlichtweg alle koranischen Aussagen historisiert werden. Warum
soll dies nur für diejenigen Verse gelten, die patriarchalische Ele‐
mente beinhalten und nicht etwa für Verse, welche die Gleichheit
der Geschlechter vor Gott betonen? Auch bleibt unklar, warum nicht
beide Elemente, deskriptiv und präskriptiv, gemeinsam als Kompo‐
nenten gedacht werden, die aufeinander aufbauen.

Ebenso stellt sich die Frage, ob nicht ausnahmslos alle Verse des
Korans als spezifische Aussagen in einem bestimmten raumzeitli‐
chen historischen Kontext gelesen werden können. So wäre es denk‐
bar, dass die Aussagen zur Schöpfung und Gleichwertigkeit der Ge‐
schlechter primär auf ein bestimmtes problematisches Verständnis
des Geschlechterverhältnisses in der mekkanischen Phase abzielen,
in der sich das Thema der Schöpfung in der Koranrede entwickelt.

324 Barlas, Believing Women in Islam, 6.
325 Wadud, Qur’an and Woman, 77–78.
326 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 76.

4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze

149

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ist es nicht möglich, dass Gott hier situationsspezifisch spricht und
in einem bestimmten kulturellen Kontext korrigierend eingreift?

5. Fazit

Das Thema der historischen Kontextualisierung ist nicht nur für die
zeitgenössische Koranauslegung ein neuralgischer Punkt, an dem
sich die Geister hinsichtlich der Methoden und hermeneutischen
Prämissen scheiden. Vielmehr sind dieses Verfahren und seine theo‐
retischen und epistemologischen Grundlagen bereits in der vormo‐
dernen Exegese angelegt und ausgearbeitet. Damit haben wir es
mit einem methodischen und hermeneutischen Kontinuum in der
muslimischen Koranauslegung zu tun.

Die hier dargestellte historische Kontextualisierung muss als Ver‐
such beziehungsweise als ein erster Gehschritt eines noch relativ
jungen exegetischen Ansatzes gewertet werden. Die konkreten Me‐
thoden scheinen nicht nur wenig ausgereift, sondern fehlen bei
detaillierter Betrachtung im Grunde vollkommen. Warum werden
Verse, die von der gleichwertigen Erschaffung von Mann und Frau
berichten, als universell und nicht partikular klassifiziert? Wie kön‐
nen Exegeten und Exegetinnen bestimmen, ob sie die »Intention«
des Texts – man müsste eigentlich sagen: die Intention Gottes –
verstanden und herausgearbeitet haben?

Die historische Kontextualisierung als Methode bedarf eines Be‐
wusstseins für zwei gewichtige Themen und ihr Verhältnis zueinan‐
der: Offenbarung und Geschichte. Der Koran ist eine Offenbarung
in der Geschichte.

Ebenso unabdingbar ist die Kenntnis der Geschichte des Lebens
Muhammads sowie der Menschen, Orte und Ereignisse, die in und
um die Koranverkündigung eine Rolle gespielt haben. Dieses Wis‐
sen lässt sich in den für diesen Beitrag untersuchten Beispielen der
geschlechtersensiblen Koranforschung an sehr wenigen Punkten fin‐
den. Auch eine kritische Auseinandersetzung und Auswertung des
tradierten Wissens zur Geschichte der Koranverkündigung finden
nicht statt. Dabei verleiht ein Blick in die Geschichte dem emanzi‐
patorischen Potenzial der Koranverkündigung erst wirklich scharfe
Konturen.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

150

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auch bleibt z. B. Amina Wadud bei dem Versuch, einzelne Verse
historisch zu kontextualisieren, leider nur auf der Ebene von genera‐
lisierenden Überlegungen. Ihr Kontextverständnis bewegt sich auf
einer übergeordneten Ebene, indem sie von einer statischen patriar‐
chalischen Gesellschaftsform in Arabien ausgeht. Dieser allgemein
gehaltenen Vorstellung ordnet sie ihre exegetischen Überlegungen
unter. Dabei war die muslimische Gemeinschaft während der Ver‐
kündigung des Korans ganz offensichtlich in einem Wandel begrif‐
fen, der fortlaufend neue Herabsendungen von ethisch-rechtlichen
Bestimmungen notwendig machte. Die Historisierung besteht in den
untersuchten Arbeiten somit aus hermeneutischen Überlegungen
zur Bedeutung von Versen in einem angenommenen historischen
Kontext. Sie besteht allerdings nicht in einer kritischen Bearbeitung
der historischen Quellen.

Es ist daneben auch Folgendes zu beobachten: Wo Historisierung
auf dem Programm steht, findet in Wirklichkeit eine universalis‐
tische Umdeutung statt. Androzentrische und patriarchalische Ele‐
mente des Korantexts werden mit feministischen Prämissen von
Geschlechtergleichheit und Geschlechtergerechtigkeit in Einklang
gebracht und harmonisiert. Dies findet zuungunsten einer vertie‐
fenden Betrachtung des historischen Kontexts statt, die wiederum
ein komplexeres Verfahren und Arbeit mit den Primärquellen er‐
fordert. Ein derartiges Verfahren könnte von einem dynamischen
Offenbarungsgeschehen und damit von einem sich stetig wandeln‐
den Offenbarungskontext ausgehen. Dies würde eine Entwicklung
des Geschlechterverhältnisses nicht nur in einem linear-chronologi‐
schen Verlauf, sondern auch im situativen Kontext berücksichtigen
und würde damit ein viel komplexeres Bild zeichnen. Zahlreiche
klassische Wissenschaften bieten hierzu bereits Vorarbeiten, auf die
aufgebaut werden kann. Hierzu zählen neben den exegetischen Nar‐
rativen zu den »Anlässen der Offenbarung« auch Berichte über die
Zuordnung einzelner Offenbarungen in die mekkanische oder medi‐
nensische Phase, über den chronologischen Verlauf der Surenfolge
sowie textkritische Untersuchungen zur Genese des Textes, aus de‐
nen, wenn auch nur für einen Teil des Korantextes, rekonstruiert
werden kann, wann welche Verseinheit verkündet wurde und welche
Ereignisse damit im Zusammenhang stehen.

Die für diesen Beitrag untersuchten Werke arbeiten jedoch ver‐
stärkt auf der Setzung von universellen normativen Prämissen wie

5. Fazit

151

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geschlechtergerechtigkeit und Geschlechtergleichheit als Kernbot‐
schaften des Korans.327 Spezifische oder »partikulare« Gebote und
Aussagen werden diesen überzeitlich-ahistorischen Prinzipien de‐
duktiv unterworfen. Was mit ihnen nicht in Einklang steht, wird
historisiert. Die Historisierung dient damit in den meisten Fällen
nicht der Erklärung oder Deutung des Textes in der Geschichte, son‐
dern der Verbannung spezifischer Koranaussagen in die Geschichte.
Einige progressive KritikerInnen wie Kecia Ali oder Ebrahim Moosa
haben auf das Problem hingewiesen, dass die Projektion von Ge‐
schlechtergerechtigkeit als ein übergeordnetes ethisches Prinzip in
die Botschaft des Korans einem Anachronismus gleichkommt. Auch
Aysha Hidayatullah kritisierte bereits die anachronistische Tendenz,
zeitgenössische Vorstellungen von Gerechtigkeit und Geschlechter‐
gerechtigkeit in den Koran hinein zu projizieren.328

Abschließend bleibt zu würdigen, dass die untersuchten Werke
in umfangreichem Maße ein Bewusstsein schaffen für die kulturelle
und gesellschaftliche Differenz der Realität von Muslimen heute –
insbesondere im Westen, aber auch im modernen Leben islamisch
geprägter Länder – zu den sozio-kulturellen Umständen, in die
der Koran hinein offenbart wurde. Dieser Punkt stellt die größte
Herausforderung für Muslime in der Moderne dar und betrifft vor
allem die neuralgischen Themen Sexualität, Familie und Ehe. Aus‐
führlich arbeiten die Autorinnen den kulturellen Kontext heraus, auf
dem die offenbarten Normen zu Ehe und Sexualethik basieren. Sie
verdeutlichen damit die befreiende Kraft des Koran für die Stellung
der Frau im Offenbarungskontext. Ihr Verständnis der koranischen
Gebote als eine Reform der Gesellschaften in Mekka und Medina
mündet daher in einem Plädoyer, die progressive Stoßrichtung der
Botschaft Muhammads für unsere Zeit neu zu denken und damit
neue Interpretationen zu wagen.

327 Rhouni, Secular and Islamic Feminist Critiques, 252.
328 Hidayatullah, Feminist Edges of the Qur’an, 131.

III. Universell gültig oder historisch partikular?

152

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt
sie!

Zur Frage der Geschlechtergewalt in an-Nisāʾ/4:34 und in
der prophetischen sunna

1. Einleitung

Es gehört zu den Kuriositäten der islamischen Wissenschaften so‐
wie den geisteswissenschaftlichen Disziplinen, wie der Soziologie,
Politologie und Orientalistik, dass, wenn es um das Verhältnis der
Geschlechter im Islam geht, die publizierte Literatur sich ausschließ‐
lich mit der Stellung der Frau beschäftigt. Unter Schlagwörtern wie
»die Frau im Islam« oder »die Frau im Koran« werden vor allem
in den in der Moderne aufkommenden Debatten um eine Reform
des Islams alte und neue Verständnisse von den Geschlechtern ver‐
handelt. Dagegen sind das Wesen und die Stellung des männlichen
Geschlechts im Islam in diesen Wissenschaften selten ein Diskussi‐
onsthema. Aus muslimischer Sicht ist dies umso kurioser, als der
Koran von der Polarität der Geschlechter spricht, die er mit der
Polarität von Tag und Nacht vergleicht (al-Layl/92:1–3).329 Diese
ontologische Polarität bedeutet, dass die Existenz und das Wesen des
einen Geschlechts ohne das andere nicht denkbar sind.

Oftmals steht Vers 4 in Sure 34 (an-Nisāʾ, »Die Frauen«) im
Zentrum dieser Debatten. Über die Auslegung dieses Verses werden
verschiedene Fragen behandelt, wie etwa die ontologische Hierar‐
chisierung der Geschlechter, normative Geschlechterrollen in der
Ehe, soziale und politische Rollen der Geschlechter sowie schließ‐
lich die Legitimation von männlicher Gewalt gegenüber (Ehe-)Frau‐

329 Wa-l-layli iḏā yaġšā wa-n-nahāri iḏā taǧallā wa-mā ḫalaqa ḏ-ḏakara wa-l-
unṯā. »Bei der Nacht, wenn sie sich ausbreitet, beim Tage, wenn sein Licht sich
weitet, bei dem, der erschuf, was männlich ist und weiblich!«, Bobzin, Koran,
570.

153

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


en. Dieser breit gefächerte Diskurs um an-Nisāʾ/4:34 liegt darin
begründet, dass der Vers weit mehr thematisiert als nur die Frage
der Geschlechtergewalt, auf die sich vor allem moderne, mitunter
apologetische Lesarten fokussieren.

In diesem Kapitel sollen verschiedene Aspekte der exegetischen
Diskussionen über den folgenden Vers untersucht und diskutiert
werden:

Ar-riǧālu qawwāmūna ʿalā n-nisāʾi bi-mā faḍḍala llāhu baʿḍahum
ʿalā baʿḍin wa-bi-mā anfaqū min amwālihim fa-ṣ-ṣāliḥātu qānitātun
ḥāfiẓātun li-l-ġaybi bi-mā ḥafiẓa llāhu wa-llātī taḫāfūna nušūzahunna
fa-ʿiẓūhunna wa-hǧurūhunna f ī-l-maḍāǧiʿi wa-ḍribūhunna fa-in aṭaʿna‐
kum fa-lā tabġū ʿalayhinna sabīlan inna llāha kāna ʿaliyyan kabīran.

Ausgehend von der Überlegung, dass jede Übersetzung des Koran
einer Interpretation gleichkommt, vermeide ich an dieser Stelle
eine eigene Übersetzung dieses Verses und zitiere stattdessen zwei
deutschsprachige Koran-Übersetzungen. Der Arabist Hartmut Bob‐
zin überträgt den Vers auf diese Weise:

Die Männer stehen für die Frauen ein, deshalb, weil Gott den einen
von ihnen den Vorzug vor den anderen gewährte und weil sie etwas
von ihrem Vermögen aufgewendet haben. Die frommen Frauen sind
demütig ergeben, hüten das Verborgene, weil auch Gott es hütet. Die
aber, deren Widerspenstigkeit ihr befürchtet, die ermahnt, haltet euch
fern von ihnen auf dem Lager, und schlagt sie. Wenn sie euch gehor‐
chen, dann unternehmt nichts weiter gegen sie. Gott ist hoch erhaben,
groß.330

Schon innerhalb der verschiedenen deutschsprachigen Koran-Über‐
setzungen zeigen sich unterschiedliche Betonungen und Deutungs‐
nuancen dieses Verses. Dies lässt sich auch in der englischsprachigen
Übertragung von Muhammad Asad beobachten:

Men shall take full care of women with the bounties which God has
bestowed more abundantly on the former than on the latter, and with
what they may spend out of their possessions. And the righteous women
are the truly devout ones, who guard the intimacy which God has
[ordained to be] guarded. And as for those women whose ill-will you
have reason to fear, admonish them [first]; then leave them alone in

330 Bobzin, Koran, 74.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

154

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bed; then beat them; and if thereupon they pay you heed, do not seek to
harm them. Behold, God is indeed most high, great!331

Der Kommentar in Asads Übersetzung zu diesem Vers ist auffallend
lang und widmet sich den drei Begriffen, deren Verständnis zentral
ist für eine Deutung dieses Verses. Muhammad Asad legt den kon‐
zeptionell-exegetischen Begriff qiwāma, auf den sich die Aussage
»die Männer sind qawwāmūna über die Frauen« bezieht, als »physi‐
schen Unterhalt und Schutz« sowie als »moralische Verantwortung«
der Männer für die Frauen aus. Die Übertragung von nušūz (»wenn
ihr ihren nušūz fürchtet«) mit »Übelwollen« wird als »absichtliche
und fortwährende Verletzung ihrer [der Frau] ehelichen Pflichten«
interpretiert. Was das »Schlagen« (wa-ḍribūhunna) betrifft, emp‐
fiehlt Asad unter Anführung von Hadithen eine abgemilderte, sym‐
bolische Form des Schlagens (ġayr mubarriḥ).332 Damit gibt Asad,
wie wir später sehen werden, die dominierende Sicht in den klassi‐
schen exegetischen Werken wieder.

1.1. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34

In der Moderne haben sich neue Zugänge zum Koran entwickelt,
die zum Beispiel übergeordnete ethische Prinzipien wie Geschlech‐
tergerechtigkeit betonen und die Zielsetzung verfolgen, die korani‐
sche Rede in Bezug auf das Geschlechterverhältnis neu auszulegen,
um ihre »ursprüngliche«333 Bedeutung zu erklären. Dabei werden
oftmals die jahrhundertealten Schichten patriarchalischer Deutungs‐
traditionen und Geschlechterrollenzuschreibungen einer (feministi‐
schen) Kritik unterzogen.334 Wichtigstes Anliegen dieser neuen An‐

331 Muhammad Asad, The Message of the Qurʾan. Translated and Explained by
Muhammad Asad (London: The Book Foundation, 2008), 144.

332 Ebd., 145.
333 Zum hermeneutischen Problem der zeitlichen und kulturellen Distanz zwi‐

schen den Ersthörern des Korans und denen späterer Generationen, die den
Koran als Referenztext verwenden, siehe Ömer Özsoy, »Çağdaş Bir Sorun Ola‐
rak ›Kur’an’ın Anlaşılması‹ Sorunu«, in: Güncel Dini Meseleler Birinci İhtisas
Toplantısı, Hg. Mehmet Bulut (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2002), 41–48.

334 Um nur einige zu nennen, die sich auf an-Nisāʾ/4:34 beziehen: Fazlur Rah‐
man, »The Status of Women in Islam. A Modernist Interpretation«, in: Sep‐
arated Worlds. Studies of Purdah in South Asia, Hg. Hanna Papanek, Gail

1. Einleitung

155

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sätze ist, das emanzipatorische Potenzial der koranischen Botschaft
für das Verhältnis der Geschlechter aufzuzeigen.

Das Vorhandensein von an-Nisāʾ/4:34 im Koran stellt vor allem
aus dieser geschlechtersensiblen Perspektive zunächst ein ethisches
Problem335 dar: Wie geht die in den schöpfungstheologischen Ver‐
sen deutlich werdende spirituelle und ontologische Gleichwertigkeit
von Frau und Mann (an-Nisāʾ/4:1) mit der Rede von der Vormund‐
schaft der Männer (an-Nisāʾ/4:34) zusammen? Wie kann es sein,
dass der Koran den Frauen das Recht auf Ehescheidung zuerkennt,
gleichzeitig aber sagt, dass die Männer in dieser Frage einen Vor‐
zug haben (al-Baqara/2:228)? Wie kann es sein, dass der Koran
zum einen betont, dass die Ehe ein Ort für gegenseitige Liebe und
Barmherzigkeit ist (ar-Rūm/30:21, al-Baqara/2:187), in der friedliche
Harmonie und Gerechtigkeit herrschen sollen (an-Nisāʾ/4:19, 4:128–
129), und zum anderen offensichtlich dem Mann das Recht auf kör‐
perliche Züchtigung seiner Frau zuerkennt (an-Nisāʾ/4:34)?

Das in an-Nisāʾ/4:34 enthaltene Gewaltpotenzial hat nicht nur
dezidiert reformorientierte oder feministische Exegetinnen beschäf‐
tigt; auch aus einer klassischen Position heraus argumentierende Ge‐
lehrte haben sich darum bemüht, das Gewaltpotenzial zu entschär‐
fen. Häufig verweisen diese Gelehrte auf den berühmten Satz des
Rechtsgelehrten Muḥammad b. Idrīs aš-Šāfiʿī (gest. 204/820): »Das
Schlagen ist erlaubt, und es ist besser, es zu unterlassen.«336 Insge‐
samt lassen sich verschiedene Abstufungen des Abschwächens der
Bedeutung von »schlagen« (ḍaraba) in klassischen wie modernen
Quellen finden: Reformistisch-feministische Auslegungen befürwor‐
ten eine abweichende Bedeutung des semantischen Felds ḍ-r-b, das

Minault (Delhi: Chanakya 1982), 294–95; Wadud, Qur’an and Woman; Barlas,
Believing Women in Islam; Shaikh, »Exegetical Violence«; Mubarak, »A Re-Ex‐
amination of Verse 4:34«; Abou El Fadl, The Search for Beauty, 107–22, 160–
64, 176–85; Chaudhry, Domestic Violence; Rabha al-Zeera, »Violence Against
Women in Qurʾan 4:34. A Sacred Ordinance?«, in: Muslima Theology. The
Voices of Muslim Women Theologians, Hg. Marcia Hermansen, Ednan Aslan,
Elif Medeni (Frankfurt am Main: Peter Lang, 2013), 217–30.

335 Siehe Silvers, »The Ethical Problem«.
336 Abū ʿAbdallāh Muḥammad b. Idrīs aš-Šāfiʿī, Kitāb al-umm, hg. Muḥam‐

mad Zuhrī an-Naǧǧār (Beirut: Dār al-Maʿrifa 1410/1990), Bd. 5, 194. Zur
rechtsmethodischen Diskussion aš-Šāfiʿīs über an-Nisāʾ/4:34 siehe Kecia
Ali, »›The Best of You Will Not Strike‹. Al-Shafiʿi on Qurʾān, Sunnah, and
Wife-Beating«, Comparative Islamic Studies 2/2 (2006), 143–55.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

156

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht mehr in der Bedeutung von »schlagen«, sondern im Sinne von
»trennen« verstanden wird. In der klassischen Position dominiert
jedoch die Sichtweise, dass das Schlagen nur symbolisch zu verste‐
hen sei (ġayr mubarriḥ) – demgemäß als eine Form des Schlagens
ohne physische Schmerzzufügung, durch Zuhilfenahme eines leich‐
ten Gegenstands wie eines Tuchs oder einer hölzernen Zahnbürste
(siwāk). Und schließlich existiert – wenn auch als eine Minderheits‐
meinung – die Position, die ḍaraba im Sinne einer körperlichen
Züchtigung verstehen will.

1.2. Hermeneutik und Gewaltdiskurs bei klassischen und
modernen ExegetInnen

Auf einer übergeordneten Ebene ist daher zu fragen, wie einer‐
seits klassische und andererseits emanzipatorisch-feministische Aus‐
legungen dem Vers eine innere Logik verleihen. Ich lege meiner
Untersuchung die hermeneutische Überlegung zugrunde, dass Ex‐
egese nicht etwa die Intention des Autors/Sprechers des Koran (also
Gottes) allein herausarbeitet und der Sinn des Textes nicht im Text
verborgen ist, sondern dass sich der Sinn erst durch die Verschmel‐
zung der Intentionsebene des Textes und der Erwartungsebene der
ExegetInnen konstituiert. Die innere Logik von an-Nisāʾ/4:34 und
die damit verbundenen Fragen bezüglich des Geschlechterverhält‐
nisses bilden sich also erst im Prozess des Auslegens selbst heraus.

Ferner ist es wichtig zu betonen, dass, anders in vielen Interpreta‐
tionen, die Frage nach der Gewaltlegitimation in an-Nisāʾ/4:34 nicht
auf semantische oder lexikalische Analysen der Imperativform »und
schlagt sie« (wa-ḍribūhunna) allein reduziert werden kann. Viel‐
mehr ist eine exegetische Reflexion des inneren Zusammenhangs
der koranischen Vorrede vor der Thematisierung des Ehekonflikts
und des »Schlagens« in an-Nisāʾ/4:34 notwendig. Meine Untersu‐
chung von drei klassischen Exegeten und einer modernen, feminis‐
tischen337 Exegetin dient daher mehreren Zwecken: Sie zeigt auf,
dass in Bezug auf die Gewalt sich keine eindeutigen Deutungsmuster

337 Ich bin mir des umstrittenen Charakters des Begriffs »islamischer Feminis‐
mus« bewusst. Deswegen sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass ich
ihn in Ermangelung eines treffenden Terminus in deutscher Sprache verwen‐
de, der das Bemühen um (zumeist weibliche) Kritik an patriarchalischen

1. Einleitung

157

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für »klassische« oder »patriarchalische« einerseits sowie »feminis‐
tische« oder »emanzipatorische« Interpretationen andererseits fin‐
den lassen. Viel interessanter sind Parallelen in den exegetischen
Argumentationsmustern zur Vorrede des »Schlagens« im Vers, die
von einer – in der feministischen Lesart von Amina Wadud positiv
umgedeuteten – Hierarchisierung der Geschlechter und demzufolge
von bestimmten Rollen in der Ehe und/oder der Gesamtgesellschaft
ausgehen.

Bei meiner Lesart der drei klassischen Korankommentare und der
hier untersuchten feministischen Auslegung lege ich den Fokus auf
drei Kernbegriffe. Mein Augenmerk fällt zunächst auf den Begriff
qawwāmūna/qiwāma, der zusammen mit faḍḍala/tafḍīl (Vorzug)
im Sinne von Autorität, Vormundschaft, Verantwortung und/oder
Überlegenheit des Mannes verstanden wird. Danach untersuche ich
den Begriff nušūz, der, als Gegenkonzept zu qānitāt/qunūt sowie ṭāʿa
(Gehorsam) fungierend, als Ungehorsam, Widerwille und/oder Pro‐
vokation der Frau verstanden wird, sowie schließlich wa-ḍribūhun‐
na/ḍaraba (Schlagen). Diese drei Begriffe sind für diesen Aufsatz
nicht etwa von Interesse, weil sie als Kernbegriffe in an-Nisāʾ/4:34
angelegt sind, sondern weil sie als Schlagwörter für den exegeti‐
schen Diskurs um an-Nisāʾ/4:34 fungieren, die über die Auslegung
des Verses hinausreichen und sich auf weitere Diskussionen um
das Geschlechterverhältnis auswirken, wenn es etwa um das Schei‐
dungsrecht (al-Baqara/2:228), um die Erschaffung von Mann und
Frau (an-Nisāʾ/4:1) und um die Zeugenschaft von Frauen (al-Baqa‐
ra/2:282) geht. Die exegetischen Überlegungen um diese Begriffe
eröffnen uns Perspektiven auf die verschiedenen Konzeptionen von

Deutungen und männlich-monopolisierten Deutungsansprüchen von Koran
und sunna und der damit einhergehenden revisionistischen Exegesen des Ko‐
ran beschreibt, die das emanzipatorische Potenzial des Koran in Bezug auf
Geschlechtergerechtigkeit hervorheben. Am deutlichsten hat Asma Barlas die
Zuweisung (durch die Historikerin Margot Badran, siehe Margot Badran, »Be‐
tween Secular and Islamic Feminism/s. Reflections on the Middle East and
Beyond«, Journal of Middle East Women’s Studies 1/1 (2005), 6–28) des Be‐
griffs »islamischer Feminismus« von sich gewiesen: »Feminism as a discourse
has foreclosed the possibility of theorizing sexual equality from alternative
paradigms [...] it is this very inclusivity of feminism – its attempt, as a meta and
master narrative, to subsume and assimilate all conversations about equality –
that I find both imperializing and reductive«, siehe Barlas, »Engaging Islamic
Feminism«, 21–22.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

158

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


normativen und idealen Geschlechtervorstellungen und auf exege‐
tische Subtexte, in denen Vorstellungen von Machtverhältnissen
zwischen den Geschlechtern verhandelt werden. Dabei darf nicht
übersehen werden, dass eine vom Kontext der Sure isolierte und
wörtliche Lesart von an-Nisāʾ/4:34 für diese Art der Diskussion
geradezu eine Vorlage liefert. Einzelne Elemente einer derartigen
Lesart finden sich jedoch auch in der klassischen wie modernen
Exegese.

Der exegetische Fokus auf einzelne Wortlaute, ihre möglichen
Bedeutungen und auf die Bemühung, die Bedeutung von ḍaraba zu
entschärfen, scheint mir vor allem in der Lesart von feministischen
Exegesen von der eigentlichen Ursache der Irritation abzulenken:
Der in an-Nisāʾ/4:34 betriebene Diskurs um Geschlechtergewalt
kreist nicht um die Frage nach der Gewaltlegitimation in dem Wört‐
chen ḍaraba, sondern in der vorangehenden Rede von der »Überle‐
genheit der Männer über die Frauen«, die »Gott bevorzugt hat«
sowie die Rede von den »rechtschaffenen Frauen, die gehorsam und
ergeben sind«. Der möglichen Legitimation von Gewalt geht also ein
Diskurs der Hierarchisierung der Geschlechter voraus, sodass ein
innerer Zusammenhang zwischen der gottgegebenen männlichen
Überlegenheit und nicht von Gewalt an sich, sondern den männli‐
chen Adressaten als Akteuren zu bestehen scheint. Der Gewaltdis‐
kurs über körperliche Züchtigung findet somit nicht nur auf einer
Ebene statt. Vielmehr ist es die androzentrische Rede im Koran,338

die reformorientierte und feministische Auslegungen von an-Nisāʾ/
4:34 vor Herausforderungen stellt und der sich bisher nur wenige
AutorInnen gewidmet haben.

Meine Untersuchung der klassischen Korankommentare dient so‐
mit dazu, die Rede von der dominanten »patriarchalischen« Deu‐
tungstradition in der traditionellen Literatur339 mit konkretem, de‐
tailliertem Inhalt zu füllen, um die argumentativen Unterschiede
und Gemeinsamkeiten von klassischen und feministischen Interpre‐
tationen aufzuzeigen. Vor diesem Hintergrund lässt sich die emanzi‐
patorische Herangehensweise von Amina Wadud, deren Ansatz dis‐
kussionswürdig erscheint, schärfer herausarbeiten und diskutieren.

338 Siehe VI.
339 Wadud, Qur’an and Woman, xi, 7–8; Barlas, Believing Women in Islam, 7–13,

93–128.

1. Einleitung

159

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Auswahl der drei klassischen Werke ist auf Schriften gefal‐
len, die zu den wichtigsten Korankommentaren gehören: Das Werk
Ǧāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān von Muḥammad Ibn Ǧarīr aṭ-
Ṭabarī (gest. 310/923), das Werk al-Kaššāf ʿan ḥaqāʾiq at-tanzīl von
Abū l-Qāsim az-Zamaḫšarī (gest. 538/1144) sowie Mafātiḥ al-ġayb
von Faḫr ad-Dīn ar-Rāzī (gest. 606/1210).

Danach interessiert mich die Lesart der zeitgenössischen US-ame‐
rikanischen feministischen Denkerin und Frauenrechtlerin Amina
Wadud (geb. 1952), die ihren Ausführungen über den koranischen
Geschlechterdiskurs in ihrem Werk Qur’an and Woman (1992) her‐
meneutische Überlegungen vorangestellt hat. Für Wadud hat das
Vorhandensein von an-Nisāʾ/4:34 und das darin enthaltene Gewalt‐
potenzial eine derartige Vehemenz, dass sie in ihrem Werk Inside
the Gender Jihad (2006) ihre Methodik um das Moment des »Nein-
Sagens« erweitert, indem sie von einem »saying no to the text«
spricht. Danach ergänze ich die Leerstellen in Waduds Lesart mit
Beispielen aus der prophetischen sunna, um den Vers im Lichte der
prophetischen Ethik zu lesen.

2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer
Gelehrter

Bei den nun folgenden Kurzanalysen von drei ausgewählten klassi‐
schen Korankommentaren zu an-Nisāʾ/4:34 sei zuvor hervorgeho‐
ben, dass Korankommentare keine juristischen Werke sind; es han‐
delt sich dabei auch nicht um Werke, die mit einem normativen
Ziel ethische Fragen behandeln. Oftmals greifen sie juristische Aus‐
legungen auf, diskutieren diese oder unterscheiden innerhalb eines
oder mehrerer Koranverse zwischen juristisch bindenden sowie mo‐
ralischen Aussagen. Korankommentare sind vielmehr als interpreta‐
torische, textauslegende Werke zu verstehen, was ihre Diskursmacht
allerdings nicht schmälert. Im Gegenteil: Gerade die Schriften be‐
kannter Exegeten wie ar-Rāzī wirken bis heute nach und werden
von vielen MuslimInnen als autoritative Quellen gelesen, sodass
die Grenzen der Diskurse zwischen exegetischen und juristischen
Schriften oftmals fließend sind.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

160

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.1. Qiwāma bei aṭ-Ṭabarī, Zamaḫšarī und ar-Rāzī

Ar-riǧālu qawwāmūna [qiwāma] ʿalā n-nisāʾi bi-mā faḍḍala [tafḍīl] llāhu
baʿḍahum ʿalā baʿḍin wa-bimā anfaqū min amwālihim.

Die Männer stehen für die Frauen in Verantwortung ein, weil Gott
einige von ihnen den anderen bevorzugt hat und insofern sie von ihrem
Besitz (für sie) ausgeben. (Übers. d. Verf.)

Während die meisten klassischen Korankommentare qiwāma als
wesenhafte Eigenschaft von Männern verstehen, die sie von Frauen
unterscheidet und welche die höherwertigen Qualitäten des männ‐
lichen Geschlechts beschreibt, gehört aṭ-Ṭabarī zu den wenigen Ex‐
egeten, welche die männliche Vormundschaft auf die Ehe beschrän‐
ken und sie nicht von übergeordneten wesenhaften Qualitäten wie
einem erhabenen Intellekt oder angeborener Eignung zur Führung
abhängig machen. Qiwāma ist nach aṭ-Ṭabarīs Lesart lediglich als
männliche Vormundschaft über Ehefrauen in von Gott festgelegten
ehelichen Angelegenheiten zu verstehen; diese Vormundschaft oder
Autorität leitet sich von der finanziellen Versorgungspflicht des
Mannes ab. Die Ehefrau hat somit das Recht, versorgt zu werden,
und ist im Gegenzug dazu verpflichtet, dem Mann sexuell verfügbar
zu sein. Im Gegensatz zu späteren Exegeten limitiert aṭ-Ṭabarī damit
die weibliche Gehorsamspflicht auf die sexuelle Verfügbarkeit.340

Die göttliche Bevorzugung der Männer (tafḍīl) untermauert nach
Ansicht der Exegeten die Vormundschaft der Männer.

Die am weitesten verbreitete, als objektiv geltende Begründung für
die Vormundschaft des Mannes wird in seinem wesenhaften über‐
legenen Verstand (ʿaql) gesehen. Diese Argumentation wird durch
Hadithe gestützt, die den defizitären Verstand von Frauen themati‐
sieren.341 Andere Begründungen sind: Gott gesteht Männern mehr
Rechte und Privilegien zu als Frauen, in religiösen Dingen wie der
Prophetie oder dem Freitagsgebet sind sie bevorzugt, und Männer
haben besondere Verpflichtungen in der Familie.

Bei az-Zamaḫšarī findet sich eine erweiterte Konzeption von
qiwāma und tafḍīl im Sinne einer allgemeinen Position von Herr‐

340 Aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 687.
341 Zu einer Zusammenfassung dieser Argumentation in vormodernen Koran‐

kommentaren siehe Bauer, Room for Interpretation, 124–25. Zu einer kritischen
Revision dieser Hadithe siehe Tuksal, Kadın Karşıtı Söylem, 152–79.

2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

161

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schaft und Macht und absoluter männlicher Auszeichnung. Die
überlegenen männlichen Eigenschaften reichen von der Vernunft,
Entschlossenheit (ḥazm), Stärke, der Bevorzugung durch die Pro‐
phetie (nubuwwa), Gelehrsamkeit (ʿilmiyya) und religiöser Führer‐
schaft (imāma) bis hin zu Vorrechten von Männern in Ehe und
Scheidung, in der männlichen Polygynie und der patrilinealen Ab‐
stammung. Ein weiteres Merkmal männlicher Auszeichnung bestehe
darin, »dass sie Bärte und Turbane« tragen.342 Es fällt auf, dass
az-Zamaḫšarī der ehelichen Vormundschaft die Voraussetzung einer
politischen Herrschaft zugrunde legt. So wie der Staat einen Herr‐
scher braucht, braucht auch jeder Haushalt einen starken Mann an
der Spitze. Damit bezieht er die Aussage von an-Nisāʾ/4:34 nicht
mehr auf die Ehe allein343, sondern auf gesamtgesellschaftliche Ver‐
hältnisse und auf das Geschlechterverhältnis als Ganzes: Männer als
Kollektiv haben Autorität und Verpflichtungen, Frauen als Kollektiv
gehören zum gehorsamspflichtigen Teil der Gesellschaft.

Der Exeget ar-Rāzī hingegen scheint auf den ersten Blick ein
emanzipatorisches Verständnis von qiwāma zu entwerfen: Zunächst
hebt er die Gleichheit von Mann und Frau in finanziellen Fragen
hervor. Gott habe eine gerechte finanzielle Ordnung für Mann und
Frau geschaffen, keines der beiden Geschlechter sei in dieser Frage
höher als das andere gestellt.344 In der Tat wird qiwāma auch von
anderen ExegetInnen als finanzielle Versorgungspflicht ausgelegt,
wie etwa von Amina Wadud. Auch ar-Rāzī versteht qiwāma als
eine Versorgungspflicht und nicht als eine kontrollierende oder au‐

342 Az-Zamaḫšarī, al-Kaššāf, Bd. 2, 67.
343 Eine Lektüre, welche die männliche qiwāma und den weiblichen nušūz als

generelle Charakterisierungen und Wesensbeschreibungen von Mann und
Frau versteht, lässt sich mit den vorhergehenden und nachfolgenden Versen
von an-Nisāʾ/4:34 nicht begründen. Dass sich an-Nisāʾ/4:34 ausschließlich auf
Eheleute bezieht, wird aus der Versabfolge der gesamten Sure, in die der Vers
eingebettet ist, deutlich; siehe an-Nisāʾ/4:33 und an-Nisāʾ/4:35.

344 An dieser Stelle fügt ar-Rāzī einen sabab-an-nuzūl-Bericht zur Überlieferung
des situativen Kontextes der Offenbarung an, der in kaum einem anderen
exegetischen Werk zitiert wird. Demnach diskutierten einige Frauen über die
Frage der Bevorzugung (tafḍīl) des Mannes in der koranischen Erbschaftsrege‐
lung, worauf an-Nisāʾ/4:34 offenbart wurde. Nach ar-Rāzīs Auslegung erhalten
Männer einen größeren Erbschaftsanteil, weil sie in der Pflicht seien, ihre
Frauen zu versorgen. Gott habe niemanden absolut bevorzugt, siehe ar-Rāzī,
Mafātiḥ al-ġayb, Bd. 10, 90.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

162

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


toritäre Funktion des Mannes, der seiner Frau vorsteht. Ein Mann
ist qawwām über eine Frau, wenn er sie beschützt und für sie
finanziell aufkommt. Die Kehrseite dieser Überlegungen ist, dass
der Mann der Frau das Gute gebieten und das Schlechte verbieten
soll. Qiwāma ist bei ar-Rāzī somit dualistisch konzipiert; es besteht
darin, sowohl zu versorgen und zu umsorgen als auch zu disziplinie‐
ren. Die potenzielle finanzielle Gleichstellung von Mann und Frau
hat in seiner Interpretation nicht zur Folge, dass Männern keine
wesenhafte Überlegenheit eigen ist – er zählt die gleichen Männer
auszeichnenden Merkmale auf, die schon az-Zamaḫšarī in seine
Überlegungen einbezog.345 Auch ar-Rāzī stellt somit die übergeord‐
nete Position des Mannes nicht infrage.

2.2. Nušūz bei aṭ-Ṭabarī, az-Zamaḫšarī und ar-Rāzī

Der Auslegung des zentralen Begriffs nušūz, die als Bedingung und
Auslöser der darauf folgenden imperativischen Formulierung »er‐
mahnt sie (zunächst) und (dann) meidet sie im Bett und (dann)
schlagt sie!« gilt, geht die exegetische Diskussion um die koranische
Rede von den »rechtschaffenen Frauen« (aṣ-ṣāliḥāt) voraus:

Fa-ṣ-ṣāliḥātu qānitātun ḥāfiẓātun li-l-ġaybi bi-mā ḥafiẓa llāhu.

Die rechtschaffenen Frauen sind gehorsam (oder gottergeben) und hü‐
ten das Verborgene, weil Gott es hütet. (Übers. d. Verf.)

Dieser Satz gibt Anlass für die Diskussion um den normativen
Idealtypus der Ehefrau. Doch eine der vielen Kontroversen über
an-Nisāʾ/4:34 in der klassischen Literatur ist die Frage, ob sich die
weibliche Unterwürfigkeit (qunūt) hier auf Gott oder den Ehemann,
oder gar auf beide bezieht. Während aṭ-Ṭabarī sich einer klaren
Definition von qunūt widersetzt und gegen eine eindeutige Festle‐
gung darüber argumentiert, wem der Gehorsam gelten soll,346 geben
sowohl az-Zamaḫšarī als auch ar-Rāzī der Idee Vorrang, dass der
weibliche Gehorsam sowohl Gott als auch dem Ehemann gelten
muss.347 Ar-Rāzī geht sogar so weit zu behaupten, dass beides von

345 Ebd., 91.
346 Aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 687.
347 Az-Zamaḫšarī, al-Kaššāf, Bd. 2, 68; ar-Rāzī, Mafātiḥ al-ġayb, Bd. 10, 91–92.

2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

163

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der idealen Frau verlangt werde. In seiner Aussage, »eine Frau
ist nicht fromm/gottergeben, wenn sie nicht ihrem Mann ergeben
ist«348, gipfelt die Vorstellung einer wesenhaften Hierarchie der Ge‐
schlechter in religiösen und spirituellen Fragen, die jenseits rechtli‐
cher Ehebestimmungen liegen.

Die hochgradig ambige koranische Sequenz ḥāfiẓātun li-l-ġaybi
bi-mā ḥafiẓa llāh (»die das Verborgene hütende Frauen, weil Gott
es hütet«) wird einstimmig als die Pflicht der Ehefrau interpretiert,
den Besitz ihres Mannes und ihre Sexualität in seiner Abwesenheit
zu bewahren. Diese Lesart legt Zeugnis ab von der im klassischen
Eherecht verankerten Vorstellung, dass die Sexualität der Frau zum
Verfügbarkeitsbereich des Mannes gehört und daher wie sein Eigen‐
tum geschützt werden muss.349

Der Charakterisierung von aṣ-ṣāliḥāt (die rechtschaffenen Frau‐
en) und al-qānitāt (die demütig ergebenen Frauen) als Eigenschaf‐
ten des normativen Idealtypus der Ehefrau folgt in den exegetischen
Schriften die Diskussion um die Abweichung von dieser Norm –
dem nušūz.

Wa-llātī taḫāfūna nušūzahunna [...].

Und die, deren Widerspenstigkeit ihr fürchtet [...].

Aṭ-Ṭabarī beschreibt nušūz als eine arrogante und abweisende Ver‐
haltensweise, die darin bestehen kann, dass die Frau sich sexuell
verwehrt oder sich der Autorität ihres Mannes widersetzt. Auch die
Sünde (al-maʿṣiya) und Feindseligkeit (ḫilāfa) werden damit in Ver‐
bindung gebracht.350 Kecia Ali stellt dagegen fest, dass diese Konzep‐
tion von nušūz nicht koranisch ist,351 da der Wortlaut der Verse, die
von nušūz sprechen, eine derart detaillierte Auslegung nicht erlaubt.
Die exegetischen Diskussionen um nušūz entwickeln in der Tat eine
Dynamik und Differenzierung, die nicht durch koranische Aussagen
allein gedeckt ist. In Ermangelung einer koranischen Spezifizierung

348 Ebd.
349 Siehe Kecia Ali, Marriage and Slavery in Early Islam (Cambridge, London:

Harvard University Press, 2010).
350 Aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 696–97; ar-Rāzī, Mafātiḥ al-ġayb, Bd. 10,

92–93.
351 Kecia Ali, »Religious Practice. Obedience and Disobendience in Islamic Dis‐

course«, Encyclopedia of Women and Islamic Cultures (Leiden: Brill, 2007),
Bd. 5, 309–13.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

164

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von nušūz berufen sich Exegeten in der Auslegung des Begriffs auf
semantische Erklärungen sowie auf Hadithe.

Das Ideal der weiblichen sexuellen Verfügbarkeit in der Ehe folgt
der Logik des Ehevertrags, wonach beide Ehepartner das Recht
auf sexuelle Befriedigung haben – so beschreibt al-Ġazzālī (gest.
505/1111) in seinem Hauptwerk Iḥyāʾ ʿulūm ad-dīn im Kapitel über
die richtige Eheführung, wie sich ein Mann seiner Frau annähern
soll, um ihr den Liebesakt vergnüglich zu machen.352 Doch die
exegetische Tradition verschiebt die Sexualität in den Verfügungsbe‐
reich des Mannes. Alle drei Exegeten sind sich darüber einig, dass
eine Frau, die sich dem ehelichen Geschlechtsverkehr verweigert,
eine nāšiza (Ungehorsame) ist. Der koranische Hinweis wa-llātī
taḫāfūna nušūzahunna (»diejenige Frauen, deren Widerspenstigkeit
ihr fürchtet«) veranlasst die Exegeten zur Diskussion darüber, ob ein
bloßer Verdacht (ẓann), die Furcht (ḫawf) oder das Wissen (ʿilm)
des Mannes über die Widerspenstigkeit, den Ungehorsam oder die
Unverfügbarkeit der Frau ausreicht, um die nachfolgenden Schritte
einzuleiten. Im Zentrum des Verses steht dieser Auslegung zufolge
ein Ehekonflikt, der durch die weibliche Zurückweisung des männli‐
chen Rechts entsteht.

2.3. Ḍaraba bei aṭ-Ṭabarī, az-Zamaḫšarī und ar-Rāzī

Fa-ʿiẓūhunna wa-hǧurūhunna f ī-l-maḍāǧiʿi wa-ḍribūhunna.

Ermahnt sie und meidet sie im Ehebett und schlagt sie.

Dieser Teil der Interpretation ist ohne die vorhergehenden Ausfüh‐
rungen nicht verständlich, da zuvor die Bedingungen für die Legiti‐
mation des »Schlagens« ausgeführt werden. Das Schlagen (aḍ-ḍarb)
allein kann auch nach klassischem Verständnis, mag dies noch so
sehr vom androzentrischen und patriarchalischen Verstehenshori‐
zont der Koranexegeten geprägt sein, nicht ohne Bedingung und
nach Gutdünken erfolgen. Denn zunächst muss ein nušūz der Ehe‐
frau gegeben sein. Dem folgt die exegetische Diskussion darüber, ob

352 Abū Ḥāmid Muḥammad al-Ġazālī, Proper Conduct of Marriage in Islam (Ādāb
an-Nikāḥ). Book Twelve of Iḥyāʾ ʿUlūm ad-Dīn, übers. Muhtar Holland (Fort
Lauderdale: Al-Baz, 1998), 74–75.

2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

165

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Maßnahmen des Ermahnens (fa-ʿiẓūhunna) und der Distanzie‐
rung vom Ehebett (wa-hǧurūhunna fi-l-madāǧiʿi) sowie das Schla‐
gen (wa-ḍribūhunna) gleichzeitig oder konsekutiv erfolgen sollten.
Das »ermahnt sie!« wird von den Exegeten spezifiziert als ein verba‐
les Ermahnen und ein Erinnern oder Ermahnen zur Gottesfurcht
oder zur Frömmigkeit.353

Die dominante Lesart der Sequenz »meidet sie im Bett« (wa-
hǧurūhunna fi-l-madāǧiʿi) versteht darin die eine oder andere Form
der Distanzierung oder Trennung voneinander; sei es, dass sich die
Eheleute räumlich trennen, oder sei es, dass der Mann sexuelle Ab‐
stinenz übt, bis hin zur tatsächlichen räumlichen Trennung der Ehe‐
betten. In jedem Fall ist aber der Ehemann der Handelnde. Lediglich
aṭ-Ṭabarī legt eine radikale Deutung vor, die von keinem anderen
nachfolgenden Interpreten geteilt und von einigen, wie al-Māwardī
und Ibn al-ʿArabī, kritisiert und als eine falsche Lesart verurteilt
wird.354 Nach einer sprachhistorischen Untersuchung, der er die
Sprache der arabischen Beduinen zugrunde legt, kommt aṭ-Ṭabarī
zum Ergebnis, dass das semantische Feld h-ǧ-r mit der Bedeutung
»trennen, separieren, meiden« sich ausschließlich von hiǧār ableiten
könne, dem Seil, mit dem die Araber das Kamel angebunden hätten
(ar-rabṭ bi-l-hiǧār).355 Dementsprechend sei hiermit womöglich ein
Anbinden oder Fesseln der ungehorsamen Frau mit einer Leine an

353 Jenseits dieser Lesart hat Karen Bauer gemäßigtere Auslegungen in verschiede‐
nen exegetischen Schriften gefunden: So betont al-Qušayrī (gest. 464/1072)
etwa, dass hinter der Bestimmung von an-Nisāʾ/4:34 die Absicht liegt, den
Ehekonflikt so zu lösen, dass das Paar sich nicht in letzter Konsequenz trennt.
Das »Ermahnen« wird von al-Qušayrī am stärksten empfohlen, damit das
»Schlagen« im Idealfall nicht stattfindet. Diese Auslegung erscheint sinnvoll,
da auch der darauffolgende Vers an-Nisāʾ/4:35 als Lösung für den Ehekonflikt
eine Schlichtung nahelegt, damit es nicht zur Trennung des Paares kommt:
Wa-in ḫiftum šiqāqa baynihimā fa-bʿaṯū ḥakaman min ahlihī wa-ḥakaman min
ahlihā in yurīdā iṣlāḥan yuwaffiqi llāhu baynahumā inna llāha kāna ʿalīman
ḫabīran. »Wenn ihr ein Zerwürfnis zwischen ihnen beiden fürchtet, dann
sucht einen Schlichter aus seiner Verwandtschaft und einen Schlichter aus
ihrer Verwandtschaft! Wenn beide Versöhnung wollen, wird Gott es zwischen
beiden gelingen lassen. Siehe, Gott ist wissend, kundig«, Bobzin, Koran, 74–75;
Bauer, Room for Interpretation, 158.

354 Zu einer ausführlichen Besprechung dieses exegetischen Sonderfalls siehe ebd.,
165–69, 171–79.

355 Aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān, Bd. 6, 707.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

166

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihr Bett gemeint,356 und darunter seien die Schlafzimmer der Frauen
zu verstehen.357 Die physische Fesselung »ungehorsamer« Ehefrauen
geht jedoch sämtlichen späteren Exegeten eindeutig zu weit – entwe‐
der wird aṭ-Ṭabarīs Deutung nicht zitiert oder sie wird methodisch
und inhaltlich dekonstruiert und hinterfragt.

Was das Schlagen betrifft, stellt keiner der hier untersuchten klas‐
sischen Exegeten das Züchtigungsrecht des Mannes infrage. Die
Abschnitte zu ḍaraba lesen sich als juristische Debatten unter Ko‐
ranexegeten, die sich nicht etwa mit semantischen oder lexikalischen
Untersuchungen der Wurzel ḍ-r-b aufhalten, sondern ausführlich die
Form des Schlagens spezifizieren: Welche Gegenstände dürfen zum
Schlagen benutzt werden? Die genannten Gegenstände reichen von
der Peitsche bis zum gefalteten Tuch. Aṭ-Ṭabarī und az-Zamaḫšarī
betonen, dass das Schlagen ġayr mubarriḥ sein soll: Das Schlagen
darf keine Verletzungen, Wunden, Knochenbrüche oder, nach aṭ-
Ṭabarī, überhaupt keine Spuren hinterlassen. Az-Zamaḫšarī und ar-
Rāzī betonen, dass beim Schlagen das Gesicht gemieden werden
soll: Da das Gesicht die Schönheit der Schöpfung symbolisiere, kä‐
me das Schlagen des Gesichts einer Missachtung der Schöpfung na‐
he. Ar-Rāzī möchte die Verwendung von Peitschen und Eisenstäben
verbieten, er empfiehlt die Verwendung eines Tuchs (mandīl). Aṭ-
Ṭabarī hingegen empfiehlt die Verwendung einer hölzernen Zahn‐
bürste (siwāk)358. Die juristische Diskussion lässt stellenweise das

356 Ebd.
357 Karen Bauer bewertet aṭ-Ṭabarīs Methode an dieser Stelle als eine historisch-

kontextualisierende linguistische Analyse. Aṭ-Ṭabarī untersucht die Sprache der
arabischen Beduinen historisch-linguistisch und legt dies seiner Lesart von
h-ǧ-r zugrunde. Er bewegt sich damit auf Grundlage der hermeneutischen
Prämissen, wonach die Sprache der Beduinen der Sprache der Ersthörer des
Korans in ihrem ursprünglichen kulturellen Milieu näher ist, und dieses sich
von seinem kulturellen Milieu in Bagdad unterschied, Bauer, Room for Inter‐
pretation, 166.

358 Aṭ-Ṭabarīs Lesart des zweiten Teils des Verses erscheint zunächst etwas absurd,
weil Interpretationen wie das Anbinden der Frau ans Bett und anschließend
das sanfte Schlagen mit einer hölzernen Zahnbürste (siwāk) als zwei voneinan‐
der getrennte Handlungen nicht in einem angemessenen Verhältnis zueinan‐
der stehen. Doch hier darf nicht vergessen werden, dass diese beiden Bedeu‐
tungen nach dem Prinzip der Bedeutungsvielfalt in der vormodernen Koran‐
hermeneutik diskutiert werden. Im hermeneutischen Horizont aṭ-Ṭabarīs sind
dies einige von vielen möglichen Bedeutungen einer Wortfolge oder eines Ver‐
ses. Zu den hermeneutischen Grundannahmen klassischer Exegeten gehörte

2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter

167

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unbehagen der Exegeten erahnen, das dann wiederum, wenn es
um die sexuelle Verfügbarkeit der Frau geht, eindeutig zugunsten
androzentrischer Positionen schwindet. Schließlich vertritt ar-Rāzī
auch die Position des großen Rechtssystematikers aš-Šāfiʿī, die fast
unisono von späteren Exegeten übernommen wurde: So wie aš-Šāfiʿī
versucht ar-Rāzī auch, den koranischen Imperativ mit den Hadithen
zu versöhnen. Diese Meinung erlaubt das Schlagen der Frau, jedoch
nur auf eine sehr milde, symbolisch zu verstehende Weise, und ver‐
bietet die Verwendung von Peitschen und ähnlichen Gegenständen,
die schwere Wunden zufügen können. Das von aš-Šāfiʿī geprägte
Urteil »das Schlagen ist erlaubt, aber es ist besser, es zu unterlassen«
wird bis heute von vielen Exegeten jenseits von Rechtsschulmeinun‐
gen zitiert und hervorgehoben. Diese Art von Diskussion unter
Koranexegeten ist als Empfehlung an die Adresse der fuqahāʾ, der
Rechtsgelehrten, gerichtet, deren Schriften der eigentliche Ort von
Verhandlungen über die juristische Regelung des Geschlechterver‐
hältnisses in der Ehe sind.359

Wenn auch alle diese Positionen für sich Überzeitlichkeit bean‐
spruchen, so ist es dennoch von höchster Wichtigkeit, den kulturell
geprägten Verstehenshorizont der Exegeten und Rechtsgelehrten zu
kennen: Gerade innerhalb der juristischen Diskussionen in den ex‐
egetischen Schriften werden regelmäßig Analogien zwischen dem
Verhältnis von Ehemann und Ehefrau einerseits sowie dem von
Meister und Sklavin360 andererseits hergestellt. Die Reflexion des
Geschlechterverhältnisses findet auf Grundlage dieser in vor- und

das Prinzip der Polysemie, wonach sich eine Vielzahl von Interpretationen aus
dem Text herausholen lassen, die zunächst gleichwertig nebeneinanderstehen.
Demzufolge war es für einen Exegeten wie aṭ-Ṭabarī eine Selbstverständlich‐
keit, zuerst sämtliche ihm bekannte Interpretationen einer Wortfolge aufzulis‐
ten und anschließend eine neue eigene Interpretation hinzuzufügen, was nicht
bedeutete, dass er für seine Interpretation endgültige Wahrheit beanspruchte.
So sind aṭ-Ṭabarīs Ausführungen an dieser Stelle noch als interpretatorischer
Vorgang zu werten, und nicht als normativ-ethische Aussage, die zu einem
bestimmten Handeln aufruft, siehe auch Thomas Bauer, Die Kultur der Ambi‐
guität. Eine andere Geschichte des Islams (Berlin: Verlag der Weltreligionen,
2011), 119–24.

359 Zur Auslegung von an-Nisāʾ/4:34 in Schriften von Gelehrten aus den vier
sunnitischen Rechtsschulen siehe Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-Modern
Islamic Tradition, 307–407.

360 In Sklaverei und Eherecht weisen römische und jüdische Rechtsordnungen
der Spätantike starke Parallelen, aber auch Differenzen zum islamischen Recht

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

168

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


frühislamischer Zeit existierenden sozialen Hierarchien statt. Das
verbindende Element von Frauen und Sklavinnen war die Frage
nach legitimen sexuellen Beziehungen, die sich in der Institution des
Konkubinats (milk al-yamīn) trafen:

But slavery was more than an occasion for technical virtuosity in details
of marriage law: it was central to the jurists’ conceptual world. In
particular, it affected how marriage and gender were thought about.
There was a vital relationship between enslavement and femaleness as
legal disabilities, and between slave ownership and marriage as legal
institutions.361

3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina
Wadud

Offensichtlich lässt sich an-Nisāʾ/4:34 mit seiner Rede von qiwāma,
nušūz und ḍaraba mit dem Gerechtigkeitsbegriff moderner und re‐
formorientierter Denkschulen im Islam schwer vereinbaren. Dies
fordert insbesondere feministische Auslegungen heraus, die den
Widerspruch zwischen der Geschlechter-Ungerechtigkeit, die von
traditionellen Auslegungen von an-Nisāʾ/4:34 ausgeht, und überge‐
ordneten ethisch-juristischen Prinzipien des Koran wie Geschlech‐
tergerechtigkeit und Geschlechtergleichheit aufheben wollen.362

3.1. Hermeneutik und Methodik

Im Werk der zeitgenössischen muslimischen Frauenrechtsaktivistin
und Professorin für Religion und Philosophie Amina Wadud las‐
sen sich zwei Phasen in der Auseinandersetzung mit an-Nisāʾ/4:34
ausmachen: In ihrer Dissertation, die 1999 unter dem Titel Qur’an

in seiner formativen Phase auf. Patrilineale Familienstrukturen und ein andro‐
zentrisches Eherecht sowie Sklaverei dominierten, siehe dazu »Greek, Roman,
biblical, rabbinic, Byzantine, and Sassanian law and practice«, Ali, Marriage
and Slavery, 11.

361 Ebd., 8.
362 Zu einer Diskussion dieser progressiven Lesarten siehe Chaudhry, »Consci‐

ence and Hermeneutics«.

3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina Wadud

169

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


and Woman publiziert wurde, folgt Wadud der exegetischen double-
movement-Methode363, die der pakistanische Gelehrte Fazlur Rah‐
man vorgedacht hatte. Um die von Fazlur Rahman kritisierte »ato‐
mistische Herangehensweise« der klassischen Exegesen zu überwin‐
den, die seiner Meinung nach einen thematisch kohärenten Zugang
zum Koran und damit den Blick auf seine ethisch-juristischen Prin‐
zipien versperrt, will Wadud einer holistisch gedachten »Hermeneu‐
tik der Einheit« folgen. Sie legt damit die Einheit Gottes (at-tawḥīd),
die auch den Koran in all seinen Dimensionen durchdringe, als
hermeneutisches Prinzip für das Verstehen des Korans zugrunde.
Doch dabei müssten die universellen und spezifischen Aussagen und
Gebote des Koran herausgefiltert werden. Manche spezifischen Aus‐
sagen (particulars) seien durch den historisch-kulturellen Kontext
der frühislamischen Gemeinschaft bedingt und sollten demzufolge
nicht als universelle Rahmenbedingung für alle Gebote ausgelegt
werden. Waduds ethik- und wertorientiertes Verständnis des Koran
entspringt auch der Idee einer fortschreitenden Exegese, die sich
zunehmend an einer gerechten Sozialordnung orientiert: Analog
zur Institution der Sklaverei, die durch den Koran und die sunna
zwar nicht abgeschafft wurde, Sklaven aber zu mehr Rechten verhalf,
und die Wadud zufolge in der Moderne aufgrund der koranischen
Gebote aufgehoben wurde und deswegen heute nicht mehr existiere,
versteht sie auch die koranischen Gebote zum Geschlechterverhält‐
nis als »Präzedenz für eine kontinuierliche Entwicklung in Richtung
einer gerechten sozialen Ordnung«.364 Die sunna des Propheten mit
ihrem normativen Stellenwert als »gelebter Koran« jedoch weist Wa‐
dud als zweite Quelle für ihre Auslegung einer geschlechtergerechten
offenbarten Werteordnung aufgrund der »sicheren Überlieferung
des Wortlauts des Koran entgegen der historischen Widersprüche
in der Hadithliteratur«365 ab. Damit wird der Koran als Text gewor‐
denes Offenbarungsereignis entgegen seiner von Wadud hervorge‐
hobenen Geschichtlichkeit zu einem geradezu ahistorischen Text,
der, befreit von jeglicher Komplexität außer-koranisch überlieferter
historischer Ereignisse und Dynamiken, als ein in sich geschlossenes
Ganzes für sich allein gelesen werden kann. Dieser Skripturalismus

363 Siehe Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 4–9.
364 Wadud, Qur’an and Woman, xiii.
365 Ebd., xvii.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

170

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


postuliert die Idee, dass man den wiederzuentdeckenden, »norma‐
tiven Islam« aus dem »historischen Islam« gewissermaßen heraus‐
schälen müsse – eine Kategorisierung, die auch auf Fazlur Rahman
zurückgeht, der »auf echte protestantische Art glaubte, dass man die
Tradition durch die Schrift neu erfinden könne«.366

Diese Lesart erlaubt keine Brüche, Widersprüche und Raum für
Nichtausgesprochenes im Koran, sondern verlangt klar strukturierte
»systematische Grundprinzipien«, die Interpretationen für die »ko‐
ranische Kohärenz«367 eröffnen. Hier greifen die ethisch-juristischen
Prinzipien, die als überzeitliche ratio legis hinter jeder offenbarten
Bestimmung (ḥukm) stehen. Diese werden in einem zweiten inter‐
pretativen Schritt des double movement, nachdem im ersten Schritt
der Vers in seiner spezifischen historischen Offenbarungssituation
ausgelegt wurde – zumindest in der Theorie, denn wie wir in der
Praxis sehen, spielt die Offenbarungssituation in der Interpretation
Waduds keine Rolle –,368 auf den wiederum spezifischen Kontext
des Exegeten übertragen. Die übergeordneten koranischen Prinzipi‐
en fungieren hier als überzeitliche, unveränderliche hermeneutische
Achsen, die im Text intendiert sind – dagegen stehen die veränderli‐
chen, zeitlichen Kontexte der Ersthörer sowie der späteren Genera‐
tionen der Gläubigen und Exegeten. Innerhalb von Waduds Herme‐
neutik widerspricht die Idee von exegetisch operationalisierbaren
Prinzipien wie »Gerechtigkeit«, die objektiv erkennbar sind, der
ausführlichen Betonung der von ihr eingenommenen subjektiven
exegetischen Position und dem Vorverständnis (prior text) einzelner
ExegetInnen. Wadud reflektiert an dieser Stelle nicht über weite‐
re Implikationen von objektiven und subjektiven Verstehensprozes‐
sen, wie es Fazlur Rahman in der Gegenüberstellung von Emilio
Betti und Hans Georg Gadamer tut.369 Zu diesen übergeordneten
ethisch-juristischen Prinzipien oder Zielsetzungen des Korans zählt
Wadud Gerechtigkeit, Menschenwürde und gleiche Rechte vor Men‐
schen und vor Gott.370 Im Zentrum ihrer Hermeneutik, und damit

366 Ebrahim Moosa, »Foreword« in: Rahman, Fazlur: Major Themes of the Qurʾan
(Chicago: The University of Chicago Press, 22009), xiii.

367 Wadud, Qur’an and Woman, xii.
368 Siehe III.
369 Siehe Wadud, Qur’an and Woman, 5–7; Fazlur Rahman, Islam and Modernity,

8–11.
370 Ebd., 63.

3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina Wadud

171

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihrer Hauptforderung, stehen somit Geschlechtergerechtigkeit und
Geschlechtergleichheit als normative Prinzipien; wobei Geschlech‐
tergleichheit als gegebene Vorbedingung für Geschlechtergerechtig‐
keit gedacht wird.371 Damit sind zwei voneinander unterschiedene
Begriffe von Gerechtigkeit denkbar: Gerechtigkeit aus menschlicher
Sicht; dies wäre eine zeitliche, und damit veränderbare Idee von
Gerechtigkeit. Und Gerechtigkeit aus überzeitlicher, göttlicher Di‐
mension. Bis zu dieser Differenzierung schreiten Waduds hermeneu‐
tische Ausführungen jedoch nicht voran, da sie von einem objekti‐
ven Gegebensein dieser Prinzipien ausgeht, das ein einheitliches
Verständnis von Gerechtigkeit voraussetzt.

3.2. Wadud: Exegese von an-Nisāʾ/4:34

Amina Wadud übersetzt den Vers auf folgende Weise:
Men are [qawwamun ʿala] women, [on the basis] of what Allah has
[preferred] (faddala) some of them over others, and [on the basis] of
what they spend of their property (for the support of women). So good
women are [qanitat], guarding in secret that which Allah has guarded.
As for those from whom you fear [nushuz] admonish them, banish them
to beds apart, and scourge them. Then, if they obey you, seek not a way
against them.372 (Alle Hervorhebungen und Klammern im Original)

Durch die klassische Methode »Exegese des Korans mit dem Koran«
(tafsīr al-qurʾān bi-l-qurʾān), mit der durch intratextuelle Bezüge im
Koran einzelne Verse oder Wörter erklärt werden, unternimmt Wa‐
dud semantische Untersuchungen bezüglich der Kernbegriffe tafḍīl,
qiwāma, nušūz sowie ḍaraba. Wadud sieht zwei Bedingungen, die
für die qiwāma des Mannes erfüllt sein müssen: Erstens muss den
Männern tafḍīl (Vorzug)373 von Gott gegeben sein; zweitens müssen
sie von ihrem Besitz Ausgaben für die Frauen bestreiten. Tafḍīl ist
in diesem Vers das, womit die Männer von Gott ausgezeichnet wur‐

371 Mit den Worten von Asma Barlas: »Since the Qur’an teaches the principle
of equality of the sexes as an ontological fact, it cannot, logically, teach the
principle of inequality of husbands and wives«, Barlas, Believing Women in
Islam, 182.

372 Wadud, Qur’an and Woman, 70.
373 Siehe al-Isrāʾ/17:70, al-Baqara/2:53, al-Anʿām/6:86, al-Isrāʾ/17:55.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

172

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den. Nach Waduds Lesart kann hiermit nur der größere Anteil für
Männer im Erbrecht gemeint sein. Diese materielle Bevorzugung
sei jedoch nicht absolut und treffe keine ontologische Aussage. Da
die Bevorzugung und die Pflichten des Mannes in einem reziproken
Verhältnis zueinander stünden, sei die männliche qiwāma zu verste‐
hen als Verantwortung der Männer als Kollektiv gegenüber den
Frauen der Gesellschaft, denen aufgrund der biologischen Veranla‐
gung die Verantwortung des Gebärens374 zukomme. Zur qiwāma ge‐
hörten daher »körperlicher Schutz sowie finanzieller Unterhalt«375.
Qiwāma wird somit weder als männliche Wesenseigenschaft noch
als Verhältnisbeschreibung in der Ehe ausgelegt. Stattdessen erwei‐
tert Wadud den qiwāma-Begriff im positiven Sinne auf spirituelle,
moralische, intellektuelle und psychologische Dimensionen; Män‐
ner sollen durch qiwāma ihre Aufgabe als Statthalter Gottes auf
Erden (ḫilāfa) erfüllen können.

Den nušūz hingegen versteht Wadud als Zustand der Unordnung
zwischen dem Ehepaar (»marital disorder«) und nicht als einen spe‐
zifisch-weiblichen Ungehorsam. Der nušūz wird in an-Nisāʾ/4:128 in
Bezug auf den Mann thematisiert.

Wa-ini mraʾatun ḫāfat min baʿlihā nušūzan aw iʿrāḍan fa-lā ǧunāḥa
ʿalayhimā an yuṣliḥā baynahumā ṣulḥan wa-ṣ-ṣulḥu ḫayrun [...].

Und wenn eine Frau von ihrem Ehemann befürchtet, dass er ungezie‐
mend handelt oder sich von ihr abwendet, dann ist es für sie beide
kein Vergehen, wenn sie friedlich zu einer Einigung gelangen. Und die
Einigung ist besser [...].

Gemäß Waduds Lesart bewertet der Koran beide Situationen auf
gleiche Art, sodass strukturanalog nur die gleiche Art von Reaktion
oder Maßnahme vorgesehen werden könne. So überträgt sie das
in an-Nisāʾ/4:128 gebotene Konsultations- und Mediationsprinzip
auf an-Nisāʾ/4:34 und versteht das Prinzip »Versöhnung statt Tren‐
nung«, das eindeutig aus an-Nisāʾ/4:128376 abgeleitet werden kann,
als übergeordnetes Gebot zur Lösung von Konflikten in der Ehe.

374 »Seeing to it that the woman is not burdened with additional responsibilities
which jeopardize that primary demanding responsibility [i. e. child-bearing,
Anm. d. Verf.] that only she can fulfil«, Wadud, Qur’an and Woman, S. 73.

375 Ebd.
376 Bobzin, Koran, S. 85.

3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina Wadud

173

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was nušūz im Konkreten ist oder sein kann, bleibt in Waduds Aus‐
führungen offen.

Bezüglich der drei Imperative »ermahnt sie, meidet sie im Bett
und schlagt sie!« bemerkt Wadud, dass diese nicht als disziplinie‐
rende Maßnahmen zu verstehen seien und in konsekutiver Folge
durchgeführt werden sollten: Hilft das nachdrückliche Ermahnen
nicht, dann erst soll eine Trennung folgen, und wenn diese nicht
hilft, darf erst zum ḍaraba vorangeschritten werden. Ausgerechnet
an dieser Stelle werden die philologischen Untersuchungen von
Wadud knapp. Nach intra-koranischen Bezügen zur Semantik der
Wortwurzel ḍ-r-b (ḍaraba llāhu maṯalan, »Gott statuiert ein Exem‐
pel«, at-Taḥrīm/60:10) mildert sie die Bedeutung von ḍaraba im
Sinne von »ein Exempel statuieren« oder »ein Gleichnis prägen«
ab.377 An dieser Stelle rückt sie noch nicht von einer möglichen
Bedeutung im Sinne von »schlagen« ab; dennoch versteht sie den
Vers als klare Restriktion von Gewalt gegen Frauen:

In the light of excessive violence towards women indicated in the
biographies of the Companions and by practices condemned in the
Qur’an (like female infanticide), this verse should be taken as prohibit‐
ing unchecked violence against females. Thus, this is not permission,
but a severe restriction of existing practices.378

3.3. »Neinsagen zum Text«

Mehrere Jahre nach dem Erscheinen von Qur’an and Woman setzt
sich Wadud erneut mit dem Potenzial von Geschlechtergewalt in
an-Nisāʾ/4:34 auseinander. In Inside the Gender Jihad (2006) re‐
agiert sie auf die zahlreichen Kritiken auf Qur’an and Woman:
Tatsächlich erkennt sie – entgegen ihrer festen Überzeugung, dass
Geschlechtergerechtigkeit zu den wichtigsten normativen ethischen
Prinzipien des Koran gehört – an, dass die koranische Rede einen
androzentrischen Charakter hat, nicht nur in der Anrede, sondern
auch in der dominierenden Thematisierung der sexuellen Rechte
von Männern. Neben der androzentrischen Thematisierung von Se‐
xualität (al-Baqara/2:223) betrifft dies vor allem auch Themen wie

377 Wadud, Qur’an and Woman, 76.
378 Ebd.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

174

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Polygynie (an-Nisāʾ/4:3) und die ewig jungfräulichen Huris (aṭ-
Ṭūr/52:20, ar-Raḥmān/55:72, al-Wāqiʿa/56:22), die für die Männer
als Paradiesfreuden vorgesehen sind – für die Frauen im Paradies
existiert keine äquivalente Quelle der Freude. Dann versucht Wadud,
die Umstände der Offenbarung weiter zu rationalisieren, indem sie
von einer patriarchalisch geprägten Kultur der Ersthörer des Korans
ausgeht und Beispiele aus der prophetischen sunna anführt, die
im Falle eines Ehekonflikts niemals das Schlagen, sondern die Tren‐
nung (at-Taḥrīm/66:3–5) nahelegen. Diese Beschäftigung führt sie
letztlich zur Erweiterung ihrer Hermeneutik um das Moment der
»Textintervention«.379

This verse, and the literal implementation of hudud (penal code), both
imply an ethical standard of human actions that are archaic and barbar‐
ian at this time in history. They are unjust in the ways that human
beings have come to experience and understand justice, and hence
unacceptable to universal notions of human dignity.380

Die exegetische Intervention durch »die Anfechtung des Texts, den
Widerspruch bis hin zum ›Neinsagenʻ«381 zu expliziten Geboten im
Koran zieht sie als interpretatorische Möglichkeit mit dem Ziel in
Betracht, Missbrauch mit dem Wortlaut des Textes vorzubeugen.
Weil das Schlagen, auch nur in symbolischer Form, die koranischen
Prinzipien wie Gerechtigkeit und Menschenwürde missachte, müsse
jede durch an-Nisāʾ/4:34 legitimierte Form des Schlagens entschie‐
den abgewiesen werden. Dies sei auch im Lichte der Mehrheitsmei‐
nung unter Rechtsgelehrten nach aš-Šāfiʿī, wonach das Schlagen ġayr
mubarriḥ erfolgen soll, eine legitime Interpretation.

An diese Stelle erweitert sie auch ihre Idee der logischen Progres‐
sion in der Geschichte der Koranexegese, indem sie die Exegese weg
von einer textuellen Aktivität hin zum aktiven Handeln verlagert.
Das islamische Recht habe demnach nur Gewicht, wenn »der Fiqh
der gelebten Realität«382 als normativer Maßstab gelte. Hier wird
auch deutlich, dass Amina Wadud zwischen Fiqh (Ethik und Recht)
einerseits und Tafsīr (Exegese) andererseits nicht unterscheidet.

379 Wadud, Inside the Gender Jihad, 204.
380 Ebd., 200.
381 Ebd., 191–92.
382 Ebd., 205.

3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina Wadud

175

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Grunde unterscheidet sich Waduds Logik von der klaren Ein‐
grenzung der Gewalt in an-Nisāʾ/4:34 nicht sehr von vielen klassi‐
schen Argumentationsmustern, doch ihre explizite Ablehnung des
Verses mit der Begründung, er könne potenziell Gewalt gegen das
weibliche Geschlecht legitimieren, kommt einer Kapitulation vor
der exegetischen Herausforderung, die dieser Vers für feministische
Lesarten bereithält, gleich. Problematisch ist dies auch, weil sie in
Inside the Gender Jihad den vollständigen Vers ablehnt, und nicht
etwa ausschließlich die wörtliche Auslegung von wa-ḍribūhunna
(»und schlagt sie«). Damit erklärt sie auch die primär empfohlenen
Maßnahmen, wie Konsultation und Trennung zur Lösung des Ehe‐
konflikts, grundsätzlich für obsolet.

Schließlich bleiben auch ihre erneuten Versuche einer histori‐
schen Kontextualisierung unbefriedigend: Anstelle einer Diskussion
des Hadithmaterials bleibt sie generalisierenden Aussagen verhaftet.

4. Die sunna des Propheten Muhammad

Tatsächlich läuft die hier vorgestellte feministische Lesart aufgrund
ihres solo-corano-Ansatzes Gefahr, an-Nisāʾ/4:34 entgegen ihrem
methodischen Anspruch falsch zu kontextualisieren. Dies ist jedoch
für eine Methode problematisch, die gemäß dem double-movement-
Verfahren nach Fazlur Rahman zunächst die historischen Umstän‐
de und Ereignisse, welche die Offenbarung eines Verses begleitet
und verursacht haben, verstehen will. Denn durch die Außerachtlas‐
sung des historischen Textmaterials der Hadithe nimmt sich Wadud
selbst die Grundlage für eine Methode der historischen Kontextua‐
lisierung: Wie kann ein Koranvers dialogisch und kontextualisiert
verstanden werden, wenn dazu keine exegetischen Werkzeuge vor‐
liegen, die Rückschlüsse auf historische Offenbarungsumstände er‐
lauben? Erst der Rückgriff auf die prophetische Tradition und ein
sauberes Herausarbeiten von authentischen Hadithen ermöglicht
eine Rekonstruktion der historisch-situativen Offenbarungsumstän‐
de von an-Nisāʾ/4:34. Die Hadithe, aber auch die Überlieferungen
über die Umsetzung der Gebote durch die Prophetengefährten sind
die einzigen existierenden Quellen überhaupt, die eine historische
Kontextualisierung des Offenbarungsereignisses möglich machen.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

176

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aber auch aus einem anderen Grund sind die Hadithe metho‐
disch von höchster Relevanz: Als historisches Textmaterial überlie‐
fern sie die Aussagen und Praxis des Propheten (sunna), die nicht
nur für rituelle und ethische Fragen, sondern und gerade auch für
das Verständnis und die Auslegung des Koran normativ ist. Die sun‐
na bildet die »Linse«383, durch die der Koran interpretiert und ver‐
standen wird. Der religiöse und ethische Vorbildcharakter384 dieser
sunna erlaubt zudem eine Revision der von feministischen Lesarten
als patriarchalisch und misogyn kritisierten Deutungstraditionen.
Aus diesem Grunde soll an dieser Stelle mit einer Analyse von Ha‐
dithen gezeigt werden, welche Argumente in Waduds Herangehens‐
weise fehlen, die durch den methodischen Mangel in ihrem Ansatz
begründet sind. Der Fokus liegt im Folgenden auf einer Lektüre des
Überlieferungsmaterials zur prophetischen sunna.

4.1. Hadithhermeneutische Überlegungen

Dazu können hier nur ein Abriss und der Versuch einer Systema‐
tisierung des Hadithmaterials bezüglich der Frage der Geschlech‐
tergewalt in an-Nisāʾ/4:34 vorgenommen werden.385 Die folgenden
Ausführungen erheben daher nicht den Anspruch auf Vollständig‐
keit und Endgültigkeit und konzentrieren sich nicht auf eine his‐
torische Kontextualisierung, sondern auf den Vorbildcharakter pro‐
phetischen Handelns.

Den nachfolgenden Überlegungen lege ich das klassische Ver‐
ständnis von nušūz zugrunde, wonach nušūz als provokatives, arro‐
gantes oder ablehnendes Verhalten der Frau ihrem Ehemann gegen‐
über verstanden wird, das als Auslöser für einen Ehekonflikt gedacht
wird. Auch Wadud geht bei nušūz von einer »ehelichen Unordnung«
aus. Demnach folge ich der Logik der Diskussionen um das Schlagen
als legitime Reaktion auf den nušūz.

383 Brown, Hadith, 3.
384 Der Koran verweist auf den Vorbildcharakter des Propheten in Sure 33, in

der Muhammad als uswa ḥasana (»ein gutes Beispiel«) bezeichnet wird, siehe
al-Aḥzāb/33:21.

385 An dieser Stelle kann auf die Genese und die Kriterien für die Bewertung
der Authentizität des hier verwendeten Hadithmaterials nicht eingegangen
werden.

4. Die sunna des Propheten Muhammad

177

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das klassische Verständnis von nušūz basiert auf der koranischen
Semantik der arabischen Wortwurzel n-š-z mit der Grundbedeutung
»sich erheben«.386 Sowohl klassische als auch moderne ExegetInnen
sehen in der Rede von »Gehorsam« (ṭaʿa, qunūt) in an-Nisāʾ/4:34
einen Zusammenhang mit nušūz als »auflehnendes/provokatives
Handeln der Frau«.

Die Auswahl der Hadithe richtete sich nach zwei Kriterien: Wie
verhielt oder äußerte sich der Prophet zur Geschlechtergewalt? Ging
den Fällen von Geschlechtergewalt eine Form von nušūz voraus?

Bei einer ersten Betrachtung des Hadithmaterials zur Frage der
Geschlechtergewalt stößt man auf sich widersprechende Aussagen
des Propheten: Zum einen finden sich Aussagen darüber, dass das
Schlagen von Frauen verboten sei, dann wiederum gibt es Aussagen,
die das Schlagen zu erlauben scheinen.387 Es gibt die Tendenz, die‐
sen Widerspruch aufzulösen durch das Argument, dass die Herab‐
sendung von an-Nisāʾ/4:34 eine Korrektur der prophetischen sunna
war und das Schlagen im Falle des nušūz von Gott erlaubt wurde.
Dagegen existieren Hadithe über den Umgang des Propheten mit
seinen Frauen, der selbst in konfliktartigen Situationen, denen eine
Provokation seiner Frauen vorangegangen war, sich ihnen gegen‐
über friedlich verhielt und keine Gewalt anwandte. Kann es aber
einen Widerspruch in der sunna geben, die doch unter der Rechtlei‐
tung des Korans vom direkten Empfänger desselben gelebt wurde?
Diese Frage ist mit nein zu beantworten: Dass der Prophet nicht
nach dem Gebot Gottes handelte, ist schwerlich denkbar.

Für meine Argumentation ist der qualitative Unterschied zwi‐
schen prophetischen Aussagen (sunna qawliyya) und prophetischer
Praxis (sunna fiʿliyya) hervorzuheben: Tatsächlich gehen der Miss‐
mut und die Ablehnung der Hadithe als normativer Quelle durch
manche zeitgenössische ExegetInnen auf die hermeneutische Über‐
legung zurück, dass alle Hadithe gleich zu bewerten sind; dass
demnach sowohl die Aussprüche als auch die Taten des Propheten

386 Edward Lane, Arabic-English Lexicon (London: Willams and Norgate, 1863),
2795.

387 Auf die Frage »Welche Rechte haben die Frauen über ihre Ehemänner?« sagte
der Prophet: »Dass ihr sie ernährt, wenn ihr selbst esst, und sie kleidet, wie
ihr euch selbst kleidet. Und schlagt sie nicht ins Gesicht und entstellt sie nicht
[lā tuqabbiḥ] und wendet euch von ihnen [im Konfliktfall] nicht ab, außer im
Haus«, Ibn Māǧah, Nikāḥ: 1850; Abū Dāwūd, Nikāḥ: 2142.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

178

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


normative Richtlinien enthalten. Eine weitere Tendenz in der Ha‐
dithhermeneutik moderner ExegetInnen ist eine Höherbewertung
der Aussagen gegenüber den Taten des Propheten. Für rechtliche
und ethische Fragen sind die Taten und Handlungen des Propheten
jedoch viel wichtiger. Die narrativen Elemente von Hadithen erlau‐
ben nämlich nicht immer die Einordnung eines prophetischen Aus‐
spruchs in einen situativen Kontext, der jedoch für das Verständnis
einer Aussage mitunter erforderlich ist. Dies ist insbesondere bei der
Betrachtung des Geschlechterverhältnisses ein wichtiges Unterschei‐
dungskriterium. Die Bedeutung der prophetischen Handlungen ist
den Hadithen, die für unsere Ausgangsfrage relevant sind, eindeu‐
tiger zu entnehmen. Für eine Exegese von an-Nisāʾ/4:34 sind der
Umgang des Propheten mit Frauen, genauer mit seinen Ehefrauen,
sowie seine Rechtsurteile somit von höherer Relevanz als seine all‐
gemeinen Aussprüche über Frauen, die nicht an Handlungen gekop‐
pelt sind.388

4.1.1. Prophetische Aussagen (sunna qawliyya)

Innerhalb der überlieferten Aussprüche des Propheten gibt es teil‐
weise divergierende Aussagen: Dem Wortlaut einiger Überlieferun‐
gen nach erlaubte der Prophet das Schlagen, gleichzeitig drücken
viele dieser Hadithe jedoch auch ein starkes Unbehagen aus, das er

388 Wie Kecia Ali richtig bemerkt, »ahadith reports, in and of themselves, are
not a source of law. The hadith literature is merely a means of recording
and transmitting the sunnah«, Kecia Ali, »A Beautiful Example. The Prophet
Muḥammad as a Model for Muslim Husbands«, Islamic Studies 2/43 (2004),
11. Ferner betont Ali, dass die frauenfeindlichen Hadithe, die feministischen
Theologinnen Unbehagen bereiten, für die prophetische sunna marginal seien.
Ali hebt ebenfalls den breiten Konsens über die Höherbewertung des propheti‐
schen Handelns als normativen Maßstab innerhalb der sunna hervor, ebd., 15.
Eine mögliche Methode, die Überlieferungen über angebliche frauenfeindliche
Aussprüche des Propheten zu dekonstruieren, böte die traditionelle Methode
der isnād-Kritik. Die Überliefererketten wurden über Jahrhunderte mit Metho‐
den der historischen Wissenschaften untersucht: Durch das Aufzeigen von
Fehlern in isnād-Ketten oder das Aufdecken von gefälschten isnāden verlieren
Hadithe ihren autoritativen Charakter und gelten nicht mehr als authentische
Überlieferungen; damit verlieren sie jeglichen normativen Wert. Zu einer Kri‐
tik am Korpus frauenfeindlichen Hadithmaterials siehe Tuksal, Kadın Karşıtı
Söylem.

4. Die sunna des Propheten Muhammad

179

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bezüglich dieser Frage empfand. So erlaubt der Prophet nach einem
Hadith das Schlagen, fügt aber hinzu, »der Beste unter euch wird
keine Frau schlagen«.389 Mit ähnlichen Wortlauten sind folgende
Aussprüche überliefert: »Unter euch ist der mit dem besten Charak‐
ter, der seine Frau gut behandelt«390 sowie »Der Beste unter euch
ist der, der seine Frauen gut behandelt; und unter euch bin ich
der Beste, der seine Frauen gut behandelt.«391 Das Unbehagen des
Propheten über die Geschlechtergewalt zeigt sich insbesondere im
Ausspruch »Wie könnt ihr eure Frauen schlagen, mit denen ihr die
Nacht im Bett verbringt?«392 Viele dieser Aussprüche richten sich
an Prophetengefährten, die mit einem Konflikt in der Ehe einen
Rat oder ein Rechtsurteil beim Propheten ersuchen. In einem dieser
Fälle ermahnt der Prophet einen seiner Gefährten, dass er seine
Frau nicht demütigen und nicht beschimpfen soll.393 Die ebenfalls
in der Hadithsammlung von Abū Dāwūd tradierte Überlieferung
mit dem Wortlaut »Man fragt jemanden nicht, warum er seine Frau
schlägt«394 wird von Hadithwissenschaftlern als nicht authentisch
eingestuft.395

Einige Hadithe verweisen auf Veränderungsprozesse innerhalb
der sozialen Geschlechterordnung in der Gemeinde um Muham‐
mad, die durch die Reformen, die das islamische Recht zugunsten
der Frauen erwirkt hatte, ausgelöst wurden und bei einigen männli‐
chen Gefährten für Missmut gesorgt hatten.396 Es wird berichtet,
dass der Gefährte ʿUmar Ibn al-Ḫaṭṭāb (gest. 23/644) sich beim
Propheten über das Verbot des Schlagens beklagte, weil die Frauen
nicht mehr zu zähmen seien:

Der Prophet, Friede sei auf ihm, sagte: »Schlagt nicht die Dienerinnen
Gottes (imāʾ Allāh).« Daraufhin wurden die Frauen frech und verhiel‐
ten sich ihren Ehemännern gegenüber auflehnend. Dann sagte ʿUmar,

389 Abū Dāwūd, Nikāḥ: 2146.
390 At-Tirmiḏī, Raḍāʿ: 1162.
391 Ibn Māǧah, Nikāḥ: 1977.
392 Al-Buḫārī, Nikāḥ: 5204; Ibn Māǧah, Nikāḥ: 1983.
393 Abū Dāwūd, Nikāḥ: 2140.
394 Abū Dāwūd, Nikāḥ: 2147.
395 İsmail Hakkı Ünal, »Kadına Karşı Şiddete Nebevi Tavır«, Din ve Hayat 15

(Şiddet) (2012), 34.
396 Manuela Marin, »Disciplining Wives. A Historical Reading of Qurʾān 4:34«,

Studia Islamica 97 (2003), 18–19.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

180

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


möge Gott mit ihm zufrieden sein, zum Propheten: »Gesandter Gottes,
seitdem du den Ehemännern das Schlagen ihrer Frauen verboten hast,
verhalten sie sich frech gegenüber ihren Männern, und ihr Verhalten ist
bedrohlich.« Der Prophet sagte: »Dann schlagt sie.« Daraufhin schlu‐
gen die Männer in der Nacht ihre Frauen und die Frauen legten darüber
Beschwerde beim Propheten ein. Der Prophet sagte: »Heute Nacht war
das Haus des Propheten von 70 Frauen umgeben, die alle darüber
klagten, geschlagen worden zu sein. Ich schwöre bei Gott, unter euch
sind nicht die besten Muslime [weil ihr die Frauen geschlagen habt].«397

Der Prophet ermahnte auch die männlichen Gefährten in der Ab‐
schiedspredigt vor seinem Tod (ḫuṭbat al-wadāʿ), die Frauen gerecht
zu behandeln: »Ihr habt Rechte über Frauen und sie haben Rechte
über euch. Und sie sind euch von Gott anvertraut.« Dies ist umso
bemerkenswerter, als in der Abschiedspredigt die Kernelemente der
islamischen Glaubenslehre zusammengefasst sind.398

4.1.2. Prophetische Praxis (sunna fiʿliyya)

4.1.2.1. Gewaltverzicht

Von ʿĀʾiša Bint Abī Bakr (gest. 58/678), der Frau des Propheten, ist
die grundsätzlich Gewalt ablehnende Haltung des Propheten über‐
liefert: »Der Prophet, Friede sei auf ihm, schlug niemals jemanden
mit seiner Hand, weder eine Frau noch einen Sklaven, außer in
Zeiten des Krieges.«399 ʿĀʾišas Hervorhebung der Frauen und Skla‐
vInnen weist darauf hin, dass in der vor- und frühislamischen Ge‐
sellschaft SklavInnen und Frauen den unteren Gesellschaftsschich‐

397 Überliefert in al-Bayhaqī, as-Sunan al-kubrā, zit. nach Chaudhry, Wife-Beating
in the Pre-Modern Islamic Tradition, 60. Ayesha Chaudhry bemerkt zu diesem
Hadith »The fact that Muḥammadʼs own community reacted to his permission
to hit wives with such an outpouring of domestic violence makes one wonder
about the reaction of the early Muslim community to the command to strike
recalcitrant wives in Q. 4:34«, ebd., 65. Eine ähnliche Variante dieses Hadith ist
bei Ibn Māǧah überliefert, Ibn Māǧah, Nikāḥ: 1985; Abū Dāwūd, Nikāḥ: 2146.

398 Zu den allgemeineren prophetischen Aussprüchen über Gewalt und Tyrannei
zählen folgende Hadithe: »Wer nicht barmherzig zu den Menschen ist, der
wird die Barmherzigkeit Gottes nicht erfahren«, al-Buḫārī, Adab: 6013.

399 Muslim, Faḍāʾil: 2328; Ibn Hanbal, 24034, 25715, 25956, 26403; Ibn Māǧah,
Nikāḥ: 1984; Abū Dāwūd: Adab, 4786.

4. Die sunna des Propheten Muhammad

181

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten zugeordnet wurden. Demnach war es üblich, dass SklavInnen
und Frauen durch Personen mit höherem gesellschaftlichem Status
Gewalt erlebten. Die sunna des Propheten sticht aus diesem kulturell
akzeptierten Muster hervor und steht daher für ein vorbildhaftes
und gottgefälliges Verhalten, ohne dabei jedoch die althergebrachten
Muster von Autorität und Gehorsam umzuwerfen.400

4.1.2.2. Reaktion auf provokatives Verhalten

Innerhalb seiner Familie begegnete dem Propheten gelegentlich
einem als provokativ empfundenen Verhalten seiner Ehefrauen,
die sich aus Eifersucht gegenseitig befehdeten und gegeneinander
intrigierten. Um diesen Punkt tiefer zu verstehen, bedarf es einer
Betrachtung des nušūz-Begriffs im Islamischen Recht.

Hier wird das Konzept von nušūz aus seiner ethisch-rechtlichen
Perspektive bestimmt. In der klassischen Rechtsliteratur wird das
Eheverhältnis zwischen Mann und Frau als eine Beziehung auf
Grundlage von gegenseitigen Rechten und Pflichten verstanden.
Demnach ist der Mann dazu verpflichtet, seine Ehefrau materiell
zu versorgen und für das Wohlergehen seiner Familie und Frau
Sorge zu tragen. Hierbei wird generell davon ausgegangen, dass der
männliche Partner alle familiären und gesellschaftlichen Verpflich‐
tungen allein trägt. Besitzt die Frau ein eigenes Vermögen, so steht
es ihr frei, es nur für sich selbst auszugeben. Im Gegenzug für die
Befreiung der Frau von finanziellen Verpflichtungen wird von ihr er‐
wartet, dass sie den Wünschen und Bedürfnissen des Ehemanns ent‐
spricht, beispielsweise ohne seine Erlaubnis die gemeinsame Wohn‐
stätte nicht verlässt und ihm sexuell verfügbar ist. Im erweiterten
Sinne ist es ihre Pflicht, die Beziehung zum Ehemann harmonisch
zu gestalten. Tut sie das nicht, kann ihr Verhalten als nušūz klassifi‐
ziert werden.401 Obgleich die inhaltliche Füllung des nušūz-Begriffs
auch im islamrechtlichen Bereich variabel und nicht starr festgelegt
ist, erscheint der grobe Rahmen für Verhaltensweisen, die als weib‐
licher nušūz in der Ehe gelten, als fest abgesteckt. Demnach kann

400 Chaudhry, Wife-Beating in the Pre-Modern Islamic Tradition, 39.
401 Hacı Mehmet Günay, »Nüşuz«, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi

(Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2007), Bd. 33, 303–304.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

182

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedes weibliche Verhalten, welches das harmonische Miteinander in
der Ehe stört, als eine Form von nušūz eingeordnet werden. Die fol‐
genden Ausführungen nehmen diese klassische islamrechtliche Be‐
stimmung von nušūz zur Grundlage, wo nušūz als ein provokatives
Verhalten der Ehefrau verstanden wird, das einer harmonischen und
respektvollen Beziehung der beiden Partner in der Ehe zuwiderläuft.

Zusammenfassend lassen sich aus den Überlieferungen und Ko‐
ranversen, die sich auf konkrete Verhaltensweisen von Propheten‐
frauen beziehen, zwei Aspekte ableiten: Zum einen handelten einige
von ihnen aus Eifersucht auf andere Frauen des Propheten, was
in Lügen und Intrigen gegen diese Personen mündete. Und zum
anderen verlangten einige von ihnen nach mehr Zuwendung und
größeren Reichtümern.

In Bezug auf die Eifersucht ist überliefert, dass die wohlhabende
Prophetenfrau Zaynab Bint Ǧaḥš (gest. 20/614) auf einer gemeinsa‐
men Reise mit dem Propheten sich weigerte, eines ihrer Kamele der
ehemals jüdischen Konvertitin Ṣafiyya (gest. 50/670) zu übergeben,
obwohl der Prophet sie dazu aufforderte. Der Prophet soll sich dar‐
aufhin für etwa drei Monate von Zaynab getrennt haben.402 ʿĀʾiša
bezeichnete Ṣafiyya als »Jüdin«, um sie abzuwerten, woraufhin der
Prophet ʿĀʾiša aufforderte, dies zu unterlassen.403

Die Eifersucht soll sich auch gegen die ehemals christliche Kon‐
vertitin und Konkubine des Propheten Maria (gest. 16/637) gerich‐
tet haben, die als zweite und letzte Frau des Propheten ein Kind
gebar.404 Gleiches soll auch der schönen und wohlhabenden Zaynab
Bint Ǧaḥš widerfahren sein. Von ʿĀiša ist überliefert, dass sie und
Ḥafṣa Bint ʿUmar eifersüchtig auf Zaynab waren, als einmal der
Prophet bei ihr ein Getränk aus Honig trank. Die beiden Frauen
sprachen sich ab, den Propheten bei seiner Rückkehr zu fragen,
warum er so übel aus dem Mund rieche. Der Prophet soll nach
solchen Begebenheiten geschworen haben, die Beziehung zu Maria
und Zaynab für eine Zeit zu unterbrechen405 und keinen Honig
mehr zu trinken.406 Die ersten Verse der Sure at-Taḥrīm/66 beziehen

402 Muḥammad b. Manīʿ az-Zuhrī Ibn Saʿd, Kitāb aṭ-ṭabaqāt al-kabīr, hg. ʿAlī
Muḥammad ʿUmar (Kairo: Maktabat al-Ḫānǧī 2001), Bd. 10, 123.

403 Ebd., 122.
404 Ebd., 203.
405 Al-Wāḥidī, Asbāb nuzūl al-Qurʾān, 459; as-Suyūṭī, Lubāb an-nuqūl, 242.

4. Die sunna des Propheten Muhammad

183

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich auf diesen Schwur des Propheten und legen ihm nahe, seinen
Eid zu brechen:

Yā-ayyuhā n-nabiyyu li-ma tuḥarrimu mā aḥalla llāhu laka tabtaġī
marḍāta azwāǧika wa-llāhu ġafūrun raḥīmun. (at-Taḥrīm/66:1)

O Prophet! Warum verbietest du, was dir Gott erlaubt hat, derweil du
die Zufriedenheit deiner Frauen wünschst?407

Die zweite Form der Provokation bestand in der Forderung der
Prophetenfrauen nach größeren Reichtümern, welche die Muslime
während der Grabenschlacht (5/627) erworben hatten.408 Die Verse
al-Aḥzāb/33:28–29 beziehen sich auf dieses Verlangen der Frauen.409

Yā-ayyuhā n-nabiyyu qul li-azwāǧika in kuntunna turidna l-ḥayāta d-
dunyā wa-zīnatahā fa-taʿālayna umattiʿkunna wa-usarriḥkunna sarāḥan
ǧamīlan. Wa-in kuntunna turidna llāha wa-rasūlahū wa-d-dāra l-āḫira‐
ta fa-inna llāha aʿadda li-l-muḥsināti minkunna aǧran ʿaẓīman. (Aḥzāb/
33:28–29)

Prophet! Sprich zu deinen Gattinnen: »Wenn ihr das Leben hier auf
Erden und seinen schönen Schein begehrt, dann kommt her, dass ich
euch das genießen lasse und euch auf eine geziemende Art freigebe.
Doch wenn ihr Gott und seinen Gesandten und das Jenseits begehrt
– siehe, Gott hält jenen von euch, die schön handeln, reichen Lohn
bereit.«410

Dieser Text widerspiegelt den oben beschriebenen Ehekonflikt, der
den Überlieferungen zufolge von einigen Prophetenfrauen ausging.
Was wie ein Angebot an die Frauen klingt, sich vom Propheten
zu trennen, wenn sie dies verlangen, ist vielmehr als Drohung zu
verstehen, dass sie von ihm verstoßen werden.

Es ist überliefert, dass Muhammad das provokative Verhalten
seiner Frauen mit Ignoranz strafte – und wenn ihre Väter darauf
mit körperlicher Züchtigung antworten wollten, intervenierte der
Prophet in dieser Sache, wie im Falle von Abū Bakr (13/634), der
gegen seine Tochter ʿĀʿiša die Hand erhob, um sie für ihr Verhalten

406 Ibn Saʿd, Ṭabaqāt, Bd. 10, 104; al-Buḫārī, Ṭalāq: 5267; al-Wāḥidī, Asbāb nuzūl
al-Qurʾān, 460.

407 Bobzin, Koran, 511.
408 Muslim, Ṭalāq: 1478, 1479.
409 As-Suyūṭī, Lubāb an-nuqūl, 189.
410 Bobzin, Koran, 368.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

184

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegen den Propheten zu züchtigen.411 In solchen Situationen distan‐
zierte sich der Prophet von seinen Frauen und blieb ihnen für einen
Monat fern.412 Nach der Rückkehr des Propheten gaben die Frauen
zu, unrecht gehandelt zu haben. Die eheliche Harmonie wurde nach
dieser Trennungsphase den Berichten zufolge wieder hergestellt.413

4.1.2.3. Prophetisches Rechtsurteil zur Geschlechtergewalt

Der Prophetengefährte Ṯābit b. Qays b. Šammās schlug seine Frau
Ǧamīla Bint ʿAbd Allāh b. Ubayy derart, dass ihr ein Arm brach. Als
Ǧamīla beim Propheten deswegen Beschwerde einlegte, veranlasste
dieser die Scheidung von beiden, was von Ṯābit akzeptiert wurde.414

Der Hadith erlaubt es jedoch nicht, Aussagen über einen möglichen
vorhergehenden Konflikt zwischen Ṯābit und Ǧamīla zu treffen.
Juristisch relevant ist, dass der Prophet nicht zwischen beiden Par‐
teien vermittelte und Ǧamīla auch keine Wiedergutmachung für die
Gewaltanwendung zugesprochen bekam.

5. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34

Diese Betrachtung erlaubt uns eine differenziertere Lesart des Ge‐
waltpotenzials in an-Nisāʾ/4:34. Sowohl in den prophetischen Aussa‐
gen als auch in der prophetischen Praxis lebte Muhammad seine
grundsätzlich Gewalt ablehnende Haltung vor. Auch auf Verhaltens‐
weisen, die dem klassischen Verständnis nach als nušūz gelten kön‐
nen, hat er niemals mit Gewalt reagiert (siehe 4.2.1.2.). Sein Handeln
folgte vielmehr dem koranischen Gebot des Ermahnens (fa-ʿiẓūhun‐
na) und der Distanzierung für eine bestimmte Zeit (wa-hǧurūhunna
fī-l-maḍāǧiʿi).

Die prophetische Intervention gegen Geschlechtergewalt lässt uns
an-Nisāʾ/4:34 in einem anderen Licht lesen: Das letzte koranische
Gebot »und schlagt sie« richtete sich an diejenigen Ersthörer, für die

411 Muslim, Ṭalāq: 1478; Abū Dāwūd, Adab: 4999; as-Suyūṭī, Lubāb an-nuqūl, 189.
412 Al-Buḫārī, Ṣawm: 1910–11.
413 Muslim, Ṭalāq: 1478, 1479; al-Buḫārī, Nikāḥ: 5202–03.
414 An-Nasāʾī, Ṭalāq: 5627. Der Name der Ehefrau wird von Abū Dāwūd als

Ḥabība bint Sahl überliefert, siehe Abū Dāwūd, Ṭalāq: 2228.

5. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34

185

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gewalt gegen das andere Geschlecht offenkundig ein gewöhnliches
und kulturell akzeptiertes Verhalten war – das jedoch nicht der
islamischen Norm entspricht. Intentional betrachtet will der Vers
demnach das Schlagen von Frauen reduzieren – die Lesarten von
aš-Šāfiʿī, ar-Rāzī und aṭ-Ṭabarī, die ḍaraba als letztmögliche Reakti‐
on in Form eines symbolischen Schlagens mit einem gerollten oder
gefalteten Tuch bzw. einer hölzernen Zahnbürste verstehen, gehen
in diese Richtung. Aus heutiger Perspektive mag die Vorstellung,
jemanden mit einem Tuch symbolisch zu schlagen, absurd erschei‐
nen, doch aus Sicht dieser vormodernen Exegeten kann dies als
eine Geste der Verachtung gelten. Die Exegeten scheinen sich bei
ihrer Interpretation von der evidenten Bedeutungsebene des Worts
»schlagen« nicht trennen zu können und daher alternative, mildere
Formen des »Schlagens« zu suchen.

Ob am Ende der Diskussion die Interpretation der klassischen
Exegeten mehr Argumente findet oder ob zugunsten eines Verbots
des Schlagens argumentiert werden kann, hängt davon ab, welches
normative Gewicht man der sunna zuschreibt. In kontroversen und
spannungsgeladen Feldern wie dem Geschlechterverhältnis und an-
Nisāʾ/4:34 geben viele klassische Exegeten der sunna mehr Gewicht,
da diese eine präzisere Lesart eines Verses erlaubt. So ist für den
Gelehrten Ǧalāl ad-Dīn as-Suyūṭī »das gelebte Vorbild des Prophe‐
ten weit eindeutiger als der deutungsoffene Text«.415 Wenn nun
hadithhermeneutisch die prophetischen Aussagen die prophetische
Praxis bestätigen, wie in diesem Fall, können wir von einem Verbot
des Schlagens sprechen, da der Prophet niemals zu dieser Maßnah‐
me gegriffen hat und in seiner Rechtspraxis Frauen vor Gewalt zu
bewahren gesucht hat. Der Koranexeget Mustafa Öztürk meint in
seinen Anmerkungen zu an-Nisāʾ/4:34:

An diesem Punkt kann man sagen, dass die sunna über dem Koran
steht. Auch wenn die Aussage provokativ zu sein scheint, ist sie in
Wirklichkeit nicht so. Was wir sagen möchten, ist Folgendes: Die sunna
ist die prophetische Umsetzung der koranischen Gebote und Verbote;
die koranischen Bestimmungen aber gelten für jedermann, auch für den
Propheten. Daher sind die koranischen Gebote vor dem Hintergrund,
dass sie sich an die Allgemeinheit richten, verkündet worden, denn
nicht alle Muslime besitzen die Sensibilität, die der Prophet besitzt.

415 Bauer, Kultur der Ambiguität, 119.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

186

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daher entspricht die sunna einer konkreteren Wahrheit auf einer hö‐
heren Ebene. Während der Koran davon spricht, dass Männer ihre
Frauen schlagen könnten, hat der Prophet von dieser Erlaubnis niemals
Gebrauch gemacht.416

Doch auch damit wäre für eine Auslegung von an-Nisāʾ/4:34 noch
lange nicht das letzte Wort gesprochen, denn für wirklich neue Les‐
arten des Verses muss eine Revision des bisherigen Verständnisses
von nušūz erfolgen.

5.1. Neue Lesarten von nušūz

Bis hierher bin ich der klassischen Argumentationsweise und ihren
Methoden gefolgt. Es gibt jedoch alternative Lesarten von an-Nisāʾ/
4:34, die am zentralen exegetisch-konzeptionellen Begriff nušūz an‐
setzen: Genau genommen lassen sich die Handlungen und Einstel‐
lungen, die als nušūz kategorisiert werden, weder anhand von Ko‐
ranversen noch Hadithen mit Sicherheit bestimmen. Die logische
Verknüpfung von Gehorsam (ṭaʿā) mit nušūz ist ein Ergebnis der
Interpretationslust der – klassischen wie modernen – ExegetInnen,
die nušūz als Feindseligkeit, Widerspenstigkeit oder Ungehorsam
auslegen. Trotz aller interpretatorischen Raffinesse bleibt jedoch
die Bedeutung des Begriffs ambig und unklar. Zwar spricht auch
an-Nisāʾ/4:128 vom nušūz des Mannes, doch auch hier bleibt offen,
welche Art Handlung dahinter steht.

Einige Stimmen im zeitgenössischen Diskurs sprechen sich für
eine alternative Lesart des Verses aus. Zu ihnen gehören Khaled
Abou El Fadl und Gibril Haddad. Beide beziehen sich auf die Ab‐
schiedspredigt des Propheten (ḫuṭbat al-wadāʿ), die über verschiede‐
ne Hadithlinien mit in Nuancen differierenden Wortlauten überlie‐
fert ist (siehe 4.1.1.1). In einer Variante sagt der Prophet Folgendes:

Behandelt eure Frauen gut. Wahrlich, sie sind eure Gehilfen, und ihr
besitzt keine weiteren Rechte als dieses über sie – es sei denn, dass
sie eine klare Unsittlichkeit (fāḥiša mubayyina) begehen. Falls sie so
handeln, dann weigert euch, mit ihnen das Bett zu teilen und schlagt
sie, ohne ihnen Schmerzen zuzufügen (fa-ḍribūhunna ḍarban ġayra
mubarriḥ) […]. Ihr besitzt Rechte über eure Frauen und sie besitzen

416 Öztürk, Cahiliyeden İslamiyet’e Kadın, 156, Übersetzung der Verfasserin.

5. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34

187

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rechte über euch. Euer Recht über sie ist, dass sie niemanden, den
ihr hasst, erlauben sollen, sich eurem Haus und eurem Bett zu nähern
[...].417

Der Begriff fāḥiša mubayyina bezieht sich nach Meinung von
Abou El Fadl und Haddad auf an-Nisāʾ/4:34 und spezifiziert den
Ausdruck nušūz418: Demnach sei darunter unzüchtiges, unsittliches
Verhalten zu verstehen. Der Begriff nušūz in an-Nisāʾ/4:34 sei ein
Euphemismus, konkreter sei der Begriff fāḥiša. Er erscheint in der
Sure »Die Frauen« im Zusammenhang mit weiblichem Ehebruch.
Der Vers an-Nisāʾ/4:15 enthält die Bestimmung, dass die Ehebreche‐
rin, nachdem vier Augenzeugen die Tat bezeugt haben, ihr Haus
nicht verlassen darf, bis sie die Tat bereut hat.419 Im Anschluss da‐
ran wird eine Strafe für Mann und Frau, die gemeinsam Ehebruch
begehen, bestimmt (an-Nisāʾ/4:16).420 An anderer Stelle sieht der
Koran für Ehebruch eine Körperstrafe vor (an-Nūr/24:2), für die
der Prophet allerdings eine Aufhebung durch die Möglichkeit des
Zweifels eingeführt hat421 – seine Haltung zu Geschlechtergewalt
und nušūz fügt sich in dieses Muster ein. Diese alternative Lesart

417 Abū Zakarīyā Muḥyī ad-Dīn an-Nawawī, Riyāḍ aṣ-ṣāliḥīn, hg. Šuʿayb al-Ar‐
naʾūṭ (Beirut: Muʾassasat ar-Risāla, 31422), 34: 276. Siehe auch Mira Sievers,
»Die Abschiedspredigt Muḥammads. Ein kritischer Vergleich dreier Versio‐
nen«, in: Geschichtsschreibung zum Frühislam. Quellenkritik und Rekonstrukti‐
on der Anfänge, Hg. Ayşe Başol, Ömer Özsoy (Berlin: EB-Verlag, 2014), 299–
322.

418 Gibril Haddad, »Wife-Beating«, Living Islam. Islamic Tradition, 2000, http://w
ww.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html abgerufen am 09.08.2019; Abou El
Fadl, The Search for Beauty, 109–113.

419 Wa-llātī yaʾtīna l-fāḥišata min nisāʾikum fa-stašhidū ʿalayhinna arbaʿatan
minkum fa-in šahidū fa-amsikūhunna fī l-buyūti ḥattā yatawaffāhunna l-maw‐
tu aw yaǧʿala llāhu lahunna sabīlan, »Und die von euren Frauen, die Unzucht
treiben – fordert vier Zeugen von euch gegen sie! Wenn sie es dann bezeugen
können, so haltet sie im Haus, bis sie der Tod hinwegnimmt oder Gott für sie
einen Ausweg schafft!«, Bobzin, Koran, 71–72.

420 Wa-llaḏāni yaʾtiyānihā minkum fa-āḏūhumā fa-in tābā wa-aṣlaḥā fa-aʿriḍū
ʿanhumā inna llāha kāna tawwāban raḥīman, »Und wenn zwei von euch
solches begehen, dann bestraft sie beide! Kehren aber beide um und bessern
sich, dann wendet euch von beiden ab! Siehe, Gott kehrt sich wieder zu und ist
barmherzig«, Bobzin, Koran, 72.

421 Siehe Intisar A. Rabb, Doubt in Islamic Law. A History of Legal Maxims, Inter‐
pretation, and Islamic Criminal Law (New York: Cambridge University Press,
2015); Maribel Fierro, »Idrahʾū l-ḥudūd bi-l-shubuhāt. When Lawful Violence
Meets Doubt«, Hawwa 5/2–3 (2007), 208–38.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

188

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html
http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html
https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html
http://www.livingislam.org/fiqhi/fiqha_e32.html


könnte eine völlig neue Argumentationsgrundlage schaffen, da nušūz
nicht mehr als Störung der ehelichen Harmonie durch weiblichen
Ungehorsam oder Provokation, sondern als ein Vergehen, das straf‐
rechtliche Folgen nach sich zieht, ausgelegt würde. Damit würde
auch das »Schlagen« in einem anderen Licht erscheinen. Der Ansatz
bedarf sicherlich noch weiterer Untersuchungen und tiefergehender
Reflexionen.

5.2. Ausblick

Für eine auf Geschlechtergerechtigkeit ausgerichtete Lesart im Sinne
Waduds lässt sich noch Folgendes sagen: Wenn auch das Schlagen
von Ehefrauen in an-Nisāʾ/4:34 – etwa durch eine Berücksichtigung
der historisch-kulturellen Offenbarungsumstände in der Exegese –
auf alternative Art gedeutet werden kann, lässt sich das gesamtkora‐
nische Spannungsverhältnis von Hierarchie und Gleichheit der Ge‐
schlechter letztgültig exegetisch nicht (bzw. nur unter Hinzuziehung
der sunna) aufheben. Die Spannung entsteht nicht zuletzt durch
allgemeingültige ethische und theologische Aussagen, welche die
Gleichwertigkeit der Menschen betonen und Gottes Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit einzig in Bezug zur Gottergebenheit und Selbst‐
erkenntnis des Einzelnen (taqwā) setzen, sowie durch präzise Aus‐
sagen, die eindeutige Handlungen thematisieren, die nicht immer
ohne Androzentrismus sind. Es ist eine Frage der Hermeneutik, wie
diese Spannung aufzulösen ist. Dazu gehört unter anderem die Frage
nach der hermeneutischen Verhältnisbestimmung der Zeitlichkeit
und Überzeitlichkeit von koranischen Bestimmungen, die präzise
behandelt werden muss: Welche Kriterien werden zur Unterschei‐
dung von Zeitlichkeit und Überzeitlichkeit zugrunde gelegt? Wie
gehen wir mit sprachlichen Ambiguitäten in ethisch-juristischen
Versen um wie im hier besprochenen Fall von an-Nisāʾ/4:34? Die
Asymmetrie zwischen androzentrischer Anrede und rechtlicher Be‐
vorzugung und Verantwortungspflicht von Männern einerseits und
ontologischer wie spiritueller Gleichwertigkeit der Geschlechter in
der Schöpfungsordnung andererseits bleibt bestehen, solange die‐
se und andere Fragen der Koranhermeneutik nicht ausformuliert
sind. Moderne und feministische Zugänge haben sich diesem Span‐
nungsverhältnis noch zu wenig gewidmet. Dies wird auch in der

5. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34

189

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mangelnden Reflexion von solchen Prämissen deutlich wie der Set‐
zung, dass die Gleichheit der Geschlechter als Bedingung für die
Erfüllung einer moralischen und gerechten Geschlechterordnung
vorausgehen muss. Dies läuft auf eine Projektion moderner Werte
wie »Gleichheit der Geschlechter« in die Botschaft eines sowohl
von klassischen422 als auch modernen Exegeten historisch verstan‐
denen Offenbarungsgeschehens hinaus. Für eine Auslegung, die
für den modernen Leser verstörende Verse wie an-Nisāʾ/4:34 mit
übergeordneten Werten wie Gerechtigkeit versöhnen will, bedarf es
nicht zuletzt auch einer rechtsphilosophischen Reflexion des Begriffs
der Gerechtigkeit. Wer wie Amina Wadud von einem sich subjektiv
ausbildenden Verstehensprozess ausgeht, dagegen aber Begriffe wie
Gerechtigkeit als objektiv vorgegebene Größe versteht, muss zumin‐
dest über den Umstand reflektieren, dass Gerechtigkeit subjektiv
unterschiedlich verstanden und gedacht werden kann. So wie in
der modernen rechtsphilosophischen Reflexion über die Intentionen
offenbarten Rechts (maqāṣid aš-šarīʿa) eine Diskussion über den
Begriff der Gerechtigkeit fehlt, fehlt uns auch eine aus Koran und
sunna abgeleitete Reflexion des Gerechtigkeitsbegriffs im Werk von
Fazlur Rahman, der die maqāṣid-Lehre weitergedacht hat und auf
den sich Wadud beruft. Waduds Ansatz – und damit bewegt sie sich
nah am Verständnis der vormodernen Gelehrten – setzt einen Ge‐
rechtigkeitsbegriff voraus, den sie lediglich durch die Unterfütterung
mit Koranversen zu belegen versucht.

Aus den Details der dargestellten exegetischen Diskussion wird
mindestens eins deutlich: Das Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34, und
in den heiligen Schriften insgesamt, ist nicht in einem wie auch
immer charakterisierten innertextuellen Diskurs verborgen, sondern
bildet sich erst im Prozess der Lektüre und der Auslegung der Schrift
heraus. Der exegetische Diskurs ist ein Ort der Verhandlung über
mögliche Bedeutungen.

422 Mehmet Paçacı, »Klassische Koranexegese. Was war das?«, Münchner Theolo‐
gische Zeitschrift 58 (2007), 127–39; Seker, Koran als Rede und Text, 25–40.

IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!

190

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55 - am 12.01.2026, 00:46:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-55
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Koranhermeneutik von und für Frauen
	1. Der Aufstieg der weiblichen Exegese im 20. Jahrhundert
	2. Koranexegese von Frauen
	3. Weibliche Re-Lektüren des Korans
	3.1. Eine egalitäre Ontologie der Geschlechter
	3.2. Die Prämisse der Geschlechtergleichheit
	3.3. Die Diskussion über Geschlechterrollen

	4. Interpretation von Versen, die Männern Privilegien gewähren
	4.1. Daraǧa (al-Baqara/2:228)
	4.2. Polygynie (an-Nisāʾ/4:3)
	4.3. Wa-ḍribūhunna (an-Nisāʾ/4:34)

	5. Resonanz und Kritik
	6. Bibliographie
	6.1. Primärquellen
	6.2. Sekundärquellen


	II. Feministische Koranauslegungen im akademischen Kontext
	Eine kritische Reflexion von hermeneutischen Prämissen
	1. Einleitung
	2. Revisionismus und ethischer Reduktionismus
	3. Text und Bedeutung – Intention und Vorurteil
	4. Nicht der Koran ist patriarchalisch, sondern die exegetische Tradition
	5. Das Wesen der Offenbarung: Sprache und Verstehen
	6. Androzentrische Rede und androzentrische Elemente
	7. Fazit


	III. Universell gültig oder historisch partikular?
	Historische Kontextualisierung als eine Methode der feministischen und geschlechtersensiblen Koranauslegung
	1. Einleitung
	2. Historische Kontextualisierung in den klassischen exegetischen Wissenschaften
	2.1. Die Wissenschaft von den Anlässen der Herabsendung
	2.2. Das Problem der Authentizität von Überlieferungen und methodische Lösungen

	3. Moderne Ansätze zur historischen Kontextualisierung des Korans: Fazlur Rahman
	4. Feministische und geschlechtersensible Ansätze zur historischen Kontextualisierung
	4.1. Anlässe der Herabsendung (asbāb an-nuzūl)
	4.2. Das Allgemeine und das Spezifische (al-ʿāmm wa-l-ḫāṣṣ)
	4.3. Universalien und Partikularien
	4.3.1. Verschleierung von Frauen
	4.3.2. Autorität der Männer oder Verantwortung der Männer (qiwāma)?
	4.3.3. Polygynie des Mannes und Waisen
	4.3.4. Deskriptive und präskriptive Koranverse


	5. Fazit


	IV. Ermahnt sie, meidet sie im Bett und schlagt sie!
	Zur Frage der Geschlechtergewalt in an-Nisāʾ/4:34 und in der prophetischen sunna
	1. Einleitung
	1.1. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34
	1.2. Hermeneutik und Gewaltdiskurs bei klassischen und modernen ExegetInnen

	2. An-Nisāʾ/4:34 in den Korankommentaren klassischer Gelehrter
	2.1. Qiwāma bei aṭ-Ṭabarī, Zamaḫšarī und ar-Rāzī
	2.2. Nušūz bei aṭ-Ṭabarī, az-Zamaḫšarī und ar-Rāzī
	2.3. Ḍaraba bei aṭ-Ṭabarī, az-Zamaḫšarī und ar-Rāzī

	3. Eine feministische Lesart von an-Nisāʾ/4:34: Amina Wadud
	3.1. Hermeneutik und Methodik
	3.2. Wadud: Exegese von an-Nisāʾ/4:34
	3.3. »Neinsagen zum Text«

	4. Die sunna des Propheten Muhammad
	4.1. Hadithhermeneutische Überlegungen
	4.1.1. Prophetische Aussagen (sunna qawliyya)
	4.1.2. Prophetische Praxis (sunna fiʿliyya)
	4.1.2.1. Gewaltverzicht
	4.1.2.2. Reaktion auf provokatives Verhalten
	4.1.2.3. Prophetisches Rechtsurteil zur Geschlechtergewalt



	5. Gewaltpotenzial in an-Nisāʾ/4:34
	5.1. Neue Lesarten von nušūz
	5.2. Ausblick




