Santeria in Deutschland: Kubaner zwischen
afrokubanischer Religion und globalisierter

Popkultur

L10BA ROSSBACH DE OLMOS

Es war der 20. April 2005. Ort des Geschehens war die Centralstation in
Darmstadt. Der Konzertsaal fiillte sich. Das deutsche Publikum war in der
Uberzahl, doch es lieBen sich auch erkennbar viele Lateinamerikaner unter
den Zuhorern ausmachen. Die lokale Salsa- und Hip-Hop-Szene war zugegen.
Ein Latino hatte sich die kubanische Flagge um seine Schultern gewickelt,
und mit dem aus roten und schwarzen Perlen geflochtenen Band, das sein
Handgelenk schmiickte, gab sich ein junger Mann — zumindest jenen, die es
zu interpretieren wussten — als »Sohn von Eleguac' zu erkennen, d.h. als ini-
tiierter Anhéinger und Priester” einer der bekannteren Gottheiten der afroku-
banischen Santeria-Religion. Das Konzert begann, und die kubanische Hip-
Hop-Formation Los Orishas’ versetzte die Besucher in Begeisterung mit

1 Die Bezichung, die in der Santeria zwischen dem Oricha und dem Initianden
durch die Initiation hergestellt wird, wird wie eine Eltern-Kind-Beziehung (also
Sohn oder Tochter) beschrieben. Damit einher gehen ethisch-moralische Kon-
zepte, nach denen der Oricha sein Kind schiitzt, das ihn im Gegenzug ehrt und
respektiert.

2 Es ist in der Santeria nicht einfach zu bestimmen, wer oder was ein Priester ist.
Einem eher wissenschaftlichen Ordnungsbediirfnis folgend, wiirde ich jene San-
teros als schlichte Initiierte bezeichnen, die sich nur aus personlichen Griinden
einweihen lieBen, etwa weil ihre Gesundheit dies erfordert. Jene Initiierte hinge-
gen, die sich um andere Ratsuchende kiimmern, Orakel befragen, selbst Initia-
tionen vornehmen und eine eigene Kultgemeinde um sich sammeln, wiirde ich
als »Priester« bezeichnen. Allerdings ist diese Trennlinie in der religiosen Wirk-
lichkeit nicht immer gegeben. »Santero/a< bezeichnet vor allem jemanden, der
initiiert ist.

3 Die Hip-Hop-Formation heifit Los Orishas und hat damit eine Schreibweise ge-
wihlt, die an das Englische angelehnt ist. Wenn in diesem Beitrag nicht von der

125

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

Songs, von denen sie selbst einmal sagte, dass sie zu 50 Prozent aus Tradition
und zu 50 Prozent aus Hip-Hop bestehen.*

»Ori baba Olorum, ori babd Olofin, ori baba Olorde, omi tuto, and tuto,
tuto laroye«,” so beginnt ein Sprechgesang, der einen friihen Song der Gruppe
einleitet. Es ist zugleich die Rezitation, mit der gewohnlich die Orakelpriester
bzw. Babalawos in der Santeria ihre Orakelsitzung eréffnen. In Lukumi, wie
die kubanisierte Yoruba-Sprache auch genannt wird, wenden sie sich an die
Oricha-Gottheiten und stellen sich ihnen vor, um alsdann deren Unterstiitzung
sowie die ihrer leiblichen und religiosen Vorfahren zu erbitten.

Der Canto, der auf diese Rezitation folgt, ist eine gerappte Liebeserkla-
rung an die Oricha-Gottheiten Elegua und Chango, von denen die Gruppen-
mitglieder in einem Interview sagten, dass Chango, der Oricha des Krieges
und des Donners, jene Wege verteidige, welche Elegua, der Oricha der Weg-
kreuzungen, fiir die Menschen 6ffne, damit sie auf keine Hindernisse trafen.

Das vielschichtige, sichtbare und zugleich untergriindige Zusammenspiel
von Religion und Popmusik lésst sich als eine Facette kubanischer Identitts-
konstruktion interpretieren, die gerade auch in der Migration aktualisiert wird.
Anders als herkdmmliche Vorstellungen vermuten lassen, handelt es sich we-
der um einen jihen Sprung oder einen graduellen Ubergang von Traditionel-
lem, ndmlich Religion, zu Modernem, hier der internationalen Popkultur,
sondern beides koexistert, verweist aufeinander und wird zu Eckpunkten eines
Gestaltungsrahmens, in dem sich Bildungsprozesse von kubanischer Identitit
im heutigen Deutschland oszillierend abspielen. Dies hat mit der Religion
selbst zu tun, die zur tibrigen Lebenswelt durchgingig, durchlissig und offen
ist. Sie tritt dabei aber nicht voraufkldrerisch in Erscheinung, d.h. die men-
schliche Sinngebung der Welt dominierend, sondern ist eine Art beschiitzende
Begleitinstanz der Menschen. Dieser Zusammenhang soll in den folgenden
Ausfiuhrungen dargelegt und erortert werden. Als Einstieg werden dabei eini-
ge Erlduterungen zur Santeria und der Beziehung von Religion und kubani-
scher Musik gegeben, die erneut an Los Orisha ansetzen. Es folgen einige all-
gemeine Ausfithrungen zur Entstehung, Entwicklung und gegenwértigen Si-
tuation der Santeria. Im Anschluss werden die Umstdnde ihrer Ankunft in
Deutschland skizziert, und es wird ihre Bedeutung bei der Lebensgestaltung
von kubanischen Migranten in der Fremde an einigen Beispielen dargelegt.

Gruppe, sondern von den Gottheiten die Rede ist, wird hingegen die an das Spa-
nische angelegte Schreibweise, also Orichas, gewahlt.

4 Vgl http://www.orishasthebest.com/Secciones/Entrevistas/Entrevista_5.htm,
letzter Besuch 25.05.2007.

5 Vgl http://www.orishasthebest.com/Secciones/Letras/Canto Para Elewa y Ch
ango.htm, letzter Besuch 25.05.2007.

126

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

Den Abschluss bildet ein theoretisch reflektiertes Resiimee iiber die Bedeu-
tung dieser Religion in der Migration.®

Afrokubanische Musik und afrokubanische Religion

Fiir das Auftauchen religioser Themen in den Songs der Los Orishas gibt es
einen plausiblen Grund, den man bei einer Hip-Hop-Formation vielleicht
nicht unbedingt erwartet: Die meisten Bandmitglieder sind eingeweihte Pries-
ter der Santeria-Religion. Livan Nunez Aleman, alias Flaco-Pro, der die
Gruppe griindete, sie allerdings bald wieder verlieB3, soll ein Babalawo sein,
d.h. einer jener hochrangigen Orakelpriester, die Ratsuchenden mit Hilfe einer
Orakelkette oder Palmniissen die Weissagungen und Empfehlungen der Divi-
nationsgottheit Orula verkiinden. Doch auch von den Séngern Ruzzo und Yo-
tuel »Guerrero«< hei3it es, dass sie geweihte Priester seien (Brown 2003:309).
Dies hat religiosen Texten und Anspielungen den Weg in die Songs der
Gruppe geebnet. Dass von den urspriinglich vier kubanischen Musikern drei
geweihte Priester sind, wirft schon einen Blick auf die Verhiltnisse in Kuba,
wo 70 bis 80 Prozent der Bevolkerung der afrokubanischen Religion nahe
stehen sollen.

Wihrend nun in Interviews, welche die Bandmitglieder von Los Orishas
in Spanien gaben, der religiose Hintergrund dieses Namens in der Regel an-
gesprochen wurde — vielleicht weil dort mit einer groBBeren Zahl von kubani-
schen Migranten auch die Santeria bekannter ist —, fehlte diese Aufklarung in
den Kulturseiten deutscher Zeitungen lange Zeit.” So konnte es auf den Kon-
zerten der Gruppe vorkommen, dass deutsche Fans des Latin Hip-Hop in ihrer
Musikbegeisterung unisono mit Kubanern in Englisch »die Orishas sind da«
skandierten, ohne die Bedeutung des Bandnamens und seinen Bezug zu den
afrokubanischen Gottheiten zu erfassen.® Die oft melodische Musik, die An-
leihen bei traditionellen kubanischen Stilrichtungen nimmt und gleichzeitig
typische Hip-Hop-Elemente einbindet, ldsst sich in der Tat auch geniefen,
ohne dass ihr religioser Bezug bekannt ist. Zugleich hat es den Anschein, als
ob der afroamerikanischen Santeria diese Art der Diskretion gerade recht k-
me.

6 Die empirischen Aussagen zu diesen Ausfiithrungen gehen auf das Forschungs-
projekt »Santeria in Deutschland: Manifestationen der afrokubanischen Religion
in deutschen Kontexten« in den Jahren 2002 bis 2004 zuriick, das am Institut fiir
Vergleichende Kulturforschung — Vélkerkunde der Philipps-Universitét in Mar-
burg durchgefiihrt und von der Deutschen Forschungsgemeinschaft dankenswer-
terweise finanziell unterstiitzt wurde.

7 Eine Ausnahme ist Lich 2005, die von einer Marburger Ethnologin darauf hin-
gewiesen wurde.

8  Vgl. http://www.orishasthebest.com/Secciones/Santeria/Santeria.htm, letzter Be-
such am 13.10.2005.

127

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

Es sind Gottheiten wie Elegua und Changd, Yemayd und Ochun, Obatald und
Ogun sowie viele andere mehr, welche Sklaven aus Yorubaland im heutigen
Nigeria im 19. Jahrhundert auf die Zuckerrohrpflanzungen ihrer neuen
Zwangsheimat Kuba brachten. Es handelt sich um schillernde Wesenheiten
mit zum Teil menschlichen Ziigen, die vielfach auch Elemente der Natur ver-
korpern (vgl. Wedel 2004:84-85). In Kuba gerieten sie bald unter den Einfluss
anderer afrikanischer Religionen, des spanischen Katholizismus und des Spi-
ritismus europdischer Herkunft. Als besonders priagnant erwies sich ihre Iden-
tifizierung mit bestimmten katholischen Heiligen, die sich aufgrund ikonogra-
fischer Ubereinstimmungen ergab und die es erlaubte, den Orichas unter dem
Deckmantel der katholischen Heiligenverehrung weiter ungestért zu huldigen.
Gewichtige Unterschiede blieben dennoch bestehen. So werden die Heiligen
als Statuen mit Blumen, Kerzen und Wasser geehrt, wihrend die Orichas in
geweihten Steinen residieren und Tieropfer erhalten. Auch gibt es jiingst in
der Priesterschaft Bestrebungen, die Santeria von ihrem katholischen Beiwerk
zu befreien (Ayorinde 2005:176). Insgesamt hat die Durchmischung mit sol-
chen und weiteren Einfliissen eine Durchldssigkeit hervorgebracht, die weni-
ger von religioser Orthodoxie als von polytheistischer Toleranz (Marquard
2005) zeugt. Auch dadurch wurde einer Verbreitung afrokubanischer Religio-
sitdt iiber afrokubanische Bevolkerungskreise hinaus der Weg geebnet.

Bedeutsam fiir diesen Zusammenhang sind zudem die Trommelzeremo-
nien, die rituellen Gesénge und religiosen Ténze, die seit jeher integraler Be-
standteil der afrokubanischen Religiositit sind. Sie rufen gewissermalen die
Orichas herbei, die sich in Medien inkorporieren, durch diese ihren Willen
kundtun und Ratschldge erteilen. Musikalische Ausdrucksformen erlangen
dadurch besonderes Gewicht und haben schon friih iiber die eigentliche reli-
giése Sphire hinausgewirkt. Doch waren es bisher vorwiegend kubanische
Sanger und Gruppen, wie z.B. die im Jahre 2003 verstorbene Celia Cruz oder
die Gruppe Van Van, die in der spanischsprachigen Musikwelt mit populédren
Songs zu Ehren der afrokubanischen Oricha-Gottheiten auf sich aufmerksam
machten. Der Einzug der Orichas in die globalisierte Popkultur, wo sie einer
gefeierten Latin Hip-Hop-Gruppe den Namen und die Inspiration zu einigen
Songs lieferten, ist demgegeniiber als Neuerung zu betrachten. Doch zugleich
scheint dies die Lebendigkeit sowie auch die Anpassungsfahigkeit der Ori-
chas und ihre unerschiitterliche Verehrung durch die Menschen unter Beweis
zu stellen.

128

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

Afrokubanische Musik, nationale Identitat und
transnationale Religion

Die Gruppe Los Orishas lebt heute in Paris und hat auch einige franzosische
Songs in ihr Repertoire integriert. Sie hat sich gleichwohl ihren kubanischen
Charakter erhalten, auch wenn sie an einer globalen Entwicklung der Popkul-
tur teilhat, die als Latin Hip-Hop firmiert. Dass die Gruppe erfolgreich ist, da-
von zeugt der Latin Grammy, mit der sie im Jahre 2003 ausgezeichnet wurde.
Das Kubanische ist dennoch stets gegenwértig. Es artikuliert sich musikalisch
etwa in Songtiteln, wie 4 lo Cubano, was mit »Auf Kubanisch« zu tibersetzen
ist, oder im klaren Bekenntnis, dass der eigene Musikstil neben Hip-Hop auch
traditionelle kubanische Rhythmen beinhalte, etwa Gangiiey, Son, Rumba
oder Salsa. »Stolze Kubaner« wurden die »Jungs< von Los Orishas zudem in
einem Zeitungsartikel genannt (Lich 2005). Dartiber hinaus ist die kubanische
Fahne festes Requisit des Auftritts, und zwar nicht nur auf der Schulter eines
Fans, sondern auch als Bithnendekoration beim Konzert. Auf ihrer Homepage
hélt die Gruppe unter dem Stichwort >Kuba< eine Menge an Informationen be-
reit, mit denen die sozialistische Regierung durchaus einverstanden sein konn-
te.” Mag sein, dass dieses offentliche Bekenntnis zu Kuba nicht ganz unei-
genniitzig geschieht, sondern mit so etwas wie einem Freibrief zur regelméafBi-
gen Ein- und Ausreise in den sozialistischen Inselstaat honoriert wird, der
durchaus nicht jedem zuteil wird. Aber auch davon unabhéngig passt es zum
Identititsmanagement vieler Kubaner, dass sie fast trotzig auf ihre nationale
Zugehorigkeit verweisen, selbst wenn die sozialistische Realitdt ihres Landes
sie in Anhdnger und Gegner zu spalten neigt.

Zweifellos ist auch die Santeria kubanisch. Sie geht zwar auf Sklaven aus
Yorubaland zuriick, und ihr Yoruba-Ursprung ist in Liturgie und Theologie
noch heute erkennbar. Doch hat sie im Laufe der Zeit viele neue Einfliisse
aufgenommen, so dass auch die Unterschiede zum westafrikanischen Original
nicht zu tibersehen sind. Dies wird von vielen Beobachtern als Ausdruck einer
eigenstindigen kubanischen Neuentwicklung gewertet (Menéndez 2001). Zu-
gleich gibt es Bestrebungen zur Riickfithrung der Santeria auf die urspriingli-
che Yoruba-Religion. Doch bleibt es eine offene Frage, in welchem Mafle
diesen tatsdchlich Erfolg beschieden sein wird (Rossbach de Olmos 2007).

In jedem Fall widerlegt die jingste Entwicklung die Annahmen der frithen
Afroamerikaforschung und Religionsethnologie (Herskovits 1945; Thiel 1984
2171f.), die von einer allmdhlichen aber unwiderruflichen Anpassung afroa-
merikanischer Mischreligionen an die dominanten Religionen ausgingen. Fiir
die Santeria lésst sich das genaue Gegenteil konstatieren. Sie hat zunichst die

9 Vgl. http://www.orishasthebest.com/Secciones/Cuba/Cuba.htm, letzter Besuch
24.05.2007.

129

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

Verfolgung durch die katholische Kirche und die spanischen Kolonialherren
iiberlebt; dann kubanische Machthaber und nordamerikanische Interventionen
in Kuba tiberdauert sowie schlieBlich den verordneten Atheismus der sozialis-
tischen Revolution in Kuba iiberstanden, die sie bis in die jiingste Vergangen-
heit als sédkularisierte Folklore umzudeuten versuchte (Brandon 1997:101fft.;
Hagedorn 2001:65ff.). Sie ist sogar angewachsen und hat dabei die ethnisch-
kulturellen Grenzen zwischen Afroamerikanern und den anderen Kubanern
tiberschritten. Unter allen ethnischen Gruppen, einschlieBlich der Nachkom-
men chinesischer Einwanderer, und allen sozialen Schichten, selbst bei Mili-
tar und Polizei, finden sich heute Anhinger der Orichas, sei es als initiierte
Priester oder sei es als schlichte Ratsuchende. Soweit es sich im Lichte der
neuen religiosen Toleranz der Castro-Regierung seit 1989 beurteilen lésst, hat
Kuba nach Ende der Bindung an die Sowjetunion und bei der Suche nach ei-
nem eigenen karibischen Sozialismus die Santeria sogar als nationale Aus-
drucksform entdeckt, die zu Castros schon 1975 gedulerten Idee von der afro-
lateinamerikanischen Nation passt.

Ungeachtet ihrer »Transkulturation«, wie der kubanische Forscher Fer-
nando Ortiz (1973:131ff)) die Ausbreitung der afrokubanischen Religion in
nicht-afroamerikanische Kreise der kubanischen Bevdlkerung (siehe unten)
nannte, tritt die Santeria auch als ein Gegendiskurs zum Rassismus in Er-
scheinung. Diesen konnten jahrzehntelange Bemiihungen der sozialistischen
Regierung nicht abstellen, sondern er hat sich nach der kubanischen Wirt-
schaftskrise des periodo especial zu Beginn der 1990er Jahre in neuer Weise
artikuliert. So sind Schwarze heute aus attraktiven Beschéftigungen im Tou-
rismussektor ausgegrenzt, in Fernsehen oder politischen Fiithrungspositionen
unterreprisentiert, in den Gefidngnissen aber {iberproportional vertreten.
Schwarzsein kollidiert weiterhin mit dem kubanischen Schonheitsideal, das
sich in der Partnerwahl niederschldgt (Fuente 2001). Die afrokubanischen Re-
ligionen sind hingegen zusammen mit Teilen der kubanischen Musik Doméne
der Afrokubaner und als Quelle von Selbstbewusstsein und Identitit jederzeit
mobilisierbar.

Wihrend die Santeria also fiir ein neues nationales Selbstverstdndnis und
auch fuir die Abwehr von Rassismus aktiviert werden kann und durchaus auch
im Sinne des Kreolisierungskonzeptes von Mintz und Price (1992) zu verste-
hen ist, schlie3t sie auch gegenteilige Tendenzen ein. Sie ist ndmlich transna-
tional, und zwar im doppelten Sinne von »roots and routes« (Clifford 1997).
Wie erwihnt, verweist sie noch auf thren Ursprung und ist eine von mehreren
Zweigen der Yoruba-Religionen, die sich in jenen Gebieten der Neuen Welt
entwickelten, in die Yoruba als Sklaven verschleppt worden waren. Der brasi-
lianische Candomblé-Nagé, der Shango-Kult in Trinidad und Tobago oder der
Kele auf Saint Lucia gehoren dazu. Sie alle gehen auf die Religion in Yoruba-
land zuriick, lassen ihren Ursprung weiterhin erkennen und sind miteinander

130

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

verwandt. Es gibt Stimmen, die die Einheit der weltweiten Yoruba-Religionen
betonen und diese aufgrund ihrer zunehmenden Verbreitung zur Weltreligion
erkldren (vgl. Hodl 2003:10). Einige kubanische Priester mogen diese Auffas-
sung teilen, die meisten aber halten die kubanische Entwicklung in einem
Male fiir autonom, dass sie dem afrikanischen Erbe nur mehr eine histori-
sche, keinesfalls aber eine aktuell religiose Relevanz beimessen. Drei in
Deutschland lebende Babalawos erklarten relativ einmiitig, davon einer in
Frankfurt (2006) und zwei andere in Berlin (2005, 2006), dass man das afri-
kanische Erbe respektiere und anerkenne, sich aber doch zur eigenen kubani-
schen Tradition bekenne.

Die Frage um die Bedeutung des afrikanischen Erbes wird auch in der
wissenschaftlichen Literatur (Yelvington 2006) diskutiert. Hier wird immer
wieder und stets aufs Neue versucht, Antworten auf die Frage zu finden, war-
um die Yoruba stirker als andere versklavte westafrikanische Gruppen ihre
Kultur und vor allem ihre Religion in der Sklaverei und iiber diese hinaus zu
erhalten in der Lage waren. Diese Frage, die jiingst etwa Historiker aufwarfen
(Falola/Childs 2004), bleibt ein Dauerbrenner, selbst wenn einige Theoriean-
sdtze gerade nicht ethnische Besonderheiten, sondern die Erfahrung der Skla-
verei als konstituierend fiir das Entstehen der afroamerikanischen Kulturen
begreifen (Mintz/Price 1992). Daran dndern auch aktuelle Bestrebungen we-
nig, in Kuba oder Brasilien die afroamerikanischen Religionen mit anderem
ethnisch-kulturellen Hintergrund zu rehabilitieren (Pantke 2007) und sie aus
ihrem Dasein im Schatten der Yoruba zu befreien. Nicht einmal einer der ge-
genwirtig einflussreichsten Diskurse in der Afroamerikanistik, der »Black At-
lantic¢ eines Paul Gilroy (1973) mit seinem akademischen Hintergrund der
Cultural Studies, wird die Frage nach der kulturellen Stirke der Yoruba-
Diaspora vollig zum Verstummen bringen. Er verkiindet bekanntlich das Ende
jedes nationalen, ethnischen, lokalisierten Begriffs von Kultur und begreift
Afroamerika stattdessen als ein entterritorialisiertes, verflochtenes, schwin-
gendes, schwimmendes und sich gegenseitig durchdringendes Kulturgeflecht
rund um den Atlantik, der einst das Szenarium von Sklavenhandel und Skla-
verei abgab. Dieser Vorstellung eines durch die Sklaverei-Erfahrung und sei-
ner Traumata sich vereinheitlichenden Afroamerikas scheint sich die Yoruba-
Kultur, gerade da ihre religiosen Dimensionen selbst noch in der Diaspora als
solche erkennbar bleiben, hartnickig zu entziehen.

10 Genau betrachtet, verhilt sie sich kontrazyklisch zu den gingigen Annahmen,
bildete sie doch erst im Gefolge von Sklavenhandel und Sklaverei einheitliche
sprachliche und kulturelle Konturen aus. Dass dies unter dem Einfluss der Eng-
lander und von Missionaren geschah, dndert wenig daran, dass ihre neuweltli-
chen Ableger bis heute keine Tendenzen zeigen, sich in den groBen >Black At-
lantic< einzufiigen. Auf Kuba wird zur Zeit vielmehr tiber eine >Yorubarisie-
rung< der Santeria heftig gestritten, d.h. um die Eliminierung der christlichen

131

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

Obgleich die Santeria also Teil der weltweiten Yoruba-Diaspora ist, die eine
transnationale Religionsgemeinschaft bildet, ist sie andererseits im Sinne der
routes aber auch auf dem besten Wege, zur transnationalen Religion zu wer-
den. In den 1940er Jahren gelangte sie mit Musikern in nordamerikanische
GroBstadte, sofern Arbeitsmigranten sie nicht schon frither mit in die USA
brachten. Von dort wanderte sie nach Puerto Rico, Mexiko und in viele ande-
re Karibik-Anrainerstaaten, bis sie schlieBlich im Zuge der Globalisierung
auch in Europa Ful} fasste. In Spanien, Italien, Schweden, der Schweiz,
Frankreich, Holland, um nur einige Lander zu nennen, wird man heute An-
hénger der Santeria finden konnen, die in der Mehrheit, aber keineswegs aus-
schlieSlich Afrokubaner sind, sondern auch Menschen anderer lateinamerika-
nischer und europdischer Lander umfassen.

Santeria in Deutschland

In Deutschland ist die Ankunft der Santeria eng mit der jiingsten deutschen
Geschichte verkniipft. Zwischen 1978 und 1989 kamen zwischen 25.000 und
30.000 Kubaner in die Deutsche Demokratische Republik, um als Vertragsar-
beiter in Volkseigenen Betrieben zu arbeiteten (Gruner-Domié¢ 1996:214f.).
Von diesen mogen einige im wiedervereinigten Deutschland geblieben oder
dorthin zuriickgekehrt sein. Hier lebten nach der offiziellen Statistik Ende
2006 8.851 kubanische Staatsbiirger (Statistisches Bundesamt 2007:88). Was
die Anhingerschaft der Santeria angeht, gehe ich nach eigenen Schitzungen
von bis zu 3.500 Personen aus, die Priester, Orakelpriester, Praktizierende un-
terschiedlicher Weihegrade, aber auch einfache Ratsuchende umfassen, wel-
che hin und wieder das Orakel konsultieren, die Orichas um Beistand bitten
oder sich Reinigungszeremonien unterziehen. Vereinzelt beginnt sich um
Priester eine multikulturelle Anhdngerschaft zu bilden, zu der neben Kuba-
nern auch Deutsche und Menschen anderer Nationalitdt gehoren. Es finden
sich jedoch auch viele isoliert lebende Priester in Deutschland, die ihre Reli-
gion gleichwohl mit Hingabe praktizieren.

Vereinsgriindungen oder institutionalisierte Hiuser haben sich in Deutsch-
land bisher nicht beobachten lassen. Dies muss nicht weiter verwundern, da
die Santeria nicht einmal auf Kuba zentralisierte Strukturen zur Festlegung
und Bewahrung der religisen Wahrheit und rituellen Praxis ausgebildet hat,
sondern in eine Vielzahl religioser Hauser mit Anhéngern um charismatische
Priester zerfdllt. Diese ordnen sich einzelnen ramas (religiose Zweige) zu,
welche sich auf Liniengriinder oft aus dem 19. Jahrhundert zuriickbeziehen.
Zwischen den Hausern kommt es zu Kooperationen, wobei man in der an sich

Einfliisse und die Wiedereinfithrung der Yoruba-Tradition in Kult und Ritus
(vgl. Ayorinde 2004:176).

132

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

hierarchielosen Religion eine relative Rangordnung der einzelnen Priester
nach Maligabe von Alter, Erfahrung, Wissen und Zahl der empfangenen Ori-
chas respektiert. Die diesen Strukturmustern inhdrente Tendenz zur Zersplitte-
rung ist in Deutschland noch ausgeprigter, da sich Praktizierende der Santeria
hier nur punktuell zusammentun und viele eher die Bindung zu ihrer religio-
sen Gemeinschaft in Kuba aufrechterhalten, als hier eine neue zu griinden.

Individuum und Gemeinschaft: Kubanische Identitat
und afrokubanische Religion in der Migration

Dimensionen des mit der Santeria verkniipften Identitdtsmanagements in
Deutschland lassen sich an einigen Fillen darlegen, die individuelle und ge-
meinschaftliche Facetten von afrokubanischer Religiositdt thematisieren. Da
ist das Beispiel eines Santeros aus Matanzas, der viele Jahre in einer unter-
frankischen Stadt lebte, von wo er kiirzlich nach Ulm iibersiedelte. Wihrend
eines Gespriaches im Juni 2005 betonte er, dass ihm in der Isolation, in der er
lebe, seine Religion dabei helfe zu wissen, wohin er gehore. Dies ist umso
bemerkenswerter, da es, als er sich als Sohn Changos initiieren lieB3, zeitweise
zum Bruch mit dem leiblichen Vater kam, welcher der sozialistischen Revolu-
tion mit ihrem religionsfernen Ideal nahe stand. Damit ist er durchaus kein
Einzelfall. Es ldsst sich in Deutschland eine ganze Reihe von Santeros und
Babalawos finden, die sich von den sozialistischen und atheistischen Uber-
zeugungen ihrer Eltern abwandten und zum Teil die afrokubanische Tradition
der GrofBelterngeneration wieder aufgriffen. Dies geht gelegentlich, aber
durchaus nicht durchgéngig mit der Ablehnung des Sozialismus einher, son-
dern ist vor allem ein Bekenntnis zur Religion. So war es im Fall des genann-
ten Santeros vor allem die Santeria und nicht Sozialismus und Revolution, die
er als positiven Riickbezug in den Mittelpunkt seines Selbstverstédndnisses als
Kubaner in Deutschland riickte. Er lebe in Verbundenheit mit seinen Orichas,
die ihm in schwierigen Situationen Kraft und Trost spenden.

Von besonderer Bedeutung ist dabei der personliche Oricha, dem ein
Mensch geweiht wird. Dazu sei daran erinnert, dass ein Santero mit seiner Ini-
tiation »Kind« dieses Orichas wird, der ihn fortan schiitzt und ihm Orientie-
rung gibt. Viele Initiierte gehen dazu tiber, ihre personlichen Charaktereigen-
schaften in Ubereinstimmung mit den Wesensziigen ihres Orichas zu rekons-
truieren, d.h. ein aufbrausendes Wesen mit >ihrem« Oricha Chango, Wankel-
miitigkeit mit Elegua oder Erhabenheit mit Obatald zu erkldren. Dadurch dass
jeder Oricha unterschiedliche Charaktere, um nicht zu sagen Identitdten, auf
sich vereinigt, die Gemeinsamkeiten, aber auch Unterschiede aufweisen, steht
ein breites Spektrum von Wesensmerkmalen zur Verfligung, auf die rekurriert
werden kann. Es lisst sich beobachten, dass sich diese auch in der Fremde fiir
oder gegen Anpassungszwinge an die neue Umgebung mobilisieren lassen.

133

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

Doch auch von weiteren Orichas, die er bei der Initiation oder im weiteren
Verlauf seines religiosen Lebens »empfangt¢, erhilt ein Santero Beistand. Von
seiner letzten Kuba-Reise im Winter 2005 hat der im Unterfrankischen leben-
de Santero eine neue Oricha-Gottheit mit nach Deutschland gebracht, und an-
dere warten noch auf ihn in Kuba. Bei Bedarf zog er sich in die kleine Vor-
ratskammer seiner Etagenwohnung zuriick, die er zum Hausschrein umfunk-
tioniert hatte. Er ziindete Kerzen an, rauchte eine Zigarre und sprach mit sei-
nen Orichas. Bei wichtigen Entscheidungen lie er sich vom Kokosnussora-
kel, in dem die Orichas ihren Rat duflern, den Weg weisen. Es handelt sich
dabei um die einfachste Form der Divination, die Nein/Ja-Antworten liefert
und keine umfassende Kenntnis der méglichen Orakelzeichen voraussetzt.
Dies verschaffe ihm, so das Santero, Zuversicht und Vertrauen in die Zukunft.

Abbildung 1: Santeria Hausschrein in Deutschland

(Foto: Rossbach de Olmos 2005)

Was er an seiner gegenwirtigen Lebenssituation jedoch besonders vermisse,
seien die religiosen Gemeinschaftserlebnisse im Haus seiner madrina, d.h. der
religiosen Patin aus Matanzas, die seine Initiation vornahm. Mit ihr stand er
standig in Kontakt und hielt sich wihrend seiner Kuba-Aufenthalte oft langer
bei ihr als in seinem Elternhaus auf. Neben den gemeinschaftlichen Zeremo-
nien besteht die religiose Praxis der Santeria fiir Anhdnger und Priester nicht
zuletzt im individuellen Verehren und Umsorgen der Orichas. Die in geweih-
ten Steinen vergegenstindlichten Gottheiten ruhen meist in Keramik-, Holz-
oder Porzellanterrinen in ihrem Hausschrein, und es werden ihnen an den da-
fiir vorgesehenen Tagen die fiir sie bestimmten Speisen und Opfergaben dar-

134

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

gereicht. Die Liebe zu, das Leben mit und die Sorge fiir die Orichas wird fiir
initiierte Priester der Religion gerade in der Diaspora identitétsbildende Wir-
kung entfalten.

Auch in Berlin, wo es 2004 unter den 1.254 in der Stadt gemeldeten Ku-
banern (Statistisches Bundesamt 2004) eine grofere demographische Dichte
von initiierten und nicht-initiierten Santeria-Anhingern gab und rudimentire
Ansédtze zu Gemeinschaftsbildungen zu vermelden sind, hat ein kubanischer
Santero im Rahmen eines Interviews erklért (Berlin 2005), dass er die Zwei-
samkeit mit seinen Orichas falschen Freundschaften vorziehe. Wie er duflern
nicht wenige Santeros die Meinung, dass die Orichas in Migrationssituationen
Einsamkeitsgefiihle zu vermeiden helfen, wobei man sie jedoch nicht als See-
lentroster verstehen sollte, sondern als starke Begleiter in der Fremde. Oft
sind sie es, die tiber das Orakel auf das Schicksal ihrer Anhiénger Einfluss
nehmen, diesen gar zur Migration raten oder von ihr abraten bzw. Empfeh-
lungen aussprechen. Jener Santero ist im tibrigen Musiker, was auch fiir viele
andere gilt. Wie eng auch hier die Beziehung zwischen Religion und Musik
ist, belegt ein in Berlin lebender Babalawo, der Perkussionist in einer kubani-
schen Musikgruppe ist und sein Leben nach eigenen Angaben der Religion
und der Musik gewidmet hat. Einem seiner religiosen Patenkinder, einem
deutsch-kubanischen Rapper, der es bis zu einem Auftritt in einer prominen-
ten TV-Sendung gebracht hat, will er auf dessen Bitte hin einen Song mit re-
ligiésen Ankldngen komponieren.

Einen dhnlichen, wenngleich eigenen Fall, stellte ein junger Santero aus
der hessischen Landeshauptstadt Wiesbaden dar. In Kuba hatte er als Kinder-
star einer kubanischen Fernsehserie von sich reden gemacht und wollte im Al-
ter von 18 Jahren seiner Mutter nach Deutschland folgen. Der leibliche Vater,
der, wenngleich widerwillig, selbst Orakelpriester wurde und einer religiésen
kubanischen Familie entstammte, war von dieser Idee zunéchst nicht begeis-
tert. Er lie} seinen Sohn schlieBlich nur unter der Bedingung zur Mutter nach
Deutschland ausreisen, dass dieser sich zuvor initiieren lieBe. Mit Elegua, so
die Auffassung des Vaters (Havanna 2006), wirkte ein eher komplizierter
Oricha auf das Schicksal seines Sohnes ein, der ganz nach Art seines Trick-
ster-Charakters Probleme bereiten konne. Damit war die Initiation des jungen
Mannes vor seiner Ausreise ins ferne Deutschland unumgénglich. Als Iyawo,
d.h. Novize, musste er das erste Jahr nach der Initiation in der obligatorischen
weiflen Kleidung zubringen, obwohl ihn bei seiner Ankunft in Deutschland
ein strenger Winter erwartete. Es wird in der Santeria zwar nicht gerne gese-
hen, dass Iyawos aus der Obhut ihrer religiosen Paten entlassen werden, ohne
dass sie einige Zeit in die Feinheiten der Religion eingewiesen wurden. Im
vorliegenden Fall wurde dennoch so verfahren, damit der junge Mann in der
Fremde dem Schutz seines Orichas sicher sein konnte. Spéter ist er Sénger
von mehreren Salsa-Gruppen im Rhein-Main-Gebiet geworden. Er pflegte

135

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

seine religiose Tradition, beging z.B. seinen religiosen »Geburtstage, d.h. den
Jahrestag seiner Initiation, im Kreise seiner Familie und Freunde und sammel-
te dabei auch eine Gruppe von anderen Santeros aus dem Umkreis von Wies-
baden und Mainz um sich (Wiesbaden 2003, 2004, 2005). Umgekehrt nahm
er auch an den Geburtstagen anderer Santeros im Rhein-Main-Gebiet teil und
erwies deren Orichas die ihnen gebiithrende Ehre. Er ist Ende 2006 zu Ver-
wandten in die USA iibergesiedelt.

Abbildung 2: Thron aus Anlass des Jahrestag einer Initiation in Mainz

(Foto: Rossbach de Olmos 2006)

136

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

Bestimmte religiose Feste, die im sozialistischen Kuba dem staatlich verord-
neten Atheismus trotzten und ihren Rang als Nationalfeiertage bewahren
konnten, bieten auch in der Migration Gelegenheit, um Identitit im Span-
nungsfeld von individualisierter Religiositdt und kubanischem Nationalgefiihl
zu rekonstruieren. Die Durchléssigkeit und Mehrdeutigkeit, bei der Religioses
kontinuierlich ins Profane hineinreicht, wieder zuriickwirkt und sich mit ihm
vermischt, ist in der Santeria auch auf Kuba in Bezug auf Folklore, Musik und
Kunst nicht unbekannt. Ein sicherlich anschauliches Beispiel ist das Fest des
Heiligen Lazarus, der seine Entsprechung in dem fiir Krankheit und Armut
zustdndigen Oricha Babalu Ayé hat. In Kuba finden grole Prozessionen zu
seinem Heiligtum statt. In Deutschland wird sein Tag am 17. Dezember teils
im Privaten, teils im halboffentlichen Raum begangen. In Berlin wurden ihm
zu Ehren auch wiederholt Feste ausgerichtet, zu denen Kubaner wie Deutsche
eingeladen waren, ob es sich nun um Anhinger der Religion handelte oder
nicht. In seinen Farben und Insignien errichtete man San Lazaro einen Thron-
Altar, der auch die Friichte, Blumen und Speisen aufwies, welche der Orichas
liebt. Es wurde kostenlos Essen angeboten, wie es in Kuba tiblich ist und vor
allem den Armen zugute kommt. Zwar war der Thron nicht mit den Représen-
tationen des Orichas, den schon erwdhnten geweihten Steinen bestiickt, doch
hat er, obgleich das Fest in einer Bar begangen wurde, die Weihe eines Ora-
kelpriesters erhalten (Modehn 2002).

Verflechtungen von Sikularem mit Religiosem lieBen sich gerade auch
beim Auftritt eines professionellen kubanischen Ténzers erkennen. In einer
Art folkloristischen Performance, bei der er zu typischen Trommelmustern fiir
San Lazaro den diesem eigenen Tanz prisentierte, soll er kurz davor gestan-
den haben, dass der Oricha von ihm Besitz ergriff, wie es »Kindern< der Ori-
chas bei religiosen Festlichkeiten in Kuba nicht selten geschieht. Der Oricha
manifestierte sich nicht, doch war seine Gegenwart fassbar. Selbst unter Dias-
pora-Bedingungen in Deutschland, wo religiose Feste improvisiert werden
miissen, scheint sich die Santeria anzuschicken, Improvisationen zu transzen-
dieren und sich als religiose Manifestation zu behaupten, ohne das Profane
zuriickzuweisen. Diese Durchldssigkeit ist Voraussetzung fiir ein flexibles
und anpassungsfihiges Identititsmanagement, das abhingig vom jeweiligen
Individuum und der spezifischen Situation das Religiése in den Mittelpunkt
zu riicken erlaubt oder das das national Kubanische wieder zugunsten des Re-
ligidsen zuriicknimmt, ohne dass je eine starre Trennlinie aufgebaut wiirde."'

11 Die Autorin wohnte im Dezember 2005 einem Fest zu Ehren San Lazaros bei.

137

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

Abbildung 3: Tanzperformance in Berlin

Aus Anlass eines Festes fiir San Lazaro (Foto: Rossbach de Olmos 2005)

Ahnliches lisst sich fiir Deutschland hinsichtlich der Trommelzeremonien zu
Ehren einzelner Orichas berichten. Dabei werden drei geweihte, unterschied-
lich groBe und aufeinander abgestimmte Batd-Trommeln unterschiedlicher
GroBe geschlagen, die, durch festgelegte Schlagabfolgen und begleitet von
einem Sanger, den Kontakt zu den geehrten Orichas herstellen und diese dazu
bewegen konnen, herabzusteigen und von ihren anwesenden Kindern Besitz
zu ergreifen (Altmann 2005). Diese Trommelzeremonien, die in Kuba je nach
Anlass und Kontext tambor (de santo), toque de santo, giiemilere oder bembé
heilen, werden aus den unterschiedlichsten Griinden durchgefiihrt: Das Ora-
kel kann sie anzeigen, sie konnen fiir die Krankenheilung erforderlich sein
oder aus unterschiedlichen Anldssen zur Verehrung eines Orichas in Auftrag
gegeben werden (Hagedorn 2001:75ff.). Bei solchen Gelegenheiten wird fiir
den im Mittelpunkt stehenden Oricha ein Thron, d.h. zeitweiliger Altar, er-
richtet, in dem dieser festlich geschmiickt der Trommelzeremonie beiwohnt
(Brown 1996:88, 1998:1). Soweit es sich fiir Deutschland in Erfahrung brin-
gen ldsst, hat es bisher nur einige wenige Trommelzeremonien gegeben. Eine
wurde am 24.10.2004 in Hamburg zu Ehren von Elegua, dem Oricha der We-
ge, veranstaltet. Er war Teil einer Performance der Gruppe Ayé Il (vgl. Alt-
mann 2005), die aus einem Batd-Ensemble und einem Chor bestand und bei
der neben religiosen Beweggriinden auch die Vermittlung der afrokubani-
schen Kultur eine wichtige Rolle spielte. Man weil}, dass der Altar nicht die
aus religioser Sicht erforderlichen »Beigaben¢, namlich die geweihten Steine,
enthielt. Man weil} aber auch, dass ihn ein initiierter deutscher Santero aufge-

138

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

baut hatte und dass auch andere Mitglieder der Gruppe religiés motiviert war-
en. Mit Thomas Altmann, einem professionellen Perkussionisten, der im
Sommer 2005 auf Kuba die religiosen Weihen zum Schlagen der heiligen
Batd-Trommeln empfing, und Juan Ortiz, einem fritheren Mitglied des Con-
Jjunto Folclorico Nacional (vgl. Hagedorn 2001) lie} die Performance kiinstle-
risch wenig zu wiinschen tibrig. Allerdings wurde den religiésen Anforderun-
gen nicht entsprochen, die fiir die Durchfithrung einer religiosen Trommelzer-
emonie Voraussetzung sind. Weder die Trommler noch die Trommeln waren
geweiht, welche zudem ihr obligates Opfer nicht empfangen haben diirften.
Dies ist es, was eine religiose von einer kulturellen, oder in Hagedorns Wor-
ten, von einer folkloristischen Zeremonie unterscheidet, obgleich auch diese
religiose Wirkung entfalten kann. Zumindest von Kuba ist bekannt, dass folk-
loristische Trommelzeremonien vor Touristen vorgefithrt wurden, bei der
Zuschauer vereinzelt in Trance geraten sein sollen (Hagedorn 2001:6).

Die Durchléssigkeit von Profanem und Religiosem, Sakralem und Folklo-
ristischem, in der eben nicht das eine in das andere iiberfiihrt wird, sondern
koexistiert und sich gegenseitig duldet, ist die Eigenschaft, die der Santeria
und ihrer Anhéngerschaft die Anpassung an eine neue Umgebung erleichtert.
Zudem kommt der Religion zugute, dass sie an ein urbanes Umfeld gewo6hnt
ist. Es ist keineswegs Zufall, dass die kubanische Musik in Deutschland auf
StraBBenfesten, in Musikkneipen oder Konzertsidlen von Musikern populér ge-
halten wird, unter denen man immer wieder Priester und Anhdnger findet.
Zwar erfordert die im engeren Sinne religiése Musik, wie gesagt, eigene Ein-
weihungen sowohl der Trommler als auch der Trommeln. Und viele profes-
sionelle kubanische Musiker, die in die Santeria initiiert sind, wollen als Mu-
siker und nicht als Priester zur Kenntnis genommen werden. Dennoch gibt es
auch hier flieBende Uberginge, und die religiose afrokubanische Musik hat
spétestens, seit sie im revolutiondren Diskurs des sozialistischen Kuba als na-
tionales kulturelles Erbe Anerkennung gefunden hat, folkloristische Spielarten
hervorgebracht.

Womoglich begriindete dies auch die eigenwillige Anschlussféhigkeit an
bundesdeutsche Verhiltnisse. So konnten zu einer Zeit, da deutsche Kommu-
nal- und Bundespolitiker sich als homosexuell outeten und »Ich bin schwul,
und das ist auch gut so«'* deklamierten, homo- (und bi-) sexuelle Santeria-
Priester sich in neuer Weise auf die bundesdeutsche Situation einlassen. Es
heif}t, dass unter den ménnlichen >Kindern< der Gottheit Ochuin, die fiir Weib-
lichkeit, Sinnlichkeit, Erotik und Schénheit steht, ein nicht geringer Prozent-
satz homosexuell sei. Obgleich sie unter religiosen Gesichtspunkten auf eine
akzeptierte Erkldrung fiir ihre sexuelle Orientierung hinweisen kénnen und in

12 Ausspruch des Berliner Regierenden Biirgermeisters Klaus Wowereit 10. Juni
2001.

139

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

der Santeria als Priester keine Diskriminierung erfahren, wurden (und wer-
den) Homosexuelle auf Kuba doch lange Jahre verfolgt. Zusdtzlich zur Ak-
zeptanz von Gleichgeschlechtlichkeit in der Religion kénnen betroffene Pries-
ter nun aber auch in der Diaspora in Deutschland mit einer gewissen gesell-
schaftlichen Akzeptanz rechnen. Sie leben ihre Homosexualitét offen, und es
sind Netzwerkstrukturen wirksam, die dabei helfen, bi- oder homosexuellen
Priestern gleichgestimmte Anhénger zuzufithren. Dennoch wird aus religidsen
Geschichtspunkten nicht alles beliebig. Das Orakelpriestertum bleibt Homo-
sexuellen und auch Frauen" verschlossen.

Es gibt jedoch in Deutschland Bedingungen, die die Ausiibung der Reli-
gion einschrinken, zugleich aber deren transnationalen Charakter beférdern.
Wiéhrend konkrete Ratschldge sich mit modernen Kommunikationsmedien,
wie Telefon und elektronischer Post, vom religiosen Paten in Kuba einholen
lassen, kann sich unter bestimmten Umstinden ein Besuch im karibischen In-
selstaat als unumgénglich erweisen. Dabei ist nicht einmal in erster Linie an
den Sonderfall jener Babalawos gedacht, die regelmiBig zwischen ihrem
Wohnort Deutschland und ihrer religiosen Wirkungsstitte Kuba pendeln und
ein modernes Reisepriestertum etabliert haben, oder an jene religiésen Paten,
die ihre tiber mehrere Lander verstreuten Patenkinder besuchen. Es sind viel-
mehr jene Rituale und Zeremonien, wie sie die Einweihung in den Kult eines
bestimmten Orichas erfordern oder wie die Orichas sie ihren initiierten Kin-
dern abverlangen, die zu Kuba-Reisen Anlass geben. Initiationen lassen sich
in Deutschland nicht angemessen vornehmen und ihre Durchfithrung gilt in
Kuba als wirkungsvoller. In Deutschland erweisen sich aufwendigere Zere-
monien als zu teuer, hier vor allem die sieben Tage dauernden Initiationen,
zumal sie die Mitwirkung einer gréBeren Zahl von Priestern erfordern. Tier-
opfer, die fiir die Orichas vorgeschrieben sind, kollidieren in Deutschland mit
dem gesetzlich verankerten Tierschutz. Trommelfeste zu Ehren der Orichas
konnten die Polizei wegen Ruhestdrung auf den Plan rufen. Aus rituellen,
pragmatischen, rechtlichen und finanziellen Griinden werden all diese Hand-
lungen zweckmaBiger in Kuba durchgefiihrt. Dadurch sind Reisen von kuba-
nischen Anhédngern der Santeria in die Heimat nicht selten auch religios moti-
viert. Zudem bildet der personliche Kontakt mit dem Haus, in dem die Initia-
tion durchgefiihrt wurde, und die Bindung an die religiosen Paten oft ein star-
kes Motiv fiir Reisen nach Kuba.

Die Santeria ist zu einer Religion auf Wanderschaft geworden, und Reisen
nach Kuba sind heute integraler Bestandteil ihrer religiésen Praxis in
Deutschland. Doch auch die Identitdt ihrer Anhidnger pendelt zwischen
Deutschland und Kuba, die sich im Individuellen wie in der kollektiven In-

13 Einige Frauen wurden kiirzlich in Kuba in den Ifa-Kult der Orakelpriester ein-
geweiht, was zu heftigen Debatten fiihrte (Rossbach de Olmos 2007).

140

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

szenierung kreiert und rekonstruiert, indem sie auf religiése, nationale und
transnationale Elemente rekurriert und diese nach Bedarf neu mischt. Lohnt
es sich woméglich, nochmals auf die Formel der kubanischen Musikgruppe
Los Orishas zu verweisen, die ihre Musik als 50 Prozent Tradition und 50
Prozent Hip-Hop charakterisiert? Hip Hop ist in diesem Zusammenhang ja
mehr als die schlichte Kehrseite einer kubanischen Tradition. Er ist eine
komplexe Stilrichtung, die sich aus vielen Einfliissen speist, die Lokalkolorit
annimmt und Anteil an der globalisierten Musik hat. Wire dies nicht eine
Formel, die auch fiir die Santeria in Deutschland gelten kénnte?

Resiimee

Die Santeria wurde in diesem Artikel als eine Religion présentiert, die natio-
nal verankert ist und zudem nationalistischen Anspriichen geniigt. Sie spaltet
sich in religiose Hauser und Kultlinien und ist doch gleichsam doppelt trans-
nationalisiert. Sie steht allen sozialen und ethnischen Gruppen offen und
bleibt eine Quelle fiir Selbstbewusstsein der schwarzen Kubaner, die sich
Rassismen entgegenstellen. Eine solche widerspriichliche Vielfiltigkeit ist
schwer vorstellbar. Dennoch gibt es sie. Sie entspricht in etwa der polyphonen
Kultur, die nach Schmidt (2002) religiose Gemeinschaften von karibischen
Migranten in New York hervorbringen, wobei sich hier nicht ein Ort, ndmlich
die Stadt New York, sondern die Religion, die Santeria, als vielstimmig zeigt.

Die Santeria ist damit im Stande, identitéitsbildende bzw. -sichernde Funk-
tion in Migrationssituationen zu tibernehmen. Allerdings muss man von es-
sentialistischen Begrifflichkeiten Abstand nehmen, die (religiose) Identitit als
etwas begreifen, das auBlerhalb des Individuums und jenseits der kulturellen
Praxis fixiert ist. Stattdessen sollte man Identitét im Sinne Stuart Halls als et-
was Werdendes verstehen, das nie zu einem Ende kommt und unentwegt
(re)konstruiert wird (Hall 2004:167ff.). Dartiber hinaus ldsst sich ein theoreti-
scher Faden ziehen vom groBen kubanischen Forscher Fernando Ortiz zum
deutschen Philosophen Wolfgang Welsch (1997), der es erlaubt, sich dieser
Uniibersichtlichkeit anzundhern. Was sich zunichst wie ein Wortspiel aus-
nimmt, wird alsbald zum Instrument des Begreifens: Ortiz’ (1973:113ff.)
Konzept der »Transkulturation«, mit dem er auf die gegenseitige Durchdrin-
gung der in Kuba vorhandenen Kulturen, insbesondere der afroamerikani-
schen und europdischen, hinweist, entspricht kongenial Welschs jiingerer Idee
der » Transkulturalitit«, die das Individuum in Zeiten von Globalisierung und
Postmoderne an Schnittstellen von vernetzten, aber ihrer Einheitlichkeit und
Konturiertheit beraubten Kulturen ansiedelt. Ortiz wandte sich — im {ibrigen
bejubelt von Bronislaw Malinowski — gegen das in der US-amerikanischen
Kulturanthropologie (hier insbesondere in der von Melville J. Herskovits be-
griindeten Afroamerikaforschung) entstandene Akkulturationsparadigma, das

141

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

von der graduellen, fortschreitenden und unumkehrbaren Anpassung einer un-
terlegenen an eine herrschende Kultur ausging. Er meinte stattdessen eine ge-
genseitige Durchdringung beobachten zu kénnen. Vergleichbar wendete sich
Welsch heute gegen die Ideen von Multi- und Interkulturalitdt, weil beide
noch von Kulturen als homogenen einheitlichen Ganzheiten ausgehen, die es
aber angesichts Globalisierung und Postmoderne nicht (mehr) gibt. Die
Transkulturation von Ortiz und die Transkulturalitit von Welsch zusammen-
gedacht, helfen von der theoretischen Reflexion her zu begreifen, was die
Santeria als religioses Phidnomen lebt: Dass die (afro)kubanische Santeria
zum einen als Religion des Durchschnittskubaners, dann speziell als Religion
von Afrokubanern, ein anderes Mal als nationales Symbol, dann wieder als
transnationales Phidnomen und schlielich im engeren Sinne als individueller
Beistand sichtbar und mobilisierbar wird. Kultur und Persénlichkeit, Kollek-
tiv und Individuum, Identitdt und Ethnizitit sind separiert und werden be-
darfsweise neu zusammengefiihrt. Dies alles ist moglich durch eine Religion,
die Durchlassigkeit verinnerlicht hat.

Literatur

Altmann, Thomas (2005): Batd Drums and the Ocha Scene in Hamburg,
Germany, uMsk.

Ayorinde, Christine (2004): Afro-Cuban Religiosity, Revolution, and National
Identity. Gainesville u.a.: University Press of Florida.

Brandon, George (1997): Santeria from Africa to the New World. The dead
sell memories. Bloomington und Indianapolis. Indiana University Press.

Brown, David H. (1996): Towards an Ethnoaesthetics of Santeria Ritual Arts.
The Practice of Altar Making and Gift Exchange. In: Arturo Lindsay
(Hg.) Santeria Aesthetics in Contemporary Latin American Art. Washing-
ton/London: Smithsonian Institution Press, S. 77-146.

Brown, David H. (1998): Thrones of the Orishas. Tronos de los Orishas.
www.church-of-the-lukumi.org/thrones.htm, letzter Besuch 24.08.2005.

Brown, David. H. (2003): Santeria Enthroned. Art, Ritual, and Innovation in
an Afro-Cuban Religion. Chicago and London: The University of Chicago
Press.

Clifford, James (1997): Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth
Century. Cambridge, London: Harvard University Press.

Gruner-Domig, Sandra (1996): Zur Geschichte der Arbeitskréftemigration in
die DDR. Die bilateralen Vertrige zur Beschiftigung ausldndischer Arbei-
ter (1961-1989). In: Internationale Wissenschaftliche Korrespondenz zur
Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung (IWK) 32, S. 204-230.

Falola, Toyin/Childs, Matts D. (Hg.) (2004): The Yoruba Diaspora in the At-
lantic World. Bloomington und Indianapolis: Indiana University Press.

142

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SANTERIA IN DEUTSCHLAND

Fernandez Robaina, Tomas (2002): La Santeria: africana, cubana, afrocubana:
Elementos para el debate. In: La Jiribilla 166. www.lajiribilla.cu/20
03/n116_07/paraimprimir/fuenteviva_imp.html, letzter Besuch 2.11.06.

Fuente, Alejandro de la (2001): The Resurgence of Racism in Cuba. In: NA-
CLA Report on the Americas, 29 (6), 29-35.

Hagedorn, Katherine J. (2001): Divine Utterances. The Performance of Afro-
Cuban Santeria. Washington/London: Smithsonian Institution Press.

Hall, Stuart (2004): Wer braucht »>Identitdt<. In: Stuart Hall. Ideologie, Identi-
tit, Reprdsentation. Ausgewdhlite Schriften 4. Herausgegeben von Juha
Koivisto und Andreas Merkens. Hamburg: Argument Verlag, 167-187.

Herskovits, Melville (1945): Problem, Method and Theory in Afroamerican
Studies. In: Afroamerica (Mexico D. F.) 1 (1 +2), S. 24.

Hodl, Hans Gerald (2003): Vorlesung. Afrikanische Religionen II. Einfiihrung
in die Religion der Yorubd. Sommersemester 2003. Institut fiir Religions-
wissenschaft. Universitdit Wien. http://homepage.univie.ac.at/hans.hoedl/
afRelll.pdf, letzter Besuch 20.10.06.

Lich, Barbara (2005): Gottlicher Stilmix. Konzert: Kubanischer Hip-Hop: Die
»Orishas< mit Rap und Salsa zu Gast in der Centralstation. In: Echo Onli-
ne. www.echo-online.de/suedhessen/detail.php3?id=297680 , letzter Be-
such am 13.10.05.

Marquard, Odo (2005): Lob des Polytheismus. In: Ders.: Abschied vom Prin-
zipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart: Reclam, S. 91-116.

Menéndez Vazquez, Lazara (2001): ;,Un cake para Obatala?! In: La Jiribilla
11. http://www.lajiribilla.cu/2001/n11_julio/292 11.html, letzter Besuch
04.11.06.

Modehn, Christian (2002):Wo die Gétter heilen. Pichys Muscheln, Blumen
und Rum. Die afro-kubanischen Santeria-Religion. In: Publik-Forum 10,
S. 50-52.

Mintz, Sidney W./Price, Richard (1992): The Birth of African-American Cul-
ture. An Anthropological Perspective. Boston: Beacon Press, (orig. 1976).

Ortiz, Fernando (1973): Contrapunteo cubano del tabaco y el aziicar (adver-
tencia de sus contrastes agrarios, econdmicos, histdricos y sociales, su et-
nografia y su transculturacion). (Ariel quincenal; 80) Barcelona: Ariel.

Pantke, Christiane (2007): Candomblé Angola und Candomblé Nag6 in Sal-
vador da Bahia/Brasilien — Zur Dynamik einer religiésen Rivalitit. In:
Lioba Rossbach de Olmos/Heike Drotbohm (Hg.): Afroamerikanische
Kontroversen. Beitriige der Regionalgruppe >Afroamerikac auf der Ta-
gung der Deutschen Gesellschaft fiir Vilkerkunde in Halle (Saale) 2005.
Curupira Workshop 10. Marburg: Foérderverein »Volkerkunde in Marburg«
e. V.S. 45-67.

Rossbach de Olmos (2007): De Cuba al Caribe y al mundo: La santeria afro-
cubana como religion entre patrimonio nacional(ista) y transnacionaliza-

143

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LioBA ROSSBACH DE OLMOS

cion. In: Memorias. Revista Digital de Historia y Arqueologia desde el
Caribe. Baranquilla. URL: http://www.uninorte.edu.co/publicaciones/
memorias/.

Schmidt, Bettina E. (2002): Karibische Diaspora in New York: Vom »Wilden
Denken¢ zur »Polyphonen Kultur<. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Statistisches Bundesamt (2004): Kubanische Staatsangehdrige nach Bundes-
ldndern am 31.12.2004, V 1 B Wiesbaden.

Statistisches Bundesamt (2007): Bevélkerung und Erwerbstdtigkeit. Ausldindi-
sche Bevilkerung. Ergebnisse des Ausldnderzentralregisters. Fachserie 1
Reihe 2. Wiesbaden: Destatis.

Thiel, Josef Franz (1984): Religionsethnologie. Grundbegriffe der Religion
schriftloser Volker. Berlin: Dietrich Reimer.

Wedel, Johann (2004): Santeria Healing. A Journey into Afro-Cuban World
of Divinities, Sprirts, and Sorcery. Gainesville u.a.: University Press of
Florida.

Welsch, Wolfgang (1997): Transkulturalitit. Die verdnderte Verfassung heu-
tiger Kulturen. In: Texte zur Wirtschaft und zur Wissenschaft. Hausner &
Hausner Verlag. http://www.tzw.biz/www/home/article.php?p_1d=4092
97680, letzter Besuch 13.10.05.

Yelvington, Kevin A. (Hg.) (2006): Afro-Atlantic Diologues: Anthropology in
the Diaspora. Oxford: James Currey.

144

14.02.2026, 12:46:48. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839409404-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

