6. Grenze

,,Akzeptieren der Grenzen oder permanentes Uberschreiten, das scheint
zur Frage der Entscheidung werden zu miissen (Gekle 1986: 200).

Es wire eine fatale Simplifizierung, wiirde man versuchen, klare Korresponden-
zen etwa zwischen Utopie und Einwanderungsland aufzustellen; viel eher er-
scheinen Vergangenheit, Zukunft, Hier und Jetzt, Herkunfts- und Einwande-
rungsland in den Denkwelten von Migrantinnen in einem komplexen Bezie-
hungsgeflecht miteinander verwoben. Es wird in den Gruppendiskussionen deut-
lich, wie Migrantinnen ihr ,Herkunftsland® auf der einen Seite nostalgisch verkla-
ren, um sich auf der anderen Seite von demselben zu distanzieren, wihrend sie
das Einwanderungsland kritisch begutachten, aber auch zuweilen unkritisch hin-
nehmen. Alle diese Perspektiven bringen differente utopische Visionen zu Tage,
die in den Gesprichen in fragmentarischer Form zum Vorschein kommen. Sie er-
lauben auf diese Weise der Leserin und dem Leser einen Einblick in mehr oder
weniger politisierte Alltagsstrategien.

Der Metapher der Grenze kommt innerhalb der Produktion von Visionen
auch deshalb eine entscheidende Rolle zu, weil sich mit ihrer Hilfe haufig der
Wunsch nach sozialen Verdnderungen dokumentiert. Dabei werden soziale Ver-
dnderungen als Prozesse verstanden, bei denen politische Praxen in das gesell-
schaftliche Gefiige eingreifen. Im Focault’schen Sinne konnen diese auch ver-
standen werden als Prozesse der De-Normalisierung, wenn normal etwa ,mono-
kulturell* bedeutet. Anders gesagt handelt es sich also um Diskurse, die neue
Antworten auf die Frage: ,,Was ist normal?* zulassen. So bilden utopische Visio-
nen wie auch Migrationen neue Gemeinschaften und Zugehoérigkeiten heraus,
wihrend sie andere auflosen oder sich zumindest in bestehende verdndernd ein-
klinken. Migrationsbewegungen sind mithin produktiv, denn Gemeinschaftsbil-
dung bedeutet immer die Produktion neuer Ein- und Ausschliisse. Diese werden
virulent tiber Grenzziehungen, die in die bestehende hegemoniale Kartographie
eingreifen und neu bestimmen, wer dazugehért und wer nicht. Denn Grenzzie-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

hungen gehoéren neben dem Verbot und der Verwerfung, Foucault (1991b:11)
folgend, zu den Prozeduren des gesellschaftlichen AusschlieBens.

Wenn auch Kollektive im besten aller Félle Starke und Schutz bedeuten kon-
nen, werden sie von den in dieser Arbeit diskutierenden Migrantinnen nicht im-
mer so erfahren. Insoweit ist es dufBerst einsichtig, dass Subjekte mit Migra-
tionserfahrungen Utopien visionieren, welche die gerade geschaffenen Zugeho-
rigkeiten konstant infrage stellen. Migrantinnen bilden bald neue Gemeinschaften
aus, die sich von der Gruppe der ,Daheimgebliebenen‘ ebenso unterscheiden wie
von denen, die gebildet werden von denen, die im Einwanderungsland als behei-
matet gelten.' Leyla beispielsweise sagt bei ihrer Vorstellung, dass sie sich ,.ei-
gentlich staatenlos® fiihlt (ZD 197/198).

6.1 (Nationale) Grenzen und Gewalt

Bei jeder nationalen Grenziiberquerung werden — nur scheinbar paradoxerweise —
Grenzen gleichzeitig irritiert und stabilisiert. Und wie auch immer die Uber-
schreitung wahrgenommen und empfunden wird, sie hinterldsst Spuren im Sub-
jekt. Jede faktische Grenziiberschreitung ist dabei ritualisiert und formalisiert: Es
werden beispielsweise Papiere und ein bestimmtes kodifiziertes Verhalten erwar-
tet, und sobald man auf der anderen Seite ist, ist man nicht mehr die- oder derje-
nige, die sie vorher war. Aus einer ,Inldnderin® wird beispielsweise eine ,Aus-
landerin‘, die weniger eine Identitétsfigur darstellt, als vielmehr eine prekére so-
ziale Position anzeigt. Die ,Ausldnderin‘ ist die Fremde, und damit diese mog-
lichst fremd bleibt, werden die ,,symbolischen Grenzen zwischen ,Ihr und ,Wir*
immer wieder neu gezogen und bestitigt” (Rommelspacher 2003: 50). Die
Grenzziehung geschieht dabei tiber ,,Identifikationsrituale, bei denen die Anderen
als Fremde identifiziert werden und auf ihre Fremdheit hingewiesen werden®
(ebd.). Die Dominanz des Fremdheitsdiskurses und die faktische Uberschreitung
von Grenzen macht es nur allzu verstdndlich, dass auch oder vielleicht gerade
Migrantinnen der zweiten und dritten Generation, gefragt nach ihren Visionen,
insbesondere tiber Grenzen sprechen. Wenn die Grenziiberschreitung ein pragen-

1 An dieser Stelle ist es notwendig, Begrifflichkeiten, wie sie im Migrationsdiskurs,
der aus der niederlédndischen Theoriebildung beeinflusst wird, genutzt werden, kri-
tisch zu hinterfragen: Autochtone und Allochtone. Autochtone, aus dem Griechi-
schen stammend, wird mit Eingeborene/Beheimatete tibersetzt, wihrend Alloch-
tone, ebenfalls aus dem Griechischen stammend, von auflen Kommende meint. Die
Begriffe wurden in den Diskurs eingefiihrt, um das als diskriminierend wahrge-
nommene Wort der/des Ausldanders/Auslédnderin zu umgehen. Da alle, die sich nicht
intensiv mit dem wissenschaftlichen Diskurs um Migration beschéftigen, mit diesen
Begrifflichkeiten nichts anfangen konnen, tun sie wohl ihre erwartete Wirkung.
Tatséchlich stabilisieren sie jedoch den Diskurs um die ,Fremden‘ wie auch das
konservative Konzept der Heimat, welches in der Formation der Nation von emi-
nenter Bedeutung erscheint (zu einer weitergehenden Kritik siehe Essed 1995).

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 187

des Erlebnis und noch dazu eine sich wiederholende Erfahrung darstellt werden
geradezu zwangsldufig die Utopieproduktionen davon beeinflusst.

Grenzen werden immer dann vom Subjekt bemerkt, wenn sie entweder
durchschritten oder machtvoll neu gesetzt werden. Wenn etwa Staatsgrenzen
passiert werden, wird schnell sichtbar, wer im Besitz welchen Passes ist und eben
auch in der Konsequenz von den damit einhergehenden Privilegien profitieren
kann. An fast allen Grenzen werden die Ankommenden in Willkommende und
Verdichtige sortiert und erfahren eine dementsprechende Behandlung.” In Zeiten
der Globalisierung, in der das Reisen zu einem Massenphidnomen geworden ist,
ist das Durchschreiten von Grenzen geradezu zu einem rituellen Akt der Stabili-
sierung sozialer Hierarchien geraten. An der Grenze zeigt sich, wer welchen Sta-
tus unabhéngig von Beruf, Sprache und Aussehen geniefit. Die Zugehdorigkeit zu
einer Nation wird akut relevant und zeitigt chronische Folgen.

Leyla: Also da hab ich zum ersten Mal bemerkt, also dass, meine schlimmste Erfahrung
war wirklich Passkontrolle. Also...

1: Mhm

Leyla: Das ist bis heute noch, also das werde ich auch mein Lebtag nicht vergessen, den
Hass, den ich innerlich gesptirt habe.

1: Mhm

Leyla: Also, weil ich hab meine unbeftist..., ich bin hier geboren, ich hab die unbefris-
tete Aufenthaltserlaubnis und ich hab meinen deutschen Pass beantragt, aber wen inter-
essiert’s. Also//lacht kurz spéttisch//

1: Mhm

Leyla: Also das ist bis heute, also richtig bitterer Hass ist in mir aufgekommen. Hat
auch keiner verstanden von meinen Freunden, bis sie es zweimal miterlebt haben, dass
sie drei Stunden drauf warten mussten, bis irgendjemand mal in den Papieren nachgese-
hen hat und gesehen hat, ich DARF da rein ohne ein Visum, weil ich hab nun mal die
unbefristete Aufenthaltserlaubnis und das... Beim ersten Mal haben sie gesagt: ,,Reg’
dich nicht auf!* und beim zweiten Mal haben sie geheult, weil es einfach so schlimm
war.

1: Mhm.

Leyla: Weil man da vor Bullen steht und sich vorkommt wie ein Verbrecher und man ist
im Urlaub, also...

(ZD 492-520)

Grenziiberschreitungen werden zu einem degradierenden, blamierenden, demiiti-
genden Erlebnis. Sie sind eine massive Erfahrung von Ausgrenzung. Leylas
tirkischer Pass wirkt ausschlieBend und stigmatisierend. Sie selbst wird in die-
sem Moment als ,,tlirkische Passtragerin® wahrgenommen und als solche ,krimi-

2 Z.B. gibt es an EU-Grenzen unterschiedliche Grenzposten fiir EU-Biirger/-innen
und Nicht-EU-Biirger/-innen. Dartiber hinaus ist bekannt, dass an den Grenzen Eu-
ropas Beamte nach einem rassistisch-konnotierten Profiling Menschen kontrollieren
und praventiv unter Verdacht stellen.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

nalisiert’, d.h. es wird von ihr erst einmal angenommen, dass sie sich einen ,,Auf-
enthalt erschleichen® moéchte, wie es im Amtsdeutsch heifit. Und so steht sie bei
jeder Grenziiberschreitung unter potentiellem Verdacht. Alle Teilnehmerinnen
dieser Gruppendiskussion konnten von solchen Erlebnissen berichten. Die Fol-
gen sind zahlreich: Leyla beispielsweise spricht vom ,,Hass*, der sich in ihr auf-
gebaut hat, und beim Erzdhlen zeigt sie sich dementsprechend deutlich erregt und
emport. Die Grenze ist Teil eines gewaltsamen Alltags von Migrantinnen. Sie re-
produziert symbolisch die gemachten Ausgrenzungserfahrungen innerhalb der
nationalen Grenzen der Bundesrepublik Deutschland. Insoweit ist es folgerichtig,
dass Shirin nach Leylas Bericht duflert, dass sie nun in der Lage sei zu sehen
,wie es einem geht” (ZD 523). Leyla ist im Gegensatz zu Shirin in Deutschland
geboren und beschreibt sich selber als ,,blond und blaugugig® (ZD 456). Sie ist
mithin nicht anhand von ,k6rperlichen Merkmalen® als fremd zu beschreiben, aus
diesem Grunde ist es v.a. der Pass, der zu einem hervorstechenden Diskriminie-
rungsfaktor wird. Im Alltagsleben kann sie gewissermaflen wie Carmen aus
Gruppe C als Deutsche durchgehen. An der Grenze kann sie jedoch dann sehen,
,,wie es einer geht™, die nicht das Privileg besitzt, im Alltag als Mehrheit durch-
gehen zu konnen, denn an den Staatsgrenzen ist diese Form des passing nicht
moglich. Hier wird Leyla zuriickgeworfen auf ihr Anderssein. Diese Differenz,
die die Frauen unterschiedlich sozial verletzbar macht, wird wihrend der Diskus-
sion immer wieder transparent. Die Gruppe ist dabei — dies sei nochmals ange-
merkt — beziiglich zweier Kriterien homogen: Alle haben Migrationserfahrungen
und alle leben lesbischen Beziehungen. Anders gesagt: Alle sind minorisierte
Frauen beziiglich Herkunft und sexueller Orientierung. Doch anders als Shirin
kann Leyla im Alltag — solange sie nicht ihren Pass vorzeigen oder ihren Namen
nennen muss — ihr Migrantinsein unbetont lassen und so auch unbeachtet bleiben.
Sie kann nicht aufgrund von AuBerlichkeiten (korperliche Merkmale oder Spra-
che) rassistisch aufgemerkt werden, jedoch aufgrund ihrer Herkunft, die eben der
Pass verrdt. Die Unterschiede, die zu differenten Diskriminierungserfahrungen
fithren, werden auch in anderen Gruppen klar thematisiert. Dies deutet an, dass
das Sprechen {iber utopische Visionen in Migrantinnengruppen nicht zu simplifi-
zierenden Aussagen fiihrt, sondern dass der gewonnene Raum von den Teilneh-
menden dazu genutzt wird, Differenzen und die damit einhergehenden unter-
schiedlichen Gewalterfahrungen zur Sprache zu bringen.

In derselben Gruppe wird auch dariiber diskutiert, ob die Forderung ,,Gren-
zen auf fiir alle!™ eine politisch sinnige ist und ob sie eine legitime utopische
Vorstellung darstellt. Es ist Susana, die dies erstmal als ihre Utopien formuliert:
,»Grenzen auf fiir alle ohne Beschrinkung!“ (ZD 3299) und ,Keine Lénder
mehr!“ (ZD 3307). Gleich das Aussprechen der Vision fiihrt zu Irritationen in der
Gruppe. Das Thema wird spiter wieder aufgegriffen und dabei werden unter-
schiedliche Positionen sichtbar. Shirin etwa hélt diese Forderung fiir problema-
tisch: ,,Ja, aber {iberleg’ mal, deine Idee, die Grenzen abzuschaffen, wenn die ab-
geschafft sind (-) dann hat man kein Feindbild mehr* (ZD 3366f.) und ,,Wenn

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 189

wir jetzt da sitzen und sagen, ,Ah, ich wiinsche mir eine schone Welt!‘ das ist
witzlos“ (ZD 3387f.). Nach ihrer Ansicht kénnen Menschen ohne Feindbilder
nicht leben. Grenzen regulieren gewissermalBlen die Feindbilder. Wenn diese
durchldssig werden, so werden wieder neue geschaffen. Mit anderen Worten: Je-
des Auflgsen einer Grenze bringt neue Grenzen hervor. In diesem Zusammen-
hang spricht sie auch vom Hass, der auf die Menschen projiziert wird, die jeweils
auf der anderen Seite der Grenzen stehen (etwa die Mexikaner/-innen auf der an-
deren Seite der USA, auf die, in ihren eigenen Worten, ,,Jagd gemacht wird®).
Susana jedoch verteidigt ihre Ansicht.

Susana: Und mit ,,Grenzen auf!* meinte ich irgendwie, vieles wire zum Beispiel einfa-
cher irgendwie, warum muss man manche Sachen so kompliziert lassen, was eigentlich
gar nicht sein muss. Wenn du, sag ich mal, in Europa schon die Lénder alle so durchei-
nander verstreut sind, weil nicht, ich war irgendwie in Paris bei meiner Tante, da sind
es die Araber auf die irgendwie tierischer Hass geschoben wird.

(ZD 3405-3410)

Sie ldsst sich nicht abbringen von einer Utopie, die keine Grenzen vorsieht. Auch
sie glaubt, dass Grenzen Hass hervorbringen, doch anders als Shirin hilt sie ihre
Utopie nicht fiir witzlos, sondern notwendig. Leyla dagegen findet, dass das Sto-
rende an Utopien sei, dass sie unrealistisch seien: ,,WAS beschéftigst du dich mit
Sachen, die nicht wahr werden kénnen? (ZD 3354f.) fragt sie provokant. Threr
Auffassung nach soll man sich mit dem beschéftigen, was passieren kann (ZD
3359). Nicht so Susana, die, selber als aus dem ehemalige Jugoslawin stammend
nun Kroatin ist und somit weill, wie wirksam Grenzen sind. Und obschon sie
sagt, dass sie nicht dieselben Diskriminierungserfahrungen gemacht hat wie etwa
Tiirkinnen in Deutschland, hélt sie die Forderung nach offenen Grenzen fiir eine
politische und als Erzieherin auch fiir eine pddagogische Notwendigkeit.

Susana: Und ich denke, wenn zum Beispiel bestimmte Strukturen einfach nicht da wa-
ren, dann wiirde es die nicht geben irgendwie, dann wiirde das irgendwann, je nach dem
wie die Menschen auch miteinander leben und was ich jetzt meinen Kindern und die
nichsten und die nichsten und die iiberliefern. Na klar, ich mein’, du kannst Grenzen
aufmachen und es kann viel groBerer, was du sagst, in Anflihrungsstrichen Hass blei-
ben. Trotzdem. Aber je nach dem was ich jetzt irgendwie den Menschen um mich her-
um vermittle, denke ich, wenn man bestimmte Sachen einfach abschafft, die wirklich
nicht sein miissen...

(ZD 3421-3429)

Susana spricht hier von der Vision als Funktion. Utopien transportieren demnach
politische Ideen und Ideale, regen zum Nachdenken iiber Selbstverstiandlichkei-
ten an. Fiir Susana scheint es anders als fiir Shirin nicht normal zu sein, dass
Grenzen das Leben regulieren. Sie kann sich ein Leben ohne Grenzen durchaus
vorstellen. Sie gibt damit ein konkretes Beispiel fiir das Bloch’sche Prinzip Hoff-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

nung, eine gelehrte Hoffnung, die letztlich enttduscht werden muss. Die Utopie
hat hier die Funktion der politischen Skandalisierung. Territoriale Grenzen, die
gewaltvoll auch soziale Grenzen herstellen, sind Konstrukte und erst das Denken
des Anders ermoglicht dies wieder freizulegen. Die angebliche Normalitdt wird
nicht als ein So-sein-miissen akzeptiert, sondern herausgefordert.

Wihrend in der Gruppe Shirin und Leyla dieser Vision nichts abgewinnen
konnen, finden Hamide und Nuran keinen rechten Umgang damit.

Hamide: Also, ich glaube nicht (-), also ich denke eine Utopie, oder eine Idee, Utopie
wire es ja von mir, ,,Grenzen auf fiir alle!* Ist eine Idee und aber, ich war niemals eine
Marxistin oder Kommunistin oder lesbische Aktivistin. ..

(ZD 3610-3612)

Nuran: Ja genau, das und das und das find ich scheife, aber ich konnte jetzt zum Bei-
spiel also, Grenzen auf, ey, aber was will ich?
(ZD3653-3654).

Interessant ist dabei, dass eigentlich alle Teilnehmenden es im Grunde auch bes-
ser fanden, wenn Leben nicht durch Grenzregimes bestimmt wére, doch lediglich
Susana bringt gewissermaflen den Mut auf, die Forderungen ohne wenn und aber
zu wiederholen. Alle wiinschen sich, dass die Gewalt, die sie an der Grenze er-
fahren haben, sich nicht wiederholt, doch ist die Gruppe nicht willens, {iber poli-
tische Alternativen nachzudenken. Hamide und Nuran finden die Vision auch fiir
sich stimmig, aber irgendwie haben sie wohl die Hoffnung an die Kraft solch
(simpler) Visionen verloren. Nicht zufillig reiht sich an Nurans Aussage eine
Sequenz zum Thema Utopieverluste, die auch ein Indiz fiir den Verlust von posi-
tiv-besetzten alternativen politischen Modellen zu sein scheint. Dies bedeutet
nicht, dass die politische Praxis im Allgemeinen infrage gestellt wird, vielmehr
scheint es so zu sein, dass hier eine Art Umbruchsphase deutlich wird, in der es
darum geht Ungerechtigkeiten und Gewalt zu benennen, aber nicht mehr die al-
ten Visionen und damit einhergehenden Parolen unreflektiert zu wiederholen.

6.1.1 Zwischen Ankunft und Riickkehr

Zu Beginn der Gruppendiskussionen wurden die Teilnehmerinnen gebeten, sich
kurz vorzustellen. Interessanterweise beginnen alle mit dem Zeitpunkt der Migra-
tion:

Handan: Ich fang’ mal an. Ja? Ich bin die Handan. Ich bin 29 Jahre alt und wurde mit 5
Jahren von meinen Eltern nach Deutschland geholt.
Bircan [im Hintergrund]: Verschleppt!

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 191

Handan: Direkt hierhin nach B. Meine Mutter war 1 Jahr und 9 Monate vor mir hier,
und mein Bruder Mehmet und ich sind dann eben bei den Eltern meines Vaters gewe-
sen. Und mein Vater war dann noch ein Jahr vor meiner Mutter hier. Also, zuerst war
mein Vater hier und dann wurden wir nach und nach zusammengeholt so.

(ZA 30-39)

Handan beschreibt ihre eigene Migration als eine mehr oder weniger autoritire
Handlung ihres Vaters, die sie erleidet. Sie erleidet ihre Migration, indem sie von
den Eltern geholt wird. Die jiingere Schwester bestirkt sie in dieser Perspektive
indem sie das Stichwort ,,verschleppt® einfiihrt. Handan war finf Jahre alt, als sie
von der Tiirkei nach Deutschland migriert und es ist wohl nicht davon auszuge-
hen, dass sie gefragt wurde, ob sie nach Deutschland kommen mochte. Migration
erlebt sie als erzwungen, verordnet, ein unfreiwilliges Tun, welches einen Mar-
kierungspunkt im Fluss des Lebens darstellt. Die Wendung ,,Zusammenholen®
zeigt, dass diese fiir ihr eigene Biografie einschneidende Konsequenzen mit sich
gebracht hat. Die Auswanderung von Handans Familie geschieht in Etappen und
sie weil die Daten verbliiffend genau: ,,Meine Mutter war 1 Jahr und 9 Monate
vor mir hier®, sagt sie. Migration ist immer auch Abschied und Trennung, doch
dartiber spricht Handan an dieser Stelle nicht. Die Erinnerung reduziert sich auf
eine genaue Zeitbestimmung, die wohl auch daher riihrt, dass Daten — wie etwa
das Einreisedatum — immer wieder bei Behorden, in der Schule usw. abgefragt
werden. Die Rekonstruktion der eigenen Migrationsgeschichte ist eingeschrieben
im Verwaltungsdiskurs und die Reproduktion erscheint damit verstandlicherwei-
se routiniert und biirokratisch. Diese spezifische Form der Selbstdarstellung wie-
derholt sich in Gruppe A, insoweit alle versuchen, den Zeitpunkt der elterlichen
Migration moglichst genau zu datieren.

Serpil: Ich studiere Diplompéddagogik in B. im 3. Semester und ja (-) und meine Eltern
kommen urspriinglich aus dem Kosovo mit, also hauptséchlich, tiirkischen Vorfahren
und so und die sind irgendwie vor 24 Jahren oder so nach Deutschland gekommen. Erst
mein Vater, nach ein paar Monaten, ich glaub’ nach drei Monaten kam meine Mutter.
Und ich bin halt hier geboren in Deutschland und seit dem halt eigentlich nur in
Deutschland.

(ZA 74-79)

Ayse: Nein, meine Eltern sind von... beziehungsweise mein Vater ist schon 30 Jahre
hier in Deutschland. Meine Mutter kam Ende, Anfang 70er Jahre. Nee, irgendwas um
die 68 oder so, ja und ich mache zur Zeit, also, ich bin 21 Jahre alt, mache zur Zeit ein
Praktikum im Antidiskriminierungsbiiro.

(ZA 97-100)

Die Tochter explizieren gewissermaflen ihren Migrationsstatus durch den Ver-

such, die elterliche Migration so genau wie moglich zu datieren. Die Benennung
genauer Zeitpunkte ist dabei geradezu charakteristisch fiir Grenziiberschreitun-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

gen. Der biografische Fluss wird im Gedéchtnis eingefroren und damit hervorge-
hoben. So finden sich in Berichten von Menschen im Exil hdufig Sitze wie:
,»Mein Leben im Exil begann 1978, im Morgengrauen des 27. November® (Af-
khami 1996: 15) oder ,,Am 8. Mai 1986 wurde ich verhaftet, als ich gegen 8 Uhr
morgens auf dem Weg zum COMADRES-Biiro war* (ebd.: 73).° Das eigene
Leben, welches im Erzdhlen wie ein Film ablduft, nimmt plétzlich fotografische
Ziige an. Einzelne Bilder werden detailliert beschreibbar.

Die biografischen Kurznotizen der Migrantinnen zeigen erst eine kurze Refe-
renz iiber die eigene Herkunft und die Herkunft der Eltern, bevor iiber das Hier
und Jetzt gesprochen wird. Es ist gewissermaf3en die Her-kunft, welche die Basis
fir die Erzahlung der An-kunft und damit auch der Zu-kunft stellt.* Das Mig-
rantinsein, so konnte festgehalten werden, ergibt sich u.a. aus der frithen Erfah-
rung mit Grenziiberschreitungen. Dabei handelt es sich beim Gesagten nicht um
bloBe Beschreibungen, sondern vielmehr auch und insbesondere um eine Situie-
rung und gleichsam Legitimierung ihres Sprechens im Kontext einer Migrantin-
nengruppe.’ Die ersten Vorstellungsrunden wirken bei allen vier Gruppen wie
eingespielt, als wiirden sie einem geheimen Skript folgen: Name, Alter,
Migrationsjahr und Herkunft der Eltern, eigene Migrationserfahrung, Schule, Be-
ruf werden in dieser Reihenfolge genannt und dabei selten weiter ausgefiihrt. Das
Vorstellen ist immer ein Hervortreten und ein Erkldren des Soseins, und fiir Mig-
rantinnen beginnt dieses mit der Kldrung der Migrationsgeschichte. Die Frage,
»Wo kommst du her?”, die Migrantinnen immer wieder gestellt wird, auch wenn
sie hier geboren wurden, ist verinnerlicht worden und die Beantwortung eine sol-
che Selbstverstindlichkeit,’ dass sie routiniert abgespult werden kann. Bei den
meisten klingen wohl deswegen die ersten AuBerungen wie auswendig gelernt,
so als hitten sie diese Sdtze schon hundert Mal in derselben oder dhnlichen Rei-
henfolge hervorgebracht. Etwa bei Suna aus Gruppe B:

3 Das Buch ,,Leben im Exil. Frauen aus aller Welt“ von Mahnaz Afkhami versam-
melt biografische Erinnerungen von Frauen im US-amerikanischen Exil. Das erste
Beispiel stammt von Afkhami selbst, das zweite ist die Beschreibung der Men-
schenrechtsaktivistin Maria Teresa Tula aus El Salvador.

4 Es ist interessant, dass fiir Bloch die Herkunft zugleich Zukunft bedeutet (vgl.
Eichler 1992: 206), woraus sich auch sein Interesse an historischen Quellen begriin-
den lasst. Spiter war es auch hier wieder Foucault, der mit seiner Methode der Ar-
chéologie die philosophische Betrachtung der Vergangenheit zu einem Bestandteil
kritischer Theorie erhoben hat.

5 Die Frauen wurden konkret angefragt, ob sie an einer Gruppendiskussion zum The-
ma Utopien migrierter Frauen teilnehmen mochten, dies scheint eine Form von Le-
gitimierungsdruck hervorzubringen, der deutlich macht, dass es in diesem Kontext
notwendig ist, sich als Migrantin zu verstehen.

6 Sicherlich ist auch das Framing der Diskussionssituation wirksam: Wenn nur Frau-
en mit Migrationserfahrung eingeladen wurden, ist es naheliegend, dass die Inter-
viewerin ein Interesse an deren Migrationsgeschichte hat. Allerdings deckt sich das
hier Beobachtete mit meiner Alltagserfahrung und scheint mir insoweit doch von
einiger Relevanz.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 193

Suna: Ja, meine Eltern kommen halt da aus U. und ich glaube [sie sind] 69, also Ende
der 1960er Jahre, hergekommen. Beziehungsweise mein Vater war zuerst da und meine
Mutter ist ein Jahr spdter nachgekommen. Dann damals mein Bruder, der war dann
auch, weil} nicht, ein halbes Jahr alt oder so. Und ich bin in Z. [Stadt in Deutschland]
geboren. Meine anderen drei Schwestern auch. Ich habe halt zwei Briider, die sind beide
driiben geboren und die Midels sind alle hier geboren. Ja, habe dann...

(ZB 50-54)

Die Visionen, die wihrend der Diskussionen mitgeteilt werden, beginnen nicht
nur mit diesen ersten Darlegungen, sondern kehren auch immer mal wieder zu
diesem ,schicksalhaften‘ Zeitpunkt der Grenziiberschreitung zuriick. Uberwun-
den wird dieser etwa durch ein nostalgisches Zuriickblicken, welches dann zu
einem Darliber-hinaus-Blicken wird. Die faktische Entfernung von dem ,Her-
kunftsort’ und die hdufige Unkenntnis iiber diesen fiir Frauen der Migration-
nachfolgegenerationen emotional hochaufgeladenen Ort spielt an einigen Stellen
einer fatalen Verkldrung dieser Orte in die Hénde. Es wird dann nostalgischen
Utopien gefront, die zum Teil groteske Ziige annehmen. So spricht Sonia aus
Gruppe A von ihrer Sehnsucht nach dem Spanien, wie sie es aus ihrer Kindheit
kennt.

Sonia: Das ist das, was ich in Spanien so vermisst habe. Spanien war fiir mich immer
der, wenn ich in Urlaub gefahren bin, der Inbegriff von ,,Es hat sich nichts verdndert!*
Ich bin in das Dorf von meiner Oma gefahren, da stand immer noch das halbfertige
Haus und das andere, das abgebrochene, dann der windschiefe, weif3 ich nicht, Schup-
pen und sonst was. Da hat sich nie was verdndert. Da war immer alles gleich. Und die
M. das war unser Kiosk, wo wir dann unsere, weil} ich nicht, Siiligkeiten her bekamen
und Eis und wei3 nicht was. Und es war irgendwie wunderschén immer. Das habe ich
an Spanien so geliebt, und das habe ich eigentlich so gerne festhalten wollen. Nur mitt-
lerweile sind die halt so, ja weltoffen, was vielleicht fiir die Spanier positiv ist, aber fiir
mich ist es halt nicht mehr das Gleiche. Mein Onkel und meine Oma die haben jetzt vor
kurzem umgebaut. Das alte Haus gibt es nicht mehr so in der Form, wie ich das ge-
wohnt war und das stort mich schon. Das fand ich... die haben jetzt zum Teil Zentral-
heizung und... Ich meine, die haben es im Winter genauso kalt wie hier und also, ich
find es schon toll fiir meine Oma...

Alle://lachen//

Sonia: Aber//unverstindlich//aber fiir mich ist das irgendwie, da ist ein Stiick verloren
gegangen, da fehlt was, da ist was weg, unwiederbringlich...

(ZB 2208-2227)

Die Trauer iiber den Verlust von dem Stiick Spanien wie es in der Kindheit war
entbehrt nicht eines gewissen Zynismus, der dem Verklidren der ,,Edlen Wilden*
gar nicht unéhnlich ist. Es handelt sich dabei um einen Diskurs, der aufs engste
verquickt ist mit der Romantik, aber auch mit dem Kolonialismus und den durch
ihn hervorgebrachten utopischen Visionen von unberiihrter Natur und gesell-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

schaftlichem Stillstand. So bedauert Sonias Freundin Suna, dass in dem Dorf ih-
rer Eltern nun Menschen Héuser bauen, die {iber Toiletten verfiigen. ,,Schade, es
gibt kein Plumpsklo mehr!“, sagt sie, wihrend die anderen schallend lachen (ZB
2236). Sonias und Sunas Bedauern iiber den Verlust von Andersheit begleitet die
Gruppe mit Lachen, weil alle Beteiligten wissen, dass es eigentlich un-
angemessen ist, sich zu wiinschen, dass das Leben der Menschen an den Her-
kunftsorten der Eltern in Armut verharrt. Der Wunsch dhnelt dem immer wieder
artikulierten Menschheitstraum, der ein ,,Zuriick zur Natur!*“ fordert und dabei
ignoriert, wie grausam und ungerecht Natur sein kann oder notwendigerweise ist.
Paradoxerweise wird das Bild von den ,,riickstdndigen Heimatldndern* hier nicht
nur stabilisiert, sondern das Nicht-mehr-Zutreffen dieser Bilder auch bedauert.
Damit einher geht jedoch immer eine Distanzierung und Distinktion. So setzt
sich sowohl Sonia wie auch Suna in aller Bestimmtheit ab von den ,riickstindi-
gen‘ Heimaten ihrer Eltern. Sie gehoren nicht dazu, nicht dorthin. Und doch
suchen sie gleichzeitig eine Verbindung dorthin, die nur iiber nostalgische Sehn-
sucht zu funktionieren scheint. Die Herkunftslinder der Eltern erscheinen als
verklarte Paradiese, die nun in Gefahr stehen zu verschwinden. Die Suche nach
den Wurzeln ist immer auch die Suche nach Distinktion und diese erwiinschte
Differenzierung scheint immer auch einen Willen zur Distanzierung mit sich zu
bringen. Nach dem Motto: ,,Dort liegen meine Wurzeln, aber das bin ich nicht!*
Hier wird eine Andersheit konstruiert, die sich von der in der Dominanzge-
sellschaft askribierten Andersheit unterscheidet. Sie ist Effekt einer spezifischen
Distinktionspraxis, die durchaus — zumindest auch — als Reaktion auf Aus-
grenzung gedeutet werden kann. Dies wird sehr deutlich in einer Passage aus
Gruppe C, wo Tiilay dariiber spricht, was sie ihren zukiinftigen Kindern mit-
geben mochte.

Tiilay: Ich mochte halt auch immer dieses Bewusstsein auch, also so Utopie, das wird
mir dann immer klar, wenn ich mir irgendwie so formuliere: Was wiirde ich tun, wenn
ich ein Kind hitte? Wie wiirde ich das erziehen, ja? Also, oder was wiirde ich ihm mit-
geben wollen? Oder was weiB ich. Ich wiirde zwar immer darauf beharren, dass es eben
so gleich ist wie alle anderen auch, aber doch irgendwie anders, ne?. Wenn es drauf an-
kommt//lacht//

Alle://lachen//

Tiilay: Dass es eben nicht dazu gehéren kann//lacht//in manchen Situationen, weil es ist
ja fiir die meisten Migrantenkinder fingt ja der Schock echt so erst im Kindergarten an,
nee? Also, wenn sie dann so ihre gewohnte Nachbarschaft dann auf einmal verlassen
und dann sind sie im Kindergarten und dann kommen die Kindergértnerinnen, die dann
auf einmal so das Kind als kleine Tiirkin vorstellen. Und dann kommt die aus der Tiir-
kei und so und das sagen die dann auch so, obwohl sie halt irgendwie da geboren
ist oder was weif} ich und dann sagen alle Tiirkei, Tiirkei und so. Und dann essen die
Mohrenkopf und so (-) Schnickschnack halt. Und da passiert das Ganze, ja also, dass
man dann immer so zwar einbezo... also mit eingegliedert wird in ne Gruppe, aber im-
mer gleichzeitig auch rausgehalten wird. Sozusagen mit dieser Bezeichnung, ,,sie ist

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 195

ganz normal®, sie ist Tiirkin und sie ist auch unsere Freundin und wir fassen jetzt alle an
den Hénden* und das hat schon was ganz anormales irgendwie so, diese ganze Konst-
ruktion ja, sondern irgendwie...

(ZC 1515-1537)

Fiir Tiilay ist es klar, dass ein wirkliches Dazugehéren fiir ihre Kinder nicht mog-
lich sein wird, insofern macht sie aus der Differenz eine positive Aussage. Das
Kind soll lernen, dass sein Anderssein nicht immer, wie in der Kindergartensitua-
tion, dazu fithren muss, dass es ausgegrenzt wird. Anderssein kann auch em-
powern, wenn es bewusst und strategisch eingesetzt wird. Denn, ,,wenn’s drauf
ankommt®, dann ist es wichtig, sich auf die Differenzen zu besinnen. Dabei ist
das Lernen dieser Differenzen ebenso Teil des visionierten ,,Erziehungsplans®
wie das Erlernen der emphatisch vorgetragenen Gleichheitsforderung. Auch hier
lachen die Mitdiskutantinnen, die in diesem Falle unterschiedlicher Herkunft
sind, aber alle gemeinsam in einer politischen Migrantengruppe arbeiten. An-
derssein wird hier nicht genauer bestimmt. Es wird aber deutlich, dass dieses
nicht als Bedrohung interpretiert wird, sondern durchaus lustvoll kdmpferisch
gegen eine hegemoniale Praxis eingesetzt wird, deren Normalititsstandards ein
Kind tiirkischer Herkunft ganz gleich, ob es in Deutschland geboren und aufge-
wachsen ist, immer als fremd und damit anders markiert. Diese Markierungsritu-
ale ziehen sich durch den Alltag — ohne Ausnahme. Migrantinnen arbeiten mit
und an ihrer Differenz, die in vielen Teilen Differenzbehauptung ist. Das An-
derssein wird dabei infrage gestellt und gefeiert gleichermaBlen (vgl. Erel 1999).
1994 schreibt Kalpaka, dass ,,Frauen aus ethnischen Minderheiten [nicht nur] von
auflen als ,anders definiert” werden, sondern sich auch selber so definieren (39).
Sie deutet dies als eine ,,Suche nach Gemeinsamkeiten* minorisierter Frauen, die
durch die ,,Existenz von Diskriminierung und Rassismus* genétigt werden, sich
selbst zu ethnisieren (ebd.). Dieses Suchen nach Gemeinsamkeiten bildet tatsich-
lich nicht selten die Kehrseite von Othering Prozessen und ist ein Charakteristi-
kum identitdtspolitischer Bewegungen. Es handelt sich dabei zugleich um eine
komplex funktionierende Distinktionspraxis minorisierter Menschen, die meiner
Ansicht nach nur sehr unzureichend mit Selbstethnisierung umschrieben wire, da
sie ein ganzes Repertoire von Strategien versammelt. Dariiber hinaus macht dies
auch das Dilemma der Anerkennung sichtbar: Wird diese namlich nur den ,kultu-
rellen Differenzen® zugestanden bei gleichzeitiger Negierung der rechtlichen Un-
terschiede, so fiihrt dies unweigerlich zu einer Stabilisierung der marginalisierten
Position. Deswegen ist eine Politik der Anerkennung, wie Glimen feststellt, nur
sinnvoll, ,,wenn sie von der Gleichberechtigung im Sinne eines staatsbiirgerli-
chen Rechtes der Gesellschaftsmitglieder ausgeht™ (Giimen 1996: 78).

Ein weiteres Motiv, in dem Grenze, Utopie und Migration zusammenspielen,
ist das Reisen selbst. In vielen utopischen Erzéhlungen spielt das Reisen eine be-
deutende Rolle (vgl. etwa Gniig 1999). Der Utopie wird in diesen Beschreibun-
gen dem genauen Wortsinn nach entgegengegangen. Und je ndher das Subjekt

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

derselben kommt, um so fremder wird die Umgebung des Hier und Jetzt. Auch
Migrationsberichte beginnen nicht selten mit einer kurzen Notiz, wie aufgezeigt,
die Auskunft iiber das ,,Wie“ des Herkommens gibt. Wichtiger ist spdter das
Sprechen iiber Bleiben oder Gehen. Deutschland beschreiben die meisten Teil-
nehmerinnen nicht als einen Ort, wo sie bleiben wollen, vielmehr denken sie iiber
Alternativen nach. Die Ortsverdnderung ist dabei immer gekoppelt an eine Sehn-
sucht nach einem Alltag, der sich nicht durch Diskriminierungen gekennzeichnet
zeigt.

Im berithmten Roman von Ursula LeGuinn The Dispossessed (1974) entflieht
der Protagonist den Diskriminierungen der Machthaber/-innen auf dem utopi-
schen Planeten, indem er zuriick zum Ursprungsort der Community reist. Das
zentrale Motiv des Romans ist dabei Moylan zufolge das ,,,Einreilen von Mau-
ern‘ [...] die Zerstérung von Grenzen, die teilen und isolieren (Moylan
1990: 103). LeGuinns Werk greift an dieser Stelle die besondere Thematik der
Henttduschten Visionen® auf und erhebt die neuen Mauern zum Fokus ihrer Be-
trachtung. In dhnlicher Weise kénnen wir verfolgen, wie Migrantinnen der zwei-
ten Generation versuchen, Strategien gegen die Einmauerung im erwarteten ,Pa-
radies‘ der Eltern zu (er-)finden. Wie dargelegt erweist sich das Migrationsland
nur allzu héufig als ein falsches Paradies, weswegen es nicht verwundert, dass
die Nachfolgegenerationen héufig nach Strategien suchen, mit dieser Ent-
Téuschung umzugehen. Insgesamt stehen in dieser Auseinandersetzung, pragma-
tisch betrachtet, drei mogliche Wege offen:

a) Das Einwanderungsland wird zur Heimat deklariert
b) ,Zuriickgehen ins Herkunftsland®
¢) ,Weiter-Wandern®

Diese drei Wege werden in den Gruppendiskussionen an verschiedenen Stellen
thematisiert. Manches Mal wird mehr als eine Variante in unterschiedlichen Pas-
sagen von derselben Diskutantin geduf3ert. Wobei deutlich wird, dass es nicht nur
um differente Orte geht und die Entscheidung, Hier oder Dort oder Woanders zu
leben, vielmehr werden anhand dieser Fragestellungen komplexe Migrationsthe-
matiken wie Identitdt, Zugehorigkeit und Anerkennung verhandelt. Es werden
mogliche Antworten auf die Menschen mit Migrationserfahrung stidndig beglei-
tenden Fragen des ,,Wo kommst du? und des ,,Mochtest du hier oder in deinem
Herkunftsland leben?* gegeben. Diese oft wiederholten Fragen beschreiben ge-
radezu eine biografische Dauererfahrung des stindig nach dem Ort der Zugeho-
rigkeit Befragtwerdens. Die Grenze zwischen den Orten A und B ist damit eine,
die das Subjekt selbst durchzieht.

a) Das Einwanderungsland wird zur Heimat deklariert

Gul: Also ich denk fiir uns, also fir mich war es nie eine Frage, dass mein
Lebensmittelpunkt hier ist oder dass ich selbstverstandlich, ich hatte nie das Gefiihl, ich
miisste mich entscheiden, weil, woflir? Weil ja, ich war, ich habe nie das Gefiihl gehabt,

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 197

mich entscheiden, weil, wofiir? Weil ja, ich war, ich habe nie das Gefiihl gehabt, ich
miisste mich jetzt fiir irgendwas entscheiden, weil es gab fiir mich nichts zu entschei-
den, ich war eh immer hier...

Carmen: Fiir mich hat es sich aber...

Gul: Fir mich ist es eher so eine Utopie, was konnte ich noch alles, was wire moglich
fiir mich, ja?

Carmen: Ja, fir mich nicht! Meine Eltern, die hatten ja nach den Abi urspriinglich vor,
mich nach Spanien zum Studieren zu schicken und das war mein eigener Wunsch. Also
und dann auf einmal war alles vorbei und dann hatte ich halt so ein Freund und war hier
jetzt eigentlich sehr gliicklich//lacht//und so und dann meine Eltern, ja, jetzt musst du
mal die Koffer packen, ich so ,,N&!“, also, das war fiir mich dann voll das Schreckens-
gespenst. Also, zumal ich mit Spanien nichts zu tun habe. Also, das ist fiir mich halt ein
Ferienort. Natiirlich kann ich auch ganz gut die Sprache, aber...

(ZC 1877-1895)

Fiir Giil von Gruppe C ist der Lebensmittelpunkt Deutschland und insoweit hat
sie nicht das Gefiihl, dass sie sich entscheiden muss, wéhrend gleichzeitig der
Herkunftsort zur Utopie gerdt. Die Diskrepanz zwischen Herkunftsort und Le-
bensmittelpunkt wird fiir Giil zur Moglichkeitserweiterung. Fiir Carmen dagegen
ist der Herkunftsort der Eltern ein ,,Schreckensgespenst®. Ein ,Zuriickkehren®
kommt fiir sie nicht infrage, insoweit ist das ,Herkunftsland® Spanien auch keine
Utopie.

Tiilay, die sich als Studentin der Geschichte mit deutscher Geschichte, insbe-
sondere mit Antisemitismus und seinen Folgen fiir eine Einwanderungsgesell-
schaft auseinandersetzt, ist interessanterweise die einzige Teilnehmerin, die im
Fragebogen unter Herkunft ihren Geburtsort angibt: ,,Mein Herd ist in [Region in
Deutschland]“. Und unter Selbstbezeichnung ihren Vornamen eintragt. Gefragt
danach, ob und was sie an Deutschland stort, antwortet sie: ,,Ist eigentlich eine
sehr gute Frage, nee? Also, ,,Was stort dich so an Deutschland?. Also irgendwie
ist Deutschland halt schon meine Heimat, ja (ZC 640ff.). Die Antwort auf die
Frage, was sie an Deutschland stére, kompliziert Tiilay, denn ,,irgendwie® ist
Deutschland ihrer Aussage nach Heimat. ,,Irgendwie* driickt dabei einen Zweifel
aus, eine Unsicherheit, die schlieBlich im weiteren Verlauf an den eigenen Dis-
kriminierungserfahrungen festgemacht wird.

Tiilay: Und das tibertrégt sich dann natiirlich auch auf Migranten. Ich hab’ diesen letz-
ten Herbst glaube ich mindestens viermal auf dem Marktplatz gehort, ,,Ich hab’, dich
hitte, du wiarst unter Hitler nicht vorgekommen. Man hitte euch vergast!“ und so. Also
dann ziehen diese Leute auf einmal diese Parallele, ja. Und in der politischen Diskussi-
on ist es aber so, dass man ja sehr lange versucht hat, auch diesen Begriff Rassismus zu
vermeiden, weil das ja immer so, Konnotation irgendwie weckt, die dann immer so ans
Dritte Reich irgendwie, im iibertragenen. Also man versucht ja einfach bestimmte
Kontinuititen zu brechen und irgendwie so ein Ausldnderfeindlichkeitsproblem zu in-
szenieren, was ja irgendwie jeder weil, das ist so gefaked, ja. Es geht natiirlich um Ras-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

sismus! Und das witzige find’ ich halt ist, dass die Leute auf der Strafle aber ganz genau
wissen, in welcher Tradition dieses ganze Ding noch steht, ja...
(ZC 660-672)

Fir Tulay, die in Deutschland geboren ist, ist Deutschland ,,irgendwie” ihre
Heimat. Doch Heimat kann kaum zur unhinterfragten Kategorie werden, wenn
das ,beheimatete® Subjekt stindigen Diskriminierungen und Ausgrenzungen aus-
gesetzt ist, und es ist irritierend an der Heimat Deutschland, dass sie selber als
storend empfunden wird. Deutschland wirkt fiir Tiilay bedrohlich: ,,Du wirst un-
ter Hitler nicht vorgekommen®, sind Sitze die Angst machen und auch wiitend.
Das ,,irgendwie Heimat“ driickt insofern auch Zweifel aus, denn die Ablehnung
der Mehrheitsbevolkerung wird nicht als naiv gewertet, sondern ernst genom-
men. Tiilay weil}, dass die Ablehnung eine willentliche ist: ,,[D]ass die Leute auf
der Strafle aber ganz genau wissen, in welcher Tradition dieses ganze Ding noch
steht.” Sie findet das ,,witzig® im Sinne von interessant. Zynismus dient hier als
Strategie, den Lebensmittelpunkt Deutschland weiterhin — trotz der Diskriminie-
rungserfahrungen — als Heimat bezeichnen zu konnen. Die Pluralisierung von
Heimat, die, ankniipfend an Flusser, als eine von mehreren gesellschaftstrans-
formierenden Moglichkeiten bei Migrantinnen angesehen werden kann, tritt hier
in der Variante ,kritische Heimat* auf. Fiir Tiilay ist Deutschland zwar Heimat,
aber als solche wird sie sogleich der Kritik freigegeben. Deswegen auch findet
sie die Frage der Interviewerin: ,,Was stort euch an Deutschland?* gut. Sie er-
moglicht ihr eine differenzierte Auslegung ihres eigenen Heimatverstdndnis.
Heimat ist fiir Tiilay nicht der Ort, an dem sie sich fraglos wohl fiihlt, sondern ein
Ort, den es zu gestalten gilt. Der erste Schritt zur Gestaltung ist dabei die kriti-
sche Erinnerung. Deutschland, der Ort an dem Tiilay lebt, ist fiir sie ein Ort, an
dem schreckliche Kontinuitdten am Werk sind, tiber die wissend geschwiegen
wird. Rommelspacher beschreibt diese Beobachtung von Tiilay im Schlussteil ih-
res Buches Schuldlos — Schuldig? folgendermafBien:

,Insofern lebt die Vergangenheit weiter fort. Sie lebt fort in alten und neuen antisemiti-
schen Denkmustern. Sie lebt darin fort, dal Deutschland nach dem Krieg viel mehr zur
Heimat der Titer als zu der der Opfer geworden ist. Sie lebt fort in einem deutschen
Selbstverstidndnis, das meint, Deutsch-Sein bedeute ethnische Homogenitit, also christ-
lich-religios oder christlich-sékular zu sein, weil zu sein und von ,deutschen‘ Eltern
und GrofBeltern abzustammen® (Rommelspacher 1995a: 192).

Tiilay setzt dieser Heimat ihre kritische Intervention entgegen. Fiir sie gilt viel-
mehr Heimat im Bloch’schen Sinne: Die ,,Suche nach Heimat“. Sie weil3, von
welchem Ort sie spricht, und sie betrachtet diesen notwendigerweise sehr diffe-
renziert. Damit zeigt sie auch an, dass mit ihr im Demokratisierungsprozess zu
rechnen ist. Um diese Kritik auch laut werden zu lassen, engagiert sie sich — wie
die anderen Diskussionsteilnehmerinnen der Gruppe C — in einer selbstorgani-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 199

sierten Politgruppe, die nur aus Migranten und Migrantinnen zusammengesetzt
ist, und auch im Studierendenausschuss der Universitét. Tiilay wiirde sich nicht
als heimatlos bezeichnen, was im Mainstream gerne behauptet wird, vielmehr hat
die Auseinandersetzung mit ihrem Migrantinnensein dazu gefiihrt, dass sie der
Idee einer Heimat differenziert gegeniiber auftritt.

Die postkoloniale Theoretikerin Mohanty bemerkt, dass oft die Erfahrung der
Grenziiberschreitung dazu befihigt [enable], tiber Fragen der ,Identitit, Commu-
nity und Politik im Allgemeinen® nachzudenken (Mohnaty 1995: 498). Tiilay
fiihrt dieses Nachdenken zu einer distanzierten Affirmation von ,,Deutschland als
Heimat®.

Fir Carmen ist eine ,Riickkehr® nach Spanien auch keine Alternative. Sie
findet Spanien, das Herkunftsland ihrer Eltern, ,,schrecklich®:

Carmen: Also, ich weil} nicht, ich war vorletztes Jahr fiir ein Semester in Barcelona. Hat
ja Luisa schon gesagt, ich sei Spanien geschédigt, also, als ich nach Hause gekommen
bin, das Erste: Einblirgerungsantrag, das Zweite://lacht/"Nie wieder Ausland!"
Alle://1achen kurz//

(ZC 1828-1833)

Den Herkunftsort ihrer Eltern charakterisiert Carmen im Gegensatz zu Luisa, die
ebenfalls spanischer Herkunft ist, als ,,Ausland“ und nicht als Heimat. ,,Nie wie-
der Ausland!“, hat dabei den Klang eines politischen Slogans und driickt aus, wie
Carmen ihren Aufenthalt in Barcelona erlebt hat. Sie mochte sich dementspre-
chend nicht auf die Suche nach ihren Wurzeln machen, sondern hat stattdessen
einen Einbiirgerungsantrag gestellt, der gewissermaflen als Bruch mit dem Her-
kunftsort ihrer Eltern dargelegt wird. Die Grenze zwischen den beiden Orten
wird damit endgiiltig gezogen. Die Entscheidung scheint unwiderruflich und klar.
Anders als ihre politische Mitstreiterin Tiilay sieht Carmen ihre Zukunft ganz
klar in Deutschland. Obwohl auch Carmen sich kritisch deutscher Politik gegen-
tiber dufBert, ist Deutschland fraglos der Ort, an dem sie leben mdchte. Carmens
nicht-deutsche Herkunft ist allerdings nicht sogleich sichtbar, denn Carmen ent-
spricht dem common sensical ,Phantombild‘ einer deutschen Frau. Tiilay tut das
nicht, insofern ist sie anders sozial verletzbar als Carmen, was womdglich ein
Grund fiir ihre starke Distanzierung bei gleichzeitiger ,Zugehdérigkeitserklarung
zu Deutschland ist.

Bei aller Unterschiedlichkeit zeigt sich bei beiden, dass eine Entscheidung
den verschlungenen Weg Hin und Her tiber die Grenzen hinweg gehen musste.
Wiéhrend Carmen versucht alle Grenzen zu vernachldssigen, indem sie sich der
Eindeutigkeit verschreibt (,,Nie wieder Ausland!), hebt Tiilay die Grenzen her-
Vvor.

Ahnliche Differenzen tun sich zwischen den Diskutierenden in Gruppe A auf,
wo Suna, die tiirkischer Herkunft ist, die Frage an die Gruppe stellt, ob sie sich
vorstellen konnten ,,zuriickzugehen®.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Suna: Was ich von euch gerne noch wissen wollte, wie oft ward ihr denn eigentlich
driiben, also in der Tiirkei, in Griechenland und dann, wie und konntet, was wiirdet ihr
euch vor..., konntet ihr euch vorstellen zuriickzugehen, oder?

Sonia: Zuriickzugehen? Wir sind hier geboren!

Suna: JA. Ich mein’, es ist nur eine Vorstellung einfach, ob du einfach sagst, von vorn-
herein direkt: ,,Nee!* oder...

Hiilya: Hmm. Meine Oma ist schon tot, es gibt keinen Grund mehr zuriickzufahren! Al-
so sie war der einzige Grund, also das was fiir mich wahrhaft tiirkisch war war meine
GroBmutter und die ist nicht mehr da. Und den Rest meiner Familie kann ich auf Grund
dieser heuchlerischen Art und Weise, ich bin ihnen nicht bése, nicht verknusen.

(ZB 2690-2704)

Fiir Suna ist die Riickkehr durchaus noch eine Frage, wihrend fiir Sonia, deren
Mutter spanischer Herkunft und deutsche Staatsbiirgerin ist, dies tiberhaupt kein
Thema zu sein scheint, vielleicht nie war. Suna jedoch pocht auf die Legitimitat
der Frage, wihrend Hiilya dagegen keinen Grund mehr sieht zuriickzugehen, nun
da ihre Gromutter gestorben ist. Familie scheint fiir sie die einzige ,giiltige‘ Be-
griindung flir ein Wandern in Richtung Herkunftsland ihrer Eltern zu sein. Der
Tod der Grofmutter versperrt gleichsam eine Route, kappt eine Verbindung. Die
Grenze wird auch hier zu einer undurchlissigen. Ahnlich wie Carmen gibt es fiir
sie kein ,Zuriick‘ und auch sie legt quasi ungefragt eine Begriindung dafiir vor.

Suna jedoch, dies wird an anderen Stellen der Diskussion deutlicher, empfin-
det Sehnsucht nach einem Ort, den sie assoziiert mit Abstammung und damit
Verwurzeltsein, was allerdings nicht bedeutet, dass sie dorthin ,zuriickgehen*
mochte. Viel eher will sie materiell in Deutschland bleiben, auch die deutsche
Staatsbiirgerschaft annehmen und doch weiterhin das Gefiihl des auch woanders
hingehoren beibehalten. Auch hier wird die Grenze zu einem das Subjekt dau-
ernd beschiftigenden Thema.

Eine Variante dazu stellt Sonias Anschauung dar:

Sonia: Ich fand es ein bisschen, obwohl ich also, fiihl mich als Deutsche, ich denke als
Deutsche und spreche auch nur gebrochen Spanisch, aber ich vermiss irgendwie schon
die spanische Seite. Das ist ein bisschen eine kleine Leidenschaft, wiirde ich sagen. Al-
so ich mag meine Verwandten in Spanien sowieso lieber als hier die Deutschen. Hab’
ich eigentlich nen engeren Bezug zu, so//hustet — daher unverstéindlich//vom Sehen
wahrscheinlich auch und frither als ich klein war, da hatten wir einen Jungen, der war
Jugoslawe und der musste zweimal die Woche nachmittags zu Schule und wir: ,,,Ye-
ah!, wir... Meine Mama ist zwar Spanierin, aber wir miissen nicht!*//lacht//Und jetzt
irgendwie, irgendwann fing ich dann an, das zu bedauern, dass ich das nicht wirklich
perfekt beherrsche und dass wir das, sondern immer nur im Urlaub und so. Und also
irgendwo fehlt mir schon was. Auch, also ich wiirde aber nicht sagen, ich wiirde das
eher als Fernweh bezeichnen nicht als ja, weil} ich nicht...//lacht//

(ZB 1301-1313)

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 201

Der Herkunftsort ihrer Mutter ist fiir sie wie fiir Suna sozusagen nostalgisch ver-
klart, jedoch ist ihre Identifikation mit diesem weniger stark, weswegen sie ihre
Sehnsucht auch als ,,Fernweh* und nicht als ,,Heimweh* beschreibt. Das Hier-
bleiben ist gar keine Frage, die sich ihr stellt. Und Sonia muss sich ihr gewisser-
maflen auch nicht stellen, denn ihr Alltag wird kaum durch Ausgrenzung auf-
grund ethnischer Herkunft bestimmt. Wie sie betont ist sie Deutsche und sie
denkt und spricht deutsch. Es zeigt sich eher, dass der Rest des ,Nicht-
Deutschen® sie insoweit beunruhigt, als sie noch nicht so recht einen Umgang
damit finden konnte. Es bleibt eine Sehnsucht, die sie nur halbwegs verstehen
kann.

b) , Zuriick-Gehen " ins Herkunfisland

Wie Cord Pagenstecher richtig darstellt, ist, ,,der Satz ,Ich gehe zuriick® [...]
eine schiefe Metapher, denn fiir alle hier Geborenen wire die Riickkehr ja keine
Riickkehr (Pagenstecher 1996: 172). Doch wie schief die Metapher auch sein
mag, sie hat Relevanz. Tiilays Mitstreiterin Luisa, die spanischer Herkunft ist,
gesteht beispielsweise, dass sie zuriick nach Spanien gehen mochte und sich da-
fiir schon um einen Job in Spanien beworben hat. Obwohl sie in Deutschland ge-
boren ist, gibt sie im Gegensatz zu Tiilay ihre Herkunft als ,,spanisch* an und be-
zeichnet sich als Deutsch-Spanierin, was klar die spanische Seite fokussiert. Sie
ist Spanierin mit gewissermaflen deutschen Einlagerungen. Der Bindestrich wirkt
wie die Symbolisierung der Grenze auf der Bezeichnungsebene des Subjekts.
Thre Zukunft beschreibt Luisa dementsprechend auch als ,,ungewiss aber interes-
sant®.

Luisa: Ich wandere aus nach Spanien.

Tiilay: Ja, schade dass W. [Kleinstadt in Westdeutschland] nicht in Spanien liegt//
lacht/, sag’ ich da immer nur.

Alle://lachen//

Tiilay: Wir hatten hier im Stadtmagazin so ein Interview mit der, also so, es ging um die
erste Generation und dann gab es so en Interview mit Luisas Mutter, dann hat sie end-
lich mal Luisa geoutet, weil sie als kleines Méadchen wohl immer gesagt hat: ,,Schade,
dass W. nicht in Spanien liegt.*

Alle://lachen, unverstindliche Einwiirfe//

Luisa: Ja, so bin ich abgestempelt worden.

1: Aber du willst jetzt wirklich konkret...

Luisa: Ja ja, ich warte gerade auf die Zusage einer Stelle in Madrid und ich habe im Ap-
ril, wenn alles klappt, bin ich da.

1: Und mit der Vorstellung da eine kurze Zeit zu bleiben oder?

Luisa: Ja, ich probier es aus, aber schon eher mit der Vorstellung dann dort zu bleiben.
(ZC 1762-1786)

Das ,Zurlickgehen‘ bezeichnet Luisa, die einzige Teilnehmerin, die ganz konkre-
te Pldne fiir ein ,Riickwanderung® hat, als ein ,,Auswandern®. Damit markiert sie

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

in aller Deutlichkeit, dass das Herkunftsland ihrer Eltern fiir sic nur Einwande-
rungsland sein kann, auch wenn sie viele Kindheitserinnerungen damit verbindet.
Als Kind hat sie noch davon getraumt, dass beide Orte ineinander fallen, als Er-
wachsene muss sie nun Entscheidungen féllen. Luisa entscheidet sich erst einmal
fiir Spanien, probeweise. Ein Zuriickkommen schlieit sie nicht aus und das muss
sie auch nicht, denn als EU-Biirgerin ist die Grenze zwischen Deutschland und
Spanien eine eher durchlédssige. Deutschland gegeniiber gibt Luisa sich wéihrend
der Diskussion kritisch. Thre Kritik an Deutschland fillt dabei sehr klar, aber
niichtern aus. lhre Auswanderung nach Spanien ist abgesichert, denn sie zieht
erst dorthin, wenn sie die Zusage zu einer Stelle bekommt. Luisa fillt eine prag-
matische Entscheidung und wandert in ein bekanntes und vertrautes Land aus.

Eine Variante zu Luisas ,,Auswandern® stellt Hamide vor, die erzihlt, dass
sie gerne im Alter mit ihrer Lebenspartnerin in der Tiirkei leben wiirde..

Hamide: Und was uns aber immer stirker verbunden hatte, eben war dieses Tiirkisch-
Deutsche-Sein und warum wir auch teilweise Schwierigkeiten haben, uns wirklich aus
dem Weg zu gehen und ganz und gar zu trennen (-) wo leben wir das? Also, wo leben
wir diese beide kulturellen Elemente? Mit wem konnen wir das leben? Wie viel Aus-
wahl hast du? Natiirlich ist es auch sehr viel die Person mit der du das leben kannst. Mit

der es moglich ist. Na ja. AuBerdem, ich will ja sowieso in der Tiirkei alt werden, daher
brauchte ich eine Frau, die dann tuirkisch spricht.

Leyla: Das wire mein Alptraum!

Nuran: Mein Alptraum?//lacht//.

Leyla: Du, das ist mein Alptraum, weil} nicht, seit meiner Kindheit. Ich wei3 noch, ich
wusste ich bin mit 18 von zu hause abgehauen und war im Sommer davor (-) im Winter
bin ich 18 geworden, zwei Wochen spéter war ich weg. Nachts Koffer gepackt, Zettel
hinterlassen, weg war die Leyla! Und ich weil noch, wo ich das letzte mal im Urlaub
war und Abflug und gedacht habe: ,,Herrgott, ich muss hier nicht wieder hin!“ Und im
nachhinein habe ich begriffen, dass dieses ,,Muss* das Wort war. Jetzt wiirde ich gerne
mal wieder in die Tiirkei, nach sieben Jahren, aber ich habe einfach dieses ,,Muss®, die-
ses jedes Jahr hin miissen, jedes Jahr sich scheif3e fithlen, weil man Deutschtiirkin ist.
(ZD 2232-2253)

Hamide erldutert, warum es wichtig fiir sie ist, eine Liebesbeziehung mit einer
Frau tiirkischer Herkunft zu haben, die wie sie in Deutschland aufgewachsen ist.
Fiir sie scheint auBer Frage zu stehen, dass sie im Alter in der Tiirkei leben will.
Und da scheint es, ganz pragmatisch gesprochen, gut zu sein, eine Frau an der
Seite zu haben, die tiirkisch spricht. Das heute Hier sein wird erleichtert durch
die Vision des morgen Dort sein. Die Grenziiberschreitung wird als Moglichkeit
und Stérke erlebt. Hamide hat sich ihrer fritheren Lebenspartnerin stark verbun-
den gefiihlt, weil diese auch ,,tiirkisch-deutsch* war und weil damit auch eine
Zukunft am anderen Ort hinter der Grenze moglich erschien.

Fiir Leyla dagegen ist die Vorstellung in der Tiirkei zu leben ein Alptraum.
Nuran, ebenfalls ttrkischer Herkunft, lacht dariiber, dass Leyla auf Hamides

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 203

I

Traum dort zu leben mit ,,Mein Alptraum!* reagiert. Fiir sie ist es nicht ausge-
schlossen in der Tiirkei zu leben, wenn auch nicht besonders reizvoll. Leyla rea-
giert auf dieses Lachen mit einem Legitimationsversuch. Auch sie hat die Tiirkei-
reisen als Druck und Belastung empfunden, dhnlich wie Carmen ihre Spanienrei-
sen. Die Erfahrungen des Andersseins, die sie dort gemacht hat, beschreibt sie in
starken Worten. Sie mochte sich einfach nicht mehr ,,scheifle fithlen“, sagt sie.
Der Herkunftsort der Eltern erféhrt bei ihr keinerlei Idealisierung, ist nicht sehn-
suchtsvoll aufgeladen wie etwa bei Suna. Die Tirkei ist auch kein Ort zum Le-
ben fiir sie, das steht vollkommen auBler Frage. Noch mal hinfahren, das kann sie
sich nun, nach sieben Jahren Abstinenz, vorstellen, jedoch mochte sie sich nicht
mehr gezwungen fithlen, dorthin zu fahren. Migrantinnen der Nachfolgegenerati-
on, dass wurde bereits aufgezeigt, erleben sich nicht unbedingt zwischen den
Kulturen stehend, sondern viel eher vielfachem und komplexem Druck und Aus-
grenzungen ausgesetzt. Fiir die deutsche Mehrheitsbevolkerung sind sie ,Auslédn-
der*, fiir die tiirkische Mehrheitsbevolkerung in der Tiirkei ,Deutsche’, ,Deutsch-
tirkinnen‘ oder ,Deutschlédnderinnen‘. Wenn Leyla und andere tiber diese Erfah-
rungen sprechen, féllt es schwer Hybriditét zu feiern, ohne zu beriicksichtigen,
was die Erfahrung von Wanderung und Nicht-Zugehorigkeit fiir das Subjekt be-
deutet (vgl. Mecheril 2003). Wandern konnte an dieser Stelle als eine spezifische
Form von Subjektivierung eingefiihrt werden. Dieses Nicht-zur-Ruhe-kommen
konnen, weil jeder Ort Verletzlichkeiten aktiviert und produziert, macht im bes-
ten Falle wachsam. Wir hétten es dann mit der Produktion einer dekonstruktiven
Wachsamkeit zu tun, die Spivak (1990: 105) als eine Art intellektuelle Tugend
fordert. Diese beschreibt einen Prozess, der nicht nur Krisen identifiziert, sondern
sie auch immer wieder verursacht, sodass das Hier und Jetzt stindig neu interpre-
tiert und erfahren werden kann und muss (vgl. Castro Varela 2003). Es sind diese
Erfahrungen, die die ,Migrantin® zur ,Migrantin‘ erst machen. Dekonstruktive
Wachsamkeit wird aktiviert, wenn iiber Grenzen verhandelt und iiber Grenziiber-
schreitungen gesprochen wird. Die Grenze wird dann gewissermallen neu ver-
handelt, die Grenzziehungen werden sichtbar gemacht und Grenziiberschreitun-
gen neu interpretiert. Hierbei wird auch offensichtlich, wie unterschiedlich Gren-
zen wahrgenommen werden: Fir Carmen und Leyla gibt es kein Zuriick, denn
beide haben den Herkunftsort der Eltern und das dauernde Dorthin reisen als be-
lastend empfunden. Sie ziehen die Grenze nach. Luisa wandert aus und mochte
im Herkunftsland der Eltern bleiben und Hamide traumt davon, im Alter mit ih-
rer tlirkisch-deutschen Lebenspartnerin in der Tiirkei zu leben. Grenzen sind hier
eher durchléssig, sie lassen ein Hin- und Hergehen zu. Beide Strategien rahmen
Zukunftsvorstellungen und zeigen auf, wie die gemachten Erfahrungen der Aus-
grenzung, aber auch die Belastungen einer ,Migrationskindheit*, Entscheidungen
herbeifiihren konnen.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

c) ,Weiter-Wandern

Das ,erneute* Wandern stellt eine Strategie dar, die besonders utopisch auf-
geladen ist, gerade weil sie Zukunft nicht in A oder B denkt, sondern andere
Moglichkeiten offen ldasst. Fiir Tiilay bedeutet Deutschland, wie gezeigt, ,,ir-
gendwie auch Heimat“. Fiir sie gibt es zwar kein ,Zuriick‘, aber die Suche nach
einem Woanders beschéftigt sie doch. Am liebsten wiirde Tiilay nach London
ziehen und dort in der ,,indisch-pakistanischen Community* leben, wie sie sagt:
,,Ich mochte die gesamte indisch-pakistanische Community kennen lernen, lauter
Migranten, die so aussehen wie ich//lacht//(ZC 1913f)). Das eigene Aussehen,
welches als Stigma wirkt in einer Gesellschaft, deren Mitglieder sich als weil3
phantasieren (vgl. Lorey 2006), wird zur Last und die Utopie demgemaB als ein
Ort bestimmt, an dem Tiilay nicht mehr durch ihr Sosein auffallen wiirde, weil
dort Menschen leben, die so nimmt sie an, aussehen wie sie. Es ist, als wiirde ei-
ne Sehnsucht nach Unauffilligkeit gehegt: Das Nicht-mehr-Auffallen wird zur
Utopie. Gleichzeitig duflert siec den Wunsch, die gesamte indisch-pakistanische
Community kennen zu lernen. Dies driickt den Wunsch und die Sehnsucht nach
einer klaren Zugehorigkeit aus. Eine Unmdglichkeit auch hier, die mit einem La-
chen ihrerseits quittiert wird. Denn Tiilay weifl, dass gleich aussehen nicht
gleichbedeutend mit sich verstehen ist. Im Gegensatz zu Carmen ist Tiilay das
Anderssein in ihren Korper eingeschrieben. Carmen wird im deutschen Alltag
weniger Erfahrungen des Othering machen. Sie kann in Deutschland in der Mas-
se untergehen. Diejenigen, die als different gelten, weil sie eben nicht so ausse-
hen, wie der Mainstreamdiskurs Deutsche konstruiert (vgl. Mecheril/Teo 1994),
visionieren Orte des Seins, an denen sie nicht mehr auffallen, an denen sie so
sind wie all die anderen. Leben bedeutet fiir Tiilay auch Suche nach einem Ort,
an dem sie nicht so sichtbar ist, wihrend Carmen und Luisa im Alltag unschein-
bar bleiben, und zwar in Spanien und in Deutschland. Insoweit aktivieren sie
selbstverstandlich andere Motive als Tiilay fiir das ,Hierbleiben® oder auch ,Zu-
riickgehen®.

Susana aus Gruppe D, deren Eltern aus Ex-Jugoslawien eingewandert sind,
denkt schon manches Mal, dass es eine gute Idee wire, sich in Kroatien niederzu-
lassen, aber eigentlich weil} sie, dass dies ,,unrealistisch® ist.

Susana: Wo ich dann schon manchmal gerne eine Idee oder eine Moglichkeit finden
wiirde, um dort zu leben. Aber im Endeffekt weil3 ich, dass es unrealistisch ist, weil es
einfach, bin halt, bin schon sehr deutsch, sehr deutsch, européisch oder in A. halt eben
aufgewachsen. Ich denke, ich wiirde nicht den Sprung schaffen. Das ist denn so eine
Idee an die ich mich dann manchmal klammere, was ich gerne wollen wiirde manchmal,
aber ich weil3, ich bleibe halt, wenn also, sind viele Unterschiede denn doch, wo ich
dann eher deutscher bin. Und dann wiirde ich vielleicht eher in ein drittes, anderes Land
gehen, aber nicht nach Kroatien zurtick.

(ZD 361-369)

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 205

In dieser kurzen Passage spielt Susana im Kopf alle drei Varianten durch.
Manchmal sucht sie nach Moglichkeiten, um nach Kroatien, das Herkunftsland
ihrer Eltern ,zurtickzugehen‘, aber dies ist nur eine Vision, die eine Sehnsucht of-
fenbart. Spannend ist das Argument fiir das ,Hierbleiben‘: ,,Bin halt, bin schon
sehr deutsch, sehr deutsch europdisch®, sagt Susana und zeichnet hier die geo-
politische Grenze in ihren Korper ein. Sie kann sozusagen nicht mehr ,zurtickge-
hen‘, weil Deutschland und/oder Europa ein Teil ihrer selbst geworden ist, und
dies verhindert, ihrer Meinung nach, ein Leben in Kroatien oder macht es zumin-
dest schwieriger. Auch Susana weil3, dass das, was sie als ein ,Zuriickgehen® be-
zeichnet, eigentlich ein Auswandern wire und deswegen, so folgert sie, wiirde
sie ,,eher in ein drittes Land“ gehen. Utopie, Sehnsucht ist auch in der néchsten
Generation noch gebunden an Migration. Susana fiihlt sich deutsch, aber
manchmal wiinscht sie sich auch weg aus Deutschland und sehnt sich nach etwas
anderem, was sie in Kroatien findet und auch wieder nicht findet. Auch hier zeigt
sich Migration als Lebensthema und weniger als ein Gehen von A nach B.

In allen drei Varianten kénnen Gedankenspiele — seien sie nun visionér oder
in Form ganz konkreter Zukunftspldne — als eingebettet in einem Denken und
Transparentmachen der Grenze wahrgenommen werden. Migrationserfahrung ist
mithin auch in der zweiten und dritten Generation eine konkrete Erfahrung, die
beispielsweise ihre Visionen wenn nicht bestimmt, so doch zumindest rahmt.
Und diese Visionen werden hiufig an andere ferne Orte verlagert.

Leyla: Und ich mochte auch irgendwo leben, wo ich mich gliicklich fithle und arbeiten
kann und ansonsten. ..

I: Hast du eine Idee, wo das sein konnte?

Leyla: Also ich glaube es konnte wenn tiberhaupt der Siiden Europas sein, aber ansons-
ten wiirde ich auch nach Afrika zichen, einfach vom Leben her. Also, ich bin da sehr
naiv noch, deswegen muss ich erst mal schauen, wo ich mich wohl fiihle...

1: Mhm.

Leyla: Aber es ist meiner Meinung nach nicht Deutschland. Deutschland ist nicht mein
Land.

(ZD 202-215)

Deutschland ist nicht Leylas Land, obwohl sie hier geboren und aufgewachsen
ist, die deutsche Staatsbiirgerschaft beantragt hat und Germanistik studiert. Und
auch wenn sie, eigenen Aussagen zufolge, viele deutsche Freunde und Freundin-
nen hat, wiirde Leyla gerne woanders leben, wo sie nicht nur gliicklich ist, son-
dern auch arbeiten kann. Deutschland ist nicht das Land, wo sie nach eigenen
Aussagen gliicklich leben kann und so wird das ,Weiter-Wandern‘ zu einer Opti-
on. Leyla gibt zu, dass sie womdoglich naiv ist, dass sie sich also noch keine rech-
ten Gedanken dazu gemacht hat, sondern eher ,,gefiihlsméBig* als mogliche Mig-
rationsorte ,,Siiden Europas® oder ,,Afrika* nennt. Wéhrend dabei der Stiden Eu-
ropas als Wahl nicht weiter begriindet wird, scheint Afrika begriindungsbediirf-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

tig: ,,einfach vom Leben her®, sagt Leyla, und lédsst dabei offen, was sie sich dort
ertraumt. Mit dem sofortigen Zusatz, dass sie noch naiv sei, wird auch eine Dis-
kussion dariiber verhindert, die eventuell die Problematik dieser Aussage trans-
parent gemacht hitte. Die ,Idee‘ des ,Weiter-Wanderns® scheint bei den Teil-
nehmenden eher Tagtraumerei zu sein, denn sie steht im krassen Gegensatz zu
den sehr konkreten Plénen bzw. Aussagen zum ,Hierbleiben® oder ,Zurlickge-
hen‘. Sei es nun New York, Afrika oder London, keiner der Plidne ist zum Zeit-
punkt der Diskussionen ausgereift. Die hier Diskutierenden aus allen vier Grup-
pen nutzen die Moglichkeit des Denkens der Migration, das ihre Eltern ihnen
vorgelebt haben, nicht selten als Gelegenheit zu Eskapismus, der Bloch zufolge
im Gegensatz zum utopischen Denken steht, insofern dieses das Hier und Jetzt
stabilisiert und eben nicht infrage stellt. Eine Funktion liegt wohl eher darin, die
Unzufriedenheit mit ihrem Leben in Deutschland zu artikulieren, einem Land,
das, wie Leyla es ausdriickt, nicht zu ihrem geworden ist. Und wenn die Idee des
,Weiter-Wanderns* dann doch realisiert wird — wie durch Hamide, die einige Zeit
in London gelebt hat — dann erméglicht diese es manchmal erst, Deutschland als
Heimat zu erleben und sich selbst als — zumindest zum Teil — zugehorig zu emp-
finden:

Hamide: Da hab ich meine richtigen, also ich hatte schon klar zwei, drei deutsche
Freunde in A., aber die waren auch die Einzigen und die Ausnahmen dann eben. Und in
England hat es angefangen eigentlich, dass ich dann auch mich angefangen habe iiber-
haupt mit Deutschland auseinanderzusetzen. Deutschland als eine Heimat. Und habe
dann auch beschlossen halt auch eben die deutsche Sprache zu lernen und habe dann
angefangen, mich anders der Sprache zu nahern. Also nicht nur aus praktischen Griin-
den, wie von wegen Abitur schaffen, sondern auch einfach, ja, fithlen, anfangen mal
langsam zu fiithlen. Und bin dann halt hierher zuriick gekommen. Dann wurde ich ein
bisschen lesbisch. Also war es auch mit dem Deutschsprechen relativ einfach, weil ich
kannte ja 90% nur deutschsprachige Lesben//lacht//Also...

Alle://lachen laut//

Hamide: Konnte das auch gut praktizieren//lacht//

(ZD 1155-1169)

Deutschland erweist sich fiir Hamide erst in London als vertraut. Erst aus der
Distanz heraus wird es ihr moglich, sich mit Deutschland auseinanderzusetzen
und Deutschland und auch der deutschen Sprache positiv zu begegnen. Konkret:
Hamide beginnt sich ganz bewusst fiir die deutsche Sprache zu interessieren, sich
der Sprache, wie Hamide es ausdriickt, anzunéhern. Diese Anndherung wird da-
durch beschleunigt, dass sie sich als Lesbe erfahrt und bei der Riickkehr nach
Deutschland fast ausschlieBlich deutsche Lesben kennen lernt. Spéter gelingt es
ihr durch viel Einsatz, andere Lesben wie sie, die auch einen Migrationshinter-
grund haben, kennen zu lernen, doch bei ihrer Riickkehr aus London ist dies noch
nicht der Fall. Hamide erlebt sich fiir einige Zeit weniger fremd in Deutschland.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 207

Die Grenze zwischen ,den Deutschen‘ und ,den Ausldnder/-innen‘ wird briichig
und durchléssig in dem Moment, als sie andere soziale Grenzen erfahrt. Spéter
wird sie auch die mehrheitsdeutsche lesbische Community als rassistisch und so-
mit unwirtlich erleben. Sagri Dhairyam beschreibt ihr Coming-out als Lesbe in-
discher Herkunft als eine ironische Reise: ,,[T]he developmental telos of my
journey from not-lesbian to lesbian is simultanneously an ironic journey from In-
dian and silent otherness to Western and articulated subjectivity” (Dhairyam
1994: 26). Die ,.silent otherness® wird gewissermallen iiber das Coming-out
tiberschritten, doch der Effekt dieser Grenziiberschreitung ist Unruhe dariiber,
dass die Privilegien — erworbene und ererbte —, die es ihr schlieBlich ermdglicht
haben, sich als Lesbe wahrzunehmen, ihren Korper zu erfahren, sie gleichzeitig
von ihrer eigenen Herkunft distanzieren (vgl. ebd.). Das Néher-bei-sich-sein wird
,bezahlt® mit einem sich distanzieren von dem, was das Selbst auch ist. Ahnlich
verhilt es sich mit Hamide, die auf ihrer Suche nach dem, was sie sein will, erst
den Ort Deutschland verlassen muss und dann als Lesbe wieder zuriickkommen
kann, um sich alsdann abermals von Deutschland zu distanzieren.

6.1.2 Korper-Grenzen

,Eines ist jedenfalls sicher: Der menschliche Korper ist der
Hauptakteur aller Utopien (Foucault 2005: 31).

Giil: Also ich fiande es ja, ich wiirde es ja sehr spannend finden, wirklich, wenn mal,
wenn wirklich mal ein Politikwechsel im wahrsten Sinne stattfinden wiirde. Wie, also
wenn von oben mal ne andere, ne andre, ein anderer Wind wehen wiirde. Ein anderer
Wind runter gehen wiirde. Ich wiirde das wirklich gerne mal erleben, wie sich das so
auf, auf gesell... auf die Alltagsmenschen hier auswirkt, ja! Ob sich... Ich bin mir da
ziemlich sicher, dass sich dann eine gewisse Entspannung, ja gerade der Mehrheitsge-
sellschaft gegeniiber. Weil diese Anspannung und dieses Anti, dieses rein korperlich
schon dieses ausgrenzen wollen, ja, das ist ja auch, das ist indoktriniert. Und inwieweit
man das quasi von oben wieder ja, so entspannen kann wieder. Ich...

(ZC 950-960)

Dieses Eingangszitat, in dem sich Giil fiir einen Politikwechsel ausspricht, zeigt,
dass Grenzen sich nicht nur auf der territorialen Ebene finden lassen, sondern
durchaus in Form von Ausgrenzung die die Korper Minorisierter durchzieht. Sie
bezeichnet die alltdgliche Ausgrenzungspraxis der Mehrheit dabei als Effekt ei-
ner Indoktrination. Fiir Hiilya verhilt es sich so: ,,Aber es gibt viele Menschen,
fiir die ist das ganz klar. Mann, Frau, Auslénder, weil3 ich nicht, die haben eine
Landkarte vor Augen, der macht dann dies, der ist das, der tut dieses, der tut je-
nes“ (ZA 2059ff.). Die 28-jdhrige Jurastudentin verbindet die Praxis der Be-
zeichnung mit dem Lesen einer Landkarte und bringt mit dieser Metapher zum

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Ausdruck, dass Bezeichnungen immer auch Positionierung und Verortung bedeu-
ten. Wie Lander, Regionen, Distrikte abgesteckt und damit beschreibbar gemacht
wurden und werden, so werden auch die Subjekte durch die Anrufung mit einem
Namen ausgestattet und damit desgleichen beschreibbar gemacht. Und wie in der
Kolonialzeit Grenzen machtvoll gesetzt wurden, die immer in Verbindung mit
Bildern von in diesen Grenzen lebenden Menschen gebracht wurden, sieht Hiilya
auch, dass Stereotypisierungen wie ,Frauen‘, ,Ménner und ,Ausldnder® als Orte
der Intervention zur Verfligung gestellt werden bzw. versperrt bleiben: ,,Der tut
dies und der tut jenes!. Dies aktiviert Erinnerung an die spezifische Anwerbung
,auslédndischer Arbeitskrifte‘ und l4sst an den aktuell faktisch ethnisch segregier-
ten Arbeitsmarkt denken.

Das Leben als sichtbare Minorisierte wird von Bircan nicht als ein Leben auf
der Grenze erlebt, aber doch als ein begrenztes Leben, das stark davon bestimmt
zu sein scheint, anders zu sein.

Bircan: Dass ich von meinen Lehrern immer egal was ich geschrieben habe, egal wie
gut ich war oder wie schlecht ich war, es kam immer daher, dass ich Tiirkin war halt na-
tiirlich. Und dass meine Eltern Arbeiter waren und dass sie mir auch... also, das war
verstandlich, dass ich halt eine, als Tiirkin nicht so gut kann. Und das ist immer noch
so! Und je dlter ich werde, desto intensiver sehe ich das auch alles, merke ich das alles,
spiire ich das alles. Und es hat sich NIE was gedndert, nie. Immer wurde ich damit kon-
frontiert und immer hat mich das auch auf jeden Fall gehemmt und das ist etwas, was
ich auch auf jeden Fall mich sehr nervt, so...//leiser werdend//

(ZA 1071-1079)

Bircan ist genervt dariiber, dass die Wahrnehmung ihrer selbst so beschrénkt ist.
,»,Merke ich das alles, spiire ich das alles. Und es hat sich NIE was gedndert, sagt
die 19-Jahrige und klingt dabei entmutigt. Der Traum der Eltern, fiir sich und die
Kinder ein besseres Leben zu finden, scheint dem ersten Anschein nach zerplatzt
zu sein, doch die Kinder der ersten Generation traumen durchaus weiter, auch bei
Bircan hat die dauernde Frustration nicht zu einem Stillstand gefiihrt. Sie kampft
mit ihren Freundinnen weiter um bessere Lebensbedingungen fiir sich und andere
Migrantinnen, die wie sie konstant ausgebremst werden, indem sie immer wieder
in Kategorien beschrieben werden, die sie reduziert auf die Differenz. Dabei hat
das Erwachsenwerden nicht dazu beigetragen, mit den Demiitigungen besser
umgehen zu kénnen, sondern eher zu einem intensiveren Erleben der Begrenzun-
gen beigetragen. Bircan benennt zwei Grenzen der Wahrnehmungen: Sie wird als
Tiirkin und als aus einer Arbeiterfamilie stammend bestimmt. Was die Migrati-
onsforschung oft vernachléssigt, die Kategorie der Klasse, ist fiir Bircan eine
spiirbare und bedeutsame GroBe. Die Diskriminierungen, die sie erlebt, erlebt sie
aufgrund beider Zugehorigkeiten. Bircan erlebt sich somit verletzlich aufgrund
von zwei Diskriminierungsebenen: Herkunft und Klasse. An spiterer Stelle
spricht sie auch von der Benachteiligung als Frau. Diskriminierung erscheint als

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 209

Diskriminierungskomplex mit spezifischen Erfahrungen, die eine spezifische
Verletzlichkeitsstruktur hervorgebracht hat, der Bircan u.a. klassisch durch Bil-
dung zu begegnen sucht. Doch dem Prozess des Fremdmachens im Alltag kann
sie dadurch nicht entkommen.

Bircan: Dazu wiirde ich sagen, wenn ich alleine in der Bahn sitze und als einzige Nicht-
Deutsche da sitze, da denke ich auch: ,,Ich bin jetzt die Einzige!*

Ayse: WIRST DU ANGESTARRT... das Gefiihl, dass tausend Augen Dich angucken!
//Zustimmung bei allen//

(ZA 867-873)

Bircan spiirt in solchen Situationen: Sie ist die Einzige. Das Gefiihl, die Einzige
zu sein, entspricht der Wahrnehmung eines Ausschlusses aus einem Wir, welches
durch denselben erst hergestellt wird. Das Fremd-machen ist schlieBlich eine
»aktive Grenzziehung® (Rommelspacher 2002: 9). Und ,,[j]e entschiedener die
Grenzen gegeniiber den Anderen gezogen und die Gemeinsamkeiten getilgt wer-
den, desto mehr wird der Fremde zum Feind (ebd.: 11). Othering ist damit nicht
einfach das Erkennen, dass Andere anders sind, sondern driickt vielmehr eine
,spezifische Beziehungsdynamik® (ebd.: 12) aus. Das Fremd-machen ist eine
Praxis der kontinuierlichen Stigmatisierung und sozialen Positionierung. In der
deutschsprachigen Literatur finden wir es unter verschiedenen Stichworten.
Kritisch ist es etwa unter den Konzepten Ethnisierung und Kulturalisierung ver-
zeichnet worden (vgl. Mecheril 1999: 245; Bukow 1996: 137). Die Herkunft oder
eben die (angeblich) differente Kultur macht Mitschiilerinnen, Mitstudierende,
Kolleginnen, Nachbarinnen etc. zu Fremden und scheint alles das zu erkldren,
was einer nicht gefillt, was sie am Gegeniiber drgert. Und es ist tatsidchlich auf-
fillig, wie stark sich das Sprechen iiber die Anderen scheinbar ungebrochen fort-
setzt. Selbst der Ausschluss aus einer Vielzahl von Privilegien wird mit der In-
kommensurabilitit der Kulturen begriindet. Fiir Etienne Balibar stellt eine solche
Praxis eine neue Form von Rassismus dar, die er als ,,differentialistischen Ras-
sismus‘ bezeichnet, weil hier der Begriff der ,,Kultur* den der ,,Rasse* quasi er-
setzt (vgl. Balibar/Wallerstein 1990). Es erscheint legitim, Menschen aufgrund
ihrer angeblichen anderen Kultur zu stigmatisieren und auszugrenzen, dies je-
doch aufgrund der angeblichen unterschiedlichen ,Rasse‘ zu tun erscheint dage-
gen den meisten infam (vgl. Hall 1994).

Diskriminierungen als soziale gewaltvolle Grenzziehungen erleben die fiir
diese Arbeit befragten Frauen jedoch nicht nur im Einwanderungsland, sondern
auch im Herkunftsland der Eltern. Die Erfahrung des Andersseins, die zur All-
tagserfahrung in den Einwanderungsldndern gehort, wird in den ,Herkunftslin-
dern‘ bisweilen grausam wiederholt. In Gruppe A kommt es zu einem kurzen
Streit darum, ob es so ist, dass, wenn man in die Herkunftslinder der Eltern fihrt,
die Menschen dort unweigerlich auf- oder abgewertet werden. Ayse findet es in
der Tiirkei viel besser als in Deutschland, wihrend Serpil immer das Gefiihl hat,

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

auf unangenehme Art aufgewertet zu werden und die Schwestern Handan und
Bircan von massiven Ausgrenzungserfahrungen berichten.

Handan: Was ich von der Tiirkei noch kenne, ist auch, dass wenn ich dort bin, dass ich
dann als Europderin definiert werde und betrachtet werde. Gleichzeitig aber auch aus
diesem Grund (-) nicht dazugehére, abgelehnt werde. ..

Ayse: Mhm.

Handan: Und noch zudem belichelt werde, indem was ich denke. So.

[Zustimmung bei den anderen]

Handan: Mir wird gezeigt, dass das was ich grad’ gesagt habe einfach blod ist...

Serpil: Weil du von den Dingen nicht kennst, also keine Ahnung hast, so...

Ayse: So denken die Deutschen halt, so wie du denkst, was du dann halt in der Tiirkei
riiberbringst, das ist deutsches Denken...

Handan: ,,Haben sie dir nichts Besseres beigebracht, auf der deutschen Schule!*, das
hab’ ich schon sehr oft gehort.

Ayse: Mhm.

(ZA 926-947)

Diese Sequenz verdeutlicht die differenten Erfahrungen von Migrantinnen zwei-
ter Generation an dem Ort, den die Mehrheitsbevélkerung in Deutschland als ihre
Heimat ungefragt festlegt. Wie unterschiedlich die Erfahrungen dabei auch sind,
das immer Gleichbleibende ist das Aufgemerkt-werden und eine kommunikative
Grenzziehung derjenigen, die iiber keine Migrationserfahrung verfiigen. Die
Grenze wird dabei liber Blicke, Sprache und auch mittels korperlicher Gewalt
gezogen.

Bircan: Ich bin sogar mal als Kind mit Steinen beworfen worden und mit Prilwasser
iiberschiittet worden.

Serpil: Was?

Bircan: Ja echt, weilit du, so ein kleines Midchen von unserer Nachbarin hat mich be-
schmissen und haben mich gedrgert, gehinselt und so...

Serpil: Also ich wurde im Kosovo immer, echt, egal was ich anhatte, es war immer toll.
Komisch.//lacht//Obwohl ich fand, dass die anderen immer viel besser aussahen. Ja,
weil es halt aus Deutschland kam... Ich weil3 nicht, vielleicht lag es auch daran,...

Ayse: Komisch, ich hatte das nie!

Serpil: Dass die Leute arm sind.

Ayse: Ich war immer sofort da willkommen, also iiberhaupt nichts, es wurde tiberhaupt
kein Unterschied gemacht. Klar es wurde immer gefragt: ,,Na, wie ist es dort? Erzéhlt
mal!“, Interesse, aber so, dass gesagt wurde, ah nee... Abstand gehalten wurde auf kei-
nen Fall. Nie. Nee, ich hatte das Gefiihl niemals.

Bircan: Ich habe mich sogar immer gewundert. FUNF STRASSEN WEITER wussten
sogar Leute, dass wir aus Deutschland kommen...

Serpil: Vielleicht auch, weil...

Bircan: Obwohl wir die nicht mal kannten. Ich wusste gar nicht, wer das ist, so//lacht
leise/

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 211

Serpil: Bei mir...

Bircan: Ein paar Stralen um die Ecke und dann sagen sie: ,,Guck mal, das sind die
Deutschen, guck mal, das sind die Deutschen, die da kommen ...*

(ZA 967-996)

Sprachlich werden Migrantinnen der zweiten Generation hiufig eingeschlossen
in fiir sie neue Kategorien wie etwa die ,,Européerin®. Handan erfahrt das Defi-
niertwerden als Européerin als Abgrenzung. Sie und ihre Schwester Bircan gelten
nicht als ,richtige Tirkinnen/Kurdinnen® mehr und dass sie Migrantinnen sind,
spricht sich schnell herum, wenn sie den Herkunftsort ihrer Eltern besuchen. Das
Sprechen iiber sie als Migrantinnen ist dabei Teil einer De-Familialisie-
rungsstrategie, die sie bewusst von der Gemeinschaft der ,Daheimgebliebenen’
entfremdet. Sie werden gleichsam als doppelte Fremde konstruiert. Gestort wird
hierbei auch die Vorstellung von Heimat als einem Ort, der Schutz bietet und
Vertrautheit bedeutet. Die Grenze des Dazugehérens verlduft nicht parallel zu
den materiellen faktischen Grenzen der Lander. Es sind diese Erfahrungen, die
eine Selbsterfindung, wie sie im vorhergehenden Kapitel aufgezeigt wurde, gera-
dezu fordern. Fur Migrantinnen der zweiten und dritten Generation ist das Kon-
zept der Hybriditidt deswegen auch nur bedingt ein Angebot, denn wie bereits
dargelegt, erfordert dieses eine relative Klarheit der Grenzen. Fiir postkoloniale
Intellektuelle in den Metropolen mag eine Erfahrungen von Hybriditét bedeutsam
sein, fiir Migrantinnen der zweiten Generation, die hiufig kein positives Gefiihl
zu den Herkunftslindern der Eltern aufbauen konnten, ist dies nicht immer
nachvollziehbar bzw. bleibt sie eine allzu abstrakte Vorstellung. Thre Bilder
kreisen eher um Versuche, die im so genannten Herkunfts- und Einwande-
rungsland gemachten Grenzziehungen positiv zu wenden. ,,Einwanderung kann
deshalb sehr unterschiedlich gelebt werden: als Bruch oder Heimkehr, als Riick-
zug oder Vorwértsgehen — je nachdem, welche der vielen Redewendungen und
Sprachen man jeweils benutzt™ (Cohen 1992: 80). Fiir die hier sprechenden Frau-
en stellt sich Migration als ein Zick-Zack-Lauf dar, der durchaus produktiv sein
kann, wenn die erlebten Grenzen nicht bestdtigt werden, sondern als Herausfor-
derungen fiir die eigene Lebens-Gestaltung angenommen werden. Zeitweise evo-
zieren die Passagen in den Gruppendiskussionen, in denen iiber Herkunft und
Lebensmittelpunkt gesprochen wird, Anzalduas Bildkonzept der borderlands, wo
Gegenbewegungen auch deswegen moglich werden, weil die bestehenden Gren-
zen hervorgehoben und gleichzeitig infrage gestellt werden. Wobei die border-
lands als belebt erscheinen, wihrend die teilweise nostalgischen Berichte der
Reisen ins Herkunftsland der Eltern eher rastlose Hin- und Herbewegung be-
schreiben und nicht ein Leben auf der Grenze. Die Grenze der borderlands ,is
the mark of both a regulatory demarcation and a prohibited intermixture” (Jagose
1994: 137). Die Erfahrungen der hier diskutierenden Frauen dagegen bieten
kaum Raum fiir ,,intermixture*. Nur selten findet sich in den oftmals nostalgi-
schen Visionen das, was in Bhabhas Nomenklatur als counter-narratives be-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

zeichnet wird. Gegen-Erzdhlungen, die in der Lage sind, die Idee der Nation als
Immer-schon-Dagewesenen zu dekonstruieren und damit Rdume zu schaffen fiir
Neues.

Deutschland gilt den diskutierenden Migrantinnen eher als das utopische
Land der Eltern, die hierher kamen, um ein besseres Leben fiir sich und ihre Kin-
der zu finden. Die T6chter haben heute sehr hdufig nur noch Mitleid mit ihnen
und sind oft nicht in der Lage, die Stirke wahrzunehmen, derer es bedarf, um tat-
sichlich auszuwandern und in einem anderen Land ein ,neues‘ Leben aufzubau-
en. Doch sie haben eine Ahnung davon, was dies flir die Eltern bedeutet hat und
sie sind auch dankbar. Dankbarkeit, Zuneigung, aber auch Gefiihle der Ambiva-
lenz bestimmen das Sprechen der Tochter tiber ihre Eltern.

Serpil: Also ich wiirde auch meine Eltern, auf jeden Fall auch nennen. Ich habe noch
zwei Briider, also die sind mir zwar auch wichtig, aber ich habe momentan nicht so...
die super Bezichung zu denen. Also, sind halt meine Briider und... verstehen uns ganz
okay aber, ich kann mir, also, ich stell mir eigentlich unter einer Beziehung zwischen
Geschwistern irgendwie mehr drunter vor. Vielleicht entwickelt sich das ja noch. Weil3
ich nicht. Meine Eltern sind mir auf jeden Fall wichtig, weil sie mich eigentlich bisher
immer unterstiitzt haben mit meinen Vorhaben, auch wenn das manchmal irgendwie in
deren Vorstellung nicht so gepasst hat... Und weil ich auch denke, dadurch dass sie
vielleicht auch immigriert sind, dass ich auch andere Chancen bekommen habe. Also,
ich weil3 nicht, ob sie auch mit einer Absicht hierher gekommen sind. Ich denke mal ei-
gentlich auch nur fiir ein paar Jahre, aber dadurch habe ich hier... haben sich hier auch
sehr viele Chancen fiir mich er6ffnet. Und das halt auch, denke ich mal auch viel durch-
gemacht haben, deswegen und eigentlich auch einfach zu mir halten. Und meine Freun-
de sind mir auch sehr wichtig...

(ZA 389-404)

Serpil studiert an einer deutschen Universitdt und sieht die Migration der Eltern
aus dem Kosovo in die Bundesrepublik als eine persénliche Chancener6éffnung
fiir sich, wihrend die Konsequenzen fiir die Eltern negativ beschrieben werden.
Die Spannung, die diese Lesart ,,meine Eltern haben gelitten, damit ich es besser
habe® auslost, produziert Gefiihle der Schuld, die gewissermalBlen dadurch bewil-
tigt werden, indem die Konflikte mit den Eltern eher als zweitrangig angesehen
werden. Entscheidend und wichtig zu betonen ist dagegen die absolute Loyalitit
mit den Eltern. Sie fiihrt drei Griinde an, warum fiir sie, wie fiir alle anderen
Frauen in Gruppe A auch, die Eltern besonders wichtig sind und immer auch vor
den Freunden und Freundinnen genannt werden. Als erstes nennt sie Dankbar-
keit: Sie ist froh dariiber, dass ihre Eltern sie unterstiitzt haben und deren Migra-
tion ihr Méglichkeiten erdffnet hat, die sie sonst womdglich nicht gehabt hitte.
Die Suche nach dem ,besseren Ort‘ hat sich fiir die Tochter materialisiert, ist
konkret geworden. Damit verbunden ist der zweite Grund: Anteilnahme. Serpil
denkt, dass ihre Eltern viel durchgemacht haben in der Migration, deswegen
schétzt sie sie besonders und auch weil sie zu ihr halten, wie sie sagt. Familie in

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 213

der Migration wird zu einem wichtigen Unterstiitzungsfaktor und die Eltern ge-
ben im besten aller Fille Halt. Sie haben immer — gewollt oder ungewollt — durch
ihre ,leidvollen® Migrationserfahrungen Rdume erdffnet. Der dritte Grund kommt
an spéterer Stelle der Gruppendiskussion zum Tragen: Serpil spricht hier tiber die
Scham, die sie und viele Kinder von Migranten der ersten Generation in Phasen
ihres Lebens gehabt haben, weil ihre Eltern als anders aufgemerkt worden sind.

Serpil: Was mir peinlich ist im Nachhinein. Es gab, also in der Grundschulzeit nicht, da
gab es halt so eine Phase, da hab ich mich geschdmt mit meiner Mutter irgendwo hin zu
gehen...

Ayse: Genau! Das war bei meinen Geschwistern...

Serpil: Meine Mutter trigt auch kein Kopftuch, wo ich jetzt sagen konnte, wahrschein-
lich durch das AuBerliche ist dann irgendwie... das find ich dann auch irgendwie ko-
misch.

(ZA 1170-1178)

Heute ist es Serpil peinlich, dass sie sich fiir ihre Mutter als Kind geschamt hat.
Diese Peinlichkeit erscheint allerdings als ein wichtiger Faktor in Richtung eige-
ner Politisierung. Die Griinde fiir die Scham sind Serpil und auch Ayse — beziig-
lich ihrer Geschwister — unklar. Serpil findet komisch, dass sie es sich nicht er-
kldren kann. Klasse wird hier — anders als vorher bei Bircan — nicht als Differenz
erzeugendes Merkmal genannt. Es ist zuweilen bemerkenswert, in welcher spezi-
fischen Ausschlielichkeit Formen von Diskriminierung und deren Effekte ver-
handelt werden. Die vermeintlich dominierende Differenzerfahrung ist jene, die
iiber die Herkunft codiert wird. Uberschneidende Diskriminierungserfahrungen
sind hier von gleichsam geringer Bedeutung und bleiben partikular insoweit sie
sich lediglich auf Gender und/oder Ethnie beziehen.

Die Solidaritit, die Serpil und andere Diskutantinnen den Eltern in der Ver-
gangenheit versagt haben, weil es als Kinder wichtig — manchmal {iberlebens-
wichtig — war dazuzugehoren, weil es schwierig war, abgelehnt und verlacht zu
werden, wird im Erwachsenenalter zu einer Wut, die von dem Gefiihl der Scham
getragen wird. Es wird nun analysiert, wer daflir verantwortlich ist, dass diese
Grenze zwischen Eltern und einer selbst gezogen worden ist. Und nicht selten ist
dies ein tragender Impuls fiir die Skandalisierung politischer Verhiltnisse. Wie
jedoch gezeigt wurde, kann die erlebte Scham auch dazu fiihren, dass man die ei-
genen Eltern bemitleidet, womit das viktimisierende Bild des dominanten Dis-
kurses um Migrantinnen in fataler Weise von den Téchtern selbst reifiziert wird.
Gleichzeitig werden die eigenen Diskriminierungserfahrungen, die rassistischen
Angriffe auf die eigene Person von einigen Diskutantinnen nicht wahrgenommen
oder negiert. Ayse z.B. ist besonders verunsichert. Sie kann sich gar nicht daran
erinnern, in ihrer Kindheit diskriminiert worden zu sein und findet dies ,.ko-
misch®.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Ayse: Bei mir ist es sowieso ganz, ganz komisch. Ich habe irgendwie, wenn ich so zu-
riickdenke, also was mit Auslinderfeindlichkeit zu tun gehabt. UBERHAUPT nichts,
nichts! Auch meine Familie gar nicht. Ja, so...

Serpil: Kannst du dich nicht so dran erinnern...

Ayse: Und das ist ganz komisch, seit ich hier wohne, da hab ich, da habe ich soviel
Schiss. Nicht Schiss, aber da denke ich, bin ich so misstrauisch geworden. Am Anfang
iiberhaupt nicht, da dachte ich immer: ,,Och, heile Welt, alle werden akzeptiert so wie
sie sind, keine Rassenteilung gar nicht.“ Und seit ich mich auch mit solchen Sachen be-
schiftige, da denke ich immer, da bin ich so misstrauisch. Da denk ich immer: ,,Ah,
meint er das richtig, ist es irgendwie, weil nicht, meint er das jetzt ehrlich oder...?* Da
gehe ich auch ganz anders, zum Beispiel jetzt auch mit der Bewerbung, da hab ich dran
gedacht: ,,Scheile, wenn ich jetzt zum Vorstellungsgesprach irgendwie dahin gehe,
dann denkt er, ich sehe ganz anders aus, oder es ist so komisch. Ich kann das gar nicht
beschreiben. Also, seit ich mich mit solchen Sachen beschéftige, bin ich so. Und was (-)
wenn ich so zuriickdenke, vielleicht habe ich mich, vielleicht dachte ich ja: ,,Toll, alles
heile Welt!“

(ZA 1078-1096)

Ayse findet die Tatsache, dass sie keine ,,Ausldnderfeindlichkeit” erlebt hat,
.komisch“. Auch wenn Serpil glaubt, dass sie diese Erlebnisse wohl vergessen
hat, geht sie selber davon aus, dass die Beschéftigung mit dem Thema sie ,,emp-
findlich® gemacht hat. Zum Zeitpunkt der Gruppendiskussion ist Ayse als Prakti-
kantin in einem Antidiskriminierungsbiiro titig, das hat sie nach eigenen Worten
misstrauisch gemacht. Vielleicht war sie jedoch frither nur naiv und hat, eigenen
Worten zufolge, geglaubt in einer ,.heilen Welt* zu leben. Ayse bemiiht sich dar-
um zu verstehen, warum ihre Wahrnehmung nun, da sie sich mit Ausgrenzung
und Diskriminierungen auseinandersetzt, verdndert. In diesen Zusammenhéngen
spricht sie von den Angsten und Unsicherheiten, die nun die alltiglichen Praxen
befallen. Diskriminierungserfahrungen werden erst einmal verneint, um dann
infrage gestellt zu werden. Sie werden in einen Status von Spekulation gehoben.
,Ist es wirklich so? Bilde ich mir das vielleicht nur ein?* Die Ungewissheit, die
hier geduflert wird, deckt sich mit der Unbestimmtheit, in der Utopien formuliert
werden. Eine Unbestimmtheit, die bei den meisten Teilnehmenden spiirbar war
und sicherlich sowohl im Fall der Diskriminierungen als auch im Fall der Uto-
pien Tribut einer utopiefeindlichen Gesellschaft ist, in der das Sprechen tber
Diskriminierungen tabuisiert wird. Denn, so sagt der Mainstream, diejenigen, die
sich integrieren, brauchen nichts zu befiirchten. Freilich steht dies kontrdr zu
dem, was Antidiskriminierungsbiiros zu berichten haben. Ayse wird insofern nun
mit zwei gegenteiligen ,Realititen® konfrontiert und fiihlt sich verunsichert.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 215

6.2 Suche nach Grenzlosigkeit

Grenzen durchdringen den Alltag, die Biografie der diskutierenden Frauen, die
darunter leiden, davon inspiriert werden und gleichsam die Verschiebung oder
auch Auflosung derselben visionieren, wie dies eindrucksvoll Hamides Freundin
tut:

Hamide: Eine Freundin hatte mir mal gesagt, sie wiinscht sich eine Welt wo sie (-) un-
gehindert tiberallhin flieBen kann wie ein Wasser und (--) frei sein darf, also das war ih-
re Utopie. (--) Also sie hatte das auch sehr schon gemacht, sie will wie ein Meer sein,
das ungehindert iiberall flieBen kann, Grenzen auf fiir alle und fiir sich//leise werdend//
(ZD 3808-3812)

So wie das Meer, grenzenlos und machtvoll mochte Hamides Freundin sein. Die
Idee der Grenzenlosigkeit als Vision ist im utopischen Denken paradoxerweise
ebenso vorhanden wie das Denken der Grenze selbst. Utopische Geschichten er-
zdhlen oftmals Geschichten, in denen Grenzen iiberschritten werden, gleichzeitig
scheinen diese fiir das Bestehen der utopischen Gebiete jedoch auch notwendig
zu sein. Grenzen haben gleichsam die doppelte Funktion der Ausgrenzung und
des Schutzes. Und so représentiert das Schiff die Grenzenlosigkeit ebenso wie
die Begrenztheit. ,,We only know that there are limits because acts of transgres-
sion illustrate their location, revealing how far it is possible to go“ (Simons
1995: 69). Und diese Grenzen, die erfahren werden, gilt es im politischen Tun
herauszufordern. Dabei geht es nicht ,,um ein Verhalten der Ablehnung. Wir
miissen die Alternative des Auflen und Innen umgehen; wir miissen an den Gren-
zen sein. Kritik besteht gerade in der Analyse der Grenzen und ihrer Reflexion®
(Foucault 1990: 48). Fiir Foucault ist Transformation nicht gebunden an Uber-
windung und damit Transzendenz. Politische Arbeit ist vielmehr Grenzarbeit: die
Analyse der Grenzen, die Skandalisierung der Grenzen und der Versuch der Ver-
schiebung der Grenzen. Es ist vielleicht hier, wo sich, bei aller Differenz, Derrida
und Foucault in ihrem Denken sehr nahe kommen, denn beide beschreiben politi-
sches Tun als ein Tun, welches es mit der Unmoglichkeit aufnimmt und somit
nicht nur kontingent ist, sondern auch unaufhérlich weiter gehen muss (vgl.
Derrida 2003). Im Sinne eines Hoffens, das, wie Bloch sagt, immer wieder ent-
tduscht werden muss, damit es nicht zu einer totalitiren Wahrheit gerdt. Ein sol-
ches Denken kann als utopisch verstanden werden, auch wenn wir gesehen ha-
ben, dass sowohl Foucault als auch Derrida sich von der Idee der Utopie distan-
zieren. Blochs Denken dagegen ist zwar transzendent, jedoch teleologisch nicht
unbedingt konkret geradlinig auf ein Ziel zustrebend, wie dies bei Marx und En-
gels beispielsweise der Fall ist, die sich zwar in aller Deutlichkeit vom utopi-
schen Denken distanzierten, dabei aber doch das postrevolutionire ,,Reich der
Freiheit™ zu versprechen wagten.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Die hier diskutierenden Frauen der Migrationnachfolgenerationen teilen eine
Skepsis gegeniiber ,linkem Denken®.

Leyla: Ich mein Marx war (-) fiir mich ein absoluter Rassist, was der da teilweise ge-
schrieben hat, ist ja ein Rassismus und ich mein daraus sind Staaten aufgebaut worden.
Das ist fiir mich ldcherlich, also voéllige...

1: Aber Marx war kein Utopiker.

Leyla: Ja, er wird als Utopist schon gewertet, aber, ich MEIN okay, Marx ist...

Hamide: Auf seine Theorien hin wurden Utopien gebaut!

Leyla: Ja. Das stimmt schon. Also, ich meine aber, es ist, wenn man darauf hin eine
Utopie baut.

1: Mhm.

Leyla: Der Bezug, den man nimmt ist eigentlich, eigentlich teilweise schrecklich.

1: Ja.

Leyla: Dann weif3 ich auch nicht, dann zweifele ich sowieso an den Menschen, an den
Verstand.

I: Mhm.

Leyla: Auf so was//kurzes Lachen//sagt und ich meine sie bauen Marx auf als wire es
ein absoluter Held und lesen UND DAS IST AUCH, das wie ich Religion teilweise sehe
und hasse. Wenn meine Mutter sagt, ,,Guck mal das ist, das ist die, unsere Religion*
und ich sage, ,,Also, Mama (-) eine, wie kann eine Religion, wie kann ich auf diesen
Grundsétzen mein Leben aufbauen. Das ist doch nur Ausgrenzung. Das ist nur Aus-
grenzung. Das ist nicht friedlich, das ist doch nicht das was ich sein will“. Sie sagt, der
Islam ist Frieden. Der Islam ist friedlich, aber er grenzt aus, wihrend er friedlich ist und
,Der ist friedlich fiir dich Mama, aber nicht fiir die Leute, die er nicht, die er nicht ha-
ben will!* Und das ist so etwas, was mich immer geschockt hat, schon als Kind. Mit
zehn Jahren wusste ich, ein Mensch, jemand zu dem ich beten muss, weil ich Schlechtes
getan habe, kann nichts Gutes sein//lacht kurz//

(ZD 3991-4027)

Leyla zeigt sich kritisch gegeniiber Religion und Ideologie. Sie benennt die Ge-
fahr des Fundamentalismus, die aus einer allzu rigide verstandenen Religiositit
folgen kann, die allen Menschen vordenkt was sie gliicklich macht und vormacht,
wo sie ihr Gliick und ihre Freiheit finden kénnen. Leyla distanziert sich mit aller
Vehemenz von dergleichen vorgeschriebenen Wegen. Sie markiert die Grenzen
und die Effekte, die diese Grenzziehungen bewirken: z.B. fatale Heldenvereh-
rung und Gewalt gegeniiber denen, die einen bestimmt religiosen Weg nicht als
den ihren sehen. Die ,guten Intentionen‘ Marx’scher Theorie werden gleichge-
setzt mit der Bewertung der Mutter, der Islam sei eine friedliche Religion. Marx’
Schriften sind Leyla zufolge rassistisch und disqualifizieren sich damit als sinn-
volle politische Theorie, wihrend religiose Vorschriften, die das Leben kontrol-
lieren und nur bestimmte Formen desselben als ,gut‘ akzeptieren, verhasst sind:
,,Der ist friedlich fiir dich Mama, aber nicht fiir die Leute [...] die er nicht haben
will“, sagt Leyla aufgebracht iiber ihr frithes Schockiertsein, das sicherlich auch

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 217

aus Exklusionserfahrungen erwéchst. Leyla ist eine Grenzgéngerin, die ,Helden*
und ,Gétter* gleichermallen ablehnt. Sie rebelliert gegen Vorschriften und méch-
te ihr Leben nicht nach einem vorgefertigten Skript leben. Als Lesbe findet sie
sich nicht wieder in einer Religion, die dies als unakzeptable Lebensweise ab-
lehnt und als Frau tiirkischer Herkunft, die in Deutschland aufgewachsen ist,
kann sie nichts mit einer Theorie anfangen, die Menschen aufgrund von Herkunft
bewertet.” Leyla spricht iiber die Grenzen von Gemeinschaften, seien sie revolu-
tiondr oder religios motiviert und greift diese an, wagt diese infrage zu stellen.
Thematisiert wird hier auch eine Gewalterfahrung aufgrund fremdbestimmter
Kategorisierungen. An anderer Stelle ist bereits Leylas und Hamides Vision vom
Leben ohne Definitionen dokumentiert worden. Diese utopische Sehnsucht findet
sich auch in Gruppe A; hier ist es Serpil, die dieser utopischen Idee Ausdruck
verleiht: Eine Vision der ,,vorurteilsfreien Gesellschaft®, die einen Lebenskontext
bereitstellt, der es unterldsst gewaltsam zu etikettieren, zu stigmatisieren und zu
systematisieren. Serpil prigt dafiir den Begriff der ,,Ent-Schubladisierung®, die
eine der biindigsten Utopieforderung darstellt und die sie im Verlaufe der Dis-
kussion immer wieder aktualisiert, so dass die anderen Frauen bisweilen unge-
duldig auf die Wiederholung der Forderung reagieren.

Serpil: Also dieses auch in eine Schublade gesteckt werden. Wobei ich das nicht nur in
Deutschland erlebe, das erlebe ich auch, wenn ich zum Beispiel mit meinen Eltern frii-
her irgendwie. ..

Bircan: Eben, das wollte ich auch gerade sagen...

Serpil: Nach Kosovo gefahren bin oder auch in die Tiirkei, das war ich halt, ja weill was
ich, ja...

Ayse: Das ist aber...

Bircan: Da wieder...

Serpil: Das vielleicht wieder auch eine Utopie. Irgendwann mal OHNE SCHUBLA-
DEN!

Handan: Ja, eben.//leise//

Serpil: Also, dass es irgendwann mal gar keine Schubladen mehr gibt, so...

(ZA 878-896)

Serpil benennt eine utopische Gesellschaft, die auf Label wie etwa kulturelle
Herkunft verzichtet. Eine Gesellschaft, die ohne das sprichwortliche ,,Schubla-
dendenken® auskommt. Handan stimmt ihr zu. Beide formulieren damit eine Vi-
sion, die von einer Welt ohne Kategorisierungen spricht. Angeprangert werden
hierbei die dauernden Stigmatisierungen, die sowohl in Deutschland wie auch im
Herkunftsland der Eltern erfahren werden. Es geht also weder darum zu sagen,

7 Vgl hierzu kritisch die Kommentierung des Marx-Biographen Iring Fetscher zu
Marxs positiver Bestimmung britischer Kolonialherrschaft in Indien: ,,Ganz im Sin-
ne der Hegelschen Geschichtsphilosophie akzeptiert Marx hier mit erschrecken las-
sender Niichternheit die fortschrittliche Bedeutung gewaltsamer, brutaler Zersto-
rungen, weil sie ,veraltete Verhéltnisse‘ tiberwinden!* (Fetscher 1999: 137).

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

dass Migrantinnen zwischen den Stithlen sitzen, noch dass sie auf allen Stithlen
sitzen, um ein bekanntes Bild der Migrationsforschung zu bemiihen, sondern
vielmehr, dass sie sich héufig selber als auf keinem der Stithle wahrnehmen und
als Konsequenz daraus visionieren, dass es keine Aufforderung mehr geben mo-
ge, sich zu setzen und mit den vorgegebenen Stiihlen zu identifizieren. Die Idee
ist, ,,dass es irgendwann mal gar keine Schubladen gibt“, eine Vorstellung die
Adorno in seinem beriihmt gewordenen Satz ,,Ohne Angst verschieden sein®
verdichtet hat. Die vorurteilsfreie Gesellschaft ist dabei eine klassisch utopische
Vorstellung, die in sich die Unmdglichkeit ihrer Realisierung trigt. Doch Utopie
bedeutet immer hoffen, dass es vielleicht doch moglich ist. Und wie Derrida so
inspirierend formuliert hat, ist es gerade dieses vielleicht, das die Herausforde-
rung des Unmoglichen bedeutet.

,»Without the opening of an absolutely undetermined possible, without the radical abey-
ance and suspense marking a perhaps, there would never be either event or decision.
Certainly. But nothing takes place and nothing is ever decided without suspending the
perhaps while keeping its living possibility in living memory. If no decision (ethical, ju-
ridical, political) is possible without interrupting determination by engaging oneself in
the perhaps, on the other hand, the same decision must interrupt the very thing that is its
condition of possibility: the perhaps itself* (Derrida 1997: 67).

Nur wenn das Unmdgliche versucht wird, sind Ereignisse und Entscheidungen
moglich. Das Vielleicht spielt dabei eine quasi doppelte Rolle: Auf der einen Sei-
te ermoglicht es Handlung und auf der anderen Seite unterbricht es das Aufbauen
einer einzigen ultimativen Wahrheit, denn vielleicht ist es anders. Diese dekon-
struktive Denkbewegung macht auf die Gefahren eines unhinterfragten utopi-
schen Denkens ebenso aufmerksam wie auf die Gefahren, auf ein Denken der
Unméglichkeit ganz zu verzichten: Wihrend das eine in Totalitarismus enden
kann, kann das andere eine Form von statischem Bewusstsein hervorbringen,
welches nach Zufriedenheit verlangt und Hoffnung in Zuversicht oder Verzweif-
lung verwandelt (vgl. Bloch 1980: 62).

Serpils Vision ist keine anprangernde, die aus einer Position moralischer
Uberlegenheit heraus spricht. Im Gegenteil: An spiterer Stelle spricht sie von der
Sehnsucht, auch selber nicht mehr auf Schubladen zurtickgreifen zu miissen und
damit anderen Menschen Gewalt anzutun.

Serpil: Und dass ich selber auch nicht mit Schubladen hantiere...

Handan: Oh ja, das wiinsche ich mir auch//triumerisch//Ich erwische mich manchmal
dabei. Obwohl ich jetzt seit vier Jahren SUPER AKTIV bin, nee//wiitend//eh, erwische
ich mich hier dabei, da denke ich: ,,Ja, eh, du dumme Kuh, was war das denn fiir’n Ge-
danke!“//emport//

Serpil: Ja, das ist voll wahr, das ist auch...

1: Mhm.

Serpil: Sich halt auch frei machen auch von...

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZE | 219

Handan: Ja.

Serpil: Also, (-) auch so (-) Ich mein, man lésst sich auch beeinflussen durch die Vor-
stellungen der Eltern zum Beispiel auch eine...

Handan://Zustimmung//

Serpil: Sei es jetzt auch bei der Partnerwahl zum Beispiel? Das man sich irgendwie auch
iiberlegt: ,,Ja, wenn ich jetzt eine Beziehung mit dem eingehe und so weiter, da konnen
eigentlich schon Probleme so auf mich zukommen. Muss das denn sein?* und bla, dass
man halt zum Beispiel bei so was nicht ganz frei sein kann.

(ZA 1688-1712)

Handan stimmt Serpils Vision zu, zeigt sich dabei aber beunruhigt {iber die eige-
ne Unfihigkeit zum Umdenken. Beide reflektieren gemeinsam dariiber, inwie-
weit es notwendig ist, sein eigenes Denken infrage zu stellen, um gerechtere so-
ziale Kontexte zu schaffen. Sie iiben sich nicht in gegenseitiger Schmeichelei, sie
wissen nicht nur um ihre eigene Begrenztheit, sondern machen diese auch trans-
parent. Und es macht sie wiitend auf sich selbst: Manchmal denkt Handan, sie sei
eine ,,dumme Kuh“, weil sie auch nach vier Jahren politischem Aktivismus be-
stimmte Vorurteile — zumindest im Stillen — wiederholt. Deutlich wird hier, wie
beschwerlich der Weg zu einer erweiterten Perspektive ist, der nicht nur die ei-
gene Verletzlichkeit in den Blickwinkel der Betrachtung zieht, sondern desglei-
chen die eigene Verletzungsgewalt nicht ignoriert. Das Zugeben des ,Gefangen-
seins® in den géngigen Denk-Schubladen ist ein risikoreiches, doch fiir die Praxis
der parrhesia unumgéngliches Tun, denn ohne Selbstkritik ist eine freie Rede,
wie sie Foucault skizziert hat und aus seiner Sicht fiir eine ethische Welt vonno-
ten ist, nicht moglich. Dazu gehort auch sich selbst zu befragen, inwieweit man
unhinterfragt Normen folgt und damit einer Normalisierung in die Hand spielt,
die Freiheit einschrankt und Grenzen sowie Machtstrukturen stabilisiert. In sol-
chen Augenblicken ist nicht mehr die Sprache von dem im Kampf gegen Ras-
sismus immer wieder aktualisierten Dualismus, der von ,Migrantinnen‘ im Ge-
gensatz zu ,Deutsch-Deutschen® spricht. Es ist tatsdchlich spannend, dass in die-
sen selbstkritischen Momenten Kategorisierungen fiir kurze Zeit verschwinden
und stattdessen selbst zum Angriffsziel kritischer Intervention werden. Grenzen
werden aufgeweicht und machen Raum fiir Koalitionspolitiken.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 - am 14.02.2026, 19:25:34. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/0.14361/9783839404966-006 -

M 14.02.2026, 19:25:34.


https://doi.org/10.14361/9783839404966-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

