
2, 4. Max Webers Konzeption 
der Universalhistorie

Max Weber ist nach einem Diktum Karl Jaspers’ "der wahre 
Philosoph"679 unseres Zeitalters. Jaspers beruft sich auf Weber als 
Anwalt gegen die zeitgemäße Tendenz der Illusionierung und 
Fanatisierung in Deutschland. Obwohl Jaspers’ Appell angesichts 
der Zeitumstände ein Zeichen von Zivilcourage ist, ist sein 
emphatisches Bekenntnis zu Max Weber das genaue Gegenstück 
zu der nüchternen Diagnose politischen Geschehens, die Max 
Weber am Ende des ersten Weltkrieges in seinen vielbeachteten 
Reden über Politik und Wissenschaft als Beruf zum Ausdruck ge­
bracht hat. Auch wenn Max Weber möglicherweise nicht der 
wahre Philosoph unseres Zeitalters ist, so ist er gewiß einer der 
bedeutendsten historischen Denker des 20. Jahrhunderts. Im Kon­
text der Fragestellung dieser Arbeit kommt Max Webers Werk ei­
ne herausragende Bedeutung zu, weil es der - aus heutiger Per­
spektive - letzte Versuch ist, das vielschichtige Problem und die 
Kernfrage des Naturrechtsdenkens vom Grund menschlicher Mo­
ralität in seinem ganzen Umfang zu erörtern. Weber bündelt die 
Perspektiven auf Religion, Wirtschaft, Recht und Herrschaft und 
zeichnet ihre historische Dimension nach.

Goethes Leitspruch, den schon sein Lehrer Gustav Schmoller 
seinem Grundriss der Allgemeinen Volkswirtschaftslehre voran­
gestellt hat, scheint auch das Motto der universalhistorischen 
Studien Max Weber zu sein: »Wer nicht von dreitausend Jahren/ 
Sich weiß Rechenschaft zu gebe/ Bleib’ im Dunkeln unerfahren, 
Mag von Tag zu Tage leben«. Das Gebot, sich als Historiker von 
dreitausend Jahren Rechenschaft geben zu müssen, ist die Maxime 
der universalhistorischen Perspektive Webers. Rechenschaft 
verlangt mehr als die antiquarische Versammlung historischer 

679 Karl Jaspers, Max Weber. Politiker - Forscher -Philosoph [1932]. In: D. 
Henrich (Hrsg.): Karl Jaspers, Max Weber. München 1988, S. 94.

292

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daten. Max Weber versteht sich als "Sohn der modernen 
europäischen Kulturwelt", der verstehen möchte, auf welchem 
Weg die Welt so geworden ist, wie sie uns erscheint. Seine 
Aufgabe lautet, die Herkunft des Phänomens Kapitalismus zu 
beschreiben, in dem er "die schicksalsvollste Macht unseres 
modernen Lebens"680 erkennt.

Max Weber hat ein umfangreiches Werk hinterlassen. Außer 
den Frühschriften zur Rechts- und Wirtschaftsgeschichte der An­
tike und vereinzelten Aufsätzen zur soziologischen Theorie hat er 
eine unvollendete Abhandlung mit dem Titel Wirtschaft und 
Gesellschaft konzipiert, die genau das beinhaltet, was der Titel 
verspricht: eine Analyse des vielschichtigen Verhältnisses von 
Wirtschaft und Gesellschaft - unter den Aspekten der Herrschaft, 
des Rechts und der Religion. Diese Schrift ist die Summe des 
Weberschen Werkes. Außerdem hat er religions- und musiksozio­
logische Traktate geschrieben. Allein die schöpferische Vielfalt 
seines Werkes macht Max Weber zu einer Ausnahmeerscheinung 
im 20. Jahrhundert. Ein Blick in seine Frühschriften macht 
deutlich, daß Max Weber das philologische Handwerkszeug der 
historischen Rechtsschule und Nationalökonomik gelernt hat.681 
Bei Karl Knies und E. I. Bekker in Heidelberg hat er die 
historischen Disziplinen studiert und von Kuno Fischer ist er in die 
Philosophiegeschichte eingefuhrt worden. In Berlin hat er bei 
Theodor Mommsen, Gustav Schmoller, Rudolph Gneist und Otto 
von Gierke studiert und sein Studium mit einer Promotion bei dem 
Handelsrechtler Levin Goldschmidt abgeschlossen.682 Seine 
Habilitationsschrift über Die römische Agrargeschichte in ihrer 

680 Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie Bd. 1, 
Vorbemerkung. Tübingen 1920, S. 4.
681 Vgl. W. Hennis, Max Webers Fragestellung. Tübingen 1980, S. 161-2, geht so 
weit zu behaupten, "daß Weber die Positionen der Historischen Schule, auch die 
von Knies, nur radikalisiert." Allerdings verrät er nicht, daß Nietzsche der 
Auslöser für die radikale Philologie Webers ist.
682 Die 1889 publizierte Fassung der Promotionsschrift trägt den Titel Zur 
Geschichte der Handelsgesellschaften im Mittelalter und ist enthalten in: 
Marianne Weber (Hrsg.): Gesammelte Aufsätze zur Sozial- und 
Wirtschaftsgeschichte. Tübingen 1988^, S. 312-443.

293

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutung für das Staats- und Privatrecht (1891)683 nimmt Bezug 
auf die Schuldrechtsproblematik und ihre Auswirkungen auf die 
sozialpolitischen Verhältnisse im altrömischen Stadtstaat. Bis zu 
der großen Abhandlung über die Agrarverhältnisse im Altertum 
(1909)684, die im Handwörterbuch der Staatswissenschaften er­
schienen ist, ist Webers Beschäftigung mit der römischen Antike 
ungebrochen. Trotzdem kennt die heutige Soziologie den Histo­
riker Weber kaum, selbst die Geschichtswissenschaft hat seine 
Studien nicht rezipiert.685

Bekannt geworden ist Max Weber durch seine Studien, die eine 
Analyse der Wechselbeziehung von religiöser Ethik und kapita­
listischer Gesinnung beinhalten.686 Die weitgehend einseitige Be­
schäftigung mit Webers Diagnose der modernen kapitalistischen 
Verhältnisse und der Relation von Religion und Ökonomie hat 
dazu geführt, daß zweierlei verloren geht: Webers Interesse an der 
Antike und seine rechtshistorische Perspektive. Nur im Kontrast 
mit dem Typus des antiken Kapitalismus kann jedoch greifbar 
werden, was Weber als spezifisch moderne Charakteristika des 
Kapitalismus im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert heraus­
gearbeitet hat. Nur im Angesicht der Perspektivenvielfalt, die in 
Wirtschaft und Gesellschaft entfaltet wird, kann anschaulich 
gemacht werden, in welcher Weise Max Weber sich Rechenschaft 
von der Herkunft der Grundwerte moderner Moralität gibt, die 

683 Max Weber, Die römische Agrargeschichte in ihrer Bedeutung für das Staats­
und Privatrecht. In: W.J. Mommsen/ J.Winckelmann (Hrsg.): Max Weber- 
Gesamtausgabe Abt. I. Bd. 2. Tübingen 1986, S. 101-352.
684 Max Weber, Agrarverhältnisse im Altertum. In: Marianne Weber (Hrsg.): 
Gesammelte Aufsätze zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte. Tübingen 1988^, S. 
1-288.
685 Vgl. hierzu K. Christ, Römische Geschichte und deutsche 
Geschichtswissenschaft. München 1982, S. 112, der in Max Webers Frühschriften 
das Bild des antiken Kapitalismus und den Vergleich von antiker Polis und 
mittelalterlicher Stadt aufgreift, "der überleitet zu den entsprechenden Partien in 
Wirtschaft und Gesellschaft, die für die Alte Geschichte kaum beachtet, 
geschweige denn ausgeschöpft sind." Viel versprechende Ansätze einer Rezeption 
finden sich bei A. Heuss, Max Webers Bedeutung fiir die Geschichte des 
Griechisch-Römischen Altertums. In: Historische Zeitschrift 201 (1965), S. 529- 
56. Und C. Meier, Max Weber und die Antike. In: J. Kocka/ C. Gneuss (Hrsg.): 
Max Weber - Ein Symposion. München 1988, S. 11-24.
686 Diese Aufsätze sind versammelt in dem von J. Winckelmann edierten Band 
Max Weber, Die protestantische Ethik I. Eine Aufsatzsammlung. Gütersloh 1984.

294

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich im modernen Kapitalismus in einer spezifischen Form 
ethischer Lebensführung verdichten. In einem Vortrag, den Weber 
im Jahre 1917 auf der Burg Lauenstein (Thüringen) über 
Wissenschaft als Beruf hielt, heißt es über die Aufgabe der 
wissenschaftlichen Lehrer: "Wir können so, wenn wir unsere 
Sache verstehen (...), den einzehen nötigen, oder wenigstens ihm 
dabei helfen, sich selbst Rechenschaft zu geben über den letzten 
Sinn seines eigenen Tuns."687 Das ist nicht wenig in einer Zeit, die 
Orientierungshilfen sucht. Doch der Hilfeleistung durch den 
Wissenschaftler sind Grenzen gesetzt. Obwohl sie Beistand leistet 
und die Strebung des Menschen nach den letzten Dinge lenkt, darf 
Wissenschaft dennoch keine Wertungen vornehmen.

Weber insistiert auf der fundamentalen Differenz von Erkennen 
und Beurteilen.688 Die Dinge zu erkennen und auf ihren 
Wahrheitsanspruch zu untersuchen ist strikt zu unterscheiden von 
der Beurteilung der Dinge und der persönlichen Pflicht, für seine 
Ideale einzutreten. Wer diese Differenz einebnet, verletzt nach 
Weber die Grenzlinie zwischen wissenschaftlicher Redlichkeit und 
Weltanschauung. In diesem Sinne ist Webers Auseinandersetzung 
mit dem Phänomen Kapitalismus auch kein Bekenntnis zur 
kapitalistischen Lebens- und Wirtschaftsform, sondern die 
wissenschaftliche Analyse eines epochalen Phänomens. Kapita­
lismus ist kein Gegenstand eines Werturteils, sondern ein Tat­
bestand sozialen Handelns; als solcher hat er einen wissenschaft­
lichen Erkenntniswert.689 Nach Webers Ansicht ist die wissen­
schaftliche Begründung persönlicher Wertsetzungen deshalb un­
möglich, "weil die verschiedenen Wertordnungen der Welt in un­
auflöslichem Kampf untereinander stehen."690 Wissenschaftliche 

687 Weber, Wissenschaft als Beruf. Berlin 19847, S. 32.
688 Weber, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis. In: Marianne Weber (Hrsg.): Gesammelte Aufsätze zur 
Wissenschaftslehre. Tübingen 19882, S. 155: "Die Fähigkeit der Unterscheidung 
zwischen Erkennen und Beurteilen und die Erfüllung sowohl der 
wissenschaftlichen Pflicht, die Wahrheit der Tatsachen zu sehen, als der 
praktischen, für die eigenen Ideale einzutreten, ist das, woran wir uns stärker 
gewöhnen wollen."
689 K. Löwith, Max Weber und Karl Marx. In: ders.: Sämtliche Schriften. Bd. 5. 
Stuttgart 1988, S. 324-407.
690 Weber, Wissenschaft als Beruf, S. 27. Ders., Der Sinn der »Wertfreiheit« der 
soziologischen und ökonomischen Wissenschaften. In: Aufsätze zur 

295

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forschungsarbeit basiert auf der - nicht immer eindeutig 
beschreibbaren - Unterscheidung von Werturteil und Wert­
beziehung. Während im Werturteil eine persönliche Stellung­
nahme zu einem historischen Gegenstand zum Ausdruck kommt, 
bekundet eine Wertbeziehung, daß in der Perspektive des 
Historikers nicht jedes Objekt der Betrachtung in einem gleichen 
Maße ''historisch bedeutsam” ist.691 Aufgrund der Entscheidung, 
das Phänomen Kapitalismus zum zentralen Gegenstand der 
Untersuchung zu erheben, steht Webers historische Analyse in 
einer unvermeidlichen Wertbeziehung, weil sie ein Phänomen aus 
dem historisch-gleichgültigen Einerlei isoliert und ihm einen 
besonderen Erkenntniswert zuspricht. Diese Entscheidung ist not­
wendig, denn "das Schicksal einer Kulturepoche, die vom Baum 
der Erkenntnis gegessen hat, ist es, wissen zu müssen, daß wir den 

Wissenschaftslehre, S. 507: "Es handelt sich (...) zwischen den Werten letztlich 
überall und immer wieder nicht nur um Alternativen, sondern um 
unüberbrückbaren tödlichen Kampf, so wie zwischen Gott und Teufel." Vgl. die 
Schrift des Weber gut bekannten Freigeistes der Nationalökonomie F. Gottl, Der 
Wertgedanke, ein unverhülltes Dogma der Nationalökonomie. Heidelberg 1897, 
der dieses Bild vom Kampf der Werte in der wissenschaftlichen Diskussion 
geprägt hat, S. 29: "Kampf aller gegen alle, wie er innerhalb der Wertlehre 
vorherrscht; jenen dauernden, und dauernd unentschiedenen Kampf ums 
Alleinsein."
691 Weber, Kritische Studien auf dem Gebiet der kulturwissenschaftlichen Logik.
I. Zur Auseinandersetzung mit Eduard Meyer. In: Aufsätze zur 
Wissenschaftslehre, S. 255: mit der Einsicht, daß der Blick des Historikers 
notwendig perspektivisch ist, ist auch der Gedanke verbunden, "daß historisch 
bedeutsam eben nur diejenigen Ursachen sind, welche der von einem gewerteten 
Kulturbestandteil ausgehende Regressus als unentbehrliche Bestandteile seiner in 
sich aufnehmen muß: das Prinzip der teleologischen Dependenz." Weber setzt sich 
an dieser Stelle mit einer kleinen Schrift des Althistorikers Eduard Meyer, Zur 
Theorie und Methodik der Geschichte. In: E. Meyer, Kleine Schriften. Zur 
Geschichte und zur wirtschaftlichen und politischen Geschichte des Altertums. 
Halle/S. 1910, S.3ff. auseinander. Nach Meyer ist die Kausalität kein objektives 
historisches Gesetz, sondern hängt vom Wertinteresse des Historikers ab. Nur 
solche Ereignisse, die den Historiker interessieren, sind auch historisch wirksam. 
Daß bestimmte historische Begebenheiten das Interesse des Historikers erwecken, 
andere jedoch nicht, versucht Eduard Meyer allerdings an Wesensmerkmale der 
Überlieferung zu knüpfen. Gegen diese Vorstellung, daß die Geschichte sich uns 
mitteilt und in sich die wesentliche Trennung des Bedeutsamen und weniger 
Bedeutsamen trägt, wendet Weber ein (ebd., S. 259), "daß wir Gegen­
wartsmenschen Wertbeziehungen irgendwelcher Art zu der individuellen 
Ausprägung antiker Kulturinhalte besitzen, ist der allein mögliche Sinn, den 
E.M.'s Begriff des Wirksamen als des Historischen geben kann."

296

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn des Weltgeschehens nicht an dem noch so sehr vervoll­
kommneten Ergebnis seiner Durchforschung ablesen können, 
sondern ihn selbst zu schaffen imstande sein müssen.”692

Webers Diktum bringt die Nähe seines methodologischen An­
satzes zu Nietzsches Genealogiekonzeption auf den Punkt. Sinn- 
Produktion ist die Signatur einer Geschichtsauffassung, die jeg­
lichem Objektivitätsglauben abgeschworen hat.693 Anstatt die 
Vielfalt der empirischen Daten auf Gesetzmäßigkeiten zu 
reduzieren und dadurch der Illusion anheimzufallen, daß 
Geschichtsprozesse eine interne Rationalität aufweisen, plädiert 
Weber für eine schrittweise Subsumtion des Mannigfaltigen unter 
abstrakte Begriffe. Dieser Vorgang der ''Begriffsstenographie”694 
fuhrt zur Bildung von Idealtypen.695 Im Idealtypus wird der 
Tatsache Rechnung getragen, daß abstrakte Begriffe - z. B. 
Kapitalismus, Rationalismus, Christentum, Staat - von jedem 
einzelnen Menschen mit anderen Konnotationen versehen werden. 
Die Welt ist unendlicher Interpretationen fähig, weil jede 
Perspektive, jede Sinngebungsinstanz ein gewisses Maß an Wahr­
scheinlichkeit beanspruchen kann. Die Funktion der Idealtypen­
bildung ist es, die einzelnen Daten zu verbinden, aus der verein­
zelten Perspektive herauszutreten und Distanz zum beobachteten 

692 Weber, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis, S. 154; vgl. J. Taubes, Four ages of reason. In: Das Archiv für Rechts­
und Sozialphilosophie 42. (1956), S. 1-14.
693 Weber, Die »Objektivität« sozial wissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis, S. 180, denunziert einen populären Objektivitätsglauben, der 
behauptet, "daß als idealer Zweck der wissenschaftlichen Arbeit die Reduktion des 
Empirischen auf Gesetze zu gelten hätte."
694 Weber, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis, S. 195.
695 Weber, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis, S. 197-8: "Jene die Menschen einer Epoche beherrschenden, d.h. 
diffus in ihnen wirksamen Ideen selbst können wir, sobald es sich dabei um irgend 
kompliziertere Gedankengebilde handelt, mit begrifflicher Schärfe wiederum nur 
in Gestalt eines Idealtypus erfassen, weil sie empirisch ja in den Köpfen einer 
unbestimmten und wechselnden Vielzahl von Individuen leben und in ihnen die 
mannigfachsten Abschattierungen nach Form und Inhalt, Klarheit und Sinn 
erfahren." Vgl. zur Herkunft der Weberschen Konzeption von Idealtypen Eduard 
Spranger, Die psychologisch-historische Typenbildung [1905]. In: ders., 
Gesammelte Schriften Bd. 6. Tübingen 1980, S. 74-132. K. Bosl, Der 
»soziologische Aspekt« in der Geschichte. Wertfreie Geschichtswissenschaft und 
Idealtypus. In: Historische Zeitschrift 201. (1965), S. 613-30.

297

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand zu gewinnen, weil sie "unserem Denken gleichsam 
einen Halt darbietet."696 697 Die bloße Möglichkeit, die Welt jederzeit 
von Neuem zu interpretieren und das Bewußtsein, daß der wissen­
schaftliche Progressus nicht eingrenzbar ist, gehört nach Weber zu 
den Charakteristika einer entzauberten Welt. Die potentielle 
Offenheit des zu interpretierenden Weltgeschehens ist ein Produkt 
der zunehmenden Rationalisierung und Intellektualisierung, die 
nicht unbedingt mit einem Zuwachs an Rationalität einhergeht. 
Angesichts der Zerstörung traditioneller Erklärungsmuster ist die 
Unabgeschlossenheit der Weltauslegung ein Schicksal unserer 
Zeit.691 Ebenso menschlich-allzumenschlich ist Max Weber 
zufolge die Hochkonjunktur weltanschaulicher Strömungen, die 
Entlastung angesichts der Komplexität der Lebensverhältnisse 
versprechen. Sogenannte Kathederpropheten proklamieren die 
vollständige Erschließung des Sinnhorizontes und versuchen zu 
verbergen, daß dessenungeachtet "das Leben in seiner irrationalen 
Wirklichkeit, und sein Gehalt an möglichen Bedeutungen (...) un­
ausschöpfbar [sind], die konkrete Gestaltung der Wertbeziehung 
bleibt daher fließend, dem Wandel unterworfen in die dunkle 
Zukunft der menschlichen Kultur hinein."698

Max Weber ist seinen Prinzipien treu geblieben und ist - wie er 
wiederholt bemerkt hat - dem Schicksal seines Zeitalters offen 
entgegen getreten. Dazu gehört auch die Überzeugung, daß der 
eigene Standpunkt, die eigene wissenschaftliche Fragestellung mit 
einem Zeitindex versehen ist. Max Weber ist zweifellos der kon­
sequenteste Leser Nietzsches am Beginn des 20. Jahrhunderts.699 

696 F. Gottl, Über die Grundbegriffe in der Nationalökonomie. Jena 1900, S. 16.
697 Weber, Wissenschaft als Beruf, S. 36.
698 Weber, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer 
Erkenntnis, S. 213.
699 Unzureichend ist die Behauptung von W. Hennis, Die Spuren Nietzsches im 
Werk Max Webers. In: E.Behler u.a. (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Bd.16. Berlin- 
New York 1987, S. 393: "Für kausalwissenschaftlich einwandfreie Zurechnungen 
war ihm [Max Weber] Nietzsche keine Autorität (...). Aber die richtigen Fragen zu 
stellen, dafür sah er keinen Anlaß, sich von Nietzsche nicht auf die Sprünge helfen 
zu lassen." Hennis hat zweierlei nicht erfaßt: Weder für Nietzsche noch für Weber 
gibt es exakte kausalwissenschaftliche Linien in der Geschichte und es gibt 
angesichts der perspektivischen Unbegrenztheit des Fragens keine richtigen 
Fragen, sondern nur eine angemessene Weise des Fragens; gerade hier aber 
besteht Dissenz zwischen beiden Denkern, denn die von Weber geforderte 
intellektuelle Rechtschaffenheit will Nietzsche beizeiten hinter sich lassen: 

298

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Nachweis, daß Weber von Nietzsche den Blick des Moral­
genealogen übernommen hat, der die Moralisierung der Lebens­
verhältnisse auf verschiedenen Ebenen des sozialen Handelns 
(Religion, Ökonomie etc.) erforscht, ist abhängig von einer 
detaillierten Analyse sowohl des antiken als auch modernen 
Kapitalismus.

2.4.1. Altrömisches Schuldrecht im 
antiken Kapitalismus

Die Frage nach dem besonderen Profil des antiken Kapitalismus 
hat Max Weber seit den Anfängen seiner wissenschaftlichen 
Forschung beschäftigt. Schon in seiner Habilitationsschrift aus 
dem Jahre 1891 geht es um eine juristische Betrachtung der 
Zwölftafelgesetzgebung im Zusammenhang mit einer Analyse der 
sozialen Begleitsymptome wie Entfesselung des Individual­
eigentums und Begünstigung des Kapitals. Die altrömischen 
Rechtsverhältnisse sind für Max Weber ein Gleichnis tendenziöser 
Rechtspolitik. Ein kausaler Zusammenhang von Rechtssetzung 
und Eroberungspolitik ist offensichtlich und "wohl niemals ist in 
einem großen Staatswesen die politische Herrschaft so unmittelbar 
geldeswert gewesen."700 In der Abhandlung aus dem Jahre 1909, 
die den Titel Agrarverhältnisse im Altertum trägt, wirft Weber am 
Leitfaden der agrarwirtschaftlichen Verhältnisse in der antiken 
Kultur den Blick auf eine abgeschlossene Epoche, von den 
Anfängen in Mesopotamien bis zum Verfall in der römischen 
Kaiserzeit. Die altrömische Gesellschaft charakterisiert Weber als 
bäuerliche Gemeinschaftsordnung mit dem Charakter eines 
ländlichen Urkommunismus. Weil die Ursachen ihres Untergangs 
vor der Zeit historischer Überlieferung liegen, wendet Weber eine 

Redlichkeit ist die letzte Tugend des gelernten Philologen. Vgl. J.-L. Nancy, 
»Unsre Redlichkeit!« (Über Wahrheit im moralischen Sinn bei Nietzsche). In: W. 
Hamacher (Hrsg.): Nietzsche aus Frankreich. Frankfurt/M. & Berlin 1986, S. 171- 
92.
700 Weber, Die römische Agrargeschichte in ihrer Bedeutung für das Staats- und 
Privatrecht, S. 102. Später spricht Weber (Agrarverhältnisse im Altertum, S. 287) 
zwar von "diesem gewiß an »Jugendsünden« reichen Buch", hält jedoch an den 
grundlegenden Thesen zum Verhältnis von Recht und Politik fest.

299

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


universalhistorische Hypothese an: Kriegerkasten stabilisieren die 
außenpolitischen Verhältnisse zugunsten ihrer eigenen 
machtpolitischen Stellung, entziehen ihren Besitz der allgemeinen 
Disposition und errichten eine Art "Herrenhof’.701 Krieg ist in 
dieser universalhistorischen Perspektive die notwendige 
Bedingung sozialpolitischer Differenzierung. Das älteste 
Zivilrecht, das altrömische jus civile definiert den Rechtsstatus 
einer Person über ihren Bodenbesitz. Wer kein Land besitzt, ist 
folgerichtig rechtlos. Die gesellschaftliche Differenzierung in 
Besitzende und Besitzlose, und d. h. in Rechtspersonen und 
Rechtlose ist die Folge eines andauernden Kriegszustandes, der 
nach Weber die Frühphase der Entstehung von größeren 
Gesellschaftsgebilden kennzeichnet. Während Recht und Besitz 
ursprünglich gleich verteilt sind, gelingt es einer Kriegerkaste, der 
die Verteidigung einer Gemeinschaft nach außen obliegt, im 
Inneren der Gemeinschaft die Besitzverhältnisse zu revolutio­
nieren, indem sie als Ausgleich für ihren außenpolitischen Erfolg 
eine soziale Vorrangstellung beansprucht.

Die Pointe dieser Erzählung Webers liegt darin, daß er die 
Dynamik der Rechtsentwicklung aus dem andauernden Kriegs­
zustand zieht. Besitz ist ursprünglich ein Factum und Recht eine 
Folgeerscheinung der tatsächlichen Besitzverhältnisse.702 Solange 
das Recht an die Besitzverhältnisse geknüpft bleibt, der Krieg 
jedoch die traditionelle Grundbesitzordnung zerstört, solange 
wächst die Zahl der Rechtlosen stetig an. Der Stand, der unfrei­
willig aus der traditionellen Struktur herausfällt und doch als 
rechtlos in ihrem Bann gefangen bleibt, wird für Weber zum 
Motor der sozialpolitischen Entwicklung: Der Krieg leitet über in 
den Klassenkampf der Bauern gegen die kriegerischen Adels­
geschlechter; es ist der Kampf des besitz- und rechtlosen Bauern 
gegen seinen Gläubiger.703 Beim Übergang von der Land- zur

701 Weber, Agrarverhältnisse in der Antike, S. 34-8.
702 Savigny, Das Recht des Besitzes. Eine civilistische Abhandlung. Gießen 1822,
S. 26: der Besitz ist ein Factum, insofern ihm ein bloßes factisches
(unjuristisches) Verhältniß (die Detention) zum Grunde liegt (...). Aber der Besitz 
ist ein Recht, insofern mit dem bloßen Daseyn jenes factischen Verhältnisses 
Rechte verbunden sind (...).”
703 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 37: "Eine fernere Annäherung an 
den »klassischen« Zustand der Mittelmeerländer in der Antike stellt die »Polis« in

300

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadtgemeinde nimmt in Rom dieser Klassenkampf als Konflikt 
zwischen Plebejern und Patriziern historische Gestalt an. Weber 
legt das Augenmerk auf die Tatsache, daß es sich bei diesem 
Konflikt um die Auseinandersetzung von Schuldner und Gläubiger 
handelt und die Zwölftafelgesetzgebung ein vorläufiges Ende des 
sozialen Konfliktes markiert. In vielerlei Hinsicht kann das 
Zwölftafelrecht als eine "Mäßigung des rücksichtslosen 
Herrenrechts" der Patrizier angesehen werden.704 Das Schuldrecht 
jedoch bleibt in der archaischen Härte der Vorzeit bestehen und 
das nexum ist - wie Weber in Anlehnung an Mitteis bemerkt - die 
besondere juristische Form, welche eine Unterwanderung der 
Rechtstradition erlaubt. Der Plebejerstand setzt sich aus den 
Schuldknechten zusammen, die dem grausamen Herrenrecht aus 

den Fällen dar, wo sie zugleich dem Typus des »Adelsstaates« entspricht. Eine für 
den Waffenberuf trainierte, durch den Umfang ihres Grund- und Schuldknechte­
fader Hörigen-) Besitzes ökonomisch zur Selbstausrüstung (...) befähigte und für 
das ritterliche Leben des Adels disponible Schicht von »Geschlechtern« 
beherrscht eine »Akropolis« und von ihr aus das Land. (...) Der Lehenadel des 
alten Burgkönigs emanzipiert sich von seiner Herrschaft, und (...) konstituiert sich 
als eine sich selbst verwaltende, militärisch gegliederte städtische Gemeinde. (...) 
Die typische (nicht: die einzige) Arbeitskraft dieser Sozialverfassung ist der 
Schuldsklave. Der »Adel« ist zunächst eine Gläubigerschicht und wird zu einer 
Grundrentnerschicht. Der Bauer ist zunächst Schuldner und wird dadurch 
»erbuntertänig«. Das platte Land ist daher, neben den nicht zu den Geschlechtern 
gehörigen Bauern, regelmäßig von einer breiten Schicht von Schuldversklavten 
besetzt."
704 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 219: "Die materiellen 
Bestimmungen der Gesetze, soweit sie überliefert und sozialgeschichtlich wichtig 
sind, bilden keineswegs eine geschlossene Einheit, sondern einen Kompromiß, 
wie so oft. Daß (...) der Patron verflucht wird, der gegen den Klienten die Treue 
bricht, daß der Haussohn nach dreimaligem Verkauf durch den Vater frei wird (...) 
bedeutete eine Mäßigung des rücksichtslosen Herrenrechts. Andererseits schreibt 
Cicero (...) den Zwölftafeln die Einführung des Verbots des connubium mit der 
plebs zu. Und jedenfalls blieb das alte Schuldrecht in seiner ganzen Härte 
bestehen, durch das (...) offenbar politisch, im Interesse der Vermeidung von 
Schuldsklavenaufständen bedingte, Verbot, den Schuldner als Sklaven im Inland 
zu behalten, eher verschärft. Die Schuldsklaverei nahm, wahrscheinlich 
infolgedessen, in Rom die Form des »nexum« an, d.h. eines Kontraktes, durch den 
der Schuldner sich zur Vermeidung der Personalexekution (wie Mitteis nachweist) 
als »nexus« in die Gewalt des Gläubigers begibt und für ihn frondet. Die 
Personalexekution selbst wurde erst durch ein besonderes Gesetz für Schuldner, 
die eidlich ausreichendes Vermögen zu haben schworen, - also nur für die 
Besitzenden beseitigt. Dies, ebenso, wie zahlreiche Zinsgesetze, galten als 
Triumphe der plebs, - ein Zeichen, daß der Plebejer nicht als »Höriger«, sondern 
als »Schuldner« im Klassenkampf steht (...)."

301

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Weg gehen, indem sie ihre Arbeitskraft dem Gläubiger zur 
Verfügung stellen.

Seit den Anfängen seiner wissenschaftlichen Forschungsarbeit 
untersucht Weber das soziale Phänomen der Individualisierung 
vorrangig im Zusammenhang mit den altrömischen Bestimmungen 
eines ursprünglichen Privatrechts. In der Abhandlung mit dem 
Titel Wirtschaft und Gesellschaft unternimmt Weber den - an 
Nietzsche erinnernden - Versuch, dieses Phänomen am Leitfaden 
des Schuldbegriffs zu beschreiben. Sobald im entstehenden 
antiken Kapitalismus damit begonnen wird, Schuld individuell 
zuzurechnen, zeigt sich das Interesse, eine juristische Einzelperson 
aus der Verankerung im Sippenverband des ursprünglichen 
Agrarkommunismus herauszulösen. In universalhistorischer Per­
spektive ist es Max Webers Ansicht, daß das urwüchsige Recht 
nicht zwischen einer - im modernen Sinn - zivilrechtlichen An­
spruchsverfolgung und einer Anklageerhebung, die auf Bestrafung 
abzielt, trennt. Im Begriff der Sühne liegen beide Momente 
beieinander und der ursprüngliche Rechtsgang zeichnet sich durch 
das "Fehlen der Berücksichtigung der »Schuld« und also auch des 
durch die »Gesinnung« definierten Schuldgrades"705 aus. Nach 
Weber kennt das Unrechtsbewußtsein auf der ersten Stufe der 
kulturellen Entwicklung nur den Begriff der materiellen Ver­
schuldung. Soweit die Rechtsquellen Einblick geben, gibt es seit 
den Anfängen des Rechtsdenkens einen Modus der Schuldenver­
rechnung, der in den meisten Fällen eine "Pfandnahme der Person" 
des Schuldners beinhaltet.706 Weber hebt am Beispiel Roms 
hervor, daß die Bestrebungen der entstehenden öffentlichen Ge­
walt sehr früh dahin gehen, die sogenannte Realexekution des 
Schuldners durch den Gläubiger zu einer öffentlichen Angelegen­
heit zu machen. Gemäß dem Prinzip der Äquivalenz, die eine 

705 Weber, Rechtssoziologie § 1. In: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 391: "Der 
Rachedurstige fragt nicht nach dem subjektiven Motiv, sondern nach dem sein 
Gefühl beherrschenden objektiven Erfolg des sein Rachebedürfnis erregenden 
fremden Handelns."
706 Weber, Rechtssoziologie § 1, S. 391: "(...) und bei den Germanen wie in Rom 
erfolgt diese Selbsthilfe normalerweise - einerlei ob Streit um ein Sachgut oder um 
Totschlag - durch Pfandnahme der Person des Verurteilten bis zur Begleichung 
der durch den Wahrspruch festgesetzten oder aber nunmehr erst zu vereinbarenden 
Sühne."

302

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


urwüchsige Form der Rationalität ist, bestimmt der römische 
Magistrat das Maß der Schulden und mit zunehmender Geld­
wirtschaft wird das Sühneverfahren als ein Geldgeschäft ratio­
nalisiert. Der Schuldner kauft seinem Gläubiger, der nach Zwölf­
tafelrecht den Anspruch hat, sich am Körper des anderen zu 
vergreifen, dieses Herrenrecht ab. Der römische Prätor verurteilt 
den Schuldner entsprechend dem Umfang des Delikts "in Geld".707 
Die Personalhaftung - ob als private oder öffentliche Schuldhaft - 
behält solange ihre Geltung im praktischen Rechtsleben wie die 
fehlende Trennung von Deliktschuld und zivilrechtlicher Schuld 
den sozialen Anforderungen einer Gemeinschaft genügt. Mit der 
Erweiterung des Tausch- und Geldverkehrs keimt im Altertum 
allerdings das Bedürfnis auf, eine Garantie vertraglicher 
Vereinbarungen zu konstruieren, die nicht am Sühne verfahren 
festgemacht wird. Schwierigkeiten bereitet in diesem frühen 
Stadium der Rechtsentwicklung "die - wenigstens relative - 
Garantielosigkeit des Tausches und überhaupt das Fehlen aller 
Vorstellungen von der Möglichkeit einer »Verpflichtung«, die 
nicht Ausfluß einer, naturgegebenen oder künstlichen, universellen 
Verbrüdertheit gewesen wäre."708

Der Mangel an Obligationsmuster, die über den Bereich der 
Sippenhaft und des urwüchsigen Sühneverfahrens hinausgehen, 
hat die - nach Max Weber aus dem altrömischen Schuldrecht ab­
lesbare - Konsequenz, daß das Geldgeschäft des Deliktverfahrens 
zum formalen Gerüst aller anderen Rechtsgeschäfte wird. Jedes 
Rechtsgeschäft im alten Rom basiert auf den magisch-sakralen 
Praktiken der Urzeit (Wiegen von ungemünztem Erz, per aes et 
libram). Der kapitalistische Charakter der römischen Rechtsent­
wicklung offenbart sich Max Weber anhand der Tatsache, daß das 
Ritual des Barkaufs zum Grundmuster für alle Vereinbarungen des 
Privatrechts genommen wird. Der gesamte Besitz eines römischen 
Bürgers fällt fortan unter Sachenrecht. Weil Knechte, Sklaven und 

707 Weber, Rechtssoziologie § 1, S. 391: "Die Verurteilung erfolgt grundsätzlich, 
bei einer Eigentumsklage um ein Grundstück z. B., in Geld. Dies ist nicht etwa 
Folge einer vorgeschrittenen Marktentwicklung, die alles in Geld abzuschätzen 
gelehrt hat, sondern Konsequenz des urwüchsigen Prinzips, daß 
Unrechtmäßigkeit, auch unrechtmäßiger Besitz, Sühne und nur Sühne heischt und 
der Einzelne dafür mit seiner Person einzustehen hat."
708 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 402.

303

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder als »res mancipi« veräußert werden können, erkennt 
Weber hier den Urtypus eines "anethischen Zweckkontrakts".709 
Das politische Streben der Herrschaftsstabilisierung, verknüpft mit 
dem ökonomischen Interesse, daß die Vorherrschaft sich bezahlt 
macht, haben die Rechtsentwicklung entschieden beeinflußt. Die 
Personalexekution einer Darlehensschuld gefährdet die innere 
Sicherheit und befriedigt nicht das kapitalistische Ver­
wertungsinteresse.710 Nach Webers Ansicht liegt der Übergang von 
der Personal- zur Vermögenshaftung im doppelten Charakter des 
Rechtsbegriffs nexum verborgen. Das nexum markiert die 
Transformationslinie des magisch-sakralen Weltbildes, weil es 
sowohl ursprünglich die Rechtsgrundlage grausamer Praktiken am 
Körper des Schuldners als auch z. Zt. der Zwölftafelgesetzgebung 
die Rechtfertigung einer politisch-ökonomischen Rationalität ist, 
die sich der Arbeitskraft eines Schuldners in Form der 
Schuldknechtschaft bemächtigt.711

In rechtshistorischer Perspektive ist bemerkenswert, daß Max 
Weber die ursprünglichen Rechtsquellen durch sozialpolitische 

709 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 403: "Als ein solcher anethischer 
Zweckkontrakt war der Geldkontrakt geeignet zum Mittel der Ausschaltung des 
magischen oder sakramentalen Charakters von Rechtsakten, also als Mittel der 
Rechtsprofanierung."
710 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 405: Einer der frühesten typischen Fälle, in 
welchen die Anerkennung der Zweckkontraktschuld ein ökonomisches Bedürfnis 
werden mußte, ist die Darlehensschuld."
711 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 405-6: "(...) das nexum, der Schuldkontrakt 
per aes et libram, und die stipulatio, der Schuldkontrakt durch symbolische 
Pfandgabe, - die beiden urwüchsigen Kontraktformen des römischen jus civile 
waren zugleich beide Geldkontrakte. (...) Beide verleugnen aber die Anknüpfung 
an den vorkontraktlichen Zustände des Rechts nicht. Beide waren streng formale, 
mündlich und nur persönlich vollziehbare Akte. (...) Der Leib des Schuldners 
selbst war hier das Pfand des Gläubigers und verfiel endgültig zu rechtmäßigem 
Besitz, wenn die Schuld nicht bezahlt wurde. Die Schuldhaftung aus Kontrakten 
war ebenso wie die Rache- und Sühnehaftung, an die sie anknüpfte, ursprünglich 
nicht eine in unserem Sinn persönliche Haftung nur mit dem Vermögen, sondern 
eine Haftung des Schuldners mit seiner physischen Person und nur mit dieser. 
Einen Zugriff auf das Vermögen des Schuldners gab es ursprünglich überhaupt 
nicht. Im Fall der Nichtzahlung konnte der Gläubiger sich nur an die Person 
halten. Er tötete ihn oder setzte ihn als Geisel in Gefangenschaft, behielt ihn als 
Schuldknecht, verkaufte ihn als Sklaven, mehrere Gläubiger mochten, wie die 
XII.Tafeln anheimstellten, ihn in Stücke schneiden, oder der Gläubiger setzte sich 
in das Haus des Schuldners und dieser mußte ihn bewirten (Einleger) - schon ein 
Übergang zur Vermögenshaftung."

304

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ökonomische Erklärungsmuster enträtselt. Die langfristig 
identische Form eines Rechtsbegriffes ist kein Indiz dafür, daß 
sich ein und dieselbe Rechtspraktik dahinter verbirgt. Am Leit­
faden des Begriffs der Rationalisierung macht Max Weber zweier­
lei deutlich: 1. Der Ursprung des Obligationenbegriffs liegt in 
einer Vorstellungswelt, die Verschuldung nur materiell bestimmt 
und Schulden nur personal zurechnen kann. 2. Die Auflösung 
dieses urwüchsigen Rechtsdenkens ist eine Folge der ansteigenden 
Kapitalverwertungsinteressen einer expandierenden Produktions­
und Handelsgesellschaft. Ein zentraler Wesenszug des antiken 
Kapitalismus ist die Kapitalisierung der Menschen für die 
Landwirtschaft der Großgrundbesitzer. Die arbeitsintensive 
Produktion verlangt nach billigen Arbeitskräften, die entweder als 
Sklaven (im Krieg) oder Schuldknechte (im nexum) unterworfen 
werden. Die Differenz zwischen einem servus und einem nexus 
besteht darin, daß ein Schuldknecht sich in einer befristeten 
Sklaverei befindet. Obwohl es sich nicht um eine exakte juristische 
Konzeption handelt (Savigny), behauptet Max Weber - in 
Anlehnung an Mitteis’ Hypothese und Mommsens Diktum -, daß 
es sich beim nexum um "die älteste juristische Form des freien 
Arbeitsvertrages"712 handelt.

In universalhistorischer Perspektive ist die altrömische Zivil­
gesetzgebung für Max Weber der Hintergrund, vor dem er seine 
These von der Entfesselung des Privateigentums und der daraus 
resultierenden anschwellenden Individualisierungstendenz entfal­
tet. Das römische Recht vernachlässigt in einem radikalen Maße 
gemeinwirtschaftliche Besitzformen und offenbart dadurch seinen 
tendenziösen Charakter. Römisches Zivilrecht ist vorrangig Be­
sitzrecht - und als solches innenpolitisch kompromißloses Schuld­
recht und außenpolitisch Okkupationsrecht. Letzteres erwähnt 
Weber als ein "in seiner brutalen Einfachheit beispielloses Insti­
tut."713 Eine der zentralen Thesen Max Webers lautet, daß die 
Rechtsprinzipien der altrömischen Zeit Grundlage sowohl der 

712 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 406.
713 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 232. Vgl. Mommsen, Staatsrecht Bd.
3. [1886] Reprint: Tübingen 1952, S. 590, bemerkt beiläufig: "Nach römischer 
Rechtsanschauung ist dem Ausländer gegenüber die gegenseitige Rechtlosigkeit 
die Regel (...)."

305

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


römischen Herrschaftserweiterung wie auch ihres Verfalls sind. Zu 
keiner Zeit hat das römische Rechtsdenken sich von der primitiven 
Gleichung (Landbesitzer = Rechtsperson) lösen können, 
ebensowenig hat es zur Zeit des römischen Weltreiches seinen 
Charakter als Stadtrecht eingebüßt. Die gesamte Expansionspolitik 
Roms ist auf Unterwerfung und kapitalistische Verwertung des 
Menschen ausgerichtet. Anstatt eine gemeinsame Besitz- und 
Rechtsordnung für ein Weltreich zu schaffen, haben die römischen 
Bürger ihren Besitz erweitert und die Bevölkerung der 
annektierten Länder dem Sklavendasein preisgegeben.714 In den 
asiatischen und afrikanischen Provinzen vollzieht sich daher in 
den landwirtschaftlichen Großbetrieben, die Weber als "Sklaven- 
plantagen oder -kasemen” klassifiziert, der "Sieg der unfreien 
Arbeit."715 Solange der Kriegszustand andauert, ist die Ware 
Mensch billig und der ungeheure Menschenverschleiß des vor­
nehmlich agrarisch orientierten antiken Kapitalismus bezahlbar. 
Die Befriedung des antiken Kulturkreises - oder besser gesagt: die 
Unfähigkeit, die bisherige Expansionspolitik unbegrenzt fortsetzen 
zu können - bedeutet das Ende der spezifisch antiken Spielart des 
Kapitalismus, der sowohl in seiner Binnen- als auch Außenstruktur 
politisch orientiert ist.716 Im Schuldrecht wie im Okkupationsrecht 

7,4 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 235-6: "Die Übersee-Expansion war 
kapitalistisch. Nicht der Amtsadel alter Tradition, der sich auf eine vorsichtige 
Interventionspolitik beschränken wollt, sondern kapitalistische Interessen der 
Händler, Steuer- und Domänenpächter erzwangen die Vernichtung der alten 
Handelszentren: Karthago, Korinth, Rhodos inaugurierten die Politik der 
überseeischen Annexionen, welche dem Verwertungsinteresse des Kapitals, nicht 
den Siedlungsinteressen freier Bauern, dienten. (...) Zunehmend neigte sich die 
Waagschale zugunsten der Sklaven-Großbesitzer." Vgl. Mommsen, Römische 
Geschichte Bd.l. Berlin 1888, S. 266-8: "(...) es ist ein grauenvolles Bild, aber 
kein eigentümliches; überall, wo das Kapitalistenregiment im Sklavenstaat sich 
vollständig entwickelt, hat es Gottes schöne Welt in gleicher Weise verwüstet."
715 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 241-4.
716 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 271: "Im Altertum (...) war schon die 
Gründung der Polis ein politisch-militärisch motivierter Akt, und ebenso hing ihre 
Fortentwicklung an militärischen Vorgängen; und darum lebte der Kapitalismus 
dort letztendlich allein vom Politischen, er war, sozusagen, nur indirekt 
ökonomisch: das politische Auf und Ab der Polis mit seinen variierenden Chancen 
von Staatspachten, Menschen- und (speziell in Rom) Bodenraub war sein 
Element. Als, im Hellenismus und im römischen Reich, die Ökumene befriedet 
wurde, da haben auch auf dem Boden der antiken Stadt, die nunmehr zur Trägerin 
ausschließlich ökonomischer Interessen wurde, die (...) Berufsvereine der Händler 

306

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt sich, daß die politischen Interessen auf eine Kapitalisierung 
der Ware Mensch gehen. Die politische und militärische 
Unterwerfung des Mitbürgers oder Fremden ist die einzige 
Möglichkeit, wirtschaftlichen Vorteil zu erlangen. Der antike 
Kapitalismus steht und fällt mit "der privaten Ausbeutung 
politischer Herrschaftsverhältnisse in einem expansiven Stadt­
staat"717 als einziger Quelle der Kapitalbildung. Mit der 
allgemeinen Verleihung des Bürgerrechts durch den Kaiser Cara- 
calla (212 n. Chr) und der Durchsetzung eines inneren Friedens­
zustandes verliert der Kapitalismus sein politisches Element und 
wird kraftlos.718 Kapitalismus im Altertum ist nach Max Weber die 
Zeit zwischen dem Aufbrechen der traditionellen Sozial­
gemeinschaft mit ihrer ursprünglichen Rechtsstruktur und der 
Stabilisierung eines Weltreiches. In dieser Zwischenzeit herrscht 
ein allgemeiner Kriegszustand, der Kapitalbildung durch Unter­
werfungspraktiken im Schuldrecht (nexus) und im Okkupations­
recht (servus) ermöglicht.

Der antike Kapitalismus ist politisch orientiert, weil es ihm 
gelungen ist, rechtliche und religiös-ethische Traditionen seinem 
spezifischen Interesse unterzuordnen, und in diesem Zusammen­
hang die soziale Welt in einer spezifischen Weise zu ratio­
nalisieren.719 Rationalisierung ist im Sinne Webers kein Wert­

und Handwerker sich reich entwickelt. (...) Aber für den antiken Kapitalismus 
hatte die Todesstunde geschlagen: der Friede und der monarchische Staat, der 
Uebergang von der Küsten- zur Binnenkultur erdrückten ihn (...)."
717 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 276.
718 Weber, Agrarverhältnisse im Altertum, S. 277: "Die bureaukratische Ordnung 
tötete, wie jede politische Initiative der Untertanen, so auch die ökonomische, für 
welche (...) die entsprechenden Chancen fehlten. Jeder Kapitalismus verwandelt 
»Vermögen« der besitzenden Schichten in »Kapital«, - das Kaiserreich schaltete 
»Kapital« aus und hielt sich, wie der ptolemäische Staat, an das »Vermögen« der 
besitzenden Schichten." Dieses war jedoch sehr bald aufgebraucht, da es keine 
weitere Möglichkeit der Kapitalakkumulation, d.h. Menschenraub gab.
719 Weber, Rechtssoziologie § 3, S. 453: "Der Bereich des imperium wächst also 
schon dadurch auf Kosten der Tradition. Und der Umsturz der bestehenden 
ökonomischen und sozialen Verhältnisse, welche der Krieg bringt, macht es jedem 
handgreiflich, daß das Gewohnte als solches nicht das schlechthin ewig Geltende 
und Heilige sein kann." Ebd. § 5, S. 472: "Soweit diese [die religiöse Ethik] im 
Stadium magischen und ritualistischen Formalismus verharrte, konnte sie unter 
Umständen durch raffinierte Rationalisierung der magischen Kasuistik mit Hilfe 
ihrer eigenen Mittel bis zur vollkommenen Wirkungslosigkeit paralysiert werden. 
Das römische fas ist im Laufe der republikanischen Zeit gänzlich diesem 

307

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


urteil, sondern lediglich eine beschreibende Kategorie, die einen 
weitergehenden Erklärungsbedarf nicht befriedigt. Die kategoriale 
Zuordnung historischer Phänomene ist jedoch weder Indiz einer 
wirkenden historischen Rationalität (Hegel) noch einer Ökonomie 
der Triebe (Nietzsche). Rationalisierung im antiken Kapitalismus 
heißt, daß es den kapitalverwertenden Interessen gelungen ist, die 
magisch-sakralen Bindungen des Rechts zu durchbrechen und sich 
zunutze zu machen. Diese Rationalisierung der Rechtsverhältnisse 
genügt allerdings nicht den modernen Kriterien rationaler 
Lebensführung, die von einem Grundverständnis menschlicher 
Würde und Unverletzlichkeit persönlicher Rechte anheben. Am 
Beispiel des nexum zeigt Max Weber, daß eine Grundbedingung 
des antiken Kapitalismus die Ablösung der grausamen Rechts­
praktiken durch eine Ökonomisierung der Schulden ist. Darüber 
hinaus bleibt das für den modernen moralischen Standpunkt 
fremde Element - die personale Zurechnung der Schulden auf­
grund der Unkenntnis einer Vermögenshaftung - die Lebensquelle 
dieser Gestalt des Kapitalismus. Als die Schuldknechtschaft abge­
schafft, der allgemeine Rechtsstatus verliehen und die kriegerische 
Expansionspolitik beendet wurde, verkümmerte das Wirt­
schaftsleben im römischen Weltreich. Vor dieser Folie der antiken 
Sozialgeschichte, stellt Max Weber sich die Frage, warum der 
moderne Kapitalismus weiterlebt und seine Vitalität nicht einbüßt, 
obwohl in der Moderne außen- und innenpolitische Gewaltsamkeit 
zunehmend geächtet werden und das spezifisch politische Element 
der sozialen Entwicklung schwindet? Das ist die Wiederaufnahme 
der bereits erwähnten Weberschen Fragestellung in erweiterter 
Fassung: Warum ist der moderne Kapitalismus eine 
Schicksalsmacht und nicht eine vorübergehende Episode wie sein 
antiker Vorläufer?

Max Webers Mustergeschichte des antiken Kapitalismus hat 
viele gemeinsame Züge mit Nietzsches Bild einer vormoralischen 
Welt. Die entscheidende Differenz liegt in der interpretatorischen 

Schicksal verfallen. Es gab schlechthin keine heilige Norm, für deren 
Ausschaltung nicht ein geeignetes sakraltechnisches Mittel oder eine 
Umgehungsform erfunden worden wäre." Vgl. für eine Analyse dieser 
Weberschen Kategorien: W. Schluchter, Die Entwicklung des okzidentalen 
Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers Gesellschaftsgeschichte Tübingen 
1979.

308

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt Nietzsches, sie betrifft aber nicht die methodologische 
Voraussetzung, daß jede historische Betrachtung notwendig per­
spektivisch ist. Im Vergleich zu Nietzsche, der philologische Da­
ten mit psychologischem Instinkt aufgrund allgemeiner biologi­
scher und physiologischer Prämissen erklärt, ist Max Webers 
Sichtweise skeptischer und bescheidener.720 Die Abneigung We­
bers gegenüber Nietzsche war in erster Linie eine Frage der 
wissenschaftlichen Rechtschaffenheit und darüber hinaus eine 
Stilfrage. Weber wendet sich an einigen Stellen in seinem Werk 
gegen den Propheten und Stilisten Nietzsche "mit jenem negativ 
moralistischen Pathos, welches so oft einen peinlichen Rest von 
bürgerlicher Philistrosität auch in manchen seiner größten Kon­
zeptionen verrät."721 

2.4.2. Religiöse Ethik und Weltverständnis

Am Beginn des 20. Jahrhunderts wird von Nationalökonomen und 
Soziologen eine langatmige Debatte über die Herkunft des 
Phänomens moderner Kapitalismus geführt. In der Diskussion ist 
weitgehend unbestritten, daß der moderne Kapitalismus auf einer 
spezifischen Einstellung zum gesellschaftlichen Leben, dem so­
genannten kapitalistischen Geist basiert.722 Werner Sombart und 
Max Weber versuchen, das besondere Element der modernen 

720 Vgl. an dieser Stelle Max Webers Auseinandersetzung mit der Rassentheorie 
seiner Zeit während der ersten Soziologentagung in Frankfurt 1910: Weber, 
Diskussionsrede dortselbst zu dem Vortrag von A. Ploetz über »Die Begriffe 
Rasse und Gesellschaft«. In: Marianne Weber (Hrsg.): Gesammelte Aufsätze zur 
Soziologie und Sozialpolitik. Tübingen 19882, S. 456-62.
721 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd.2., Marianne Weber 
(Hrsg.): Tübingen 1921, S. 174.
722 Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus I. 2. [1905]. 
In: J. Winckelmann (Hrsg.): Max Weber, Die protestantische Ethik I. Gütersloh 
1984?, S. 39-66. W. Sombart, Der Bourgeois. Zur Geistesgeschichte des 
modernen Wirtschaftsmenschen [1913] Reinbek 1987, S. 17: "Dieser moderne 
kapitalistische Geist ist eine für unsere europäische Welt, deren Anfang im frühen 
Mittelalter liegt, neue Erscheinung, was nicht ausschließt, daß sich ein ähnlicher 
Wirtschaftsgeist schon früher einmal, in den Kulturen der Alten Welt, entwickelt 
hatte, auch nicht, daß dieser früher schon dagewesene Geist seine Hand im Spiele 
gehabt hat bei der Entstehung des modernen kapitalistischen Geistes."

309

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kapitalistischen Gesinnung - im Unterschied zur politischen 
Gesinnung des antiken Kapitalismus - in der religiösen Ethik auf­
zuspüren. Während Max Weber um Perspektivenvielfalt bemüht 
ist und den ökonomischen Rationalismus im Kontext des Rechts, 
der Technik, der (Kriegs-)Politik und der Religiosität erörtert723, ist 
für Sombart die kausale Zurechnung eindeutig: Kapitalistische 
Gesinnung und jüdische Ethik sind kurzzuschließen.724 Weber und 
Sombart treffen sich in der gemeinsamen Intention, die Herkunft 
des modernen Kapitalismus, den sie gleichsam als schicksalhafte 
Macht ihres Zeitalters begreifen, zu ergründen. Weber läßt sich 
von Sombart insoweit belehren als er die Relation von 
protestantischer und jüdischer Ethik zur Kenntnis nimmt und 
damit auch einen indirekten Bezug von jüdischer und kapita­
listischer Lebensgestaltung anerkennt, aber er ist nicht so weit wie 
Sombart gegangen, der behauptet, "der homo Judaeus und der 
homo capitalisticus gehören insofern derselben Spezies an, als sie 

723 Weber, Vorbemerkung zu den Gesammelten Aufsätzen zur 
Religionssoziologie. In: Max Weber, Die protestantische Ethik I, S. 201: "Es 
kommt also zunächst wieder darauf an: die besondere Eigenart des okzidentalen 
und, innerhalb dieses, des modernen okzidentalen, Rationalismus zu erkennen und 
in ihrer Entstehung zu erklären. Jeder solche Erklärungsversuch muß, der 
fundamentalen Bedeutung der Wirtschaft entsprechend, vor allem die 
ökonomischen Bedingungen berücksichtigen. Aber es darf auch der umgekehrte 
Kausalzusammenhang darüber nicht unbeachtet bleiben. Denn wie von rationaler 
Technik und rationalem Recht, so ist der ökonomische Rationalismus in seiner 
Entstehung auch von der Fähigkeit und Disposition der Menschen zu bestimmten 
Arten praktisch-rationaler Lebensführung überhaupt abhängig. Wo diese durch 
Hemmungen seelischer Art obstruiert war, da stieß auch die Entwicklung einer 
wirtschaftlich rationalen Lebensführung auf schwere innere Widerstände. Zu den 
wichtigsten formenden Elementen der Lebensführung nun gehörten in der 
Vergangenheit überall die magischen und religiösen Mächte und die am Glauben 
an sie verankerten ethischen Pflichtvorstellungen."
724 Vgl. hierzu die tendenziösen Schriften Wemer Sombarts: Die Juden und das 
Wirtschaftsleben. Leipzig 1911; Die Zukunft der Juden. Leipzig 1912; aber auch 
die große Studie: Der moderne Kapitalismus. Historisch-systematische 
Darstellung des gesamteuropäischen Wirtschaftslebens von seinen Anfängen bis 
zur Gegenwart. Bd. 1. [1903] München-Leipzig 1916^. Vgl. Die Juden und das 
Wirtschaftsleben, S. 176: "Der Aufschlag, der Profit (wie vorher schon der Preis) 
aus der Dämmerung des Traditionalismus herausgeholt und zum Gegenstände 
höchstpersönlich-zweckmäßigster Gestaltung gemacht! Das war die große, 
verblüffende Neuerung, die wieder von den Juden kam." Vgl. Der Bourgeois, S. 
256, wird das Urteil über den direkten Kausalzusammenhang von jüdischer 
Religiosität differenzierter behandelt, aber tendenziell bleibt es bei der Gleichung, 
daß die moderne kapitalistische Gesinnung im Judaismus gründet.

310

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beide homines rationalistici artificiales sind."725 Demgegenüber 
insistiert Max Weber auf der Feststellung, daß das Leben eine 
Vielzahl von möglichen Perspektiven in sich schließt, dement­
sprechend auch nach mehreren Richtungen rationalisiert werden 
kann.726 Ein religiös motivierter Rationalismus der Lebensführung 
gehört einer anderen Spezies an als ein ökonomischer Rationa­
lismus; statt kausaler Verkettung, geht es Weber um ein viel­
schichtiges Beziehungsgeflecht von Ökonomie und Religiosität.

Max Weber hat wiederholt darauf hingewiesen, daß ein zentra­
les Moment der modernen kapitalistischen Gesinnung die Lösung 
der religiösen Sinn-Frage ist. Im Gegensatz zum antiken Kapita­
lismus ist sein Pendant in der Moderne an ethisch-religiöse 
Prinzipien der Lebensführung geknüpft. Für die Herkunftsbestim­
mung der modernen kapitalistischen Gesinnung ist nach Webers 
Ansicht der Nachweis entscheidend, daß bereits im Altertum die 
magisch-sakrale Welt des Religiösen revolutioniert wurde, ohne 
daß dies Einfluß auf die vorherrschende Erwerbsgesinnung dieser 
Zeit gehabt hat. Weber erzählt die Geschichte von der Entstehung 
der religiösen Welt: Am Rand des römischen Imperium wird die - 
im Zusammenhang mit dem antiken Kapitalismus erörterte - ur­
sprüngliche Stufe magisch-sakraler Religiosität nachhaltig de- 
struiert. Der "Berufs-Rationalismus" der Priesterschaft Altisraels 
bildet schrittweise eine Konzeption ethischer Lebensgestaltung 
aus, die - vermittelt über das Christentum - zur Grundlage des 
spezifisch modernen Kapitalismus heranreifen wird.727 Das Auf­
brechen der traditionellen Ordnung in der Lebenswelt der Antike 
geschieht Weber zufolge auf zwei Weisen. "Offenbarung und 
Schwert, die beiden außeralltäglichen Mächte, waren auch die 
beiden typischen Neuerer."728 Das Schwert bringt den Krieg mit 
sich und ermöglicht den antiken Kapitalismus. Die Offenbarung 
prägt die Welt nachhaltig, weil sie eine ethisch-religiöse Gesin­
nung motiviert, die erst für die Lebenswelt der Moderne ihre volle 

725 Sombart, Die Juden und das Wirtschaftsleben, S. 281.
726 Weber, Religionssoziologische Studien. Bd.l, S. 62: "Man kann (...) das Leben 
unter höchst verschiedenen letzten Gesichtspunkten und nach sehr verschiedenen 
Richtungen hin »rationalisieren«. Der »Rationalismus« ist ein historischer Begriff, 
der eine Welt von Gegensätzen in sich schließt (...)."
727 Weber, Religionssoziologie § 1. In: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 256.
728 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd.l., S. 270.

311

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkung entfalten kann. Die Propheten Altisraels, deren Offenba­
rungen vom gottgewollten Rechtszustand immer einhergehen mit 
der Voraussicht auf kommendes Unheil, erscheinen in Webers 
Perspektive als die religiösen Neuerer, denen die Menschheit den 
Bruch mit dem ursprünglichen Weltverständnis verdankt.729

Die jüdischen Propheten haben eine spezifisch historische Per­
spektive auf das Weltgeschehen. Es ist ihre Aufgabe, zwischen 
den konkurrierenden Vorstellungen vom Welt- und Lokalgott, die 
in Jahve vereint sind, zu vermitteln. Ihre Lösung ist historisch 
ausgerichtet: Sie verstehen das Schicksal ihres Volkes als Be­
standteil einer Weltgeschichte, die Ausdruck des göttlichen Wil­
lens ist.730 Der Spannungsbogen prophetischer Argumentation 

729 Weber, Religionssoziologie § 1, S. 257: "Hier ist ganz greifbar der spezifisch 
und eminent historische Charakter, welcher der Spekulation der jüdischen 
Prophetie anhaftet, im schroffen Gegensatz gegen die Naturspekulation der 
Priesterprophetie in Indien und Babylon, und die aus Jahves Verheißungen sich 
unabweisbar ergebende Aufgabe: die Gesamtheit der so bedrohlich und, 
angesichts dieser Verheißungen, so befremdlich verlaufenden Entwicklung des in 
die Völkergeschicke verflochtenen eigenen Volksschicksals als »Taten Jahves«, 
als einer »Weltgeschichte« also, zu erfassen, was dem, zum Lokalgott der Polis 
Jerusalem umgewandelten, alten kriegerischen Gott der Eidgenossenschaft die 
prophetischen universalistischen Züge überweltlicher heiliger Allmacht und 
Unerforschlichkeit lieh."
730 Vgl. Julius Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels. Berlin 1886^, S. 
416: "Das Lebenselement der Propheten ist der Sturm der Weltgeschichte, der die 
Ordnungen der Menschen hinwegfegt (...)." Ders., Israelitische und Jüdische Ge­
schichte. Berlin 1904^, S. 114: über die Bedeutung des Assyrischen Großreiches, 
das die kleinen Völker Vorderasiens unter sich begrub. "Nur die israelitischen 
Propheten ließen sich nicht von den Ereignissen überraschen und dann von der 
Verzweiflung aus allen Sinnen ängstigen, sie lösten zum voraus das furchtbare 
Problem, das die Geschichte stellte. Sie nahmen den Begriff der Welt, der die 
Religionen der Völker zerstörte, in die Religion, in das Wesen Jahves auf, ehe er 
noch recht in das profane Bewußtsein eingetreten war." Vgl. Ernest Renan, 
Histoire du peuple d'Israel [1887]. In: Oeuvres compldtes. tome 6. Paris 1953, S. 
600: Die Propheten allein "comprirent vite que le jeu des petites villes et des petits 
royaume etait fini, qu'il ne pouvait plus etre question de dieux locaux, que le lahve 
national n’avait qu'une manidre de se sauver, c'etait de devenir le Dieu uni verseh" 
Vgl. Eduard Meyer, The development of individuality in ancient history. In: Ders., 
Kleine Schriften. Zur Geschichte und zur wirtschaftlichen und politischen 
Geschichte des Altertums. Halle/S. 1910, S. 222: "(...) the Step forward which 
Amos and Hosea and Isaiah took denotes one of the most momentous changes in 
the history of mankind. The all-subduing force of conscience, or more exactly of 
the conscience of a single individual in Opposition to the whole surrounding 
world, came into action and made itself feit for the first time." Vgl. dazu: P.L.

312

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewegt sich auf der Linie zwischen Volksschicksal und Welt­
geschichte, Israels gegenwärtigem Unheil und zukünftigem Heil. 
Anlaß ihrer historischen Spekulation ist nach Weber eine juristi­
sche Analyse der Äquivalenzvorstellung, die dem grundlegenden 
Vertrag zwischen Gott und Volk zugrunde liegt. Das ursprüngliche 
juridische Denken basiert auf der Vorstellung strikter Ent­
sprechung von Gabe und Gegenleistung, »do ut des«. Diese Vor­
stellung durchzieht die magisch-sakralen Praktiken der Völker und 
ist Ausdruck einer ursprünglichen Rationalität, die Vertrags­
leistungen gegeneinander aufrechnet und im religiösen Kultus für 
Opfergaben die Gegenleistung einer Gottheit magisch erzwingen 
will.731 Mit der Niederlage eines Volkes im Krieg ist konsequen­
terweise auch der Glaube an seine Gottheiten erledigt. Den Pro­
pheten Altisraels ist es jedoch gelungen, die primitive Ökonomie 
des Ausgleichs aufzubrechen und damit ihrer Gottheit die Mög­
lichkeit zu verschaffen, trotz der Bedrohung durch verschiedene 
Großreiche (von den Assyrern bis zu den Römern) als Kultinstanz 
zu überleben. Die Propheten leisten nach Max Weber nicht weni­
ger als eine radikale Umwertung des politischen Ablaufs, da sie 
das gesamte Weltgeschehen heilsgeschichtlich interpretieren.732 
Und sie haben die ursprüngliche juridische Rationalität aufgeho­
ben, weil sie den Untergang Israels nicht als Vertragsbruch ihres 
Gottes, sondern als Strafe für die Sünden ihres Volkes begreifen.

Berger, Charisma and religious innovation: the social location of Israelite prophe- 
cy. In: American Sociological Review 28.6 (1963), S. 940-50.
731 Weber, Religionssoziologie § 1, S. 258-59.
732 Weber, Religionssoziologie § 3, S. 267: "Wo der Geisterglaube zum 
Götterglauben rationalisiert wird, also nicht mehr die Geister magisch gezwungen, 
sondern Götter kultisch verehrt und gebeten sein wollen, schlägt die magische 
Ethik des Geisterglaubens in die Vorstellung um: daß denjenigen, welcher die 
gottgewollten Normen verletzt, das ethische Mißfallen des Gottes trifft, welcher 
jene Ordnungen unter seinen speziellen Schutz gestellt hat. Es wird nun die 
Annahme möglich, daß es nicht Mangel an Macht des eigenen Gottes sei, wenn 
die Feinde siegen oder anderes Ungemach über das eigene Volk kommt, sondern 
daß der Zorn des eigenen Gottes über seine Anhänger durch die Verletzungen der 
von ihm geschirmten ethischen Ordnungen erregt, die eigenen Sünden also daran 
Schuld seien und daß der Gott mit einer ungünstigen Entscheidung gerade sein 
Lieblingsvolk hat züchtigen und erziehen wollen." Vgl. J. Guttmann, Max Webers 
Soziologie des antiken Judentums [1925]. In: W. Schluchter (Hrsg.): Max Webers 
Studie über das antike Judentum. Frankfurt/M. 1981, S. 289-326. F. Raphäel, Max 
Weber et le judaisme antique, in: Archives europeennes de sociologie 11 (1970), 
S. 297-336.

313

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Propheten erinnern das Volk an den Bund mit seinem Gott 
und stellen die Forderung nach ethisch-religiöser Integrität der 
Lebensführung. Leben und Welt werden - trotz politischer Krisis 
und Verfall der traditionellen Lebensordnung - in eine einheitliche 
Sinnkonzeption integriert.733 Die Kehrseite dieser Entwicklung ist 
die Differenzierung zwischen Weltgeschehen und dessen 
Interpretation, und die zunehmende Unberechenbarkeit göttlichen 
Wirkens in der Welt.734

Wo das Prinzip ursprünglicher Rechenhaftigkeit, das »do ut 
des«, nicht mehr den Sinn des Religiösen erschließt, treten zwei 
Typen von Rationalität auseinander. Ökonomische und religiöse 
Rationalität gehören in den magisch-sakralen Praktiken des Jahve- 
Kultus der vorprophetischen Zeit so lange zusammen wie die 
Vertragsschuld durch Opfergaben abgeglichen werden kann. Die 
Propheten irrationalisieren den Bereich des Religiösen, indem sie 
ihren Gott der äußeren Berechenbarkeit entziehen (Jahve läßt sich 
nicht durch Opfergaben magisch zwingen), die Beziehung des 
Menschen zu Gott zusehends individualisieren (Jahve fordert 
Gesetzestreue als individuelle Gesinnung) und das Maß der Ver­

733 Vgl. zum Gebrauch der Begriffe Welt und Ethik bei Max Weber: W. 
Schluchter, Die Paradoxie der Rationalisierung. Zum Verhältnis von »Ethik« und 
»Welt« bei Max Weber. In: ders.: Rationalismus der Weltbeherrschung. Studien 
zu Max Weber. Frankfurt/M. 1988, S. 9-40.
734 Weber, Religionssoziologie § 4, S. 271: "Sie [die israelitischen Propheten] sind 
in erster Linie an der auswärtigen Politik als der Tatenbühne ihres Gottes 
interessiert. Das dem Geist des mosaischen Gesetzes widerstreitende Unrecht, 
auch das soziale, kommt für sie nur als Motiv und zwar als eines der Motive für 
Gottes Zorn in Betracht (...)." Und § 12, S. 372: "(...) das Bewußtsein des frommen 
Juden davon: daß nur er und sein Volk dies Gesetz haben und um deswillen von 
aller Welt verfolgt und mit Schmutz beworfen sind, daß es gleichwohl verbindlich 
ist und daß eines Tages durch eine Tat, die über Nacht kommt, deren Zeitpunkt 
niemand wissen, zu deren Beschleunigung auch niemand beitragen kann, Gott die 
Rangordnung der Erde umkehren wird in ein messianisches Reich für die, welche 
in allem dem Gesetz treu geblieben sind." Ders., Gesammelte 
Religionssoziologische Studien. Bd. 3. Marianne Weber (Hrsg.): Tübingen 1921, 
S. 127. Vgl. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse 5. Aph.195, S. 116-7: "Die 
Juden - ein Volk geboren zur Sklaverei, wie Tacitus und die ganze antike Welt 
sagt, das auserwählte Volk unter den Völkern, wie sie selbst sagen und glauben - 
die Juden haben jenes Wunderstück von Umkehrung der Werthe zu Stande 
gebracht, Dank welchem das Leben auf der Erde für ein Paar Jahrtausende einen 
neuen und gefährlichen Reiz erhalten hat: ihre Propheten haben reich gottlos böse 
gewaltthätig sinnlich in Eins geschmolzen und zum ersten Male das Wort Welt 
zum Schandwort gemünzt."

314

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schuldung - individuell oder kollektiv - problematisieren.735 All­
mählich beginnt sich der Grad der Verschuldung zu potenzieren, 
das belegt nach Weber die Geschichte des Volkes Israel in der 
babylonischen Gefangenschaft und in späterer Zeit. Eine Priester­
kaste (die Leviten) erfaßt die Geschichte des Volkes und seine 
Gesetzgebung als göttliche Offenbarung, schreibt diese Volks­
geschichte nieder und lehrt, daß kollektives Unheil eine 
Konsequenz der Summe individueller Schuld ist. Mit den Priestern 
kommt das Sündenbewußtsein in die Welt. Der Gott der Leviten 
ist nicht der stärkste Gott im Konkurrenzkampf der Völker, aber er 
ist als Hüter der Rechtsordnung ethisch qualifiziert. In dieser 
Qualifikation Jahves liegt - so Max Weber - seine langfristige 
Überlegenheit begründet, die ihn auch als Gott der Christenheit 
auszeichnet. In universalgeschichtlicher Perspektive zeigt sich das 
Resultat, daß die politische, ökonomische und soziale 
Rationalisierung der Lebensführung in großen politischen 
Organisationen und im Hinblick auf den Handelsverkehr, beson­
dere Anforderungen an die Gottheiten stellt: Götter müssen ethisch 
qualifiziert sein, um der ethischen Bindung des Einzelmenschen 
korrespondieren zu können.736 Max Weber zufolge fuhrt unter dem 

735 Weber, Religionssoziologie § 2, S. 259: "(...) das Werk eines spezifischen 
Entwicklungsprozesses mit eigentümlich zwiespältiger Eigenart. Einerseits eine 
immer weitergehende rationale Systematisierung der Gottesbegriffe und ebenso 
des Denkens über die möglichen Beziehungen des Menschen zum Göttlichen. 
Andererseits aber, im Resultat, zu einem charakteristischen Teil ein Zurücktreten 
jenes ursprünglichen praktischen rechnenden Rationalismus. Denn der Sinn des 
spezifisch religiösen Sichverhaltens wird, parallel mit jener Rationalisierung des 
Denkens, zunehmend weniger in rein äußeren Vorteilen des ökonomischen Alltags 
gesucht und insofern als das Ziel des religiösen Sichverhaltens irrationalisiert, bis 
schließlich diese außerweltlichen, d.h. zunächst: außerökonomischen Ziele als das 
dem religiösen Sichverhalten Spezifische gelten."
736 Weber, Religionssoziologie § 3, S. 263: "Die ethischen Ansprüche an die 
Götter steigen nun aber 1. mit steigender Macht und also steigenden Ansprüchen 
an die Qualität der geordneten Rechtsfindung innerhalb großer befriedeter 
politischer Verbände, - 2. mit steigendem Umfang der durch meteorologische 
Orientierung der Wirtschaft bedingten rationalen Erfassung des naturgesetzlichen 
Weltgeschehens als eines dauernd sinnvoll geordneten Kosmos, - 3. mit 
steigender Reglementierung immer neuer Arten von menschlichen Beziehungen 
durch konventionelle Regeln und steigender Bedeutung der gegenseitigen 
Abhängigkeit der Menschen von der Innehaltung dieser Regeln, - insbesondere 
aber 4.mit steigender sozialer und ökonomischer Bedeutung der Verläßlichkeit des 
gegebenen Wortes: des Wortes des Freundes, Vasallen, Beamten, Tauschpartners, 

315

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Druck des Sündenbewußtseins die Beziehung zwischen ethischer 
Gottheit (Gesetzgeber) und ethischer Lebensführung 
(Gesetzeserfüllung) auf die Theodizee-Frage, d. i. die 
Rechtfertigung Gottes angesichts der Übel dieser Welt. Unter dem 
Eindruck der Exilerfahrungen entwickeln die Priester eine "Theo­
dizee der negativ Pivilegierten": Jede Erniedrigung ihres Volkes 
verstehen sie als Indiz seiner Schuldenlast, nicht aber als Beweis 
für die Ohnmacht ihres Gottes. Diese Gottesvorstellung impliziert 
auf der einen Seite "einen unerhört großen ethischen Abstand des 
jenseitigen Gottes gegenüber den unausgesetzt in neue Schuld 
verstrickten Menschen"737 und eine spezifisch ethische "Ver­
geltungsvorstellung".738 Aus der Spannung zwischen dem 
Bewußtsein der Unfähigkeit, das ethische Kalkül Gottes verstehen 
zu können, und der Gewißheit, daß ein gerechter Gott gegen­
wärtiges Leiden als Unrecht vergelten muß, entsteht die Er­
lösungsreligiosität der negativ privilegierten Völker oder Volks­
schichten. Weber gerät in die Nähe der Ressentiment-Konzeption 
Nietzsches, die er insgesamt für plausibel erachtet. Allerdings 
wendet er sich gegen Nietzsches Pauschalisierung, jegliches 
Erlösungsbedürfnis als Ressentimentprodukt zu denunzieren.739

Schuldners oder wessen es sei, - mit einem Wort: mit steigender Bedeutung der 
ethischen Bindung des Einzelnen an einen Kosmos von Pflichten, welche sein 
Verhalten berechenbar machen." Vgl. J. Freund, L'ethique economique et les 
religions mondiales selon Max Weber. In: Archives de sociologie des religions 26 
(1968), S. 3-25. W.J. Mommsen, Universalgeschichtliches und Politisches Denken 
bei Max Weber. In: Historische Zeitschrift 201 (1965), S. 557-612.
737 Weber, Religionssoziologie § 8, S. 317.
738 Weber, Religionssoziologie § 8, S. 316: "Erst der ethisch qualifizierte Gott 
verfugt auch über die Schicksale im Jenseits unter ethischen Gesichtspunkten. (...) 
Mit wachsender Macht der Jenseitshoffnungen, je mehr das Leben in der 
diesseitigen Welt als eine nur provisorische Existenzform gegenüber der 
jenseitigen angesehen, je mehr jene als von Gott aus dem Nichts geschaffen und 
ebenso wieder vergänglich und der Schöpfer selbst als den jenseitigen Zwecken 
und Werten unterstellt gedacht und je mehr also das diesseitige Handeln auf das 
jenseitige Schicksal hin ausgerichtet wurde, desto mehr drängte sich auch das 
Problem des prinzipiellen Verhältnisses Gottes zur Welt und ihren 
Unvollkommenheiten in den Vordergrund des Denkens. (...) Die spezifisch 
ethische Vorstellung aber ist Vergeltung von konkretem Recht und Unrecht auf 
Grund eines Totengerichts und der eschatologische Vorgang ist also 
normalerweise ein universeller Gerichtstag."
739 Vgl. für Webers Auseinandersetzung mit Nietzsches Ressentiment-Lehre: 
Religionssoziologie § 7, S. 301-4. Auf S. 303 steht das bemerkenswerte Resümee: 

316

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weber trennt von Nietzsche ein Perspektivenwechsel, der auf einer 
''Bedenklichkeit der allzu universellen Anwendung des 
Verdrängungs-Schemas" beruht und zu der Schlußfolgerung 
Anlaß gibt, daß nicht jede Form des Intellektualismus - z. B. der 
buddhistische oder neuplatonische, manichäische oder gnostische - 
ein Indiz der sozialen Erniedrigung ihrer Protagonisten ist.740

Max Weber entwirft in seiner Religionssoziologie eine Genea­
logie der sinnverstehenden Perspektive, die von ihrem Anfang im 
prophetischen Bewußtsein bis zu ihm selbst fuhrt. Seit den Pro­
pheten Altisraels gibt es das Bestreben, die "Welt als sinnvollen 
Kosmos" zu erfassen.741 Die anschwellende Problematisierung der 
Theodizeefrage (vom Judentum zum Puritanismus) hat zu einer 
folgenreichen Irrationalisierung des religiösen Sichverhaltens ge­
führt. Max Webers Diagnose des modernen Intellektualismus ist 
vernichtend: Weil der göttliche Gesetzeswillen in der Spekulation 
über den Sinn der Welt und ihre Erlösung zusehends unbegreif­
licher wurde und individuelles religiöses Handeln infolge der 

"Sehr falsch wäre es aber, sich das Erlösungsbedürfhis, die Theodizee oder die 
Gemeindereligiosität überhaupt als nur auf dem Boden der negativ privilegierten 
Schichten oder gar nur aus Ressentiment erwachsen vorzustellen, also lediglich als 
Produkt eines Sklavenaufstandes in der Moral."
740 Weber, Religionssoziologie § 7, S. 304: Gerade dies Beispiel [des Buddhisten] 
zeigt, daß das Erlösungsbedürfnis und die ethische Religiosität noch eine andere 
Quelle hat als die soziale Lage der negativ Privilegierten und den durch die 
praktische Lebenslage bedingten Rationalismus des Bürgertums: den 
Intellektualismus rein als solchen, speziell die metaphysischen Bedürfnisse des 
Geistes, welcher über ethische Fragen zu grübeln nicht durch materielle Not 
gedrängt wird, sondern durch die eigene innere Nötigung, die Welt als sinnvollen 
Kosmos erfassen und zu ihr Stellung nehmen zu können."
741 Eine durchaus persönlich anmutende Äußerung über den Intellektualismus 
findet sich in der Religionssoziologie § 7, S. 307: "Stets ist die Erlösung, die der 
Intellektuelle sucht, eine Erlösung von innerer Not und daher einerseits 
lebensfremderen, andererseits prinzipielleren und systematischer erfaßten 
Charakters, als die Erlösung von äußerer Not, welche den nicht privilegierten 
Schichten eignet. Der Intellektuelle sucht auf Wegen, deren Kasuistik ins 
Unendliche geht, seiner Lebensführung einen durchgehenden Sinn zu verleihen, 
also Einheit mit sich selbst, mit den Menschen, mit dem Kosmos. Er ist es, der die 
Konzeption der Welt als eines Sinn-Problems vollzieht. Je mehr der 
Intellektualismus den Glauben an die Magie zurückdrängt, und so die Vorgänge 
der Welt entzaubert werden, ihren magischen Sinngehalt verlieren, nur noch sind 
und geschehen, aber nichts mehr bedeuten, desto geringer erwächst die Forderung 
an die Welt und Lebensführung je als Ganzes, daß sie bedeutungshaft und sinnvoll 
geordnet seien."

317

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollständigen Auflösung juridisch-theologischen Rationalität seit 
der Reformation seine Erlösungsgarantie verloren hat, gibt es 
nunmehr keine Möglichkeit, sinnvoll zum Weltgeschehen Stellung 
zu nehmen. Im Gegensatz zu Nietzsche kehrt Weber an der 
Irrationalisierungsdynamik der theologischen Reflexion nicht 
deren Verdrängungspotential heraus. Max Weber weist vielmehr 
daraufhin, daß die Entwicklung der Religiosität im Abendland 
wesentlich aus eigener Motivation an einen Punkt gelangt, an dem 
sie die Fragen der Ethik und des Weltensinns aufgibt. Im 
Puritanismus wird der ethische Abstand zwischen Gott und 
Mensch in einem solchen Maße ausgedehnt, daß Erlösung unkal­
kulierbar und religiöses Handeln zutiefst irrational ist. Der Gott 
Luthers und Calvins ist ein deus absconditus, der irdisches Dasein 
determiniert und den Einzelmenschen zum jenseitigen Leben 
prädestiniert.742 Je mehr die Menschheit über das unlösbare 
Problem nachdenkt, wie die göttliche Allmacht mit der unvoll­
kommenen Welt zu versöhnen ist, desto deutlicher wird ihr, daß 
dieser Gott mit den ethischen Ansprüchen der Menschen nichts 
gemein hat. Das ist die Eliminierung des Theodizee-Problems. 
Größer als im Puritanismus läßt sich nach Max Weber die 
Spannung zwischen Welt und Gott, Sollen und Sein nicht denken. 
Die Unsicherheit des Einzelmenschen hinsichtlich seiner Erlösung 
kann rational nicht behoben werden und steigt insofern ständig an, 
als jede Handlung und jedes äußere Zeichen vom religiösen 
Menschen, dessen Bedürfnis nach Erlösung anhält, als Symptom 
für Schuld oder Verdienst gelesen wird. Der Puritaner zeichnet 
sich vor anderen religiös-orientierten Menschen dadurch aus, daß 
er zwar die Welt als "Gefäß der Sünde” ablehnt, aber nach 
Bewährung innerhalb dieser Welt sucht. Erfolg im Beruf ist ihm 
Symptom für zukünftige Gnade und Ersatz für rationale Lösungen 

742 Weber, Religionssoziologie § 8, S. 317: "Die Determiniertheit des irdischen, 
ebenso wie die Prädestination zum jenseitigen Schicksal stehen von Ewigkeit her 
fest. So gut wie die Verdammten über ihre durch Prädestination feststehende 
Sündhaftigkeit könnten die Tiere sich darüber beklagen, daß sie nicht als 
Menschen geschaffen sind (so ausdrücklich der Calvinismus). Ethisches Verhalten 
kann nie den Sinn haben, die eigenen Jenseits- oder Diesseitschancen zu 
verbessern, wohl aber den anderen, praktisch-psychologisch unter Umständen 
noch stärker wirkenden: Symptom für den eigenen, durch Gottes Ratschluß 
feststehenden Gnadenstand zu sein."

318

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Sinnfrage. Der Puritaner erkennt die Möglichkeit an, daß sein 
individueller ökonomischer Erfolg Indiz göttlicher Gnadenwahl 
ist.743 Gleichzeitig aber sieht er keine Chance, aus eigener Kraft die 
Urschuld (Erbsünde) tilgen zu können.

Die Webersche Analyse des modernen Kapitalismus rückt den 
Puritanismus respektive Calvinismus744 aufgrund einer Vielzahl 
von Kriterien in ihr Zentrum, die über den Rahmen der religions­
soziologischen Analyse hinausragen. Die innerweltliche Askese 
des Puritaners geht mit einer Vielzahl von Begleiterscheinungen 
einher: der Ausschaltung der religiösen Sinnproblematik745, der 
Vorstellung von Pflichterfüllung durch zweckrationales Han­
deln746, der Selbstdisziplinierung, der Ablehnung individuellen 
Gewaltgebrauchs und der strikten Unterwerfung unter staatliche 
Gesetzesgewalt.747 Während der antike Kapitalismus von einer 

743 Weber, Religionssoziologie § 10, S. 329: "Wenn nun (...) die Bewährung 
innerhalb ihrer [der Welt] Ordnungen erfolgen soll, so wird sie eben, weil sie 
unvermeidlich ein natürliches Gefäß der Sünde bleibt, gerade um der Sünde willen 
und zu deren möglichster Bekämpfung in ihren Ordnungen eine Aufgabe für die 
Bewährung der asketischen Gesinnung. Die Welt verharrt in ihrer kreatürlichen 
Entwertetheit: eine genießende Hingabe an ihre Güter gefährdet die Konzentration 
auf das Heilsgut und dessen Besitz und wäre Symptom unheiliger Gesinnung und 
fehlender Wiedergeburt. Aber die Welt ist dennoch, als Schöpfung Gottes, dessen 
Macht sich in ihr trotz ihrer Kreatürlichkeit auswirkt, das einzige Material, an 
welcher das eigene religiöse Charisma durch rationales ethisches Handeln sich 
bewähren muß, um des eigenen Gnadenstandes gewiß zu werden und zu bleiben. 
Als Gegenstand dieser aktiven Bewährung werden die Ordnungen der Welt für 
den Asketen, der in sie gestellt ist, zum Beruf, den es rational zu erfüllen gilt." 
Vgl. auch Emst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen 
[1911] Tübingen 1965, S. 623-4 über den Calvinismus: "Es ist ein 
Individualismus, der verschieden ist von dem katholischen und von dem 
lutherischen, aber auch von dem optimistisch-rationalistischen der Aufklärung. 
Auf der Grundlage vernichtender Sündenerkenntnis und pessimistischer 
Weltbeurteilung, ohne jede Schönfärberei und Gefühlsseligkeit, ist es der 
Individualismus der Erwählungsgewißheit, des Verantwortungsgefühls und der 
Verpflichtung zum persönlichen Dienst unter der Herrschaft Christi."
744 Zur Differenzierung von calvinistischer Kirche und puritanischen Sekten vgl. 
Weber, Herrschaftssoziologie. 6. Abschnitt, S. 717ff.
745 Weber, Religionssoziologie § 10, S. 332.
746 Weber, Religionssoziologie § 10, S. 337.
747 Weber, Religionssoziologie § 10, S. 329: "Verpönt ist jeder Überschwang des 
Gefühls für Menschen als Ausdruck einer den alleinigen Wert der göttlichen 
Heilsgabe verleugnenden Vergötterung des Kreatürlichen (...). Verpönt ist die 
kreaturvergöttemde Erotik, - gottgewollter Beruf eine nüchterne Kindererzeugung 
(wie die Puritaner es ausdrücken) innerhalb der Ehe. Verpönt ist Gewalt des 

319

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Gesinnung geprägt ist, die keinen Konflikt von 
Gesinnung und Außenwelt kennt, sieht Max Weber das Weltver­
hältnis des modernen Menschen durchaus komplex. Seit der alt­
israelitischen Prophetie treten Sollen und Sein, Gott und Welt im­
mer weiter auseinander und es entsteht eine spezifische Gesin­
nungsethik, die gegenüber Impulsen der Außenwelt mehr oder 
weniger unempfänglich ist. Der Preis der inneren Freiheit ist eine 
anschwellende Verinnerlichung der ethischen Problematik, für die 
keine äusserliche ökonomische Rechenhaftigkeit bestimmend 
ist.748 Mit der Rationalisierung der äußeren Lebensverhältnisse - 
für Weber handelt es sich in erster Linie um eine Versachlichung 
der ökonomischen, juridischen und politischen Beziehungen - "tritt 
der religiösen Ethik eine Welt interpersonaler Beziehungen 
entgegen, die sich ihren urwüchsigen Normen grundsätzlich gar 
nicht fugen kann", weil versachlichte und unpersönliche Sozial­
strukturen ethisch nicht zu regulieren sind.749 Der Puritanismus 
erscheint in Max Webers Perspektive als diejenige religiöse Be­
wegung, der es wirksam gelingt, die Spannung zwischen religiöser 
Ethik und sozialer Welt auszuschalten, weil sie die Belastung des 
religiösen Menschen durch die ungeheure Schuldenlast für das 
praktische Leben neutralisiert. Der Puritaner sucht nach 
Symptomen individueller Prädestination und findet sie im beruf­
lichen Erfolg. Die Kehrseite dieses Ausgleichs von ethisch­
religiösen Postulaten und Lebenswelt ist seine Verantwortungs­

Einzelnen gegen Menschen, aus Leidenschaft oder Rachsucht, überhaupt aus 
persönlichen Motiven, - gottgewollt aber die rationale Niederhaltung und 
Züchtigung der Sünde und Widerspenstigkeit im zweckvoll geordneten Staate. 
Verpönt ist persönlicher weltlicher Machtgenuß als Kreaturvergötterung, - 
gottgewollt die Herrschaft der rationalen Ordnung des Gesetzes."
748 Weber, Religionssoziologie § 11, S. 349: "Statt stereotypierend kann sie, je 
nach der Richtung der Lebensführung, die sie schafft, von innen heraus 
revolutionierend wirken. Aber sie erkauft diese Fähigkeit um den Preis einer 
wesentlich verschärften und verinnerlichten Problematik. Die innere Spannung des 
religiösen Postulats gegen die Realitäten den Welt nimmt in Wahrheit nicht ab, 
sondern zu. An Stelle des äußerlichen Ausgleichspostulats der Theodizee treten 
mit steigender Systematisierung und Rationalisierung der 
Gemeinschaftsbeziehungen und ihrer Inhalte die Konflikte der 
Eigengesetzlichkeiten der einzelnen Lebenssphären gegenüber dem religiösen 
Postulat und gestalten so die Welt, je intensiver das religiöse Bedürfen ist, desto 
mehr zu einem Problem (...)."
749 Weber, Religionssoziologie § 11, S. 353.

320

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losigkeit gegenüber sozialen und politischen Geschicken. Der 
Rückzug des Puritaners auf gesinnungsethische Positionen und die 
Vorstellung radikal individualisierter Gnadenwahl fördern indirekt 
- aufgrund der Gleichgültigkeit gegenüber dem Erfolg des 
Nächsten - die Versachlichung interpersonaler Beziehungen.

2.4.3. Moderner Kapitalismus und 
ethische Gesinnung

Die moderne kapitalistische Gesinnung setzt sich nach Max Weber 
aus der religiösen Gesinnung des Puritaners und dem 
Rationalismus des städtischen Bürgertums zusammen. Es kann 
sogar von einer Parallelentwicklung der Rationalisierung der 
Religiosität und des Arbeitsprozesses gesprochen werden.750 Max 
Weber zufolge gehören die Entwicklung gewerblicher Arbeit, des 
städtischen Lebens und die Verinnerlichung des Religiösen zu den 
charakteristischen Momenten des modernen Gesellschaftslebens. 
Das städtische Bürgertum, das sich aus Handwerkern und 

750 Vgl. hierzu die umfangreichen Äußerungen Max Webers in seiner 
Herrschaftssoziologie. 6. Abschnitt, S. 703-4; dort heißt es unter anderem über die 
soziale und ökonomische Lage des Bürgertums in universalhistorischer 
Perspektive: "(...) In das Resultat der Arbeit des Töpfers, Webers, Drechslers, 
Tischlers geht außerordentlich viel weniger an unberechenbaren Naturereignissen 
ein (...) als in die Landarbeit. Das dadurch bedingte Maß von relativer 
Rationalisierung und Intellektualisierung paart sich, infolge der größeren 
Hausgebundenheit großer Teile der Arbeitsprozesse (...) mit dem Verlust der 
unmittelbaren Beziehung zu der plastischen und vitalen Realität der Na­
turgewalten. Aus ihrer Selbstverständlichkeit gerissen werden sie nun zum 
Problem. Die rationalistische, stets zur religiösen Spekulation führende Frage nach 
einem Sinn des Daseins jenseits seiner selbst taucht auf (...) und zugleich liegt bei 
der berufsmäßigen stetigen Art der Kundenarbeit des Handwerkers die Entfaltung 
des Pflicht- und Lohn-Begriffes als Verankerung der Lebensführung, bei der Art 
seiner stärker der rationalen Ordnung bedürftigen sozialen Verflochtenheit das 
Hineintragen moralisierender Wertungen in die Religiosität überhaupt nahe. (...) 
Die Verinnerlichungen und Rationalisierungen des Religiösen, d. h. insbesondere 
die Hineinlegung ethischer Maßstäbe und Gebote, die Verklärung der Götter zu 
ethischen Mächten, welche das Gute wollen und belohnen und das Böse zu 
strafen, daher auch selbst sittlichen Forderungen gerecht werden zu müssen, die 
Herausbildung vollends des Gefühls der Sünde und der Sehnsucht nach Erlösung, 
sind daher sehr regelmäßig erst mit einer gewissen Entwicklung gewerblicher 
Arbeit, meist direkt mit deijenigen der Städte, parallel gegangen."

321

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kaufleuten zusammensetzt, hat ein besonderes Interesse daran, 
daß soziale Beziehungen ethisch nicht reglementiert, juristisch 
versachlicht und von politischen Eingriffen freigehalten werden. 
Unter diesen Bedingungen setzt der moderne Kapitalismus ein.751 
Der Arbeits-, Geld- und Gütermarkt im modernen Kapitalismus 
kennt allein sachliche Beziehungen zwischen Menschen. Zwar 
kapitalisiert auch er die Körper der Menschen, aber er begründet 
unpersönliche Arbeits- oder Schuldverhältnisse, eine "herrenlose 
Sklaverei.” Das wichtigste Rechtsinstitut des modernen Kapitalis­
mus ist die Vertragsfreiheit, deren Differenz gegenüber dem 
nexum als Urtypus des freien Arbeitsvertrages offensichtlich ist. In 
der Antike ist es aufgrund der dargestellten Traditions­
gebundenheit nur möglich, Rechts Verbindlichkeit in Verträgen als 
Deliktsobligation zu konzipieren. Der Arbeiter ist in juristischer 
Hinsicht ein Schuldner, Verbrecher und Schuldsklave. In der 
Moderne hingegen hat sich die unfreie Arbeit nach Webers 
Ansicht nicht etablieren können, weil sie unrentabel ist, dem 
Gewaltverzicht in privatrechtlichen Beziehungen widerspricht und 
mit den Naturrechtsprinzipien nicht übereinstimmt.752 Daß es sich 
hierbei - auch im Angesicht der Naturrechtstradition - um einen 
Fortschritt der Menschheit zur Freiheit handelt, erscheint Weber 
zutiefst zweifelhaft.

751 Weber, Herrschaftssoziologie. 6. Abschnitt. In: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 
709: "Die Konkurrenzfähigkeit, der Markt: Arbeitsmarkt, Geldmarkt, Gütermarkt, 
sachliche, weder ethische noch antiethische, sondern einfach anethische, jeder 
Ethik gegenüber disparate Erwägungen bestimmen das Verhalten in den 
entscheidenden Punkten und schieben zwischen die beteiligten Menschen 
unpersönliche Instanzen. Diese herrenlose Sklaverei, in welche der Kapitalismus 
den Arbeiter oder Pfandbriefschuldner verstrickt, ist nur als Institution ethisch 
diskutabel, nicht aber ist dies - prinzpiell - das persönliche Verhalten eines, sei es 
auf der Seite der Herrschenden oder Beherrschten, Beteiligten, welches ihm ja bei 
Strafe des in jeder Hinsicht nutzlosen ökonomischen Untergangs in allem 
wesentlichen durch objektive Situationen vorgeschrieben ist und - da liegt der 
entscheidende Punkt - den Charakter des Dienstes gegenüber einem 
unpersönlichen sachlichen Zweck hat."
752 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 415: "In Europa führten rein ökonomische 
Evolutionen der Arbeitsorganisation, speziell der zünftigen Arbeit, dazu, daß die 
während des ganzen Mittelalters in Südeuropa nicht völlig verschwundene 
Sklaverei in das Gewerbe nicht eindrang.(...) Maßgebend für die gänzliche 
Beseitigung der persönlichen Unfreiheit aber waren letztlich überall starke 
naturrechtliche ideologische Vorstellungen."

322

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obwohl die Moderne eine Reduktion des Gebrauchs physischer 
Gewalt auszeichnet, erkennt Max Weber in ihr doch subtile und 
effektive Unterwerfungspraktiken der negativ privilegierten 
Schichten, die es zu allen Zeiten gab und geben wird. Die Reduk­
tion physischer Gewalt in innenpolitischen Verhältnissen ist für 
Weber keinesfalls Indiz für eine Zunahme individueller Freiheit.753 
Auch in der modernen "Rechtsstaatsordnung - religiös angesehen 
nur der wirksamsten Art von Mimikry der Brutalität”754 scheint das 
Projekt der Emanzipation des Individuums aus den Fesseln von 
Tradition und Repression zutiefst fragwürdig. Die Entwicklung 
der Rechtsinstitute und die vergleichende Analyse mit der 
religiösen und politischen Lebenswelt legt die Schlußfolgerung 
nahe, daß "die zwangsmäßige Schematisierung der Le­
bensführung” zunimmt. Die soziale Welt der Moderne muß nicht 
auf die grausamen Rechtspraktiken der antiken Welt zurück­
greifen, um den Einzelmenschen gefügig zu machen. Sie basiert 
auf der Selbstdisziplinierung des Einzelmenschen unmittelbar 
durch die religiöse Vorstellung einer Berufspflicht und mittelbar 
durch soziale Disziplinierung.755 In modernen kapitalistischen 
Verhältnissen bedarf es nicht der physischen Unterwerfung des 
Menschen, vielmehr reicht der soziale Zwang, für den Lebens­
erhalt seine Arbeitskraft veräußern zu müssen, um eine indirekte 
Zwangslage zu konstituieren. Die Schranke der kapitalistischen 
Erwerbsgier, die in der Moderne im Sinne Savignys als Respekt 
vor der Person bezeichnet werden kann, hat nach Max Weber eine 
differenzierte Herkunftsgeschichte. Sie liegt zum einen in der in­
dividuellen Tendenz zum Gewaltverzicht (religiös), zum anderen 
basiert sie auf dem allgemeinen Streben der Gewaltmono­
polisierung (politisch), und darüber hinaus steht sie in Zusam­
menhang mit der Entwicklung des Naturrechtsdenkens. Das 
Ensemble dieser Entwicklungsmomente, so fügt der Universal­
historiker hinzu, ist ein spezifisch abendländisches Kultur­

753 Weber, Rechtssoziologie § 2, S. 439.
754 Weber, Religionssoziologie § 11, S. 361.
755 Vgl. hierzu Weber, Herrschaftssoziologie 5. § 3. (Disziplinierung und 
Versachlichung), S. 681-7. Und ders., Der Sozialismus. In: Gesammelte Aufsätze 
zur Soziologie und Sozialpolitik, S. 501: Über die Entstehung des Sozialismus aus 
der Fabrikdisziplin; d.h. eine bestimmte Arbeitsorganisation fördert einen 
bestimmten Gesellschaftstypus.

323

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ereignis.756 Die Beseitigung des Personalitätsprinzips und 
Willkürmoments im Recht sind spezifische Merkmale der abend­
ländischen Rechtsentwicklung. Einen besonderen Beitrag zur 
Rationalisierung des Rechts hat das Naturrechtsdenken geleistet.757 
Das Naturrecht des 17. bis 18. Jahrhunderts wird von Max Weber 
in den Kontext der Entstehungsgeschichte des modernen 
Kapitalismus gestellt. In dieser Perspektive erscheint das 
Naturrecht als rationales System sogenannter Freiheitsrechte, zu 
denen die Vertragsfreiheit, das Recht auf Privateigentum und freie 
Verfügungsgewalt und das Recht auf Unverletzlichkeit der 
Rechtsperson zählen.758 Vor allem die Vertragsfreiheit impliziert 
den Bruch mit der traditionellen Rechtsvorstellung und ist 
gleichzeitig die juristische Bedingung des freien Konkurrenz­
betriebes im modernen Kapitalismus. Das Prinzip der 
Vertragsfreiheit als Element des Naturrechtsdenkens zeichnet 
Weber zufolge aus, daß prinzipiell die rationale Begründbarkeit 
eines Rechtsgeschäfts für dessen Legitimation ausreicht. Traditio­
nelle Schranken der Vertragsfreiheit, die der religösen und 
sozialen Sphäre entstammen, werden wirksam ausgeschaltet. Die 
Schranke konsensualer Übereinkunft wird im Naturrecht dort 
angesetzt, wo die natürlichen Freiheitsrechte bedroht sind, d. h. 
"man kann sich gültig weder in politische noch in privatrechtliche 
Sklaverei begeben.”759 Weber interessiert sich in diesem Zusam­
menhang nicht für die Begründung der Freiheitsrechte 
(Obligationenlehre), sondern für ihre Bedeutung im sozialen 
Leben. Die Entwicklung des Naturrechtsdenkens ist in seiner 
Perspektive nur ein Symptom der zunehmenden Rationalisierung 

756 Weber, Rechtssoziologie § 8, S. 505: "Nur der Okzident kannte die voll 
entwickelte dinggenossenschaftliche Justiz und die ständische Stereotypierung des 
Patrimonialismus, nur er auch das Aufwachsen der rationalen Wirtschaft, deren 
Träger sich zunächst zum Sturz der ständischen Gewalten mit der Fürstenmacht 
verbündeten, dann aber revolutionär gegen sie kehrten; nur der Okzident kannte 
daher auch das Naturrecht; nur er kennt die völlige Beseitigung der Personalität 
des Rechts und des Satzes Willkür bricht Landrecht (...)."
757 Vgl. die bedeutendste Studie zu diesem Themenkomplex: J. Freund, Die 
Rationalisierung des Rechts nach Max Weber. In: M. Rehbinder/ K.-P. Tieck 
(Hrsg.): Max Weber als Rechtssoziologe. Berlin 1987, S. 9-35.
758 Weber, Rechtssoziologie § 7, S. 496-8.
759 Weber, Rechtssoziologie § 7, S. 498.

324

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Entpersonalisierung der Rechtsbeziehungen als Kehrseite des 
Weges zu mehr individueller Freiheit.

Max Webers Analyse des Naturrechtsdenkens des 17. und 18. 
Jahrhunderts ist ernüchternd. Seines Erachtens ist es nur ein 
Element in der komplexen Herkunftsgeschichte des modernen 
Kapitalismus. Das Schicksal des Naturrechtsdenkens in unserem 
Zeitalter ist eng an das Verhängnis der religiösen Rationalität 
geknüpft und damit ein Paradigma für die Entzauberung der Welt. 
Mit dem Verlust des rationalen Fundaments religiöser 
Orientierung verkümmert religiöse Ethik als Berufspflicht und 
vom Naturrechtsdenken bleibt nur der Effekt der Rationalisierung 
des Rechtsdenkens übrig. Von der theologisch-juridischen 
Begründung menschlicher Moralität besteht nur noch ein rational 
nicht mehr hinterfragbares, d. h. irrationales, Gefühl der 
Schuldigkeit. Webers Fazit lautet: Die traditionelle Naturrechts­
lehre verliert im Angesicht der Skepsis des modernen Intellektua­
lismus ihren metajuristischen Kredit.760

Vor dem Hintergrund dieser vielschichtigen Analyse einer Ra­
tionalisierung der Lebenswelt wird schrittweise das Schicksalhafte 
des modernen Kapitalismus, von dem Max Weber wiederholt 
spricht, anschaulich. Der moderne Kapitalismus bezieht seine 
Evidenz aus der religiösen Grundstimmung einer radikalen Ver­
innerlichung ethisch-religiöser Postulate und der damit zusam­
menhängenden Individualisierung der Heils- und Erfolgssuche. 
Darüber hinaus gehört zu seinen Charakteristika eine religiös und 
politisch motivierte Reglementierung der Affekte (Gewaltverzicht) 
und politische Verantwortungslosigkeit. Ebenso bedeutsam ist die 
Rationalisierung der Rechtsverhältnisse als ein Produkt des 
bürgerlichen Rationalismus, sowohl im Naturrechtsdenken als 
auch in der juristischen Verwaltung großer politischer 

760 Weber, Rechtssoziologie § 7, S. 502: "Gänzlich auszurotten ist freilich der 
latente Einfluß naturrechtlicher, uneingestandener, Axiome auf die Rechtspraxis 
schwerlich. Aber nicht nur infolge der unausgleichbaren Kampfstellung formaler 
und materialer Naturrechtsaxiome gegeneinander und nicht nur infolge der Arbeit 
der verschiedenen Formen der Entwicklungslehre, sondern auch infolge der 
fortschreitenden Zersetzung und Relativierung aller metajuristischen Axiome 
überhaupt, teils durch den juristischen Rationalismus selbst, teils durch die 
Skepsis des modernen Intellektualismus im allgemeinen, ist die naturrechtliche 
Axiomatik heute in tiefen Mißkredit geraten."

325

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Organisationen. Im Typus des modernen Kapitalismus fuhrt Max 
Weber diese Entwicklungsstränge zusammen und skizziert die 
Umrisse einer spezifisch modernen Gesinnungsethik: Der moderne 
homo politicus und oeconomicus erfüllt lediglich seine sachliche 
Berufspflicht, weder Gläubiger und Schuldner, noch Arbeitgeber 
und Arbeiter treten in ein persönlich gefärbtes Verhältnis, 
vielmehr handeln sie - und das unterscheidet sie radikal von ihren 
Vorläufern in der Antike - "ohne Ansehen der Person.”761 In der 
Sicht Max Webers ist die Berufspflicht der sinnentleerte Ver­
fallsmodus eines ursprünglich religiös motivierten Schuldver­
hältnisses des Menschen gegenüber seinem Schöpfergott. Der 
moderne Mensch erfüllt seine Verbindlichkeiten aus Pflicht, nicht 
aufgrund einer Verantwortlichkeit für den Mitmenschen. Das 
Charakteristikum der modernen Gesinnung ist die bloß formale 
Struktur der ethischen Gesetzgebung, die Kant zum Prinzip er­
hoben hat. Für Max Weber offenbart sich in diesem Versuch der 
Selbststabilisierung einer Welt moralischer Prinzipien "die Sinn­
losigkeit der rein innerweltlichen Selbstvervollkommnung zum 
Kulturmenschen. ”762

Die moderne kapitalistische Gesinnung ist lediglich eine 
Schwundstufe der puritanischen Wendung zur innerweltlichen 
Askese, eine Spielart des "gottlosen Sündengefühls" und für den 
modernen Menschen gibt es keinerlei "sinnvolle Möglichkeit einer 
Vergebung und Reue oder eines Wiedergutmachens."763 Zwar 
versagt Weber sich Werturteile und prophetische Aussagen, aber 
beiläufig hat er doch die Vermutung geäußert, daß der moderne 
Kapitalismus sein lebendiges Moment verliert, sobald die religiöse 
Motivation vollständig in den Hintergrund treten wird.764 Die 

761 Weber, Religionssoziologie § 11, S. 361: "Ohne Ansehen der Person, sine ira 
et Studio, ohne Haß und deshalb ohne Liebe, ohne Willkür und deshalb ohne 
Gnade, als sachliche Berufspflicht und nicht kraft konkreter persönlicher 
Beziehung erledigt der homo politicus ganz ebenso wie der homo oeconomicus 
heute seine Aufgabe gerade dann, wenn er sie in idealstem Maße im Sinn der 
rationalen Regeln der modernen Gewaltordnung vollzieht."
762 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie Bd.l, S. 569.
763 Weber, Religionssoziologie § 11, S. 348.
764 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd.l, S. 204: "Der 
siegreiche Kapitalismus jedenfalls bedarf, seit er auf mechanischer Grundlage 
ruht, dieser Stütze [der religiösen Askese] nicht mehr. Auch die rosige Stimmung 
der lachenden Erbin: der Aufklärung, scheint endgültig im Verbleichen, und als 

326

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moderne Welt ist durch einen Verlust an personalen Bindungen 
gekennzeichnet. Weder die Beziehung von Gott und Mensch noch 
diejenige zwischen Menschen ist interpersonal bestimmbar und 
ethisch erfaßbar, und - so darf hinzugefiigt werden - der Sinn des 
Gleichnisses vom unbarmherzigen Gläubiger gerät in Verges­
senheit. Der moderne Mensch bleibt für Max Weber, auch nach 
dem Tode seines Gläubigers (Nietzsches Diktum), in einem irra­
tionalen Sinne Schuldner. Mit dem Verlust des anderen, dem der 
Mensch Rechenschaft schuldig war, geht die Zerstörung der 
Möglichkeit einher, sinnvoll zur eigenen Position in der Welt 
Stellung nehmen zu können. Damit fehlt auch die Chance einer 
gelingenden Emanzipation aus traditionellen Banden und die 
Grundlage einer ethisch sinnvollen Lebensführung. Es ist - wie 
Emst Troeltsch bemerkt - "Fluch und Qual der modernen Welt 
(...), daß sie (...) keinen Gemeingeist, keine Tradition, keine über­
persönliche Realität der geistigen Richtkräfte kennt."765

Max Weber war zweifelsohne "ein bitterer Beobachter."766 
Seine Skepsis richtete sich gegen die Aufklärung, deren Ansehen 
als lachender Erbin der religiösen Tradition scheinbar auf­
gebraucht ist. Die Suche nach dem Ursprung der Moralität als 
Stabilitätsgarantie von Rechtsstaatlichkeit gehört Weber zufolge in 
den Kontext einer Epoche, deren Fundamente unter den 
Hammerschlägen des antimetaphysischen Denkens und des 
radikalen Intellektualismus im 19. Jahrhundert zerschlagen 
wurden. Der Charakter des folgenden Zeitalters ist geprägt durch 
die Vernachlässigung der Sinnsuche, das Projekt der Aufklärung 
ist fragwürdig geworden. Max Weber hat in seinen umfangreichen 

Gespenst ehemals religiöser Glaubensinhalte geht der Gedanke der 
»Berufspflicht« in unserem Leben um. Wo die »Berufserfullung« nicht direkt zu 
den höchsten geistigen Kulturwerten in Beziehung gesetzt werden kann - oder wo 
nicht umgekehrt: sie auch subjektiv einfach als ökonomischer Zwang empfunden 
werden muß da verzichtet der Einzelne heute meist auf ihre Ausdeutung 
überhaupt. (...) Niemand weiß noch, (...) ob am Ende dieser ungeheuren 
Entwicklung ganz neue Propheten oder eine mächtige Wiedergeburt alter 
Gedanken und Ideale stehen werden, oder aber (...) mechanisierte Versteinerung, 
mit einer Art von krampfhaftem Sich-wichtig-nehmen verbrämt."
765 E. Troeltsch, Der Historismus und seine Überwindung. Fünf Vorträge. Berlin 
1924, S. 45.
766 R. Aaron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens. Bd.2. Köln 1971, S. 
17.

327

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Studien die Marx’sche Analyse des "stummen Zwangs der 
ökonomischen Verhältnisse"767 um eine Analyse der Gesinnung 
des modernen Menschen erweitert. Sein Fazit lautet: Der moderne 
Mensch hat mit dem Verlust religiöser Orientierungshilfen die 
Fähigkeit eingebüßt, prinzipielle moralische Entscheidungen 
treffen zu können.

Vor diesem Hintergrund definiert Jürgen Habermas die 
Aufgabe der Aufklärung am Ende des 20. Jahrhunderts. Gegen 
Webers Behauptung, "daß ein prinzipiengeleitetes moralisches 
Bewußtsein nur in religiösen Kontexten überleben kann"768, sollen 
die besseren Argumente entwickelt werden. Diese Forderung 
gründet auf der Einsicht, daß die Destruktion des Naturrechts­
denkens eine Lücke hinterlassen hat, die von der philosophischen 
Aufklärung geschlossen werden muß, wenn sie nicht ihr 
ureigenstes Projekt - die Emanzipation des modernen Menschen 
aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit - aufgeben will. Haber­
mas’ Fragestellung zeigt, daß er seine rechtsphilosophische Posi­
tion im Angesicht der Weberschen Moralskepsis formuliert:

"Wie kann vom beliebig änderbaren politischen Recht noch 
eine ähnlich verpflichtende Autorität ausgehen wie zuvor vom 

767 K. Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Bd.l. In: Marx- 
Engels-Werke. Bd.23. Berlin 1986, S. 765.
768 J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd.l. Frankfurt/M. 1981, 
S. 315. Neuerdings auch die weiterführende Studie Recht und Moral. In: ders.: 
Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des 
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/M. 1992, S. 541-99. Habermas Kritik an 
Weber mündet in der Feststellung: "Er hat, mit einem Wort, den ethischen 
Formalismus nicht emstgenommen. "(S. 549.) Habermas legt den Schwerpunkt 
seiner Argumentation auf den Nachweis, daß im Kommunikationsprozeß durch 
intersubjektive Anerkennung moralischer Regeln handlungsrelevante 
Verpflichtungen (S.152.) erzeugt werden. Habermas' Ansatz ist in der 
rechtsphilosophischen Diskussion z.Zt. ohne emstzunehmende Alternative; 
fraglich bleibt jedoch, ob sein kommunikationstheoretisches Modell der 
Erzeugung von sozialen Bindungen den Verlust des principium obligationis wird 
ersetzen können. Vgl. dagegen einen dezidierten Verfechter des ethischen 
Formalismus: K.O. Apel, Kann der postkantische Standpunkt der Moralität noch 
einmal in substantielle Sittlichkeit »aufgehoben« werden? In: ders.: Diskurs und 
Verantwortung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionellen Moral. 
Frankfurt/M. 1988, S. 103-53. Apel spricht von der "lebensweltlichen 
Verpflichtung einer diskursiven Verantwortungsethik" (S. 116), in der die 
normativen Grundlagen einer Sozial- und Kommunikationsgemeinschaft enthalten 
sind.

328

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unverfugbaren sakralen Recht? Bewahrt das positive Recht 
überhaupt noch einen verpflichtenden Charakter, wenn es seinen 
Geltungsmodus nicht mehr, wie das bürokratische Herrscherrecht 
im traditionalen Rechtssystem, einem vorgängigen und überge­
ordneten Recht entlehnen kann?”769 770

Aufklärung bedeutet auch am Ende des 20. Jahrhunderts die 
Emanzipation des Menschen aus überlieferten institutionellen 
Bindungen. Das Bild vom Schuldner der Sozialgemeinschaft soll 
durch die Vorstellung vom autonomen, souveränen und verant­
wortlichen modernen Individuum abgelöst werden. Die Ent­
fesselung der Individualität scheint jedoch auf Kosten der Integra­
tionsfähigkeit des Menschen selbst zu gehen. Max Weber nennt 
den Preis der Moderne und resümiert den Diskurs über Recht und 
Moral der Nachkantischen Epoche innerhalb der deutschen 
Aufklärung: Die Frage nach dem Grund der Moralität läßt sich 
sinnvoll nur im religiösen Zusammenhang stellen, außerhalb 
dieser Sphäre gibt es kein moralisches vinculum juris.

Vom Weberschen Standpunkt aus erscheinen die Reflexionen 
über das Fundament von Recht und Moral in der Nachkantischen 
Epoche - von Feuerbach bis Nietzsche - wie eine konsequente 
Entwicklung, an deren vorläufigem Endpunkt eine rationale 
Konzeption von Moralität und eine daran anknüpfende stabile 
Verknüpfung von Recht und Moral destruiert ist. Recht ist unter 
diesen Bedingungen nicht mehr als positives (Zwangs-)Recht und 
als solches ein Mittel der Disziplinierung und Moral ist in der 
reduzierten Form reiner Gesinnungsethik eine besonders effiziente 
Weise der Selbstdisziplinierung, der ein moderner Kulturmensch 
sich selbst unterwirft. Das Resultat dieses Entwicklungsganges ist 
die von Weber apostrophierte Entzauberung der Welt.™

In der Perspektive auf das bereits Gewesene konstatiert der 
Moral- und Rechtsgenealoge den Glaubensverlust an höhere 
Mächte und spricht - insofern er nicht wie Nietzsche in der 
Ahnung zukünftiger Ereignisse Zuflucht nimmt - den nüchternen 
Befund aus, daß der moderne Mensch den ethischen Kosmos 
weitgehend rationalisiert, ohne die Folgen dieser Rationalisierung 
seiner Lebenswelt kalkulieren zu können. Weber läßt dabei die 

769 Habermas, Faktizität und Geltung, S. 583.
770 Max Weber, Wissenschaft als Beruf, S. 36.

329

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage unbeantwortet, ob das Schicksal der Moderne "eine mäch­
tige Wiedergeburt alter Gedanken (...) oder aber mechanisierte 
Versteinerung"771 ist. Er beobachtet, ohne Therapievorschläge an­
zubieten.

Weil Weber bei diesen Beobachtungen stehen bleibt, unter­
scheidet sich sein Werk von den zeitgenössischen moral- und 
sozialphilosophischen Versuchen einer Rekonstruktion der Funda­
mente unserer sozialen Lebenswelt. Insofern die vorliegende 
moralgenealogische Studie mit Max Weber ihren Abschluß findet, 
teilt sie seinen skeptischen Blick und läßt die Entscheidung offen, 
ob das profane Recht in unserer Zeit eine dem Naturrecht des 17. 
und 18. Jahrhunderts analoge Verpflichtungsstruktur entwickeln 
kann, ob in der Nachkantischen Epoche die Konzeption einer 
juridisch-moralischen Obligation gelingen kann - aus den 
Trümmern des Naturrechtsdenkens, aus den Prinzipien der 
praktischen Philosophie Kants oder auf gänzlich neuem Funda­
ment? Skepsis angesichts großer Versprechungen erscheint allemal 
ratsam.

771 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Bd.l, S. 204.

330

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993668-292 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.4.1. Altrömisches Schuldrecht im antiken Kapitalismus
	2.4.2. Religiöse Ethik und Weltverständnis
	2.4.3. Moderner Kapitalismus und ethische Gesinnung

