
zfwu 14/2 (2013), 301–314 301 

Menschenbilder müssen scheitern* 
Menschen sind erkennbar bekannt 

EKKEHARD KAPPLER** 

Nach einer „Welt“ voller Menschenbilder und einigen Spotlights auf Konsequenzen 
solcher Bild- und Modellvorstellungen wird untersucht, wie Menschenbilder entstehen 
und welche Funktionen sie haben können. Inwiefern stehen beim Betrachten der 
Menschen Menschenbilder im Wege? Schließlich wird erörtert, warum und inwiefern 
die moralische Interpretation des „müssen“ in „Menschenbilder müssen scheitern“ zu 
kurz greift. Allerdings müssen Menschenbilder auch dann scheitern, wenn man sie aus 
anderen Blickwinkeln betrachtet.  

Schlagwörter: Entscheidungslogik, Homo Oeconomicus, Menschenbilder, Moral, Text 

Ideas of Man are Doomed to Fail 

We don’t need any idea of man. Any such model would be foggy and reveal more information about 
their authors and addressees than about actual human beings. There is little insight to be expected 
from these limited models. Nevertheless they are being used and it is impossible to ignore them. But 
reconstruction and deconstruction may reduce the risk of becoming manipulated by them. Reconstruc-
tion and deconstruction support creativity. At the end, ideas of men remain misleading – without 
exception.  

Keywords: Idea of Man, Decision Logic, Homo Oeconomicus, Human Images, Morals  

1. So viele Menschenbilder 
Prosopagnosie ist eine Erkrankung bei der die Menschen keine Gesichter sehen kön-
nen. Sie können zwar Augen, Mund, Nase, Ohren erkennen, aber sie nicht zu einem 
Gesicht zusammensetzen. Gesichtsblindheit wird diese Erkrankung auch genannt. 
Menschen die unter Prosopagnosie leiden, können ein Gesicht unter Umständen so-
gar beschreiben, es aber nicht erkennen: Noch ein Menschenbild! Freilich reduziert 
nicht nur eine Krankheit unser Bild vom Menschen, sondern jedes Bild. 
Wenn am Ende eines Symposions über „Menschenbild und Ökonomie“ Mediziner, 
Philosophen, eine Richterin, eine Forschungsprojektbetreuerin, ein ehemaliger Ar-
beitsdirektor und Landesminister a.D., Volkswirte und Betriebswirte, Therapeuten, 
________________________ 
*  Dieser Beitrag wird im Rahmen unseres zfwu-Ideenforums veröffentlicht, in dem in unregelmä-

ßigen Abständen originelle Essays abgedruckt werden. 
**  Em. o. Univ.-Prof. Dipl.-Kfm. Dr. Dr. h.c. Ekkehard Kappler, IOL - Institut für Organisation 

und Lernen, Universitätsstraße 5, A-6020 Innsbruck, Tel.: +43-(0)512-5077566, E-Mail: ekke-
hard.kappler@uibk.ac.at, Forschungsschwerpunkte: Unternehmensführung und Controlling, 
Change-Management und Organisationsentwicklung, Grundlagenforschung: Methodologie und 
Bildtheorie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


302  

Unternehmer und experimentelle Wirtschaftsforscher vorgetragen haben: Was soll am 
Ende einer solchen Veranstaltung noch gesagt werden?! Welches Menschenbild ist 
nicht bemüht worden? Man kann sicher sein, dass von Genie bis Wahnsinn, von Ein-
stein bis Donald Duck alles im Raum war. Auch Superman und „Total Man“ (vgl. 
Gooch 1972). Aber warum? Menschen sind doch erkennbar bekannt. Warum dann 
Menschenbilder kreieren? Und was ist der Preis dafür? Muss Therapie nach einem 
vorgestellten Menschenbild ablaufen? Kann sie danach ablaufen? Schlägt das Herz 
immer links? Ist Asthma immer Asthma oder der Schein davon, den ein seltener Pilz 
aus Brasilien erzeugt? Ist das Foto ein Ausschnitt aus der Wirklichkeit oder ein Aus-
schnitt aus dem Gefühl des Betrachters? Woher nehmen wir überhaupt dieses vorge-
stellte Menschenbild? Welches Ideal ist normal? Ist ein Ideal notwendig? Not wen-
dend? 
Vielfach wird nach einem gemeinsamen, gewissermaßen dem Menschenbild gesucht 
und mitunter wird es auch reißerisch angeboten.1 Ein gemeinsames Menschenbild 
entsteht so nicht. Es bleibt ein reduziertes Bild, eine Abstraktion – gerade als würde 
man in ein Oval auf einem Blatt Papier, im Schnee oder im Sand an den entsprechen-
den stellen „Auge“, „Auge“, „Nase“, „Mund“, „Hirn“, „Ohr“ hineinschreiben (vgl. 
Knight Wegenstein 1973). Abstrakte Terme, Floskeln für konkrete Elemente eines 
Gesichts formen sich eben nicht zu dem einen Gesicht. Wie sollten sie auch, wenn die 
Menschen so verschieden sind und sich immer wieder ändern. Vielleicht treibt sie eine 
vage Hoffnung, im Hinblick die Vorstellung eines Menschen, der sie sein wollen 
(könnten?). Meist sind sie wenig konsequent im Verfolgen dieses Wunsches. Aber 
unabhängig davon bleibt es ohnehin immer nur ein Bild. Das Potenzial, das sie zu 
entfalten vermöchten, wird so nicht wirksam.  
In gescheiten und engagierten Diskursen werden differenzierte Menschenbilder vorge-
tragen. Wenn die Diskurse „gelingen“, entstehen Dekonstruktionen von Menschen-
bildern, in der immer wieder enttäuschten Hoffnung, sie mögen uns nun nicht mehr 
im Wege stehen. Lässt sich mit Verschiedenheit und Vielfalt, mit unbekannten und 
ungeahnten Potenzialen wirklich nicht anders umgehen als sie in Menschenbilder zu 
verkleinern? 
Reden wir von Menschen, sind auch Sie dabei, hoch verehrte Leserin, sehr geehrter 
Leser. Vielleicht vermuten oder spekulieren Sie, welches Menschenbild der Autor von 
seinen Leserinnen und Lesern wohl unterstellt haben wird. Wo sollte ich da anfangen, 
wo aufhören? Lesen sollten sie halt können, sinnverstehend.  
Lassen Sie mich zunächst ein Szenario entwerfen, gewissermaßen ein Menschenbild-
Gruppenbild mit dem Homo oeconomicus.  
Manchmal ist das kreierte, gefühlte, unterstellte Menschenbild ärgerlich, häufig genug 
auch peinlich. Die Menschenbilder beispielsweise, die sich bei der Dekonstruktion 
von Führungs- und Unternehmensleitsätzen zeigen, erschrecken mitunter. Ähnliches 
gilt für manche Konsumentenleitbilder, Kundenleitbilder in der Werbung und für 
manche Personalvorstellungen in Stellenanzeigen oder Anpreisungen von Weiterbil-
dungsseminaren. „Für wie blöd halten die mich eigentlich?“, fragt man sich gelegent-
________________________ 
1  Mag das nun ganzheitlich, theologisch, metaphysisch, esoterisch, wissenschaftlich oder wie auch 

immer gemeint sein.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


zfwu 14/2 (2013), 301–314 303 

lich, wenn man die durchsichtigen Scheinargumente der einen oder anderen politi-
schen Entscheidungsbegründung oder das Palaver in einer Talkshow hört. Natürlich 
reden diese Menschen nicht von einem konkreten Menschen, und auch die Inserate 
weisen nicht auf einen bestimmten Zeitgenossen hin, hoffen aber dennoch auf Treff-
sicherheit. Sie wollen in der Regel nicht diffamieren, stehen aber permanent in dieser 
Gefahr, weil sie in höchstem Maße selektiv sind – und zwar immer, selbst wenn die 
Autoren das nicht wollen.2 
Das Spiel mit Menschenbildern ist selbst vielfältig. In der Wissenschaft ist es in der 
Regel ein Spiel mit quasi-axiomatischen Annahmen und nachfolgenden Theoremen, 
Modellen und anderen Spekulationen. Dass das nicht funktionieren kann, lässt sich 
leicht nachvollziehen, wenn man sich an den Ausgangspunkt der Axiomatik erinnert. 
Durch das Reduzieren einer Problemlösung auf wenige Axiome sollte die Klasse der 
auf diese Weise gelösten Probleme erkannt werden. Keinesfalls ging es um einen be-
liebigen Einstieg, ein beliebiges – bzw. nach seinen Entstehungsgründen nicht befrag-
tes – Setzen von Annahmen und Vorstellungen.  
William S. Burroughs, der außergewöhnliche, große amerikanische Autor hat das 
Problem der zwangsläufigen Selektivität unseres Wahrnehmens auf originelle Weise zu 
lösen versucht. Die ihm begegnenden Alltagsausschnitte hat er in zum Teil wild wu-
chernden, rhizomartigen Wahrnehmungspatchworks zusammengefügt.  

„Life is a cut-up. As soon as you can walk down the street your consciousness is 
being cut by random factors. The cut-up is closer to the facts of human percep-
tion than linear narrative.“ (Kunsthalle Wien et al. 2012: 32) 

Menschenbilder sind viel weniger als cut-ups, aber mitunter wirksamer. Zumindest 
meinen das Werbeexperten, die das Motto „Sex sells“ oder andere Verkaufshilfen 
erkannt zu haben glauben. So ohne weiteres lassen sich Menschenbilder also nicht 
verwerfen oder gar abschaffen. Alle Menschen haben von sich und anderen mehr 
oder weniger bewusst und reflektiert Bilder im Kopf, die ihr Verhalten mitbestimmen. 
Deshalb erscheint es angebracht, nach Möglichkeiten zu suchen, sich nicht von den 
eigenen Bildern in die Irre führen oder überrumpeln zu lassen. Das gelingt nicht, 
wenn man versucht Menschenbilder vorzuschreiben oder zu standardisieren.  
Im Grunde lässt sich das Scheitern von Menschenbildern schon bei Kant und Hegel 
und vielen Denkern davor und danach nachlesen. Ohne jedes Menschenbild kommt 
Hegels anatomisch einwandfreie Definition des Menschen aus: Der Mensch ist ein 
Säugetier mit Ohrläppchen (vgl. Hegel 1986/1830: 19). Um Menschen aus allen ande-
ren Lebewesen herauszukennen, reicht diese anatomische Bestimmung. Was ihr frei-
lich fehlt, ist der Begriff des Menschen. Der Begriff würde alle Menschen umfassen, 

________________________ 
2  Das gilt übrigens auch für die häufig verwendete Nietzsche-Formulierung vom Menschen als 

dem noch nicht festgestellten Tier. Aus dem Zusammenhang gerissen, ist das eine schöne Meta-
pher. „die gelungenen Fälle sind auch beim Menschen immer die Ausnahme und sogar in Hin-
sicht darauf, dass der Mensch das noch nicht festgestellte Thier ist, die spärliche Ausnahme 
(Nietzsche 1990/1887: 81). Aber Vorsicht: Auch in den Fragmenten des Nachlasses finden sich 
Formulierungen, die nicht aus dem Text gerissen werden sollten, weil sie sehr nahe an entsetzlich 
festgestellte Menschenbilder von dem gesunden und dem kranken Menschen heranreichen (vgl. 
Nietzsche 1974/1884: 121).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


304  

die toten, die lebenden und die noch nicht geborenen. Und was allen Menschenbil-
dern fehlt, und häufig genug der darauf Bezug nehmenden Praxis, ist eben dieser Be-
griff sowie seine und ihre historische Dimension. Sie lässt sich ein wenig erahnen, 
wenn wir der Frage nachgehen: Wer posiert eigentlich auf einem Bild? Der oder die 
Abgebildete? Die Fotografin, der Fotograf? Der Maler, die Malerin? Der Betrachter, 
die Betrachterin? Die Benutzerin, der Benutzer? Die Vergangenheit, die Gegenwart 
oder die Zukunft? Wir können sicher sein: Alle (vgl. Owens 2003)! Daran schließt sich 
die kritische Frage nach visueller Kompetenz an, die Michael Bockemühl so unnach-
ahmlich gelehrt hat: Wie sehen wir, wenn wir sehen wie wir sehen (vgl. Bockemühl 
1991)? Was blickt uns an, wenn wir etwas anblicken (vgl. Kappler 2011)? 
Weil Menschen erkennbar bekannt sind und sich mitunter für wichtiger halten als 
andere, ist immer wieder versucht worden, das Menschsein zu reglementieren. Das 
Sehen, das Für-wahr-nehmen und Definieren des Menschen, das Zuordnen der Ei-
genschaft Mensch zu bestimmten Clans, Stämmen, Völkern, Cliquen ist das Ergebnis. 
Weitere zentristische Merkmale machen das Menschsein von der Hautfarbe abhängig, 
von der Religion... Sklaven waren im alten Rom ein Ding mit zwei Beinen. Achtzig 
Prozent der Menschen im antiken („demokratischen“) Athen waren Sklaven. Als das 
englische Parlament Australien zu einem menschenleeren Kontinent erklärte (zu jener 
Zeit lebten dort ca. 800.000 Menschen), war dies nur vor dem Hintergrund eines be-
stimmten Menschenbildes und – mehr oder weniger unausgesprochen – vor dem 
Hintergrund ökonomischer Interessen möglich. Bis in die zwanziger Jahre des 20. 
Jahrhunderts sind junge Männer am Wochenende hinausgefahren in das Outback, um 
Aborigines zu schießen. Erkennbar bekannt sollte nur sein, wer vor dem definierten 
Hintergrund, besser: vor diesem Vordergrund wie Forder-Grund – nicht ausgegrenzt 
wurde. 
So wird auch niemand behaupten oder unterstellen wollen, dass der Homo oeconomi-
cus besonders auffällig ist angesichts der ungezählten Metaphern, die die Versuche 
den Menschen zu erfassen und zu benutzen, hervorgebracht haben. In der Ökonomik 
freilich wird dem Homo oeconomicus eine besondere Stelle zugewiesen. Der Mensch 
ist ein Nutzenmaximierer, ist die Kernannahme, die hinter dem Gebrauch der Meta-
pher steht. Völlig offen bleibt, was Nutzen sein soll.  
Wer auch immer mit Konstrukten und Abstraktionen wie dem Homo oeconomicus 
zu arbeiten begonnen haben mag, werden Historiker erneut und erneut zu ergründen 
versuchen. Nicht selten wird Adam Smith als Ausgangspunkt gewählt. Ihm ging es als 
Moralphilosoph darum, die Menschen so zu nehmen wie er sie sah: als Egoisten. Wie 
ließe sich angesichts egoistischer Menschen ein Wirtschaftssystem, vielleicht sogar ein 
Gesellschaftssystem denken, das für alle größtmöglichen und gerecht verteilten Wohl-
stand gewährleistet, war seine Frage. Nach allen Überlegungen kam Adam Smith zu 
dem Schluss, dass sich abstrakt so ein System denken ließe, es aber unmöglich zu 
etablieren wäre. 
Streng genommen ließe sich so ein System nur ableiten, wenn man dem ego-
/homozentrischen Menschenbild Ketten anlegte. Der Mainstream der Ökonomiker 
hat das getan. Im Bild des sogenannten vollkommenen Marktes wird alles durch die 
Ketten ökonomistischer Kosten-Nutzen-Kalküle gefesselt. Raum und Zeit verschwin-
den in einem Punkt. Persönliche Präferenzen verschwinden ebenfalls. In seiner 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


zfwu 14/2 (2013), 301–314 305 

strengsten Ausprägung, auf dem vollkommenen Markt, ist der Homo oeconomicus 
allerdings nicht wirklich raum-, zeit- und präferenzlos. Er hat gar keinen Begriff mehr 
von Raum und Zeit und Präferenzen. Er ist a-historisch, a-räumlich und a-
präferenziell. Er braucht von sich nichts mehr zu wissen. Das erledigt für ihn alles die 
unsichtbare Hand des Marktes. Ihr ist er ausgeliefert. Das funktioniert bis zu einem 
gewissen Grade. Im Grunde ist so der Homo oeconomicus freilich unabbildbar. Selbst 
wenn man ihm aber auf dem unvollkommenen Markt Kosten-Nutzen-Kalküle zubil-
ligt, bleibt er konturenlos, denn Kosten und Nutzen sind totale Abstraktionen, „abso-
lute Metaphern“ im Sinne von Hans Blumenberg (vgl. Blumenberg 1998, zuerst 1960). 
Daran ändert sich auch nichts, wenn statt nach rationalistisch optimalen Ergebnissen 
nach befriedigenden Ergebnissen gefragt wird. Auch was befriedigend ist, ist Resultat 
gesellschaftlicher Prozesse und Machtkonstellationen.  
Soweit bestimmte Konventionen zur Bestimmung von Kosten und Nutzen durchge-
setzt sind, ist ihre Verfügbarkeit ideologisch und oder machtvoll bestimmt. Die Be-
triebswirtschaftslehre hinterfragt solche Bestimmtheit in der Regel nicht. Gerade die 
Bestimmtheit freilich wäre wissenschaftlich aufzuklären. Schließlich soll nicht verges-
sen werden, dass diese Art der Modellbildung kulturspezifisch aus arabisch-
europäischen Wurzeln hervorgegangen ist. In der alten chinesischen Kultur, die ein 
von uns völlig verschiedenes Universum darstellt, findet sich nichts von unserer teleo-
logischen Logik. 
Also: Wie denkt jemand, wenn er Kosten und Nutzen so denkt wie er sie denkt? Und 
wer kann sich das erlauben? 
Elinor Ostrom verdanken wir das kluge Konzept der Commons, das Konzepts des 
Wertes des Gemeinguts, der Allmende (vgl. Ostrom 2012). Sie glaubte nicht an den 
allgemeinen Nutzen von abstrakten Abkommen auf der Basis bestehender Konven-
tionen. Nur im konkreten Erleben von Schaden und Nutzen kommen die Akteure zu 
kontextspezifischer Vernunft. Die Bewässerungssysteme der portugiesischen Groß-
grundbesitze mussten nach der Parzellierung im Gefolge der Revolution der 1970er 
Jahre erst ziemlich verfallen, ehe die neuen Kleinbauern sich zu ihrem unbedingt not-
wenigen Erhalt zusammenschließen wollten. 
In den letzten Jahren zeigt sich die praktische Unfähigkeit des rein ökonomistischen 
Ansatzes in zunehmenden wirtschaftlichen Katastrophen. Die Randbedingungen wer-
den nicht mehr beherrscht. Eine Großbank bzw. das Bankensystem ist kein abstrakter 
Homo oeconomicus, sondern ein Instrument zur Abgleichung von Geldtransaktio-
nen. Konkret entwickelt hat es sich darüber hinaus zu einer bis zu einem gewissen 
Grade sinnlosen Geldproduktionsmaschine, die weder ihre Produktionsbedingungen 
noch die Verteilung ihrer Produkte hinreichend gesellschaftlich reflektiert. Geld heckt 
Geld. Die gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Möglichkeit zu reflektieren, sei nicht 
der Job von Bankern, Managern und Unternehmern in unserem Wirtschaftssystem, 
sagen manche. Maximiere deinen Profit und du liebst deinen Nächsten, heißt der so-
genannte wirtschaftsliberale Auftrag. Dabei wäre es durchaus im Eigeninteresse, über 
diesen Imperativ nachzudenken statt selbstmissverständlich darüber hinweg zu gehen. 
Wissenschaft hätte hier eine Aufgabe. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


306  

Und die Wirtschaftswissenschaft, deren Basis der Haushalt ist und das Haushalten, die 
eigentlich eine Wissenschaft von der Produktion und ihrer Verteilung ist (vgl. Lepe-
nies 1997)? Sie kümmert sich mehr technokratisch um die Vermehrung der immer 
gleich gedachten Outputs und Profite, auch die der Banken, also eher im Sinne eines 
Polytechnikums, um das immer schon interessendurchsetzte Wie und nicht um das 
Was und das Warum, d.h. nicht um die Reflexion der Produktions- und Verwertungs-
bedingungen. Das Ergebnis: Leistung, die Leiden schafft. Nicht drei, nein: vier Wörter 
und ein Komma: Leistung, – die – Leiden – schafft. Die Axiomatik abstrakter Ethik, 
einer abstrakten Logik, einer abstrakten Rationalität sind in einer Welt unzähliger mora-
lischer Wertungen, unzähliger Logiken und Rationalitäten nicht wirklich zielführend 
(vgl. Ortmann 1976; Kappler 1975). Wer seine Ziele durchsetzen kann, braucht sie 
freilich nicht zu publizieren oder zu reflektieren.  
Man muss nicht ausschließen, dass Manager gierig sind, wenn sie in drei Wochen zwei 
Milliarden Dollar verzocken und trotz hoher Verluste dicke Boni kassieren, weil in 
ihren Verträgen für Zusatzvergütungen verlustresistente Kennzahlen festgelegt wur-
den. Im System der über alle Transaktionen gelegten Marktideologie sind sie konform. 
Vielleicht sind solche Banker und Broker tatsächlich auch als Individuen gierig. Diese 
Psychologie aus der Hüfte zielt allerdings entschieden zu kurz und entbehrt jeder hin-
reichenden Analyse, denn sie lässt den Blick auf den Systemzusammenhang vermissen.  
Klarer wird das Bild, wenn die Rolle des Individuums und seine Bedeutungslosigkeit 
in diesem System beleuchtet werden. Die Krise denken heißt: das System denken, mit 
der Komplexität seiner Beziehungen und all seinen Vermittlungsorten – im Eltern-
haus, im Kindergarten, in der Spielzeugindustrie, in der Schule, dem Beruf, der Uni-
versität, den Medien, der Nachbarschaft, den Kirchenorganisationen und Glaubens-
gemeinschaften, den Cliquen und Sekten, den Wirtschaftsunternehmen und Gangs, 
der Freizeitindustrie, den Supermärkten und Discountern, der Kunst und der Kultur, 
der Geschichte und ihren Heroisierungen wie Verdrängungen, einschließlich der Ideo-
logisierung des Individuums. Der Mensch ist nicht der Single in, auf und mit der gro-
ßen Freiheit. Er ist nicht determiniert, aber dennoch ein gesellschaftliches Wesen. Die 
Individualisierung von Systemfehlern geht dem Absolutsetzen und Ideologisieren des 
Individuums auf den Leim. Die systemkonstituierende Gier wird als individuelles 
Merkmal dargestellt und folglich verschleiert. Persönlich kann man gut ein netter 
Mensch sein.  
Besser kennzeichnet Karl Valentin das Menschenbild des Homo oeconomicus: Der 
Mensch ist gut, aber d’Leit san so schlecht – die Leute sind so schlecht. Vielleicht nicht 
einmal die Leute, die sich konkret einzurichten versuchen. In einer komplexen Um-
welt entstehen, gesellschaftlich vermittelt, Verhaltensweisen, die die Menschen selbst 
nicht mehr durchschauen. Das reicht vom Konsumentenverhalten bis in die Sexuali-
tät. Durch die allgegenwärtige Verbreitung von Pornografie in anonymen Medien 
droht sich ein vermeintlich möglicher Hochleistungswettbewerb zu entwickeln, der 
die Geschlechterbeziehung deutlich verändert und erschwert. Auch dieser Wettkampf 
lässt sich im Paradigma des Homo oeconomicus abbilden (vgl. McKenzie/Tullock 
1984). Anders als von Richard B. McKenzie und Gordon Tullock sowie Hans Albert 
behauptet, ist der Homo oeconomicus nicht die ökonomische Dimension des Alltag, 
sondern der Alltag, der sich in dieser ökonomistischen Weise ausdrücken lässt, ist 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


zfwu 14/2 (2013), 301–314 307 

vielfach und vielfältig schon auf sie reduziert. Als Alternative ließe sich zu dieser Be-
trachtung auch anbieten, dass das benutzte Modell des Homo oeconomicus inzwi-
schen weitgehend den Alltag usurpiert hat. Die entsprechende Deutung des Alltags 
gerechtfertigt und immunisiert Modell wie Alltag. Der klassische Fall einer Affirmati-
on. Damit wären wir beim blanken Modellplatonismus angelangt.  
Der Homo oeconomicus ist a-individuell, a-sexuell, a-moralisch, nicht unmoralisch, 
und a-gierig. Erst das psychologisierende Deuten dieses Menschenbildes rechtfertigt 
Gier bzw. das im Turbo-Kapitalismus herrschende Wirtschaftsverhalten systemisch. 
An dieser Stelle wird auch deutlich, dass bisher keine tragfähige Praxis oder Theorie 
vorliegt, die Moral bzw. Ethik von und zwischen Organisationen thematisiert.  
Die eindimensionale, lineare Ziel-Mittel-Logik hat gesellschaftlich versagt, weil nicht 
wirklich realisiert worden ist, was Herbert A. Simon schon vor Jahrzehnten schrieb: 
Lass’ mich die Nebenbedingungen setzen, und es ist mir völlig egal, wer die Ziele 
formuliert (vgl. Simon 1964)! Betriebswirtschaftlich ist das Ziel-Mittel- bzw. Ziel-
Subziel-Modell in relativ trivialen Settings hilfreich. Das gilt zum Beispiel dann, wenn 
in komplexen Entscheidungssituationen über Zielvereinbarungen Druck auf diejeni-
gen ausgeübt wird, die diese Vereinbarungen realisieren müssen. Und die Anreiz-
Beitragstheorie erläutert das auch schlüssig. Wer unglücklich ist, weil er seine Ziele 
oder Subziele nicht erreichen kann, senke seinen Anspruch, dann geht es munter wei-
ter mit dem Ziel-Mittel-Schema, und er ist wieder glücklich.  
Zu dem rationalistischen Grundmuster gängiger Entscheidungslogik gehört auch zu 
akzeptieren, dass der Mensch beschränkt rational ist. Tun wir also mal so „als ob“ 
unser Menschenersatz, der Homo oeconomicus, ebenfalls beschränkt rational ist. 
Zwar wissen wir als beschränkt rationale Menschen nicht, was „rational“ sein könnte 
und worin also unsere Beschränkung liegt, aber auch da tun wir mal so „als ob“. Wir 
sind nun in der Lage spieltheoretisch spannende Szenarien zu konstruieren; wir kön-
nen behaupten zu wissen, wie man zu Visionen kommt und wie die optimalen Kapi-
talquoten in den Reaktionsgebieten des Unternehmens zu bestimmen sind. 
Auf der Vaihingerschen Philosophie des Als-Ob hat beispielsweise vor gut neunzig 
Jahren Erich Gutenberg seine Theorie der Kapitalquoten in den Reaktionsgebieten 
der Unternehmung aufgebaut (vgl. Gutenberg 1929). Tun wir einmal so, meint er, als 
ob alle organisatorischen und zwischenmenschlichen Beziehungen, alle Spannungen, 
Konflikte, Führungs- und Entscheidungsprobleme, Motive und Interessen und Be-
dürfnisse in dieser Organisation geklärt wären. Unter dieser Bedingung kann der Ho-
mo oeconomicus schalten wie er will. Es ist wie in der Physik. Die Versuchsanord-
nung produziert die „Gesetze“, die sie produzieren kann. Gutenberg produziert die 
Unternehmung, in der er dann die Gesetzmäßigkeiten und Kapitalquoten findet, die in 
diesem Setting enthalten sind. In dieser Theorie von der vorgestellten Unternehmung 
wäre der Mensch nur störend. Er wird eingeklammert ausgeklammert. Eine vertretba-
re Gesellschaftstheorie scheint das nicht. Es ist auch keine hilfreiche Betrachtung für 
konkrete Mitarbeiterführung in den Fällen, in denen es auf die Expertise der Mitarbei-
ter ankommt. Eine Theorie der Unternehmung wäre es dann, wenn mit diesem Aus-
klammern des Menschen Gutenberg die Unternehmensrealität getroffen hätte. Ganz 
auszuschließen ist das bei autoritärem Führungsverhalten nicht. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


308  

Max Frisch hat das so formuliert (Tagebuch 1948–1949):  
„Wir kündigen ihm [dem Menschen] die Bereitschaft, auf weitere Verwandlun-
gen einzugehen. Wir verweigern ihm den Anspruch auf alles Lebendige, das un-
fassbar bleibt, und zugleich sind wir verwundert und enttäuscht, dass unser 
Verhältnis nicht mehr lebendig sei.  

‚Du bist nicht‘, sagt der Enttäuschte oder die Enttäuschte, ‚wofür ich dich gehal-
ten habe‘. 

Und wofür hat man sich gehalten? 

Für ein Geheimnis, das der Mensch ja immerhin ist, ein erregendes Rätsel, das 
anzuhalten wir müde geworden sind. 

Man macht sich ein Bildnis. Das ist das Lieblose, der Verrat... 

Du sollst dir kein Bildnis machen, heißt es von Gott. Es dürfte auch in diesem 
Sinne gelten: Gott als das Lebendige in jedem Menschen, das, was nicht fassbar 
ist. Es ist eine Versündigung, die wir, so wie sie an uns begangen wird, fast ohne 
Unterlass wieder begehen – ausgenommen, wenn wir lieben.“ (Frisch 1950: 
33ff.) 

Soweit der Dichter. 
Und die Praxis? Wir heiraten nicht mehr, weil sich Scheidung nicht rechnet. Wir 
schließen Theater und Museen, Kindergärten und Schulen, weil sie sich nicht rechnen. 
Wir vermindern die Krankenkassenleistungen. Kein Herzschrittmacher für Leute über 
achtzig. Wir schließen Eisenbahnstrecken in entlegene Gebiete, weil sie sich in der 
zugrunde gelegten betriebswirtschaftlichen Logik nicht rechnen. Wir fördern Groß-
vereine. Das bringt Stimmen. Die Schrebergartensiedlung wird in dieser Fruchtfolge 
letztendlich zum olympischen Dorf und dann zum Wohnsilo. Small is beautiful, rech-
net sich aber nicht. Was lernt mich das, habe ich vor Jahren in dem im Ruhrgebiet 
eigenen Dialekt zu fragen gelernt.  
Ein weit verbreitetes Begründungsmuster für das Kürzen öffentlicher Unterstützung 
sagt: Das rechnet sich nicht! Der Homo oeconomicus wird benutzt, um über be-
triebswirtschaftliche Kostenrechnung und Preiskalkulation zu begründen, warum 
Steuergelder eingespart werden müssen. Im konkreten Fall gilt das etwa bei einer still-
zulegenden Busverbindung, für Essen auf Rädern, für Pflegedienste, für Kinderbe-
treuung, für geriatrische Einrichtungen, für Internetcafés, für Universitäten, die wieder 
forschen. Dabei ließe sich der notwendige Zuschuss als konkrete Sozial- und Gesell-
schaftspolitik denken, die gerade notwendig ist aufgrund des imperialistischen Homo 
oeconomicus-Arguments und -Verhaltens. Natürlich sollen solche Gelder nicht ver-
schwendet werden. Das ist aber durch betriebswirtschaftliche Kalküle allein nicht zu 
garantieren. Der Zuschuss für den Weiterbetrieb einer kleinen Bahnstrecke oder für 
die öffentlichen Verkehrsbetriebe ist unter Umständen gerade ein Erfolg der Sozialpo-
litik gegen betriebswirtschaftliche Kalküle. Im Sinne des Commons-Gedanken von Elio-
nor Ostrom wären bei solchen Entscheidungen die betroffenen Nutzer zumindest 
einzubinden in die Lösungsbemühungen. 
Ende des Szenarios. Es folgen Anstöße für eine Analyse. Ich überschreibe sie mit drei 
„absoluten Metaphern“ (vgl. Blumenberg 1998: 10ff.).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


zfwu 14/2 (2013), 301–314 309 

2. Welt – Bild – Text 
Die Abbildungsform der Wissenschaft ist der Text, häufig auch die vermeintlich ein-
deutige Formel, wenn der Text in seiner Vieldeutigkeit den Menschen zu nahe kommt 
und das behauptete Wissen zur Karikatur zu werden beginnt. Wie es zum Text 
kommt, und was damit geschieht, erfordert eine kleine Abschweifung. Ich referiere 
hier eine Betrachtung von Vilém Flusser (vgl. Flusser 1999). 
Die archaischen Höhlenbilder sind wohl die ersten Versuche die erlebbare Welt fest-
zuhalten. Das Raum-Zeit-Kontinuum wird von vier Dimensionen auf die zwei der 
Fläche reduziert. Diese Bildfläche deutet auf etwas außerhalb von ihr hin, etwas, das 
im Fluss von Raum und Zeit liegt und nun aufgrund des Bildes vermeintlich festgehal-
ten sowie gelegentlich wieder in das Raum-Zeit-Kontinuum zurückprojiziert werden 
kann. Das geht natürlich nicht, denn andere Zeiten haben zum Beispiel andere Seh- 
und Interpretationsmuster. Flusser nennt die mit dem Bild verbundene Hoffnung 
daher „Imagination“. Sie merken schon an dieser Formulierung, Imagination ist nicht 
nur Rückprojektion. Betrachten, scannen wir Bilder, konstruieren wir nur die Illusion 
einer ewigen Wiederkehr des Gleichen. Wir gleiten in die Welt der Magie.  

 „Bilder sind Vermittlungen zwischen der Welt und den Menschen. Der Mensch 
‚ex-sistiert‘, das heißt, die Welt ist ihm unmittelbar nicht zugänglich, so dass Bil-
der sie ihm vorstellbar machen sollen. Doch sobald sie dies tun, stellen sie sich 
zwischen die Welt und den Menschen. Sie sollen Landkarten sein und werden 
zu Wandschirmen: Statt die Welt vorzustellen, verstellen sie sie, bis der Mensch 
schließlich in Funktion der von ihm geschaffenen Bilder zu leben beginnt.“ 
(Flusser 1999: 9) 

Die Fachvokabel dafür heißt Idolatrie.  
„Der Mensch vergisst, dass er es war, der die Bilder erzeugte, um sich an ihnen 
in der Welt zu orientieren. Er kann sie nicht mehr entziffern und lebt von nun 
ab in Funktion seiner eigenen Bilder: Imagination ist in Halluzination umge-
schlagen.“ (Flusser 1999: 9) 

„Bilder, das wird in solchem Vergessen vergessen, repräsentieren nichts als ihre 
Oberfläche. Sie sind nicht repräsentierte Welt, sondern oberflächig oberfläch-
lich. Gleichwohl signifizieren sie und schreiben aufgrund ihrer Selektivität Be-
deutungen zu (vgl. Burgin 2003). Bilder sind Flächen und eine zweidimensionale 
Abstraktion. Im Text lassen sich Bilder auf eine Dimension reduzieren, die der 
Linie. Wie es zum Text kommt, und was damit geschieht, zeigt wiederum Vilém 
Flusser. Misserfolge führten zur Kritik an den Bildgeschichten, bis hin zur Bild-
zerstörung. So beginnt der Kampf der Schrift gegen das Bild. Mit dem Schrei-
ben beginnt das „begriffliche Denken“. Aus der Bildfläche werden Linien, abs-
trakter als die Bilder, die sie deuten wollen. Das hat natürlich Folgen. „Texte be-
deuten nicht die Welt, sie bedeuten Bilder, die sie zerreißen.“ (Flusser 1999:11) 

Allerdings ist die Schrift selbst ... 
„eine Vermittlung – ganz wie die Bilder-, und sie ist der gleichen inneren Dialek-
tik unterworfen. ... Ist es die Absicht der Schrift, zwischen dem Menschen und 
seinen Bildern zu vermitteln, so kann sie die Bilder auch verstellen, anstatt sie 
darzustellen, und sich zwischen den Menschen und seine Bilder schieben. ... 
Werden die Texte aber unvorstellbar, bildlich unfassbar, dann lebt der Mensch 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


310  

in Funktion seiner Texte. ... Beispiele für Textolatrie, für ‚Texttreue‘, sind das 
Christentum und der Marxismus. Die Texte werden ... in die Welt dort draußen 
projiziert, und man erlebt, erkennt und wertet die Welt in Funktion dieser Texte. 
Ein besonders beeindruckendes Beispiel für die Unvorstellbarkeit der Texte bie-
tet heute der Diskurs der Wissenschaften. Das wissenschaftliche Universum  
(die Bedeutung dieser Texte) soll nicht vorgestellt werden: Stellt man sich unter 
ihm etwas vor, hat man es ‚falsch‘ entziffert; wer sich unter den Gleichungen ... 
etwas  vorstellen will, hat sie nicht verstanden. Da aber alle Begriffe letzten 
Endes Vorstellungen bedeuten, ist das wissenschaftliche, unvorstellbare Univer-
sum ein ‚leeres‘ Universum.“ (Flusser 1999: 12) 

Im Gefolge der Aufklärung erreichte die Textolatrie im 19. Jahrhundert ihren Höhe-
punkt und ihre Krise. Gegen die Aufklärung revoltierte die Romantik. Werden Texte 
unvorstellbar, müssen neue Bilder, Metaphern, erfunden werden. Schließlich wurden 
technische Bilder erfunden, von Apparaten erzeugte Bilder. Besser als die Originale 
nannte Wilhelm von Humboldt die Fotografien. Die nächste Stufe bilden die techni-
schen Apparaturen und ihre Software-Programme. „Der Computer berechnet das“, 
heißt es heute. Oder: „Googlen wir mal“. 

„Die Funktion der technischen Bilder ist, ihre Empfänger magisch von der 
Notwendigkeit eines begrifflichen Denkens zu befreien, indem sie das histori-
sche Bewusstsein durch magisches Bewusstsein zweiten Grades, seine begriffli-
chen Fähigkeiten durch eine Imagination zweiten Grades ersetzen.“ (Flusser 
1999: 24) 

Objektiviertes wird in Objektives (vgl. Daston/Galison 2002) umgedeutet: Die Welt 
wird wieder zum Bildchen. An die Stelle der Mythen alter Bilder tritt die Ritualisierung 
von Programmen. Eines davon ist der Homo oeconomicus. „The Audit Society – 
Rituals of Verification“ überschreibt deshalb Michael Power (1997) von der London 
School of Economics, einer der führenden Vertreter einer reflektierten De- und Re-
konstruktion des Rechnungswesens, seine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit 
den Konventionen von Kostenrechnung, Bilanzierung, Evaluation und Ranking.3  
Im a-Menschenbild des Homo oeconomicus und den aus ihm weitergeführten Pro-
grammen wird ein aufklärerisches Programm zu ritualisieren versucht, dessen Magie 
groß ist (vgl. nochmals McKenzie/Tullock 1984). Es wird so getan, als wüssten wir, 
was Rationalität ist oder sein soll.  
Nur ein Beispiel. Ich spreche von der Entscheidungslogik, die unser wirtschaftswis-
senschaftliches Denken durchzieht. Sie ist gekennzeichnet, durch die zielorientierte 
Auswahl unter Alternativen in mehr oder weniger unübersichtlichen Situationen. Die-
se Unübersichtlichkeit gilt sowohl für die Situationen als auch für die vorgestellten 
Ziele, die vermeintlichen Alternativen, deren prognostizierte Konsequenzen,4 die 
Auswahlverfahren und die daran zu beteiligenden Menschen. Sie gilt aber auch für die 
________________________ 
3  Die nicht vorhandene deutsche Übersetzung des Titel von Powers Buch ergäbe übrigens eine 

wunderbare Doppeldeutigkeit/Doppelbödigkeit: Die geprüfte Gesellschaft. 
4  Prognose ist kein wirklich wissenschaftliches Verfahren, da sich Prognosen nicht empirisch 

überprüfen lassen. Wir können rein logisch nicht sagen, ob ein Ereignis wegen einer Prognose 
oder trotz einer Prognose eingetreten ist, oder ob es auch ohne Prognose eingetreten wäre. 
Gleichwohl werden Prognosen politisch wirksam genutzt.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


zfwu 14/2 (2013), 301–314 311 

Ergebnisse der Auswahlprogramme, denn was im Programm und seinen expliziten 
Zielen nicht zum Zug kommt, wird eben in die Nebenbedingungen gepackt und/oder 
bei der Umsetzung der Programmergebnisse nachgeschoben – offen oder verdeckt. 
Das freilich konterkariert des Ergebnis nicht selten. Alle Voraus-Setzungen dieser 
Verfahren sind bereits von der Logik des Homo oeconomicus durchdrungen. Diese 
Perspektive rechtfertigt die Auswahl, ohne sie nochmals zu begründen.  
Anders als bei der Auswahl mittels formaler Modelle der Entscheidungslogik, werden 
echte Entscheidungen notwendig, wenn alle Auswahlbemühungen und alles Berech-
nen an ihr Ende gekommen sind, wenn auf diese Weise kein Ergebnis zu erreichen ist 
und dennoch etwas getan werden muss. Die große Leistung von Alan Turing besteht 
darin, dass er zeigen konnte, dass es Dinge gibt, die durch Maschinen nicht berechen-
bar sind. Heinz von Foerster geht noch einen Schritt weiter: Wenn alle Berechenbar-
keit und alle Entscheidungslogik, also alle Auswahlhandlungen kein Ergebnis mehr 
zeitigen, sind echte Entscheidungen zu fällen, falls nicht Stillstand eintreten soll (vgl. 
Förster 1993).  
Die Praxis trifft in komplexen Situationen echte Entscheidungen (vgl. Scheidweiler 
2006). Oft werden sie Bauchentscheidungen genannt. Wie Gigerenzer gezeigt hat, gibt 
es keinen erklärlichen Grund, sie aus unseren Entscheidungsbetrachtungen auszu-
blenden oder sie geringer zu schätzen als rationalistische Programme (vgl. Gigerenzer 
2007). Im Gegenteil. Die Ritualisierung abstrakter Programme von Menschenbildern 
und ihren Ableitungen, führt allenfalls zu Abkommen, in denen diejenigen, die die 
Definitionsgewalt haben, sich bespiegeln. Dagegen kommen in aller Regel diejenigen 
nicht vor, die die Programme verwirklichen sollen oder ausbaden müssen. Letztend-
lich entsprechen sie nicht dem Menschenbild der Programme. Die Indianerstämme 
von Amazonien, die mit unserer Zivilisation nichts zu tun haben wollen, müssen sie 
paradoxerweise akzeptieren, um wenigstens – leider bisher weitgehend ergebnislos – 
protestieren zu können. Nochmals unter Verweis auf Elinor Ostrom: Das Nutzen von 
Ressourcen lässt sich in überschaubaren sozialen Gemeinschaften besser regeln, wenn 
diese ihre Güterproduktion und -verteilung selbst regeln. Raiffeisen hatte im 19. Jahr-
hundert einen ähnlichen Gedanke als er die Genossenschaftsbewegung gründete (vgl. 
Raiffeisen 1966/1866; Patera 1989). 
Die Abbildungsform der Wissenschaft ist der Text. Auch er verlangt echte Entschei-
dungen und ist immer selektiv, da sich nicht „Alles“ sagen lässt, weil wir nicht wissen 
können, was „Alles“ ist. Daran ändern auch die vermeintlich eindeutigen Formeln 
nichts. Sie stehen nicht selten an Stellen, an denen der Text in seiner Vieldeutigkeit 
den Menschen zu nahe kommt und das behauptete Wissen zur Karikatur zu werden 
beginnt. Werden die Hintergründe von Verfahren nicht thematisiert, kommt es nicht 
nur zu Menschenbildern, sondern zu ganzen Wissenschaftsbildern, Wissenschaftskon-
zeptionen, Paradigmen mit heroischen Annahmen und gewaltigen Rechtfertigungsver-
suchen, die die erarbeiteten Aussagen ideologisch immunisieren sollen. 
Das Scheitern der Entscheidungslogik kommt im Menschenbild des Homo oecono-
micus nicht vor. Die positivistische Grundhaltung ist mehr auf formale Abkommen 
aufgrund wahrsagerischer Prognosen aus und weniger auf eine Vielzahl und Vielfalt 
überlappender Aktivitäten aus unterschiedlichen Perspektiven sowie ihre Vermittlung 
im Prozess des Miteinanders. Aber gerade das wäre zu fragen: Welche Macht macht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


312  

ein Menschenbild, das in existenziellen Situationen diejenigen für unfähig erklärt, die 
ihm nicht entsprechen? Was blendet das imaginierte, halluzinierte Menschenbild des 
Homo oeconomicus aus? Sind die Fälle, die außerhalb eines hohen statistischen Kon-
fidenzintervalles liegen, wirklich zu vernachlässigen; sind sie nicht vielleicht gerade 
diejenigen Fälle, die besonders zu Innovationen anregen könnten?  
Letztendlich verweigern als objektiv behauptete und nicht hinterfragte Menschenbil-
der den Zugang zur narrativen Grundstruktur von Praxis. Unaufhaltsam passiert Pra-
xis dennoch. Es fügt sich, ist ein alttestamentarischer Ausdruck für das narrative Ge-
schehen in komplexen Situationen. Damit ist nicht gemeint, dass man sich auf Fügung 
berufen kann, vielmehr geht es um das Rütteln und Schütteln, Drehen und Wenden 
der Faktoren und Bestandteile einer Situation – bis sie sich auf ihre Weise fügen, zu-
sammenfügen oder auch nicht. 
Geht das denn? Ohne Ziele, ohne Modelle, ohne Idealbilder der Zukunft? Nun, man 
muss darauf nicht verzichten, zumal all diese Krücken vorkommen. Nur das sind 
nicht die Ausgangspunkte, um praktisch wirksam zu werden. Sehr deutlich werden sie 
in jeder Umsetzung über den Haufen geworfen. „Zunächst wird ein Modell erstellt, 
dann muss dieses Modell umgesetzt werden... diese Umsetzung muss immer mehr 
oder weniger erzwungen werden ...“ (Jullien 2006: 17; vgl. auch Scheidweiler 2006). 
Aufgrund dieser Analyse europäischer Strategiebetrachtung und in Gegenüberstellun-
gen aus den chinesischen Kriegskünsten kommt Jullien zu einem völlig anderen Stra-
tegiebegriff, der freilich auch europäischer Strategiepraxis (man denke an den strate-
gisch „listenreichen Odysseus“) abzubilden in der Lage ist; allerdings findet er sich 
nicht in den Abstraktionen betriebswirtschaftlicher Lehrbücher zur Strategie von Un-
ternehmen. Und wohl auch mit Hilfe des Homo oeconomicus gelingt solche Strategie 
nicht. „Der Stratege wird ... von einer Situation ausgehen, und zwar nicht von einer Situa-
tion, die [er] zuvor modelliert hat, sondern vielmehr von der vorliegenden Situation, in 
der [er] sich befindet und innerhalb derer [er] versucht auszumachen, wo sich das 
Potenzial befindet und wie es auszunutzen ist“ (Jullien 2006: 33). Auf den tragenden 
Faktoren müsse man surfen, ist das Bild, das Jullien dafür gebraucht, um auf Wirk-
samkeit hinzuweisen. 

3. Resümee 
Sie ahnen sicher schon seit einiger Zeit, was die Überschrift bedeuten könnte: Viel-
leicht täuschen Sie sich. „Menschenbilder müssen scheitern“ ist als moralische Forde-
rung denkbar. Dramatischer erscheint es mir, diesen Satz als Eingeständnis scheitern-
der Eindimensionalität und Linearität zu lesen. Dann könnte er praktisch werden.  
(1) Menschenbilder müssen scheitern, weil sie nicht den Menschen entsprechen. 

Beides, das Müssen und das Entsprechen, wird so wenig gelingen wie andere 
moralische Imperative. 

(2) Menschenbilder müssen und werden fatalerweise immer wieder scheitern, weil 
sie als Mythen und Programme ihre Entstehungsprozesse vergessen lassen und 
diesseits des notwendigen Kommunikationsprozesses Funktionären die Gestal-
tung dieser Prozesse übertragen.  

Das ist kein Imperativ, sondern eine Behauptung und eine Beobachtung. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


zfwu 14/2 (2013), 301–314 313 

(3) Menschenbilder müssen scheitern, weil vor oder hinter ihnen das Potenzial der 
Menschen und das weitere Situationspotenzial nicht hinreichend zur Entfaltung 
kommen können. Diese Potenziale werden wir benötigen, um Katastrophen zu 
bearbeiten, die unreflektierten Menschenbildern geschuldet sind. Freilich ist es 
wohl ein Traum zu glauben, imperialistischer Ökonomie und Ökonomik ließe 
sich beispielsweise mit dem Verweis auf Kunst erfolgreich begegnen. Immerhin 
ist allerdings neben herrschender Ökonomie und Ökonomik auch Kunst Ele-
ment des Situationspotenzials. 

Das könnte die Andeutung einer Hoffnung sein, die Joseph Beuys gehabt haben mag. 
(4) Menschenbilder müssen scheitern, wenn die Wissenschaften ihrem kritischen 

Anspruch gerecht werden und sie mit ihrem kritischen Potenzial den ideologi-
schen wie magischen Zumutungen der Geschichten und der Geschichte um 
Menschenbilder entgegentreten. Etwas vereinfacht, mit Blick auf Kant: Die 
oberen Fakultäten sind für die Normensetzung. Für das Leben: die medizinisch 
Fakultät; für die Seele: die theologische Fakultät; für das gesellschaftliche Mitei-
nander: die juristische Fakultät. Mehr oder weniger gemeinsam kreieren diese 
normsetzenden Fakultäten bzw. ihre Benutzer normative Menschen- und Ge-
sellschaftsbilder. Aber das Leben, die Praxis gehen weiter, die Seele entwickelt 
oder krümmt sich, das gesellschaftliche Miteinander bringt immer neue Formen 
hervor; nie werden wir ein zweites Mal in denselben Fluss steigen können. All 
das sagt, dass die Situationspotenziale sich ändern, die Normen daher immer 
wieder kritisiert und angepasst werden müssen. Das ist die Aufgabe der unteren 
Fakultäten. Angefangen mit der Philosophie, ist auch allen weiteren Fakultäten 
in diese Aufgabe gestellt.  

Ihr Bearbeiten ist ein schwieriges Geschäft, das Intelligenz, Mut und Empathie erfor-
dert. Und es ist ein schwieriges Geschäft – ohne Anspruch auf Belohnung. 

Literaturverzeichnis 

Blumenberg, H. (1998): Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.  
Bockemühl, M. (1991): Rembrandt. Das Rätsel der Erscheinung, Köln: Benedikt Taschen.  
Burgin, V. (2003): Einleitung zu „Thinking Photography“, in: Wolf, H. (Hrsg.): Fotokritik am 

Ende des fotografischen Zeitalters. Diskurse der Fotografie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
25–37. 

Daston, L./Galison, P. (2002): Das Bild der Objektivität, in: Geimer, P. (Hrsg.): Fotografie in 
Wissenschaft, Kunst und Technologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 29–99. 

Flusser, V. (1999): Für eine Philosophie der Fotografie, 9. Aufl., Göttingen: European Photo-
graphy.  

Förster, H. von (1993): Prinzipien der Selbstorganisation im sozialen und betriebswirtschaftli-
chen Bereich, in: von Förster, H. (Hrsg.): Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke, 
3. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 233–268.  

Frisch, M. (1950): Tagebuch 1946-1949, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Gigerenzer, G. (2007): Bauchentscheidungen, 2. Auflage, München: C. Bertelsmann.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301


314  

Gooch, S. (1972): Total Man. Towards an Evolutionary Theory of Personality, London: Penguin 
Press.  

Gutenberg, E. (1998/1929): Die Unternehmung als Gegenstand betriebswirtschaftlicher Theo-
rie, Berlin-Wien, unveränderter Nachdruck, Wiesbaden 1998: Gabler. 

Hegel, G. W. F. (1986/1830): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 
1830, Zweiter Teil: Die Naturphilosophie. Mit den mündlichen Zusätzen, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp. 

Jullien, F. (2006): Vortrag vor Managern über Wirksamkeit und Effizienz in China und im Wes-
ten, Berlin: Merve. 

Kappler, E. (2011): Visuelle Kompetenz für Unternehmen, in: Hug, T./Kriwak, A. (Hrsg.): 
Visuelle Kompetenz, Innsbruck: Innsbruck University Press, 251–269. 

Kappler, E. (1975): Zielsetzungs- und Zieldurchsetzungsplanung in Betriebswirtschaften, in: 
Ulrich, H. (Hrsg.): Unternehmensplanung, Wiesbaden: Gabler, 83–102. 

Knight Wegenstein (1973): Geschäftsbericht 1973, Zürich: o.V.  
Kunsthalle Wien/Fallows, C./Genzmer, S. (Hrsg.) (2012): CUT-UPS, CUT-INS, CUT-OUTS: The 

Art of William S. Burroughs, Wien: Verlag für Moderne Kunst. 
Lepenies, W. (1997): Benimm und Erkenntnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.  
McKenzie R. B./Tullock, G. (1984): Homo oeconomicus. Ökonomische Dimensionen des All-

tags, mit einem Geleitwort von Hans Albert, Frankfurt a.M., New York: Campus. 
Nietzsche, F. (1990/1887): Jenseits von Gut und Böse. Zur Genealogie der Moral, in: Colli, 

G./Montinari, M. (Hrsg.): Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, 
Band 5, München: dtv, 58–81. 

Nietzsche, F. (1974/1884): Nachgelassene Fragmente Frühjahr - Herbst 1884 Kritische Gesamt-
ausgabe. Abteilung 7, Band 2, Berlin, New York: de Gruyter, 113–133. 

Ortmann, G. (1976): Unternehmensziele als Ideologie. Zur Kritik betriebswirtschaftlicher und 
organisationstheoretischer Entwürfe einer Theorie der Unternehmensziele, Köln: Kie-
penheuer & Witsch.  

Ostrom, E. (2012): Was mehr wird, wenn wir teilen. Vom gesellschaftlichen Wert der Gemein-
güter, 2. Auflage, München: oekom.  

Owens, C. (2003): Posieren, in: Wolf, H. (Hrsg.): Diskurse der Fotografie, Band 2, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, 92–114. 

Patera, M. (Hrsg.)(1989): Aktualität und Modernität der Genossenschaftskonzeption von F. W. 
Raiffeisen, Wien: FOG Eigenverlag. 

Power, M. (1997): The Audit Society – Rituals of Verification, Oxford: Oxford University Press. 
Raiffeisen, F.W. (1966/1866): Die Darlehenskassen-Vereine, 8. Aufl., Neuwied am Rhein. 
Scheidweiler, T. (2006): Logiken strategischen Managements. Zum Verhältnis zwischen Strategie 

und Umsetzung, München, Mehring: Rainer Hampp. 
Simon, H. A. (1964): On the Concept of Organizational Goal, in: Administrative Science Quar-

terly, Vol. 9/No. 1, 1–22. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-301

