Queer Gardening.
Mit urbanen Garten
Okofeminismus weiterdenken

Gesprach mit Ella von der Haide Uber ihren Film
 Queer Gardening. Queer-feministische Okologien

in Gemeinschaftsgarten in Nordamerika”

Andrea Baier: Ella, dein neuer Dokumentarfilm mit dem Titel ,Queer Gardening*
in der Filmreihe Eine andere Welt ist pflanzbar! thematisiert queerfeministisches
Gartnern bzw. portratiert LGBTQIA*-Gartner*innen in Nordamerika. Du bist selbst
eine Gartenaktivistin und zahlst dich auch zur queeren Community. Wirdest du
sagen, dass Gemeinschaftsgarten fur queere Menschen besonders wichtig sind?
Ella von der Haide: In gewisser Weise ja. Denn die Frage des Zugangs zu Natur ist
fur queere Menschen nicht konfliktfrei. Marginalisierte Menschen sind in land-
lichen Raumen haufig bedroht, und insbesondere queere Menschen sind eher auf
Stadte verwiesen, da ihre Queerness als ,unnaturlich* wahrgenommen wird.

Garten stellen eine Moglichkeit dar, eigene Outdoor-Raume zu schaffen und zu
gestalten, in denen unabhangig experimentiert und eine selbstbestimmte Horti-
Kultur entwickelt werden kann. Queerness wird ja oft nur auf Partys verortet, und
mir und meinen Interviewpartner*innen ist es aber wichtig, auch alternative Rollen-
bilder von LGBTQIA* zu zeigen. Bilder von queeren Protagonist*innen, die arbeiten,
die mit dreckigen Handen dastehen oder pflanzenkundige Heiler*innen sind, die
sich im kontemplativen Zwiegesprach mit Krautern und Blumen befinden.

Der heilende und starkende Aspekt von Garten wird von meinen Interviewpart-
ner*innen immer wieder betont. Denn marginalisierte Menschen haben nicht nur
in den USA und Kanada einerseits mit kérperlichen und seelischen Traumata zu
kampfen, auch werden sie im Gesundheitssystem oft schlechter behandelt. So ist
es kein Wunder, dass Garten als heilsame Orte und auch ganz konkret als Orte, an
denen Heilpflanzen wachsen, wichtig sind.

1 LGBTQIA® Lesbian, Gay, Bisexual, Transsexual/Transgender, Queer, Intersexual und Asexual. Das *
steht fir magliche weitere (Selbst-)Bezeichnungen.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.

20/


https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Immer wieder betonen meine Interviewpartner*innen auch, wie wichtig die
Garten als Ort der Trauer um verstorbene Freund*innen oder Angehérige sind. Das
ist far eine Community, die so stark durch die HIV/Aids-Pandemie getroffen wurde
und fur die die etablierten religidsen Gedenkraume aus homophoben Grinden oft
nicht passen, von grofer Bedeutung. In vielen der von mir portratierten Garten hat
sich eine eigene Trauerkultur herausgebildet. Aus denselben Grinden entwickeln
viele Gartner*innen eine eigene Spiritualitat, die sich auf symbolische Elemente
aus den Garten bezieht bzw. den Garten auch als spirituellen Raum gestaltet.
Dafur gibt es im Film wunderbare und kreative Beispiele.

Ein weiteres wichtiges Element ist, dass queere Menschen seltener Kinder
bekommen als heterosexuell lebende Personen und oft auch mit ihren Herkunfts-
familien gebrochen haben. Daher suchen sie nach einer anderen Méglichkeit oder
Erzahlung von Kontinuitat, Verbundenheit und der Anbindung an das Leben.

Die Wahlfamilie mit anderen Queers, aber auch die Nahe zu Pflanzen und nicht-
menschlichen Gartenbewohner*innen und der eigene Beitrag in der Gestaltung
eines Gartens bieten diese Moglichkeit.

Wo siehst du — und wo sehen deine Protagonist*innen — den Zusammenhang
zwischen Queerbewegung und Gartenbewegung? Wo gibt es Uberschneidun-
gen des einen wie des anderen Engagements?

Da gibt es viele Zusammenhange auf ganz verschiedenen Ebenen. Zum einen
suchen LGBTQIA*-Gartner*innen nach einem neuen Verstandnis von Okologie,

das ihre Lebenswirklichkeit mit einbezieht. Das tun sie ganz aktiv in den Garten,
indem sie dort miterleben und fUr andere erfahrbar machen, dass auch in der
Natur Heterosexualitat nicht immer die Norm ist. Da gibt es zum Beispiel in einem
Garten die beiden mannlichen Enten, die als Paar leben. Ein*e Protagonist*in, Jonah
Mossberg, verweist darauf, dass Pflanzen auch auf ungeschlechtliche Art vermehrt
werden konnen. Jonah nennt das ,queer” und sagt, dass es eine Menge Queerness
in der naturlichen Welt gibt, die Menschen oft nicht wahrnehmen, weil sie sie nicht
erwarten. Queer Ecology hat nicht nur den Nachweis Uber homosexuelles, bisexuel-
les und transsexuelles Verhalten von Tieren gefUhrt, sondern vor allem gezeigt, wie
einer heteronormativ gepragten Wissenschaft dieses Verhalten entgeht.

Zum anderen wollen queere Menschen auch die Maglichkeit haben, sich
ohne Stigmatisierung gartnerisch zu betatigen und sich mit guten Nahrungs-
mitteln selbst zu versorgen und unabhangiger zu werden vom industriellen
Ernahrungssystem.

Beide Konzepte von Natur und Landwirtschaft als Praxis sind leider immer
noch stark mit Geschlechternormen verbunden. Das hat dazu gefuhrt, wie Jonah
Mosberg sagt, dass queere Menschen Landwirtschaft eher gemieden haben, weil
sie dort nicht akzeptiert wurden. Das beklagen zum Beispiel auch die Frauen* die
in Deutschland das Netzwerk ELAN gegrindet haben, um sich gegen Diskriminie-
rungen, die sie als Frauen, Lesben, transsexuelle Personen in landwirtschaftlichen

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Betrieben erfahren, zusammenzuschlieBen.? Dass das Verstandnis von Okologie
und ,Natur® normativ gepragt ist und heterosexistische Normen transportiert, hat
zum einem mit der Entstehungsgeschichte der Okologie als wissenschaftlicher
Disziplin zu tun, die von weilBen burgerlichen Mannern wie Justus von Liebig ge-
pragt wurde, und zum anderen mit der Geschichte der Okologiebewegung und
inrer zuweilen groBen Nahe zu konservativem, rechtem oder sogar faschistoidem
Gedankengut®. Es gibt ja dkologisch orientierte Stromungen, die fur ein traditio-
nelles Geschlechterverhaltnis eintreten und Homosexualitat sowie sonstige Queer-
ness verurteilen bzw. fUr unnaturlich halten. Beim &dkologischen Engagement oder
Naturschutz werden mitunter auch problematische Bilder aufgerufen wie das
einer ,eigentlichen* Natur, die vor ,Uberfremdung" oder auch vor ,Genderismus"
geschutzt werden musste. Die Diskussion um Neophyten ist teilweise sehr haarig.

Zudem sympathisiert Naturschutz gelegentlich auch mit autoritaren MaBnahmen.

Gegen all das wendet sich Queer Ecology. Aber es gab selbstredend von Anfang
an auch progressive 6kologische Bewegungen.

Du sagst, urbane Gemeinschaftsgarten seien ,queerfreundliche Raume*.

Was meinst du damit, wo beobachtest du das?

Ich denke, in urbanen Gemeinschaftsgarten lésen sich, egal ob bewusst oder
unbewusst, binare Normen tendenziell auf, zwischen Natur/Kultur, Stadt/Land,
privat/offentlich. Sie sind unordentlich, prasentieren eine neue Asthetik, mixen
vieles durcheinander. Hier gartnern Menschen, die vorher wenig mit Pflanzen zu
tun hatten. Dadurch gibt es eine Fehlerfreundlichkeit, weil klar ist, dass alle lernen.
Hochbeete berucksichtigen unterschiedliche kérperliche Fahigkeiten. Es gibt eine
gewisse Vielfalt, inklusive marginalisierter Personen aller Art. Das ist eine gute
Voraussetzung, um auch Geschlechternormen nicht ganz so ernst zu nehmen.
Queerfreundlich sind sie unter anderem auch in dem Sinne, dass sie offen sind fur
viele marginalisierte Gesellschaftsschichten. Was so typisch fur die Interkulturel-
len Garten war bzw. ist. Ich persodnlich wlrde ja gerne bei diesem Begriff bleiben.
Oder ihn erweitern, jedenfalls nicht abschaffen. Einfach um zu betonen, dass
Migrant*innen in den Garten eine zentrale Rolle spielen und hier unterschiedliche
kulturelle Erfahrungen aufeinandertreffen, eben Interkultur entsteht. Nicht, als ob
das abgegrenzte, klar unterscheidbare Kulturen waren, sondern selbstverstandlich
hybride Kulturen. Ich finde jedenfalls, das ist eine besondere und wertvolle Ge-
schichte, die die urbane Gartenbewegung in Deutschland von der in anderen Lan-
dern unterscheidet. Weil hier Uber die Benennung als Interkulturelle Garten ein
spezifischer Blick darauf geworfen wurde und hochgehalten wurde, dass in den
Garten so viele Menschen, vor allem auch Frauen, mit Migrationsgeschichte aktiv

2 ELAN: Emanzipatorisches Landwirtschaftsnetzwerk. Vernetzung von FLINTA* in der Landwirtschaft
elannetzwerkwordpress.com

3 Siehe zur (umstrittenen) Frage einer zum Beispiel nationalsozialistischen Erblast in Okologie und
Naturschutz: Radkau & Uekétter, 2003: Glattli & Niklaus, 2014; Bierl, 2014.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.

200


http://elannetzwerk.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://elannetzwerk.wordpress.com

sind. Ich reise ja viel, auch im internationalen Kontext, und Gemeinschaftsgarten
sind fast immer Raume fur Minoritaten oder fUr Menschen, die wenig Zugang zu
offentlichen Raumen, zu Grinrdumen haben, die weniger Ernahrungssouveranitat
haben, die einen erschwerten Zugang zum Gesundheitssystem haben. Die Garten
sind Orte, die das alles ermdoglichen, und sie ermoglichen auch, sich um solche
Themen herum zu organisieren.

Welchen Schwerpunkt die Leute sich dann suchen, ist ja oft zufallig oder daran
orientiert, was gerade vor Ort notwendig ist. In Deutschland war es die inter-
kulturelle Geschichte, die im Vordergrund stand. Das hat ja einfach auch fur viele
Jahre viel bedeutet und fur Vernetzung gesorgt und fur eine Ermachtigung oder
Starkung zumindest; jedenfalls habe ich das so wahrgenommen.

Die urbanen Garten sind Orte, in denen Binaritaten aufgebrochen werden:
Care-Arbeit findet hier im 6ffentlichen Raum statt, und damit stehen auch Ge-
schlechterrollen infrage. Gartenarbeit, die ja auch immer irgendwie mit Sorge-
arbeit, Ernahrung und Gestaltung und gleichzeitig mit dreckigen Handen und
Maschinen zu tun hat, lasst sich ohnehin nicht ganz so eindeutig Mannern oder
Frauen zuteilen, und in den Garten gibt es ja oft einen Uberhang von Frauen.
Deshalb sind Garten fUr mich immer schon ein bisschen queer, weil sie Freiraume
fUr Geschlechtsunstereotypisches bieten. Und ich glaube, das spUren auch queere
Leute. Jedenfalls ist mir, das sage ich ja auch im Film, Uber die Jahre ein groBerer
Prozentsatz von queeren Menschen in den Garten aufgefallen als sonst Ublich.
Auch in Deutschland ist das so.

Aber thematisiert wird Queerness in den Gemeinschaftsgarten hierzulande
nicht besonders?

Ja, vielleicht weil wir eine anders strukturierte Queer-Bewegung haben als in den
USA. Oder vielleicht auch, weil die Gemeinschaftsgarten hier zunachst ein Anlie-
gen von Gefllchteten und anderen Migrant*innen waren. Jedenfalls gibt es nach
meiner Wahrnehmung viele biodeutsche* queere Gartner*innen in den Interkul-
turellen Garten, und das wird zwar nicht verheimlicht, aber auch nicht besonders
thematisiert. Es scheint fur alle Beteiligten kein Problem zu sein, sondern héchs-
tens entlastend, nach dem Motto: ,Ach, ihr seid auch anders. Wir ja auch.”

Es kdnnte ja auch sein, dass Identitat im Garten generell nicht so eine Rolle
spielt und dass genau das als angenehm und entlastend erlebt wird? Der Ge-
meinschaftsgarten als von Identitatspolitik freier oder befreiter Raum?

Ja, das gibt es auch. Eine Protagonistin in meinem Film, Stacey Givens, sagt zum
Beispiel, dass sie sich als Landwirtin, als Kichenchefin, als Mensch sieht und nicht
mehr in erster Linie als queer. Dass das nicht mehr der wichtigste Teil von ihr sei.
Dass fur sie personlich ,dieser Kampf*, wie sie sagt, endlich vorbei sei. Aber ihr ist
trotzdem wichtig, dass ihre Farm ein Ort zum Beispiel fUr Teenager ist, die ihren

4 Menschen ohne Zuwanderungsgeschichte.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Eltern sagen mussen, dass sie queer sind und die einen Ort brauchen, um Men-
schen zu treffen, die genauso sind wie sie. Und sie sagt auch, dass ein Gemein-
schaftsgarten ein guter Ort ist, um sich eine Wahlfamilie aufzubauen, einfach weil
es viele Leute braucht, um so einen Garten aufzubauen.

Wie meinst du das, als du vorhin gesagt hast, die Queer-Bewegung sei in den
USA ,anders strukturiert“?

In den USA ist der Staat viel weniger Sozialstaat, und soziale Sicherung wird mehr
Uber die Zugehorigkeit zu Gruppen und Identitaten, Uber Kirche, Sportverein, Waf-
fenverein, Uber alles Mogliche organisiert. Das lasst sich nicht mit Deutschland ver-
gleichen. Der Zugang zum Gesundheitssystem ist viel prekarer und der Zugang zu
Selbsthilfe viel existenzieller. Und deshalb liegt es in den USA naher oder erscheint
es dringlicher, sich als queere Gartner*innen sichtbar zu machen. Es gab ja diese
eine schdéne Aktion, wo sie vom Berliner Gemeinschaftsgarten Allmende-Kontor
auf dem CSD mit der Parole ,FUr mehr Blumchensex" angetreten sind. Aber das
war eine Ausnahme. Dabei ginge es aber meiner Meinung nach sowieso nicht nur
darum, die Oko-Bewegung zu ,queeren” sondern auch darum, die Queer-Bewe-
gung zu ,06kologisieren”. In den USA ist das letztlich auch &hnlich, dass diejenigen,
die sich in Gemeinschaftsgarten und fur Ernahrungssouveranitat engagieren, in
der Queer-Bewegung nicht so sichtbar sind. FUr meinen Film habe ich aber gezielt
diese Aktivist*innen aufgesucht.

Du sagst, es sei dein Anliegen, Okofeminismus weiterzuentwickeln. Kannst du
erlautern, wie du das meinst? Wie kénnen deiner Ansicht nach queere Ansatze
okofeministische Ansatze bereichern?

Es gibt ja viele 6kofeministische Ansatze. In einigen waren auch schon vor
Jahrzehnten Ansatze angelegt, die ich heute als queer bezeichnen wuirde. Der
Okofeminismus, dem ich mich verbunden fUhlte, integrierte auch immer schon
intersektionale Sichtweisen. Trotzdem haben sich mit der queerfeministischen
Analyse nochmal andere Nuancen ergeben, wie die Analyse des heteronorma-
tiv gepragten Blicks in der 6kologischen Wissenschaft, die dezidierte Losldésung
von binaren Geschlechtsvorstellungen und die Abkehr von einer rigorosen
Technikkritik, die teilweise mit dem Hinweis auf eine vermeintliche Naturlich-
keit operierte.

Und die damit auch die Illlusion einer strikten Trennung von Gesellschaft und
Natur nahrte bzw. die lllusion, Natur sei natlrlich und Gesellschaft sei unnatutr-
lich, wahrend ja alles langst vermischt ist?

Ja, genau. Donna Haraway schrieb schon 1985 darUber, dass wir unausweichlich
verstrickt sind mit Technik — und aus dieser Erkenntnis hat sie inren Cyborg-Be-
griff entwickelt. Sie wendet sich also gegen die Annahme, wir kdnnten Technik
ablehnen und zur Natur zurlck. Sie bestreitet Uberhaupt, dass es eine Trennung
von ,Natur” und ,Gesellschaft” gibt, und spricht stattdessen von ,NatureCultures"
— NaturenKulturen. Haraway wendet sich gegen diese GegenUberstellung, gegen

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Pauschalisierung von ,Natur® und ,Kultur”. Und wenn du das nicht mehr so
ordentlich getrennt denkst, in diesen zwei Kategorien, dann ist aber auch nicht
mehr klar, was genau Technik ist. Genauso wie es nicht die gute gluckliche Familie
mit den ordentlichen Geschlechterrollen gibt und nicht den perfekten Koérper und
nicht Gesundheit und Krankheit als zwei feste Entitaten, sondern das muss alles
verhandelt werden und ist alles miteinander verwoben, komplex, nicht schwarz-
weif3. Und das ist fur mich auch das Entscheidende an Queer Studies, Kategorien
infrage zu stellen, immer und immer wieder. Queerness ist vielleicht nur ein
anderes Wort fUr ,immer wieder Normen zu hinterfragen®. Im Film sagt Nik Hahn:
,Queer-Aktivismus fragt immer: Warum? Und auch beim Gartnern mussen wir
dauernd fragen: Warum?“ Und das kann eben im Garten auch gelernt werden,
diese offene Haltung, sich nicht sicher zu sein, dass diese oder jene Praxis absolut
stimmt, sondern immer wieder einzugehen auf die Situation, die da ist, auf die
Lebewesen, die da sind, zu lernen, sie besser zu verstehen, mit ihnen zu kooperie-
ren. Und das ist fUr mich auf jeden Fall Queerness.

Wieso ist Offenheit Ausdruck von Queerness?

Wie die franzdsische Philosophin Vinciane Despret ausfuhrt, beschaftigt sich
Queer Ecology nicht deshalb mit homo- und bisexuellem Verhalten von Tieren,
um Homosexualitat als etwas ,Naturgegebenes* hinzustellen, sondern um far
Vielfaltigkeit zu pladieren. Bruce Bagemihl, das ist der Autor des Buches Biological
Exuberance: Animal Homosexuality and Natural Diversity, gehe es, sagt Despret,
um eine Welt, in der es erlaubt ist, verschieden zu sein, in der das Ungewohnliche
honoriert wird, onne etwas Vertrautes oder Kontrollierbares daraus zu machen.
Eine solche - politische — Haltung, die nicht nur den Umgang mit Menschen be-
trifft, sondern Uberhaupt die Art und Weise, mit der Welt zu interagieren, bezeich-
net sie als ,queer”>

Du wurdest also sagen, dass queerer Feminismus Herrschaftsverhaltnisse noch
radikaler infrage stellt als der Feminismus der zweiten Frauenbewegung und
dass ,queer” mehr eine Haltung als eine Identitat ist?

lch wlrde immer betonen, dass sich Queerfeminismus aus dem Feminismus ent-
wickelt hat. Ohne Donna Haraway lasst sich Queerfeminismus nicht denken. Ich
selbst kommme aus der feministischen Naturwissenschaftskritik; mit den queeren
Ansatzen radikalisiert sich das Infragestellen einfach noch etwas. Ich finde allein
schon den Begriff ,queer” ein bisschen spannender. Lieber als auf den Begriff
,Frau” beziehe ich mich auf einen Begriff, der von Anfang an ein Infragestellen von
Geschlechtskonstruktionen bedeutet: queer Ubersetzt mit ,anders”, ,komisch",
Jpervers’, quer zur heterosexuellen Norm, einfach weil mir der Aspekt so sehr
wichtig ist.

5 Vgl Bagemihl, 1999; Despret, 2019, S. 183ff.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Queerfeminismus nimmt ja auch fur sich in Anspruch, intersektionale Macht-
verhaltnisse® im Blick zu haben und aufbrechen zu wollen. In deinem Film geht
es um verschiedene Unterdrickungsverhaltnisse und Ausgrenzungssysteme,
deine Gesprachspartner*innen setzen Kapitalismuskritik, Feminismus, Postko-
lonialismus, Diskriminierung aufgrund von koérperlicher und psychischer Beein-
trachtigung usw. mit Raumplanung, kollektiven Lebensmodellen, alternativer
Okonomie, privatem Vergniigen usw. in Beziehung.

Ja, meine Interviewpartner*innen sind auch abgesehen von ihrer Queerness sehr
divers. Es gibt Menschen mit unterschiedlichen kérperlichen Fahigkeiten und
Handicaps, sie sind Menschen unterschiedlicher Hautfarbe, Migrant*innen und
Angehdrige von First Nations’. All diese Aspekte bzw. Perspektiven spielen in ihre
Gartenpraxis rein. Was sie thematisieren, ist immer wieder die Zuganglichkeit, sind
Fragen der Aneignung, Fragen der Anerkennung, und ganz stark immer wieder
Land- und Eigentumsverhaltnisse.

Das ist noch ein weiterer Grund dafur, dass ich diesen Film gemacht habe, weil
ich hoffe, dass ich die intersektionalen Fragestellungen auch in der queerfeministi-
schen Bewegung hier starken kann.

In der jungen Generation ist das sowieso nochmal ganz anders. Viele, die der-
zeit politisch aktiv sind, zum Beispiel die jungen Leute von Fridays for Future, ver-
folgen sehr engagiert intersektionale Perspektiven. Das merke ich auch an den Re-
aktionen auf meine neue Performance Uber das ,Queere Mikrobiom*, in uns und
in den Boden. In der Performance behaupte ich einfach: Wir sind alle queer, weil
wir mit Mikroben in Symbiosen leben, und wer das Mikrobiom liebt und pflegt, ist
dkoaktivistisch. Ich verbinde also Oko-Aktivismmus mit Queerness, und das scheint
gut anzukommen bei den jungen Menschen.®

Einige der Protagonist*innen, die du in deinem Film zu Wort kommmen |asst,
schienen mir gar nicht ,queer”, sondern eher lesbisch-feministisch zu sein, eini-
ge leben und géartnern ja auch in Projekten, die schon seit den 1970er/80er Jah-
ren bestehen. Aber du siehst da offenbar auch eine Kontinuitat. Kannst du das
erlautern, worin sie deiner Ansicht nach besteht und um was es dir hier geht?
Lesben sind fUr mich auch queer, einfach deshalb, weil sie nicht heterosexuell
leben. Auch wenn es da durchaus Vorbehalte gibt, sich als queer zu bezeichnen.
Aber ich habe sie Uberzeugen kénnen, dass sie mit in dem Film sein mussen. Sie
hatten ja sagen kénnen: ,Du musst uns rausnehmen.” Ich habe gesagt: ,Ihr seid
wirklich die Vorreiterinnen der Queer-Bewegung, und dass euch die Queer-Bewe-
gung, wie sie sich gerade entwickelt, nicht gefallt, kann ich gut verstehen, aber ihr
musst drinnen bleiben, sichtbar bleiben, eure Sichtweisen einbringen.”

6 Intersektionalitadt: Uberschneidungen und das Zusammenwirken von verschiedenen
Diskriminierungsformen, zum Beispiel Patriarchat, Rassismus und Klassismus.

First Nations: Indigene in Nordamerika.

8 Naheres zum Theaterstuck: luftartistin.de/narrativer-zirkus-und-strassentheater/queer-love-for-the-
microbiome/

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



http://luftartistin.de/narrativer-zirkus-und-strassentheater/queer-love-for-the-microbiome/
http://luftartistin.de/narrativer-zirkus-und-strassentheater/queer-love-for-the-microbiome/
https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://luftartistin.de/narrativer-zirkus-und-strassentheater/queer-love-for-the-microbiome/
http://luftartistin.de/narrativer-zirkus-und-strassentheater/queer-love-for-the-microbiome/

Was gefallt ihnen nicht an der Queer-Bewegung?

Dass Oldschool-Feministinnen nicht als Vorkampferinnen wertgeschatzt werden,
die die Grundlage mitgeschaffen haben, auf der sich Queerfeminismus entwickeln
konnte. In den USA ist das richtig krass, da werden von einigen Queer-Aktivist*in-
nen alle Feminismen mit dem Argument abgelehnt, dass manche Feminist*innen
explizit nur auf Cis-Frauen® Bezug nehmen. Das ist eine schwierige Situation, die
die queerfeministische Bewegung spaltet. Mein Anliegen, oder das des Films, ist
es, zu zeigen, dass es verbindende und drangende Themen gibt, fur die wir alle
Krafte brauchen, wie den Zugang zu Land, zu Landwirtschaft, Ernahrungssouvera-
nitat fur FLINTAS, Gesundheitsversorgung und Rassismus.

Du sagst, du findest es wichtig, sich auch als Queer-Bewegung mit dem Zugang
zu Land, mit dem Erhalt und Wiederaufbau von Béden und mit Fragen der Er-
nahrungssouveranitat zu beschaftigen?

Ja. Warum die Gartenbewegung die ,Bodenfrage" stellt, ist ja klar. Die Garten-
bewegung arbeitet mit dem Boden und produziert Nahrungsmittel, und dann

ist es nicht weit bis zu Boden- und Ernahrungsfragen. Fur die queerfeministische
Bewegung ist das nicht ganz so offensichtlich. Aber in dem Moment, wo sie sich
intersektional versteht und die Rechte von Indigenen und People of Color mit-
gedacht werden, geht es eigentlich immer auch um den Zugang zu Boden, um
das Recht auf Nahrung und Subsistenz. Weil fUr viele sich als indigen verstehende
Menschen die Erfahrung des Verlusts des Landes und der Verlust von Souverani-
tat, gerade auch von Ernahrungssouveranitat, ein wichtiges Thema ist. Eine*r
meiner Interviewpartner*innen, Gordon Brent Brochu-Ingramm, spricht im Film
Uber den pazifischen Holzapfelbaum, der eine zentrale Rolle in der Ernédhrung
von indigenen Gruppen in Nordamerika spielte, bevor die koloniale Ordnung
viele der traditionellen Obstgarten zerstorte. Inzwischen haben der Baum und

die Apfel einen schlechten Ruf, weil sie mit nativen Kulturen identifiziert wurden.
Der Versuch, den Apfelbaum wieder in der Landschaft zu etablieren, ist fur ihn ein
Statement gegen die Entwertung indigenen Wissens und indigener Lebens- bzw.
Ernahrungsweisen.

Manche deiner Protagonist*innen leben und gartnern auf dem Land, andere
Projekte sind im stadtischen Umfeld angesiedelt. Ist das Zufall oder Absicht?
Siehst du auch hier eher Parallelen als Unterschiede? Méchtest du auch hier
etwas zusammenflihren?

Ich hatte zwischenzeitlich vor, einen Film nur Uber Landprojekte zu machen. Ich
wollte aber die Perspektiven von People of Color starker berlcksichtigen. Des-
wegen bot es sich an, doch mehr stadtische Projekte mit reinzunehmen, denn

9 Cis (diesseits) bezeichnet - im Unterschied zu trans (jenseits) - Menschen, die sich mit dem bei der
Geburt zugeschriebenen Geschlecht identifizieren.

10 FLINTAS: Frauen, Lesben, intersexuelle, nicht-bindre, trans und agender Personen.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

queere People of Color sind im landlichen Raum noch sehr selten anzutreffen,
und das war mir wichtig, das ware sonst zu einseitig geworden. Der postkoloniale
und antirassistische Diskurs wurde immer starker in den letzten zehn Jahren.

In den Interviews lasst sich auch gut nachvollziehen, dass die Leute inzwischen
anders sprechen. Heute sagen sie: ,Wir befinden uns hier auf dem Land der so
und so." Also die Bezugnahme auf First Nations oder Native Americans ist viel
starker. In den ersten Interviews, 2011, war das noch nicht so, das kommt erst in
den spateren Interviews, die ich auf meiner letzten Reise, 2018, gefuhrt habe. Die
,Black Lives Matter“-Proteste haben da eine wichtige Rolle gespielt, aber auch
andere postkoloniale Diskurse.

Die erste Version des Films war noch ganz anders. Zum Beispiel Jonah Moss-
berg, die Person, mit der der Film beginnt, identifiziert sich auch als Person of
Color. In dem Film reden wir aber nur Uber queere Positionen und nicht Uber
Rassismus. Ich selbst habe das damals weniger intersektional als parallel gesehen
und Queerfeminismus nicht unbedingt mit Antirassismus verwoben. Das hat sich
inzwischen geandert. Wenn ich das Interview mit Jonah heute noch einmal fUhren
wurde, wlrden wir auch Uber Rassismus sprechen, da bin ich mir sicher.

Esist in den USA und Kanada das Umgekehrte passiert, was bei meinen Interviews
fur den Film Uber die Garten hier in Deutschland" passiert ist. Hier habe ich mit
den Gartner*innen viel Uber Rassismus gesprochen. Und Uber queer und Queer-
ness gar nicht.

Du findest, in den Interkulturellen Garten ist Rassismus ein Thema?

Ja. Es gab immer den Konsens, dass es hier in Deutschland ein berechtigtes
Anliegen ist, als Migrant*innen zusammen zu gartnern. Einer der Gedanken der
Interkulturellen Garten ist ja, einen Raum zu schaffen, in dem sich People of Color
vernetzen und selbstermachtigen, als Grundvoraussetzung, um eine Diskussion
Uber Rassismus Uberhaupt fuhren zu kdnnen. So wurde ich das sehen. Auch wenn
Interkulturelle Garten nicht rassismusfrei sind, es immer auch problematischen
Paternalismus weilRer Menschen gab und Interkulturelle Garten gerne mal als
Feigenblatt genutzt wurden und werden, statt rassistische Strukturen zu veran-
dern. In meinem Film Uber die urbanen Gemeinschaftsgarten in Deutschland wird
das von einer Protagonistin, Saniye Ozkaya aus dem Interkulturellen Frauengarten
Rose in Oberhausen, auch thematisiert.

Sind People of Color dann gewissenmafen immer auch queer?

Nein, aber auch ohne das gleichzusetzen, es gibt konkrete Gemeinsamkeiten:
Queers und People of Color wurden im Kolonialismus klassifiziert, abgewertet
und entrechtet.

11 Ella von der Haide (2016). Eine andere Welt ist pflanzbar, Teil V, Gemeinschaftsgarten in
Deutschland. Dokumentarfilm

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Queers of Color, die ich im Film in ihren Garten portratiere, sind Expert*in-
nen des Intersektionalismus. Einige dieser QTPoC-Gartner*innen'? entwickeln
enge, empathische Beziehungen zu ihren Pflanzen, und sie erkennen in der Art
und Weise, wie mit Pflanzen umgegangen wurde und wird, Parallelen zum Um-
gang mit indigenen Menschen. Wie Menschen wurden auch Pflanzen im Kolo-
nialismus klassifiziert und ausgebeutet. Eine*r der Gartner*innen sagt, dass die
Widerstandskraft von Unkrautern der Widerstandskraft queerer People of Color
ahnelt. Das sind Metaphern, die ich hilfreich finde. Wir brauchen Metaphern, um
neue Welt-Bilder zu begrinden und uns auf den Weg einer Transformation zu
begeben. Das ist auch ein Grund, warum ich gerne mit Film arbeite: um durch die
Bilder Alternativen sichtbar zu machen und den Zuschauer*innen zu ermaoglichen,
sich diesen Alternativen auch emotional zu nahern.

Deine Interviewpartner*innen stellen einen Zusammenhang zwischen Rassis-
mus und Heterosexismus her und begreifen beides auBBerdem als Folge von
Kolonialismus. Ich fand interessant, wie mehrere Gartner*innen betonen, dass
der Siedlerkapitalismus sich gleichermafBen gegen das Indigene und gegen
Transsexuelle oder Genderfluide, gegen Two-Spirit People®™ — Ubrigens ein sehr
schoner Ausdruck — bzw. gegen das Queere gerichtet hat und dass es ihnen
darum geht, die indigene und die queere Identitat im Umgang und Austausch
mit den Pflanzen und dem Land neu zu bestimmen bzw. neu zu erfinden. Diese
Perspektive, ist das typisch fur die USA?

Diese ,Wokeness", was wir vielleicht mit ,intersektional-politischem Denken" Uber-
setzen kdnnen, wird in Nordamerika auf einem anderen praktischen und theore-
tischen Niveau verhandelt. Das lasst sich auch historisch erklaren. In Nordamerika
sind Kolonialismus, die Geschichte der Native Americans und die Geschichte der
Sklaverei viel prasenter und wirken sich starker auf die Diskurse und den Zugang
zu Land aus.

Einer der Protagonisten, Edgar Xochitl, sagt, dass der Kolonialismus die Indi-
genen bzw. die PoCs dazu gebracht habe, traditionelles 6kologisches Wissen
infrage zu stellen und trans bzw. Two-Spirit People fur unnatdurlich zu halten.
Das Gartnern begreift er entsprechend als dekolonisierendes Projekt. Er spricht
davon, dass Indigene und People of Color dartuber das Recht auf ihr Land und
ihre Lebensweise, ihr philosophisches Weltbild und ihre Lebensmittel neu zu
begrinden suchen. Dass sie versuchen, ein anderes Naturverhaltnis zu re-eta-
blieren, das auch ein anderes Verhaltnis zu Sex und Gender beinhaltet. Das
fand ich interessant, dass sich das Gartnern explizit gegen die Vernichtung

des Wissens, gegen das kolonialistische (Wissens-)Regime wendet, das sowohl

12 QTPoC: Queer, Trans People of Color.

13 Two-Spirit People: indigene Menschen, die auBerhalb des westlich-bindren Geschlechtersystems
leben.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Transgeschlechtlichkeit als auch eine bestimmte Form der landwirtschaftlichen
Praxis delegitimierte. Und dass beim gemeinsamen Gartnern darum gerungen
wird, hier etwas Zerstortes und Enteignetes neu zu erfinden. In dem Zusam-
menhang bezieht er sich auf ,,Flowerbending”. Kannst du erklaren, wie man sich
das vorstellen kann?

Flowerbending meint verschiedene Dinge, zum Beispiel bewusst eine andere,
freundschaftlich-verwandtschaftliche Beziehung zu den Pflanzen zu kultivieren
und die Welt aus der Sicht der Blumen zu verstehen. Es ist damit verbunden, sich
an die lokalen Namen der Pflanzen zu erinnern und an die Rituale, bei denen sie
verwendet wurden. Ein Ritual, das Edgar Xochitl zum Beispiel wichtig ist, ist ein
Toten- oder Trauerritual, um sich mit den Mexica-Vorfahren'* zu verbinden, um die
Ahn*innen aus dieser Kolonialgeschichte zu befreien und die Rolle der Ahn*innen
im Widerstand zu wurdigen. Edgar geht es darum, die zu ehren, die das indigene
Wissen am Leben erhalten haben, und gleichzeitig will er auch die Queers ehren,
die aktuell umgebracht werden. Flowerbending bedeutet auch, sie aus diesem
binaren Geschlechtssystem zu befreien und nicht mehr von mannlichen und
weiblichen, sondern von pollenbildenden und fruchtbildenden BlUten zu spre-
chen. Edgar sagt, wir kdnnen uns von den Vorstellungen von Mannern wie Carl
von Linné oder Charles Darwin befreien, die Blumen bestimmten und ihre Vorstel-
lungen von Sexualitat und Geschlecht auf Pflanzen projizierten.

Er sagt ja auch, dass Queerness Teil der L6sung des Klimaproblems sein kénnte.
Denkst du das auch?

Ja, unbedingt. Was er da meint, ist, dass Queerness Menschen dazu befahigen
kann, sich in einer bestimmten Weise mit der Pflanze in Beziehung zu setzen.
Und das kdnnte sie inspirieren, das Potenzial von Photosynthese noch besser

Zu nutzen. Photosynthese ist fUr ihn ein magischer Moment, dem wir uns noch
nicht gentgend hingeben. Er pladiert dafur, Photosynthese als Magie zu nutzen.
Er sagt, Unkraut tut viel mehr dafur, das Klimaproblem zu I6sen, als menschliche
Individuen.

Jetzt kénnte man fragen: Was ist daran queer, CO, im Boden binden zu wollen?
Das magische Denken dabei. Edgar integriert in seine magischen Praktiken
Sexualitat und Spiritualitat und gewinnt dadurch neue Handlungsmoglichkeiten.
Das ist auch ein sehr basisdemokratischer Ansatz der Selbstermachtigung. Nie-
mand muss auf technische Geoengineering-Losungen grofer Konzerne hoffen,
sondern wir alle kdnnen sofort selber anfangen. Alle kbnnen mitmachen und Teil
der Ldsung sein, auch die bisher Abgewerteten. Magisches Denken ist das Ein-
gestandnis, dass wir nicht alles wissen oder auch nur wissen kénnen, und dass es
keine ,Wahrheit" gibt, nach der wir andere Menschen oder auch Pflanzen aburtei-
len und ausnutzen durfen.

14 Mexica: Selbstbezeichnung der Azteken, eine der indigenen Kulturen in Mexiko.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Du hast deinen Film inzwischen ja schon oft gezeigt. Wie sind denn so die
Reaktionen auf den Film?

Bis jetzt sind sie sehr positiv. Es gibt immer viele Fragen, und das freut mich, dass
die Menschen neugierig werden auf diese anderen Weltbilder und Standpunkte.

Was finden die Zuschauer*innen interessant?
Die Hauptfrage hier war immer: Wo gibt es so was in Deutschland? Leider muss
ich dann immer sagen, dass es hierzulande nur wenige Projekte gibt.

Du meinst, es gibt wenig queere Gartenprojekte?

Ja. Projekte, in denen es explizit um queeres Gartnern geht, sind rar. Nach mei-
nem Film wlrden manche Zuschauer*innen gerne sofort in die USA fahren und
die queeren Gartner*innen treffen und mehr Uber die Projekte erfahren.

Sind es denn hauptsachlich Queers, die sich den Film anschauen?

Nein, ganz gemischt. Also es sind schon eher queerfreundliche Leute, aber auch
Menschen, die bisher mit Queerness noch sehr wenig zu tun hatten. Viele wollen
auch teilhaben an dieser queeren Neuformulierung von Okologien.

Worin besteht die queere Neuformulierung?

Auch 6kologische Konzepte trennen oft zwischen Kultur und Natur, auch wenn
sie einen anderen gesellschaftlichen Umgang mit Natur einfordern. Neuere

— posthumanistische, Akteur-Netzwerk- und neomaterialistische sowie queer-
feministische — Ansatze gehen von einer unentwirrbaren Gemengelage von
Menschen, nichtmenschlichen Lebewesen und Dingen aus. Queere Okologie be-
kennt sich ausdrucklich zum Zusammenwirken menschlicher und nichtmensch-
licher Akteure, spricht von der mehr-als-menschlichen Welt. Auch die Protago-
nist*innen in meinem Film sprechen davon, wie sie mit den nichtmenschlichen
Akteuren kooperieren, mit den Pflanzen, Tieren, der Erde und den Steinen. Sie
verkdrpern die Idee regelrecht: dass die Umwelt, die Natur kein auBerhalb des
Menschen befindliches Terrain ist, sondern ein lebendiger Zusammenhang,
dem wir ganz und gar angehdéren. Dabei geht es allerdings nie um unberthrte
Natur. Menschen sind langst — bzw. eigentlich immer schon — hybride Wesen aus
organischen und technischen Elementen und Teil eines Geflges von anderen
Lebewesen und Materie.

Wurdest du sagen, dass Queers Uber eine besondere Kompetenz verfugen, was
die Reformulierung der Okologie angeht? Sind sie deshalb die Anwalt*innen fur
ein anderes Naturverhaltnis, weil sie selbst Opfer patriarchaler, kolonialer und
normierender Zugriffe sind oder weil sie mehr Talent oder Ubung haben oder zu
haben scheinen, Dichotomien zu hinterfragen?

Ja, irgendwie schon. Aber ich will da auch nichts verallgemeinern. Es gibt auch
andere Menschen, die von patriarchaler, rassistischer, klassistischer Unterdru-
ckung betroffen sind.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Es ist eine Strategie von mir, die mir selber erst langsam klar geworden ist.
Ich versuche mit meinen Filmen Uber urbane Gemeinschaftsgarten und ihr
politisches Umfeld, Sichtweisen von ausgegrenzten bzw. weniger privilegierten
Menschen fUr ein breiteres Publikum dadurch nachvollziehbar zu machen, dass
ich sie mit den anschlussfahigen und akzeptierten Themen rund um Gartenbau
und Landwirtschaft verknUpfe. Dadurch, so hoffe ich, stehen kritische politische
Aussagen dann in einem Kontext, der Empathie und Offenheit erzeugt. Eine Art
trojanisches Pferd. Queere und postkoloniale Positionen werden Uber das Thema
der Garten konkret und verstandlich auch fur Menschen, die in ihrem Alltag und
aufgrund ihrer Lebensweise wenig Beruhrung mit queerfeministischer Theorie ha-
ben. Ich habe auf einem Netzwerktreffen der Interkulturellen Garten vor vielen, vie-
len Jahren, das war vielleicht 2015, schon einmal erste Filmausschnitte vorgestellt.
Und da hatte ich eigentlich ziemliche Bedenken. Denn auf diesem Treffen waren
ja auch viele Migrantinnen, die bewusst ein Kopftuch trugen und nicht gerade aus
einem fur seine Queer-Freundlichkeit bekannten Umfeld kamen. Aber sie haben
sehr positiv auf den Film reagiert.

Ja, daran erinnere ich mich auch, dass es viele offenbar entlastend fanden, in
deinem Film zu sehen, dass die Lebensweisen der Mitmenschen oft sehr viel
bunter sind, als es zunachst den Anschein hat. Was mich wundert, ist, dass
du sagst, dass auch die nicht queeren Gartner*innen an einem queeren, nicht
hegemonialen Naturverhaltnis teilhaben wollen. Konnten sie das denn nicht? Es
geht doch generell in Gemeinschaftsgarten um ein anderes dkologisches Ver-
standnis und um ein nicht hegemoniales Naturverhaltnis.
Das stimmt, aber es wird selten so herausgearbeitet, wie ich das in dem Film
gemacht habe. Was die Zuschauer*innen attraktiv finden, ist, dass es als Projekt
Neue Okologien gelabelt wird. Und dann haben die Protagonist*innen im Film
tatsachlich auch sehr weitgehende philosophische Gedankengange, das finden
viele spannend. Meine Interviewpartner*innen sagen: Queeres Gartnern, also
zusammen mit queeren Gefahrt*innen und mehr-als-menschlichen Lebewesen
zu gartnern, bedeutet fUr meine Vorstellung vom Leben nach dem Tod das und
das. Und fur meine Trauerrituale und fur meine Freundschaften und fur mein Be-
ziehungssystem und fur meinen Ort in der Welt bedeutet es das und das. Das ist
auch ein sehr philosophischer und sehr spiritueller Film. Dieser Zugang fehlt mir in
Deutschland, vielleicht weil wir berechtigterweise eine gréBere Skepsis gegenlUber
spirituellen Bewegungen haben. In den queerfeministischen Garten in den USA
gibt es viele Statuen von Kuan Yin, eine*r Trans-Bodhisattva®.

Die queerfeministischen Stimmen sind fur mich Teil der basisdemokratischen
Oko-Bewegungen, die gegen den Klimawandel, aber auch fur mehr soziale Ge-
rechtigkeit kampfen.

15 Bodhisattva: Erleuchtete.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Literatur

Bagemihl, B. (1999). Biological Exuberance. Animal Homosexuality and Natural Diversity, London.

Bierl, P. (2014). Grune Braune. Umwelt-, Tier- und Heimatschutz. Munster: Unrast.

Despret, V. (2019). Was wdrden Tiere sagen, wirden wir die richtigen Fragen stellen? Munster: Unrast.
Glattli, B. & Niklaus, P.-A. (Hrsg.) (2014). Die unheimlichen Okologen. Zirich: Rotpunktverlag.

Radkau, J. & Uekotter, F. (Hrsg.) (2003). Naturschutz und Nationalsozialismus. Frankfurt/New York: Campus.

https://dol.org/10.14361/9783839471830-071 - am 12.02.2026, 19:45:07.


https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839471830-011

M 12.02.2026, 1



https://doi.org/10.14361/9783839471630-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

