Hans-JoacHIM ScHOTT

»Was librig bleibt, ist Abfall und Gestank«.
Essen, Gewalt und Macht in Elias Canettis Masse und Macht

Als ein 61-jahriger Bauer die Tir zu einem Stall, in dem er Rinder
hielt, reparieren wollte, griff ihn plotzlich ein Bulle an und verletzte
ihn t6dlich. In rechtlicher Hinsicht stellt dieser Vorfall einen (tragischen)
Unfall dar, da das Tier Giber keinen Personenstatus verfiigt und ihm da-
her keine moralische und rechtliche Verantwortung fiir seine Aktionen
zugeschrieben werden kann. Die Aktivistin Silke Ruthenberg, Vorsitzende
der Tierrechtsorganisation Animal Peace, wertet hingegen die Totung des
Landwirts als revolutiondren Akt des Widerstands und bezeichnet das
Tier als »Held[en] der Freiheit«, der sich erfolgreich gegen einen »Skla-
venhalter« zur Wehr gesetzt habe.! Wihrend die Angehorigen des Ver-
storbenen, Mitgliedsorganisationen des Deutschen Bauernverbands sowie
andere Tierschutzorganisationen den Enthusiasmus der Tierrechtsaktivis-
tin als menschenfeindlich brandmarken, verteidigt sie in einem Interview
ihre Begeisterung als Zeichen einer entschiedenen Solidaritit mit einem
Opfer, »das sich wehrt«, das »sich Gewalt nicht linger gefallen lasst«.
Unter Bezugnahme auf Elias Canetti fordert Ruthenberg »den Aufstand
der Tiere gegen ihre Peiniger«,® einen Aufstand, der aufgrund der aus
ihrer Sicht unertraglichen Gewalt, die Menschen Tieren zuftigen, auch
den gezielten Einsatz von revolutionarer Gegengewalt einschliefSt.

Aus Sicht der Aktivistin verfiigen Tiere Gber einen Subjektstatus, der
sie zu Opfern von Ungerechtigkeit und zu heroischen Akteuren im be-

1 Silke Ruthenberg: Und die Treue sie ist doch kein leerer Wahn: Brandreden fiir Tiere,
Norderstedt 2022, S. 14. Der von Ruthenberg auf der Homepage von Animal Peace und
auf Facebook veroffentlichte Post Und wieder stebt ein Held aus unserer Mitte auf — Ein Bul-
le nimmt Rache ist im Original nicht mehr einsehbar, weil er mehrere (erfolglose) Strafan-
zeigen wegen Verunglimpfung des Andenkens Verstorbener nach sich zog und zudem
einen heftigen Shitstorm (auch von Seiten anderer Tierrechtsschutzorganisationen) aus-
16ste. Mittlerweile ist der urspriingliche Text mit zusitzlichen Kommentaren und Erlu-
terungen von Ruthenberg im Selbstverlag neu veréffentlicht worden.

2 Philipp Sommer/Silke Ruthenberg: Sind Veganer Menschenfeinde? Ein Interview mit
Silke Ruthenberg von Animal Peace, in: Vice, 07.10.2016, https://www.vice.com/de/artic
le/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal
-peace (16.11.2022).

3 Ebd.

95

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://www.vice.com/de/article/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/article/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/article/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.vice.com/de/article/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/article/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/article/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace

Hans-Joachim Schott

wussten Kampf um gleiche Rechte und die Anerkennung ihrer Wiirde
macht. Die Totung des Bauern lésst sich aus dieser Perspektive nicht mehr
als Ungliick lesen, das durch Unaufmerksamkeit oder Fahrlissigkeit zu-
stande kam, sondern muss als bewusste Widerstandshandlung verstanden
werden, die aufgrund der mit ihr verbundenen Intention, ein illegitimes
Machtverhiltnis zu beenden, in moralischer Hinsicht mit einem Bedeu-
tungsiiberschuss aufgeladen ist. Ruthenberg stilisiert die Totung zu einem
»Geschichtszeichen«,* das ihrer Ansicht nach bei allen fir das Leid der
Tiere empfanglichen Menschen Enthusiasmus auslosen wird, weil es als
unvergessliches Symbol fir die Uberwindung des Speziesismus, also der
Diskriminierung nicht-menschlicher Tiere,’ und die Entwicklung einer
unverbrichlichen Solidaritit zwischen der Menschheit und den Tieren
steht.

Diese radikale Haltung schlagt sich in der Ablehnung jeglicher Nut-
zung von Tieren fir menschliche Ziele nieder. Insbesondere ist sie un-
trennbar mit dem Verzicht verbunden, Tiere zu essen oder tierische Er-
zeugnisse (wie zum Beispiel Kuhmilch) fiir die Ernahrung zu verwenden.
Das Engagement fir eine vegane Lebensweise und den Tierrechtsschutz
schlieft jedoch nicht den Kampf gegen die Verwertung von nicht-tieri-
schen Lebewesen ein. Die Sphire der Macht, die Gegenstand moralischer
Kritik ist, endet fur die Aktivistin an der Grenze von tierischem und nicht-
tierischem Leben. Fir Elias Canetti, den Ruthenberg als Gewihrsmann
fir ihre moralische Positionierung heranzieht, bilden hingegen die Struk-
turen und Dynamiken der Macht die Grundlage fir jegliche Form der
Nahrungsaufnahme und Verdauung. Die Psychologie des Essens fihrt,
wie es Canetti in seinem philosophischen Hauptwerk Masse und Macht
formuliert, direkt in die »Eingeweide der Macht«, die ihm »noch vollig
ununtersucht« erscheinen,® da seiner Einschitzung nach die Prozesse des
Stoffwechsels mit lebensweltlichen Alltagsroutinen derart eng verwoben
sind, dass ihre Beziehungen zur Ordnung der Macht nicht erkannt und
verstanden werden. Auf Basis einer Rekonstruktion der in Masse und

4 Immanuel Kant: Der Streit der Fakultiten, in: Ders.: Werkausgabe, Bd. XI: Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik 1, hrsg. von Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a.M. 1977, S. 261-393, hier S. 357.

5 Vgl. zum Begriff und seiner Beziechung zu politischen Ideologien der Gegenwart Matthi-
as Rude: Antispeziesismus. Die Befreiung von Mensch und Tier in der Tierrechtsbewe-
gung und der Linken, Stuttgart 2013.

6 Elias Canetti: Masse und Macht, in: Ders.: Werke in zehn Bianden, Bd. 3, Miinchen/Wien
1994, S.237.

96

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

Macht vorgenommenen Verhaltnisbestimmung von Essen, Gewalt und
Macht sollen im Folgenden die psychophysischen Folgelasten analysiert
werden, die laut Canetti aus den gewalt- und machtférmigen Dynamiken
der Nahrungsaufnahme entspringen. Der gesamte Prozess des Essens, Ver-
dauens und Ausscheidens geht fiir Canetti mit einer paranoiden Angst vor
der Rache des Gegessenen einher. Im Unterschied zu Ruthenberg, die die
Totung eines Menschen durch ein Tier mit einer moralischen Bedeutung
aufladt, indem sie sie zu einem (quasi-intentionalen) Akt des Widerstands
erklart, wertet Canetti die richende Umkehrung des Machtverhailtnisses
zwischen den Menschen und anderen Lebewesen nicht als Zeichen fiir
moralischen Fortschritt, da sie keinen Ausweg aus dem ruinosen Zyklus
von Gewalt und Gegengewalt biete. Erst der vollstindige Verzicht auf
Nahrungsaufnahme durchbricht die Ordnung der Macht und Gberwindet
laut Canetti die mit ihr verbundene paranoide Angst vor der Rache der
unterdrickten Lebewesen. Insbesondere das Atmen betrachtet Canetti als
Gegenpol zu den gewaltgeladenen Vorgingen des Essens, Verdauens und
Ausscheidens, da es nicht auf Aneignung, Zerstorung und Verwertung
ziele, sondern einen zwanglosen Austausch mit anderen Menschen bzw.
Lebewesen ermogliche. Die leiblich gebundene Erfahrung, dass die einge-
atmete Luft nicht dauerhaft einbehalten werden kann, sondern wieder
aus dem Korper entstromt, identifiziert Canetti als Grundlage fir eine
von Erbarmen gepragte Lebensweise, die jegliche Anwendung von Gewalt
zu vermeiden versucht. Inwiefern dieses radikale Pladoyer fir den asketi-
schen Verzicht auf Nahrungsaufnahme eine tragfihige Losung fiir die von
Canetti aufgeworfenen existenziellen Probleme bietet, soll zum Abschluss
dieser Arbeit diskutiert werden.

Essen, Gewalt und Macht

Canetti nahert sich in Masse und Macht mithilfe einer »deskriptiven
Phanomenologie korperlicher Vorginge«” macht- bzw. gewaltformigen
Interaktionsstrukturen an, auf denen seiner Einschiatzung nach ein Grof-
teil des komplexen Institutionengefiiges moderner Gesellschaften basiert.

7 Axel Honneth: Die unendliche Perpetuierung des Naturzustandes. Zum theoretischen
Erkenntnisgehalt von Canettis Masse und Macht, in: Michael Kriager (Hrsg.): Einladung
zur Verwandlung. Essays zu Elias Canettis Masse und Macht, Minchen/Wien 1995,
S.105-127, hier S. 106.

97

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

Die methodische Grundregel dieser Phinomenologie lautet, dass sich
die hochgradig ausdifferenzierten Sozialstrukturen, die sich im Lauf der
Menschheitsgeschichte herausgebildet haben, auf elementare korperliche
Vorginge zuriickfihren lassen, die sich der bewussten Reflexion und ra-
tionalen Beeinflussung weitestgehend entziehen. Menschheitsgeschichte
ist fur Canetti wesentlich Naturgeschichte, das heifSt eine Geschichte, in
der - von den Subjekten unerkannt — auf verhangnisvolle Weise archai-
sche Handlungsmuster wirksam sind, die einen vorgesellschaftlichen Ur-
sprung besitzen.® Eine besonders enge Beziehung zum Phianomenbereich
der Macht bzw. Gewalt weist dabei laut Canetti der Prozess der Nahrungs-
aufnahme auf: »Alles, was gegessen wird, ist Gegenstand der Macht«,?
da der Vorgang des Essens auf dem ricksichtslosen Einsatz von Gewalt
beruht. Um essen zu konnen, muss der Mensch zunichst ein anderes
Lebewesen ergreifen und es auf diese Weise in seine Kontrolle bringen.
Gewalt definiert sich fur Canetti iber diese Fahigkeit, ein anderes Lebewe-
sen zu ergreifen, festzuhalten und nicht mehr aus einem klar umrissenen
Herrschaftsbereich entweichen zu lassen. Sie wird zur Macht, wenn sie
»sich mehr Zeit lifft«, wenn sie nicht den »Augenblick der Entscheidung
und Unwiderruflichkeit« sucht, sondern der Beute einen gewissen Frei-
und Spielraum lasst.!® Lasst eine Katze beispielsweise eine Maus etwas
aus ihren Fangen entweichen, um mit ihr zu spielen, so ist das Beutetier,
wie Canetti ausfihrt, nicht mehr in der unmittelbaren Gewalt, wohl aber
der Macht des tberlegenen Tiers. Will die Katze ihre Beute jedoch essen,
muss sie den Raum der Macht wieder verengen und auf diese Weise zur
Ordnung der Gewalt zurtickkehren. Sie muss ihr Opfer ergreifen, toten
und ithm im Verlauf des Verdauungsprozesses seine Nihrstoffe entziehen.
Die Nahrungsaufnahme beruht demnach auf Akten der Gewalt, die sich
in der schrittweisen Auflosung des Gegessenen fortsetzen. Jeder dieser
Bemichtigungsschritte — einschlieflich der Ausscheidung der nicht ver-
daubaren Uberreste — ist von einer tiefen Verachtung gegeniiber dem ge-
gessenen Lebewesen gekennzeichnet, eine Verachtung, die seiner Ansicht

8  Die blinde Gewalt kriegerischer Handlungen entspringt laut Canetti beispielsweise aus
»Hurteiibungen von Hand und Fingern« (Canetti: Masse und Macht, S. 256). Um Unfalle
zu vermeiden, testen Affen die Harte von Asten. Diese Ubung schlagt sich in einer »Zer-
storungssucht« nieder, »die nicht unmittelbar auf Beute und Toten ausgeht. Sie ist rein
mechanischer Art und hat sich in mechanischen Erfindungen fortgesetzt« (ebd.).

9  Ebd.,S.257.

10 Ebd., S.333.

98

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

nach auch fiir soziale Machtverhiltnisse mit ihrer Hierarchisierung von
Menschengruppen charakteristisch ist:

Es ist ein langer Weg, den die Beute durch den Korper geht. Auf diesem Wege
wird sie langsam ausgesogen; was immer verwendbar an ihr ist, wird ihr entzo-
gen. Was ibrig bleibt, ist Abfall und Gestank. Dieser Vorgang, der am Anfang
jeder animalischen Bemichtigung steht, ist aufschlufSreich fiir das Wesen der
Macht tiberhaupt.!!

Diese mit der Nahrungsaufnahme verbundenen Formen von Gewalt-
und Machtausiibung (Ergreifen, Toten, Zermalmen, Verdauen und Aus-
scheiden) erfahren durch jahrtausendalte Rechtfertigungsstrategien eine
ideologische Uberhohung, die laut Canetti das gesamte Feld politischer,
okonomischer und kultureller Praxen pragt. Ergriffenheit ist beispielswei-
se ein Wort, das »im Range kaum hoher stehen konnte«,'> obwohl es an
den gewaltsamen Prozess der Bemachtigung eines Lebewesens erinnert.
Laut Canetti wird insbesondere das wissenschaftliche Denken mit seinem
Bemithen um die saubere Abtrennung und Klassifizierung von Erkennt-
nisbereichen seit seiner Begriindung in der Philosophie des Aristoteles
von einer machtaffinen Logik bestimmt, die gleichgiiltig gegentber der
Gewalt ist, die Menschen anderen Lebewesen zuftigen. »Aristoteles ist«, so
Canetti, »ein Allesfresser, er beweist dem Menschen, daf§ nichts ungenief3-
bar ist, sobald man es nur einzuordnen versteht.«!3 Das wissenschaftliche
Ordnen und Klassifizieren interpretiert Canetti als symbolische Formen
des gewaltsamen Ergreifens und Bemachtigens, die den Gegenstand des
Forschungsinteresses auf ahnliche Weise verstimmeln und zerstoren, wie
dies im Prozess der Nahrungsaufnahme mit dem Gegessenen geschieht.!4
Die mit dem Vorgang der Nahrungsaufnahme verbundene Gewalt
schlagt sich unvermeidlich in schwerwiegenden psychophysischen Belas-
tungen nieder, die das gesamte Verhiltnis des Menschen zu seinen Mit-
menschen, aber auch zur belebten und unbelebten Natur bestimmen.
Obwohl Essen ein elementares biologisches Bedurfnis befriedigt, 16st es
laut Canetti kein ungetriibtes Wohlbefinden aus, sondern ist stets mit
dem Affekt des Ekels verkntpft, der sich auf die Angst vor Vergiftung

11 Ebd., S.245.

12 Ebd., S.241.

13 Elias Canetti: Die Provinz des Menschen, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 4: Auf-
zeichnungen 1942-1985, Miinchen/ Wien 1993, S. 7-367, hier S. 49.

14 Vgl. ausfihrlich zu Canettis Wissenschaftskritik Peter Friedrich: Die Rebellion der
Masse im Textsystem. Die Sprache der Gegenwissenschaft in Elias Canettis Masse und
Macht, Minchen 1999.

99

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

bezieht. Der »Ekel entstammt dem Frafl«.!> Denn wer Gewalt anwendet,
ist, wie Canetti vermutet, von der Angst erfullt, dass das Opfer sich fir
die erlittenen Verletzungen und Demiitigungen richen wird. Diese Angst
lasst sich nicht rational auflosen, da sie eine wahnhafte Dimension auf-
weist. Auch das Bewusstsein des modernen Menschen fiir seine extreme
Uberlegenheit gegeniiber anderen Lebewesen, die er beispielsweise in der
industrialisierten Massentierhaltung beweist, kann laut Canetti nicht die
paranoide Angst vor Vergiftung durch das Gegessene beseitigen.

Die sich im Gefiihl des Ekels niederschlagende Angst versuchen die Es-
senden durch die Inszenierung von Schuldgefiihlen abzumindern. Diese
Verinnerlichung, die laut Canetti den Kern des melancholischen Krank-
heitsbildes ausmacht, dient der Besinftigung der gegessenen Lebewesen.
Melancholische Menschen fithren mit ihren Selbstanklagen und Schuld-
bekenntnissen eine Art Selbstbestrafung fir die Gewalt durch, die sie
anderen Lebewesen zufiigen, da sie hoffen, auf diese Weise den Rache-
wunsch ihrer Opfer zu besinftigen: »Der Melancholische will nicht esser,
und als Grund fir seine Weigerung mag er vorbringen, daff er es nicht
verdient. In Wirklichkeit will er nicht essen, weil er meint, daf§ er selber
gegessen wird.«!® Die »Blutschuld«,!” die die Essenden auf sich laden,
kann jedoch durch ihre melancholischen Selbstanklagen nicht beglichen
werden. Thre Beschwichtigungs- und Sthneriten ermoglichen keine voll-
staindige Bearbeitung ihrer Angste. Es bleibt ein in den Symbolisierungs-
bemithungen nicht aufgehender Rest, der Quelle einer unertriglichen
Angst ist.!8 Die ausgeschiedenen Exkremente bilden die »zusammenge-
preffte Summe simtlicher Indizien gegen uns. Als unsere tagliche, fortge-
setzte, als unsere nie unterbrochene Stinde stinkt und schreit er [der Rest;
HJS] zum Himmel«."?

15 Canetti: Die Provinz des Menschen, S. 144.

16 Ders.: Masse und Macht, S. 410. Herv. i.0.

17 Ebd., S.247.

18 Mit Jean Baudrillard lasst sich gegen diese Argumentation einwenden, dass Canetti das
Verhiltnis zur Nahrungsaufnahme, das fiir spezielle historische Gesellschaftsformatio-
nen (ndmlich fir die durch die abendlindische Metaphysik geprigten Gesellschaften)
charaketeristisch ist, unzuldssigerweise als transhistorische Konstante betrachtet. Ob bzw.
inwiefern die »Verselbststaindigung einer psychischen Sphire« (Jean Baudrillard: Der
symbolische Tausch und der Tod, Berlin 2005, S. 219), die vom Gesetz der Verdringung
bestimmt wird, die unvermeidliche Folge der Angst vor dem Gegessenen ist oder ob sie
sich durch die kollektive Praxis des agonalen Gabentausches verhindern lasst, wire wei-
terfihrend zu diskutieren.

19 Canetti: Masse und Macht, S. 247.

100

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

Canetti interpretiert, um die bisherige Argumentation zusammenzufas-
sen, die Vorginge der Nahrungsaufnahme in Kategorien der Aggression
(Gewalt, Macht, Verachtung). Dabei griindet laut Canetti diese Aggressi-
on in einer natirlichen Disposition, die Menschen mit allen anderen
jagenden Tierarten teilen. Jedoch fiihrt die Gewalt, die Menschen bei
der Nahrungsaufnahme anwenden, zur Verselbststindigung psychotischer
Phantasmen, die ihr Zentrum in der Angst vor der Rache des Gegessenen
besitzen.?’ Die Intensitit dieser wahnhaften Angst, der keine reale Bedro-
hung entspricht, versuchen die Essenden vergeblich durch Selbstanklagen
und -beschuldigen abzumildern. Aus dieser Verhiltnisbestimmung von
Gewalt, Angst und Schuld wird Canetti, wie im Folgenden zu zeigen
sein wird, den radikalen Schluss ziehen, dass ausschlieflich der vollstandi-
ge Verzicht auf Nahrungsaufnahme eine Uberwindung des Angst- bzw.
Schulddrucks verspricht.

Essen und Paranoia

Canettis Machtbegriff, der seiner Psychologie des Essens zugrunde liegt,
ist erkennbar von Friedrich Nietzsches Kritik an der neuzeitlichen So-
zialontologie beeinflusst.?! Wie Nietzsche gegen das insbesondere von
Thomas Hobbes und Baruch Spinoza entfaltete Selbstbehauptungstheo-
rem einwendet,?? beschrinken sich lebendige Wesen nicht auf die Vertei-
digung ihrer Existenz, sondern streben unentwegt nach einem Zuwachs
und einer Erweiterung ihrer Macht: »Vor Allem will etwas Lebendiges sei-

20 Das »Grundgefiihl der Paranoia« ist laut Canetti die Angst, von einer »Meute von Fein-
den« umstellt zu sein, »die es alle auf einen abgesehen haben« (ebd., S. 542). Die Prozes-
se der Nahrungsaufnahme drohen dieses paranoide Verfolgungsgefiihl zu verschirfen,
da die gegessenen Lebewesen unsichtbar im Inneren des Korpers verschwinden und
aufgrund ihres Rachewunsches eine unkalkulierbare Gefahr darstellen. Dass diese Angst
vor gefihrlichen Massen bzw. Meuten, die im eigenen Korper angesiedelt sind, eine
zentrale Stellung im paranoiden Phantasma einnimmt, versucht Canetti am Beispiel
einer ausfithrlichen Lektire von Schrebers Denkwiirdigkeiten eines Nervenkranken aufzu-
zeigen (vgl. ebd., S. 548f.)

21 Zur Bedeutung von Nietzsches Machttheorie fiir Canettis Masse und Macht vgl. Hans-
Joachim Schott: Der unteilbare Andere. Studien zur literarischen Reflexion psychoti-
scher Grenzerfahrungen, Wirzburg 2020, S. 261-266.

22 Zur Bedeutung des Selbstbehauptungstheorems fiir das neuzeitliche Denken vgl. Hans
Blumenberg: Sikularisierung und Selbstbehauptung., erw. und tberarb. Neuausgabe
von Die Legitimitit der Neuzeit, erster und zweiter Teil, Frankfurt a.M. 1974 sowie
ders.: Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt a.M. 1975.

101

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

ne Kraft auslassen — Leben selbst ist Wille zur Macht —: die Selbsterhaltung
ist nur eine der indirekten und haufigsten Folgen davon.«?* Diesem onto-
logischen Grundgedanken Nietzsches verleiht Canetti eine sozialkritische
Dimension. Die neuzeitliche Idee der Selbstbehauptung beruht seiner An-
sicht nach auf einer Tduschung iiber den maflosen Charakter der Macht.
Der Mensch ist kein »friedliches Geschopf«, das »essen muf$, um am Le-
ben zu bleiben«.2* Vielmehr strebt jeder Mensch, so Canetti, nach Macht,
indem er andere Lebewesen zu uberleben versucht. Der Mensch mochte
nicht nur »eine Handvoll Krauter fressen und niemandem das geringste
zuleide tun«,? sondern ein »Gefiihl der Unverletzlichkeit«*¢ erreichen. Je
mehr Lebewesen ein Mensch totet, desto stirker wird laut Canetti in ihm
die Uberzeugung, unverletzlich und unsterblich zu sein. Daher sucht er
den »Augenblick des Uberlebens«,?” der im »Kern alles dessen steht, was
wir — etwas vage — als Macht bezeichnen«.?® Dieses Phantasma nimmt, so
Canetti, bei einem Machtmenschen monstrose Dimensionen an.?’ Er will
alle anderen Lebewesen tiberdauern und als einziger Uberlebender tber
eine unendliche Masse von Getoteten triumphieren, da sich nur auf diese
Weise die paranoide Angst vor der Rache seiner Opfer abmildern lésst:
»Denn die eigentliche Absicht des wahren Machthabers ist [...]: er will der
Einzige sein. Er will alle iberleben, damit ihn keiner tberlebt«.3? Dieser
psychotische Wahn, alle anderen Lebewesen tiberleben zu wollen, tiberla-

23 Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, in: Ders.: Kritische Studienausgabe, Bd.
S, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 8. Aufl., Miinchen 2005, S. 9-243,
hier S. 27. Herv. i.0.

24 Canetti: Masse und Macht, S. 295.

25 Ebd.

26 Ebd.,S.269.

27 Ebd., S.267.

28 Elias Canetti: Macht und Uberleben, in: Werke in zehn Binden, Bd. 6: Die Stimmen
von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Minchen/Wien 1995, S.113-129, hier
S.113.

29 Canetti nutzt in seinen Machtanalysen keine geschlechtsbezogenen Kategorien. Macht
wird beispielsweise nicht als ein mit patriarchalen Herrschaftsverhéltnissen korreliertes
Phanomen untersucht. An den von Canetti gewihlten Beispielen lasst sich lediglich er-
kennen, dass seiner Einschitzung nach Méinner vor allem in der 6ffentlichen und Frau-
en in der privaten Sphire Macht ausiiben. Insbesondere den Einfluss, den Miitter auf
ihre Kinder ausiiben, verbindet Canetti vor dem Hintergrund personlicher Erfahrungen
mit dem Phinomen der Macht. Vgl. zur ambivalenten Beziehung Canettis zu seiner
Mutter Anne Fuchs: The Deeper nature of My German. Mother Tongue, Subjectivity,
and the Voice of the Other in Elias Canetti’s Autobiography, in: Dagmar Lorenz
(Hrsg.): A Companion to the Works of Elias Canetti, New York 2004, S. 45-60.

30 Canetti: Macht und Uberleben, S. 122 f.

102

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

gert laut Canetti jegliche rationale Zielsetzung menschlichen Handelns.
So kommt es beispielsweise in Kriegen »letzten Endes mehr als auf Sieg
oder Niederlage auf die ungeheuerliche Zahl der Opfer an. Es ist fraglich,
wie Napoleon wihrend des Feldzugs in Ruffland wirklich zumute war«.3!

Die paranoide Angst vor der Rache der Unterdrickten bzw. Getoteten
spielt eine derart prigende Rolle im Seelenhaushalt von Machtmenschen,
weil das Verlangen nach Umkehrung von Macht- bzw. Gewaltkonstella-
tionen laut Canetti eine der wichtigsten Triebkrifte menschlichen Han-
delns darstellt. Erfahrungen von Gewalt, Herrschaft und Unterdriickung
werden, so eine anthropologische Basisannahme Canettis, niemals von
den Betroffenen akzeptiert, weshalb sie sich durch Flucht dem Zugriff der
berlegenen und bedrohlichen Macht zu entziehen versuchen. Gelingt
die Flucht jedoch nicht, wird die demiitigende Gewalterfahrung in Form
eines psychisch nicht integrierbaren »Stachels«3? konserviert, der die ur-
springliche Machtkonstellation exakt abspeichert. Dieser Stachel stellt —
um einen Begriff Jacques Lacans aufzugreifen — ein »ex-tim[es]«*3 Objekt
dar, also einen Punkt der Auferlichkeit im innersten Kern der Personlich-
keitsstruktur der von Gewalt Betroffenen. Dieser Stachel lasst sich, so Ca-
nettis leitender Gedanke, nur durch die moglichst exakte Re-Inszenierung
der traumatisierenden Ursprungssituation auflosen. Die Opfer streben im
Rahmen dieses Reenactments danach, den Platz der Gewaltaustibenden
einzunechmen, um die urspriingliche Machtkonstellation umzukehren:
»Eine grofse Zahl von Menschen schliefSt sich zusammen und wendet sich
gegen eine Gruppe von anderen, in denen sie die Urheber aller Befehle
sehen, an welchen sie seit langem getragen haben. Sind es etwa Soldaten,
so tritt jeder Offizier fiir die ein, unter deren Befehl sie wirklich standen.
[...] Die Umkehr, die sich hier gegen viele zugleich richtet, zersetzt auch
den schwersten Stachel.«34

Wie das Zitat erkennen lasst, tberlagert der Umkehrungswunsch die
differenzierte Wahrnehmung tatsichlicher Machtverhaltnisse. Ist die Per-
son, von der die Gewalt ausging, fir die Betroffenen nicht greifbar, so
richtet sich die Umkehrung gegen Personen mit einem dhnlichen sozialen
Status, die als Stindenbocke herhalten mussen, um den Unterworfenen

31 Ders.: Masse und Macht, S. 272.

32 Ebd, S.361.

33 Zum Begriff vgl. Mladen Dolar: Jenseits der Anrufung, in: Zizek, Slavoj (Hrsg.): Gestal-
ten der Autoritat. Seminar der Laibacher Lacan-Schule, Wien 1991, S. 9-25, hier S. 13.

34 Canetti: Masse und Macht, S. 388.

103

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

und Gedemiitigten das Ausleben ihrer Rachefantasien zu ermdglichen.
Da in der Sphire der Nahrungsaufnahme die Umkehrung des gewaltgela-
denen Essensvorgangs aufgrund der extremen Machtasymmetrie zwischen
den Menschen und den gegessenen Lebewesen unmoglich ist, verlagern
sich die Rachephantasmen in das imaginare Reich religioser Jenseitsvor-
stellungen. Insbesondere in heiligen Schriften des Hinduismus wird die
Logik der Umkehrung eindringlich beschrieben: »Denn welche Speise der
Mensch in dieser Welt i8¢, die it ihn in jener Welt wieder«.3S Diese
Umbkehrung des Essens im Jenseits steckt auch im Wort »Mamsa«: »Das
Sanskritwort fiir Fleisch, das mamsa lautet, wird durch Zerlegung in seine
Silben erklart: >mamc« heif$t >michs, >sa< heif§t »er¢; s mamsa< bedeutet dem-
nach >mich-er¢, smich« wird »er< dort im Jenseits verzehren, dessen Fleisch
ich hier gegessen habe; [...] Die Umkehrung wird hier auf die knappste
aller Formeln gebracht und im Bilde des Fleisches gefafSt. Ich esse ihn:
mich er.«3¢

Canetti ist sich bewusst, dass dieser Angst vor dem »Gegessenen, das
zuriickessen mufS«,’” keine reale Bedrohungslage entspricht. Tiere bzw.
Pflanzen konnen gegentber den Menschen keine Umkehrung bewerkstel-
ligen, da sie nicht tber die dafiir erforderlichen Machtmittel verfiigen.
Dieses Wissen um die Ohnmacht anderer Lebewesen wird jedoch, so Ca-
netti, die psychotische Angst vor einer Umkehrung des Machtverhiltnisses
zwischen den Menschen und den gegessenen Lebewesen nicht auflosen,
da die Essenden ihre eigenen Aggressionen dem Gegessenen zuschreiben
und aufgrund dieser paranoiden Projektion sich von feindseligen, hasser-
fullten Bestien bedroht wahnen, gegen die sie sich mit allen Mitteln zur
Wehr setzen miissen:

Man hat sie lange unbestraft seine Macht fithlen lassen. [...] [M]an [hat] sie mit
grofiter Unerbittlichkeit gejagt, sie sind von der Ausrottung bedroht und stehen
nun unerwartet gegen einen auf. In zwingender und unmif§verstandlicher Form
ist diese Ursituation der Paranoia in der Jagerlegenden vieler Volker zu finden.

35 Ebd.,S.383.
36 Ebd.,S.385.
37 Ebd.,S.386.
38 Ebd.,S.542.

104

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

Atmen und Verwandeln

Fur Canetti bestimmen, wie gezeigt, Macht und Gewalt die elementarsten
Prozesse des Lebens. Es stellt sich daher die Frage, ob bzw. inwiefern
lebendige Wesen, die auf die Aufnahme von Nahrung angewiesen sind,
tiberhaupt aus dem ruinésen Zyklus von Gewalt und Gegengewalt ausbre-
chen konnen. Canettis vorsichtige Antwort auf diese Frage lautet, dass
in Form der sogenannten »Verwandlung<®® ein gewalt- und machtfreier
Stoftwechselprozess existiert, der sich exemplarisch in der korperlichen
Funktion des Atmens manifestiert.

Inspiriert ist Canettis Begriff der Verwandlung von Nietzsches Leibphi-
losophie. Der dionysische Mensch »tibersieht«, wie Nietzsche in seiner
Spatschrift Gotzen-Dammerung ausfihrt, »kein Zeichen des Affekts, er
hat den hochsten Grad des verstehenden und errathenden Instinkts«.#0
Er »geht in jede Haut, in jeden Affekt ein: er verwandelt sich bestin-
dig«.*! Diese psychophysische Metamorphose entzieht sich, wie Canetti in
Fortfihrung von Nietzsche hervorhebt, in dreierlei Hinsicht den dualisti-
schen Oppositionsbildungen, die fir die abendlindischen Metaphysiken
prigend sind.*? Die Verwandlung lisst erstens keine Unterscheidung zwi-
schen Schein und Sein zu, da in dem von ihr konstituierten Erfahrungs-
raum keine Instanz (zum Beispiel Gott oder die Materie) existiert, die
»absolut nicht tiuschend ist«.** Vielmehr verfiigen alle Dinge, Lebewesen
und Personen uber die Macht, sich selbst und »andere zu verwandeln«.*

39 Ebd., S.395-455. Canetti vermeidet aus Skepsis gegentber der auf Identifizierung und
Klassifizierung ausgelegten Sprache der Wissenschaft die exakte Definition von leiten-
den Begriffen seiner Machtanalyse. Das Phianomen der Verwandlung erschliefSt er zum
einen Uber ethnologische Berichte und zum anderen iber die Beschreibung von psy-
chotischen Krankheitsphinomenen. Vgl. einfiihrend zu Canettis Analyse der menschli-
chen Verwandlungsfihigkeit und ihrem Verhaltnis zur Ordnung der Macht Hans Ri-
chard Brittnacher: Verwandlung, Masse und Macht. Canettis Lektionen, in: Willem de
Blécourt/Christa Agnes Tuczay (Hrsg.): Tierverwandlungen. Codierungen und Diskur-
se, Tubingen 2011, S. 255-269.

40 Friedrich Nietzsche: Gotzen-Daimmerung oder Wie man mit dem Hammer philoso-
phirt, in: Ders.: Kritische Studienausgabe, Bd. 6, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, 7. Aufl., Minchen 2004, S. 55-162, hier S. 118.

41 Ebd.

42 Vgl. ausfithrlich zu dieser dreifachen Kritik am metaphysischen Denken Hans-Joachim
Schott: Die Involution der Verwandlung. Posthumanistische Denkfiguren in Elias Ca-
nettis Masse und Macht, in: Studia Germanica Posnaniensia XLII (2022), S. 9-26, insbe-
sondere S. 11-16, DOI: 10.14746/sgp.2022.42.02.

43 Jacques Lacan: Das Seminar. Buch III (1955-1956). Die Psychosen, Wien 2016, S. 80.

44 Canetti: Masse und Macht, S. 442.

105

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

Die absolute Gewissheit paranoider Machtmenschen, von hinterlistigen
und potentiell gefahrlichen Feindgruppen umstellt zu sein, griindet im
Bewusstsein fir das Potential der Verwandlung, eine undurchschaubare
Tauschung zu erzeugen. Daher erlassen sie »Verwandlungsverbote«, die
ihren »Drang nach Permanenz und Hirte«*S befriedigen, indem sie die
Beherrschten auf moglichst eindeutige soziale Positionen in hierarchisch
aufgebauten Ordnungssystemen festlegen: »Am starrsten ist die Trennung
der Klassen im Kastensystem durchgefithrt. Hier schlieSt die Zugehorigkeit
zu einer Klasse jede soziale Verwandlung absolut aus. Man sondert sich
auf das genaueste nach unten und oben hin ab.«#6

Zweitens uberspielt die Verwandlung die Grenzen zwischen (natirli-
cher bzw. sozialer) Auflenwelt und psychischer Innenwelt, indem sie
materielle Partikel mit nichtsubjektivierbaren Affekten verschmilzt. Sie
setzt das Subjekt dissoziativen Korpergefithlen und halluzinatorischen
Tauschungen aus, die eine Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen psy-
chischer Innen- und >objektiver« Aulenwelt entstehen lassen. Wie Canetti
am Beispiel von psychotischen Krankheitsbildern erlautert, scheinen Hal-
luzinationen »n der Haut lokalisiert [zu sein], von wo der Patient sie
herausschneiden mochte. Die Gesichtstiuschungen werden oft >mikrosko-
pisch«. Zahllose, winzige Einzelheiten werden wahrgenommen, Tierchen,
Locher in der Wand, Piinktchen.«*

Dieses Eintauchen in die intensive Materie eines unkalkulierbaren Af-
fektstroms stimuliert schliefSlich drittens symbolische Ausdrucksformen,
die nicht auf der Diskretisierung von Zeichentermen beruhen, sondern
die Differenz von Signifikant und Signifikat kollabieren lassen. Die Zei-
chen verweisen nicht mehr auf ein von ihnen getrenntes Vorstellungsbild,
sondern scheinen unmittelbar sinnliche Sensationen im Koérper der Sub-
jekte auszulosen. Statt ihren Sinn zu interpretieren, lisst sich das sich
verwandelnde Subjekt von den Zeichen in Bewegung setzen. Die »Busch-
manner« spiren es, wie Canetti ausfiihrt, »in ihren Korpern, wenn gewisse
Ereignisse bevorstehen. Eine Art von Klopfen in ihrem Fleisch spricht zu

45 Ebd., S.453.

46 Ebd., S.451. Herv. i.0. Vgl. ausfiihrlich zum Begriff des Verwandlungsverbots und sei-
ner Beziehung zu Canettis Analyse hierarchischer Sozialsysteme Urs Marti: Canettis Be-
griff der Macht im Lichte der Auffassungen von Hannah Arendt und Michel Foucault,
in: John Pattillo-Hess (Hrsg.): Verwandlungsverbote und Befreiungsversuche in Canet-
tis Masse und Macht. 3. internationales kulturanthropologisch-philosophisches Canetti-
Symposion, Wien 1991, S. 86-94.

47 Canetti: Masse und Macht, S. 428. Herv. i.0.

106

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

ihnen und macht ihnen Mitteilung davon. Ihre Buchstaben, wie sie sagen,
sind in ihrem Korper. Diese Buchstaben sprechen und bewegen sich und
veranlassen sie selbst zur Bewegung.«#3

Wie Canetti anhand seiner Deutung von Franz Kaftkas Die Verwand-
lung herausstreicht, bildet der intensive Prozess einer psychophysischen
Metamorphose die Kehrseite der Ordnung von Macht und Gewalt.# Die
Verwandlung ermdglicht Lebewesen die Flucht aus gefihrlichen, lebens-
bedrohlichen Situationen, da sie die Identifikationsprozesse stort, die Vor-
aussetzung fur das Ergreifen einer Beute sind. Die letzte Metamorphose,
»die am Ende aller Fluchten steht, ist fir lebendige Wesen die Verwand-
lung »in das Gegessene«.*® Um sie zu vermieden, »geschieht es, daf alles
Lebende in jeder Gestalt, die sich ihm bietet, flieht«.’! Die Verwandlung
ist demnach untrennbar mit der existenziellen Erfahrung des gliicklichen
Entrinnens aus einer Leib und Leben bedrohenden Gefahrenkonstellation
verbunden. Diese Erfahrung bildet die Grundlage fiir die »Entdeckung des
Geringen«,>? die die »Zuginge zwischen den Menschen« offenhalten soll,
indem sie zum Mitgefiihl mit dem »Kleinsten«, »Naivsten« und »Ohn-
michtigsten« befahigt.*3 Die Verwandlung kann, so der leitende Gedanke
von Canettis ethischen Uberlegungen, das Gefiihl des Erbarmens in den
Michtigen auslosen, sodass sie davon ablassen, schutzlose Lebewesen zu
ergreifen, zu toten und zu verdauen. Anders als G.W.F. Hegel in seiner
Dialektik von Herr- und Knechtschaft schreibt Canetti den Erfahrungen

48 Ebd., S. 400.

49 Kafka hat wie kaum ein anderer Schriftsteller Canettis Selbstverstindnis als Autor ge-
pragt. Kafka habe prazise die Angst als tragenden Affekt der modernen Welt erfasst und
in seinen Werken dargestellt: »Bedenkt man es mit einigem Mug, so ist unsere Welt eine
geworden, in der Angst und Gleichgiltigkeit vorherrschen. Indem Kafka sich ohne
Nachsicht ausgedriickt hat, hat er als erster das Bild dieser Welt gegeben« (Elias Canet-
ti: Der andere ProzefS. Kafkas Briefe an Felice, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Bd. 6:
Die Stimmen von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S. 165—
253, hier S. 200). Vgl. zur Bedeutung von Kafka Erzihlung Die Verwandlung fir Canettis
Begriff der Verwandlung Irmgard Wirtz: »Es kommt alles darauf an, mit wem man sich
verwechselt.« Canettis Poetik der paradoxen Identitit, in: Kurt Bartsch/Gerhard Melzer
(Hrsg.): Elias Canetti, Graz 2005, S. 40-55, hier S. 41.

50 Canetti: Masse und Macht, S. 410.

51 Ebd.

52 Elias Canetti: Georg Biichner, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Bd. 6: Die Stimmen
von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S.311-322, hier
S.321. Herv. i.0.

53 Ders.: Der Beruf des Dichters, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 6: Die Stimmen
von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S.360-371, hier
S.279.

107

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

von Tod, Gewalt und Macht keinerlei bildungsfordernde Aspekte zu.
Waihrend die Konfrontation mit dem Tod, dem »absoluten Herrn«,5* bei
Hegel den Ausgangspunke fiir einen langwierigen, aber fruchtbaren Bil-
dungsprozess darstellt, in dessen Verlauf der arbeitende Knecht das Selbst-
bewusstsein gewinnt, um fir die Anerkennung seiner Wiirde zu kimpfen,
treibt sie fiir Canetti ausschlieSlich Fluchtbewegungen an, durch die sich
Lebewesen ihrer Vernichtung zu entziehen versuchen. Nicht der von
den Unterdriickten ausgehende »Kampf um Anerkennung«® sondern
die Bereitschaft der Michtigen, von ihren Opfern abzulassen und sie aus
ihrer Herrschaft entrinnen zu lassen, ermoglicht laut Canetti eine Uber-
windung des ruindsen Zyklus von Gewalt und Gegengewalt.

Canettis (schwache) Hoffnung, der Ethik des Erbarmens gesellschaftli-
che Wirksamkeit zu verleihen, beruht auf seinem Vertrauen in das Po-
tenzial der Kunst, Menschen — trotz ihrer Disposition zur paranoiden
Abwehr der Verwandlung — einen gewaltfreien Zugang zu anderen Lebe-
wesen zu eroffnen. Im Unterschied zu den Dynamiken und Strukturen
der Macht besitzt die Kunst ihr Vorbild nicht im Prozess der Nahrungs-
aufnahme, sondern im Vorgang des Atmens. Zwischen beiden korperli-
chen Vorgangen besteht laut Canetti ein grundlegender Unterschied, da
im Fall der Nahrungsaufnahme stets ein Element der Gewalt im Spiel ist,
das beim Atmen keine Rolle spielt: »Zwischen Erleben und Urteilen ist
ein Unterschied wie zwischen Atmen und Beiffen.«*¢ Das Atmen zeichnet
sich, so Canetti, durch seine »Wehrlosigkeit«’” aus, da die eingeatmete
Luft wieder aus dem Korper entlassen werden muss. Sie kann daher
nicht als exklusives Eigentum ergriffen werden: »Die Luft ist die letzte
Allmende. Sie kommt allen gemeinsam zu.«<*® Die Operationen der ge-
waltsamen Aneignung (Identifizieren, Ergreifen, Essen, Zermalmen, Ver-
dauen) entfallen bei der Aufnahme und Abgabe der Luft, sodass auch
keine Angst und Schuldgefiihle entstehen, die mit der Anwendung von
Gewalt verbunden sind. Der Mensch bewegt sich in der Luft »noch wie

54 G.W.F. Hegel: Phinomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke, Bd. 3, hrsg. von Eva Mol-
denhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1986, S. 153.

55 Zu dem fir Hegels Dialektik von Herr- und Knechtschaft zentralen Begriff vgl. ausfihr-
lich Axel Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt a.M. 1994.

56 Canetti: Die Provinz des Menschen, S. §1.

57 Elias Canetti: Hermann Broch, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Bd. 6: Die Stimmen
von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S. 99-112, hier S. 112.

58 Ebd.

108

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

Adam im Paradies, rein und schuldlos«.5? Atmen stiftet, wie Canetti in
seiner Rede zum 50. Geburtstag von Herrmann Broch ausfiihrt, astheti-
sche Formen des Sammelns bzw. Versammelns, die sich fundamental
von den abgeschlossenen Ordnungen der Gewalt und Macht unterschei-
den. Broch, den Canetti als grofSten Meister der Atem-Kunst vorstellt,
verfiige Gber ein ungeheures Gespir firr die durch das Atmen erzeugte
Atmosphire eines Raums. Durch die Art seines Sprechens und Atmens
konne er »Atemraume«® erschaffen, die — abhingig von den anwesenden
Personen und ihrem Atemrhythmus — sich durch eine je eigene »Art von
atmosphirischer Einheit«®! auszeichneten. Solche durch das Atmen und
Sprechen konstituierten Einheiten konnen laut Canetti — im Unterschied
zu den klar umrissenen und abgegrenzten Riaumen der Macht — nicht
dauerhaft stabilisiert werden, denn sie existieren ausschliefSlich in den
fliichtigen Stimmungen der versammelten Menschen. Jederzeit kénnen
Menschen aus dem durch ihr Atmen und Sprechen erzeugten Atemraum
entweichen, da sich in ihm keine Barrieren etablieren lassen, die eine
Kontrolle der Bewegungen der anwesenden Personen erlauben wiirden.®?

Ethik des Erbarmens

Canettis Uberlegungen zur unlosbaren Verbindung von Essen und Macht
munden, wie im vorigen Kapitel erlautert, in eine Ethik des Erbarmens,
die ihren Kern in der Hoffnung auf die Uberwindung jeglicher Gewalt,
letztlich sogar des Todes, besitzt. Canetti geht es um »die Achtung des
Todes«,%? die die moralische Verurteilung des Essens (auch von nicht-tieri-
schen Lebewesen) einschlief$t. Diese moralische Positionierung verbindet

59 Ebd.

60 Ebd., S.109.

61 Ebd.,S.106.

62 Canettis Gedanken zur Bedeutung des Atmens fiir die Bildung von Raumen, in denen
Menschen einander jenseits von Gewalt und Macht begegnen, konnen im Rahmen die-
ser Arbeit nicht im Detail analysiert werden. Es wire fruchtbar, sie zu aktuellen Ansit-
zen der asthetischen Theorie in Beziehung zu setzen, die das Verhaltnis von Sprechen,
Atmen, Atmosphire und dsthetischem Erleben unter dem Begriff der Korrespondenz
untersuchen. Vgl. Reinhart Knodt: Der Atemkreis der Dinge. Eintibung in die Philoso-
phie der Korrespondenz, 2. Aufl., Freiburg i.Bg./Miinchen 2017.

63 Elias Canetti: Das Buch gegen den Tod, hrsg. von Kristian Wachinger, Peter von Matt
und Sven Hanuschek, Miinchen/Wien 2014, S. 186. Herv. 1.0.

109

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

Canetti mit einem Pladoyer fiir eine asketische Lebensweise, deren Erfil-
lung der vollstindige Verzicht auf Nahrungsaufnahme ware:

Der tiefste Sinn der Askese ist, dafd sie das Erbarmen erhalt. Der Essende hat
immer weniger Erbarmen und schlieflich keines. Ein Mensch, der nicht essen
miifite und doch gedeiht, der sich geistig und gefihlsmifig wie ein Mensch
benimmt, obwohl er nie ifft — das wire das hochste moralische Experiment, das
denkbar ist; und nur wenn es glicklich geldst ware, konnte man ernsthaft an
die Uberwindung des Todes denken.®*

Die offenkundig imaginaren Ziige dieses Gedankenexperiments (kein Le-
bewesen kann ohne Nahrungsaufnahme tberleben) verweisen auf eine
unlosbare Spannung in Canettis Ethik des Erbarmens, die eng mit der
von Nietzsche aufgeworfenen metamoralischen Frage nach dem Wert des
Lebens verbunden ist. Wie Nietzsche in seiner Lesart des Spruchs des
Anaximanders, des altesten schriftlich tberlieferten Satzes der abendlandi-
schen Philosophie, herausstellt, besteht die Grundoperation der metaphy-
sischen Auslegung des Seins in der moralischen Ver- bzw. Aburteilung
der sinnlichen Erscheinungswelt, die dem Gesetz des Entstehens und
Vergehens unterliegt. Die innerweltlichen Dinge miissen, wie Nietzsche
in seiner nachgelassenen Frihschrift Die Philosophie im tragischen Zeital-
ter der Griechen das Anaximander-Fragment tbersetzt, »Bufle zahlen und
far ihre Ungerechtigkeiten gerichtet werden, gemiff der Ordnung der
Zeit«.%5 Nur das unbestimmte »Urwesen«, das der »bestimmten, zum
Untergange fithrenden Qualititen bar ist«, unterliegt nicht der Ordnung
der Verginglichkeit und ist daher auch nicht dem Tod ausgesetzt.®® Ob
Nietzsches Ubersetzung und Deutungsansatz dem Spruch des Anaximan-
ders gerecht werden, lasst sich mit guten Grinden bezweifeln.®” Aber die

64 Ebd., S. 50.

65 Friedrich Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, in: Ders.:
Kritische Studienausgabe, Bd. 1, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
6. Aufl., Miinchen 2003, S. 799-872, hier S. 818.

66 Ebd., S.819.

67 Hermann Diels nutzt in seiner Ubersetzung den Begriff »Ruchlosigkeit« anstelle des
von Nietzsche verwendeten Ausdrucks sUngerechtigkeit: »Anfang der Dinge ist das Un-
endliche. Woraus aber ihnen die Geburt ist, dahin geht auch ihr Sterben nach der Not-
wendigkeit. Denn sie zahlen einander Strafe und Bufe fiir ihre Ruchlosigkeit nach der
Zeit Ordnung« (Herrmann Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und
Deutsch. Erster Band, 3. Aufl., Berlin 1912, S.15). Martin Heidegger vertritt in seiner
Auslegung des Fragments die Ansicht, dass beide Ubersetzungen von den Vorannah-
men der platonischen Metaphysik abhingig sind und das bei Anaximander aufschei-
nende Verstindnis des Seins verdunkeln. Vgl. Martin Heidegger: Holzwege, in: Ders.:
Gesamtausgabe, 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1914-1970, Bd. 5, hrsg. von

110

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

knappen Interpretationsskizzen zielen ohnehin nicht auf eine um philolo-
gische Genauigkeit und philosophichistorische Plausibilitit bemiihte Aus-
legung vorsokratischer Fragmente, sondern auf die Herausarbeitung einer
existenziellen Grundproblematik, die fiir Nietzsche die Geschichte der
abendlindischen Metaphysiken bestimmt: Welchen Grund kann es fir
die Verginglichkeit geben, die jedes Lebewesen unvermeidlich dem Tod
ausliefert? Fir Nietzsche gibt die Metaphysik seit ihren antiken Urspriin-
gen auf diese Frage stets die Antwort, dass Lebewesen sterben mussen,
weil sie sich allein durch ihre Begrenztheit als Individuen einer dermafien
groffen Ungerechtigkeit schuldig gemacht haben, dass ausschlieflich ihr
Tod diese Schuld begleichen kann. Mit der Einfiihrung der Stinde in das
metaphysische Denken verscharft sich, so Nietzsche, diese Problematik,
da nun der Tod in das Leben selbst eindringt und es sowohl im Dies-
als auch im Jenseits zu einer entsetzlichen Strafe werden lisst. Nietzsche
zitiert in diesem Zusammenhang Arthur Schopenhauers von der paulini-
schen Theologie inspirierte Einschatzung, dass alle Lebewesen »zum Tode
verurtheilte Stinder« sind, die ihre »Geburt erstlich durch das Leben und
zweitens durch das Sterben ab[btflen]«.68

Diese metaphysische Verkniipfung von Sterben und Schuld liegt auch
Canettis Todesfeindschaft zugrunde, die sich in der radikalen Ablehnung
des gewaltgeladenen Vorgangs der Nahrungsaufnahme ausdrickt. Das
erste und oberste Gebot seiner ethischen Grundhaltung lautet: »Du sollst
nicht sterben (das Erste Gebot).«<®? Dieses mit religiosem Pathos aufgela-
dene Gebot ist fir endliche, dem Tod ausgesetzte Lebewesen nicht zu
erfullen. Daher gilt Canetti allein schon die Tatsache, dass Lebewesen
sterben, als Zeichen ihrer Schuld: »Jeder Tod ist moglich, zu rechtfertigen
ist keiner. Selbst einer, der sich gegen seinen Willen ermorden 1af3t, tragt
in meinen Augen Schuld. [...] Ich frage mich ernsthaft, ob nicht jeder

Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977, S.321-373, insbesondere
S.321-322.

68 Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, S.818. Nietzsche
zitiert aus dem Kapitel XII (Nachtrige zur Lebre vom Leiden der Welt) von Schopenhauers
Parerga und Paralipomena in der von Julius Frauenstiddt besorgten Werkausgabe. Scho-
penhauer diskutiert in diesem Kapitel die existenzielle Bedeutung der Erbstiindenlehre
und greift dabei insbesondere auf christliche Quellen zuriick, freilich ohne die sich bei-
spielsweise im Rémerbrief ausgedriickte Hoffnung auf die Erlésung des Menschen durch
Jesus Christus zu teilen: »Denn der Lohn der Stinde ist der Tod, die Gabe Gottes aber ist
das ewige Leben in Christus Jesus, unserem Herrn« (R6m. 6, 23).

69 Canetti: Das Buch gegen den Tod, S. 19. Herv. 1.0.

111

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

Mensch, der stirbt, dafiir allein schon Schuld tragt.«’° Diese brutale Opfer-
beschuldigung zeugt von der Inkonsistenz von Canettis Ethik des Erbar-
mens, die lebendigen Wesen etwas abfordert (nimlich nicht zu sterben),
das sie unmoglich erfiillen konnen. Reale Macht- und Gewaltverhiltnisse
deutet Canetti auf symbolischer Ebene in personliche Schuldverhiltnisse
um. Von diesem Victim Blaming sind auch nicht-menschliche Lebewesen
betroffen, die aufgrund ihrer Sterblichkeit ebenfalls dem Gesetz von Stn-
de und Bestrafung unterliegen: »Und welches ist die Erbstinde der Tiere?
Warum erleiden die Tiere den Tod?«’! Gegen die Intention seiner Macht-
kritik liefert Canetti mit seiner Argumentation auf diese Weise Macht-
menschen eine Rechtfertigung fiir die Aburteilung angeblich schuldiger
Lebewesen.”?

Diese problematischen Konsequenzen von Canettis Ethik des Erbar-
mens beruhen auf ihrem widerspriichlichen Verhiltnis zum metaphysi-
schen Denken. Erst ein Leben, das nicht mehr der Verganglichkeit und
damit dem Tod ausgesetzt ist, wire, so Canettis Einschitzung, frei von
Schuld und Siinde. Da er jedoch die religiose Hoffnung auf eine von Gott
bewerkstelligte Uberwindung des Todes zurtickweist, kann Canetti keine
Perspektive fiir eine Befreiung von der mit der Sterblichkeit verkniipften
Schuld- bzw. Stindhaftigkeit aufzeigen. Lebendige Wesen koénnen nur
durch die Aufnahme von Nahrstoffen existieren. Ihr Uberleben beruht
damit, so der Kerngedanke von Canettis Psychologie des Essens, auf dem
Tod anderer Lebewesen. Lediglich der Verzicht auf Nahrungsaufnahme
wiurde dieses Gewaltverhaltnis zu anderen Lebewesen beenden. Aber auch
dieser Verzicht fiihrt nicht aus der Verschuldungsfalle heraus, da ein Lebe-
wesen, das nicht isst, stirbt — und sich damit in der Logik von Canettis

70 Ebd.,S.72.

71 Ebd, S.25.

72 Wenn Canetti in Betracht zieht, dass Menschen stets — auch im Fall einer Ermordung -
an ihrem Tod Schuld tragen, gerit er beispielsweise in die Nihe von Sigmund Freuds
Todestrieblehre, die Menschen einen elementaren Todeswunsch unterstellt: »Wenn
aber ein Mann von der Autoritat Freuds einen Todestrieb aufstellt und den Wunsch, zu
sterben, als etwas Biologisches hinstellt, etwas, was noch mit elementarer Kraft gestiitzt
ist, so macht er eigentlich einen Kampf gegen den Tod vollig unmdglich. Es ist ein An-
satz, der alles ausschlieft, wofir ich lebe« (Elias Canetti/Joachim Schickel: Gesprich, in:
Ders.: Werke in 10 Bianden, Bd. 10: Aufsitze, Reden, Gesprache, Minchen/Wien 2005,
S.241-265, hier S. 256f.). Zu Canettis Kritik an der Psychoanalyse vgl. Gerald Stieg: Ca-
netti und die Psychoanalyse. Das Unbehagen in der Kultur und Die Blendung, in: Adri-
an Stevens/Fred Wagner (Hrsg.): Elias Canetti. Londoner Symposium, Stuttgart 1991,
S.59-73.

112

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

Argumentation schuldig machen wiirde. Zudem ist auch der Atemvor-
gang, den Canetti als Beispiel fir eine gewaltfreie Anverwandlung der
Welt darstellt, nicht vom Prozess der Nahrungsaufnahme abzul6sen, denn
die Lungenventilation lasst Luft nicht einfach ein- und ausstromen, son-
dern entzieht ihr den fir zellulire Stoffwechselprozesse erforderlichen
Sauerstoff und reichert die ausgeatmete Luft mit Kohlendioxid an, das als
schadliches Abfallprodukt aus dem Organismus ausgestofSen wird.”?

Um einen Ausweg aus diesem moralischen Dilemma zu finden, mdss-
te der Aufweis gelingen, dass es in Bezug auf die elementaren Prozesse
des Stoffwechsels so etwas wie einen zwanglosen Zwang gibt, also — mit
Martin Heidegger gesprochen - ein »Zwingen ohne die Mafnahmen von
Gewalt und Gewalttatigkeit, ohne Druck, ohne Pressen«.”# Ein solches
Zwingen wiirde als »gewahrendes Einbehalten« nichts mit Gewalt in Be-
sitz nehmen, sondern nur einbehalten, »um zu lassen, namlich um das
Anwesen in sein Wesen zu entlassen«.”> Das Sammeln von Nahrung wire
dann nicht mehr eine Vorstufe der Gewalt, die mit der Verachtung des
Gegessenen einherginge, sondern diente der Vorbereitung eines von Wert-
schatzung fir das Essen gepragten Genieflens, das frei von Angsten und
Schuldgefiithlen wire. Der auch mit diesem zwanglosen Zwingen verbun-
dene Tod wire kein Zeichen mehr fir die Stindhaftigkeit von Lebewesen,
sondern unverzichtbares Element fiir eine von der Paranoia der Macht
befreiten Feier des Lebens.

73 Mit seiner Gegeniiberstellung von Atmen und Nahrungsaufnahme reproduziert Canetti
das von ihm scharf kritisierte Denken in binidren Oppositionen. Atmung und Verdau-
ung sind im Stoffwechselprozess lebendiger Wesen eng miteinander verwoben und
lassen sich daher nicht als voneinander unabhiangige Gegensitze interpretieren. Vgl.
zur Bedeutung des Atmens fiir die Gesundheit des gesamten Organismus James Nestor:
Breath — Atem: Neues Wissen tiber die vergessene Kunst des Atmens, Minchen 2021.

74 Martin Heidegger: Der Spruch des Anaximander, in: Ders.: Gesamtausgabe, III. Abtei-
lung: Unveroffentlichte Abhandlungen — Vortrige — Gedachtes, Bd. 78, hrsg. von Inge-
borg SchiifSler, Frankfurt a.M. 2010, S. 132. Heidegger bezieht sich nicht auf Stoffwech-
selvorginge, sondern auf den im Rahmen von Offentlichkeit stattfindenden Austausch
von Argumenten. Ein Beweis tbt, so Heidegger, keinen Zwang im Sinne von Gewalt
aus. Vielmehr entfalte er einen zwanglosen Zwang, dessen Gewaltfreiheit daran zu er-
kennen sei, dass die Akzeptanz eines Arguments »in der Freiheit der Zustimmung und
nicht unter Zwang« geschehe: »Das Zwingende des Beweises bezieht sich tiberhaupt
nicht auf uns, sondern bleibt im Beweisgang selbst dergestalt, daff das eine, was gewie-
sen wird, auf das andere als das zu ihm Gehorige weist und nur auf dieses. Das Zwingen
ist hier das weisende nicht Ablassen vom Erweisen des Zusammengehorigen als eines
solchen« (ebd., S. 133).

75 Ebd., S.135.

113

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

Canettis kurze Beschreibung von Festmassen in Masse und Macht lasst
erahnen, wie ein solches zwangloses Verhaltnis zum Essen aussehen konn-
te. Die Atmosphire eines Festes ist »eine der Lockerung«, weil »[nJichts
und niemand droht« und daher auch nichts »in die Flucht« und zur
Verwandlung zwingt.”¢ Fir die kurze Weile des Festes werden ungeheu-
re Mengen an Nahrungsmitteln gesammelt, die in »groen Haufen zur
Schau gestellt« werden: »Hunderte Schweine liegen in einer Reihe gebun-
den da. Berge von Frichten sind aufgetiirmt. [...] Es ist mehr vorhanden,
als alle zusammen verzehren konnten [...].«’7 Fir den »kurzen Uberflufl«,
der im Rahmen des Festes in seiner ganzen Prachtigkeit inszeniert wird,
nehmen die Menschen »lange Entbehrungen« in Kauf.”® Sie iben fur
lange Zeit Verzicht und ordnen sich den Zwingen der Arbeit unter, um
gemeinsam mit den versammelten Menschen den extraordinaren Moment
zu zelebrieren, in dem jede anwesende Person auf die fiir sie passende
Weise das Gefuhl von Erfillung erlebt: »Es gibt kein Ziel, das fir alle
dasselbe ist, und das alle zusammen zu erlangen hitten. Das Fest ist das
Ziel, und man hat es erreicht.«”?

Dieses Erreichen eines erfiilllenden Augenblicks ist auf doppelte Weise
mit dem Bewusstsein der Feiernden fir die Verginglichkeit des Festes
verbunden. Zum einen mussten Lebewesen sterben, um den Uberfluss
an Genussmitteln bereitzustellen; und zum anderen sind dem Fest enge
zeitliche Grenzen gesetzt, da die bereitgestellte Masse an Gutern in der ge-
lockerten Atmosphire eines kollektiven Genieffens ohne Riicksicht auf zu-
kunftige Entbehrungen verschwendet wird. Trotz der irreduziblen Rolle,
die der Tod fiir das Fest spielt, herrscht auf ihm keinerlei Angst, sondern
ausschlieflich eine »allgemeine Freude«’" die auf alle Beteiligten eine
Art zwanglosen Zwang ausiibt. Im Bewusstsein fir die Verganglichkeit
des Festes erschaffen sie Brauche wie zum Beispiel »rituelle Tanze und
dramatische Darbietungen«, die die Erinnerung an vergangene Feste in
den Feiernden wachhalten und zugleich die »kiinftige Wiederholung dhn-
licher Gelegenheiten verbiirg[en]« sollen.8! Durch diese Briuche »rufen

76 Canetti: Masse und Macht, S. 70.
77 Ebd.

78 Ebd.

79 Ebd. Herv. i.0.

80 Ebd.,S.71.

81 Ebd.

114

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

[die Feste] einander«®? und versammeln die Menschen auf zwanglose Wei-
se, ohne dass dabei Gewalt bzw. die Angst vor Gewalt im Spiel wire.

Mit seiner Beschreibung festlicher Massen sprengt Canetti, um zu
einem Fazit zu kommen, den konzeptionellen Rahmen, in dem sich seine
Psychologie des Essens bewegt. Die Vorginge der Nahrungsaufnahme
miissen, wie Canettis eigene Analyse des Fests zeigt, nicht zwingend in Ka-
tegorien der Macht und Gewalt interpretiert werden. Sie lassen sich auch
zu kollektiven Austauschprozessen in Beziehung setzen, die die Angst
vor dem Tod tberwinden bzw. zumindest abmindern, indem sie einen
»gemeinsamen Genuf3«®3 ermoglichen, der auf symbolischer Ebene die
Erhaltung und Vermehrung des Lebens verbiirgen soll.

Literaturverzeichnis

Baudrillard, Jean: Der symbolische Tausch und der Tod, Berlin 2005.

Blumenberg, Hans: Sakularisierung und Selbstbehauptung, erw. und tberarb. Neu-
ausgabe von Die Legitimitit der Neuzeit, erster und zweiter Teil, Frankfurt a.M.
1974.

Ders.: Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt a.M. 1975.

Brittnacher, Hans Richard: Verwandlung, Masse und Macht. Canettis Lektionen, in:
de Blécourt, Willem/Tuczay, Christa Agnes (Hrsg.): Tierverwandlungen. Codie-
rungen und Diskurse, Tibingen 2011, S. 255-269.

Canetti, Elias: Die Provinz des Menschen, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Bd. 4:
Aufzeichnungen 1942-1985, Miinchen/Wien 1993, S. 7-367.

Ders.: Masse und Macht, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 3, Miinchen/Wien
1994.

Ders.: Hermann Broch, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 6: Die Stimmen von
Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Minchen/Wien 1995, S. 99-112.

Ders.: Macht und Uberleben, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Bd. 6: Die Stimmen
von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S. 113-129.

Ders.: Der andere Prozef8. Kafkas Briefe an Felice, in: Ders.: Werke in zehn Banden,
Bd. 6: Die Stimmen von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Mtinchen/Wien
1995, S. 165-253.

Ders.: Georg Biichner, in: Ders.: Werke in zehn Binden, Bd. 6: Die Stimmen von
Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S. 311-322.

Ders.: Der Beruf des Dichters, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 6: Die Stimmen
von Marrakesch. Das Gewissen der Worte, Miinchen/Wien 1995, S. 360-371.

82 Ebd. Herv. i.0.
83 Ebd.

115

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Joachim Schott

Ders.: Das Buch gegen den Tod, hrsg. von Kristian Wachinger, Peter von Matt, Sven
Hanuschek, Miinchen/Wien 2014.

Canetti, Elias/Schickel, Joachim: Gesprach, in: Ders.: Werke in 10 Banden, Bd. 10:
Aufsatze, Reden, Gespriche, Miinchen/Wien 2005, S. 241-265.

Diels, Herrmann: Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutsch. Erster
Band, 3. Aufl., Berlin 1912.

Dolar, Mladen: Jenseits der Anrufung, in: Zizek, Slavoj (Hrsg.): Gestalten der Auto-
ritat. Seminar der Laibacher Lacan-Schule, Wien 1991, S. 9-25.

Friedrich, Peter: Die Rebellion der Masse im Textsystem. Die Sprache der Gegenwis-
senschaft in Elias Canettis Masse und Macht, Miinchen 1999.

Fuchs, Anne: The Deeper nature of My German. Mother Tongue, Subjectivity, and
the Voice of the Other in Elias Canetti’s Autobiography, in: Lorenz, Dagmar
(Hrsg.): A Companion to the Works of Elias Canetti, New York 2004, S. 45-60.

Hegel, G.W.F.: Phinomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke, Bd. 3, hrsg. von Eva
Moldenhauer, Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1986.

Heidegger, Martin: Holzwege, in: Ders.: Gesamtausgabe, I. Abteilung: Veroftentlich-
te Schriften 1914-1970, Bd. 5, hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann,
Frankfurt a.M. 1977, S. 321-373.

Ders.: Der Spruch des Anaximander, in: Ders.: Gesamtausgabe, III. Abteilung: Un-
veréffentlichte Abhandlungen — Vortriage — Gedachtes, Bd. 78, hrsg. von Ingeborg
Schafller, Frankfurt a.M. 2010.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt a.M. 1994.

Ders.: Die unendliche Perpetuierung des Naturzustandes. Zum theoretischen Er-
kenntnisgehalt von Canettis Masse und Macht, in: Kriiger, Michael (Hrsg.): Einla-
dung zur Verwandlung. Essays zu Elias Canettis Masse und Macht, Miinchen/Wien
1995, S.105-127.

Kant, Immanuel: Der Streit der Fakultiten, in: Ders.: Werkausgabe, Bd. XI: Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik 1, hrsg. von
Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M. 1977, S. 261-393.

Knodt, Reinhardt: Der Atemkreis der Dinge. Eintibung in die Philosophie der Kor-
respondenz, 2. Aufl., Freiburg i.Br./Miinchen 2017.

Lacan, Jacques: Das Seminar. Buch III (1955-1956). Die Psychosen, Wien 2016.

Marti, Urs: Canettis Begriff der Macht im Lichte der Auffassungen von Hannah
Arendt und Michel Foucault, in: Pattillo-Hess, John (Hrsg.): Verwandlungsverbo-
te und Befreiungsversuche in Canettis Masse und Macht. 3. internationales kul-
turanthropologisch-philosophisches Canetti-Symposion, Wien 1991, S. 86-94.

Nestor, James: Breath — Atem: Neues Wissen tiber die vergessene Kunst des Atmens,
Miinchen 2021.

Nietzsche, Friedrich: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, in:
Ders.: Kritische Studienausgabe, Bd. 1, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, 6. Aufl., Minchen 2003, S. 799-872.

116

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Was tbrig bleibt, ist Abfall und Gestank«

Ders.: Gotzen-Dimmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt, in: Ders.:
Kritische Studienausgabe, Bd. 6, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
7. Aufl., Miinchen 2004, S. 55-162.

Ders.: Jenseits von Gut und Bose, in: Ders.: Kritische Studienausgabe, Bd. S, hrsg.
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 8. Aufl., Miinchen 2005, S. 9-243.

Rude, Matthias: Antispeziesismus. Die Befreiung von Mensch und Tier in der Tier-
rechtsbewegung und der Linken, Stuttgart 2013.

Ruthenberg, Silke: Und die Treue sie ist doch kein leerer Wahn: Brandreden fir
Tiere, Norderstedt 2022.

Schott, Hans-Joachim: Der unteilbare Andere. Studien zur literarischen Reflexion
psychotischer Grenzerfahrungen, Wiirzburg 2020.

Ders.: Die Involution der Verwandlung. Posthumanistische Denkfiguren in Elias Ca-
nettis Masse und Macht, in: Studia Germanica Posnaniensia XLII (2022), S. 9-26,
DOI: 10.14746/sgp.2022.42.02.

Sommer, Philipp/Ruthenberg, Silke: Sind Veganer Menschenfeinde? Ein Interview
mit Silke Ruthenberg von Animal Peace, in: Vice, 07.10.2016, https://www.vice.c
om/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruth
enberg-von-animal-peace (16.11.2022).

Stieg, Gerald: Canetti und die Psychoanalyse. Das Unbehagen in der Kultur und Die
Blendung, in: Stevens, Adrian/Wagner, Fred (Hrsg.): Elias Canetti. Londoner
Symposium, Stuttgart 1991, S. 59-73.

Wirtz, Irmgard: »Es kommt alles darauf an, mit wem man sich verwechselt.« Canet-
tis Poetik der paradoxen Identitit, in: Bartsch, Kurt/Melzer, Gerhard (Hrsg.): Elias
Canetti, Graz 20085, S. 40-55.

117

- am 22.01.2026, 08:22:22.


https://www.vice.com/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.vice.com/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace
https://www.vice.com/de/ar-ticle/qkn3ww/sind-veganer-menschenfeinde-ein-interview-mit-silke-ruthenberg-von-animal-peace

am 22.01.2026, 08:22:22.


https://doi.org/10.5771/9783968219486-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Essen, Gewalt und Macht
	Essen und Paranoia
	Atmen und Verwandeln
	Ethik des Erbarmens
	Literaturverzeichnis

