
Epilog 
 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das „mörderische Zwielicht“ des Heroischen:  
Gewalt und Heldentum 

Ronald G. Asch 

Nicht jede Form des Heroischen hat etwas mit Gewalt zu tun, erst recht nicht mit 
einer Gewalt, die der Held selber ausübt und nicht etwa erleidet. Dennoch ist 
‚Gewalt und Heldentum‘ ein zentrales Thema, wenn man sich mit heroischen 
Figuren auseinandersetzt. Der klassische kriegerische Held übt Gewalt aus, erlei-
det allerdings auch oft einen gewaltsamen Tod, der für manche Heldenkarrieren 
fast notwendig zu sein scheint, um sie zu einem glorreichen Ende zu führen. So 
dachte man jedenfalls lange in den Adelsgesellschaften Alteuropas. Das heroische 
Charisma des Helden, sein Glanz, kann dazu dienen, selbst den brutalsten Taten 
eine gewisse Legitimation zu verleihen – umgekehrt kann sich in der vollständi-
gen Vernichtung des Gegners auch die wirkliche Überlegenheit des Helden mani-
festieren. Dieses Motiv findet man auf römischen Triumphbögen ebenso wie in 
späteren Bildern, die heroische Schlachtensieger darstellen. Andererseits existierte 
schon immer die Vorstellung, der wahre Held kämpfe gegen ebenbürtige Gegner, 
die er auch als Besiegte respektiert und nicht einfach vernichtet. Diese Haltung 
hat zum Beispiel Velazquez in seinem berühmten Gemälde Las Lanzas verewigt, 
das die Kriegswirklichkeit zwar idealisiert, zum Teil aber auch den tatsächlichen 
Wandel in der spanischen Kriegführung von den Zeiten Albas zur Epoche Spino-
las in den 1620er Jahren markierte. Die Gegner, jedenfalls die Offiziere, waren 
jetzt keine Rebellen mehr, die man am nächsten Baum aufknüpfte, wie das Alba 
Jahrzehnte früher durchaus getan hatte, sondern Mitglieder derselben Adelsgesell-
schaft wie man selber.1 Zunehmend setzte sich der Gedanke durch, dass auch im 
Krieg die Gewaltanwendung gewissen Regeln gehorchen sollte. Wer sich an diese 
nicht hielt, war auch kein wirklicher Held, sondern nur ein ‚Gewaltunternehmer‘ 
oder ein bloßer Handwerker des Tötens. 

Unterschiedliche Formen kriegerischen Heldentums standen also immer in 
Konkurrenz zueinander. Ihr gemeinsamer Nenner ist aber die Gewaltaffinität eines 
dominanten Typus von heroischer Männlichkeit über die Jahrhunderte hinweg. Es 
ist gerade diese Gewaltaffinität, die uns in der Gegenwart meist jede Form traditio-
nellen kriegerischen Heldentums eher kritisch sehen lässt. Das gilt zumindest für 
weite Teile Europas und der westlichen Welt, wo ein postheroisches Zeitalter be-
gonnen zu haben scheint.2 Unabhängig davon, ob man eine solche Gegenwartsbe-

 

1  Zum Wandel der Kriegführung in den Niederlanden Fernando González de León: The 
Road to Rocroi. Class, Culture and Command in the Spanish Army of Flanders, 1567–
1659, Leiden 2009. 

2  Herfried Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61.8/9, 2007, 
S. 742–752. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


RONALD G. ASCH 230 

schreibung vollständig akzeptiert – dass sich unser Verhältnis zu heroischer Gewalt 
in den letzten siebzig Jahren grundlegend verändert hat, ist kaum zweifelhaft. 

2003 publizierte der französische Literaturwissenschaftler Jean-Marie Aposto-
lidès ein Werk mit dem Titel Héroisme et victimisation.3 Es ging hier schon um das 
auch in deutschen und internationalen Debatten sehr präsente Thema des post-
heroischen Zeitalters. Nach Apostolidès frönt der Westen einer Kultur des Op-
fers. Die unterschiedlichsten Gruppen und Individuen kämpfen um den Ehren-
platz als herausragendes Opfer, weil man nur damit soziale und politische 
Statusansprüche und entitlements rechtfertigen könne. Die Verehrung von Heroen, 
jedenfalls dann, wenn diese Heroen Kämpfer sind und Gewalt anwenden, sei 
hingegen tabuisiert worden. Diese Analyse müsste sicherlich differenziert werden. 
Sie gilt für die USA oder England nicht in der gleichen Weise wie für Länder wie 
Deutschland oder Schweden, aber dass wir uns in unserer Epoche oft unwohl 
fühlen beim Gedanken an militärisches Heldentum, selbst wenn die Helden für 
die scheinbar richtige Sache kämpfen, dürfte doch richtig sein. 

Am ehesten lassen sich heute vielleicht noch heroische Rückzüge wie bei 
Dünkirchen oder das Standhalten gegenüber einem übermächtigen und verbre-
cherischen Gegner wie in der Luftschlacht um England, vielleicht auch bei der 
Belagerung von Leningrad verherrlichen. Allerdings, dies könnte man wohl kon-
statieren, bleibt das Gefühl eines Verlustes, denn die gewaltaffinen Helden der 
Vergangenheit haben doch ein schwer auszumessendes Vakuum hinterlassen, das 
durch rein fiktive Figuren wie die Helden aus Comics oder ähnlichen Medien 
nicht ganz gefüllt werden kann. George Orwell hat das damit verbundene Prob-
lem in einer Buchbesprechung der englischen Ausgabe von Hitlers Mein Kampf 
zu Beginn des 2. Weltkriegs zur Sprache gebracht: „The Socialist who finds his 
children playing with soldiers is usually upset, but he is never able to think of a 
substitute for the tin soldiers; tin pacifists somehow won’t do.”4 

Vergangene Epochen standen dem Thema der kriegerischen Gewalt natürlich 
ganz anders, wenn man so will, oft sehr viel naiver und unreflektierter gegenüber. 
Man denke an die Monarchen der Frühen Neuzeit, etwa an Ludwig XIV., der Zeit 
seines Lebens ein Kriegsfürst blieb.5 Nach der endgültigen und vollständigen 
Zerstörung Heidelbergs 1693 – bei der ersten Zerstörung 1689 war eben leider 
doch noch manches stehen geblieben – ließ er eine Gedenkmedaille auf diesen 
großen Sieg prägen: „Heidelberga deleta“ lautet die triumphierende und wohl auf 
die Zerstörung Karthagos durch die Römer anspielende Inschrift. Die Medaille 

 

3  Jean-Marie Apostolidès: Héroïsme et victimisation. Une histoire de la sensibilité, Paris 
2011 [2003]. 

4  George Orwell: Review: Mein Kampf by Adolf Hitler, in: ders.: The Collected Essays, 
Journalism and Letters, hg. von Sonia Orwell / Ian Angus, Bd. 2, Harmondsworth 1970, 
S. 27–29, hier S. 29. 

5  Martin Wrede: Ludwig XIV. Der Kriegsherr aus Versailles, Darmstadt 2015; Joël Cornette: 
Le roi de guerre. Essai sur la souveraineté dans la France du Grand Siècle, Paris 2000. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS „MÖRDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 231

zeigt die weinende Stadtgöttin zwischen den Trümmern der Stadt sitzend.6 Lud-
wig XIV. wollte sich damit einmal mehr – darauf war ja fast seine gesamte Selbst-
inszenierung seit den 1660er Jahren ausgerichtet – als roi de guerre, als Kriegsherr, 
inszenieren, der seine Gegner nicht nur besiegte, sondern auch erbarmungslos 
demütigte und in den Staub drückte. Die Denkmäler für den König hatten solche 
Themen schon vor dem Ausbruch des Pfälzischen Erbfolgekrieges oft mit brutaler 
Eindringlichkeit und wenig subtil hervorgehoben, wenn etwa zu Füßen einer 
Siegessäule in Paris die Repräsentanten der anderen europäischen Völker als gefes-
selte Sklaven kauerten.7 

Das kam freilich schon im späten 17. Jahrhundert nicht wirklich gut an, jeden-
falls außerhalb Frankreichs, und trug wesentlich dazu bei, dass Frankreich außen-
politisch zunehmend isoliert wurde.8 Im nächsten Krieg, der sich an den Pfälzi-
schen Erbfolgekrieg anschloss, im Spanischen Erbfolgekrieg ab 1701, war die 
französische Propaganda, die nicht mehr allzu viele große Siege zu feiern hatte, 
deutlich vorsichtiger; zum Teil wurde Ludwig XIV. schon fast als eine Art Märty-
rer dargestellt, der sich für die Ehre seines Landes und seiner Dynastie opferte. 
Aber obwohl der Sonnenkönig es mit seiner Selbstverherrlichung und seiner Lie-
be zum Krieg übertrieben hatte, was ihm selbst kritische Geister in Frankreich wie 
der große Bischof Fénelon vorhielten, das kriegerische Ethos, das hinter dieser 
Selbstverherrlichung stand, war so ungewöhnlich nicht. 

Der wahre Held war ein Krieger und dieser Krieger besaß den Willen und die 
Fähigkeit zu brutaler Gewaltanwendung, wenn sich dies als notwendig und militä-
risch sinnvoll erwies – und Terror konnte militärisch ja durchaus sinnvoll sein. 
Dass der Held der einen Seite für die Kriegsgegner, namentlich die Besiegten, das 
Gegenteil war, ein Mordbrenner und Schlächter, gehörte allerdings auch dazu. 
Solche kontroversen Bewertungen waren in der Frühen Neuzeit besonders ausge-
prägt bei militärischen Auseinandersetzungen, in denen konfessionelle Gegensät-
ze eine große Rolle spielten, oder auch in Bürgerkriegen respektive dort, wo der 
Konflikt auch ein ethnisch-kultureller und nicht nur ein politischer war, wie etwa 
in Irland oder an der Grenze zum Osmanischen Reich. Hier gab es kein gemein-
sames Wertesystem, mit dessen Hilfe legitime von nicht-legitimer Gewaltanwen-
dung ansatzweise hätte unterschieden werden können. 

 

6  Zur Münze mit der Inschrift „Heidelberga Deleta“ siehe: Kunstwerk des Monats, Kurpfäl-
zisches Museum Heidelberg, Januar 2007, www.zum.de/Faecher/G/BW/Landeskunde/ 
rhein/hd/km/kdm/07/01a.htm, 3. Juni 2020. Vgl. Peter Burke: The Fabrication of Louis 
XIV, New Haven, CT 1992, S. 98–102. 

7  Hendrik Ziegler: Der Sonnenkönig und seine Feinde. Die Bildpropaganda Ludwigs XIV in 
der Kritik, Petersberg 2010, S. 77–111. 

8  Isaure Boitel: L’image noire de Louis XIV. Provinces-Unies, Angleterre (1668–1715), 
Ceyzérieu 2016; vgl. Ronald G. Asch: Ludwig XIV. und Frankreich als Feindbilder in der 
englischen Politik und Publizistik des späten 17. Jahrhunderts, in: Isabelle Deflers / Chris-
tian Kühner (Hg.): Ludwig XIV. Vorbild und Feindbild, Berlin 2018, S. 181–200. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


RONALD G. ASCH 232 

Allerdings spitzte sich im 18. Jahrhundert die Kritik am traditionellen Kult der 
Gewalt, der mit der Feier militärischer Helden verbunden war, deutlich zu.9 Ob 
der Krieg im 18. Jahrhundert wirklich gezähmt wurde, wie manche Zeitgenossen 
es behaupteten, und wie man es noch heute in Handbüchern lesen kann, darüber 
kann man durchaus streiten. Aber wenn man jetzt eine Stadt mit Artilleriege-
schossen bombardierte und partiell in Trümmer legte, wie Friedrich der Große es 
mit Dresden während des Siebenjährigen Krieges tat, dann sah man in der Regel 
doch davon ab, dafür auch noch Gedenkmünzen zu prägen. Anders mochte das 
bei Kolonialkriegen sein, in denen der Gegner grundsätzlich nicht als ebenbürtig 
galt. Hier war eher noch ein unbefangener Triumphalismus denkbar, der auch die 
Vernichtung des Gegners durch brutale Gewalt als heroischen Sieg feierte,10 man 
denke etwa – ein Jahrhundert später – an die Niederschlagung der ‚Great Mutiny‘ 
in Indien 1856/57 und die anschließenden zahlreichen, oft extrem brutalen Hin-
richtungen. Mit Blick auf europäische Kriegsschauplätze war man vorsichtiger 
geworden, obwohl die Epoche der Revolutions- und Napoleonischen Kriege er-
neut eine gewisse Enthemmung und Brutalisierung bei allen Beteiligten mit sich 
gebracht hatte. Nationalhymnen, die wie die französische auf diese Zeit zurück-
gehen, lassen das zum Teil noch erkennen. 

Letztendlich waren es erst die totalitären Ideologien des 20. Jahrhunderts, Fa-
schismus und Bolschewismus, die die brutale und blutrünstige Vernichtung des 
Gegners geradezu als Kennzeichen heroischer Kraftentfaltung feierten, statt nur 
den Sieg zu zelebrieren. Es ist sicherlich dieser Umstand, der in Europa oder bes-
ser in Westeuropa – für Russland und andere Länder gilt das eher nicht – so viel 
zur Diskreditierung eines kriegerischen Ideals des heroischen Kampfes nach 1945 
beigetragen hat. 

Man verabschiedete sich damit von einer langen Tradition, die in Europa trotz 
ihrer zeitweiligen Einhegung und Überformung durch das Christentum bis weit 
in die Antike zurückreicht. Die Mehrheit aller Gesellschaften der Vergangenheit, 
so hat es Jean Marie Apostolidès zusammengefasst, hätten eine Kultur der Gewalt 
favorisiert. Eine solche Kultur habe man für notwendig gehalten, damit die Ge-
sellschaft überhaupt überlebe. Besonders für die Männer sei es darum gegangen, 
sich wie ein Held zu verhalten: „Pour les mâles en particulier, il s’agissait de se 
conduire en héros.“11 

Das mag zwar vereinfacht sein, trifft die enorme Bedeutung des kriegerischen 
Ethos mit seiner deutlichen Gewaltaffinität für viele Gesellschaften der Vergan- 
 

 

9  Dazu Ronald G. Asch: Herbst des Helden. Modelle des Heroischen und heroische Le-
bensentwürfe in England und Frankreich von den Religionskriegen bis zum Zeitalter der 
Aufklärung (Helden – Heroisierungen – Heroismen 3), Würzburg 2016, S. 107–134. 

10  Ebd., S. 118. 
11  Apostolidès: Héroisme (Anm. 3), S. 17: „La plupart des sociétés ont favorisé une culture 

de la violence. Celle-ci etait vue comme nécessaire à la survie collective. Pour les mâles en 
particulier, il s’agissait de se conduire en héros.“ 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS „MÖRDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 233

genheit aber ganz gut. Man wird freilich hinzufügen müssen, dass dieses kriegeri- 
sche Ethos vor dem Zeitalter des modernen Nationalstaates in der Regel gruppen-
spezifisch war. Es gab heroische Gemeinschaften wie den Militäradel in Frank-
reich, aber dessen Standesethos und daher auch dessen Gewaltaffinität, die sich 
im Duell genauso manifestierte wie im Krieg, entsprachen nicht unbedingt dem 
Ethos der gesamten Gesellschaft.12  

Auch gab es zum kriegerischen Helden immer schon wichtige Gegenmodelle, 
etwa den Weisen, der zum Opfer der Masse oder eines ungerechten Regimes wird, 
wie Sokrates in Platons Apologie oder vielleicht auch Seneca, der von Nero in den 
Selbstmord getrieben wurde und der um 1600 zur entscheidenden Identifikations-
figur des Neustoizismus avancierte. Im christlichen Kontext war der Märtyrer von 
zentraler Bedeutung, der zwar Opfer von Gewalt wird, aber nicht selber Gewalt 
ausübt. Darüber hinaus stellte weibliches Heldentum, das sich ebenfalls eher in der 
Bereitschaft zum Selbstopfer und im Ertragen von Leid zeigte als im gewaltsamen 
Kampf, immer schon einen gewissen Kontrast zum kämpfenden heroischen Krie-
ger dar. Aber es bleibt dennoch richtig, hier wird man Apostolidès nicht wider-
sprechen können, dass zumindest für das in der Nachfolge der klassischen Antike 
stehende Europa der kriegerische oder mit Gewalt gegen eine Übermacht – und sei 
es auch eine Übermacht von Naturgewalten oder Bestien – kämpfende Held der 
Archetyp des Helden schlechthin ist. Andere Heldenfiguren sind eher von diesem 
Typus abgeleitet, vom Athleten bis hin zum Märtyrer, der in der vorchristlichen 
Antike noch am ehesten als politischer oder eben intellektueller Blutzeuge einer 
höheren Wahrheit denkbar ist – man denke an den jüngeren Cato in Utica oder 
die schon genannten Beispiele wie Seneca. 

Das bedeutet auch, dass die Figur des Helden durch eine starke Ambivalenz ge-
kennzeichnet ist; die Gewalt, die der Held gegen Feinde, die das Gemeinwesen 
oder die Kultur gefährden, ausübt, kann sich leicht auch gegen Unschuldige oder 
gar gegen die eigene Umgebung richten; die Gefahr der Transgression, der nicht 
mehr gebremsten Aggression ist immer gegeben. Diese Ambivalenz wurde schon 
in der Antike lange vor dem Sieg des Christentums thematisiert. Ein Beispiel ist 
der Herakles Mainomenos, Euripides’ Tragödie des rasenden Herkules, uraufgeführt 
416 vor Christus, in der Hera den Helden wahnsinnig werden lässt, sodass er seine 
eigene Frau und seine Kinder ermordet. Dieses Drama hat in den 70er Jahren des 
vergangenen Jahrhunderts der Religionswissenschaftler Klaus Heinrich zum Aus-
gangspunkt seiner Vorlesung über die Figur des Herkules, Arbeiten mit Herakles. Zur 
Figur und zum Problem des Heros genommen.13 Heinrich hielt seine Vorlesung noch 
unter dem unmittelbaren Eindruck des nationalsozialistischen Heldenkultes, der  
 

 

12  Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 2). 
13  Klaus Heinrich: Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros. Antike 

und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisierung (Dahlemer Vorle-
sungen 9), Frankfurt am Main 2006. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


RONALD G. ASCH 234 

die brutale Gewalt wie nie zuvor verherrlicht und entfesselt hatte. Offenbar ging es 
ihm darum, die Figur des Helden vor ihrem Missbrauch durch einen solchen Ge-
waltkult zu schützen und sich doch dessen bewusst zu bleiben, dass jedes Helden-
tum, jedenfalls wenn es ein Heldentum der Tat und des Kampfes und nicht nur 
des Erleidens ist, ambivalent bleibt; es sei sein Ziel gewesen, so Heinrich, dem 
Helden „sein mörderisches Zwielicht“ zurückzugeben.14 Herkules, der Archetypus 
des Helden oder zumindest eine sehr lange präsente und zentrale Heldenfigur, sei 
eben nicht nur Kulturbringer, sondern auch Zerstörer gewesen. Er bringe einen 
„selbstzerstörerischen Schrecken“ und den Tod.15 Man mag sich natürlich fragen, 
ob es sich überhaupt lohnt, sich mit einer so ambivalenten Figur zu beschäftigen. 
Warum sollte man traditionelle Helden wie Herkules nicht einfach beiseiteschie-
ben? Der Heldenkult mag dann noch ein Gegenstand der historischen oder ethno-
logischen Forschung sein, aber ohne jede wirkliche Relevanz für die Kultur der 
Gegenwart. 

So einfach wollte es sich Heinrich in den 1970er Jahren nicht machen. Wenn 
man die Naturgewalten zu sehr spiritualisiere, wie es tendenziell schon das Chris-
tentum getan habe,16 dann beraube man sich auch des Zugriffs auf diese Natur-
gewalten und überlasse die Welt der Natur und der zerstörerischen Leidenschaf-
ten sich selber, so schrieb er. Für Heinrich steht der Heros für eine Zivilisation, 
die sich jederzeit durch die gleichen Veranstaltungen, die sie aufgebaut habe, 
auch selber zerstören könne; der Heros könne die Monster, die er besiegt, nur 
überwinden, weil er selbst ein Stück weit zur Welt der Monster gehöre. „Unge-
heuer und Heros befördern einander auf dem Weg zu einer haltbaren Verfassung 
der Natur“, heißt es in Anlehnung an Giambattista Vico.17 Die Aufgabe müsse 
daher sein, im Bündnis mit der Natur, die mit sich selber kämpfe, diesen Prozess 
zu stabilisieren, einen Prozess, der jederzeit in den Untergang führen könne, wie 
Euripides ihn schildere, aber eben nicht müsse. Die eigentliche Gefahr sei, diesen 
Untergang in einer Orgie von Gewalt als unvermeidlich anzusehen und womög-
lich noch zu feiern, und die heroische Selbstzerstörung anzustreben, wie es in 
bestimmten politischen Ideologien geschehen sei. 

Offenbar wollte Heinrich damit sagen, dass es nicht gelingen könne, aus dem 
Menschen ein Wesen ganz ohne potenziell zerstörerische Leidenschaften zu ma-
chen, einen postheroischen und vielleicht auch nicht mehr auf irgendein biologi- 
 

 

14  Ebd., S. 8 (Anamnetisches Vorwort). Heinrich bemerkt hier, Herakles (und damit der Held 
an sich) sei immer auch ein „Ankömmling aus dem Totenreich“, und er fährt fort: „Über-
raschen kann das nicht, waren doch die Heroen, wie schon die antike Aufklärung wußte, 
die verehrten Ahnen, deren Wiederkehr – denn sie waren stärker als die Lebenden und 
unbarmherziger als sie – ebenso erhofft wie gefürchtet wurde“ (S. 9). 

15  Ebd., S. 8. 
16  Vgl. ebd., S. 319. 
17  Ebd., S. 307–308. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS „MÖRDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 235

sches Geschlecht festgelegten, engelgleichen Idealmenschen.18 Es mag gute Grün-
de dafür geben, dass wir heute dem Opfer größere Würde zuerkennen als dem 
heroischen Täter, aber zum einen kann das Opfer von gestern auch leicht der 
Täter von morgen werden, jedenfalls dann, wenn ganze Völker oder religiöse 
Gemeinschaften diesen Opferstatus für sich beanspruchen, dafür gibt es histo-
risch genug Beispiele. Zum anderen wird eine Zivilisation, der es nicht mehr ge-
lingt, mit dem „mörderischen Zwielicht“ des Helden zu leben und die nur noch 
das Opfer verehrt, am Ende vielleicht noch weniger dazu in der Lage sein, zerstö-
rerische Leidenschaften wie Hass und Grausamkeit – die in den großen Heldenfi-
guren der Mythologie, der Epen und der Geschichtsschreibung auch fast immer 
präsent sind – zu sublimieren und zu zähmen. Das mag dann doch einer Zivilisa-
tion besser gelingen, für die die Figur des Helden den Gegensatz zwischen zerstö-
rerischen Naturgewalten und Kultur zugleich verkörpert und lebbar macht, indem 
sie die eigentlich unvereinbaren Gegensätze aushält. Blickt man auf die heutige 
Gesellschaft, scheint uns dieser Blick auf die Ambivalenzen des Heroischen oder 
zumindest die Fähigkeit, sie zu ertragen, freilich oft verloren gegangen zu sein. So 
zumindest könnte es auf den ersten Blick erscheinen, wenn man etwa die Denk-
malstürme der Gegenwart und ihren moralischen Reinheitsfuror betrachtet 

Freilich könnte man auch darauf verweisen, dass Helden immer schon schwer 
in eine bestehende gesellschaftliche Ordnung zu integrieren waren. Ihr Anspruch 
darauf, Konventionen oder sogar ethische Prinzipien ungestraft ignorieren zu 
können, ihre transgressiven Tendenzen, ihr zerstörerisches Potential ließ sie leicht 
zu Außenseitern werden – ein Punkt, auf den zu Beginn der Tagung, aus der die-
ser Band hervorgegangen ist, auch Jan Philipp Reemtsma nicht ohne Ironie hin-
wies. Auch ist die Klage über den Verfall heroischer Tugenden, über das Unheroi-
sche der eigenen Epoche, so alt wie die Idee des Helden selbst. Entsprechende 
Dekadenzdiskurse reichen von der späten römischen Republik und der anschlie-
ßenden Kaiserzeit bis zu Carlyle und Nietzsche im 19. Jahrhundert. Auch fehlt es 
heute nicht an Gegenstimmen und Gegenkräften, die das Heroische in dieser 
oder jener Form rehabilitieren wollen. 

Unter diesen Gegenstimmen könnte man etwa den kanadischen Psychologen 
Jordan Peterson nennen, der es sich unter anderem zur Aufgabe gemacht hat, 
herkömmliche Vorstellungen von Männlichkeit wiederzubeleben, die durchaus 
Anknüpfungspunkte zu heroischen Lebensentwürfen bieten können. Für Peterson 
ist ein Held ein „Monster“, das dazu in der Lage ist, seine eigenen zerstörerischen 
Kräfte unter Kontrolle zu halten. Wer umgekehrt völlig unfähig ist, Gewalt anzu-
wenden, sei eigentlich nur schwach, wie ein Kaninchen. Seine Friedfertigkeit sei 
im Grunde nur Wehrlosigkeit, keine Tugend. Dass Männer, so zumindest sieht es 
Peterson, eine stärkere Neigung dazu haben als Frauen, Konflikte gewaltsam aus-
zutragen, ist in dieser Perspektive nicht unbedingt ein Defizit, auch wenn Peter-

 

18  Bérénice Levet: La théorie du genre ou Le monde rêvé des anges, Paris 2014. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


RONALD G. ASCH 236 

son sicherlich kein Apologet von Gewalt ist. Er ist sich jedoch der transgressiven 
Tendenzen, die mit jeder Art von Heldentum verbunden sind, sehr bewusst, ver-
tritt aber die Position, dass man diesen Preis zahlen müsse, wolle man nicht Wer-
te wie Mut und Tatkraft ganz verwerfen.19 

Was immer man von Petersons Angriffen auf den ‚liberalen‘ (im amerikani-
schen Sinne des Wortes) Mainstream halten mag, zumindest konnte er ein großes 
und vermutlich überwiegend männliches Publikum begeistern und zum Medien-
star werden. Das Phänomen Peterson, wenn man es so nennen will, zeigt eines: 
dass sich in der Gegenwart in der Bewertung eines Lebensentwurfes, der sich im 
weitesten Sinne des Wortes an heroischen Idealen orientiert, sehr unterschiedli-
che Positionen gegenüberstehen und der Triumph des Postheroischen nicht so 
eindeutig ist, wie man oft meint. Die einen befürchten die unvermeidliche Ent-
hemmung der Gewalt, zu der eine Rehabilitierung des Heroischen in seiner ago-
nalen, spezifisch männlichen und potenziell gewaltaffinen Form führen kann. Für 
sie besitzen nur die Opfer einerseits und die Täter, die sich ihrer Schuld bewusst 
sind und tätige Reue üben andererseits, moralische Legitimität. 

Die anderen, und einer ihrer Sprecher ist sicherlich Peterson, neigen eher zu 
einer tragischen Sicht der Existenz des Menschen, die wenig Raum für ein be-
wusstes Streben nach Glück lässt, oder wie Peterson in einem Interview einmal 
bemerkte: „Happiness is like cotton candy. It’s just not going to do the job.“20 
Genauso sehr ist jedoch die moralische Reinheit, nach der die Anwälte der ‚vic-
timhood culture‘ heute mit ihrer Kritik an allen Tätern der Vergangenheit und der 
Gegenwart streben,21 eine bloße Illusion. Peterson nähert sich hier der Position 
von Nietzsche an, wie er selbst andeutet: „Nietzsche pointed out that most mora-
lity is cowardice. There’s absolutely no doubt that that is the case. The problem 
with ‚nice people‘ is that they’ve never been in any situation that would turn 

 

19  Da Peterson seine Botschaft wesentlich über Vorträge, die oft über YouTube zugänglich 
sind, verbreitet, weniger in schriftlicher Form, sind seine Positionen nicht ganz einfach zu 
belegen. Siehe jedoch: Jordan Peterson: Twelve Rules for Life. An Antidote to Chaos, 
London 2018; vgl. die Besprechung von Jordan Peterson’s Gospel of Masculinity: Kelefa 
Sanneh: Jordan Peterson’s Gospel of Masculinity. How Did a Once Obscure Academic 
Become the Internet’s Most Revered – and Reviled – Intellectual?, in: The New Yorker, 5. 
März 2018, www.newyorker.com/magazine/2018/03/05/jordan-petersons-gospel-of-mascu 
linity, 3. Juni 2020, und die Kritik von Jennifer Baker: Jordan Peterson on „Being a Mons-
ter“, Psychology Today, 7. Dezember 2018, www.psychologytoday.com/intl/blog/the-love-
wisdom/201812/jordan-peterson-being-monster, 3. Juni 2020. Vergl. auch Jordan Peterson: 
The Hero Has To Be A Monster – DON’T BE HARMLESS!, www.youtube.com/watch 
?v=1HwHbIjW7_s, 4. August. 2020. 

20  Hier zitiert nach einem Interview mit dem englischen Guardian (Tim Lott), Jordan Peter-
son: The Pursuit of Happiness is a Pointless Goal, in: The Guardian, 21. Januar 2018, 
www.theguardian.com/global/2018/jan/21/jordan-peterson-self-help-author-12-steps-inter 

 view, 3. Juni 2020. 
21  Aus einer Fülle von Literatur sei hier nur genannt: Bradley Campbell / Jason Manning: 

The Rise of Victimhood Culture. Microaggression, Safe Spaces and the New Culture 
Wars, New York 2018. 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS „MÖRDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 237

them into the monsters they’re capable of being.“22 Eine solche Weltsicht muss 
man nicht zwangsläufig als heroisch bezeichnen, aber sie kann zumindest das 
Fundament für eine Orientierung an heroischen Leitbildern in all ihrer morali-
schen Ambivalenz bieten und hat das in der Vergangenheit auch oft genug getan, 
nicht zuletzt bei Nietzsche selbst. Von daher scheint unserer Epoche das Ver-
ständnis für das „mörderische Zwielicht“ des Helden und des Heroischen doch 
noch nicht vollständig abhandengekommen zu sein, auch wenn dies nicht jeder 
begrüßen wird und viele darin sogar eine erhebliche Gefahr für die Gesellschaft 
sehen mögen. 

 

 

 

22  Jordan Peterson: The Pursuit of Happiness (Anm. 20). 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 06:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Das „mörderische Zwielicht“ des Heroischen: Gewalt und Heldentum

