Epilog

https://dol.org/10.5771/6783858508188-227 - am 13.01.2028, 06:



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/6783858508188-227 - am 13.01.2028, 06:



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das ,morderische Zwielicht” des Heroischen:
Gewalt und Heldentum

Ronald G. Asch

Nicht jede Form des Heroischen hat etwas mit Gewalt zu tun, erst recht nicht mit
einer Gewalt, die der Held selber ausiibt und nicht etwa erleidet. Dennoch ist
,Gewalt und Heldentum® ein zentrales Thema, wenn man sich mit heroischen
Figuren auseinandersetzt. Der klassische kriegerische Held bt Gewalt aus, erlei-
det allerdings auch oft einen gewaltsamen Tod, der fiir manche Heldenkarrieren
fast notwendig zu sein scheint, um sie zu einem glorreichen Ende zu fithren. So
dachte man jedenfalls lange in den Adelsgesellschaften Alteuropas. Das heroische
Charisma des Helden, sein Glanz, kann dazu dienen, selbst den brutalsten Taten
eine gewisse Legitimation zu verleihen — umgekehrt kann sich in der vollstindi-
gen Vernichtung des Gegners auch die wirkliche Uberlegenheit des Helden mani-
festieren. Dieses Motiv findet man auf romischen Triumphbdgen ebenso wie in
spiteren Bildern, die heroische Schlachtensieger darstellen. Andererseits existierte
schon immer die Vorstellung, der wahre Held kimpfe gegen ebenbiirtige Gegner,
die er auch als Besiegte respektiert und nicht einfach vernichtet. Diese Haltung
hat zum Beispiel Velazquez in seinem berithmten Gemalde Las Lanzas verewigt,
das die Kriegswirklichkeit zwar idealisiert, zum Teil aber auch den tatsichlichen
Wandel in der spanischen Kriegfithrung von den Zeiten Albas zur Epoche Spino-
las in den 1620er Jahren markierte. Die Gegner, jedenfalls die Offiziere, waren
jetzt keine Rebellen mehr, die man am nichsten Baum aufkniipfte, wie das Alba
Jahrzehnte friher durchaus getan hatte, sondern Mitglieder derselben Adelsgesell-
schaft wie man selber.! Zunehmend setzte sich der Gedanke durch, dass auch im
Krieg die Gewaltanwendung gewissen Regeln gehorchen sollte. Wer sich an diese
nicht hielt, war auch kein wirklicher Held, sondern nur ein ,Gewaltunternehmer*
oder ein blofler Handwerker des Totens.

Unterschiedliche Formen kriegerischen Heldentums standen also immer in
Konkurrenz zueinander. Thr gemeinsamer Nenner ist aber die Gewaltaffinitit eines
dominanten Typus von heroischer Minnlichkeit tiber die Jahrhunderte hinweg. Es
ist gerade diese Gewaltaffinitit, die uns in der Gegenwart meist jede Form traditio-
nellen kriegerischen Heldentums eher kritisch sehen ldsst. Das gilt zumindest fir
weite Teile Europas und der westlichen Welt, wo ein postheroisches Zeitalter be-
gonnen zu haben scheint.2 Unabhingig davon, ob man eine solche Gegenwartsbe-

1 Zum Wandel der Kriegfithrung in den Niederlanden Fernando Gonzilez de Leén: The

Road to Rocroi. Class, Culture and Command in the Spanish Army of Flanders, 1567-
1659, Leiden 2009.

2 Herfried Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61.8/9, 2007,
S. 742-752.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

230 RONALD G. ASCH

schreibung vollstindig akzeptiert — dass sich unser Verhiltnis zu heroischer Gewalt
in den letzten siebzig Jahren grundlegend verindert hat, ist kaum zweifelhaft.

2003 publizierte der franzosische Literaturwissenschaftler Jean-Marie Aposto-
lides ein Werk mit dem Titel Héroisme et victimisation.3 Es ging hier schon um das
auch in deutschen und internationalen Debatten sehr prisente Thema des post-
heroischen Zeitalters. Nach Apostolides front der Westen einer Kultur des Op-
fers. Die unterschiedlichsten Gruppen und Individuen kimpfen um den Ehren-
platz als herausragendes Opfer, weil man nur damit soziale und politische
Statusanspriiche und entitlements rechtfertigen konne. Die Verehrung von Heroen,
jedenfalls dann, wenn diese Heroen Kidmpfer sind und Gewalt anwenden, sei
hingegen tabuisiert worden. Diese Analyse miisste sicherlich differenziert werden.
Sie gilt fiir die USA oder England nicht in der gleichen Weise wie fir Linder wie
Deutschland oder Schweden, aber dass wir uns in unserer Epoche oft unwohl
fithlen beim Gedanken an militirisches Heldentum, selbst wenn die Helden fiir
die scheinbar richtige Sache kimpfen, diirfte doch richtig sein.

Am ehesten lassen sich heute vielleicht noch heroische Riickziige wie bei
Diunkirchen oder das Standhalten gegeniiber einem iibermichtigen und verbre-
cherischen Gegner wie in der Luftschlacht um England, vielleicht auch bei der
Belagerung von Leningrad verherrlichen. Allerdings, dies kdnnte man wohl kon-
statieren, bleibt das Gefiihl eines Verlustes, denn die gewaltaffinen Helden der
Vergangenheit haben doch ein schwer auszumessendes Vakuum hinterlassen, das
durch rein fiktive Figuren wie die Helden aus Comics oder dhnlichen Medien
nicht ganz geftllt werden kann. George Orwell hat das damit verbundene Prob-
lem in einer Buchbesprechung der englischen Ausgabe von Hitlers Mein Kampf
zu Beginn des 2. Weltkriegs zur Sprache gebracht: ,, The Socialist who finds his
children playing with soldiers is usually upset, but he is never able to think of a
substitute for the tin soldiers; tin pacifists somehow won’t do.”

Vergangene Epochen standen dem Thema der kriegerischen Gewalt natiirlich
ganz anders, wenn man so will, oft sehr viel naiver und unreflektierter gegeniiber.
Man denke an die Monarchen der Frithen Neuzeit, etwa an Ludwig XIV., der Zeit
seines Lebens ein Kriegsfuirst blieb.> Nach der endgiiltigen und vollstindigen
Zerstorung Heidelbergs 1693 — bei der ersten Zerstorung 1689 war eben leider
doch noch manches stehen geblieben - lie§ er eine Gedenkmedaille auf diesen
groflen Sieg prigen: ,Heidelberga deleta“ lautet die triumphierende und wohl auf
die Zerstérung Karthagos durch die Romer anspielende Inschrift. Die Medaille

3 Jean-Marie Apostolidés: Héroisme et victimisation. Une histoire de la sensibilité, Paris
2011 [2003].

4 George Orwell: Review: Mein Kampf by Adolf Hitler, in: ders.: The Collected Essays,
Journalism and Letters, hg. von Sonia Orwell / Ian Angus, Bd. 2, Harmondsworth 1970,
S.27-29, hier S. 29.

> Martin Wrede: Ludwig XIV. Der Kriegsherr aus Versailles, Darmstadt 2015; Joel Cornette:
Le roi de guerre. Essai sur la souveraineté dans la France du Grand Siécle, Paris 2000.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS ,MORDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 231

zeigt die weinende Stadtgottin zwischen den Trimmern der Stadt sitzend.® Lud-
wig XIV. wollte sich damit einmal mehr — darauf war ja fast seine gesamte Selbst-
inszenierung seit den 1660er Jahren ausgerichtet — als 7oz de guerre, als Kriegsherr,
inszenieren, der seine Gegner nicht nur besiegte, sondern auch erbarmungslos
demiitigte und in den Staub driickte. Die Denkmailer fiir den Konig hatten solche
Themen schon vor dem Ausbruch des Pfilzischen Erbfolgekrieges oft mit brutaler
Eindringlichkeit und wenig subtil hervorgehoben, wenn etwa zu Fiflen einer
Siegessdule in Paris die Reprasentanten der anderen europdischen Volker als gefes-
selte Sklaven kauerten.”

Das kam freilich schon im spiten 17. Jahrhundert nicht wirklich gut an, jeden-
falls aulerhalb Frankreichs, und trug wesentlich dazu bei, dass Frankreich aufen-
politisch zunehmend isoliert wurde.® Im nichsten Krieg, der sich an den Pfilzi-
schen Erbfolgekrieg anschloss, im Spanischen Erbfolgekrieg ab 1701, war die
franzosische Propaganda, die nicht mehr allzu viele groffe Siege zu feiern hatte,
deutlich vorsichtiger; zum Teil wurde Ludwig XIV. schon fast als eine Art Mirty-
rer dargestellt, der sich fiir die Ehre seines Landes und seiner Dynastie opferte.
Aber obwohl der Sonnenkonig es mit seiner Selbstverherrlichung und seiner Lie-
be zum Krieg tibertrieben hatte, was thm selbst kritische Geister in Frankreich wie
der grofle Bischof Fénelon vorhielten, das kriegerische Ethos, das hinter dieser
Selbstverherrlichung stand, war so ungewohnlich nicht.

Der wahre Held war ein Krieger und dieser Krieger besal den Willen und die
Fahigkeit zu brutaler Gewaltanwendung, wenn sich dies als notwendig und militi-
risch sinnvoll erwies — und Terror konnte militirisch ja durchaus sinnvoll sein.
Dass der Held der einen Seite fiir die Kriegsgegner, namentlich die Besiegten, das
Gegenteil war, ein Mordbrenner und Schlichter, gehorte allerdings auch dazu.
Solche kontroversen Bewertungen waren in der Frithen Neuzeit besonders ausge-
prigt bei militirischen Auseinandersetzungen, in denen konfessionelle Gegensit-
ze eine grofle Rolle spielten, oder auch in Birgerkriegen respektive dort, wo der
Konflikt auch ein ethnisch-kultureller und nicht nur ein politischer war, wie etwa
in Irland oder an der Grenze zum Osmanischen Reich. Hier gab es kein gemein-
sames Wertesystem, mit dessen Hilfe legitime von nicht-legitimer Gewaltanwen-
dung ansatzweise hitte unterschieden werden konnen.

6 Zur Miinze mit der Inschrift ,Heidelberga Deleta® siche: Kunstwerk des Monats, Kurpfil-
zisches Museum Heidelberg, Januar 2007, www.zum.de/Faecher/G/BW/Landeskunde/
rthein/hd/km/kdm/07/01a.htm, 3. Juni 2020. Vgl. Peter Burke: The Fabrication of Louis
XIV, New Haven, CT 1992, S. 98-102.

Hendrik Ziegler: Der Sonnenkonig und seine Feinde. Die Bildpropaganda Ludwigs XIV in
der Kiritik, Petersberg 2010, S. 77-111.

Isaure Boitel: L’image noire de Louis XIV.Provinces-Unies, Angleterre (1668-1715),
Ceyzérieu 2016; vgl. Ronald G. Asch: Ludwig XIV. und Frankreich als Feindbilder in der
englischen Politik und Publizistik des spiten 17. Jahrhunderts, in: Isabelle Deflers / Chris-
tian Kithner (Hg.): Ludwig XIV. Vorbild und Feindbild, Berlin 2018, S. 181-200.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

232 RONALD G. ASCH

Allerdings spitzte sich im 18. Jahrhundert die Kritik am traditionellen Kult der
Gewalt, der mit der Feier militirischer Helden verbunden war, deutlich zu.? Ob
der Krieg im 18. Jahrhundert wirklich gezihmt wurde, wie manche Zeitgenossen
es behaupteten, und wie man es noch heute in Handbiichern lesen kann, dariiber
kann man durchaus streiten. Aber wenn man jetzt eine Stadt mit Artilleriege-
schossen bombardierte und partiell in Trimmer legte, wie Friedrich der Grofle es
mit Dresden wihrend des Siebenjihrigen Krieges tat, dann sah man in der Regel
doch davon ab, dafir auch noch Gedenkmiinzen zu prigen. Anders mochte das
bei Kolonialkriegen sein, in denen der Gegner grundsitzlich nicht als ebenbiirtig
galt. Hier war eher noch ein unbefangener Triumphalismus denkbar, der auch die
Vernichtung des Gegners durch brutale Gewalt als heroischen Sieg feierte,'® man
denke etwa - ein Jahrhundert spiter — an die Niederschlagung der ,Great Mutiny*
in Indien 1856/57 und die anschliefflenden zahlreichen, oft extrem brutalen Hin-
richtungen. Mit Blick auf europiische Kriegsschauplitze war man vorsichtiger
geworden, obwohl die Epoche der Revolutions- und Napoleonischen Kriege er-
neut eine gewisse Enthemmung und Brutalisierung bei allen Beteiligten mit sich
gebracht hatte. Nationalhymnen, die wie die franzosische auf diese Zeit zurtick-
gehen, lassen das zum Teil noch erkennen.

Letztendlich waren es erst die totalitiren Ideologien des 20. Jahrhunderts, Fa-
schismus und Bolschewismus, die die brutale und blutriinstige Vernichtung des
Gegners geradezu als Kennzeichen heroischer Kraftentfaltung feierten, statt nur
den Sieg zu zelebrieren. Es ist sicherlich dieser Umstand, der in Europa oder bes-
ser in Westeuropa — fir Russland und andere Lander gilt das eher nicht - so viel
zur Diskreditierung eines kriegerischen Ideals des heroischen Kampfes nach 1945
beigetragen hat.

Man verabschiedete sich damit von einer langen Tradition, die in Europa trotz
ihrer zeitweiligen Einhegung und Uberformung durch das Christentum bis weit
in die Antike zurtickreicht. Die Mehrheit aller Gesellschaften der Vergangenheit,
so hat es Jean Marie Apostolidés zusammengefasst, hitten eine Kultur der Gewalt
favorisiert. Eine solche Kultur habe man fiir notwendig gehalten, damit die Ge-
sellschaft Giberhaupt tiberlebe. Besonders fiir die Manner sei es darum gegangen,
sich wie ein Held zu verhalten: ,Pour les méles en particulier, il s’agissait de se
conduire en héros.“!!

Das mag zwar vereinfacht sein, trifft die enorme Bedeutung des kriegerischen
Ethos mit seiner deutlichen Gewaltaffinitit fiir viele Gesellschaften der Vergan-

9  Dazu Ronald G. Asch: Herbst des Helden. Modelle des Heroischen und heroische Le-
bensentwiirfe in England und Frankreich von den Religionskriegen bis zum Zeitalter der
Aufklirung (Helden — Heroisierungen — Heroismen 3), Wiirzburg 2016, S. 107-134.

10 Ebd., S. 118.

11 Apostolides: Héroisme (Anm. 3), S. 17: ,La plupart des sociétés ont favorisé une culture
de la violence. Celle-ci etait vue comme nécessaire a la survie collective. Pour les males en
particulier, il s’agissait de se conduire en héros.”

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS ,MORDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 233

genheit aber ganz gut. Man wird freilich hinzufiigen missen, dass dieses kriegeri-
sche Ethos vor dem Zeitalter des modernen Nationalstaates in der Regel gruppen-
spezifisch war. Es gab heroische Gemeinschaften wie den Militdradel in Frank-
reich, aber dessen Standesethos und daher auch dessen Gewaltaffinitit, die sich
im Duell genauso manifestierte wie im Krieg, entsprachen nicht unbedingt dem
Ethos der gesamten Gesellschaft.!?

Auch gab es zum kriegerischen Helden immer schon wichtige Gegenmodelle,
etwa den Weisen, der zum Opfer der Masse oder eines ungerechten Regimes wird,
wie Sokrates in Platons Apologie oder vielleicht auch Seneca, der von Nero in den
Selbstmord getrieben wurde und der um 1600 zur entscheidenden Identifikations-
figur des Neustoizismus avancierte. Im christlichen Kontext war der Mirtyrer von
zentraler Bedeutung, der zwar Opfer von Gewalt wird, aber nicht selber Gewalt
ausiibt. Dartiber hinaus stellte weibliches Heldentum, das sich ebenfalls eher in der
Bereitschaft zum Selbstopfer und im Ertragen von Leid zeigte als im gewaltsamen
Kampf, immer schon einen gewissen Kontrast zum kdmpfenden heroischen Krie-
ger dar. Aber es bleibt dennoch richtig, hier wird man Apostolidés nicht wider-
sprechen konnen, dass zumindest fiir das in der Nachfolge der klassischen Antike
stehende Europa der kriegerische oder mit Gewalt gegen eine Ubermacht — und sei
es auch eine Ubermacht von Naturgewalten oder Bestien — kimpfende Held der
Archetyp des Helden schlechthin ist. Andere Heldenfiguren sind eher von diesem
Typus abgeleitet, vom Athleten bis hin zum Mirtyrer, der in der vorchristlichen
Antike noch am ehesten als politischer oder eben intellektueller Blutzeuge einer
hoheren Wahrheit denkbar ist — man denke an den jiingeren Cato in Utica oder
die schon genannten Beispiele wie Seneca.

Das bedeutet auch, dass die Figur des Helden durch eine starke Ambivalenz ge-
kennzeichnet ist; die Gewalt, die der Held gegen Feinde, die das Gemeinwesen
oder die Kultur gefihrden, austibt, kann sich leicht auch gegen Unschuldige oder
gar gegen die eigene Umgebung richten; die Gefahr der Transgression, der nicht
mehr gebremsten Aggression ist immer gegeben. Diese Ambivalenz wurde schon
in der Antike lange vor dem Sieg des Christentums thematisiert. Ein Beispiel ist
der Herakles Mainomenos, Euripides’ Tragddie des rasenden Herkules, uraufgefiihrt
416 vor Christus, in der Hera den Helden wahnsinnig werden ldsst, sodass er seine
eigene Frau und seine Kinder ermordet. Dieses Drama hat in den 70er Jahren des
vergangenen Jahrhunderts der Religionswissenschaftler Klaus Heinrich zum Aus-
gangspunkt seiner Vorlesung tiber die Figur des Herkules, Arbeiten mit Herakles. Zur
Figur und zum Problem des Heros genommen.!® Heinrich hielt seine Vorlesung noch
unter dem unmittelbaren Eindruck des nationalsozialistischen Heldenkultes, der

12 Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften (Anm. 2).

13 Klaus Heinrich: Arbeiten mit Herakles. Zur Figur und zum Problem des Heros. Antike
und moderne Formen seiner Interpretation und Instrumentalisierung (Dahlemer Vorle-
sungen 9), Frankfurt am Main 2006.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

234 RONALD G. ASCH

die brutale Gewalt wie nie zuvor verherrlicht und entfesselt hatte. Offenbar ging es
ihm darum, die Figur des Helden vor ihrem Missbrauch durch einen solchen Ge-
waltkult zu schiitzen und sich doch dessen bewusst zu bleiben, dass jedes Helden-
tum, jedenfalls wenn es ein Heldentum der Tat und des Kampfes und nicht nur
des Erleidens ist, ambivalent bleibt; es sei sein Ziel gewesen, so Heinrich, dem
Helden ,sein morderisches Zwielicht zurtickzugeben.!* Herkules, der Archetypus
des Helden oder zumindest eine sehr lange prisente und zentrale Heldenfigur, sei
eben nicht nur Kulturbringer, sondern auch Zerstorer gewesen. Er bringe einen
sselbstzerstorerischen Schrecken® und den Tod.!"> Man mag sich natiirlich fragen,
ob es sich tiberhaupt lohnt, sich mit einer so ambivalenten Figur zu beschiftigen.
Warum sollte man traditionelle Helden wie Herkules nicht einfach beiseiteschie-
ben? Der Heldenkult mag dann noch ein Gegenstand der historischen oder ethno-
logischen Forschung sein, aber ohne jede wirkliche Relevanz fuir die Kultur der
Gegenwart.

So einfach wollte es sich Heinrich in den 1970er Jahren nicht machen. Wenn
man die Naturgewalten zu sehr spiritualisiere, wie es tendenziell schon das Chris-
tentum getan habe,'® dann beraube man sich auch des Zugriffs auf diese Natur-
gewalten und tberlasse die Welt der Natur und der zerstorerischen Leidenschaf-
ten sich selber, so schrieb er. Fiir Heinrich steht der Heros fur eine Zivilisation,
die sich jederzeit durch die gleichen Veranstaltungen, die sie aufgebaut habe,
auch selber zerstoren konne; der Heros konne die Monster, die er besiegt, nur
tiberwinden, weil er selbst ein Stiick weit zur Welt der Monster gehore. ,,Unge-
heuer und Heros beférdern einander auf dem Weg zu einer haltbaren Verfassung
der Natur®, heifdt es in Anlehnung an Giambattista Vico.!” Die Aufgabe miisse
daher sein, im Biindnis mit der Natur, die mit sich selber kimpfe, diesen Prozess
zu stabilisieren, einen Prozess, der jederzeit in den Untergang fiihren konne, wie
Euripides ihn schildere, aber eben nicht misse. Die eigentliche Gefahr sei, diesen
Untergang in einer Orgie von Gewalt als unvermeidlich anzusehen und womog-
lich noch zu feiern, und die heroische Selbstzerstorung anzustreben, wie es in
bestimmten politischen Ideologien geschehen sei.

Offenbar wollte Heinrich damit sagen, dass es nicht gelingen konne, aus dem
Menschen ein Wesen ganz ohne potenziell zerstorerische Leidenschaften zu ma-
chen, einen postheroischen und vielleicht auch nicht mehr auf irgendein biologi-

14 Ebd,, S. 8 (Anamnetisches Vorwort). Heinrich bemerkt hier, Herakles (und damit der Held
an sich) sei immer auch ein ,Ankémmling aus dem Totenreich®, und er fihrt fort: ,Uber-
raschen kann das nicht, waren doch die Heroen, wie schon die antike Aufklirung wufite,
die verehrten Ahnen, deren Wiederkehr — denn sie waren stirker als die Lebenden und
unbarmherziger als sie — ebenso erhofft wie gefiirchtet wurde® (S. 9).

15 Ebd., S. 8.

16 Vgl. ebd., S. 319.

17" Ebd., S. 307-308.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS ,MORDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 235

sches Geschlecht festgelegten, engelgleichen Idealmenschen.!® Es mag gute Griin-
de dafir geben, dass wir heute dem Opfer groflere Wiirde zuerkennen als dem
heroischen Titer, aber zum einen kann das Opfer von gestern auch leicht der
Titer von morgen werden, jedenfalls dann, wenn ganze Volker oder religiose
Gemeinschaften diesen Opferstatus fir sich beanspruchen, dafiir gibt es histo-
risch genug Beispiele. Zum anderen wird eine Zivilisation, der es nicht mehr ge-
lingt, mit dem ,morderischen Zwielicht“ des Helden zu leben und die nur noch
das Opfer verehrt, am Ende vielleicht noch weniger dazu in der Lage sein, zersto-
rerische Leidenschaften wie Hass und Grausamkeit — die in den groflen Heldenfi-
guren der Mythologie, der Epen und der Geschichtsschreibung auch fast immer
prisent sind — zu sublimieren und zu zihmen. Das mag dann doch einer Zivilisa-
tion besser gelingen, fiir die die Figur des Helden den Gegensatz zwischen zersto-
rerischen Naturgewalten und Kultur zugleich verkorpert und lebbar macht, indem
sie die eigentlich unvereinbaren Gegensitze aushilt. Blickt man auf die heutige
Gesellschaft, scheint uns dieser Blick auf die Ambivalenzen des Heroischen oder
zumindest die Fihigkeit, sie zu ertragen, freilich oft verloren gegangen zu sein. So
zumindest konnte es auf den ersten Blick erscheinen, wenn man etwa die Denk-
malstiirme der Gegenwart und ihren moralischen Reinheitsfuror betrachtet

Freilich konnte man auch darauf verweisen, dass Helden immer schon schwer
in eine bestehende gesellschaftliche Ordnung zu integrieren waren. Ihr Anspruch
darauf, Konventionen oder sogar ethische Prinzipien ungestraft ignorieren zu
konnen, ihre transgressiven Tendenzen, ihr zerstorerisches Potential lief§ sie leicht
zu Auflenseitern werden — ein Punkt, auf den zu Beginn der Tagung, aus der die-
ser Band hervorgegangen ist, auch Jan Philipp Reemtsma nicht ohne Ironie hin-
wies. Auch ist die Klage tiber den Verfall heroischer Tugenden, tiber das Unheroi-
sche der eigenen Epoche, so alt wie die Idee des Helden selbst. Entsprechende
Dekadenzdiskurse reichen von der spiten romischen Republik und der anschlie-
8enden Kaiserzeit bis zu Carlyle und Nietzsche im 19. Jahrhundert. Auch fehlt es
heute nicht an Gegenstimmen und Gegenkriften, die das Heroische in dieser
oder jener Form rehabilitieren wollen.

Unter diesen Gegenstimmen konnte man etwa den kanadischen Psychologen
Jordan Peterson nennen, der es sich unter anderem zur Aufgabe gemacht hat,
herkommliche Vorstellungen von Minnlichkeit wiederzubeleben, die durchaus
Ankniipfungspunkte zu heroischen Lebensentwiirfen bieten konnen. Fiir Peterson
ist ein Held ein ,Monster®, das dazu in der Lage ist, seine eigenen zerstorerischen
Krifte unter Kontrolle zu halten. Wer umgekehrt vollig unfihig ist, Gewalt anzu-
wenden, sei eigentlich nur schwach, wie ein Kaninchen. Seine Friedfertigkeit sei
im Grunde nur Wehrlosigkeit, keine Tugend. Dass Minner, so zumindest sieht es
Peterson, eine stirkere Neigung dazu haben als Frauen, Konflikte gewaltsam aus-
zutragen, ist in dieser Perspektive nicht unbedingt ein Defizit, auch wenn Peter-

18 Bérénice Levet: La théorie du genre ou Le monde révé des anges, Paris 2014.

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

236 RONALD G. ASCH

son sicherlich kein Apologet von Gewalt ist. Er ist sich jedoch der transgressiven
Tendenzen, die mit jeder Art von Heldentum verbunden sind, sehr bewusst, ver-
tritt aber die Position, dass man diesen Preis zahlen miisse, wolle man nicht Wer-
te wie Mut und Tatkraft ganz verwerfen.!”

Was immer man von Petersons Angriffen auf den ,liberalen® (im amerikani-
schen Sinne des Wortes) Mainstream halten mag, zumindest konnte er ein grofles
und vermutlich iberwiegend méannliches Publikum begeistern und zum Medien-
star werden. Das Phinomen Peterson, wenn man es so nennen will, zeigt eines:
dass sich in der Gegenwart in der Bewertung eines Lebensentwurfes, der sich im
weitesten Sinne des Wortes an heroischen Idealen orientiert, sehr unterschiedli-
che Positionen gegeniiberstehen und der Triumph des Postheroischen nicht so
eindeutig ist, wie man oft meint. Die einen befiirchten die unvermeidliche Ent-
hemmung der Gewalt, zu der eine Rehabilitierung des Heroischen in seiner ago-
nalen, spezifisch minnlichen und potenziell gewaltaffinen Form fithren kann. Fiir
sie besitzen nur die Opfer einerseits und die Titer, die sich ihrer Schuld bewusst
sind und titige Reue iiben andererseits, moralische Legitimitit.

Die anderen, und einer ihrer Sprecher ist sicherlich Peterson, neigen eher zu
einer tragischen Sicht der Existenz des Menschen, die wenig Raum fir ein be-
wusstes Streben nach Gluck lisst, oder wie Peterson in einem Interview einmal
bemerkte: ,Happiness is like cotton candy. It’s just not going to do the job.“?°
Genauso sehr ist jedoch die moralische Reinheit, nach der die Anwilte der ,vic-
timhood culture® heute mit ihrer Kritik an allen Tatern der Vergangenheit und der
Gegenwart streben,?! eine blofle Illusion. Peterson nihert sich hier der Position
von Nietzsche an, wie er selbst andeutet: ,,Nietzsche pointed out that most mora-
lity is cowardice. There’s absolutely no doubt that that is the case. The problem
with ,nice people® is that they’ve never been in any situation that would turn

19 Da Peterson seine Botschaft wesentlich iiber Vortrige, die oft iiber YouTube zuginglich
sind, verbreitet, weniger in schriftlicher Form, sind seine Positionen nicht ganz einfach zu
belegen. Siehe jedoch: Jordan Peterson: Twelve Rules for Life. An Antidote to Chaos,
London 2018; vgl. die Besprechung von Jordan Peterson’s Gospel of Masculinity: Kelefa
Sanneh: Jordan Peterson’s Gospel of Masculinity. How Did a Once Obscure Academic
Become the Internet’s Most Revered — and Reviled - Intellectual?, in: The New Yorker, 5.
Mirz 2018, www.newyorker.com/magazine/2018/03/05/jordan-petersons-gospel-of-mascu
linity, 3. Juni 2020, und die Kritik von Jennifer Baker: Jordan Peterson on ,,Being a Mons-
ter®, Psychology Today, 7. Dezember 2018, www.psychologytoday.com/intl/blog/the-love-
wisdom/201812/jordan-peterson-being-monster, 3. Juni 2020. Vergl. auch Jordan Peterson:
The Hero Has To Be A Monster - DON’T BE HARMLESS!, www.youtube.com/watch
v=1HwHDbIjW7_s, 4. August. 2020.

Hier zitiert nach einem Interview mit dem englischen Guardian (Tim Lott), Jordan Peter-
son: The Pursuit of Happiness is a Pointless Goal, in: The Guardian, 21. Januar 2018,
www.theguardian.com/global/2018/jan/21/jordan-peterson-self-help-author-12-steps-inter
view, 3. Juni 2020.

Aus einer Fiille von Literatur sei hier nur genannt: Bradley Campbell / Jason Manning:
The Rise of Victimhood Culture. Microaggression, Safe Spaces and the New Culture
Wars, New York 2018.

20

21

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DAS ,MORDERISCHE ZWIELICHT“ DES HEROISCHEN 237

them into the monsters they’re capable of being.“?? Eine solche Weltsicht muss
man nicht zwangsldufig als heroisch bezeichnen, aber sie kann zumindest das
Fundament fiir eine Orientierung an heroischen Leitbildern in all ihrer morali-
schen Ambivalenz bieten und hat das in der Vergangenheit auch oft genug getan,
nicht zuletzt bei Nietzsche selbst. Von daher scheint unserer Epoche das Ver-
stindnis fur das ,morderische Zwielicht des Helden und des Heroischen doch
noch nicht vollstindig abhandengekommen zu sein, auch wenn dies nicht jeder
begriiflen wird und viele darin sogar eine erhebliche Gefahr fiir die Gesellschaft
sehen mogen.

22 Jordan Peterson: The Pursuit of Happiness (Anm. 20).

https://dol.org/10.5771/9783956508189-227 - am 13.01.2026, 0B:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hittps://dol.org/10.5771/9783956508189-227 -

m 13.01.2026, 08:55:57.



https://doi.org/10.5771/9783956508189-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Das „mörderische Zwielicht“ des Heroischen: Gewalt und Heldentum

