
Peripetien der Herrschaft 289

Stefan Breuer

Peripetien der Herrschaft
Hugo von Hof manns thals »Der Turm« und Max Weber

Die Rezeption eines Kunstwerks, sagt Schopenhauer, sei nur dann ganz 
befriedigend, wenn sie »etwas hinterläßt, das wir, bei allem Nachdenken 
darüber, nicht bis zur Deutlichkeit eines Begriffs herabziehen können.« 

Er fügt allerdings hinzu, dies sei vor allem bei solchen Kunstwerken der 
Fall, die den Vorzug hätten, »aus einem Guß« zu sein, »das lautere Werk 
der Begeisterung des Augenblicks, der Inspiration, der freien Regung 
des Genius […], ohne alle Einmischung der Absichtlichkeit und Reflexi-
on«, wie dies für die erste Skizze des Malers, für eine Melodie oder ein 
Gedicht gelte. Weniger gelte es hingegen für die Werke »von langsamer 
und überlegter Ausführung«, an denen »die Reflexion, die Absicht und 
durchdachte Wahl bedeutenden Antheil« haben. 

Verstand, Technik und Routine müssen hier die Lücken ausfüllen, welche 
die geniale Konception und Begeisterung gelassen hat, und allerlei nothwen-
diges Nebenwerk muß, als Cäment der eigentlich allein ächten Glanzpartien, 
diese durchziehen.1

Der »Turm«, der in drei verschiedenen Druckfassungen vorliegt, gehört 
offensichtlich in diese letztere Kategorie.2 Welche Ambivalenzen sich da-
raus ergeben, hat Hof manns thal selbst in einem Brief aus dem Jahr 1925 
ausgeführt. Es gebe, heißt es dort, zwei Lesarten: eine erste, welche sich 
auf die dramatis personae als »eine Gruppe schicksalverbundener Gestalten« 
beziehe, die sich der begrifflichen Einordnung entzögen; und eine zweite, 
die in diesen Figuren eine Verkörperung politischer Ideen erkennen wolle, 
wenn auch nicht solcher, »die sich genau mit Namen nennen ließen.« Er 
selbst sehe sich außerstande, zwischen diesen Lesarten zu entscheiden, 

1 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. Zweiter Band. In: Ders., 
Sämmtliche Werke. Hg. von Julius Frauenstädt. Leipzig ²1923, Bd. 3, S. 466f.

2 Zu den verschiedenen Fassungen (Februar 1923/Februar 1925, Oktober 1925, 
Spätsommer/Herbst 1927) vgl. die Einleitung des Herausgebers zur Edition des »Turms« im 
Rahmen der Sämtlichen Werke: SW XVI.1 Dramen 14.1, S. 143f. Ich zitiere im Folgenden 
nach der leichter zugänglichen Ausgabe in GW D III, die – wie Hof manns thal selbst – nur eine 
erste und eine zweite Fassung kennt: die sog. Kinderkönigsfassung und die Bühnenfassung.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer290

und vielleicht sei eine solche Entscheidung auch gar nicht möglich. »Viel-
leicht liegt eben darin das Dichterische, daß sich beide Möglichkeiten 
durchkreuzen.«3 In einer von Werner Bellmann mitgeteilten handschriftli-
chen Notiz heißt es sogar: »Alles einer mehrfachen Deutung zugänglich.«4

Ich werde diese Ambivalenz nicht weiter vertiefen und mich allein 
mit der zweiten Lesart befassen, die Hof manns thal an anderer Stelle 
als einen Versuch charakterisiert, »der sich der Geschichte (imaginärer 
Geschichte), der sich der Politik (der Philosophie der Politik) nähert«.5 
In einem Brief vom Januar 1928 zitiert er zustimmend den Kommen-
tar eines Freundes aus dem »fernen Nordosten Deutschlands«, »daß es 
der Gesamtbereich des Politischen als geistiger Form« sei, den er, Hof-
manns thal, dem Drama zurückerobert habe.6 Noch pointierter heißt es 
im gleichen Jahr in einer vom Autor selbst verfassten Ankündigung für 
die Hamburger Aufführung der Bühnenfassung:

In dem Trauerspiel »Der Turm«, das demnächst aufs Theater kommen soll, 
geht es um das Problem der Herrschaft, der Führerschaft, das in fünf Gestal-
ten abgewandelt wird, dem Monarchen, dem zur Nachfolge berufenen Sohn, 
dem Kardinal-Minister, dem weltlichen Politiker, dem Revolutionsführer. Es 
könnte hier daran erinnert werden, dass Schillers Dramen vom »Wallen-
stein« bis zum »Demetrius« sämtlich das Problem des legitimen Königtums 
zum Zentrum haben.7

Auch wenn man diese Sätze, die sich allzu offensichtlich an einen Text 
von Rudolf Alexander Schröder anlehnen,8 als Verlegenheitslösung ver-
bucht, vermag dies doch den Eindruck nicht zu tilgen, den Walter Benja-
min nach der Uraufführung in München und Hamburg formuliert hat: 
»Mit ganz anderem Nachdruck als vordem gruppiert sich nunmehr das 
Geschehen um die politische Aktion.«9 Das rechtfertigt es, in bewusster 

3 GW D III, S. 473f.
4 Zit. n. Werner Bellmann, Zeugnisse zu Hof manns thals »Turm«. In: WW 35, 1985, 

S. 253–256, hier S. 254.
5 BW Redlich, Brief vom 10. Oktober 1925, S. 58.
6 GW D III, S. 473.
7 Zit. n. Bellmann, Zeugnisse zu Hof manns thals »Turm« (wie Anm. 4), S. 254.
8 Rudolf Alexander Schröder, Ein dramatisches Gedicht Hugo von Hof manns thals. In: 

Ders., Gesammelte Werke in fünf Bänden. Bd. 2. Berlin, Frankfurt a.M. 1952, S. 852–860. 
[Erstdruck in: Neue Zürcher Zeitung vom 20. Juni 1926].

9 Walter Benjamin, Hugo von Hof manns thals »Turm«. Anläßlich der Uraufführung in 
München und Hamburg. In: Ders., Gesammelte Schriften. Bd. III. Hg. von Hella Tiede-
mann-Bartels. Frankfurt a.M. 1991, S. 98–101, hier S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 291

Einseitigkeit und ohne andere Lesarten damit auszuschließen, die Aussa-
gen herauszupräparieren, die das Stück zum Thema Herrschaft macht.

Hof manns thal und Schröder haben dazu bereits einige Hinweise ge-
geben. Die von ihnen angebotenen Kategorien wie ›legitimes Königtum‹ 
oder ›Ochlokratie‹10 entstammen jedoch einer alteuropäischen Begriffs-
welt, die unterkomplex ist. Um mehr Tiefenschärfe zu gewinnen, werde 
ich die Herrschaftssoziologie Max Webers zu Hilfe nehmen, also das 
Werk eines Autors, der auch in Hof manns thals Umfeld hohes Anse-
hen genoss.11 Hof manns thal, der bekanntlich der Soziologie einiges 
Interesse entgegenbrachte,12 ist mit ihm mindestens zweimal in Berüh-
rung gekommen. Das erste Mal in persona im Juni 1918 in Wien, bei 
einem Treffen bei dem sächsischen Gesandten v. Nostitz;13 das zweite 
Mal postum, anlässlich der Lektüre von Marianne Webers Biographie 
ihres Gatten, die Hof manns thal 1926, während der Arbeit an der Büh-
nenfassung des »Turm«, las und als eines der sechs besten Bücher des 

10 Vgl. GW D III, S. 474.
11 Das gilt etwa für Josef Redlich, der Weber seit 1916 kannte (vgl. Max Weber, Briefe 

1915–1917. Hg. von Gerd Krumeich und M. Rainer Lepsius in Zusammenarbeit mit Birgit 
Rudhard und Manfred Schön, Max-Weber-Gesamtausgabe. Bd. II/9. Tübingen 2008, S. 445. 
Ders., Briefe 1918–1920. Hg. von Gerd Krumeich und M. Rainer Lepsius, in Zusammenar-
beit mit Uta Hinz u.a. Tübingen 2012 [Max-Weber-Gesamtausgabe II/10.2], S. 169 und 204) 
und in seinem Tagebuch von seiner »profunden Gelehrsamkeit und seinem prachtvollen Tem-
perament« sprach: Schicksalsjahre Österreichs, 1908–1919. Das politische Tagebuch Josef 
Redlichs. Bearb. von Fritz Fellner. Bd. 2. Graz u.a. 1954, S. 272 und 283. Rudolf Pannwitz 
urteilte: »Ich denke am ende wär es noch am besten wenn in Deutschland Max Weber an die 
spitze käme. geistig · leidenschaftlich · genug und nicht zuviel Preusse · konservativ und sozial 
· niveau …« (BW Pannwitz, Brief vom 17. November 1918, S. 351). Carl J. Burckhardt wür-
digte an Weber, dass er es als fast einziger unter den Historikern unternommen habe, »am 
lebenden Körper der Menschheit« zu beobachten (BW Burckhardt [1991], Brief vom 1. April 
1926, S. 184).

12 Vgl. Lorenz Jäger, Zwischen Soziologie und Mythos. Hof manns thals Begegnung mit 
Werner Sombart, Georg Simmel und Walter Benjamin. In: Hugo von Hof manns thal. Freund-
schaften und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Hg. von Ursula Renner und G. Bär-
bel Schmidt. Würzburg 1991, S. 95–107. Ritchie Robertson, Hof manns thal sociologue: Die 
Briefe des Zurückgekehrten. In: Austriaca 37, 1993, S. 275–285.

13 Max Weber berichtete über dieses Treffen in einem Brief an seine Frau: »Gestern war 
ich beim sächsischen Gesandten (v. Nostitz) mit Hugo v. Hof manns thal, der etwas enttäuscht: 
ein kluger feiner Wiener, aber durchaus nicht so raffiniert kultiviert, wie der ›Tod des Tizian‹ 
vermuten läßt. Angenehm war die Art, wie er über George und Gundolf sprach, deren Miß-
achtung gegen sich er ja kennt.« (Brief vom 17. Juni 1918. In: Max-Weber-Gesamtausgabe. 
II/10.1 [wie Anm. 11], S. 199). Die Enttäuschung scheint sich später gesteigert zu haben, denn 
ein Jahr später schrieb Weber über eine Aufführung des »Jedermann« in München als von 
einem »entsetzlichen Hereinfall – solch ein Kitsch ist noch nicht dagewesen und Hoffmansthal 
[sic!] kann sich was schämen« (Max Weber an Mina Tobler, Brief vom 16. August 1919. In: 
Ebd., Bd. II/10.2, S. 724).

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer292

Jahres 1926 empfahl.14 Obwohl Marianne Weber in ihrem Buch knapp 
die von Max Weber entwickelte Typologie der Herrschaft zusammen-
fasst, die seit 1921/22 auch in ausgearbeiteter Form zugänglich war, und 
obwohl Hof manns thal theoretisch auch schon 1917 die Kurzfassung die-
ser Typologie aus der »Neuen Freien Presse« hätte kennen können, die 
ausführlich den Vortrag über »Probleme der Staatssoziologie« referierte, 
den Weber am 25. Oktober 1917 in Wien gehalten hat,15 ist dies alles 
doch nicht tragfähig genug, um einen direkten Einfluss Webers auf den 
»Turm« zu postulieren.16 Es ist also im Folgenden nicht beabsichtigt, Spu-
ren der Weber-Lektüre zu identifizieren, sondern nur mit Hilfe der Ka-
tegorien Webers einige Aspekte des dramatischen Geschehens genauer 
herauszustellen, die in der Selbstdeutung Hof manns thals wie auch eini-
gen späteren Interpretationen unterbelichtet blieben oder unzureichend 
verstanden wurden.

I

Dass es im »Turm« um »das Problem der Herrschaft« geht, zeigt in bei-
den Fassungen schon der erste Satz.17 Vor dem Turm befinden sich der 
als »Gefreiter« vorgestellte Olivier und einige invalide Soldaten. Olivier 
erteilt einen Befehl und korrigiert die nicht adäquate Reaktion in der 
Weise, wie Untergebene seit jeher im Militär gemaßregelt werden: »Zu 
Befehl, Herr Gefreiter, hast du zu sagen!« (257 u. 385) Das Stück enthält 
viele weitere Befehle, von denen hier nur der letzte aus der Bühnenfas-
sung noch angeführt sei: Wieder ist es Olivier, der spricht, diesmal zum 

14 Vgl. Biographie. In: GW RA III, S. 96ff. [Die besten Bücher des Jahres 1926.] In: Ebd., 
S. 218.

15 Vgl. Max Weber, Probleme der Staatssoziologie. In: Ders., Wirtschaft und Gesellschaft. 
Herrschaft. Hg. von Edith Hanke in Zusammenarb. mit Thomas Kroll, Max-Weber-Gesamt-
ausgabe. Bd. I/22–4. Tübingen 2005, S. 752–756. In der »Neuen Freien Presse« war Hof-
manns thal gerade während der Kriegsjahre häufig als Autor vertreten.

16 Anders Alexander Mionskowski, der im »Turm« eine »Dramatisierung Webers« sieht 
und dies auf die Annahme stützt, »dass Hof manns thal fast von Beginn an Webers Soziologie 
für seinen großen dramatischen Entwurf einer ›Phänomenologie der Souveränität‹ der euro-
päischen Neuzeit genutzt haben dürfte«: Alexander Mionskowski, Souveränität als Mythos. 
Hugo von Hof manns thals Poetologie des Politischen und die Inszenierung moderner Herr-
schaftsformen in seinem Trauerspiel »Der Turm« (1924/25/26). Wien, Köln, Weimar 2015, 
S. 142 und 339.

17 Alle folgenden Zitate nach GW D III, S. 255–381 (Fassung von 1924) und 383–469 
(neue Fassung 1926). 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 293

Schreiber Jeronim, der den Befehl erhält, für die Aufstellung von Scharf-
schützen zu sorgen, denen Olivier anschließend »persönlich Instruk-
tion« geben will (466). Welcher Art diese Instruktion ist, erfahren die 
Zuschauer kurz darauf, als der Schuss fällt, der den zum Fenster geeilten 
Sigismund tötet (469).

Das Verhältnis von Befehl und Gehorsam ist genau das, was nach Max 
Weber eine soziale Beziehung zu einer Herrschaftsbeziehung macht. 
Befehle haben nach Weber eine erhöhte Chance, Folgebereitschaft zu 
finden, »je mehr im Durchschnitt darauf gezählt werden kann, daß die 
Gehorchenden aus dem Grunde gehorchen, weil sie die Herrschaftsbe-
ziehung als für sich ›verbindlich‹ auch ›subjektiv‹ ansehen.«18 Ist dies der 
Fall, haben wir es mit legitimer Herrschaft zu tun. Diese kann in drei 
verschiedenen Gestalten auftreten. Sie kann sein: erstens legale Herr-
schaft, die »auf dem Glauben an die Legalität gesatzter Ordnungen und 
des Anweisungsrechts der durch sie zur Ausübung der Herrschaft Be-
rufenen« basiert; zweitens traditionale Herrschaft, die sich auf den »All-
tagsglauben an die Heiligkeit von jeher geltender Traditionen und die 
Legitimität der durch sie zur Autorität Berufenen« stützt; und, drittens, 
charismatische Herrschaft, die »auf der außeralltäglichen Hingabe an 
die Heiligkeit oder die Heldenkraft oder die Vorbildlichkeit einer Person 
und der durch sie offenbarten oder geschaffenen Ordnungen« beruht.19 
In der Realität sind diese drei Typen selten in maximaler Verwirklichung 
und ebenso selten ungemischt anzutreffen; es sind eben Idealtypen, kon-
struierte Schemata, deren Aufgabe es ist, Annäherungen oder Abwei-
chungen der empirischen Realität festzustellen.

Die Relevanz dieser Schemata zeigt sich sogleich, wenn wir nach der 
Beschaffenheit der im »Turm« vorgestellten Herrschaftsverhältnisse fra-
gen. Die Handlung spielt in einem imaginären »Königreich Polen«, in 
einem früheren Jahrhundert, das dem »siebzehnten« ähnelt (256), jener 
Übergangsperiode, die in den Arbeiten der Historiker, Staatsrechtler 
und Ökonomen mal mehr an die Moderne, mal mehr an das Mittelal-
ter herangerückt wird. In Hof manns thals Darstellung treten zunächst 

18 Max Weber, Ueber einige Kategorien der verstehenden Soziologie. In: Ders., 
Gesammelte Schriften zur Wissenschaftslehre. Hg. von Johannes Winckelmann. Tübingen 
41973, S. 427–474, hier S. 470.

19 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie. Hg. von Knut Borchardt u.a., 
Max-Weber-Gesamtausgabe. Bd. I/23. Tübingen 2013, S. 453.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer294

die traditionalen Aspekte der Herrschaftsordnung hervor. So erteilt der 
ehemalige Kanzler, der Grossalmosenier, im zweiten Akt der Bühnenfas-
sung die Auskunft, der König und der Vater seien »in die Mitte gesetzt« 
(410), was dann im dritten Akt vom König und seiner Umgebung be-
stätigt wird: Die Herrschaftsgewalt, heißt es dort, sei als »Vatersgewalt« 
zu charakterisieren, welche unmittelbar von der Gewalt des schaffenden 
Gottes abgeleitet sei (423 u. 431). In Webers Typologie der traditionalen 
Herrschaft entspricht dies einer Unterform, die in ersten Anläufen als 
»patriarchale Herrschaft« bezeichnet wird, in der Fassung letzter Hand 
als »Patrimonialismus«, der sich vom »Patriarchalismus« durch die Exi-
stenz eines persönlichen Verwaltungsstabes unterscheidet.20 Basilius ver-
fügt über einen solchen Stab. Zu ihm gehört etwa Julian, sein früherer 
Berater und jetziger Gouverneur des Turms, gehören der Kastellan, ein 
Kämmerer, Spione, Schweizer Garden und so fort. Auch sein Auftreten, 
seine Handlungen und seine Absichten markieren Basilius als Patrimo-
nialherrn. Er hat, entgegen dem Rat seines Kanzlers, einen Krieg vom 
Zaun gebrochen und damit die Ordnungskrise ausgelöst, die zugleich 
eine Wirtschafts- und eine Herrschaftskrise ist (405). Er plant, diese Kri-
se mit brachialer Gewalt zu beenden, indem er den königlichen Städ-
ten ihre Freiheiten nimmt und die Juden aus seinem Schutz stößt (408). 
»Wir sind entschlossen«, sagt er im dritten Akt, »das um sich greifende 
Feuer zu ersticken, – und wenn nötig, in Strömen Blutes« (424). Ent-
sprechend schnell ist er mit Todesurteilen bei der Hand, sogar gegen 
seinen eigenen Sohn (436). Über Bedenken, damit gegen die Tradition, 
das dynastische Prinzip, zu verstoßen, setzt er sich mit der aus dem Ab-
solutismus bekannten Maxime ›The King can do no wrong‹ hinweg.21 
Das scheint nun nicht mehr durch den Begriff einer traditionsgebunde-
nen Herrschaft gedeckt, bezeichnet aber bei Weber nur den einen von 
zwei Polen, zwischen denen dieser Typus oszilliert: den Pol des »material 

20 Vgl. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie Anm. 15), S. 731. Wirtschaft 
und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 476. Ausführlich hierzu Stefan Breuer, ›Herr-
schaft‹ in der Soziologie Max Webers. Wiesbaden 2011, S. 87ff.

21 So sagt Basilius im dritten Akt zu Sigismund: »Wir vermögen nicht mißzuhandeln als 
König an dem Untertan, als Vater an dem Sohn; und hätten Wir dir ohne Gericht das Haupt 
auf den Block gelegt: so war Uns heilige Gewalt verliehen, und da ist niemand, der wider Uns 
klagte. Denn Wir waren vor dir – so bist du in Unsere Hand gegeben von Gott selber« (430).

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 295

traditionsfreien Herrenhandelns«, das bis zum »Höchstmaß der Herren-
gewalt« gesteigert werden kann: bis zum »Sultanismus«.22

Wie der Gang der Ereignisse dann ja auch zeigt, ruft diese Steigerung 
der Herrengewalt alsbald die Gegenkräfte auf den Plan, die Hüter der 
Tradition. Im »Turm« sind das die Woiwoden, hochadlige Amtsträger, 
die in Polen seit dem Mittelalter als Statthalter des Herrschers fungier-
ten und in dieser Eigenschaft über einen eigenen Stab verfügten, wie 
beispielsweise »der großmächtige Herr Woiwod von Lublin«, der »mit 
einem Gefolg von mindestens fufzig« zum Hof kommt (397). Damit ist 
eine weitere Unterform traditionaler Herrschaft angesprochen, die »stän-
dische Herrschaft« als »diejenige Form patrimonialer Herrschaft […], bei 
welcher dem Verwaltungsstab bestimmte Herrengewalten und die entspre-
chenden ökonomischen Chancen appropriiert sind.«23 Ständischer Patri-
monialismus und reiner Patrimonialismus können sich in einer relativ 
stabilen Struktur arrangieren, die Weber als »ständische Gewaltentei-
lung« bezeichnet.24 Sie müssen es aber nicht. Einen solchen Fall, der 
geschichtlich gesehen der weitaus häufigere ist, führt uns der »Turm« 
vor Augen, der eine aus dem Gleichgewicht geratene traditionale Ord-
nung zeigt. Die Neigung des Herrschers zum Sultanismus provoziert die 
Magnaten, die auf die Ausdehnung seines Willkürspielraums mit dem 
Vorwurf der Tyrannei reagieren.25 In der Bühnenfassung entwaffnen sie 

22 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 469 und 476.
23 Ebd., S. 477.
24 Ebd., S. 484.
25 An diesen in der Frühen Neuzeit häufig laut werdenden Vorwurf knüpft Walter 

Benjamin an, wenn er im Tyrannen eine der beiden »notwendig extremen Ausprägungen des 
fürstlichen Wesens« sieht (Walter Benjamin, Der Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: 
Ders., Gesammelte Schriften. Bd. I.1: Abhandlungen. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann 
Schweppenhäuser. Frankfurt a.M. 1991, S. 249; die andere Ausprägung ist bekanntlich der 
Märtyrer). Nach der weberschen Herrschaftstypologie stellt sich das anders dar. Basilius 
und Sigismund sind legitime Fürsten, die im Rahmen des ›Doppelreichs‹ traditionaler 
Herrschaft agieren, dabei allerdings ihren Willkürspielraum überziehen und dadurch ihre 
Legitimität gefährden. Der Tyrann dagegen ist ein Usurpator. Er kann zwar auch über 
Legitimität, insbesondere solcher charismatischer Art, verfügen, wie gegen Webers allzu enge 
Charakterisierung der Tyrannen als »spezifisch illegitime Herren« einzuwenden ist (Max Weber, 
Wirtschaft und Gesellschaft. Die Stadt. Hg. von Wilfried Nippel, Max-Weber-Gesamtausgabe. 
Bd. I/22–5. Tübingen 1999, S. 224), doch reicht im Prinzip zur Usurpation schlichte 
Überlegenheit an Macht. Dieser Ursprung aus einem reinen Machtverhältnis zwingt die 
Tyrannis dazu, sich um Legitimität zu bemühen, was freilich nur selten über zwei Generationen 
hinaus gelungen ist, wie die griechische Geschichte des 7. und 6. Jahrhunderts lehrt (vgl. Oswyn 
Murray, Das frühe Griechenland. München 1982, S. 175ff.). Im Rahmen einer idealtypischen 
Entwicklungskonstruktion zeigen »Sultanismus« und Tyrannis also gegenläufige Tendenzen.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer296

unter Ausnutzung des allgemeinen Aufruhrs den Zwangsstab des Pa-
trimonialherrn und installieren sich als »Staatsgerichtshof«, der Basilius 
zur Abdankung nötigt (447ff.). Bevor sie Sigismund als neuen Lehens-
herren begrüßen, verlangen sie von ihm den Eid auf ein von ihnen ver-
fasstes »Konstitutum«, das die Zusammensetzung und die Befugnisse des 
Staatsrates festlegen soll – wie nicht explizit gesagt wird, aber zu vermu-
ten steht, um die Sphäre des material ungebundenen Herrenhandelns 
ein für allemal strikt einzuengen (450f.).

Nach Ansicht von Ingeborg Villinger hat Hof manns thal damit eine 
Verschiebung vorgenommen, welche die Vorgänge im Polen des 17. Jahr-
hunderts »in den allgemeinen Prozeß der Auseinandersetzungen [über-
führt], die das ganze 18. Jahrhundert durchziehen und am Vorabend der 
französischen Revolution einen ersten Höhepunkt erreichen.«26 Indem 
nämlich die Woiwoden den Herrscher auf eine Verfassung verpflichte-
ten, machten sie aus ihm eine Marionette, eine Galionsfigur, hinter der 
sich eine entpersonalisierte Ordnung verberge, wie sie von der libera-
len Bourgeoisie erstrebt worden sei.27 Diese Deutung, die den vierten 
Akt der Bühnenfassung auf den Einfluss von Hof manns thals Lektüre 
der Werke Carl Schmitts zurückführt, überzieht den Text. Die Woiwo-
den wollen keineswegs das ›government of men‹ durch das ›government 
of law‹ ersetzen, wie dies nach Schmitt für die bürgerliche Revolution 
charakteristisch ist. Sie wollen lediglich die Regierung eines einzelnen – 
mit Weber zu reden: die »Monokratie« – durch die Mitregierung eines 
Kollegiums erweitern, dessen Mitglieder namentlich genannt werden, 
also durchaus als Personen vorzustellen sind (452). Da es sich hierbei 
um die Wiederherstellung eines Zustands handelt, wie er vor der eigen-
mächtigen Entscheidung des Königs für den Krieg bestand, im Übrigen 
auch vom König selbst wieder angestrebt wird (408), kann es, wenn 
man denn schon von Revolution sprechen will, nur eine »traditionali-
stische Revolution« im Sinne Max Webers sein, die sich gegen solche 

Dem potentiellen Legitimitätsverfall hier steht das (häufig vergebliche) Streben nach Legiti-
mität dort gegenüber.

26 Ingeborg Villinger, Der Souverän verläßt den Turm. Hof manns thals Dramatisierung 
des Verlustes politischer Einheit nach Carl Schmitt. In: Metamorphosen des Politischen. 
Grundfragen politischer Einheitsbildung seit den 20er Jahren. Hg. von Andreas Göbel u.a. 
Berlin 1995, S. 119–135, hier S. 130. In diese Richtung tendiert auch Alexander Mionskow-
ski, der die von den Woiwoden angestrebte Ordnung als legale Herrschaft interpretiert. Vgl. 
Ders., Souveränität als Mythos (wie Anm. 16), S. 142 und 550.

27 Vgl. Villinger, Der Souverän verläßt den Turm (wie Anm. 26), S. 131.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 297

Herren richtet, welche »die traditionalen Schranken der Gewalt« miss-
achtet haben, was bei Basilius zweifelsfrei der Fall ist.28 Bekannte histo-
rische Beispiele sind im 17. Jahrhundert, um bei diesem zu bleiben, der 
erfolgreiche Widerstand der deutschen Kurfürsten gegen das Restituti-
onsedikt Kaiser Ferdinands II. von 1629 oder der Versuch der Pariser 
Obergerichte von 1648, die ständigen Eingriffe in die judikativen und 
administrativen Kompetenzen der Robe abzuwehren; Ersteres ein Bei-
spiel einer erfolgreichen traditionalistischen Revolution, Letzteres – die 
sogenannte Fronde – ein Beispiel einer gescheiterten.29 Die webersche 
Herrschaftssoziologie scheint mir hierfür die angemesseneren Begriffe 
zu liefern, erlaubt sie es doch, traditionale Ordnungen nicht als stati-
sche, auf der Emanation eines einzigen politischen Formprinzips wie der 
Repräsentation beruhende Gebilde zu denken, sondern als dynamische 
Beziehungsgeflechte, bei denen das Pendel mal mehr in Richtung Mo-
nokratie, mal mehr in Richtung Polykratie oder Oligarchie ausschlagen 
kann, die sehr häufig auch Kompromisse, Vereinbarungen, Wahlkapi-
tulationen kennen, welche unter Umständen selbst die Absetzung eines 
›Tyrannen‹ oder eines ›untauglichen‹ Herrschers erlauben.30 Die Abset-
zung gelingt in diesem Fall, die Etablierung eines kollegialen Regimes 
dagegen scheitert – an Julian, an Sigismund und vor allem an Olivier.

II

Wie die traditionale Herrschaft ist auch die charismatische Herrschaft 
durch zwei Extrempole bestimmt. Am einen Pol steht das genuine Cha-
risma, das zugleich außeralltäglich und persönlich ist. Dazu später mehr. 
Am andern Pol stehen zwei Formen der Veralltäglichung, die eine Brü-

28 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 469.
29 Vgl. Heinz Schilling, Aufbruch und Krise. Deutschland 1517–1648. Siedler Deutsche 

Geschichte. Berlin 1994, S. 425ff. Wolfgang Mager, Frankreich vom Ancien Régime zur 
Moderne. Stuttgart u.a. 1980, S. 130.

30 Vgl. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 542ff. Vgl. Ernst 
Schubert, Königsabsetzung im deutschen Mittelalter. Eine Studie zum Werden der Reichsver-
fassung. Göttingen 2005. Helmut G. Walther, Das Problem des untauglichen Herrschers in 
der Theorie und Praxis des europäischen Spätmittelalters. In: Zeitschrift für historische For-
schung 23, 1996, S. 1–28. Auch bei Carl Schmitt ist übrigens die Differenz zwischen tradi-
tionalen bzw. feudalen »Abmachungen« im Stil etwa der Magna Charta und modernen Ver-
fassungen, deren eigentlicher Gegenstand »Existenzart und -form der politischen Einheit« ist, 
klar gesehen. Vgl. Carl Schmitt, Verfassungslehre. Berlin 51970, S. 45f.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer298

cke zur legalen bzw. traditionalen Herrschaft bilden: das Amtscharisma 
und das Erbcharisma.31 Das Amtscharisma haftet an der Institution. Ei-
ner seiner Träger erscheint gleich zu Anfang in der Gestalt von Julian, 
dem Gouverneur des Turms, der für den Umgang mit dem gefangenen 
Sigismund eine »scharfe Instruktion« erlassen hat. Ihn selbst sieht man 
jedoch nicht (386). Den Befehlen, die er über Diener erteilt, wird nicht 
aufgrund spezifischer Qualitäten seiner Person gehorcht, sondern auf-
grund des Nimbus und der schreckenerregenden Gewalt, die von sei-
nem Amt emanieren. Diese Gewalt ist eine abgeleitete Gewalt, verliehen 
vom König, der seinerseits als Träger eines Amtscharisma vorgestellt 
wird. in diesem Fall sogar eines doppelten, ist der König doch nicht 
nur Träger des brachium saeculare, sondern auch eine »geistliche Per-
son«, »der Oberste Seelenhirt«, wie er sich bei seiner Abdankung nennt 
(450).32

Das Erbcharisma dagegen haftet an der Verwandtschaft, an der Vor-
stellung, »daß die charismatische Qualifikation im Blute liege«.33 Der 
gefangene Sigismund wird von seinen Bewachern zwar als ein unter-
menschliches Wesen identifiziert, als »Wolfsmensch« (386), doch lässt 
sich der alsbald hinzukommende Arzt nicht täuschen. Ohne schon Ge-
naueres über Sigismund zu wissen, wirft er Julian vor, einen Sklaven aus 
ihm gemacht zu haben, obwohl er »dem Blut nach« sein Herr sei (278). 
»Hier ist das höchste Geblüt in der erbärmlichsten Erniedrigung gehal-
ten. […] Dieses Wesen, vor dem ich da unten stand, bis an die Knöchel 
im Unrat, ist eine quinta essentia aus den höchsten irdischen Kräften« 
(393f.; ähnlich 270). Als Sigismund an den Hof geführt wird, bestätigt 
sich dies. Er, der nie auf einem Pferd gesessen hat, besteigt es sogleich 
wie ein »geborener Reiter« und zeigt auch sonst herrschaftliche Attitü-
den in Sprache, Verhalten und Gebärden (316). Es ist dieses Erbcha-
risma, das in der Feldlagerszene der Kinderkönigsfassung die Banner-
herren zur Anerkennung von Sigismunds Regiment nötigt (374) und in 
der Bühnenfassung die vom Staatsrat vorgenommene Amtsübertragung 
von Basilius auf Sigismund legitimiert, obwohl dieser zuvor als Person 
beinahe ein unrühmliches Ende genommen hätte (449).

31 Vgl. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 507ff.
32 Vgl. Ernst H. Kantorowicz, Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen 

Theologie des Mittelalters. München 1990.
33 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie Anm. 15), S. 740.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 299

Mit diesen beiden Formen des veralltäglichten Charisma unvereinbar 
wirkt das Verhalten, das Sigismund im fünften Aufzug der Kinderkö-
nigsfassung an den Tag legt. Hier erscheint der bis dahin überwiegend 
passive, durch seine lange Isolationshaft der Welt Entfremdete plötzlich 
in der Position des souveränen Herrschers, der an der Spitze eines sieg-
reichen Heeres steht und dem mit einem Mal machtlos gewordenen 
Adel seine Vorstellungen über die geplante Neuordnung des Reiches 
verkündet. Dem Ansinnen der Bannerherren, in ihren Rechten bestä-
tigt zu werden, hält er entgegen, er trage den »Sinn des Begründens« 
in sich und nicht den »Sinn des Besitzens«. Er stellt die Privilegien des 
Adels, seine »Gewalt über die Bauern und die Erde«, in Frage und er-
klärt seine Absicht, »das Ganze mit einem Mal« (374f.) zu ändern. »Eure 
kleinen Reiche aber, eure Häuser, die ihr gegeneinander baut, und euren 
Glauben, den ihr gegeneinander habt, die achte ich nicht und verwische 
eure Grenzen: ich will euch kleine Völker neu mischen in einem großen 
Mischgefäß« (375). Auch den Wunsch, sich in traditionaler Weise krö-
nen und sich eo ipso auf die überlieferten Formen verpflichten zu lassen, 
weist er schroff zurück: »Ich will nicht Herr sein in den Formen, die euch 
gewohn und genehm sind, sondern in denen, die euch erstaunen« (376). 
Vorstellungen dieser Art scheinen eher in die Richtung des genuinen 
Charisma zu weisen, das nach Weber als »die große revolutionäre Macht 
in traditional gebundenen Epochen« anzusehen ist.34 Der Sigismund der 
Feldlagerszene ist denn auch als charismatischer Führer gedeutet wor-
den, dessen Autorität auf »›magischen Fähigkeiten, Offenbarungen‹ und 
der ›Macht des Geistes und der Rede‹«35 beruhe.

Nun ist es schon richtig: Sigismund demonstriert Führungsqualitäten 
gegenüber den Bannerherren. Die Frage ist jedoch, in welcher Rolle dies 
geschieht: in derjenigen des charismatischen Führers oder des patrimo-
nialen bzw. ›sultanistischen‹ Herrschers? Träfe das erstere zu, so müsste 

34 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 497. Vgl. Ders., 
Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie Anm. 15), S. 468, 482 und 737. Als »Tragödie 
der sozialen Revolution« hat Curtius den »Turm« gedeutet. Vgl. Ernst Robert Curtius, 
George, Hof manns thal und Calderón. In: Ders., Kritische Essays zur europäischen Literatur. 
Frankfurt a.M. 1984, S. 172–201, hier S. 194.

35 Ute Nicolaus, Souverän und Märtyrer. Hugo von Hof manns thals späte Trauer- 
spieldichtung vor dem Hintergrund seiner politischen und ästhetischen Reflexionen. 
Würzburg 2004, S. 221, gestützt auf Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie 
Anm. 15), S. 734. Ähnlich Katharina Meiser, Fliehendes Begreifen. Hugo von Hof manns thals 
Auseinandersetzung mit der Moderne. Heidelberg 2014, S. 361.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer300

Sigismund seine Herrschaftsposition mittels einer Demonstration charis-
matischer Gaben erworben haben, wofür es jedoch kein Indiz gibt. Ge-
wiss: Die als charismatisch geltenden Qualifikationen werden einer Per-
son von den Gefolgsleuten zugeschrieben, und dafür gibt es in beiden 
Fassungen genügend Belege, am explizitesten bei den Wortführern der 
Armen. Zu einer ›charismatischen Beziehung‹ gehört jedoch auch ein 
Charismatiker, der die Anerkennung des von ihm prätendierten Cha-
risma fordert.36 »Der Träger des Charisma ergreift die ihm angemessene 
Aufgabe und verlangt Gehorsam und Gefolgschaft kraft seiner Sendung«.37 
Eine derartige Initiative sucht man in den ersten vier Aufzügen der Kin-
derkönigsfassung vergebens. Als Julian ihm im vierten Aufzug nahelegt, 
die Macht zu ergreifen, lehnt Sigismund dies ab, desgleichen gegenüber 
Olivier. Er weigert sich überhaupt lange, in die ihm angebotenen Bezie-
hungen einzutreten, was auch für eine charismatische Beziehung keine 
gute Voraussetzung ist. »Alles geht in mich hinein und aus mir wieder 
heraus, und ich bleibe in meinem Gedinge. Ich bin mein eigener Va-
ter und Sohn und lebe mit mir in Eintracht« (346). In gleicher Weise 
heißt es gegenüber Olivier, und das in beiden Fassungen: »Du hast mich 
nicht. Denn ich bin für mich« (351; vgl. 465). Sigismund weiß von kei-
ner Sendung und keiner Mission, er verkündet keine Lehre, tut keine 
Wunder und beansprucht keine transzendente Vollmacht, wie dies für 
einen genuinen Charismatiker typisch ist.38 Seine Herrschaft wächst ihm 
mehr zu, als dass er sie erstrebt; und sein Entschluss, eine neue Ordnung 
zu gründen, ist mehr eine Folge dieses Prozesses als dessen Grund. Es 
sind die armen Leute, die seit längerem den Traum von einem »Arme-
leut-König« (259), einem »Bettlerkönig« träumen – einem »namenlosen 
Knaben, der ihr Führer sein und in Ketten ein neues Reich heranbrin-
gen soll« (335) –, und die für dieses feststehende Schema schließlich 
die geeignete Person finden. Sie erklären per acclamationem Sigismund zu 
ihrem Retter, bekleiden ihn, nähren ihn, schützen ihn vor den Schergen 

36 Vgl. M. Rainer Lepsius, Das Modell der charismatischen Herrschaft und seine 
Anwendung auf den ›Führerstaat‹ Adolf Hitlers. In: Ders., Demokratie in Deutschland. 
Göttingen 1993, S. 95–118, hier S. 95.

37 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie Anm. 15), S. 462 [Hervorh. d. 
Verf.].

38 Vgl. Winfried Gebhardt, Charisma als Lebensform. Zur Soziologie des alternativen 
Lebens. Berlin 1994, S. 109f. Anders dagegen Walter Naumann, Hof manns thals Drama »Der 
Turm«. In: DVjs 62, 1988, S. 307–325, hier S. 317 und 323. Meiser, Fliehendes Begreifen (wie 
Anm. 35), S. 359.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 301

Oliviers und stellen endlich auch den Kern seines Heeres, das Olivier 
besiegt.39 Das alles deutet weit mehr als auf die genuin charismatische 
Herrschaft auf die von Weber an späterer Stelle entwickelte Möglichkeit 
einer »herrschaftsfremde[n] Umdeutung des Charisma«, die aus dem 
»kraft Eigencharisma legitime[n] Herr[n]« einen »Herren von Gnaden 
der Beherrschten« macht, »den diese (formal) frei nach Belieben wählen 
und setzen, eventuell auch: absetzen.«40 Herrschaftsfremd bzw. »antiau-
toritär« bezieht sich in diesem Fall auf die Genese und nicht auf die 
daraus entstehende Ordnung, in der zunächst Sigismund und dann der 
Kinderkönig Herrschaftsfunktionen wahrnehmen.41

39 Vgl. die Regieanweisung zur Szene mit den Bannerherren, die Auskunft über die 
Zusammensetzung von Sigismunds Armee gibt: neben Reichstruppen und verbündeten Tata-
ren gewappnete Bauern unter der Aufrührerstandarte, ferner Feldhauptleute aus den niedri-
gen Ständen (372).

40 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 533. Auf diesen 
Aspekt verweist zu Recht, wenn auch ohne nähere Spezifizierung: Marcus Twellmann, Das 
Drama der Souveränität. Hugo von Hof manns thal und Carl Schmitt. München 2004, S. 133f. 
und 137. Ähnlich Mionskowski, Souveränität als Mythos (wie Anm. 16), S. 425.

41 Im Kinderkönig hat Martin Buber eine Verkörperung des Außertragischen, 
Außergeschichtlichen, Messianischen gesehen und damit einer Deutung die Stichworte 
gegeben, die die chiliastischen und utopischen Züge der Figur betont (Martin Buber an Hugo 
von Hof manns thal, Brief vom 14. Mai 1926. In: Ders., Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. 
Bd. 1, 1897–1918. Hg. von Grete Schaeder. Heidelberg 1972, S. 256). ›Außergeschichtlich‹ ist 
der Kinderkönig jedoch nicht. Er ist der Anführer von einigen tausend Halbwüchsigen aus 
den Grenzlanden, die durch den von Basilius vom Zaun gebrochenen Krieg entwurzelt sind 
und sich zu einer neuen Gemeinschaft zusammengefunden haben, mit eigener Landwirtschaft, 
eigenem Handwerk und eigener Leitung; und nicht zuletzt einem selbstgewählten Herrscher, 
eben dem Kinderkönig. Auf ihn richtet sich zwar die Hoffnung der Armen im Land, aus einer 
als apokalyptisch empfundenen Lage erlöst zu werden, doch tritt der Kinderkönig mit ihnen 
in keine Interaktion, die es rechtfertigte, von einer »charismatischen Situation« (M. Rainer 
Lepsius) zu sprechen, weshalb seine Regierung, wie zu Recht bemerkt worden ist, auch 
nicht als charismatisch gelten kann (vgl. Nicolaus, Souverän und Märtyrer [wie Anm. 35], 
S. 222). Sollte Hof manns thal allerdings vorgehabt haben, dem Publikum im Kinderkönig 
und seiner Gefolgschaft das Idealbild einer »sozialistisch-konservativen Synthese« vor Augen 
zu stellen (ebd., S. 264), dann hat er dafür im Text bemerkenswert wenig getan. Abgesehen 
davon, dass der Kinderkönig eine reichlich anämische Figur bleibt, wird an keiner Stelle 
klar, wie seine Herrschaft aussehen wird; ob etwa die Strukturen der von ihm geführten 
Gemeinschaft verallgemeinert werden sollen oder ob sich sein Regiment auf eine Erneuerung 
der Staatsspitze beschränkt, auf eine Restitution der traditionellen Monarchie aus einem 
Charisma, das sich teils einer antiautoritären Umdeutung verdankt, teils einem wie immer 
auch dubiosen Erbcharisma (der Kinderkönig ist ein illegitimer Sproß des Basilius, damit ein 
Halbbruder Sigismunds).

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer302

III

Das gilt freilich nur für die Kinderkönigsfassung. In der Bühnenfassung 
muss Sigismund Olivier das Feld überlassen, dieser von Grimmelshau-
sen entlehnten Figur, die zum Gegenstand vielfältiger Spekulationen 
geworden ist. Einige sehen in ihm den »Dämon der Ochlokratie«, als 
dessen historisches Vorbild der Erste Kaiser der Franzosen, Napoleon, 
zu gelten habe.42 Andere deuten seinen militärischen Rang – Olivier ist 
ein »Gefreiter« – als eine Anspielung auf Hitler.43 Häufig wird auch auf 
Lektüreeinflüsse verwiesen, die Hof manns thal veranlasst hätten, sich an 
den Entwicklungen in Russland zu orientieren und Olivier mit Zügen 
auszustatten, die mal mehr an Dostojewskis Nihilisten, mal mehr an die 
Bolschewiki erinnerten.44

Zunächst ist festzuhalten, dass diese Figur in beiden Fassungen durch-
gängig ein Soldat ist – im Unterschied zum Grimmelshausenschen Oli-
vier, der dies nur zeitweise und in wechselnden Armeen ist, schließlich 
desertiert und zum freien Unternehmer wird, wenn auch zu einem sol-
chen recht krimineller Natur.45 Als Berufssoldat ist Hof manns thals Oli-
vier Teil einer Organisation, in der Max Weber eine der beiden Brutstät-
ten der »Disziplin« gesehen hat, jener Maximalform von Herrschaft, bei 
der die Herrschenden mit einer hohen Chance rechnen können, »kraft 
eingeübter Einstellung für einen Befehl prompten, automatischen und 
schematischen Gehorsam bei einer angebbaren Vielheit von Menschen 
zu finden.«46 Das ist in optimaler Weise im modernen, auf der Tren-
nung der Soldaten von den Kriegsbetriebsmitteln beruhenden Massen-
heer der Fall, in dem, wie im ökonomischen Großbetrieb, der »legal 
gesatzten sachlichen unpersönlichen Ordnung« gehorcht wird.47 Insofern ist 
es angemessen, in Olivier den Repräsentanten »einer entpersonalisierten 

42 Nicolaus, Souverän und Märtyrer (wie Anm. 35), S. 223ff.
43 Vgl. Hans-J. Weitz, Eine Beförderung. In: Für Rudolf Hirsch. Zum 70. Geburtstag am 

22. Dezember 1975. Hg. von Joachim Hellmut Freund. Frankfurt a.M. 1975, S. 279.
44 Vgl. die Hinweise des Herausgebers Werner Bellmann in SW XVI.2 Dramen 14.2, 

S. 239f.
45 Vgl. Grimmelshausen, Der abenteuerliche Simplicissimus, IV, 14–24. Darmstadt 1974, 

S. 349ff.
46 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 210f.
47 Ebd., S. 453.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 303

Herrschaftsform« zu sehen,48 der in seinem »bedingungslosen Volunta-
rismus« und »Zweckrationalismus« geradezu als »Sinnbild für die in Hof-
manns thals Augen sich verselbständigenden Prinzipien der modernen 
Wirklichkeit gelesen werden kann.«49

Alexander Mionskowski hat an diesen Befund den Vorschlag ge-
knüpft, den »Turm« als Stationendrama zu lesen, das eine Abfolge von 
Herrschaftstypen im Sinne des von Max Weber skizzierten Rationali-
sierungsprozesses präsentiert.50 Diese Deutung sprengt jedoch den ka-
tegorialen Rahmen der weberschen Herrschaftssoziologie gleich auf 
doppelte Weise. Zum einen führt sie dazu, die damit nicht kompatiblen 
Momente als Dystopie des »modernen Bösen« zu verbuchen, was mit 
Webers strikter Trennung zwischen Tatsachen- und Werturteilen nicht 
zu vereinbaren ist.51 Zum andern setzt sie sich über Webers Vorbehalt 
hinweg, dass »die drei Grundtypen der Herrschaftsstruktur nicht einfach 
hintereinander in eine Entwicklungslinie eingestellt werden können.«52 
Weber selbst weist auf die Möglichkeit hin, dass auch ein charismati-
scher Held die ›Disziplin‹ in seinen Dienst nehmen kann und dies tun 
muss, »wenn er seine Herrschaft quantitativ weit erstrecken will«,53 und 
man kann sicher hinzufügen, dass dies auch für einen nichtcharismati-
schen Helden gilt; das Wort Held im Sinne eines handlungsmächtigen 
persönlichen Akteurs genommen.

Dafür bietet die Figur des Olivier etliche Anhaltspunkte. In der Fas-
sung von 1924 ist er zunächst ein Soldat untergeordneten Rangs, eben 
ein Gefreiter, der sich gegen seine Untergebenen autoritär, gegen seine 
Vorgesetzten antiautoritär verhält. Irgendwelche besonderen Eigenschaf-
ten, die ihn etwa als charismatisch qualifizieren würden, sind nicht zu er-
kennen, er ist ein rüder Despot mit hoher Meinung von sich selbst (261). 
Im vierten Aufzug ist er, man weiß nicht wie, zum »Generalissimus« 
aufgestiegen, der für sich selbst »das schleunige Recht« reklamiert (352 

48 Ute und Helmut Nicolaus, Hof manns thal, der Staat und die ›konservative Revolution‹. 
In: Politisches Denken. Jahrbuch 1997, S. 141–174, hier S. 168.

49 Meiser, Fliehendes Begreifen (wie Anm. 35), S. 342 und 344f. Vgl. auch Mionskowski, 
Souveränität als Mythos (wie Anm. 16), S. 537, 555 und 588. In scharfem Kontrast dazu steht 
freilich, was Mionskowskis lesenswerte Deutung über »das radikal Usurpatorische, radikal 
Subjektive, völlig Illegitime dieser Figur« zu sagen weiß (ebd., S. 619).

50 Vgl. ebd., S. 548, 551 u.ö.
51 Vgl. ebd., S. 475.
52 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie Anm. 15), S. 513.
53 Ebd., S. 543.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer304

u. 347). Seine Befehlsgewalt scheint unumschränkt. Er stellt Terrorkom-
mandos gegen Adel und Stadtbürger auf (352), lässt die Bildungselite 
liquidieren (353), die Bauern konskribieren und sämtliche vorhandenen 
Nahrungsmittel requirieren (347), was Assoziationen an den jakobini-
schen Terror, den russischen Kriegskommunismus der Jahre 1918 bis 
1920 oder das Schreckensregiment der Roten Khmer heraufbeschwört. 
Max Weber hat mit Blick auf solche Konstellationen von »Lager- und 
Beutekommunismus« gesprochen und diesen der charismatischen Herr-
schaft zugeordnet.54 Da der Text jedoch weder über ein etwa vorhande-
nes »militärisches Charisma« Oliviers Auskunft gibt, noch irgendwelche 
Wahlvorgänge in der Armee schildert, die auf eine antiautoritäre Um-
deutung des Charisma schließen ließen,55 muss die typologische Zuord-
nung offen bleiben. Es ist nicht auszuschließen, dass Oliviers Herrschaft 
charismatischer Art und damit legitim ist, wahrscheinlicher jedoch, dass 
sie nicht auf irgendeinem Glauben der Beherrschten beruht, sondern auf 
einer Mischung von Furcht und gemeinsamen Interessen – also »nichtle-
gitime Herrschaft« ist.56 Vielleicht am treffendsten ist es, ihn als Warlord 
zu charakterisieren, und als solcher endet er in der Kinderkönigsfassung 
auch. Seine Armee wird zerschlagen, er selbst wird getötet, sorgt aber 
über seine »Haupthur« (358), die Zigeunerin, dafür, dass Sigismund nur 
ein »Zwischenkönig« bleibt (380), der seinen Platz für den Kinderkönig 
räumen muss.

Die Bühnenfassung setzt deutlich andere Akzente, indem sie Olivier, 
nach Hof manns thals eigenen Worten, »in eine höhere Sphäre« hebt.57 
Olivier wird schon im ersten Akt als ein Mensch vorgestellt, der auf Men-
schen schaut wie auf Steine (388) und schon von daher nicht als Träger 
jener »emotionale[n] Vergemeinschaftung« in Frage kommt, die für die 
Bildung eines charismatischen Verbandes unerlässlich ist.58 Olivier sucht 
sich zwar, wie Napoleon, durch die »politische Fatalität« zu legitimieren 
(388), verzichtet aber im Gegensatz zu jenem darauf, die Zustimmung 
der Beherrschten für seine Herrschaft zu gewinnen. Er veranstaltet kei-
ne Plebiszite, inszeniert auch keine Krönungszeremonien und weist jede 

54 Ebd., S. 486.
55 Anders Twellmann, Das Drama der Souveränität (wie Anm. 40), S. 137ff.
56 Zu diesem Begriff vgl. das gleichnamige Kapitel in meiner Studie: Max Webers tragische 

Soziologie. Aspekte und Perspektiven. Tübingen 2006, S. 149–167.
57 BW Burckhardt (1991), Brief vom 2. August 1926, S. 203.
58 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie (wie Anm. 19), S. 493.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 305

Huldigung vor seiner Person zurück. Das Volk soll nicht auf den Knien 
liegen vor ihm und seinesgleichen, die »kriechenden Angelegenheiten« 
sollen beseitigt »und auch mit unseren Namen soll kein Götzendienst ge-
trieben werden, darum halten wir sie geheim« (467f.). Ein Übergang zur 
›postpersonalen Souveränität‹ (Mionskowski) ist dies nicht, bleibt doch 
der Träger der Herrschaft weiterhin eine Person, wenngleich eine sol-
che, die nicht in Erscheinung treten will. Dass Olivier der Herr ist und 
niemand sonst, soll geheim bleiben, für die Öffentlichkeit nicht sichtbar 
und erkennbar, wie sich schon die Machtergreifung vorzugsweise auf 
obskuren Wegen vollzogen hat, als geheime Verschwörung, als Mobil-
machung anonymer Kräfte und unter Zuhilfenahme des Mittels der Ver-
mummung (420).

Nun gilt nach Weber: »Jede auf Kontinuierlichkeit eingerichtete Herr-
schaft ist an irgendeinem entscheidenden Punkt Geheimherrschaft.« Ihr 
Funktionieren beruht entscheidend darauf, dass die Mitglieder der herr-
schenden Minderheit die Möglichkeit haben, »sich besonders schnell zu 
verständigen«, was in optimaler Weise dann der Fall ist, wenn die Zahl 
der Entscheidenden klein gehalten wird und die leitenden Absichten ver-
borgen bleiben. Dies ist der Sinn des ›Amtsgeheimnisses‹.59 Herrschaft 
allerdings, die auch Legitimität beansprucht, kann niemals nur Geheim-
herrschaft sein, setzt Legitimität doch das »Herrschafts-Einverständnis« 
der Beherrschten voraus, welches sich per se nur im öffentlichen Raum 
herausbilden und artikulieren kann.60

Auch Olivier weiß das und wirbt deshalb um Sigismund, um dessen 
doppeltes Charisma zur Absicherung seiner Herrschaft zu nutzen (464f.). 
Als der sich verweigert, gibt er nicht nur den Schießbefehl, sondern in-
struiert zugleich seine Adjutanten, eine Kopie Sigismunds zu besorgen, 
um sie dem Volk vorzuführen, das in Sigismund seinen Erlöser sieht. 
Sucht man nach realen Vorbildern, so wird man eher als an Napoleon an 
Fouché denken, der als Polizeiminister unter dem Direktorium den Auf-
stieg Napoleons ermöglicht und am Ende des Empire die Restauration 
der Bourbonen in die Wege geleitet hat.61 Eine andere Assoziation, die 

59 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft (wie Anm. 15), S. 146. Vgl. auch ebd., 
S. 215ff.

60 Vgl. Weber, Ueber einige Kategorien der verstehenden Soziologie (wie Anm. 18), S. 457.
61 Stefan Zweig hat dieser Gestalt eine bemerkenswerte Biographie gewidmet, die im 

Todesjahr Hof manns thals im Insel-Verlag erschien: Joseph Fouché. Bildnis eines politischen 
Menschen. Leipzig 1929. »Bonapartistische« Züge waren allerdings dem politischen Denken 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stefan Breuer306

sich aufdrängt, ist die des unbekannten Strategen des Bouteflika-Clans, 
der den schon halb gestorbenen ehemaligen Amtsträger in die Präsident-
schaftswahlen geschickt und Algerien damit in eine Art »Zombie-Demo-
kratie« verwandelt hat. Und vielleicht liegt darin ja auch die eigentliche 
Aktualität der Bühnenfassung: in der Antizipation einer Entwicklung, 
in der das Verhältnis von legitimer Herrschaft und Geheimherrschaft 
eine Achsendrehung erfährt. Waren unter den Patrimonialordnungen 
des europäischen Absolutismus die im weberschen Sinne illegitimen ar-
cana imperii durch die traditionale Legitimität gedeckt und in Bezug auf 
diese ein Mittel, wenn auch ein kaum zu entbehrendes,62 so steht der Fall 
Olivier für eine Konstellation, bei der die illegitime Arkanpolitik die Le-
gitimität als Mittel funktionalisiert und eine neue Art von »Theaterstaat« 
begründet, bei der die Öffentlichkeit zur bloßen Fassade geworden ist, 
hinter der staatliche und private Akteure sich einen immer breiteren 
Freiraum erobern, sei es in der Sphäre der Geheimdienste, die gewalti-
ge Datenmengen akkumulieren, die Computer ihrer parlamentarischen 
Kontrolleure ausspionieren und weltweite militärische Operationen 

Hof manns thals nicht gänzlich fremd. Zum hundertsten Todestag des Kaisers errichtete er, 
vermutlich angeregt durch Pannwitz, Napoleon ein Monument, das diesen nicht nur als »eine 
der größten Verwirklichungen des Individuums im okzidentalen Sinn« feierte, sondern ihn 
auch noch zum »Sinnbild«, zur »mythischen Figur« stilisierte, die für das Hinausschieben der 
Grenze des Okzidents nach Osten, in den »europäischen Orient« stehen sollte: GW RA II, 
S. 466–472, hier S. 468 und 471. Im »Turm« hat sich das nicht niedergeschlagen, doch gibt es 
auch hier ein bonapartistisches Element, das allerdings nicht so sehr mit Napoleon I. als mit 
dessen Neffen, Napoleon III., zu tun hat. Dieser gelangte in sein Amt sowohl qua Erbcha-
risma als auch auf dem Weg über demokratische Wahlen und vollzog so einen Kompromiss 
zwischen der autoritären Form des Charisma und seiner antiautoritären Umdeutung. Das 
trifft im »Turm« am ehesten auf Sigismund und dessen Halbbruder, den Kinderkönig, zu.

62 Die Staatsrechtslehre der Frühen Neuzeit kannte mit den auf Tacitus zurückgehenden 
arcana imperii ein breites Spektrum von Herrschaftstechniken, das neben »rational nachvoll-
ziehbaren amoralischen Verhaltensweisen wie Betrug, Täuschung und Verstellung« sowie dar-
auf spezialisierten Apparaten auch esoterische und magische Praktiken zur Förderung des 
Staatswohls umfasste. Vgl. Monika Neugebauer-Wölk, Arkanwelten im 18. Jahrhundert. Zur 
Struktur des Politischen im Kontext von Aufklärung und frühmoderner Staatlichkeit. In: Auf-
klärung. Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wir-
kungsgeschichte 15, 2003, S. 7–65, hier S. 27ff. und 40. Zu den arcana imperii bzw. arcana domi-
nationis vgl. Carl Schmitt, Die Diktatur. Berlin 41978, S. 13ff. Michael Behnen, »Arcana – haec 
sunt ratio status«. Ragion di stato und Staatsräson. Probleme und Perspektiven (1589–1651). 
In: Zeitschrift für Historische Forschung 14, 1987, S. 129–195. Michael Stolleis, Arcana Impe-
rii und Ratio status. Bemerkungen zur politischen Theorie des frühen 17. Jahrhunderts. In: 
Ders., Staat und Staatsräson. Studien zur Geschichte des öffentlichen Rechts. Frankfurt a.M. 
1990, S. 37–72.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peripetien der Herrschaft 307

durchführen,63 sei es im Rahmen von ›Public Private Partnerships‹, die 
ihre Handlungsvollmachten auf geheime Verträge stützen und längst auf 
dem Wege sind, auch das staatliche Schlüsselmonopol, das Monopol der 
legitimen physischen Gewaltsamkeit, auszuhöhlen.64 Wenn Hof manns-
thal Olivier in einem Entwurf sagen lässt, er sei der Vollstrecker einer 
»dunklen Macht«, dann ist dies nicht weit von den Worten des Vizeprä-
sidenten der Regierung Bush, Richard Cheney, man müsse »sozusagen 
auf der dunklen Seite arbeiten.«65

Wäre dem so, dann hätten wir mit einer neuen Erscheinungsform des 
Doppelstaates im Sinne Ernst Fraenkels zu rechnen, eines Ordnungsge-
füges, dessen Wesen im »Nebeneinander von gesetzesgebundenen und 
gesetzesentbundenen Behörden«, in der »Ko-Existenz von Rechtsord-
nung und Rechtlosigkeit« besteht.66 Das Bild, das die drei mächtigsten 
Staaten der Welt heute bieten – die USA, Russland und China – gibt 
allen Anlass zu der Befürchtung, dass dem »Olivierische[n]« (363) eine 
große Zukunft bevorsteht, jedenfalls solange, um mit Max Weber zu 
schließen, wie der Wille der Beherrschten, »sich nicht wie eine Schafher-
de regieren zu lassen« sich so lethargisch zeigt wie zur Zeit.67 Liest man 
den »Turm« so, ist es nicht Max Webers »stählernes Gehäuse«, vor dem 
Hof manns thal in der letzten Fassung warnt, sondern eher dessen Zerset-
zung durch die heraufziehende »Postdemokratie«.68

63 Vgl. Mark Mazzetti, Killing Business. Der geheime Krieg der USA. Berlin 2013. 
Constanze Kurz, Für Geheimdienste gibt es nie genug Verdächtige. In: Frankfurter Allgemeine 
Zeitung vom 8. August 2014. Jeremy Scahill, Schmutzige Kriege. Amerikas geheime 
Kommandoaktionen. München 2013. Ders., Blackwater. Der Aufstieg der mächtigsten 
Privatarmee der Welt. Reinbek bei Hamburg 2009. Zur älteren Version des »Theaterstaates« 
vgl. die klassische Studie von Clifford Geertz, Negara. The Theatre State in Nineteenth 
Century Bali. Princeton (NJ) 1980.

64 Vgl. Werner Rügemer, »Heuschrecken« im öffentlichen Raum. Public Private Partnership. 
Anatomie eines globalen Finanzinstruments. Erweiterte und aktualisierte Ausgabe. Bielefeld 
²2012.

65 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 239. Franziska Augstein, Die ganze Welt: ein Schlachtfeld. 
In: Süddeutsche Zeitung vom 8. Oktober 2013.

66 Ernst Fraenkel, Der Doppelstaat. Hg. von Alexander v. Brünneck. Hamburg 32012, 
S. 94 und 78, sowie das instruktive Nachwort von Horst Dreier, S. 274ff.

67 Max Weber, Zur Lage der bürgerlichen Demokratie in Rußland. In: Ders., Zur 
Russischen Revolution von 1905. Schriften und Reden 1905–1912. Hg. von Wolfgang 
J. Mommsen in Zusammenarb. mit Dittmar Dahlmann, Tübingen 1989 (Max-Weber-
Gesamtausgabe I/10), S. 270.

68 Vgl. Colin Crouch, Postdemokratie. Frankfurt a.M. 2008.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216867-289 - am 17.01.2026, 22:16:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

