
626 Rezensionen

men z. B. bei Krankheitsfällen einem informellen Si-
cherheitssystem entsprechen. Dort tauschen Frauen re-
gelmässig und schnell Informationen und Ressourcen
aus. Vertraute Muster der Reziprozität sorgen dafür,
dass ein Verdienstausfall aufgefangen wird. Im vor-
letzten Kapitel wird die beim Thema Geschlechter-
interaktionen außerhalb der Familie und Familienehre
bereits eingeführte Variable “Bildung” wieder aufge-
griffen und in kausalen Zusammenhang mit Freund-
schaftsnetzwerken gebracht. Nach der Studie scheint der
Anteil der Freundschaftsbeziehungen zwischen Männern
und Frauen an ein höheres Bildungsniveau gekoppelt
zu sein.

Kapitel sieben streift den Bereich der Religion
bezüglich des Fastenmonats Ramadan und der damit
verbundenen gegenseitigen familiären und freundschaft-
lichen Besuche. Die soziale Dimension dieses Zeit-
raumes rückt Paula Holmes-Eber in den Vordergrund,
da er für die Stärkung der Netzwerke von besonderer
Relevanz ist.

Insgesamt reiht sich diese Studie in die Forschung
zu Frauen in muslimischen Gesellschaften des Mittel-
meerraumes ein, zentrales Thema ist das Handlungs-
potential der Akteurinnen im informellen Bereich des
Haushalts. Da die Forschung bereits 1987 durchgeführt
wurde (mit Ergänzungen aus dem Jahre 1993), ist es
schwierig, deren Ergebnisse für die aktuelle Diskussion
um Handlungspotentiale von Frauen in Verbindung mit
ökonomischen Aktivitäten in der tunesischen Haupt-
stadt einzuordnen. Die Studie hat einen komparativen
Anspruch; sie versucht, verschiedenen Alltagsperspek-
tiven gerecht zu werden, welche die These von der
Vielfältigkeit der Verortung von Frauennetzwerken il-
lustrieren sollen. Sie beschränkt sich deswegen nicht auf
eine bestimmte Schicht von Frauen, und stößt dadurch
auf widersprüchliche Erklärungsmuster für die (Nicht-)
Sichtbarkeit ihrer Informantinnen in der Öffentlichkeit.
Es mag ein Grund dafür sein, warum die Autorin
selbst nicht immer konsequent mit den von ihr teilweise
dekonstruierten Kategorien – z. B. öffentlich–privat –
arbeitet.

Aufgrund ihres beschreibenden Stiles und der Tage-
buchauszüge liest sich diese Studie leicht. Sie ist ideal
für Studierende, die noch nie in einer muslimischen
Gesellschaft waren, um Vorstellungen über Usus und
Pflichten des Alltags aus Frauensicht zu gewinnen.
Sie ist auch anregend dadurch, dass ihre mosaikarti-
gen Ergebnisse viele Fragen aufwerfen: Fahren Töchter
regelmäßig zu ihren Eltern aus ökonomischen oder
emotionalen Gründen? Wie groß oder gering ist dabei
der soziale Konformitätsdruck? Der Relativierung der
Assoziation der Frauen- bzw. Familienehre mit priva-
ten Räumen könnte entgegengehalten werden, dass die
Mobilität der Befragten innerhalb öffentlicher Räume
scheinbar an Familien- bzw. Freundschaftsmuster ge-
koppelt bleibt. Zu untersuchen bliebe noch, inwiefern
Frauen mit hohem oder geringerem Bildungsniveau in
muslimischen urbanen Kontexten öffentliche Räume be-
legen dürfen, ohne an Muster wie Familie, Freundschaft
oder Arbeit gebunden zu sein.

Insgesamt zählt diese Studie zu der relativ gerin-
gen Zahl aktueller anthropologischer Publikationen zu
Frauen in Tunesien. Sie ist ein Beispiel dafür, dass
der Maghreb ein reiches Feld für Datengewinnung über
Geschlechterverhältnisse und Verhandlungen zwischen
traditionalen und globalisierten Vorstellungen ist – nicht
zuletzt wegen seiner kolonialen und geographischen
Nähe zu Europa. Yamina Dir

Ireson-Doolittle, Carol, and Geraldine Moreno-
Black: The Lao. Gender, Power, and Livelihood. Boul-
der: Westview Press, 2004. 194 pp. ISBN 0-8133-4063-
2. Price: € 18.50

Die beiden feministischen Frauenforscherinnen Carol
Ireson-Doolittle (Willamette University) und Geraldine
Moreno-Black (University of Oregon) fokussieren in
ihrem Buch “The Lao. Gender, Power, and Livelihood”
die Auswirkungen der soziopolitischen und ökonomi-
schen Veränderungen in Laos im Zeitraum von 1975–
1995 in Bezug auf die Machtverteilung zwischen Frauen
und Männern. Spezielles Augenmerk richten sie auf die
Bereiche der Produktion von Nahrung und Textilien,
das Führen von Haushalten und kleinen Familienunter-
nehmen sowie politische Aktivitäten von Frauen. Auch
die Auswirkungen von Entwicklungsprojekten werden
eingehend untersucht.

Die vier Hauptfragestellungen, welche die Forsche-
rinnen mittels eigener Feldforschung, Interviews und
Literaturstudien zu beantworten suchen, sind folgende:
1. Welche historischen Hintergründe und Muster für so-
ziale Beziehungen und die Situation von Frauen gibt es?
2. Welche Ungleichheiten zwischen den Geschlechtern
entstehen durch Veränderungen in sozialen Institutionen
und in der laotischen Kultur? 3. Wie wirken sich regio-
nale, nationale und globale Faktoren auf lokale Verände-
rungen der Situation von Frauen und Familien aus?
4. Welche Macht- und Kontrollinstrumente entwickeln
Frauen, um mit den Veränderungen in ihrer eigenen
Kultur und mit fremdkulturellen Einflüssen umgehen zu
können?

Im ersten Kapitel des Buches werden einige Aspekte
der laotischen Geschichte kurz beleuchtet, insbesondere
in Bezug auf das Geschlechterverhältnis und soziale
Veränderungen. Kapitel 2 behandelt den Alltag in länd-
lichen Gemeinden und die Rolle der “Lao Women’s
Union” im Leben laotischer Frauen. In den Kapiteln
3, 4 und 5 gehen die Autorinnen auf lebenspraktische
Bereiche von Frauen ein: Familie, Landwirtschaft, Tex-
tilproduktion und -vermarktung. Lebensgeschichten von
Frauen illustrieren lebhaft, wie sich die sozialen, po-
litischen und wirtschaftlichen Veränderungen zwischen
1975 und 1995 auf die Alltagswirklichkeit von Frauen
auswirken. Außerdem wird auf die Rolle von Frauen in
religiösen Praktiken eingegangen. In Kapitel 5 wird der
Schwerpunkt nochmals auf die Aktivitäten von Frauen
in der Textilproduktion und -vermarktung gelegt. Einige
von Frauen selbst initiierte und erfolgreich geleitete Ent-
wicklungsprojekte werden vorgestellt. Kapitel 6 schließ-
lich widmet sich einem speziellen Entwicklungsprojekt,

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-626 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 02:59:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-626


Rezensionen 627

dem Luang Prabang Frauen-Entwicklungsprojekt, wel-
ches von Regierung und internationalen Organisationen
gefördert wird.

Im Ergebnis ihrer Untersuchung konstatieren die bei-
den Forscherinnen, dass Frauen in Laos nach 1975 eine
wesentlich aktivere Rolle in lokalen, regionalen und
nationalen politischen Institutionen übernommen haben,
zusätzlich zu den Rollen als Mutter, Hausfrau und Ar-
beitskraft in Familienbetrieben. Ökonomische Verände-
rungen, insbesondere der in den 1980er Jahren durch
Staatsdoktrin eingeführte “New Economic Mechanism”
zwingen Frauen zu härterer Arbeit und mehr Verantwor-
tung im familiären Bereich.

Das Buch zeichnet sich aus durch detaillierte Lebens-
und Erfahrungsberichte laotischer Frauen, die den Le-
serInnen ein wirklichkeitsnahes Bild vom Frauenleben
in Laos vermitteln. Eine Schwachstelle des Buches ist
allerdings der Titel: “The Lao” bezeichnet in der anthro-
pologischen Forschung regelmäßig die ethnischen Lao,
wohingegen Ireson-Doolittle und Moreno-Black sich
nicht auf die ethnischen Lao beschränken, sondern eth-
nische Minderheitengruppen wie die Khmu und Hmong
sogar schwerpunktmäßig einbeziehen. Im Anhang des
Buches findet sich eine umfangreiche Literaturliste, die
einen sehr nützlichen Zugang zu weiterführender Lite-
ratur zum Thema Frauen in Laos darstellt.

Jana Igunma

Jebens, Holger: Pathways to Heaven. Contesting
Mainline and Fundamentalist Christianity in Papua New
Guinea. New York: Berghahn Books, 2005. 284 pp.
ISBN 1-84545-005-1. Price: $75.00

“Pathways to Heaven” is a translation of Holger
Jebens’s 1995 book “Wege zum Himmel. Katholiken,
Siebenten-Tags-Adventisten und der Einfluss der tra-
ditionellen Religion in Pairudu, Southern Highlands
Province, Papua New Guinea.” That work was a revi-
sion of Jebens’s Ph.D. dissertation which was based on
fieldwork undertaken in Papua New Guinea in 1990–91.
The English edition is a welcome addition to writings on
Melanesian Christianity and to ethnographic studies of
the Kewa. Jebens is concerned both with the changing
religious experience of a New Guinea highland popula-
tion and also with the ways religious change has been
studied and understood both in Papua New Guinea and
more widely.

In “Pathways to Heaven” Jebens introduces the peo-
ple of Pairundu, a small Kewa-speaking village in the
Southern Highlands Province of Papua New Guinea. He
usually refers to them as Kome, the name of the clan
which has the majority in the village. Occasionally he
mentions both Kome and Mamarepa, the latter being
a clan with fewer representatives in the village. Others
who have written on the Kewa include John D. LeRoy,
Lisette Josephides, Karl and Joice Franklin, Mary N.
MacDonald, and Simon Apea. Jebens takes account of
their contributions and the work of others such as John
Barker, Michael French Smith, and Miriam Kahn who
have written on Melanesian Christianity. The book is,

Jebens tells us at the outset, “concerned with accultur-
ation in its widest sense” (1). It is divided into three
parts: part I presents Pairundu; part II discusses change
and continuity in Pairundu; part III is concerned with the
area’s missionization and modernization. In presenting
the culture of Pairundu during the time of his fieldwork,
Jebens examines language, habitat and subsistence, and
social organization. He describes traditional subsistence
agriculture, which centers on production of sweet pota-
toes and cash cropping activities such as coffee grow-
ing. He outlines the patrilineal descent and ideology
of brotherhood that characterize Kewa and other New
Guinea highland groups and that are important for net-
works of exchange and for traditional religious practices
Drawing on emic reconstructions of informants whom
he interviewed either in Tok Pisin, the main lingua
franca of Papua New Guinea, or using a translator from
Kewa to Tok Pisin when talking with those who did not
speak Tok Pisin, Jebens describes traditional religion in
Pairundu under the rubrics of “transcendent authorities,
magical practices and cult practices” (49). The Kome,
he tells us, believe in the “existence and effectiveness”
of “bush and ancestral spirits” and in “a separate figure
called Yaki” (50). The people, he says, “only ascribe
injurious effects” to the bush spirits (Kewa kalando; Tok
Pisin masalai) (51). Although these spirits are associated
with the topography, Jebens says that there are no par-
ticular “holy sites” in the Pairundu area. The kalando
are blamed for illnesses in the community and people
take measures to avoid them. The ancestral spirits (Kewa
remo) may have either a negative or positive influence
on their living relatives. They may inflict punishment on
people whose behavior they find unacceptable but they
may also afford protection or advice to their relatives.
The remo, Jebens says, limit their impact to their own
close relatives (51). In the past the Kome addressed a
father figure, a heavenly being called Yaki. According
to Jebens’s informant Ari, “in the precolonial period
it was usual to ask Yaki for productive plantings, nu-
merous pigs and pearlshells, and many children” (52).
Where I worked in the Erave area and farther south
around Mararoko a benevolent sky being, known as
Yakili, was similarly invoked for the welfare of the land
and the community. In the Mendi area of the South-
ern Highlands Catholics use the name of a comparable
being, Yeki, for the Christian God. Simon Apea, who
is from the Ialibu area, to the north of Kagua, wrote
about Yakili as a prefigurement of the Christian God
in his 1977 B. D. thesis entitled, “The Problem of God
in Ialibu.”

The “magical practices” described by Jebens include:
witchcraft to cause illness and death; divination to
determine the causes of death, illness, and misfortune;
processes to reverse witchcraft and promote healing;
love magic, fertility magic, and rain magic. However,
“for the Kome themselves,” he writes, “it is not so
much transcendent authorities or magical practices that
are central to the traditional religion as the cult practices
of the precolonial period” (57). By “cult practices” he
refers to rituals carried out in cult houses by men of the

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-626 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 02:59:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-626

