
Platone γενναῖος σοφιστής: per un’interpretazione metaletteraria 
della sezione sulla “nobile sofistica” (Sph. 226b-231c) 

Mario Regali
Università degli Studi di Napoli Federico II

This paper argues that the section on the “Noble Sophist” (Sph. 226b-231c) is not to be 
seen as a portrait of Socrates but rather as a description of the effects of the Sokratikos 
logos on the external addressee, and thus that the profile of the “Noble Sophist” corre­
sponds to that of Plato, the author of the Sokratikoi logoi. 
elenchos, Socrates, Sokratikos logos, protreptic

 
Sosterremo l’ipotesi secondo la quale nella sezione sulla “nobile sofistica” 
non è da scorgere un ritratto del Socrate elenctico nel suo agire con gli inter­
locutori, come di frequente è stato sostenuto, bensì una descrizione degli 
auspicati effetti che il Sokratikos logos ha sul lettore dei dialoghi: piuttosto 
che con Socrate il profilo del “nobile sofista” coincide quindi con il profilo 
di Platone autore di Sokratikoi logoi rivelando la funzione prevalentemente 
protrettica della scrittura dialogica.

La sezione sulla γενναία σοφιστική ha suscitato da sempre la perplessità 
degli esegeti, come mostra la frase con cui Cornford esprime il suo dubbio 
in merito: “the whole argument has admittedly ‘come in by a side wind’”.1 
Anche se l’assenza di punti di contatto sia con la quinta sia con la settima 
divisione potrebbe essere contestata, il dubbio di Cornford riceve confer­
ma dallo stesso Platone che attribuisce allo Straniero di Elea una chiara 
espressione di disappunto per i risultati della διαίρεσις (231a). L’esito della 
sesta definizione è quindi inatteso perché il profilo positivo che emerge 
per il καθαρτής non si concilia con il carattere negativo che lo Straniero 
si attende per il σοφιστής. Una perplessità dalla quale di norma la critica 
sfugge attribuendo alla sezione lo scopo di offrire un ritratto di Socrate, nel 
dialogo che non a caso si apre con il passaggio di consegne tra Socrate e 
lo Straniero di Elea, quale ponte tra il metodo dell’elenchos e la μέθοδος 
che ruota attorno agli strumenti della συναγωγή e della διαίρεσις, sino alla 
μεγίστη ἐπιστήμη che lo Straniero attribuisce al φιλόσοφος nella digressione 
sul non essere (253c). Nell’ipotesi evolutiva, Platone offrirebbe uno sguardo 

1 Cornford 1935, 181.

193

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a ritroso sulla stagione conclusa del suo socratismo, ora abbandonato perché 
non offre più gli strumenti utili a sciogliere problemi ontologici quali pone, 
ad esempio, la nozione del non essere.2 Uno sguardo certo benevolo, che si 
conclude con la lode sul carattere γενναῖος dell’elenchos, ma che presto viene 
distolto da Socrate per rivolgersi al nuovo metodo della digressione sul μὴ 
ὄν che permetterà di concludere la settima e definitiva διαίρεσις catturando 
finalmente il σοφιστής. E non mancano i punti di contatto fra il ritratto 
di Socrate che offrono i dialoghi aporetici e numerosi tratti caratteristici 
del nobile sofista, in particolare nella descrizione del processo elenctico 
(230b4-5): coloro che lo praticano interrogano sugli argomenti in relazione 
ai quali qualcuno ritiene di dire qualcosa senza in realtà dire niente di 
valido, un quadro armonico con il racconto della ζήτησις alla quale Socrate 
si dedica dopo l’episodio dell’oracolo (Ap. 21b-22e). La nobile sofistica quale 
rappresentazione dell’elenchos socratico permette di sanare l’equivoco nel 
quale si può incorrere data l’apparente somiglianza tra la figura di Socrate e i 
sofisti, l’equivoco nel quale sarebbe caduto Aristofane nelle Nuvole.

A turbare tale quadro di particolare chiarezza concorrono però numerosi 
elementi della sesta definizione che invece sfuggono a questo schema, ele­
menti che sembrano irriducibili al profilo di Socrate che emerge dai dialoghi. 
Non a caso, quando lo Straniero di Elea descrive da una parte l’intenzione 
che muove chi conduce l’elenchos, ossia educare (229a), dall’altra gli effetti 
che l’elenchos produce su chi lo subisce, ossia l’ira verso se stessi e la man­
suetudine verso gli altri (230b-c), emergono profonde differenze sia con 
il Socrate che, ancora nell’Apologia, nega di essere un διδάσκαλος (19d-e), 
sia con l’effetto che l’elenchos di Socrate ha sugli interlocutori: come nota 
Vlastos, in netto contrasto con il Socrate di Senofonte che più di ogni altro 
contemporaneo riesce ad ottenere l’ὁμολογία dei suoi interlocutori (Mem. 
IV 6, 15) il Socrate di Platone vince nel dibattito ma non riesce mai a 
convincere né a trasformare i suoi interlocutori.3 

I passi dei dialoghi ai quali la critica si è rivolta per sciogliere questi 
nodi non appaiono risolutivi. Dorion propone ad esempio il Lachete (189b) 
per l’elenchos inteso come paideia, e il Carmide (167a) per la moderazione 
quale effetto e causa dell’elenchos, ma in entrambi i casi si tratta di modelli 
ideali che non riflettono ciò che realmente accade tra Socrate e i personag­
gi:4 piuttosto che le reazioni all’elenchos che leggiamo nel corpus il Sofista 

2 Centrone 2008.
3 Vlastos 1991, 292 n. 161.
4 Dorion 2012, 254.

Mario Regali

194

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


descriverebbe invece gli effetti desiderati del metodo di Socrate, e non i suoi 
effetti reali.5 Dorion intende superare così la constatazione di Vlastos citata 
in precedenza secondo la quale Socrate nei dialoghi di Platone esce sempre 
vincitore dal processo elenctico perché confuta un interlocutore che però 
non appare mai persuaso. Ma distinguere la descrizione dell’elenchos nel 
Sofista dalla prassi di Socrate nei dialoghi aporetici lascia aperta la medesima 
domanda alla quale Dorion tenta di rispondere: perché Platone offrirebbe 
due versioni diverse, una nella prassi di Socrate, l’altra nella teoria dello 
Straniero, del processo elenctico? In effetti, nei dialoghi non avviene mai il 
mutamento che lo Straniero descrive quale effetto dell’elenchos: i personaggi 
come Trasimaco e Callicle conservano, se non inaspriscono, la loro ostilità, 
mentre chi è mansueto, come Eutifrone o Lachete, è tale sin dai momenti 
iniziali dell’incontro con Socrate, ben prima che il processo confutatorio sia 
avviato. Ogni plausibile soluzione al problema posto dalla sesta definizione 
non può ignorare lo iato che sia Vlastos sia Dorion riconoscono tra il Sofista 
e i dialoghi dove Socrate conduce l’elenchos. È necessario, quindi, prendere 
le mosse da un dato che appare incontrovertibile: lo Straniero non sta 
descrivendo gli effetti dell’elenchos che Platone rappresenta nei dialoghi. Chi 
e cosa descrive quindi lo Straniero? 

Prima di tentare una risposta plausibile, è necessario per noi osservare nel 
dettaglio come la figura del maestro che purifica l’allievo tramite l’elenchos 
assuma tratti inconciliabili con la figura di Socrate in Platone. La sesta 
definizione giunge presto, una volta individuata la forma di purificazione 
rivolta all’ἄγνοια nella ψυχή, ad isolare il genere della διδασκαλικὴ τέχνη 
(229a9-10), al cui interno poi sarà collocata la παιδευτική (229d1-3), al cui 
interno troverà infine posto l’elenchos, la techne attribuita al nobile sofista. 
Non sfugge alla critica come invece in Platone la maschera di Socrate sia 
mantenuta sempre distinta, in modo esplicito, dalla capacità di insegnare ai 
suoi interlocutori. Ciò emerge dalle affermazioni che, in modo programmati­
co per l’autore Platone e retrospettivo per il personaggio Socrate al termine 
della sua vita, sono formulate nell’Apologia. Socrate non ha mai tentato di 
educare gli ἄνθρωποι e, pur ammirando la conoscenza che permette ai sofisti 
come Eveno di ricevere il denaro di Callia per la paideia dei figli, afferma 
in modo reciso di non possederla (19d-e). E, in modo del tutto parallelo, 
Socrate ribadisce anche in relazione all’accusa presente di non essere mai 
stato maestro di nessuno (33a). Certo, la polemica dell’Apologia si riferisce 
alla concezione tradizionale di paideia quale trasmissione del sapere dal 
maestro all’allievo, quindi una nuova e diversa paideia socratica potrebbe 

5 Dorion 2011, 204-205.

Platone γενναῖος σοφιστής

195

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


essere esclusa dal netto rifiuto da parte di Socrate lasciando così uno spazio 
per la funzione paideutica come descritta dallo Straniero. Ma una prova 
definitiva dell’estraneità di Socrate rispetto al profilo del nobile sofista è 
offerta dal ruolo che lo Straniero attribuisce ai μαθήματα. Nella descrizione 
del τρόπος con cui il καθαρτής elimina l’infondata opinione dei presunti 
σοφοί (230b4-d4), l’elenchos è descritto come un processo di preparazione 
in vista dell’insegnamento: affinché si possa trarre vantaggio dai μαθήματα 
impartiti, è necessario prima cancellare le δόξαι che sono d’ostacolo a quegli 
stessi μαθήματα, eliminando così il falso sapere. Emerge in modo evidente 
il carattere propedeutico dell’elenchos catartico: chi purifica, appare anche in 
grado di fornire i μαθήματα in un momento successivo. Al contrario, anche 
nel punto del corpus dove la maschera di Socrate giunge più vicino alla figura 
di maestro, la scena alla quale la critica guarda con maggiore frequenza per 
individuare una possibile paideia socratica, ossia l’immagine della maieutica 
nel Teeteto, Platone rappresenta Socrate in modo inequivocabile come del 
tutto estraneo ad ogni μάθημα possibile (150d): anche coloro che grazie alla 
prolungata συνουσία con Socrate, e al favore del dio, progrediscono in modo 
stupefacente, è chiaro che non apprendono nulla da Socrate, ma scoprono 
molte e belle cose in autonomia assoluta. Non solo, quindi, come nell’Apolo­
gia, Socrate nega di essere διδάσκαλος perché rifiuta la paideia tradizionale 
che prevede la trasmissione diretta del sapere dal maestro all’allievo, ma 
anche la supposta nuova paideia descritta con la metafora della maieutica 
non si concilia con il profilo del καθαρτής tratteggiato dallo Straniero. 

E in relazione poi agli effetti dell’elenchos, abbiamo già osservato come 
l’azione di Socrate nei dialoghi susciti reazioni diverse rispetto a come 
lo Straniero di Elea descrive l’elenchos del καθαρτής. Certo, si potrebbe 
immaginare per Socrate un esito diverso in casi mai rappresentati nei di­
aloghi: l’effetto negativo potrebbe essere dovuto alla scelta degli interlocutori 
da parte di Platone, mentre in altri casi potremmo immaginare un esito 
simile a quello descritto dallo Straniero. Ad escludere questa possibilità 
però, e a conferma dell’impossibilità di equiparare il Socrate di Platone al 
καθαρτής, giungono due luoghi, dell’Apologia e della Repubblica, dove la 
reazione negativa all’elenchos è descritta in termini assoluti. Nella prima 
sezione dell’Apologia, Socrate racconta l’indagine che ha occupato la sua in­
tera vita, l’indagine tramite la quale sottopone ad esame la risposta dell’ora­
colo (21b-24c): con uno sguardo retrospettivo, prima della morte, Socrate 
descrive in sintesi, potremmo dire, ogni elenchos compiuto nel corso della 
sua vita. E il tratto costante del bilancio di Socrate è la reazione d’odio: sin 
dal primo episodio di confutazione, che coinvolge uno dei πολιτικοί, Socrate 
suscita l’odio sia del suo interlocutore sia della maggior parte dei presenti 

Mario Regali

196

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(21d). Anche il secondo tentativo di Socrate, con un altro ritenuto più sapi­
ente del primo πολιτικός, lo rende oggetto dell’odio diffuso (21e) e anzi la 
πλάνη di Socrate assume ora il carattere eroico, tra Odisseo ed Eracle, di una 
sequenza di πόνοι proprio perché Socrate, nuovo eroe, è costretto a vincere il 
timore e il dolore che gli deriva dalla percezione di suscitare l’odio di tutti al 
fine di rispettare il dio che si era espresso tramite l’oracolo (21e-22a); al ter­
mine del racconto sugli incontri con i poeti e gli artigiani, Socrate tira le fila 
sulla sua ἐξέτασις notando come avesse suscitato numerose ἀπέχθειαι, molto 
pericolose, che sono poi la vera ragione che induce Meleto a muovere l’ac­
cusa presente, segnata, anch’essa, dall’odio: Socrate sa bene, οἶδα σχεδόν, di 
essere oggetto di odio da parte loro. L’effetto prodotto da Socrate è di segno 
opposto rispetto all’effetto prodotto dal καθαρτής descritto dallo Straniero: 
chi subisce l’elenchos si adira con se stesso ma diviene più mansueto con gli 
altri. Grazie alla Repubblica, alla scena della caverna, possiamo comprendere 
poi come nel mondo di Socrate la reazione ostile all’elenchos diviene un 
tratto distintivo della condizione umana in sé, ben oltre l’Atene del 399 e 
l’esperienza dello stesso Socrate. L’allegoria della caverna, introdotta come 
immagine della φύσις umana in relazione alla παιδεία (514a), prevede che 
nel momento del ritorno all’interno della caverna, il brusco passaggio dalla 
luce all’oscurità renda ridicolo il φιλόσοφος che non riesce più a disputare 
con chi è rimasto incatenato perché la sua vista ha bisogno di adattarsi al 
buio della caverna (516e-517a). La goffaggine del filosofo induce a ritenere 
persino dannosa l’ascesa fuori dalla caverna, al punto tale che chi tenta di 
sciogliere e condurre verso l’alto chi si trova in catene suscita la reazione 
più violenta possibile: “appena potessero afferrarlo e ucciderlo, non lo uc­
ciderebbero?”, chiede Socrate (517a). Sembra del tutto probabile che dietro 
l’immagine dello “sciogliere e trascinare verso l’alto” gli uomini della caver­
na sia da scorgere il processo elenctico come descritto dallo Straniero, in 
particolare per la sua funzione di preparazione alla vera ἐπιστήμη fuori dalla 
caverna. Appare quindi certo che, almeno nel mondo di Socrate, la reazione 
dei presunti σοφοί alla confutazione sia polarmente opposta rispetto a ciò 
che prospetta nel Sofista lo Straniero: non solo essi non divengono mansueti 
ma inaspriscono sino all’estrema violenza la loro reazione.

È quindi necessario, per superare tali contraddizioni, immaginare per 
l’elenchos catartico del Sofista un contesto nuovo, diverso dall’Atene di 
Socrate nella quale, come la vicenda del processo ha mostrato, il fallimen­
to della persuasione sembra inevitabile. Certo, è possibile pensare all’Ac­
cademia, lo spazio nuovo che Platone immagina e realizza per superare le 
difficoltà incontrate da Socrate nel rapporto con la polis. E di conseguenza 

Platone γενναῖος σοφιστής

197

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


è possibile identificare nel profilo del καθαρτής, quindi del nobile sofista, 
lo stesso Platone o comunque il modello del philosophos nella prima fase 
del suo approccio con i discepoli. Il fatto però che i destinatari dell’elen­
chos, nella sintesi offerta dallo Straniero, si ritengano già σοφοί depone 
invece a favore di una situazione analoga a quella di Socrate, in cui sono 
i cittadini a subire l’elenchos e non i giovani discepoli pronti a divenire 
φιλόσοφοι con il loro ingresso alla scuola di Platone. Certo, il modo in cui 
Platone si rivolge ad Atene, all’esterno dell’Accademia, la nuova strada che 
i Socratici come Platone intraprendono dopo la sentenza di morte del 399, 
è rappresentata dalla produzione dei Sokratikoi logoi. L’elenchos descritto 
dallo Straniero prevede un destinatario ideale, disposto ad intraprendere il 
processo di paideia nonostante il complesso di δόξαι che lo inducono a pre­
sumersi sapiente, il destinatario ideale che ogni produzione letteraria, come 
il dialogo, presuppone. Calare l’elenchos nella finzione letteraria del dialogo, 
sostituendo così Socrate personaggio con l’autore Platone e i personaggi 
interlocutori di Socrate che subiscono l’elenchos con i lettori, destinatari 
del dialogo, permette di superare le difficoltà insormontabili che Socrate, 
nel racconto di Platone, avrebbe incontrato ad Atene. E segnali in questa 
direzione sono offerti dal testo: nel momento in cui lo Straniero descrive 
l’ἀπαλλαγή, la liberazione dalle δόξαι che deriva dall’elenchos, aggiunge alla 
stabilità del beneficio per chi la subisce il piacere che prova chi ascolta 
(230b-c), invertendo così di segno la reazione ostile che il racconto di 
Socrate nell’Apologia attribuiva anche agli spettatori dei suoi ἔλεγχοι, agli 
ἀκούοντες (23c-d). Mentre nel racconto dell’Apologia è naturale immaginare 
un gruppo di spettatori in occasione dell’incontro nelle strade di Atene 
tra Socrate e uno dei falsi σοφοί, per il καθαρτής del Sofista sorprende la 
menzione di un “destinatario” esterno per l’elenchos paideutico, a meno che 
non si presupponga qui il lettore del dialogo. Allo stesso modo, in apertura 
della settima e definitiva διαίρεσις (264d-265a), lo Straniero afferma che il 
risultato dell’indagine, della quale è di nuovo descritto il metodo, sarà chiaro 
in primo luogo per lui e Teeteto, ma in seguito anche a coloro che per 
natura sono affini a tale metodo (265a). Nell’articolazione tra il momento 
presente della conversazione tra lo Straniero e Teeteto e il tempo futuro degli 
affini per natura (ἔπειτα) è plausibile scorgere il rapporto tra il tempo dei 
personaggi nel racconto e il tempo dei destinatari nella lettura. A prescindere 
dall’identificazione del γένος (dai soli discepoli dell’Accademia6 a Socrate7), 
anche in questo snodo decisivo del dialogo Platone sembra estendere quindi 

6 Rosen 1983, 311.
7 Rowe 2015, 171 n. 112.

Mario Regali

198

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lo sguardo all’esterno della dimensione fittizia del dialogo per coinvolgere il 
lettore. 

E i superlativi con cui sia Teodoro sia lo Straniero descrivono i risul­
tati del processo catartico sembrano anticipare l’enfasi con cui l’Ateniese 
nel VII libro delle Leggi descrive la produzione dialogica quale migliore 
paradigma possibile per la ποίησις (817b): l’Ateniese, rivolgendosi ai poeti, 
afferma di essere ποιητής della tragedia καλλίστη ἅμα καὶ ἀρίστη, perché 
l’intera πολιτεία, e di conseguenza le Leggi di Platone, è rappresentazione 
del κάλλιστος καὶ ἄριστος βίος, con la medesima enfasi con cui Teeteto 
descrive la condizione alla quale la purificazione dell’elenchos conduce, la 
ἕξις βελτίστη e σωφρονεστάτη tra tutte, e lo Straniero suggella l’indagine 
sull’elenchos definendola μεγίστη καὶ κυριωτάτη, tra le καθάρσεις, quella che 
si addice a chi raggiunge la vera εὐδαιμονία (230d-e). 

Emerge così l’intenzione protrettica di Platone, che non a caso presenta 
sin dalle prime battute del dialogo l’indagine dello Straniero come rivol­
ta a definire il profilo del φιλόσοφος, una meta che non sarà raggiunta 
neanche dopo il Politico, come è noto, ma con ogni probabilità il paradig­
ma del φιλόσοφος è realizzato almeno in alcuni dei suoi tratti dalla stessa 
maschera dello Straniero nel corso della ricerca. Tra questi, sorprende come 
Platone attribuisca allo Straniero di Elea, nel momento in cui sviluppa ciò 
che egli stesso definisce ἔλεγχος (242b), la medesima capacità paideutica 
che attribuisce al καθαρτής della sesta definizione: nella sezione dedicata 
a confutare i corporalisti lo Straniero muove dal presupposto teorico di 
rendere migliori costoro, βελτίους αὐτοὺς ποιεῖν (246d-e). Il nesso βελτίους 
ποιεῖν è un tratto distintivo del buon educatore che troviamo al centro del 
dibattito sulla paideia tra fine quinto e quarto secolo, tra le Rane di Aristo­
fane (1008-1012) e l’Antidosis di Isocrate (226), ma che Platone, a differenza 
sia di Eschine sia di Senofonte, non attribuisce mai a Socrate. Non solo: 
l’elenchos che lo Straniero conduce sia con i corporalisti sia con gli amici 
delle idee ha, come per l’elenchos del καθαρτής della sesta definizione, anche 
uno spettatore esterno che ne beneficia: lo stesso Teeteto, per la cui χάρις, 
afferma lo Straniero, “tenteremo di confutare il logos, nel caso in cui lo con­
futiamo”. In conclusione, quindi, Platone assegna non a caso allo Straniero 
di Elea, che riproduce, come noto, alcuni tratti del φιλόσοφος ideale, la 
nuova forma di elenchos che prospetta nella sesta definizione, una forma che 
con ogni probabilità rivendica per se stesso e che immagina quale risultato 
auspicabile della lettura dei dialoghi.

Resta da chiedersi perché Platone avrebbe dedicato la sesta definizione a 
descrivere se stesso e la propria produzione, realizzando così una digressione 
rispetto all’obiettivo di catturare il sofista. È plausibile che la sezione sulla 

Platone γενναῖος σοφιστής

199

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nobile sofistica assolva, come altri passi del dialogo, allo scopo di offrire 
anche un ritratto del φιλόσοφος durante l’indagine sul sofista e sul politico, 
un ritratto che emerge per contrasto e che forse induce Platone a non com­
pletare, come noto, la trilogia con un Filosofo, dopo il Politico. Un profilo 
nel quale Platone proietta inevitabilmente se stesso perché condivide con i 
sofisti, molto più del suo Socrate, la medesima esigenza di attirare gli allievi, 
un’esigenza alla quale la produzione dialogica sembra assolvere quale suo 
scopo preminente.

Mario Regali

200

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

