Platone yevvoiog coplotyg: per un’interpretazione metaletteraria
della sezione sulla “nobile sofistica” (Sph. 226b-231¢)

Mario Regali
Universita degli Studi di Napoli Federico IT

This paper argues that the section on the “Noble Sophist” (Sph. 226b-231c¢) is not to be
seen as a portrait of Socrates but rather as a description of the effects of the Sokratikos
logos on the external addressee, and thus that the profile of the “Noble Sophist” corre-
sponds to that of Plato, the author of the Sokratikoi logoi.

elenchos, Socrates, Sokratikos logos, protreptic

Sosterremo l'ipotesi secondo la quale nella sezione sulla “nobile sofistica”
non ¢ da scorgere un ritratto del Socrate elenctico nel suo agire con gli inter-
locutori, come di frequente ¢ stato sostenuto, bensi una descrizione degli
auspicati effetti che il Sokratikos logos ha sul lettore dei dialoghi: piuttosto
che con Socrate il profilo del “nobile sofista” coincide quindi con il profilo
di Platone autore di Sokratikoi logoi rivelando la funzione prevalentemente
protrettica della scrittura dialogica.

La sezione sulla yevvaio cogiotiki ha suscitato da sempre la perplessita
degli esegeti, come mostra la frase con cui Cornford esprime il suo dubbio
in merito: “the whole argument has admittedly ‘come in by a side wind™.!
Anche se I'assenza di punti di contatto sia con la quinta sia con la settima
divisione potrebbe essere contestata, il dubbio di Cornford riceve confer-
ma dallo stesso Platone che attribuisce allo Straniero di Elea una chiara
espressione di disappunto per i risultati della Swaipeoig (231a). Lesito della
sesta definizione ¢ quindi inatteso perché il profilo positivo che emerge
per il kaBaptiig non si concilia con il carattere negativo che lo Straniero
si attende per il copiotrjc. Una perplessita dalla quale di norma la critica
sfugge attribuendo alla sezione lo scopo di offrire un ritratto di Socrate, nel
dialogo che non a caso si apre con il passaggio di consegne tra Socrate e
lo Straniero di Elea, quale ponte tra il metodo dell’elenchos e la péBodog
che ruota attorno agli strumenti della cuvoywyn e della dwaipeas, sino alla
peyiot émotrpn che lo Straniero attribuisce al piAdoogog nella digressione
sul non essere (253c). Nell'ipotesi evolutiva, Platone offrirebbe uno sguardo

1 Cornford 1935, 181.

193

https://dol.org/10.5771/9783495091367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mario Regali

a ritroso sulla stagione conclusa del suo socratismo, ora abbandonato perché
non offre piu gli strumenti utili a sciogliere problemi ontologici quali pone,
ad esempio, la nozione del non essere.? Uno sguardo certo benevolo, che si
conclude con la lode sul carattere yevvaiog dell’elenchos, ma che presto viene
distolto da Socrate per rivolgersi al nuovo metodo della digressione sul pr
ov che permettera di concludere la settima e definitiva diaipeoig catturando
finalmente il coglotric. E non mancano i punti di contatto fra il ritratto
di Socrate che offrono i dialoghi aporetici e numerosi tratti caratteristici
del nobile sofista, in particolare nella descrizione del processo elenctico
(230b4-5): coloro che lo praticano interrogano sugli argomenti in relazione
ai quali qualcuno ritiene di dire qualcosa senza in realta dire niente di
valido, un quadro armonico con il racconto della {jtous alla quale Socrate
si dedica dopo I'episodio dell’oracolo (Ap. 21b-22e). La nobile sofistica quale
rappresentazione dell’elenchos socratico permette di sanare I'equivoco nel
quale si puo incorrere data 'apparente somiglianza tra la figura di Socrate e i
sofisti, 'equivoco nel quale sarebbe caduto Aristofane nelle Nuvole.

A turbare tale quadro di particolare chiarezza concorrono perd numerosi
elementi della sesta definizione che invece sfuggono a questo schema, ele-
menti che sembrano irriducibili al profilo di Socrate che emerge dai dialoghi.
Non a caso, quando lo Straniero di Elea descrive da una parte I'intenzione
che muove chi conduce I'elenchos, ossia educare (229a), dall’altra gli effetti
che T'elenchos produce su chi lo subisce, ossia I'ira verso se stessi e la man-
suetudine verso gli altri (230b-c), emergono profonde differenze sia con
il Socrate che, ancora nell’Apologia, nega di essere un dddoxarog (19d-e),
sia con leffetto che l'elenchos di Socrate ha sugli interlocutori: come nota
Vlastos, in netto contrasto con il Socrate di Senofonte che piti di ogni altro
contemporaneo riesce ad ottenere I'opotoyia dei suoi interlocutori (Mem.
IV 6, 15) il Socrate di Platone vince nel dibattito ma non riesce mai a
convincere né a trasformare i suoi interlocutori.?

I passi dei dialoghi ai quali la critica si e rivolta per sciogliere questi
nodi non appaiono risolutivi. Dorion propone ad esempio il Lachete (189b)
per lelenchos inteso come paideia, e il Carmide (167a) per la moderazione
quale effetto e causa dell’elenchos, ma in entrambi i casi si tratta di modelli
ideali che non riflettono cio che realmente accade tra Socrate e i personag-
gi:* piuttosto che le reazioni all’elenchos che leggiamo nel corpus il Sofista

2 Centrone 2008.
3 Vlastos 1991, 292 n. 161.
4 Dorion 2012, 254.

194

https://dol.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platone yevvaios copLotig

descriverebbe invece gli effetti desiderati del metodo di Socrate, e non i suoi
effetti reali.> Dorion intende superare cosi la constatazione di Vlastos citata
in precedenza secondo la quale Socrate nei dialoghi di Platone esce sempre
vincitore dal processo elenctico perché confuta un interlocutore che pero
non appare mai persuaso. Ma distinguere la descrizione dell’elenchos nel
Sofista dalla prassi di Socrate nei dialoghi aporetici lascia aperta la medesima
domanda alla quale Dorion tenta di rispondere: perché Platone offrirebbe
due versioni diverse, una nella prassi di Socrate, I'altra nella teoria dello
Straniero, del processo elenctico? In effetti, nei dialoghi non avviene mai il
mutamento che lo Straniero descrive quale effetto dell’elenchos: i personaggi
come Trasimaco e Callicle conservano, se non inaspriscono, la loro ostilita,
mentre chi ¢ mansueto, come Eutifrone o Lachete, ¢ tale sin dai momenti
iniziali dell'incontro con Socrate, ben prima che il processo confutatorio sia
avviato. Ogni plausibile soluzione al problema posto dalla sesta definizione
non puo ignorare lo iato che sia Vlastos sia Dorion riconoscono tra il Sofista
e i dialoghi dove Socrate conduce I'elenchos. E necessario, quindi, prendere
le mosse da un dato che appare incontrovertibile: lo Straniero non sta
descrivendo gli effetti dell’elenchos che Platone rappresenta nei dialoghi. Chi
e cosa descrive quindi lo Straniero?

Prima di tentare una risposta plausibile, & necessario per noi osservare nel
dettaglio come la figura del maestro che purifica l'allievo tramite Ielenchos
assuma tratti inconciliabili con la figura di Socrate in Platone. La sesta
definizione giunge presto, una volta individuata la forma di purificazione
rivolta all’éyvowo nella Yuyn, ad isolare il genere della SidacKaiiky Téxvr
(22929-10), al cui interno poi sara collocata la moudevtiky] (229d1-3), al cui
interno trovera infine posto l'elenchos, la techne attribuita al nobile sofista.
Non sfugge alla critica come invece in Platone la maschera di Socrate sia
mantenuta sempre distinta, in modo esplicito, dalla capacita di insegnare ai
suoi interlocutori. Cio emerge dalle affermazioni che, in modo programmati-
co per autore Platone e retrospettivo per il personaggio Socrate al termine
della sua vita, sono formulate nell’Apologia. Socrate non ha mai tentato di
educare gli avOpwmot e, pur ammirando la conoscenza che permette ai sofisti
come Eveno di ricevere il denaro di Callia per la paideia dei figli, afferma
in modo reciso di non possederla (19d-e). E, in modo del tutto parallelo,
Socrate ribadisce anche in relazione all’accusa presente di non essere mai
stato maestro di nessuno (33a). Certo, la polemica dell’Apologia si riferisce
alla concezione tradizionale di paideia quale trasmissione del sapere dal
maestro all’allievo, quindi una nuova e diversa paideia socratica potrebbe

5 Dorion 2011, 204-205.

195

https://dol.org/10.5771/9783495091367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mario Regali

essere esclusa dal netto rifiuto da parte di Socrate lasciando cosi uno spazio
per la funzione paideutica come descritta dallo Straniero. Ma una prova
definitiva dell’estraneita di Socrate rispetto al profilo del nobile sofista e
offerta dal ruolo che lo Straniero attribuisce ai padvjpora. Nella descrizione
del tpémog con cui il kaBaptrig elimina I'infondata opinione dei presunti
gogol (230b4-d4), I'elenchos € descritto come un processo di preparazione
in vista dell'insegnamento: affinché si possa trarre vantaggio dai padvjpota
impartiti, &€ necessario prima cancellare le 86&at che sono d’ostacolo a quegli
stessi padrjporto, eliminando cosi il falso sapere. Emerge in modo evidente
il carattere propedeutico dell’elenchos catartico: chi purifica, appare anche in
grado di fornire i pafrjpata in un momento successivo. Al contrario, anche
nel punto del corpus dove la maschera di Socrate giunge piu vicino alla figura
di maestro, la scena alla quale la critica guarda con maggiore frequenza per
individuare una possibile paideia socratica, ossia I'immagine della maieutica
nel Teeteto, Platone rappresenta Socrate in modo inequivocabile come del
tutto estraneo ad ogni pdBnpa possibile (150d): anche coloro che grazie alla
prolungata cuvovcia con Socrate, e al favore del dio, progrediscono in modo
stupefacente, ¢ chiaro che non apprendono nulla da Socrate, ma scoprono
molte e belle cose in autonomia assoluta. Non solo, quindi, come nell’Apolo-
gia, Socrate nega di essere 3186okohog perché rifiuta la paideia tradizionale
che prevede la trasmissione diretta del sapere dal maestro all’allievo, ma
anche la supposta nuova paideia descritta con la metafora della maieutica
non si concilia con il profilo del kaBaptig tratteggiato dallo Straniero.

E in relazione poi agli effetti dell’elenchos, abbiamo gia osservato come
lazione di Socrate nei dialoghi susciti reazioni diverse rispetto a come
lo Straniero di Elea descrive I'elenchos del xaBaptrig. Certo, si potrebbe
immaginare per Socrate un esito diverso in casi mai rappresentati nei di-
aloghi: I'effetto negativo potrebbe essere dovuto alla scelta degli interlocutori
da parte di Platone, mentre in altri casi potremmo immaginare un esito
simile a quello descritto dallo Straniero. Ad escludere questa possibilita
pero, e a conferma dell'impossibilita di equiparare il Socrate di Platone al
kaBaptr|g, giungono due luoghi, dell’Apologia e della Repubblica, dove la
reazione negativa all’elenchos e descritta in termini assoluti. Nella prima
sezione dell’Apologia, Socrate racconta I'indagine che ha occupato la sua in-
tera vita, 'indagine tramite la quale sottopone ad esame la risposta dell’ora-
colo (21b-24c¢): con uno sguardo retrospettivo, prima della morte, Socrate
descrive in sintesi, potremmo dire, ogni elenchos compiuto nel corso della
sua vita. E il tratto costante del bilancio di Socrate ¢ la reazione d’odio: sin
dal primo episodio di confutazione, che coinvolge uno dei moAttikol, Socrate
suscita 'odio sia del suo interlocutore sia della maggior parte dei presenti

196

https://dol.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platone yevvaios copLotig

(21d). Anche il secondo tentativo di Socrate, con un altro ritenuto piu sapi-
ente del primo moAtikés, lo rende oggetto dell'odio diffuso (2le) e anzi la
mAdvn di Socrate assume ora il carattere eroico, tra Odisseo ed Eracle, di una
sequenza di tévol proprio perché Socrate, nuovo eroe, € costretto a vincere il
timore e il dolore che gli deriva dalla percezione di suscitare I'odio di tutti al
fine di rispettare il dio che si era espresso tramite I'oracolo (2le-22a); al ter-
mine del racconto sugli incontri con i poeti e gli artigiani, Socrate tira le fila
sulla sua ¢€¢taoig notando come avesse suscitato numerose améyBetat, molto
pericolose, che sono poi la vera ragione che induce Meleto a muovere l'ac-
cusa presente, segnata, anch’essa, dall’'odio: Socrate sa bene, oido oxed6v, di
essere oggetto di odio da parte loro. L'effetto prodotto da Socrate ¢ di segno
opposto rispetto all’effetto prodotto dal kaBaptr|g descritto dallo Straniero:
chi subisce I'elenchos si adira con se stesso ma diviene pit mansueto con gli
altri. Grazie alla Repubblica, alla scena della caverna, possiamo comprendere
poi come nel mondo di Socrate la reazione ostile all’elenchos diviene un
tratto distintivo della condizione umana in sé, ben oltre 'Atene del 399 e
esperienza dello stesso Socrate. L’allegoria della caverna, introdotta come
immagine della gUolg umana in relazione alla Toudeio (514a), prevede che
nel momento del ritorno all'interno della caverna, il brusco passaggio dalla
luce all'oscurita renda ridicolo il gptAdécopog che non riesce piu a disputare
con chi ¢ rimasto incatenato perché la sua vista ha bisogno di adattarsi al
buio della caverna (516e-517a). La goffaggine del filosofo induce a ritenere
persino dannosa I'ascesa fuori dalla caverna, al punto tale che chi tenta di
sciogliere e condurre verso l'alto chi si trova in catene suscita la reazione
piu violenta possibile: “appena potessero afferrarlo e ucciderlo, non lo uc-
ciderebbero?”, chiede Socrate (517a). Sembra del tutto probabile che dietro
I'immagine dello “sciogliere e trascinare verso I'alto” gli uomini della caver-
na sia da scorgere il processo elenctico come descritto dallo Straniero, in
particolare per la sua funzione di preparazione alla vera émotrun fuori dalla
caverna. Appare quindi certo che, almeno nel mondo di Socrate, la reazione
dei presunti cogot alla confutazione sia polarmente opposta rispetto a cio
che prospetta nel Sofista lo Straniero: non solo essi non divengono mansueti
ma inaspriscono sino all’estrema violenza la loro reazione.

E quindi necessario, per superare tali contraddizioni, immaginare per
lelenchos catartico del Sofista un contesto nuovo, diverso dall’Atene di
Socrate nella quale, come la vicenda del processo ha mostrato, il fallimen-
to della persuasione sembra inevitabile. Certo, & possibile pensare all’Ac-
cademia, lo spazio nuovo che Platone immagina e realizza per superare le
difficolta incontrate da Socrate nel rapporto con la polis. E di conseguenza

197

https://dol.org/10.5771/9783495091367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mario Regali

e possibile identificare nel profilo del xwaBaptrc, quindi del nobile sofista,
lo stesso Platone o comunque il modello del philosophos nella prima fase
del suo approccio con i discepoli. Il fatto pero che i destinatari dell’elen-
chos, nella sintesi offerta dallo Straniero, si ritengano gia cogoi depone
invece a favore di una situazione analoga a quella di Socrate, in cui sono
i cittadini a subire l'elenchos e non i giovani discepoli pronti a divenire
pthéaogot con il loro ingresso alla scuola di Platone. Certo, il modo in cui
Platone si rivolge ad Atene, all’esterno dell’Accademia, la nuova strada che
i Socratici come Platone intraprendono dopo la sentenza di morte del 399,
e rappresentata dalla produzione dei Sokratikoi logoi. L’elenchos descritto
dallo Straniero prevede un destinatario ideale, disposto ad intraprendere il
processo di paideia nonostante il complesso di 865 che lo inducono a pre-
sumersi sapiente, il destinatario ideale che ogni produzione letteraria, come
il dialogo, presuppone. Calare I'elenchos nella finzione letteraria del dialogo,
sostituendo cosi Socrate personaggio con l'autore Platone e i personaggi
interlocutori di Socrate che subiscono lelenchos con i lettori, destinatari
del dialogo, permette di superare le difficolta insormontabili che Socrate,
nel racconto di Platone, avrebbe incontrato ad Atene. E segnali in questa
direzione sono offerti dal testo: nel momento in cui lo Straniero descrive
Péamaihayr, la liberazione dalle 86&at che deriva dall’elenchos, aggiunge alla
stabilita del beneficio per chi la subisce il piacere che prova chi ascolta
(230b-c), invertendo cosi di segno la reazione ostile che il racconto di
Socrate nell’Apologia attribuiva anche agli spettatori dei suoi €\eyyol, agli
axovovteg (23¢-d). Mentre nel racconto dell’Apologia ¢ naturale immaginare
un gruppo di spettatori in occasione dell'incontro nelle strade di Atene
tra Socrate e uno dei falsi cogof, per il xaBaptric del Sofista sorprende la
menzione di un “destinatario” esterno per I'elenchos paideutico, a meno che
non si presupponga qui il lettore del dialogo. Allo stesso modo, in apertura
della settima e definitiva Swipeoig (264d-265a), lo Straniero afferma che il
risultato dell'indagine, della quale ¢ di nuovo descritto il metodo, sara chiaro
in primo luogo per lui e Teeteto, ma in seguito anche a coloro che per
natura sono affini a tale metodo (265a). Nell'articolazione tra il momento
presente della conversazione tra lo Straniero e Teeteto e il tempo futuro degli
affini per natura (£metta) e plausibile scorgere il rapporto tra il tempo dei
personaggi nel racconto e il tempo dei destinatari nella lettura. A prescindere
dall'identificazione del yévog (dai soli discepoli dell’Accademia® a Socrate’),
anche in questo snodo decisivo del dialogo Platone sembra estendere quindi

6 Rosen 1983, 311.
7 Rowe 2015, 171 n. 112.

198

https://dol.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platone yevvaios copLotig

lo sguardo all’esterno della dimensione fittizia del dialogo per coinvolgere il
lettore.

E i superlativi con cui sia Teodoro sia lo Straniero descrivono i risul-
tati del processo catartico sembrano anticipare I'enfasi con cui I’Ateniese
nel VII libro delle Leggi descrive la produzione dialogica quale migliore
paradigma possibile per la moinog (817b): 'Ateniese, rivolgendosi ai poeti,
afferma di essere mowtig della tragedia kaAAiotr Gpo wat dpioty, perché
intera moAitelo, e di conseguenza le Leggi di Platone, ¢ rappresentazione
del xdAAioTog kol dpiotog Piog, con la medesima enfasi con cui Teeteto
descrive la condizione alla quale la purificazione dell’elenchos conduce, la
€81 Petiotn e owepoveotdty tra tutte, e lo Straniero suggella I'indagine
sull’elenchos definendola peyioTn kai xuplwtdTy, tra le xaBdpoeis, quella che
si addice a chi raggiunge la vera edSaipovio (230d-e).

Emerge cosi l'intenzione protrettica di Platone, che non a caso presenta
sin dalle prime battute del dialogo I'indagine dello Straniero come rivol-
ta a definire il profilo del @iAécopog, una meta che non sara raggiunta
neanche dopo il Politico, come ¢ noto, ma con ogni probabilita il paradig-
ma del piAdoogog ¢ realizzato almeno in alcuni dei suoi tratti dalla stessa
maschera dello Straniero nel corso della ricerca. Tra questi, sorprende come
Platone attribuisca allo Straniero di Elea, nel momento in cui sviluppa cio
che egli stesso definisce £\eyxog (242b), la medesima capacita paideutica
che attribuisce al xoBaptrig della sesta definizione: nella sezione dedicata
a confutare i corporalisti lo Straniero muove dal presupposto teorico di
rendere migliori costoro, BeAtiovg ahTovg Totetv (246d-e). Il nesso PeAtioug
Tolelv € un tratto distintivo del buon educatore che troviamo al centro del
dibattito sulla paideia tra fine quinto e quarto secolo, tra le Rane di Aristo-
fane (1008-1012) e I'Antidosis di Isocrate (226), ma che Platone, a differenza
sia di Eschine sia di Senofonte, non attribuisce mai a Socrate. Non solo:
elenchos che lo Straniero conduce sia con i corporalisti sia con gli amici
delle idee ha, come per I'elenchos del xaBoptr|g della sesta definizione, anche
uno spettatore esterno che ne beneficia: lo stesso Teeteto, per la cui xépis,
afferma lo Straniero, “tenteremo di confutare il logos, nel caso in cui lo con-
futiamo”. In conclusione, quindi, Platone assegna non a caso allo Straniero
di Elea, che riproduce, come noto, alcuni tratti del piAdoopog ideale, la
nuova forma di elenchos che prospetta nella sesta definizione, una forma che
con ogni probabilita rivendica per se stesso e che immagina quale risultato
auspicabile della lettura dei dialoghi.

Resta da chiedersi perché Platone avrebbe dedicato la sesta definizione a
descrivere se stesso e la propria produzione, realizzando cosi una digressione
rispetto all’obiettivo di catturare il sofista. E plausibile che la sezione sulla

199

https://dol.org/10.5771/9783495091367-193 - am 22.01.2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mario Regali

nobile sofistica assolva, come altri passi del dialogo, allo scopo di offrire
anche un ritratto del piAéoogog durante I'indagine sul sofista e sul politico,
un ritratto che emerge per contrasto e che forse induce Platone a non com-
pletare, come noto, la trilogia con un Filosofo, dopo il Politico. Un profilo
nel quale Platone proietta inevitabilmente se stesso perché condivide con i
sofisti, molto piu del suo Socrate, la medesima esigenza di attirare gli allievi,
un’esigenza alla quale la produzione dialogica sembra assolvere quale suo
scopo preminente.

200

https://dol.org/10.5771/9783495991367-193 - am 22.01.2026, 16:44:48. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

