Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis
der Unsterblichkeit

Marcus Llanque

1. Einleitung

In ihrem Buch On Revolution aus dem Jahr 1963 zitiert Hannah Arendt eine Aussa-
ge von Maximilien Robespierre in englischer Ubertragung: »Death is the beginning
of Immortality«.! Arendt kommentiert, kein Satz bringe das Anliegen der revolu-
tiondren Politik so kurz und zugleich so grandios zum Ausdruck wie dieser. Diese
Aussage stellt Arendt in einen Zusammenhang mit den founding fathers der ameri-
kanischen Republik. Die Revolutionire auf beiden Seiten des Atlantiks am Ende des
18. Jahrhunderts hitten sich hauptsichlich mit einem Grundproblem beschiftigt:
»the perpetual state«. Ihr Anliegen sei es gewesen, »immortality« zu schaffen in und
durch die Griindung einer Republik.”

Arendt geht nicht weiter darauf ein, dass sie Robespierre aus seiner letzten Re-
devor der Nationalversammlung zitiert, die er zwei Tage vor seiner Hinrichtung am
26. Juli 1794 hielt und in welcher er das Ende nicht nur kommen sah, sondern gera-
dezu provozierte. Diese Rede war es gewesen, welche die Thermidorianer bewog,
endgiiltig die Initiative zu ergreifen und Robespierre und seine Unterstiitzer einen
Tag spiter nach der Rede zu verhaften und am Tag darauf zu guillotinieren. Dem
Entstehungskontext dieser Rede misst Arendt keine weitere Aufmerksambkeit bei.
Sie vermeint hier schlicht das Epitom der Haltung aller Revolutionire zu erkennen.
Das markiert bereits ihren Umgang mit dem ideengeschichtlichen Material, das sie
zu einem theoretischen Argument formt, welches nicht historische Geltung bean-
sprucht in der Rekonstruktion dessen, wie es dereinst einmal gewesen ist, sondern
was sein Sinn ist.

1 H. Arendt: On Revolution, S. 23; Arendt gibt keine Quelle an. Inihrem Buch verweist sie auf die
franzosische Edition von Robespierres Schriften, aber auf keine englischsprachige Ausgabe.
Sie kann aber eine englische Fassung dieser Rede in verschiedenen Arbeiten zu Robespierre
gefunden haben, die sie im Zusammenhang mit ihrem Buch allgemein interessiert haben
konnten, so bei R. Korngold: Robespierre. First Modern Dictator, S. 331.

2 H. Arendt: On Revolution, S. 231.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Marcus Llanque

Arendt will eine Theorie der Revolution entwickeln, die nicht auf der Gewalt be-
ruht, die zweifellos meist revolutionire Ereignisse begleitet. Selbst in einer revolu-
tiondren Zeit der Girung lebend, in welcher Kolonien die Herrschaft der vormali-
gen imperialen Herrscher abschiittelten und sich eigene politische Ordnungen ga-
ben, beobachtet Arendt mit Sorge, wie die Revolution mit Gewalt gleichgesetzt wird.
Arendt kommt in ihrem Buch zum Schluss, dass der Revolution eine gewalttiti-
ge Rebellion vorausgeht, in welcher die bestehende Herrschaft itberwunden wird.
Doch hiervon will sie die eigentliche Revolution unterschieden wissen, die auf ei-
nem Akt der Griindung beruht. Diese Griindung ist es, welche den Griindern Un-
sterblichkeit verleiht, aber nicht in dem Sinne, dass sie unsterblich »sind«, sondern
dass sie mit ihrem Akt der Griindung einen Neubeginn geschaffen haben, in wel-
chem sie im Handeln der Nachgeborenen fortleben werden, und dass dies ihr ei-
gentliches Anliegen gewesen ist.

Indem Arendt diese Bestrebungen in die Nachfolge vor allem von Niccoldo Ma-
chiavelli und James Harrington stellt, ordnet sie die Republikgriindungen in die Tra-
dition jenes politischen Denkens, das nicht ohne Grund auch heute noch »republi-
kanisch« genannt wird. Arendt zufolge beruht die Revolution nicht auf der Unver-
anderlichkeit der neu geschaffenen Institutionen oder der Rationalitit der Griin-
der, sondern auf deren Verstindnis dafiir, was politisches Handeln bedeutet, was es
ermoglicht und was es erfordert. Es ermoglicht auch so etwas wie Unsterblichkeit
und es setzt das gemeinsame Handeln von Toten und Lebenden voraus. So wie Ro-
bespierre in den eingangs zitierten Worten sagt, legten die Revolutionire ihre Be-
mithungen auf Dauer an und waren davon iiberzeugt, dass sie dadurch Unsterb-
lichkeit erreichten. Diese Unsterblichkeit meint keine Unverginglichkeit ihrer Lei-
ber, auch nicht das Erreichen des ewigen Seelenheils, sondern den Beginn eines ge-
meinsamen Handelns, das tiber ihre gegenwirtigen Zeitgenossen hinausreicht und
die kiinftigen Generationen einschliefit, in deren Handeln das Handeln der Toten
dann aufgehoben und fortgesetzt wird. Die Politik der Toten besteht hier auf der
Sinngebung, mit welcher sie bereit sind, ihr Handeln zu Lebzeiten in einen zeitlich
umfassenderen, potentiell unendlichen Kontext zu stellen. So wirken sie itber den
Tod hinaus und bleiben im Handeln der Nachfolgenden lebendig, doch nur, sofern
diese sich in ihrem Handeln ihrerseits an dem Handeln der Fritheren orientieren.
Diese Fortsetzung des gemeinsamen Handelns itber den Tod hinaus ist aus Arendts
Sicht moglich durch die Orientierung am Beginn dieser Kontinuitit von Toten und
Lebenden, der mit der Griindung geschaffen ist.

Arendt spricht in ihrem Buch auch tiber ihren Eindruck, dass ihrer Beobachtung
zufolge Politik und 6ffentliche Meinung der USA in bestindiger Furcht vor solchen
revolutiondren Girungen stiinden, obwohl doch die USA selbst das Ergebnis einer
Revolution ist. Daraus folgert sie, dass die Amerikaner seit langer Zeit den »revolu-
tionidren Geist« der Griinder ihrer Republik verloren haben, dass dies aber nur ein
weiteres Zeichen dafiir ist, wie sehr das moderne politische Denken den Sinn fiir

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

Politik verloren hat. So sehr in Arendts Augen die amerikanische Republikgriindung
daserfolgreichste Beispiel dafiir ist, was sie unter Griindung versteht, so sehrist das
Verstindnis dafir verloren gegangen, dass die Revolution der Beginn eines fortge-
setzten gemeinsamen Handelns ist und dass bei aller bestindigen Verinderung der
politischen Ordnung die Orientierung am Beginn die Identitit dieser Ordnung be-
griindet, eine Identitit, in welcher die Toten ebenso wie die Lebenden miteinander
verbunden sind.

Im Weiteren soll dieser Gedankengang Arendts rekonstruiert werden. Wir
werden noch sehen, dass sich Arendt nicht scheut, das moderne Publikum mit
Gedanken zu konfrontierten, die metaphysisch klingen, aus ihrer Sicht aber nur die
schlichten Grundlagen des Politischen selbst zum Ausdruck bringen. In ihren Augen
kann Handeln »Wunder« bewirken, und eines dieser Wunder ist die »Unsterblich-
keit«. Das Wunder besteht darin, dass der unausweichliche Tod des biologischen
Daseins irrelevant wird durch die Unsterblichkeit, die Menschen in der politischen
Welt erlangen konnen, die sie selbst erschaffen, deren Aufrechterhaltung und
Fortentwicklung freilich ihrerseits des permanenten Handelns bedarf. Wir werden
sehen, dass Arendt den Verlust fir das Denken in Kategorien der Unsterblichkeit
als Sinnhorizont politischen Handelns als ein Merkmal der modernen Gesellschaft
insgesamt begreift, dass aber dieser Verlust nicht erst mit der Moderne begann,
sondern bereits mit der Philosophie Platons, der nicht »Unsterblichkeit«, sondern
»Ewigkeit« anstrebte und so der Philosophie eine a-politische Wendung gab. In-
sofern wird sich zeigen, dass Arendt keineswegs sentimental und unkritisch auf
antiken Spuren wandelt, und dies nur aus einem anti-modernen Ressentiment
heraus, sondern dass ihre Haltung auf ihrer Analyse totalitirer Herrschaft beruht.

Zwei Formen des Unsterblichmachens erdrtert Arendt dabei ausfiihrlicher, den
Akt des Rithmens und den Akt der Griindung einer politischen Ordnung. Erstere Va-
riante ist durchaus konventionell gedacht und umfasst das, was heute starker unter
dem Gesichtspunkt des Erinnerns und in politischen Kontexten als kollektives Er-
innern und als kollektives Gedichtnis erfasst wird, das Lebendigmachen der Toten
im Akt des Erinnerns. Die zweite Variante, der Akt des Griindens, steht ganz in der
Tradition des republikanischen Denkens, von Machiavelli bis zu den founding fathers
der amerikanischen Republik. So gesehen wandelt Arendt auf den Spuren des repu-
blikanischen Verstindnisses von Unsterblichkeit, verstanden als einer Kontinuitit
von Toten und Lebenden im gemeinsamen Handeln iiber die Generationen hinweg.

2. Arendt und der Kollektivismus

Arendt hebt in ihrem Buch The Human Condition von 1958 einen engen Zusammen-
hang zwischen dem Politischen und dem Verhaltnis von Toten und Lebenden hervor:

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

93


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Marcus Llanque

Eine Welt, die Platz fiir Offentlichkeit haben soll, kann nicht nur fiir eine Genera-
tion errichtet oder nur fiir die Lebenden geplant sein; sie muf die Lebensspanne
sterblicher Menschen iibersteigen ..] Ohne dies Ubersteigen in eine mogliche ir-
dische Unsterblichkeit kann es im Ernst weder Politik noch eine gemeinsame Welt
noch eine Offentlichkeit geben. [..] Es {ibersteigt unsere Lebensspanne in die Ver-
gangenheit wie in die Zukunft; es war da, bevor wir waren, und es wird unseren
kurzen Aufenthalt in ihm tiberdauern. Die Welt haben wir nicht nur gemeinsam
mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit denen, die vor uns waren, und
denen, die nach uns kommen werden ?

Dass die Lebenden an die Toten erinnern, sie in ihrem Gedichtnis behalten, ihr
Werk als »Erbe« begreifen, das sie fortsetzen wollen oder dessen Annahme sie ver-
weigern, solche Vorstellungen sind sehr wohl vertraut und auch nachvollziehbar.
Hier ist die Rede von den Toten als Thema der Kommunikation zwischen den Leben-
den. Aber wie kdnnen Tote selbst agieren bzw. wie kénnen Akteure sich ihr Handeln
als Tote imaginieren und wie kénnen sie im Handeln der Spiteren fortleben? Eine
Moglichkeit, eine solche Kontinuitit von Lebenden und Toten zu denken ist der Kol-
lektivismus und es stellt sich die Frage, inwiefern Arendts Denken kollektivistisch
genannt werden kann.

Gerade nach dem Zweiten Weltkrieg war die Sensibilitit dafiir gewachsen,
die politische Mobilisierung kollektivistischer Vorstellungen als Gefahr politischer
Freiheit zu begreifen und hiergegen einen dezidierten Individualismus zu stellen.
Niemand hat diese Fronstellung klarer formuliert als Isaiah Berlin. Seine berithmte
Unterscheidung von negativer und positiver Freiheit von 1958 ist Ausdruck seiner
scharfen Kritik des Kollektivismus. Er thematisiert hierbei zwei Aspekte: zum einen
den Umstand, dass mit dem Denken in Kollektiven die Individuen marginalisiert
werden und zum anderen, dass diese Kollektive immer zugleich als das Hochste
oder Letzte gedacht werden, dem dann die Individuen geopfert werden kénnen.
Berlin spricht selbst von einer Kontinuitit von Lebenden und Toten, die in diesem
kollektivistischen Denken praktiziert wird. Hierbei geht Berlin davon aus, dass in
solchen Vorstellungen von zwei »Selbst« die Rede ist, dem individuellen und dem
eigentlichen Selbst, verstanden als Teil eines grofieren Kollektivs:

The real self may be conceived as something wider than the individual (as the
term is normally understood), as a social swhole<of which the individual is an ele-
ment or aspect: a tribe, a race, a Church, a State, the great society of the living
and the dead and the yet unborn. This entity is then identified as being the >true«

3 H. Arendt: Vita activa, S. 54. Im Weiteren wird sowohl aus der englischen Ausgabe (H. Arendt:
The Human Condition) wie aus der von Arendt selbst gefertigten deutschsprachigen Ausgabe
zitiert, da beide Ausgaben voneinander abweichen.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

self which, by imposing its collective, or>organic, single will upon its recalcitrant
>members, achieves its own, and therefore their, shigher< freedom.*

Nichts lige daher aus Berlins Sicht niher als die von Arendt angesprochene Kon-
tinuitit von Toten und Lebenden als Kollektivismus zu deuten. Begreift man sich
selbst als Teil eines Kollektivs, dem ein eigenes Leben zugesprochen wird, dann ge-
langt man zu der Imagination, auch iiber die eigene individuelle Existenz hinaus in
diesem Kollektiv fortzuleben. Fiir solche Kollektive dienen dann Begriffe wie Volk,
Nation oder Rasse. Der Missbrauch dieser Kollektive in der totalitiren Herrschaft
von Faschismus und Nationalsozialismus haben dem individualistischen Liberalis-
mus, den beispielsweise Isaiah Berlin vertritt, eine nachdriickliche Plausibilitat ver-
liehen.

Verficht Arendt also einen solchen, von Isaiah Berlin bekimpften Kollekti-
vismus? Eine solche Annahme scheint schwer vereinbar mit dem Umstand, dass
Arendts politisches Denken ihren Ausgang bei der Kritik totalitirer Herrschaft
nimmt, eine Herrschaftsweise, die Arendt am eigenen Leibe verspiiren musste und
die sie dann zu ihrem ersten Hauptwerk motivierte, den Origins of Totalitarianism
von 1951.

Arendt beklagt, dass totalitire Herrschaft mit kollektivistischen Mitteln eine
Ideologie erschafft, die es nicht nur erlaubt, massenweise Menschen zu téten im
Sinne der Vernichtung ihrer physischen Existenz, sondern dariiber hinaus auch die
Erinnerung an sie ausléschen will. Hierbei spricht Arendt einerseits von der Welt
der Lebenden, aus der sie durch Toétung herausgenommen werden und andererseits
von der »Welt der Toten, aus welcher sie auch entfernt werden, durch die Eliminie-
rung der Spuren, die an sie erinnern konnten: Sie, die Geheimpolizei »eliminates
them from the world of the living and exterminates their memory from the world
of the dead«.® Neben der Geheimpolizei sind es dann vor allem die Konzentrati-
onslager, die fiir totalitire Regime so charakteristisch sind. Zu deren Beschreibung
spricht Arendt davon, dass die Gefangenen darin in einen Zustand gebracht wer-
den, der weder Leben noch Tod genannt werden kann, weshalb Arendt von den
»living dead« spricht.® Gemeint ist neben den schrecklichen Lebensbedingungen
im KZ auch die Ausléschung der Spuren, die es den Gefangenen erlaubt hitte,
in der gemeinsamen und gegenseitigen Erinnerung aller mit ihnen verbundenen
Menschen fortzubestehen.

Letzteres ist es was Arendt am meisten beschiftigt, und zwar nicht nur vor dem
Hintergrund des Holocaust. In threm Buchfragment »Einfithrung in die Politike,

4 1. Berlin: Two Concepts of Liberty, S. 166—217, hier: S.179.
5 H. Arendt: Origins, S. 435
6 Ebd., S. 441.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

95


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Marcus Llanque

die im Anschluss an Origins of Totalitarianism entstand, betont Arendt generalisie-
rend, dass im Unterschied zur Totung eines oder vieler Menschen die Totung eines
Volkes etwas besonders Verwerfliches sei, da hier nicht die — ohnehin unvermeid-
liche — Sterblichkeit des biologischen Lebens betroffen ist, sondern die politische
Unsterblichkeit. Denn in Arendts Augen ist ein Volk »der Moglichkeit« nach und die
Verfassung »der Intention nach unsterblich« und fasst zusammen: »Was hier get-
tet wird, ist nicht ein Sterbliches, sondern etwas moglicherweise Unsterbliches«.”
Die Toétung des biologischen Lebens ist ein verwerflicher Akt, aber weit schwerer
wiegt in Arendts Augen der Versuch, ein ganzes Volk zum Verschwinden zu brin-
gen, beraubt es doch dem Einzelnen der Méglichkeit, in der Kontinuitit von Toten
und Lebenden fortzuleben. Das zeigt, wie sehr das Fortleben iiber den Tod hinaus
fiir Arendt keine Frage nur individueller oder familidrer Sorge ist, sondern eine 6f-
fentliche und damit politische Angelegenheit.

Arendt spricht in der zitierten Passage von »Volke, aber damit ist nicht die An-
nahme gemeint, Menschen seien itber ihren Tod hinaus kollektiv verbunden durch
verwandtschaftliche oder kulturelle Elemente, wie sie vielen Vorstellungen von (kul-
tureller) Nation oder (ethnischem) Volk zugrunde liegen. Arendts eigene Vorstel-
lung einer Kontinuitit von Toten und Lebenden beruht einzig auf dem gemeinsa-
men Handeln der Menschen, nur dass dieses Handeln iiber den Tod hinausweisen
kann und im Handeln der Lebenden fortwirkt, so dass gerade in politischen Kon-
texten das Handeln etwas ist, was seinen Sinn erst nach dem eigenen Tod erreicht.
Die Lebenden sind gleichsam aufgefordert als Tote zu handeln, ihr Handeln danach
auszurichten, dass es nach dem Tod fortlebt. Hinter Arendts Vorstellung einer Kon-
tinuitit von Toten und Lebenden befindet sich ein spezifischer Handlungsbegrift
und kein essentialistischer Kollektivismus.

3. Das Wunder des Handelns:
Arendts handlungstheoretische Grundlagen

Arendt behauptet, dass dem modernen Denken der Begriff des Handelns abhanden
gekommen ist, weil Formen der T4tigkeit die Sicht auf das Handeln verstellt haben,
die ihrer Ansicht mit Herstellen und mit Arbeit zu tun haben. Die Unterscheidung
von Handeln, Herstellen und Arbeiten stellt den Kern von Arendts Handlungstheo-
rie dar. Ohne auf Einzelheiten eingehen zu kénnen sei festgehalten, dass diese Un-
terscheidung auch dazu dient, die Annahme zu kritisieren, politische Ordnung, Ge-
rechtigkeit oder Freiheit seien etwas, was man produzieren kann, etwa durch eine
bestimmte staatliche Anordnung von Institutionen. Arendt geht soweit, die physi-
kalische Wirkung korperlicher Tatigkeit wie auch die biologische Reproduktion des

7 H. Arendt: Was ist Politik? S. 89.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

menschlichen Lebens der Herstellung zuzuschreiben, um die Handlung fiir das ge-
meinsame Handeln im politischen Bereich zu reservieren. Das hat dann auch Kon-
sequenzen fiir Arendts Verstindnis beziiglich des Verhiltnisses von Toten und Le-
benden.

Begreift man die Toten als Leichname, zu deren Definition die Unfihigkeit der
Aktivitit (die Leblosigkeit) gehort, dann witrde man unter dieser Art von Tatigkeit
nur das willentliche physische Einwirken auf die Umwelt erfassen. Handeln hit-
te dann mit Kraft, mit physikalischer Arbeit zu tun und wire in der Konsequenz
ersetzbar durch Maschinen. Menschliches Handeln in Arendts Sinne hingegen er-
schafft einen Raum, eine Welt, die nur zwischen Menschen existiert und ihren eige-
nen, praktischen Prinzipien folgt, diese Prinzipien sogar selbst festzulegen vermag.
Dieser Raum des Politischen ist weder mit staatlichen Institutionen noch mit mili-
tirischem Waffengeritidentisch noch kann er durch diese ersetzt werden. Vor allem
aberverschwindet dieser Raum auch wieder, wenn die entsprechenden Handlungen
ausbleiben; denn das Politische ist kein Zustand, der, einmal erreicht, Bestand hat.
Das Politische steht und fillt mit den Handlungen, die jederzeit diesen Raum ver-
indern, verdichten, erweitern, aber auch aufgeben kénnen. In diesem Raum sind
die hinsichtlich ihrer physischen Existenz toten Menschen noch sehr lebendig, und
zwar nicht nur in der Erinnerung seitens der Lebenden, sondern im gemeinsamen
Handeln mit ihnen. Das wird nur verstindlich im Lichte von Arendts spezifischem
Handlungsbegriff.

Dieses Verstindnis des Handelns eréffnet eine Reihe von Potentialititen, die
Menschen qua Handeln offenstehen. Hier erweist sich Arendt als erstaunlich opti-
mistisch selbst in diisteren Zeiten. In ihren ersten Notizen zu dem geplanten Buch
»Einfithrung in die Politik« hebt sie in den frithen 1950er Jahren hervor, dass ange-
sichts der Zeitliufte die Frage nach dem Sinn von Politik selbst sinnlos zu werden
droht. Zur totalitiren Herrschaft sind nun auch atomare Waffen hinzugetreten, so
dass nicht nur die Freiheit bedroht ist, sondern das Uberleben der Menschheit:

Die Sinnlosigkeit, in die die Politik im Ganzen geraten ist, zeigt sich in der Ausweg-
losigkeit, in die alle einzelnen politischen Fragen festrennen. Wie immer wir auch
die Situation bedenken und die einzelnen Faktoren zu berechnen versuchen, die
uns durch die doppelte Bedrohung totalitirer Staatsformen und atomarer Waf-
fen, vor allem aber durch die Koinzidenz dieser Ereignisse, erstellt sind: Wir kon-
nen uns eine befriedigende Losung nicht einmal ausdenken.®

Und als ob sie die Ausweglosigkeit, in welcher sich ihre Zeit zu befinden scheint,
noch einmal iiberdeutlich zu charakterisieren versucht, bemerkt sie an derselben
Stelle, dass nur ein »Wunder« weiterzuhelfen scheint:

8 H. Arendt: Was ist Politik? S. 31. Die deutsche Ausgabe des Fragments von Einfithrung in die
Politik tragt den Titel »Was ist Politik?«.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

97


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Marcus Llanque

Gehenwirvon der diesen Faktoren innewohnenden Logik aus und nehmen wir an,
dass nichts als das uns heute Bekannte den Lauf der Welt bestimmt und bestim-
men wird, so kdnnen wir nur sagen, eine entscheidende Anderung zum Heil kann
nur durch eine Art Wunder geschehen.’

Statt nun in eine apokalyptische Stimmung zu verfallen, erértert Arendt im An-
schluss genau das, was zunichst nur als Unterstreichung einer Untergangsstim-
mung anmuten mochte: Was sind die Bedingungen der Méglichkeit eines solchen
Wunders? Die Antwort hierauf findet Arendt in Handeln, weil es der Moglichkeit
nach die Grenzen der Naturgesetze, des Berechenbaren und Notwendigen zu iiber-
schreiten vermag.

Arendt benutzt das Wunder also nicht als Verweis auf die aus der Transzendenz
hereinragenden Zeichen oder Michte, die aus der menschlichen Begrenztheit sei-
nes Daseins von ihm nur als Wunder erfasst werden konnen, dem Menschen un-
erklirlich sind und auch bleiben. Kein Eingreifen einer Gottheit wird von Arendt
erwartet und sie entwirft auch keine Geschichtsphilosophie, in welcher sich durch
den angeblich notwendigen Ablauf der Prozesse etwas ereignet, was menschlichem
Wirken entzogen ist und von diesem nur als Wunder begriffen werden kann. Fiir
Arendt ist der einzige »Wundertiter« der Mensch selbst, welcher »offenbar auf eine
héchst wunderbare und geheimnisvolle Weise dazu begabt ist, Wunder zu tun«.™
Diese Begabung beruht auf dem, was Arendt Handeln nennt. Kraft des Handelns
ist der Mensch nicht dazu verdammt, sich nur so zu verhalten, wie es seine Natur
von ihm verlangt. Die Naturgesetze kénnen den Menschen nicht daran hindern zu
handeln, sie kénnen nur seinem Wirken Grenzen setzen. Handeln ist nimlich Agie-
ren aus Freiheit und Freiheit ist das Beginnen einer neuen Handlungskette: »Das
Wunder der Freiheit liegt in diesem Anfangen-Konnen beschlossen, das seinerseits
wiederum in dem Faktum beschlossen liegt, dass jeder Mensch, sofern er durch Ge-
burt in die Welt gekommen ist, die vor ihm da war und nach ihm weitergeht, selber
ein neuer Anfang ist«.”

Daher verweist Arendt in der von ihr selbst als scheinbar ausweglos beschriebe-
nen Gegenwart nicht aus der Politik heraus, sondern in sie hinein:

Wenn es also im Zuge der Ausweglosigkeit, in die unsere Welt geraten ist, liegt,
Wunder zu erwarten, so verweist diese Erwartung uns keineswegs aus dem ur-
spriinglichen politischen Bereich heraus. Wenn der Sinn von Politik Freiheit ist,
so heifdt dies, dass wir in diesem Raum — und in keinem anderen —in der Tat das
Recht haben, Wunder zu erwarten. Nicht weil wir wundergldubig waren, sondern

9 H. Arendt: Was ist Politik?, S. 31; Zu Arendts Verwendung des Begriffs des Wunders zuletzt:
M. Ferguson: »Arendtian Wonder as the Occasion for Political Responsibility«, S. 261-275.

10 Ebd., S. 34.

b8 H. Arendt: Was ist Politik? S. 34.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

weil die Menschen, so lange sie handeln kénnen, das Unwahrscheinliche und Un-
berechenbare zu leisten imstande sind und dauernd leisten, ob sie es wissen oder
nicht."?

In diesem Raum sind Aktivititen moglich, die in der Natur oder hinsichtlich des
Menschen als eines biologischen Lebewesens undenkbar sind. Menschen kénnen
sich miteinander einigen, wie sie mit Zeit umgehen, mit Vergangenheit und Zu-
kunft etwa, aber auch mit dem zeitlichen Zusammenhang von Personengruppen,
die iiber weite Zeitriume getrennt zu sein scheinen, so wie die Toten der Vergan-
genheit im Verhiltnis zu den Lebenden in der jeweiligen Gegenwart und den Nach-
geborenen in der fernen Zukunft. In Vita activa spricht Arendt etwas vorsichtiger
von »Heilmittel«, nicht von »Wunder«, und doch ist ihrer Sprache abzulesen, wie
wunderbar ihr das Handeln vorkommt. Das Handeln ist Heilmittel gegen die Un-
verfiigbarkeit der Vergangenheit und die Unerkennbarkeit der Zukunft:

Heilmittel gegen Unwiderruflichkeit—dagegen, dafl man Getanes nicht riickgéan-
gig machen kann, obwohl| man nicht wufite, und nicht wissen konnte, was man
tat— liegt in der menschlichen Fahigkeit zu verzeihen. Und das Heilmittel gegen
Unabsehbarkeit — und damit gegen die chaotische UngewifRheit alles Zukiinfti-
gen —liegtin dem Vermaogen, Versprechen zu geben und zu halten. Diese beiden
Fahigkeiten gehéren zusammen, insofern die eine sich auf die Vergangenheit be-
zieht und ein Geschehenes riickgidngig macht, dessen>Siinde<sonst, dem Schwert
des Damokles gleich, iiberjeder neuen Generation hingen und sie schliefilich un-
tersich begraben miifste; wahrend die andere ein Bevorstehendes wie einen Weg-
weiser in die Zukunft aufrichtet, in der ohne die bindenden Versprechen, welche
wie Inseln der Sicherheit von den Menschen in das drohende Meer des Ungewis-
sen geworfen werden, noch nichteinmalirgendeine Kontinuitit menschlicher Be-
ziehungen méglich wire, von Bestandigkeit und Treue ganz zu schweigen.”

In diesen Bereich menschlicher Fihigkeiten gehort auch ein Handeln, das auf Un-
sterblichkeit angelegt ist und in dem von einen gemeinsamen Handeln von Toten
und Lebenden gesprochen werden kann. Unsterblichkeit als Eigenschaft und Ziel
politischen Handelns zu begreifen bedeutet fiir Arendt nicht, das Unmogliche an-
zustreben, sondern das Selbstverstindliche, sofern man nur iiber einen angemessen
Handlungsbegriff verfugt. Diese Selbstverstindlichkeit ist der Moderne abhanden
gekommen, kann aber in der Antike gefunden werden.

12 H.Arendt: Einfihrung in die Politik, S. 35.
13 H. Arendt: Vita activa, S. 231—232.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

99


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Marcus Llanque

4. Die griechische Antike und das Riilhmen

Arendt wirft dem modernen Denken vor, dass darin alle »Sorge um Unsterblichkeit«
fast vollstindig verschwunden sei** und sieht dies als weiteren Beleg dafiir an, dass
der politische Raum heute abgestorben ist. Dem hilt Arendt das Vorbild der antiken
politischen Ordnung entgegen:

Die Polis war fiir die Griechen — wie die res publica fiir die Romer — primar eine
Carantie gegen die Vergeblichkeit und Verginglichkeit des Lebens und der Ein-
zelnen, der Raum namlich, der gegen alles nur Vergingliche geschiitzt und dem
relativ Dauerhaften vorbehalten, also geradezu dafiir bestimmt war, sterblichen
Menschen Unsterblichkeit zu gewihren.”

Die Gegeniiberstellung von Antike und Moderne bei Arendt ist bekannt und legt den
Vorwurf nahe, dass sie aus einer itberzogenen und wenig differenzierenden Kritik
an der Moderne zu einer ebenso wenig differenzierten Betrachtung der Antike ge-
langt, die sie geradezu sentimental, wenn nicht sogar naiv wiederaufleben lassen
mochte. Mit einem solchen Vorwurf kann man Arendt in die Gefilde »vormoder-
nen« Denkens verbannen und ihrjegliche Anschlussfihigkeit fiir heutige Fragen ab-
sprechen, hat sie doch angeblich der Moderne attestiert, gar nicht mehr politisch zu
sein. Doch Arendts Riickgriff auf die Antike ist nicht unkritisch und er ist vor allem
selektiv. Sie stellt nicht die gesamte Antike der Moderne als vorbildlich gegeniiber,
sondern die antike politische Praxis, von der sie die antike Politische Philosophie,
namentlich Platon und Aristoteles scharf unterscheidet. Die Philosophie hat Arendt
zufolge die antike politische Praxis nicht richtig verstanden und eine a-politische
Haltung eingenommen, welche zur modernen Politikvergessenheit fiihrte.

Das zeigt sich an ihrem ersten Anlauf, das Unsterblichmachen begreiflich zu
machen, am Ruhm. Das Vorbild hierfiir ist Homer, den sie ebenso wie andere Text-
quellen dazu nutzt, um ein vorsokratisches politisches Denken zu rekonstruieren.
Der Ruhm erméglicht es, dass »die Sterblichen unsterblich werden kénnen«.’® Die
»unsterblichen Taten« sind es, so meint Arendt, durch welche Menschen trotz ih-
rer Verginglichkeit ihren Platz finden kénnen in einem »Kosmos des Immerwih-
renden«: »Durch unsterbliche Taten, die, so weit das Menschengeschlecht reicht,
unvergingliche Spuren in der Welt zuriicklassen, konnen die Sterblichen eine Un-
sterblichkeit eigener, eben menschlicher Art erlangen«.”

Das Problem mit Homer ist allerdings, jedenfalls aus einer Sicht freiheitlicher
Politik, dass er die heroische Praxis schildert, ob es sich um Achilleus oder Odys-

14 H.Arendt: Vita activa S. 55.

15 Ebd.

16 H.Arendt: Einfithrung in die Politik, S.102.
17 H. Arendt: Vita activa, S. 24.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

seus handelt, die in einer feudalen Ordnung ihren Ort hat. Man kénnte Arendts Vor-
gehen vorwerfen, dass sie auf ein archaisches Politikverstindnis verweist, in wel-
chem heroische Einzeltaten im Mittelpunkt stehen und gerade nicht das gemein-
same Handeln von Akteuren. Arendt geht es jedoch erst einmal nur um den Vor-
gang des Rithmens selbst. Daher betont sie, dass Homer hier das Vorbild darstellt,
rithmenswerte Taten festzuhalten, zu iiberliefern und damit tendenziell unsterb-
lich zu machen. Politisch relevant wird dies durch die Ubernahme dieser dichte-
rischen Aufgabe durch die Polis selbst. Das macht Arendt daran fest, dass mit der
athenischen Demokratie das Rithmen zu einer kollektiven Aufgabe der politischen
Ordnung wird und nicht mehr den Dichtern und Historikern iiberlassen wird. An-
hand von Perikles’ Aussagen in seinem berithmten Epitaphios macht Arendt klar,
wie der Wechsel von den Dichtern zur Polis stattgefunden hat. Vor der Polis war es
also Homer, der die Unsterblichkeit sicherte, mit der Polis ist es die politische Ord-
nung selbst, welche Unsterblichkeit sicherstellt durch fortwihrende Erinnerung.
Jetzt erst, aber schon vor Sokrates und deutlich vor Platon, wird das Rithmen
und damit diese Art der Praxis der Unsterblichkeit zu einer kollektiven Aufgabe aller.
In der Polis bleiben die Toten lebendig durch das Andenken der Lebenden in Gestalt
von Denkmilern und anderen Formen des Erinnerns. Voraussetzung dafiir ist die
Existenz einer dauerhaften politischen Ordnung, in welcher dieses Gedenken statt-
findet. Arendt definiert die antike Polis insgesamt als »organisiertes Andenken«."®
Den Ruhm als Moglichkeit auszuweisen, welcher Menschen unsterblich macht,
ist durchaus konventionell und kénnte dem Bereich des Erinnerns und des kollekti-
ven Gedichtnisses zugeordnet werden, die auch heute vertraut sind, etwa in dem,
was Erinnerungspolitik genannt wird. Indem wir an bestimmte Taten gemeinsam
erinnern, gerade auch in Festakten, erheben wir sie zum Vorbild. Diese Praxis hat
sich von der Antike bis zur Moderne erhalten, auch zu Arendts Zeiten. Das aber sieht
sie offenkundig nicht als Ausweis eines andauernden Sinns fiir Unsterblichkeit an.
Was Arendt am Ruhm interessiert ist nicht einfach das Rithmen, sondern der Um-
stand, dass Taten vorgenommen werden im Lichte dessen, dass Spitere sie rithmen
werden. Die von Arendt angefithrte Rede des Perikles lobt ja nicht die archaischen
Heldentaten, sondern rithmt die Leistungen der Mitbiirger im Peloponnesischen
Krieg. Zuvor schon hatte die athenische Demokratie angefangen, die fiir ihre po-
litische Ordnung bedeutsamen Taten in Gestalt von Denkmailern zu »verewigen,
oder - in der Terminologie Arendts gesprochen — unsterblich zu machen. Genannt
werden muss die Statuengruppe von den so genannten Tyrannenmordern Harmo-
dios und Aristogeiton, die zum Sinnbild fiir den Kampf um Athens Freiheit erho-
ben wurden, und dies obschon Zeitgenossen dariiber sprachen, dass ihre Taten gar
nicht in erster Linie politisch, sondern erotisch motiviert waren. Arendt jedenfalls

18  H. Arendt: Vita activa, S. 191.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

101


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Marcus Llanque

gibt keinerlei Kriterien dafiir an, was warum und von wem gerithmt wird oder wer-
den sollte, sondern interessiert sich fiir den Akt des Rithmens als Beispiel fiir das,
was sie eigentlich interessiert, nimlich begreiflich zu machen, was Handeln im All-
gemeinen ist oder sein kann.

5. Unsterblichkeit vs. Ewigkeit

Arendt will der verbreiteten Vorstellung entgegentreten, Unsterblichkeit als Zu-
stand zu verstehen: aus ihrer Sicht ist die Unsterblichkeit nur als Aktivitit zu begrei-
fen. Sie betont, dass es im Griechischen sogar als Verb benutzt wird (a8avatigewy:
athanatizein) und dieser Auffassung schliefit sie sich an: »the word designated an
activity and not a belief, and what the activity required was an imperishable space
guaranteeing that >immortalizing« would not be in vain«.” Arendt hebt hervor,
dass die modernen Sprachen hierfiir kein Aquivalent haben, was sie wiederum als
Symptom der Politikvergessenheit ansieht.

Unsterblichkeit meint demnach eher Unsterblichmachen, nicht unsterblich
sein. Unsterblichkeit kann man laut Arendt nicht als Individuum »habenc, als
handle es sich um einen Zustand, auf den man hinwirken, erlangen und aufrecht
erhalten konnte; Unsterblichkeit ist nur méglich durch das Zusammenhandeln mit
anderen, — so wie dies auch bei der Freiheit der Fall ist oder beim handelnden Um-
gang mit Vergangenheit und Zukunft. Alles andere Begehren, etwa einen Zustand
der Unverginglichkeit zu erlangen oder an einer Sphire teil zu haben, die nicht
durch menschliche Verginglichkeit geprigt ist, sieht Arendt als nicht-praktisch,
schirfer formuliert: als a-politisch an. Wer diesen Zustand anstrebt oder an ihm
Teilhaben mochte, strebt nicht nach Unsterblichkeit, sondern nach »Ewigkeit«, und
befindet sich damit aufRerhalb des Offentlichen und Politischen. Der Unterschied
zwischen Unsterblichkeit und Ewigkeit markiert fiir Arendt die Grenze zwischen
Verstindnis und Unverstindnis dessen, was Handeln bedeutet.

Die Forschung unterscheidet selten so wie Arendt zwischen Unsterblichkeit und
Ewigkeit (immortality und eternity). Die mittlerweile umfangreiche Literatur zu Be-
griff und Vorstellung von Ewigkeit, in welcher selbst eine »sehr kurze Geschichte«
der Ewigkeit knapp 300 Druckseiten Umfang besitzt,”® umfasst eine breite, zahl-
reiche Disziplinen umfassende Forschung, die von der Literatur bis zur Kultur, von
der Geschichte im engeren Sinne bis zur Philosophie reicht.” Darin ist erstinjiings-

19 H. Arendt: »The Concept of History«, S. 41—-90, hier: S. 71 und S. 287 mit philologischen Ein-
lassungen. Aus der Forschung sei erwahnt: Peter Nickl, »Athanatizein«, S. 265—274.

20 C. Eire: A Very Brief History of Eternity.

21 Y. Melamed (Hg.): Eternity.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

ter Zeit Arendts Beitrag zu diesem Thema zur Kenntnis genommen worden.”” Aus
dieser Tradition greift Arendt vor allem einen Aspekt auf: Die Vorstellung von der
Unsterblichkeit der Seele einerseits und der Verginglichkeit weltlichen Daseins an-
dererseits. Sie dreht jedoch das Vorrangverhiltnis um: nicht die Suche nach Ewig-
keit, ob als vita contemplativa theoretischer Reflexion, als Streben nach dem ewi-
gen Seelenheil oder als Teil einer sich fortwihrend reproduzierenden Gattung ist
Arendt zufolge mafigeblich und im Vergleich hierzu ist auch nicht die vergingliche
Welt nachrangig, es ist vielmehr die von und zwischen Menschen geschaffene Welt,
die entscheidend ist, auch fiir die Individuation des einzelnen Menschen. In dieser
Welt ist Ewigkeit nicht vorhanden, verstanden als ein Zustand, den man erreichen
und aufrecht erhalten kann. Vielmehr ist Unsterblichkeit die Aufgabe gemeinsamen
Handelns und erreichbar auch nur in dieser zwischen Menschen alleine vorhande-
nen Welt.

Das Verstindnis dessen, was Arendt mit der Unsterblichkeit anspricht, steht in
einem engen Zusammenhang mit ihrem Verstindnis von Geburt und Tod, »Gebiirt-
lichkeit« und Sterblichkeit, wobei Gebiirtlichkeit ihre eigenwillige Ubertragung von
»natality« ins Deutsche ist.”® Natalitit wird in der Arendt-Forschung regelmiRig
als Kernbegriff ihres Denken angesehen® und lisst sich bis zu ihrer Beschiftigung
mit Augustinus zuriickverfolgen.” Die Geburt gilt Arendt als ontologische Basis von
Freiheit, insofern mit der Geburt immer wieder etwas Neues auf die Welt kommt
und diese daher als permanent verinderlich zu gelten hat.* Der Stellenwert der Na-
talitit bei Arendt inspiriert gegenwirtig vor allem jene politischen Krifte, die nach
dem Ort des Politischen jenseits von staatlichen und parteipolitischen Institutionen
Ausschau halten.”” Die Geburt gilt hier als Beweis der fortwihrenden Méglichkeit
von Freiheit, die ganz im Sinne Arendts als Spontaneitit und nun auch als Grund-
stein eines revolutioniren Politikverstindnisses gedeutet wird.*

Arendts Thematisierung der Geburt hitte dazu fithren kénnen, den Komple-
mentirbegriff hierzu, den Tod, und seinen Stellenwert in ihrem Denken genauer
zu befragen, doch dieser Aspekt wird meist vernachldssigt.”” Arendt hat oft Geburt

22 C. M. Sardo: »An Earthly Immortality«, S. 394—404.

23 H.Arendt: Vita activa, S. 167 u.0.

24 M. Passerin d’Entreves: The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 66—68; P. Bowen-Moore:
Hannah Arendt’s Philosophy of Natality; J. Champlin: »Born Againg, S.150—164.

25  R.Tsao:»Arendt’s Augustines, S. 39-57, insb. S. 50-57.

26  R.Beiner:»Action, Natality and Citizenshipc, S. 349-375.

27 ). Connolly: The Life of Roman Republicanism, S. 110.

28  O.Marchart:»Ein revolutionirer Republikanismus, S.151-168; M. Kajewski: Die Spontaneitit
revolutiondren Handelns.

29  Im Gegenteil: Seyla Benhabib behauptet sogar, der Begriff der Natalitit sei Arendts Konter
zur »Western philosophy’s love affair with death« gewesen: S. Benhabib, The Reluctant Mo-
dernism of Hannah Arendt, S. 135.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Marcus Llanque

und Tod im gleichen Atem genannt. Der Tod ist fiir Arendt ebenso wie die Gebiirt-
lichkeit ein Faktum des menschlichen Lebens: »the most general condition of human
existence: birth and death, natality and mortality«.>® Aber die Frage ist, was hier-
aus geschlossen werden soll. Geburt und Tod sind bei Arendt keine Verankerungen
des politischen, allgemein des kulturellen Lebens in dem biologischen, als handle es
sich hier um Konstanten, welche unabhingig von politischer und kultureller Bedeu-
tungszuschreibung vorhanden sind, gleichsam als unerschiitterliche Existenziale
des Menschen und Aspekte, in welchen er denselben Bedingungen wie jedes andere
Lebewesen ausgesetzt ist, die Sterblichkeit. Ganz im Gegenteil zu dieser verbrei-
teten Annahme formuliert Arendt in aller Klarheit, dass ihrer Ansicht nach Geburt
und Tod keine natiirlichen Gegebenheiten sind, sondern erst in der kulturellen Le-
benswelt existieren, denn sie werden iiberhaupt erst in der Lebenswelt als solche
wahrgenommen und thematisiert.

Sterblichkeit ist in Arendts Uberlegungen kein Attribut des Menschen als eines
biologischen Lebewesens. Als ein solches Lebewesen ist er, wie alle anderen Lebewe-
sen, also auch Tiere, Teil einer Gattung, die sich durch ewige Reproduktion fortsetzt
und so in einem fortwihrenden Kreislauf des Entstehens und Vergehens begriffen
ist. Als Teil der Gattung ist der Mensch Teil eines Prozesses, in welchem immer wie-
der dasselbe geschieht, in welchem er Teil des »Immerwihrenden« ist, was ja nicht
heifdt, dass nichts geschieht, das nicht etwas entsteht oder vergeht. »Sterblichkeit«
ist eine Wahrnehmung des Menschen als Teil der von ihm selbst geschaffenen Le-
benswelt, worin er nicht darauf beschrinkt ist, Teil des Entstehens, Werdens und
Vergehens zu sein. »Menschen sind die >Sterblichen« schlechthin, nimlich das Ein-
zige, was iiberhaupt sterblich ist, und sie unterscheiden sich von den Tieren da-
durch, daf sie nicht nur als Glieder der Gattung existieren, deren Unsterblichkeit
durch Fortpflanzung gewihrleistet ist«.*!

Wenn Arendt also behauptet, dass Geburt und Tod »nicht natiirliche, sondern
weltliche Ereignisse sind«,* wird deutlich, dass der stindige Verweis auf die Ge-
burt, auf das Geborensein, auf die Natalitit, dhnlich wie die Sterblichkeit, die
Mortalitit, keine Verankerungen ihres politischen Denkens im natiirlichen Raum
sind, wo Naturgesetze vorherrschen, sondern als Faktoren gedeutet werden, die
den Menschen von diesen Naturgesetzen unabhingig machen.

Wiahrend die Tiere eingelassen sind in die Reproduktion der Gattung und da-
durch einen Zustand des Immerwihrens realisieren, der aber nicht individuell ist,
sondern kollektiv die Gattung betrifft, wird den Menschen erst in der von ihnen ge-
schaffenen Lebenswelt die Unsterblichkeit zur Aufgabe, die sie auch nur in ihrer Le-
benswelt realisieren kénnen. Das macht sie nicht lebendig in einem biologischen

30  H.Arendt: Human Condition, S. 8.
31 H. Arendt, Vita activa, S. 24.
32 Ebd, S.90.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

Sinne, es macht sie aber lebendig in einem lebensweltlichen, modern gesprochen
kulturellen Sinne, da sie hier ihren Platz behalten und nicht nur einfach in ihre bio-
logischen Bestandteile zerfallen und Stoff fir neues biologisches Leben sind. Die
Sterblichkeit unterscheidet also laut Arendt die Menschen von den Tieren, eine pri-
ma facie verbliiffende Feststellung, hitte man doch umgekehrt erwarten konnen, in
der Sterblichkeit eine Gemeinsambkeit von Mensch und Tier zu finden.

Der Umstand des Vergehens als Lebewesen wird laut Arendt erst in der von
Menschen geschaffenen Lebenswelt bedeutend und als »Tod« beschrieben, dessen
Sinn dann befragt und gegenseitig vereinbart werden kann. Menschen werden erst
in der von ihnen geschaffenen Lebenswelt gewahr, dass sie sterblich sind, denn
nur hier wird ihre Geburt als Beginnen und der Tod als dessen Ende begriffen. Die
Geburt selbst bedeutet politisch nur die fortwihrende Moglichkeit des spontanen
Neubeginns, hier geht es nicht um ein biologisches Faktum als Bezugspunkt eines
rechtlichen oder politischen Arguments, sondern um einen Ausdruck der Potentia-
litit. Arendt lehnt daher auch die Gedankenfigur der Menschenrechte ab, wenn sie
so verstanden werden, als verfiige der Mensch solche Rechte »von Geburt an«. Die
Rede von den Geburtsrechten leitet solche Rechte von der biologischen Natur des
Menschen ab.* Das rettet den Menschen aber nicht vor den Handlungen anderer
oder schiitzt ihn vor den Unbilden der Natur. Stattdessen kann es laut Arendt dazu
fithren, dass hier der einzelne Mensch, als Teil einer Gattung begriffen, seinen Wert
von seiner Bedeutung fiir diese Gattung abzuleiten hat, so dass es ein leichtes ist,
den Einzelnen zum Wohle aller zu opfern.** Menschenrechte formulieren negative
Freiheiten gegeniiber allen anderen, es sind blofie Anspriiche, welchen Arendt
das gemeinsame Handeln von Menschen gegeniiberstellt, welches alleine solche
Anspriiche realisieren kann.* Die Stellung Arendts zu den Menschenrechten ist
sehr umstritten und kann hier nicht im Einzelnen ausgefithrt werden. Sie wird
hier nur erwihnt, um die Stellung des Begriffs der Geburt in ihrer Politischen
Theorie kritischer zu betrachten. Wiirde sie die Geburt im biologischen Sinne als
Anker von Rechtspositionen akzeptieren, hitte Arendt die fithrende Verfechterin
der Menschenrechte sein miissen; stattdessen wirft sie den Menschenrechten vor,
ebenso a-politisch in die Irre zu fithren wie die Suche nach Ewigkeit.

Ist die Geburt Ausdruck der Potentialitit an Freiheit, so bedeutet sie faktisch
zunichst nur die vollige Abhingigkeit des Menschen von anderen Menschen, nicht
die Unabhingigkeit hiervon: »Diese Abhingigkeit der Menschen untereinander in
allen Fragen des schieren Lebens ist evident; sie ist besiegelt schon in dem Faktum
der Geburt«.* Die Geburt selbst ist Ausweis der Potentialitit, deren Realisierungs-

33 H.Arendt: Origins, S. 298.

34  Ebd.,S.298-299.

35  Ebd.,S.297.

36 H.Arendt: »Freiheit und Politiks, S. 201—226, hier: S. 214.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Marcus Llanque

versuch erst das gemeinsame Handeln mit anderen nétig macht. Leben in der Welt
definiert Arendt nach dem lateinischen Sprachgebrauch als »inter homines esse«
und Sterben, dass dieses Miteinandersein aufhort. Leben heifst also in der von Men-
schen geschaffenen Welt immer das Zusammenleben, vor allem aber das gemeinsa-
me Handeln mit anderen. Erst im Tod kann der einzelne Mensch vollig singulir ge-
dacht werden. Ist das eigene Agieren aber auf das gemeinsame Handeln mit den
Fortlebenden angelegt, so eroffnet dieser Raum, in welchem man handelt, die Mog-
lichkeit der Unsterblichkeit.

6. Arendt und die Unsterblichkeit im Klassischen Republikanismus
im Akt der Griindung

Arendt hat in ihrem spateren Werk die Griindung einer Republik als Praxis der Un-
sterblichkeit weitaus nachdriicklicher thematisiert als das Rithmen. Das hat auch
damit zu tun, dass sie ihre Antikenrezeption immer stirker auf die romische Praxis
konzentriert. Der Ruhm als Form des Unsterblichmachens exemplifiziert Arendt am
griechischen, vor-sokratischen Beispiel von Homer bis Perikles. Das Griinden als
zweite Form des Unsterblichmachens erortert Arendt am rémischen Beispiel und
schliefdt hierbei an die republikanische Tradition der Frithneuzeit und Neuzeit an,
die sich von Machiavelli bis zu den Autoren der Federalist Papers an der rémischen
Republik orientierten. »Griinden« und »Griindung« sind Arendts bevorzugte Uber-
tragung von »founding« in ihrer eigenhindigen Ubersetzung von On Revolution in
die deutsche Fassung Uber die Revolution aus dem Jahr 1965. Sie geht darin soweit,
»founding fathers« mit »griindende Viter« zu tibersetzen, statt wie heute iblich
mit »Griindungsviter«.*® Den Begriff der »Begriindung« vermeidet Arendt ginz-
lich, wohl auch, weil dies zu leicht mit Rechtfertigung verwechselt werden konnte.
Ihr geht es aber um den Akt des Griindens, nicht dessen argumentative Begriin-
dung.

Arendt wurde beim Thema der Unsterblichkeitin den Texten des Klassischen Re-
publikanismus fiindig. Mittlerweile zahlt die Forschung auch Arendt zum Republi-
kanismus.* Man darf aber nicht ibersehen, dass Arendt selbst itber diesen Begriff
nicht verfiigte, ist der »Republikanismus« als ideengeschichtliche Bezeichnung fiir
eine bestimmen Strang politischen Denkens doch ein vergleichsweise junger For-
schungsertrag. In Abgrenzung zu anderen Deutungen von Republikanismus meint

37  Ebd.

38 H.Arendt: Uber die Revolution, S. 161 u.é.

39 M. Canovan, H. Arendt: A Reinterpretation of her Political Thought, S. 201-252; J. Connolly:
The Life of Roman Republicanism. Vom Verfasser vgl. M. Llanque: »Der republikanische Biir-
gerbegriff, S. 95-123; M. Llanque: »Die Rate von 1918/1919«, S. 61-84.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

der Klassische Republikanismus, oft auch »civic republicanism« genannt, Uberle-
gungen von Cicero bis zu Machiavelli, James Harrington und den Autoren der Fe-
deralist Papers, um nur die bekanntesten zu nennen, beziiglich des biirgerschaftli-
chen Handelns als Fundament jeglicher freiheitlichen politischen Ordnung. Arendt
begegnet dem Ausdruck »classical republicanism« in einem Buch von Zera S. Fink,*°
verwendet ihn selbst aber nur zégerlich. Noch 1960 wird bei Charles Blitzer der Aus-
druck zur Beschreibung einer strikten Haltung des Anti-Monarchismus in den eng-
lischen Debatten des 17. Jahrhunderts verwendet.* Er hat sich erst 1975 mit dem
Buch The Machiavellian Moment von ].G.A. Pocock durchgesetzt. Pocock rekonstru-
iert hier die Geschichte dieses Strangs von Machiavelli bis zu den Federalist Papers —
im Todesjahr Arendts, die er am Ende seines Buches als Inspiration seiner Uberle-
gungen anerkennend nennt.* Die gegenwirtige Erforschung des Klassischen Re-
publikanismus wird durch den so genannten Neo-Republikanismus erginzt. Ma3-
geblich initiiert von Philip Petitt, nutzt der Neo-Republikanismus zentrale Texte des
Klassischen Republikanismus als Grundlage fiir eine neuerliche Diskussion der Idee
der negativen Freiheit. Pettit hat sich dabei von einem Republikanismus-Verstind-
nis distanziert, dass er mit Arendts Namen verbindet.*® Es ist nicht iiberraschend,
dass der Neo-Republikanismus den Gedanken der Unsterblichkeit nicht erwihnt,
ist sein Denken doch liberal-individualistisch ausgerichtet.

Arendt hat in On Revolution ausfiihrlich die Texte des Klassischen Republikanis-
mus rezipiert und diskutiert, was ihr den Denkhorizont eréfinete, das auf Unsterb-
lichkeit angelegte Handeln im politischen Akt des Griindens einer Republik zu fin-
den. 1960 erschien dreiJahre vor On Revolution das bereits erwihnte Buch von Blitzer,
das im Titel einen Ausdruck von James Harrington iibernimmt, der von »immor-
tal Commonwealth« gesprochen hatte. Obschon Arendt Blitzers Buch nicht in On
Revolution erwihnt, wird es ihr nicht entgangen sein und es steht sogar zu vermu-
ten, dass es sie iiberhaupt auf die Spur brachte, im Klassischen Republikanismus
weiter Ausschau zu halten nach Aussagen zur politischen Unsterblichkeit. Blitzer
selbst und so auch die Republikanismus-Forschung Pococks begreifen Harringtons
Aussage zur »immortal commonwealth« als eine Art Steigerungsform von Stabili-
tit.** Wenn Harrington und andere von Unsterblichkeit sprechen wird das als Aus-
druck ihrer Suche nach der dauerhaften Stabilitit der Republik gedeutet und im
Bereich der Regierungsinstitutionen verortet: Wenn die Institutionen nur richtig
angeordnet werden, sind sie imstande, die Leidenschaften der Menschen, die Fakti-
onskimpfe, generell den Wechsel des Personals und auch der Generationen zu tiber-

40  Z. Fink: The Classical Republicans, 1945.

41 C. Blitzer: An Immortal Commonwealth 1960.

42 ). Pocock: The Machiavellian Moment, S. 550.

43 P Pettit: Republicanism, S. 8.

44  C. Blitzer: An Immortal Commonwealth, S. 303; ]. Pocock: Machiavellian Moment, S. 388.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

107


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Marcus Llanque

dauern. »Unsterblichkeit« wird hier also zum einen eher metaphorisch und zum an-
deren entpersonalisiert verwendet.

Diese Deutung des Republikanismus teilt Arendt nicht. Zwar hebt auch sie her-
vor, wie bedeutsam Institutionen fiir die Republik sind: Sie diskutiert die spezifisch
amerikanischen Institutionen des Senates und der Verfassungsgerichtsbarkeit so-
wie die in die Verfassung integrierte Moglichkeit fortlaufender Verfassungsinde-
rungen. Diese ermdglichen ihrer Ansicht nach auch die Fortentwicklung der politi-
schen Ordnung unter Bezug auf ihren Ursprung, ein in ihren Augen wesentliches
Merkmal der Unsterblichkeit der Griindung, wie wir noch sehen werden. Arendt
fragt aber vor allem nach den Bedingungen der Moglichkeit solcher Institutionen
und erkennt sie in den Handelnden selbst und ihrer Einstellung zur politischen Ord-
nung. Die Griinder stehen im Mittelpunkt, nicht die institutionelle Struktur ihrer
Griindung, so wie die spiteren Generationen in ihren Reformbestrebungen sich an
der urspriinglichen Griindung orientieren miissen, um sie — bei aller Anderung im
Einzelnen - im Ganzen fortzusetzen, gleichsam wiederzugriinden. Nicht die Insti-
tutionen sind entscheidend, nicht die Technik der Herstellung, das »constitution-
making«, sondern der »revolutionary spirit«** in welchem sie geschaffen und dann
auch wieder verindert werden.

Arendt gibt die republikanische Diskussion um das Problem der Dauer einer Re-
publik, ihrer Geburt wie ihres moéglichen Todes und der Unsterblichkeit, ausfithrlich
wieder. An einer Schliisselstelle zitiert sie aus Ciceros De re publica: »Since a politi-
cal body must be so constituted that it might be eternal, death is for communities
the punishment [of their wrong-doing], the same death which seems to nullify pun-
ishment for individuals«.*® Das hat laut Arendt der republikanischen Debatte, fiir
die Ciceros Schriften eine zentrale Rolle spielten, das eigentliche Thema vorgege-
ben: wie ist eine solche Dauer moglich? In der Fortsetzung der von Arendt zitierten
Stelle aus De re publica spricht Cicero davon, dass ein solcher Tod nicht natiirliche Ur-
sachen hat wie bei einem Menschen, sondern in Gestalt von Vernichtung und Aus-
16schung eines Volkes eintritt, und dass dies so sei, als stiirze eine »Welt« zusam-
men.*” Hier hat Arendt also wichtige Stichworte fiir ihr eigenes Denken gefunden,

45 H.Arendt: On Revolution, S. 142.

46  M.T.Cicero: Dere publicalll 23, zitiert in: H. Arendt: On Revolution, S. 230. Arendt scheint die
Stelle selbst tibersetzt zu haben. Die fithrende englische Ausgabe zur Entstehungszeit von
On Revolution, die zweisprachige Ausgabe der Loeb Classical Library, gibt die Stelle etwas
anders wieder: »But private citizens often escape those punishments which even the most
stupid can feel — poverty, exile, imprisonment and stripes — by taking refuge in a swift death.
Butin the case of a State, death [/] itself is a punishment, though it seems to offer individuals
an escape from punishment; for a State ought to be so firmly founded that it will live for
ever, Cicero, De re publica/De legibus, S. 211—213.

47 M. T.Cicero: De re publica, S. 283.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

und zwar nicht bei den griechischen Philosophen, sondern bei den romischen Re-
publikanern.

Arendt gibt nun eine ganze Reihe von Uberlegungen wieder, die in dieser De-
batte angestellt wurden.*® Dazu gehort die Annahme, »unsterbliche Legislatoren«
miissten von aufden kommend, und damit nicht in die internen Kimpfe von politi-
schen Ordnungen involviert, eine Verfassung aus einem Guss formulieren.* Diese
Idee ist eine von Machiavelli bis zu Rousseau nachweisbare Linie der Argumenta-
tion. Arendt gibt auch James Harrington wieder, der von der Aufgabe spricht, dass
»a Commonwealth rightly ordered, may for any internal causes be as immortal or
longlived as the World«.>® Hier besteht die Lésung in der Institutionenordnung
selbst, die im Wechsel der Personen die Dauer der Republik garantiert. Sie wird
immerhin nicht von auflen gegeben, sondern in einem Deliberationsprozess er-
mittelt. Harringtons Plan einer »immortal commonwealth«, orientiert sich an
dem venezianischen Vorbild, war doch Venedig eine der am lingsten existierenden
Republiken der Frithneuzeit und Neuzeit. Das Modell schafft eine zwar dauerhaft
wirkende, aber auch statische Institutionenordnung.

Arendt begreift das Problem der Dauer nicht als Frage des richtigen Arrange-
ments von Institutionen, sondern erkundet die Bedingung ihrer Moglichkeit und
findet diese in der inneren Einstellung der Akteure. Ganz wesentlich wird Machia-
velli hier zu einem Fixpunkt von Arendts Uberlegungen. Das ist auch nicht iiber-
raschend, hat Machiavelli sich gerade nicht an Venedig oder Sparta orientiert, die
spiter die fur Harrington maf3gebliche Vorbilder wurden, sondern an der rémi-
schen Republik. Machiavelli hatte den Gedanken einer »repubblica perpetua« auf-
gegeben®” und setzte stattdessen auf eine dynamische Fortentwicklung der politi-
schen Ordnung, angetrieben von internen Kimpfen, die sich bis zum Biirgerkrieg
steigern konnen. Die Fihigkeit der rémischen Republik zur dynamischen, auch kon-
flikthaften Fortentwicklung bei gleichzeitiger Orientierung an der Griindung wird
fiir Arendt entscheidend.

Anhand von Machiavelli erértert Arendt die republikanische Haltung, sich mit-
tels der Griindung einer Republik Unsterblichkeit sichern zu wollen.*® Machiavel-
li hat in einem berithmten Brief an Vettori bekundet, er liebe seine Heimatstadt

48  H.Arendt: On Revolution, S. 202—222.

49 Ebd.,S.204.

50 Arendt zitiert nach der damals immer noch mafRgeblichen englischen Ausgabe bei einem
deutschen Verlag aus dem Jahr1924:]. Harrington: Oceana, S. 186.

51 ). Harrington: Oceana, S. 185f.

52 N.Machiavelli: Discorsi Buch |11, Kap. 17: nach der Ausgabe von A. Zambelli: Il principe e Dis-
corsi, S. 362.

53 Zu Arendts Verhdltnis zu Machiavelli vgl. G. StrafRenberger: »Konsens und Konfliktc,
S. 297-316.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

109


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Marcus Llanque

mehr als seine eigene Seele.* Arendt sieht darin die Suche nach Unsterblichkeit,
aber nicht im Glauben an die transzendente Vorstellung von Ewigkeit, sondern in
der menschlichen Welt: »The question, as Machiavelli saw it, was not whether one
loved God more than the world, but whether one was capable of loving the world
more than one’s own self. And this decision indeed has always been the crucial de-
cision for all who devoted their lives to politics«.” Die Fihigkeit hierzu hat Arendt
zufolge mit der Einstellung zu tun, Unsterblichkeit im gemeinsamen Handeln mit
den Mitbiirgern zu suchen, also in der Welt, welche man mit ihnen teilt, und nicht
in einem Raum auflerhalb der Mitbiirger und ohne sie.

Bei Machiavelli findet Arendt auch die Thematisierung der Griindung als zen-
tralen Losungsansatz fiir die Losung des Problems der Dauer:

The greatness of his rediscovery lies in that he could not simply revive or resort to
an articulate conceptual tradition, but had himself to articulate those experiences
which the Romans had not conceptualized but rather expressed in terms of Greek
philosophy vulgarized for this purpose. He saw that the whole of Roman history
and mentality depended upon the experience of foundation, and he believed it
should be possible to repeat the Roman experience through the foundation of a
unified Italy which was to become the same sacred cornerstone for an >eternal<
body politic for the Italian nation as the founding of the Eternal City had been for
the Italic people.®

Auch wenn Arendt anerkennt, dass Machiavelli als erster in der Frithneuzeit in der
Griindung das Kernproblem der Republik gesehen hat, so konstatiert sie doch auch
seine Grenzen, da er auch die Gewalt als Mittel ansieht, um den fiir Italien erstrebten
Neubeginn zu verwirklichen.”” Insbesondere die Institution der Diktatur wird fiir
ihn zur zentralen Einrichtung, mit welcher die Griindung vorgenommen und dann
auch erhalten wird. Arendt erkennt hier eine direkte Linie von Machiavelli zu Robes-
pierre. Sie selbst sieht aber das gegenseitige Versprechen als Modus an, in welchem
die Griindung erfolgt, ein Modus, der vor allem bei den amerikanischen Griindern
ausgangs des 18. Jahrhundert erfolgreich praktiziert wurde.

Die amerikanischen founding fathers haben die republikanischen Debatten mit
grofler Aufmerksamkeit rezipiert, wie Arendt ganz richtig festhilt, aber ihre eige-
ne Losung fiir das Problem der Dauer gefunden, indem sie sich noch stirker an
der Praxis der rémischen Republik orientierten als Machiavelli dies tat. Die Losung

54  A.Gilbert (Hg.): Letters of Machiavelli, S. 248—249. In der Sache hat Machiavelli diese Haltung
in seiner Geschichte von Florenz auch als Motiv florentinischer Akteure verallgemeinert: N.
Machiavelli: Geschichte von Florenz, S. 148.

55  H.Arendt: On Revolution, S. 286.

56  H.Arendt: Human Condition, S. 138.

57  Ebd., S.139.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

der amerikanischen Griinder besteht darin, dass sie dem Akt der Griindung, beru-
hend auf einem gegenseitigen Versprechen, selbst die Legitimitit zusprechen, aus
welcher die Autoritit erwichst, mit welcher die Grindung Dauerhaftigkeit erzielen
kann.*® Nicht der Verfassungstext, sondern der Gritndungsakt verleiht diese Legi-
timitit. Arendt erinnert daran, dass »Constitution« nicht alleine die Verfassung als
Verfassungsdokument meint, sondern auch den Akt, durch welchen sich ein Volk ei-
ne politische Ordnung gibt und der jeder Verfassungsgebung vorausliegt,” der Akt
der Griindung selbst.

Erst der Akt der Griindung verschafft also der Verfassung jene Autoritit,* wel-
che die politische Ordnung stabilisiert und auf Dauer zu stellen vermag, aber nicht
im Sinne eines fertigen Produkts, das allen Wandlungen der Umwelt trotzen kann
und mit sich selbst identisch ist wie eine unverinderliche Institutionenordnung,
sondern verstanden als Akt des Beginnens, das auf die fortwihrende Fortsetzung
der Nachfolgenden setzt und dies von vornherein in diese Ordnung einbezieht. Die
Unsterblichkeit der Republik beruht also darauf, dass Tote und Lebende in einem
fortwihrenden gemeinsamen Handeln miteinander verbunden sind und diese Bin-
dung stindig aktualisieren. Arendts Darstellung zufolge war den Griindern klar, wie
sehr sie von ihren Nachfolgern abhingig sind, wie sehr sie also als Griinder agieren,
aber nur als »ancestors« wirksam bleiben, und zwar alleine und ausschliefRlich wirk-
sam bleiben durch die Handlungen ihrer Nachfolger.® Erst auf diese Weise kann das
Anliegen der Revolutionire erreicht werden, nimlich einen »immortal common-
wealth«®* zu errichten: durch das gemeinsame Handeln der Toten und Lebenden,
die eint, dass die Lebenden an die Toten ankniipfen und ihrerseits den Prozess nicht
stillstellen oder beenden wollen, sondern als zu kontinuierende Aufgabe weiterrei-
chen.

Wie Arendt konstatiert, gibt es dabei institutionelle Unterschiede zwischen der
romischen und der amerikanischen Republik, darunter den Senat, die Verfassungs-
gerichtsbarkeit und vor allem die Méglichkeit férmlicher Verfassungsinderungen.
Zwar haben rémischer und amerikanischer Senat den Namen gemein, aber nur der
romische hat die politische Funktion, den Geist der Griindung lebendig zu halten,
und zwar durch fortwihrende Anderung. Die institutionelle Innovation der ame-
rikanischen Verfassungsgerichtsbarkeit kann die Stellung des romischen Senates

58  H. Arendt: On Revolution, S. 204.

59  Ebd.,S.203.

60 Ebd., S. 201. Zur Bedeutung des Begriffs der Autoritat bei Arendt und ihrer diesbeziigli-
chen Rezeption des Republikanismus vgl. G. StraRRenberger: »Autoritat in der Demokratie,
S. 67-82.

61 H.Arendt: On Revolution, S. 203.

62 Ebd,S. 231.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Marcus Llanque

nicht ganz ausfiillen, die Griindung aufrecht und lebendig zu halten. In Arendts Au-
gen sind es vor allem die Verfassungsinderungen, die in der amerikanischen Verfas-
sung verankert sind, welche diesen Geist des Beginnens und sein Prinzip aufrecht-
erhalten, fortsetzen, wenn auch wandeln.®

1. Der revolutionare Geist der Griinder und die Rebellion:
Arendts Erweiterung ihrer Theorie
um die biirgerschaftlichen Assoziationen

Hier stofRen wir aber auf ein Problem mit Arendts Uberlegungen, das sowohl die
Grenzen ihrer Theorie aufzeigt wie zugleich neue Horizonte eréffnet. Das Problem
der Unsterblichkeit und damit verbunden der Wertschitzung der physischen Exis-
tenz im Verhiltnis zur potentiellen Unsterblichkeit im Verbund mit dem gemeinsa-
men Handeln mit anderen, den Gegenwirtigen wie den Nachlebenden, ist nichterst
in der Revolution relevant, sondern bereits in der Rebellion, die bei Arendt der Re-
volution vorausgeht. Die erwihnte neo-republikanische Kritik an Arendt hat auch
damit zu tun, dass sie ein zentrales Motiv dieser liberal-republikanischen Perspek-
tive auf eine ganz andere Weise interpretiert, nimlich die Gegeniiberstellung von
Freien und Sklaven. Pettit vermeint, ein Sklave konne im Falle eines wohlmeinen-
den Herrn den Eindruck gewinnen, iiber sehr viel Freiheit zu verfiigen, doch die-
se Freiheit bleibt in einem Rahmen gestellt, in welchem die formale Beherrschung
durch den Herrn fortbesteht und jeder Zeit wieder aufleben kann. Das Anliegen des
Neo-Republikanismus besteht daher darin, jede Form auch der nur méglichen Be-
herrschung durch entsprechende Institutionen zu verhindern und auf diese Weise
die negative Freiheit des Individuums tatsiachlich sicherzustellen. Arendt versteht
das Begriffspaar von Freien und Sklaven dagegen vollig anders: Ein Sklave ist der
derjenige, der sein Leben mehr liebt als seine Freiheit; wer das Risiko des eigenen
Todes der Sicherheit des Lebens vorzieht, ist frei - unabhiangig von konkreten Herr-
schaftsverhiltnissen. Mit der Freiheitist nimlich das Risiko des eigenen Lebens ver-
bunden, oder, wie Arendt sagt: »Frei also konnte nur sein, wer bereit war, das Leben
gerade zu riskieren, und eine unfreie, sklavische Seele hatte der, der mit zu grofRer
Liebe am Leben hing«.®* Hier wird wieder Arendts Einstellung erkennbar, das Le-
ben des Einzelnen - als physische Existenz betrachtet — nicht zu tiberschitzen, um
nicht die Potentiale des politischen Lebens mit anderen zu unterschitzen, eroffnen

63  Ebd.,S.202.Vgl.D. Michelsen: »Die Fortfiihrung des Griindungsmoments in der Verfassungs-
ordnungs, S. 141-158. Auch in der verfassiungsrechtlichen Forschung bleibt Arendt prasent:
vgl. R. Albert/X. Kontiadés/A. Fotiadou, Alkmene (Hg.): The Foundations and Traditions of
Constitutional Amendment.

64  H.Arendt: Was ist Politik?, S. 44.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

sich doch erst bei letzterem die genannten Méglichkeiten der Unsterblichkeit aus
einem gemeinsamen Handeln der Toten mit den Lebenden.

Ist nun die Rebellion mehr als nur ein Aufstand der Unterdriickten um die
Verinderung ihrer unmittelbaren Lebensumstinde willen und soll die Rebellion
die Moglichkeit einer Revolution erdffnen, in welcher erst die rebellisch gewonnene
Freiheit in eine dauerhafte Freiheitsordnung iiberfithrt werden kann, dann wird
auch der Geist der Rebellion bedeutsam. Das ist schon deshalb mafgeblich, weil
gerade in der Rebellion das Risiko am grofiten ist, das eigene Leben zu verlieren
und deshalb schon hier die Frage akut ist, warum man es iberhaupt riskieren sollte.
Die Frage, wie der Geist der Freiheit iitber den Geist der Sklaverei — verstanden als
Fiigung in die Notwendigkeiten des physischen Uberlebens und dessen Sicherheit —
obsiegt, ist also bereits und ganz besonders in der Rebellion wesentlich und nicht
erst in der anschlieenden Griindung einer freiheitlichen Ordnung.

In On Revolution behauptet Arendt, dass mittlerweile in den USA dieser revolu-
tiondre Geist verloren gegangen ist. Sie macht dafiir die politischen Parteien ver-
antwortlich. Hintergrund ihrer Kritik ist das Parteiwesen, das sich nach der Griin-
dungsphase der Republik etablierte und ihrer Ansicht nach alle politischen Ordnun-
gen, auch in ihrer eigenen Gegenwart, fest im Griff hat.*® Hier hat sich das Herstel-
len gegeniiber dem Handeln durchgesetzt: Mehrheiten werden hergestellt, die 6f-
fentliche Meinung wird manipuliert, die politische Ordnung wird fir Partikularin-
teressen benutzt. In den Parteien ist in Arendts Augen etwas auseinander gerissen,
was sie selbst auf das engste miteinander verbunden sieht, den Sinn fiir Bewahrung
und fir Fortentwicklung einer Ordnung in einem. Im Zusammenhang mit ihrem
enthusiastischen Plidoyer fiir den Geist des Griindens bringt Arendt ihre Kritik an
der amerikanischen Gegenwart in der folgenden Passage zum Ausdruck:

The act of founding the new body politic, of devising the new form of government
involves the grave concern with the stability and durability of the new structure;
the experience, on the other hand, which those who are engaged in this grave
business are bound to have is the exhilarating awareness of the human capacity
of beginning, the high spirits which have always attended the birth of something
new on earth. Perhaps the very fact that these two elements, the concern with
stability and the spirit of the new, have become opposites in political thought and
terminology — the one being identified as conservatism and the other being clai-
med as the monopoly of progressive liberalism —must be recognized to be among
the symptoms of our loss.%

Ob die von ihr vorgeschlagenen Rite eine Art Gegenkraft zu den Parteien darstel-
len konnen, in welchen sich der Aspekt spontaner Griindung gegeniiber parteipoli-

65 H.Arendt: On Revolution, S. 271.
66 Ebd,S. 223.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

N3


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Marcus Llanque

tisch organisierter Formierung durchsetzen kann, muss hier nicht diskutiert wer-
den.”” Arendt hat aber im Zuge der Anti-Vietnam-Proteste und der Biirgerrechtsbe-
wegung der 1960er Jahre grundsitzlich zum Problem des zivilen Widerstands in eta-
blierten Demokratien Stellung genommen und anlisslich dessen auch ihre Theorie
erweitert. Sie kommt dort nicht mehr auf den Aspekt der Unsterblichkeit zu spre-
chen, sehr wohl aber auf den der Griindung, die sie nun um den Gedanken der As-
soziation erweitert. Mit den von den Biirgern selbst errichteten Assoziationen navi-
giert Arendt das Problem der Griindung weg von der Ebene der Regierung und den
etablierten Institutionen und hin zur Ebene der Biirgerschaft. Darin kann eine der
modernen Gesellschaft angemessene Erweiterung des republikanischen Politikver-
stindnisses gesehen werden, die iber den Horizont von On Revolution hinausweist,
namlich auf die Moglichkeit des auf Unsterblichkeit angelegten gemeinsamen Han-
delns unterhalb der Ebene einer Republik als Ganzes. Denn die Erneuerung des re-
volutioniren Geistes fiir die Generation, die in einer seit langem etablierten Repu-
blik lebt, kann auch in spontanen Griindungen von politischen Vereinigungen lie-
gen, die — sofern sie den Geist der Griindung neubeleben wollen in einem aus ihrer
Sicht sklerotisch gewordenen Regierungssystem — das Potential aufweist, die Art
der Griindung darzustellen, die Arendt im Sinne hat.

In dem 1970 im New Yorker erschienen Beitrag »Civil Disobedience«*® erkennt
Arendt die Gefahr der zeitgendssischen Rebellionen, ob es sich dabei um die stu-
dentische Jugend oder die Black Americans handelt, fiir den Bestand der ameri-
kanischen Republik. Verantwortlich sind aber nicht die Rebellen, welchen Arendt
— unter Beachtung bestimmter Bedingungen — sogar zuspricht, ihrerseits an das
urspriingliche Versprechen der amerikanischen Republikgriindung anzukniipfen.
Wo der Widerstand offen und nicht konspirativ ausgetragen wird und wo der Wi-
derstand Ausdruck gemeinsamen Handelns darstellt, erachtet sie ihn fiir legitim.
Letzteres begriindet sie unter Beriicksichtigung von Alexis de Tocquevilles Assozia-
tionentheorie.*

Arendt hat Tocqueville bereits in On Revolution ausfithrlich zu Rate gezogen, da-
mals noch unter Auslassung seiner berithmten Assoziationstheorie. Tocqueville be-
hauptet, dass die Demokratie von der Fihigkeit der Biirgerschaft lebt, sich ohne
staatlichen Auftrag, spontan und selbstverantwortlich zusammen zu schlief}en, um
zur Losung von Problemen beizutragen, ob diese in der lokalen Nachwelt platziert
sind oder auf nationaler Ebene. Die Fihigkeit der Amerikaner, sich zu assoziieren

67 M. Llanque: Die Rite von 1918/1919.

68  H.Arendt: »Civil Disobediencex, S. 49-102.

69 Ebd., S. 94—98. Zu Arendts Nihe zu Tocqueville vgl. M. Lloyd: »In Tocqueville’s Shadows,
S. 31-58.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

ist es, was Tocqueville am meisten beeindruckte und aufgrund derer er die Vitalitit
dieser Demokratie attestierte.”

In On Revolution hat Arendt jedoch die Assoziationen und damit auch ihre Griin-
dung und die Frage ihrer generationeniibergreifenden Dauer nicht erértert. Im Zu-
sammenhang ihrer Deutung der Verfassungsinderung als institutioneller Garan-
tie der Wiedergriindung der Republik im Geiste ihrer Griinder hitte Arendt sehen
konnen, dass alle faktischen Verfassungsinderungen verbunden waren mit der Ti-
tigkeit solcher Assoziationen. Man denke an die Antisklaverei-Bewegung im Vorfeld
des13. bis 15. Amendments, an die Frauenbewegung im Vorfeld des 19. Amendments
oder an die Biirgerrechtsbewegung im Vorfeld des 24. Amendments, welches Ein-
schrinkungen des Wahlrechts verhindern will. Das 24. Amendment trat zwar erst
1964 in Kraft und damit ein Jahr nach dem Erscheinen von On Revolution. Der Ratifi-
zierungsprozess setzte aber im September 1962 mit dem entsprechenden Beschluss
des US Congress ein, im gleichen Monat, auf das Arendt ihr Vorwort zu On Revolution
datiert. Die 6ffentliche Debatte hieriiber begann natiirlich bereits Jahre zuvor.

Die im Vorfeld von Verfassungsinderungen aufkommenden Bewegungen
umfassten sehr unterschiedliche Formen des gemeinsamen Handelns mit sehr
unterschiedlichem Organisationgraden, doch viele von ihnen beruhten im Kern auf
selbstgegriindeten Vereinigungen. Nicht alle, welche diese Bewegungen begannen
oder in ihrer Griindungsphase darin engagiert waren, erlebten die Erfolge des
gemeinsamen Handelns, an dem sie sich beteiligten. Die Anliegen dieser Bewegun-
gen sind auch keineswegs alle in den genannten Verfassungszusitzen vollstindig
verwirklicht worden und oft hat es sogar Riickschlige gegeben, die dann erneutes
gemeinsames Handeln der in diesen zivilgesellschaftlichen Assoziationen verbun-
denen Akteure nach sich zog.

Diese Assoziationen und Bewegungen, die heute als Teile der Zivilgesellschaft
gelten, also als Titigkeitsform, die zwischen den grofigesellschaftlichen Interessen-
verbinden einerseits und der staatlichen Spitze der politischen Ordnung anderer-
seits liegt, organisieren gemeinsames Handeln, das iiber die Lebensspanne der Be-
teiligten hinausweist und so auch angelegtist. Das in der Zivilgesellschaft beobacht-
bare Engagement, der hohe Grad leidenschaftlicher Aktivitit, auch an Opferbereit-
schaft und zugleich die Fihigkeit zu einem Grad an Selbstorganisation, die an For-
men der Selbstregierung erinnert, ist ein geeigneter Kandidat fiir das, was Arendt
unter dem auf Handeln beruhenden Griinden versteht. Die Griinder solcher zivilge-
sellschaftlichen Assoziationen miissen nicht ausdriicklich von sich behaupten, sich
mit diesen Griindungen »verewigen« zu wollen, aber sie streben hiufig eine Dauer
an, die weit iiber ihre eigene Lebensspanne reicht, so wie diese Vereinigungen sich

70  Arendtzitiert Tocquevilles Werk De la démocratie en Amérique von 1835/1840 in der Ausgabe
von 1945: A. de Tocqueville: Democracy in America.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

15


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Marcus Llanque

ihrerseits mit Taten von Personen auseinandersetzten, die schon lange nicht mehr
am Leben sind.

Arendthatoffenbar nach Fertigstellung von On Revolution Tocquevilles Assoziati-
onstheorie entdeckt und in ihren Aufsatz »Civil Disobedience«integriert. Sie fordert
darin eine Anerkennung von »civil disobedient minorities« analog zu den de fac-
to anerkannten »pressure groups« und registrierten Lobbyisten, damit erstere, als
biirgerschaftliche Assoziationen, in aller Form ihre Anliege geltend machen kénnen.
Ferner schligt sie als dringende Verfassungsinderung die Anerkennung der Asso-
ziationsfreiheit vor.”" In ihren Augen beruht der Geist der Republik von der Griin-
dung der Republik an auf dem mutual agreement der Akteure und dieses erstreckt
sich nicht nur auf das Volk als Ganzes, sondern auf alle Biirger, die sich fiir ihre An-
liegen zusammenschlieRen. Auch wenn Arendt an dieser Stelle nicht weiter auf das
Unsterblichkeits-Handeln durch Griinden eingeht, so wird doch erkennbar, dass sie
hier in signifikanter Weise ihre eigene Theorie erweitert und modernisiert hat.

8. Schlussfolgerungen

Man darf'sich also unter Arendts Gebrauch des Ausdrucks »Unsterblichkeit« nicht
Ewigkeit vorstellen im Sinne einer zeitlosen Fortexistenz menschlichen Lebens. So-
fern der Horizont des Handelns auf die eigene Existenz gerichtet bleibt, wird de-
ren unvermeidliche Endlichkeit auch das Agieren bestimmen. Der eigene Tod spielt
hingegen in dem Handeln, das Arendt meint, keine entscheidende Rolle, denn das
eigene Agierenist hier nicht auf das personliche Fortleben angelegt, sondern auf das
Fortleben der Handlung, mit welcher man an der Unsterblichkeit Teil, die durch das
gemeinsame Handeln mit anderen, auch mit Nachgeborenen moglich wird.

Menschen ist es aufgrund ihres Handelns méglich, sich einen Raum der Un-
sterblichkeit zu schaffen. Darin kénnen sie zwar ihren biologischen Tod, das En-
de ihres Lebens nicht vermeiden, aber sie streben dies auch gar nicht an im Unter-
schied zu jenen, welche nach der Ewigkeit ihrer Seele oder der Verschmelzung mit
der Natur streben. Stattdessen verbinden sich Menschen auf der Grundlage ihres
gemeinsamen Handelns und das erméglicht auch eine Verbindung von jenen, die
bereits gestorben sind, sofern ihr Handeln auf die Kooperation auch mit jenen an-
gelegt war, die nach ihnen kommen, so wie die gegenwirtig Lebenden mit den Toten
verbunden sind, wenn sie diese in ihr Handeln einschliefSen.

Am Ende finden wir auch heute noch viele Verhaltensweisen, die auf einen Sinn
der Akteure schliefien lisst, ihr Handeln iiber ihre Zeitspanne als Lebewesen hinaus
auszurichten und an die Méglichkeit der Kontinuitit von Toten und Lebenden zu
orientieren. Das mégen nicht die einzigen Motive sein und diesem Anliegen muss

71 H. Arendt: »Civil Disobediencex, S.101.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

auch nichtimmer Erfolg beschieden sein, und doch wird hier ein Handlungsmovens
erkennbar, das vielleicht nicht explizit Unsterblichkeit anstrebt und davor zuriick-
schreckt, sich selbst als Tote zu denken oder ein Fortleben nach dem eigenen Tod zu
imaginieren. Doch das schlief3t nicht aus, dass solche Uberlegungen Teil der Praxis
sind und sie somit jene Potentiale bergen, dessen Moglichkeiten Arendt mit den ihr
zur Verfiigung stehenden intellektuellen Instrumenten auslotete. Diese Instrumen-
te kénnen weiter aufgegriffen und fortentwickelt werden.

Literaturverzeichnis

Albert, Richard D./Kontiadés, Xenophon I./Fotiadou, Alkmene (Hg.): The Foundati-
ons and Traditions of Constitutional Amendment, Oxford: Hart 2017.

Arendt, Hannah: »Civil Disobediencex, in: Crises of the Republic, New York: Har-
court Brace 1972, S. 49-102.

Arendt, Hannah: »Freiheit und Politik« [1958], in: Ubungen im politischen Den-
ken 1 (2012), Zwischen Vergangenheit und Zukunft, Miinchen/Zirich: Piper,
S. 201-226.

Arendt, Hannah: »The Concept of History. Ancient and Moderng, in: dies., Be-
tween Past and Future. Six Exercises in Political Thought, New York: Viking 1961,
S. 41-90.

Arendt, Hannah: On Revolution, London: Penguin 1990 [1963].

Arendt, Hannah: Origins of Totalitarianism, 2. Auflage Cleveland/New York: Merid-
ian 1958.

Arendt, Hannah: The Human Condition, 2. Auflage Chicago: Chicago UP1990 [1958].

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom titigen Leben, Miinchen/Ziirich: Piper 1993
[1967].

Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragment aus dem Nachlaf, Ursula Ludz (Hg.),
Miinchen/Ziirich: Piper 1993.

Beiner, Ronald: »Action, Natality and Citizenship. Hannah Arendt’s Concept of Free-
domy, in: Z. Pelczynski/]. Gray (Hg.), Conceptions of Liberty in Political Philos-
ophy, London: Athlone Press 1984, S. 349-375.

Benhabib, Seyla: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, neue Auflage, Oxford:
Rowman & Littlefield 2000.

Berlin, Isaiah: Two Concepts of Liberty, in: ders (Hg.), Oxford: Oxford UP 2002,
S. 166—217.

Blitzer, Charles: An Immortal Commonwealth. The Political Thought of James Har-
rington, New Haven: Yale UP 1960.

Bowen-Moore, Patricia: Hannah Arendt’s Philosophy of Natality, Houndmills:
Macmillan 1989.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

n


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n8

Marcus Llanque

Canovan, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of her Political Thought,
Cambridge: Cambridge UP 1992.

Champlin, Jeffrey: »Born Again. Arendt’s »Natality« as Figure and Conceptc, in: The
German Review. Literature, Culture, Theory, 88 (2013), S. 150-164.

Cicero, Marcus Tullius: De re publica/De legibus, Clinton Walker Keyes (Hg.), Cam-
bridge/Massachusetts: Harvard 1928.

Cicero, Marcus Tullius: De re publica/Vom Gemeinwesen. Latein und deutsch. Uber-
setzt von Karl Biichner (Hg.), Stuttgart: Reclam 1979.

Connolly, Joy: The Life of Roman Republicanism, Princeton: Princeton UP 2015.

Dolgoy, Erin A./Hale, Kimberly Hurd/Peabody, Bruce (Hg.): Political Theory on
Death and Dying, London/New York: Routledge 2022.

Eire, Carlos: A Very Brief History of Eternity, Princeton: Princeton UP 2010.

Ferguson, Magnus: »Wonder at What Is as It Is<. Arendtian Wonder as the Occasion
for Political Responsibility«, in: Journal Of The British Society For Phenomenol-
ogy, 53 (2022), S. 261-275.

Fink, Zera S.: The Classical Republicans. An Essay in the Recovery of a Pattern of
Thought in 17th Century England, Evanston: Northwestern UP 1945.

Harrington, James: Oceana, S.B. Liljegren (Hg.), Heidelberg: Winters 1924.

Kajewski, Mareike: Die Spontaneitit revolutioniren Handelns, Weilerswist: Vel-
briick 2020.

Korngold, Ralph: Robespierre. First Modern Dictator, London: Macmillan 1937.

Llanque, Marcus: »Der republikanische Biirgerbegriff. Das Band der Biirger und ih-
re kollektive Handlungsfihigkeit«, in: Thorsten Thiel/Christian Volk (Hg.): Die
Aktualitit des Republikanismus, Baden-Baden: Nomos 2016, S. 95-123.

Llanque, Marcus: »Die Rite von 1918/1919 und ihre Deutung im nicht-sozialistischen
Politikverstindnis durch Max Weber und Hannah Arendtc, in: Andreas Braune/
Michael Dreyer/Torsten Oppelland (Hg.): 1919 — 1949 —1989. Demokratie und De-
mokratieverstindnis, Stuttgart: Steiner 2021, S. 61-84.

Lloyd, Margie: »In Tocqueville's Shadow. Hannah Arendt’s Liberal Republicanismc,
in: Review of Politics, 57 (1995), S. 31-58.

Machiavelli, Niccolo: Geschichte von Florenz, Wien: Phaidon 1934.

Machiavelli, Niccolo: Il principe e Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio di Niccolo
Machiavelli, 3. Auflage, Andrea Zambelli (Hg.), Florenz: Monnier 1880.

Machiavelli, Niccolo: Letters of Niccold Machiavelli, Allan Gilbert (Hg.), New York:
Capricorn Books 1961.

Marchart, Oliver: »Ein revolutionirer Republikanismus. Hannah Arendt aus radi-
kaldemokratischer Perspektive«, Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die un-
endliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie, Bielefeld:
transcript 2015, S. 151-168.

Melamed, Yitzhak Y (Hg.): Eternity. A history, Oxford: Oxford UP 2016.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hannah Arendt und das republikanische Verstandnis der Unsterblichkeit

Michelsen, Danny: »Die Fortfithrung des Griindungsmoments in der Verfassungs-
ordnung. Arendt, Jefferson und popular constitutionalisme, in: Zeitschrift fiir
Politische Theorie, 8 (2017), S. 141-158.

Nickl, Peter: »Athanatizein. Hexis-Erwerb als Weg zur Unsterblichkeit«, in: Walter
Mesch (Hg.): Gliick-Tugend-Zeit. Aristoteles iiber die Zeitstruktur des guten
Lebens, Stuttgart/Weimar: Metzler 2013.

Passerin d’Entreves, Maurizio: The Political Philosophy of Hannah Arendt, London/
New York: Routledge 1994.

Pettit, Philip: Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Oxford: Ox-
ford UP 1997.

Pocock, J.G.A.: The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the At-
lantic Republican Tradition, Princeton: Princeton UP 1975.

Sardo, Christopher Michael: »An Earthly Immortality. Arendt on Mortality, Poli-
tics, and Political Deathc, in: Erin A. Dolgoy/Kimberly Hurd Hale/Bruce Peabody
(Hg.), Political Theory on Death and Dying, London/New York: Routledge 2022,
S.394-404.

Strafenberger, Grit: »Autoritit in der Demokratie. Zur republikanischen Rezepti-
on des romischen auctoritas-Konzepts bei Hannah Arendt«. In: Zeitschrift fiir
Politische Theorie, 5 (2014), S. 67—82.

Strafenberger, Grit: »Konsens und Konflikt: Hannah Arendts Umdeutung des uomo
virtuosos, in: Harald Bluhm/Karsten Fischer/Marcus Llanque (Hg.): Ideenpoli-
tik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwirtige Konflikte, Berlin: Akade-
mie 2011, S. 297—-316.

Tocqueville, Alexis de: Democracy in America, 2 Binde, Phillips Bradley (Hg.), New
York: Vintage 1945.

Trimgev, Eno: Thinking Founding Moments with Leo Strauss, Hannah Arendt and
Eric Voegelin, Baden-Baden: Nomos 2017.

Tsao, Roy T.: »Arendt’s Augustine, in: Seyla Benhabib (Hg.): Politics in Dark Times.
Encounters with Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge UP 2010, S. 39-57.

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -

9


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 20:00:16. https://wwwiinilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

