
Hannah Arendt und das republikanische Verständnis

der Unsterblichkeit

Marcus Llanque

1. Einleitung

In ihrem Buch On Revolution aus dem Jahr 1963 zitiert Hannah Arendt eine Aussa-

ge vonMaximilien Robespierre in englischer Übertragung: »Death is the beginning

of Immortality«.1 Arendt kommentiert, kein Satz bringe das Anliegen der revolu-

tionären Politik so kurz und zugleich so grandios zum Ausdruck wie dieser. Diese

Aussage stellt Arendt in einen Zusammenhangmit den founding fathers der ameri-

kanischen Republik.Die Revolutionäre auf beiden Seiten des Atlantiks amEnde des

18. Jahrhunderts hätten sich hauptsächlich mit einem Grundproblem beschäftigt:

»the perpetual state«. Ihr Anliegen sei es gewesen, »immortality« zu schaffen in und

durch die Gründung einer Republik.2

Arendt geht nicht weiter darauf ein, dass sie Robespierre aus seiner letzten Re-

de vor derNationalversammlung zitiert, die er zwei Tage vor seinerHinrichtung am

26. Juli 1794 hielt und in welcher er das Ende nicht nur kommen sah, sondern gera-

dezu provozierte. Diese Rede war es gewesen, welche die Thermidorianer bewog,

endgültig die Initiative zu ergreifen und Robespierre und seine Unterstützer einen

Tag später nach der Rede zu verhaften und am Tag darauf zu guillotinieren. Dem

Entstehungskontext dieser Rede misst Arendt keine weitere Aufmerksamkeit bei.

Sie vermeint hier schlicht das Epitom der Haltung aller Revolutionäre zu erkennen.

Dasmarkiert bereits ihren Umgangmit dem ideengeschichtlichenMaterial, das sie

zu einem theoretischen Argument formt, welches nicht historische Geltung bean-

sprucht in der Rekonstruktion dessen, wie es dereinst einmal gewesen ist, sondern

was sein Sinn ist.

1 H. Arendt: OnRevolution, S. 23; Arendt gibt keineQuelle an. In ihremBuch verweist sie auf die

französische Edition von Robespierres Schriften, aber auf keine englischsprachige Ausgabe.

Sie kann aber eine englische Fassung dieser Rede in verschiedenen Arbeiten zu Robespierre

gefunden haben, die sie im Zusammenhang mit ihrem Buch allgemein interessiert haben

könnten, so bei R. Korngold: Robespierre. First Modern Dictator, S. 331.

2 H. Arendt: On Revolution, S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Marcus Llanque

Arendt will eineTheorie der Revolution entwickeln, die nicht auf der Gewalt be-

ruht, die zweifellos meist revolutionäre Ereignisse begleitet. Selbst in einer revolu-

tionären Zeit der Gärung lebend, in welcher Kolonien die Herrschaft der vormali-

gen imperialen Herrscher abschüttelten und sich eigene politische Ordnungen ga-

ben,beobachtetArendtmit Sorge,wiedieRevolutionmitGewalt gleichgesetztwird.

Arendt kommt in ihrem Buch zum Schluss, dass der Revolution eine gewalttäti-

ge Rebellion vorausgeht, in welcher die bestehende Herrschaft überwunden wird.

Doch hiervon will sie die eigentliche Revolution unterschieden wissen, die auf ei-

nem Akt der Gründung beruht. Diese Gründung ist es, welche den Gründern Un-

sterblichkeit verleiht, aber nicht in dem Sinne, dass sie unsterblich »sind«, sondern

dass sie mit ihrem Akt der Gründung einen Neubeginn geschaffen haben, in wel-

chem sie im Handeln der Nachgeborenen fortleben werden, und dass dies ihr ei-

gentliches Anliegen gewesen ist.

Indem Arendt diese Bestrebungen in die Nachfolge vor allem von Niccolò Ma-

chiavelli und JamesHarrington stellt, ordnet sie dieRepublikgründungen indieTra-

dition jenes politischen Denkens, das nicht ohne Grund auch heute noch »republi-

kanisch« genannt wird. Arendt zufolge beruht die Revolution nicht auf der Unver-

änderlichkeit der neu geschaffenen Institutionen oder der Rationalität der Grün-

der, sondern auf deren Verständnis dafür,was politischesHandeln bedeutet,was es

ermöglicht und was es erfordert. Es ermöglicht auch so etwas wie Unsterblichkeit

und es setzt das gemeinsame Handeln von Toten und Lebenden voraus. So wie Ro-

bespierre in den eingangs zitierten Worten sagt, legten die Revolutionäre ihre Be-

mühungen auf Dauer an und waren davon überzeugt, dass sie dadurch Unsterb-

lichkeit erreichten. Diese Unsterblichkeit meint keine Unvergänglichkeit ihrer Lei-

ber, auch nicht das Erreichen des ewigen Seelenheils, sondern den Beginn eines ge-

meinsamenHandelns, das über ihre gegenwärtigen Zeitgenossen hinausreicht und

die künftigen Generationen einschließt, in deren Handeln das Handeln der Toten

dann aufgehoben und fortgesetzt wird. Die Politik der Toten besteht hier auf der

Sinngebung,mit welcher sie bereit sind, ihr Handeln zu Lebzeiten in einen zeitlich

umfassenderen, potentiell unendlichen Kontext zu stellen. So wirken sie über den

Tod hinaus und bleiben im Handeln der Nachfolgenden lebendig, doch nur, sofern

diese sich in ihrem Handeln ihrerseits an dem Handeln der Früheren orientieren.

Diese Fortsetzung des gemeinsamenHandelns über den Tod hinaus ist aus Arendts

Sicht möglich durch die Orientierung am Beginn dieser Kontinuität von Toten und

Lebenden, der mit der Gründung geschaffen ist.

Arendt spricht in ihremBuch auchüber ihrenEindruck,dass ihrer Beobachtung

zufolge Politik und öffentliche Meinung der USA in beständiger Furcht vor solchen

revolutionären Gärungen stünden, obwohl doch die USA selbst das Ergebnis einer

Revolution ist. Daraus folgert sie, dass die Amerikaner seit langer Zeit den »revolu-

tionären Geist« der Gründer ihrer Republik verloren haben, dass dies aber nur ein

weiteres Zeichen dafür ist, wie sehr das moderne politische Denken den Sinn für

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 93

Politik verloren hat. So sehr in Arendts Augen die amerikanischeRepublikgründung

das erfolgreichsteBeispiel dafür ist,was sie unterGründung versteht, so sehr ist das

Verständnis dafür verloren gegangen, dass die Revolution der Beginn eines fortge-

setzten gemeinsamenHandelns ist und dass bei aller beständigen Veränderung der

politischen Ordnung die Orientierung am Beginn die Identität dieser Ordnung be-

gründet, eine Identität, in welcher die Toten ebenso wie die Lebendenmiteinander

verbunden sind.

Im Weiteren soll dieser Gedankengang Arendts rekonstruiert werden. Wir

werden noch sehen, dass sich Arendt nicht scheut, das moderne Publikum mit

Gedanken zu konfrontierten, diemetaphysisch klingen, aus ihrer Sicht aber nur die

schlichtenGrundlagendesPolitischen selbst zumAusdruckbringen. In ihrenAugen

kann Handeln »Wunder« bewirken, und eines dieser Wunder ist die »Unsterblich-

keit«. Das Wunder besteht darin, dass der unausweichliche Tod des biologischen

Daseins irrelevant wird durch die Unsterblichkeit, die Menschen in der politischen

Welt erlangen können, die sie selbst erschaffen, deren Aufrechterhaltung und

Fortentwicklung freilich ihrerseits des permanenten Handelns bedarf.Wir werden

sehen, dass Arendt den Verlust für das Denken in Kategorien der Unsterblichkeit

als Sinnhorizont politischen Handelns als ein Merkmal der modernen Gesellschaft

insgesamt begreift, dass aber dieser Verlust nicht erst mit der Moderne begann,

sondern bereits mit der Philosophie Platons, der nicht »Unsterblichkeit«, sondern

»Ewigkeit« anstrebte und so der Philosophie eine a-politische Wendung gab. In-

sofern wird sich zeigen, dass Arendt keineswegs sentimental und unkritisch auf

antiken Spuren wandelt, und dies nur aus einem anti-modernen Ressentiment

heraus, sondern dass ihre Haltung auf ihrer Analyse totalitärer Herrschaft beruht.

Zwei Formen des Unsterblichmachens erörtert Arendt dabei ausführlicher, den

Akt desRühmensunddenAkt derGründung einer politischenOrdnung.ErstereVa-

riante ist durchaus konventionell gedacht und umfasst das,was heute stärker unter

dem Gesichtspunkt des Erinnerns und in politischen Kontexten als kollektives Er-

innern und als kollektives Gedächtnis erfasst wird, das Lebendigmachen der Toten

im Akt des Erinnerns. Die zweite Variante, der Akt des Gründens, steht ganz in der

Tradition des republikanischenDenkens, vonMachiavelli bis zu den founding fathers

der amerikanischen Republik. So gesehenwandelt Arendt auf den Spuren des repu-

blikanischen Verständnisses von Unsterblichkeit, verstanden als einer Kontinuität

von Toten und Lebenden im gemeinsamenHandeln über die Generationen hinweg.

2. Arendt und der Kollektivismus

Arendt hebt in ihrem BuchThe Human Condition von 1958 einen engen Zusammen-

hangzwischendemPolitischenunddemVerhältnis vonTotenundLebendenhervor:

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Marcus Llanque

Eine Welt, die Platz für Öffentlichkeit haben soll, kann nicht nur für eine Genera-

tion errichtet oder nur für die Lebenden geplant sein; sie muß die Lebensspanne

sterblicher Menschen übersteigen …] Ohne dies Übersteigen in eine mögliche ir-

discheUnsterblichkeit kann es imErnstweder Politik noch eine gemeinsameWelt

noch eine Öffentlichkeit geben. […] Es übersteigt unsere Lebensspanne in die Ver-

gangenheit wie in die Zukunft; es war da, bevor wir waren, und es wird unseren

kurzen Aufenthalt in ihm überdauern. Die Welt haben wir nicht nur gemeinsam

mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit denen, die vor uns waren, und

denen, die nach uns kommen werden.3

Dass die Lebenden an die Toten erinnern, sie in ihrem Gedächtnis behalten, ihr

Werk als »Erbe« begreifen, das sie fortsetzen wollen oder dessen Annahme sie ver-

weigern, solche Vorstellungen sind sehr wohl vertraut und auch nachvollziehbar.

Hier ist die Rede vondenToten alsThemaderKommunikation zwischendenLeben-

den. Aber wie können Tote selbst agieren bzw.wie können Akteure sich ihrHandeln

als Tote imaginieren und wie können sie im Handeln der Späteren fortleben? Eine

Möglichkeit, eine solcheKontinuität von Lebenden undToten zu denken ist der Kol-

lektivismus und es stellt sich die Frage, inwiefern Arendts Denken kollektivistisch

genannt werden kann.

Gerade nach dem Zweiten Weltkrieg war die Sensibilität dafür gewachsen,

die politische Mobilisierung kollektivistischer Vorstellungen als Gefahr politischer

Freiheit zu begreifen und hiergegen einen dezidierten Individualismus zu stellen.

Niemand hat diese Fronstellung klarer formuliert als Isaiah Berlin. Seine berühmte

Unterscheidung von negativer und positiver Freiheit von 1958 ist Ausdruck seiner

scharfenKritik des Kollektivismus.Er thematisiert hierbei zwei Aspekte: zumeinen

den Umstand, dass mit dem Denken in Kollektiven die Individuen marginalisiert

werden und zum anderen, dass diese Kollektive immer zugleich als das Höchste

oder Letzte gedacht werden, dem dann die Individuen geopfert werden können.

Berlin spricht selbst von einer Kontinuität von Lebenden und Toten, die in diesem

kollektivistischen Denken praktiziert wird. Hierbei geht Berlin davon aus, dass in

solchen Vorstellungen von zwei »Selbst« die Rede ist, dem individuellen und dem

eigentlichen Selbst, verstanden als Teil eines größeren Kollektivs:

The real self may be conceived as something wider than the individual (as the

term is normally understood), as a social ›whole‹ of which the individual is an ele-

ment or aspect: a tribe, a race, a Church, a State, the great society of the living

and the dead and the yet unborn. This entity is then identified as being the ›true‹

3 H. Arendt: Vita activa, S. 54. ImWeiterenwird sowohl aus der englischen Ausgabe (H. Arendt:

TheHumanCondition)wie aus der vonArendt selbst gefertigtendeutschsprachigenAusgabe

zitiert, da beide Ausgaben voneinander abweichen.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 95

self which, by imposing its collective, or ›organic‹, single will upon its recalcitrant

›members‹, achieves its own, and therefore their, ›higher‹ freedom.4

Nichts läge daher aus Berlins Sicht näher als die von Arendt angesprochene Kon-

tinuität von Toten und Lebenden als Kollektivismus zu deuten. Begreift man sich

selbst als Teil eines Kollektivs, dem ein eigenes Leben zugesprochen wird, dann ge-

langtman zu der Imagination, auch über die eigene individuelle Existenz hinaus in

diesem Kollektiv fortzuleben. Für solche Kollektive dienen dann Begriffe wie Volk,

Nation oder Rasse. Der Missbrauch dieser Kollektive in der totalitären Herrschaft

von Faschismus und Nationalsozialismus haben dem individualistischen Liberalis-

mus, den beispielsweise Isaiah Berlin vertritt, eine nachdrückliche Plausibilität ver-

liehen.

Verficht Arendt also einen solchen, von Isaiah Berlin bekämpften Kollekti-

vismus? Eine solche Annahme scheint schwer vereinbar mit dem Umstand, dass

Arendts politisches Denken ihren Ausgang bei der Kritik totalitärer Herrschaft

nimmt, eine Herrschaftsweise, die Arendt am eigenen Leibe verspürenmusste und

die sie dann zu ihrem ersten Hauptwerk motivierte, den Origins of Totalitarianism

von 1951.

Arendt beklagt, dass totalitäre Herrschaft mit kollektivistischen Mitteln eine

Ideologie erschafft, die es nicht nur erlaubt, massenweise Menschen zu töten im

Sinne der Vernichtung ihrer physischen Existenz, sondern darüber hinaus auch die

Erinnerung an sie auslöschen will. Hierbei spricht Arendt einerseits von der Welt

der Lebenden, aus der sie durch Tötungherausgenommenwerdenund andererseits

von der »Welt der Toten«, auswelcher sie auch entferntwerden, durch die Eliminie-

rung der Spuren, die an sie erinnern könnten: Sie, die Geheimpolizei »eliminates

them from the world of the living and exterminates their memory from the world

of the dead«.5 Neben der Geheimpolizei sind es dann vor allem die Konzentrati-

onslager, die für totalitäre Regime so charakteristisch sind. Zu deren Beschreibung

spricht Arendt davon, dass die Gefangenen darin in einen Zustand gebracht wer-

den, der weder Leben noch Tod genannt werden kann, weshalb Arendt von den

»living dead« spricht.6 Gemeint ist neben den schrecklichen Lebensbedingungen

im KZ auch die Auslöschung der Spuren, die es den Gefangenen erlaubt hätte,

in der gemeinsamen und gegenseitigen Erinnerung aller mit ihnen verbundenen

Menschen fortzubestehen.

Letzteres ist es was Arendt ammeisten beschäftigt, und zwar nicht nur vor dem

Hintergrund des Holocaust. In ihrem Buchfragment »Einführung in die Politik«,

4 I. Berlin: Two Concepts of Liberty, S. 166–217, hier: S. 179.

5 H. Arendt: Origins, S. 435

6 Ebd., S. 441.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Marcus Llanque

die im Anschluss an Origins of Totalitarianism entstand, betont Arendt generalisie-

rend, dass im Unterschied zur Tötung eines oder vieler Menschen die Tötung eines

Volkes etwas besonders Verwerfliches sei, da hier nicht die – ohnehin unvermeid-

liche – Sterblichkeit des biologischen Lebens betroffen ist, sondern die politische

Unsterblichkeit. Denn in Arendts Augen ist ein Volk »derMöglichkeit« nach und die

Verfassung »der Intention nach unsterblich« und fasst zusammen: »Was hier getö-

tet wird, ist nicht ein Sterbliches, sondern etwas möglicherweise Unsterbliches«.7

Die Tötung des biologischen Lebens ist ein verwerflicher Akt, aber weit schwerer

wiegt in Arendts Augen der Versuch, ein ganzes Volk zum Verschwinden zu brin-

gen, beraubt es doch dem Einzelnen der Möglichkeit, in der Kontinuität von Toten

und Lebenden fortzuleben. Das zeigt, wie sehr das Fortleben über den Tod hinaus

für Arendt keine Frage nur individueller oder familiärer Sorge ist, sondern eine öf-

fentliche und damit politische Angelegenheit.

Arendt spricht in der zitierten Passage von »Volk«, aber damit ist nicht die An-

nahme gemeint, Menschen seien über ihren Tod hinaus kollektiv verbunden durch

verwandtschaftliche oder kulturelle Elemente,wie sie vielenVorstellungen von (kul-

tureller) Nation oder (ethnischem) Volk zugrunde liegen. Arendts eigene Vorstel-

lung einer Kontinuität von Toten und Lebenden beruht einzig auf dem gemeinsa-

men Handeln der Menschen, nur dass dieses Handeln über den Tod hinausweisen

kann und im Handeln der Lebenden fortwirkt, so dass gerade in politischen Kon-

texten das Handeln etwas ist, was seinen Sinn erst nach dem eigenen Tod erreicht.

Die Lebenden sind gleichsam aufgefordert als Tote zu handeln, ihr Handeln danach

auszurichten, dass es nach demTod fortlebt.Hinter Arendts Vorstellung einer Kon-

tinuität von Toten und Lebenden befindet sich ein spezifischer Handlungsbegriff

und kein essentialistischer Kollektivismus.

3. Das Wunder des Handelns:
Arendts handlungstheoretische Grundlagen

Arendt behauptet, dass demmodernenDenken der Begriff des Handelns abhanden

gekommen ist, weil Formen der Tätigkeit die Sicht auf das Handeln verstellt haben,

die ihrer Ansicht mit Herstellen und mit Arbeit zu tun haben. Die Unterscheidung

von Handeln, Herstellen und Arbeiten stellt den Kern von Arendts Handlungstheo-

rie dar. Ohne auf Einzelheiten eingehen zu können sei festgehalten, dass diese Un-

terscheidung auch dazu dient, die Annahme zu kritisieren, politischeOrdnung,Ge-

rechtigkeit oder Freiheit seien etwas, was man produzieren kann, etwa durch eine

bestimmte staatliche Anordnung von Institutionen. Arendt geht soweit, die physi-

kalischeWirkung körperlicher Tätigkeit wie auch die biologische Reproduktion des

7 H. Arendt: Was ist Politik? S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 97

menschlichen Lebens der Herstellung zuzuschreiben, um die Handlung für das ge-

meinsame Handeln im politischen Bereich zu reservieren. Das hat dann auch Kon-

sequenzen für Arendts Verständnis bezüglich des Verhältnisses von Toten und Le-

benden.

Begreift man die Toten als Leichname, zu deren Definition die Unfähigkeit der

Aktivität (die Leblosigkeit) gehört, dann würde man unter dieser Art von Tätigkeit

nur das willentliche physische Einwirken auf die Umwelt erfassen. Handeln hät-

te dann mit Kraft, mit physikalischer Arbeit zu tun und wäre in der Konsequenz

ersetzbar durch Maschinen. Menschliches Handeln in Arendts Sinne hingegen er-

schafft einen Raum, eineWelt, die nur zwischenMenschen existiert und ihren eige-

nen, praktischen Prinzipien folgt, diese Prinzipien sogar selbst festzulegen vermag.

Dieser Raum des Politischen ist weder mit staatlichen Institutionen noch mit mili-

tärischemWaffengerät identischnochkannerdurchdiese ersetztwerden.Vorallem

aber verschwindetdieserRaumauchwieder,wenndie entsprechendenHandlungen

ausbleiben; denn das Politische ist kein Zustand, der, einmal erreicht, Bestand hat.

Das Politische steht und fällt mit den Handlungen, die jederzeit diesen Raum ver-

ändern, verdichten, erweitern, aber auch aufgeben können. In diesem Raum sind

die hinsichtlich ihrer physischen Existenz totenMenschen noch sehr lebendig, und

zwar nicht nur in der Erinnerung seitens der Lebenden, sondern im gemeinsamen

Handeln mit ihnen. Das wird nur verständlich im Lichte von Arendts spezifischem

Handlungsbegriff.

Dieses Verständnis des Handelns eröffnet eine Reihe von Potentialitäten, die

Menschen qua Handeln offenstehen. Hier erweist sich Arendt als erstaunlich opti-

mistisch selbst in düsteren Zeiten. In ihren ersten Notizen zu dem geplanten Buch

»Einführung in die Politik« hebt sie in den frühen 1950er Jahren hervor, dass ange-

sichts der Zeitläufte die Frage nach dem Sinn von Politik selbst sinnlos zu werden

droht. Zur totalitären Herrschaft sind nun auch atomare Waffen hinzugetreten, so

dass nicht nur die Freiheit bedroht ist, sondern das Überleben der Menschheit:

Die Sinnlosigkeit, in die die Politik imGanzen geraten ist, zeigt sich in der Ausweg-

losigkeit, in die alle einzelnen politischen Fragen festrennen.Wie immer wir auch

die Situation bedenken und die einzelnen Faktoren zu berechnen versuchen, die

uns durch die doppelte Bedrohung totalitärer Staatsformen und atomarer Waf-

fen, vor allem aber durch die Koinzidenz dieser Ereignisse, erstellt sind: Wir kön-

nen uns eine befriedigende Lösung nicht einmal ausdenken.8

Und als ob sie die Ausweglosigkeit, in welcher sich ihre Zeit zu befinden scheint,

noch einmal überdeutlich zu charakterisieren versucht, bemerkt sie an derselben

Stelle, dass nur ein »Wunder« weiterzuhelfen scheint:

8 H. Arendt: Was ist Politik? S. 31. Die deutsche Ausgabe des Fragments von Einführung in die

Politik trägt den Titel »Was ist Politik?«.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Marcus Llanque

Gehenwir von der diesen Faktoren innewohnenden Logik aus und nehmenwir an,

dass nichts als das uns heute Bekannte den Lauf der Welt bestimmt und bestim-

men wird, so können wir nur sagen, eine entscheidende Änderung zumHeil kann

nur durch eine Art Wunder geschehen.9

Statt nun in eine apokalyptische Stimmung zu verfallen, erörtert Arendt im An-

schluss genau das, was zunächst nur als Unterstreichung einer Untergangsstim-

mung anmuten mochte: Was sind die Bedingungen der Möglichkeit eines solchen

Wunders? Die Antwort hierauf findet Arendt in Handeln, weil es der Möglichkeit

nach die Grenzen der Naturgesetze, des Berechenbaren undNotwendigen zu über-

schreiten vermag.

Arendt benutzt dasWunder also nicht als Verweis auf die aus der Transzendenz

hereinragenden Zeichen oder Mächte, die aus der menschlichen Begrenztheit sei-

nes Daseins von ihm nur als Wunder erfasst werden können, dem Menschen un-

erklärlich sind und auch bleiben. Kein Eingreifen einer Gottheit wird von Arendt

erwartet und sie entwirft auch keine Geschichtsphilosophie, in welcher sich durch

den angeblich notwendigen Ablauf der Prozesse etwas ereignet, wasmenschlichem

Wirken entzogen ist und von diesem nur als Wunder begriffen werden kann. Für

Arendt ist der einzige »Wundertäter« derMensch selbst, welcher »offenbar auf eine

höchst wunderbare und geheimnisvolle Weise dazu begabt ist, Wunder zu tun«.10

Diese Begabung beruht auf dem, was Arendt Handeln nennt. Kraft des Handelns

ist der Mensch nicht dazu verdammt, sich nur so zu verhalten, wie es seine Natur

von ihm verlangt. Die Naturgesetze können den Menschen nicht daran hindern zu

handeln, sie können nur seinemWirkenGrenzen setzen.Handeln ist nämlich Agie-

ren aus Freiheit und Freiheit ist das Beginnen einer neuen Handlungskette: »Das

Wunder der Freiheit liegt in diesem Anfangen-Können beschlossen, das seinerseits

wiederum in demFaktumbeschlossen liegt, dass jederMensch, sofern er durchGe-

burt in dieWelt gekommen ist, die vor ihm da war und nach ihmweitergeht, selber

ein neuer Anfang ist«.11

Daher verweist Arendt in der von ihr selbst als scheinbar ausweglos beschriebe-

nen Gegenwart nicht aus der Politik heraus, sondern in sie hinein:

Wenn es also im Zuge der Ausweglosigkeit, in die unsere Welt geraten ist, liegt,

Wunder zu erwarten, so verweist diese Erwartung uns keineswegs aus dem ur-

sprünglichen politischen Bereich heraus. Wenn der Sinn von Politik Freiheit ist,

so heißt dies, dass wir in diesem Raum – und in keinem anderen – in der Tat das

Recht haben, Wunder zu erwarten. Nicht weil wir wundergläubig wären, sondern

9 H. Arendt: Was ist Politik?, S. 31; Zu Arendts Verwendung des Begriffs des Wunders zuletzt:

M. Ferguson: »Arendtian Wonder as the Occasion for Political Responsibility«, S. 261–275.

10 Ebd., S. 34.

11 H. Arendt: Was ist Politik? S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 99

weil die Menschen, so lange sie handeln können, das Unwahrscheinliche und Un-

berechenbare zu leisten imstande sind und dauernd leisten, ob sie es wissen oder

nicht.12

In diesem Raum sind Aktivitäten möglich, die in der Natur oder hinsichtlich des

Menschen als eines biologischen Lebewesens undenkbar sind. Menschen können

sich miteinander einigen, wie sie mit Zeit umgehen, mit Vergangenheit und Zu-

kunft etwa, aber auch mit dem zeitlichen Zusammenhang von Personengruppen,

die über weite Zeiträume getrennt zu sein scheinen, so wie die Toten der Vergan-

genheit im Verhältnis zu den Lebenden in der jeweiligen Gegenwart und den Nach-

geborenen in der fernen Zukunft. In Vita activa spricht Arendt etwas vorsichtiger

von »Heilmittel«, nicht von »Wunder«, und doch ist ihrer Sprache abzulesen, wie

wunderbar ihr das Handeln vorkommt. Das Handeln ist Heilmittel gegen die Un-

verfügbarkeit der Vergangenheit und die Unerkennbarkeit der Zukunft:

Heilmittel gegen Unwiderruflichkeit – dagegen, daßman Getanes nicht rückgän-

gig machen kann, obwohl man nicht wußte, und nicht wissen konnte, was man

tat – liegt in der menschlichen Fähigkeit zu verzeihen. Und das Heilmittel gegen

Unabsehbarkeit – und damit gegen die chaotische Ungewißheit alles Zukünfti-

gen – liegt in dem Vermögen, Versprechen zu geben und zu halten. Diese beiden

Fähigkeiten gehören zusammen, insofern die eine sich auf die Vergangenheit be-

zieht und ein Geschehenes rückgängigmacht, dessen ›Sünde‹ sonst, dem Schwert

des Damokles gleich, über jeder neuen Generation hängen und sie schließlich un-

ter sich begrabenmüßte; während die andere ein Bevorstehendeswie einenWeg-

weiser in die Zukunft aufrichtet, in der ohne die bindenden Versprechen, welche

wie Inseln der Sicherheit von den Menschen in das drohende Meer des Ungewis-

sen geworfenwerden, nochnicht einmal irgendeineKontinuitätmenschlicher Be-

ziehungen möglich wäre, von Beständigkeit und Treue ganz zu schweigen.13

In diesen Bereich menschlicher Fähigkeiten gehört auch ein Handeln, das auf Un-

sterblichkeit angelegt ist und in dem von einen gemeinsamen Handeln von Toten

und Lebenden gesprochen werden kann. Unsterblichkeit als Eigenschaft und Ziel

politischen Handelns zu begreifen bedeutet für Arendt nicht, das Unmögliche an-

zustreben,sonderndasSelbstverständliche,sofernmannurüber einenangemessen

Handlungsbegriff verfügt. Diese Selbstverständlichkeit ist der Moderne abhanden

gekommen, kann aber in der Antike gefunden werden.

12 H. Arendt: Einführung in die Politik, S. 35.

13 H. Arendt: Vita activa, S. 231–232.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Marcus Llanque

4. Die griechische Antike und das Rühmen

Arendtwirft demmodernenDenken vor, dass darin alle »Sorge umUnsterblichkeit«

fast vollständig verschwunden sei14 und sieht dies als weiteren Beleg dafür an, dass

der politische Raumheute abgestorben ist.Demhält Arendt das Vorbild der antiken

politischen Ordnung entgegen:

Die Polis war für die Griechen – wie die res publica für die Römer – primär eine

Garantie gegen die Vergeblichkeit und Vergänglichkeit des Lebens und der Ein-

zelnen, der Raum nämlich, der gegen alles nur Vergängliche geschützt und dem

relativ Dauerhaften vorbehalten, also geradezu dafür bestimmt war, sterblichen

Menschen Unsterblichkeit zu gewähren.15

DieGegenüberstellung vonAntike undModerne bei Arendt ist bekannt und legt den

Vorwurf nahe, dass sie aus einer überzogenen und wenig differenzierenden Kritik

an der Moderne zu einer ebenso wenig differenzierten Betrachtung der Antike ge-

langt, die sie geradezu sentimental, wenn nicht sogar naiv wiederaufleben lassen

möchte. Mit einem solchen Vorwurf kann man Arendt in die Gefilde »vormoder-

nen«Denkens verbannenund ihr jeglicheAnschlussfähigkeit für heutige Fragen ab-

sprechen, hat sie doch angeblich derModerne attestiert, gar nichtmehr politisch zu

sein. Doch Arendts Rückgriff auf die Antike ist nicht unkritisch und er ist vor allem

selektiv. Sie stellt nicht die gesamte Antike der Moderne als vorbildlich gegenüber,

sondern die antike politische Praxis, von der sie die antike Politische Philosophie,

namentlich Platon undAristoteles scharf unterscheidet.Die Philosophie hat Arendt

zufolge die antike politische Praxis nicht richtig verstanden und eine a-politische

Haltung eingenommen, welche zur modernen Politikvergessenheit führte.

Das zeigt sich an ihrem ersten Anlauf, das Unsterblichmachen begreiflich zu

machen, am Ruhm.Das Vorbild hierfür ist Homer, den sie ebenso wie andere Text-

quellen dazu nutzt, um ein vorsokratisches politisches Denken zu rekonstruieren.

Der Ruhm ermöglicht es, dass »die Sterblichen unsterblich werden können«.16 Die

»unsterblichen Taten« sind es, so meint Arendt, durch welche Menschen trotz ih-

rer Vergänglichkeit ihren Platz finden können in einem »Kosmos des Immerwäh-

renden«: »Durch unsterbliche Taten, die, so weit das Menschengeschlecht reicht,

unvergängliche Spuren in der Welt zurücklassen, können die Sterblichen eine Un-

sterblichkeit eigener, ebenmenschlicher Art erlangen«.17

Das Problem mit Homer ist allerdings, jedenfalls aus einer Sicht freiheitlicher

Politik, dass er die heroische Praxis schildert, ob es sich um Achilleus oder Odys-

14 H. Arendt: Vita activa S. 55.

15 Ebd.

16 H. Arendt: Einführung in die Politik, S. 102.

17 H. Arendt: Vita activa, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 101

seus handelt, die in einer feudalenOrdnung ihrenOrt hat.Man könnte Arendts Vor-

gehen vorwerfen, dass sie auf ein archaisches Politikverständnis verweist, in wel-

chem heroische Einzeltaten im Mittelpunkt stehen und gerade nicht das gemein-

same Handeln von Akteuren. Arendt geht es jedoch erst einmal nur um den Vor-

gang des Rühmens selbst. Daher betont sie, dass Homer hier das Vorbild darstellt,

rühmenswerte Taten festzuhalten, zu überliefern und damit tendenziell unsterb-

lich zu machen. Politisch relevant wird dies durch die Übernahme dieser dichte-

rischen Aufgabe durch die Polis selbst. Das macht Arendt daran fest, dass mit der

athenischen Demokratie das Rühmen zu einer kollektiven Aufgabe der politischen

Ordnung wird und nicht mehr den Dichtern und Historikern überlassen wird. An-

hand von Perikles’ Aussagen in seinem berühmten Epitaphios macht Arendt klar,

wie der Wechsel von den Dichtern zur Polis stattgefunden hat. Vor der Polis war es

also Homer, der die Unsterblichkeit sicherte, mit der Polis ist es die politische Ord-

nung selbst, welche Unsterblichkeit sicherstellt durch fortwährende Erinnerung.

Jetzt erst, aber schon vor Sokrates und deutlich vor Platon, wird das Rühmen

unddamitdieseArtderPraxisderUnsterblichkeit zueiner kollektivenAufgabealler.

In der Polis bleiben die Toten lebendig durch das Andenken der Lebenden in Gestalt

von Denkmälern und anderen Formen des Erinnerns. Voraussetzung dafür ist die

Existenz einer dauerhaften politischenOrdnung, inwelcher dieses Gedenken statt-

findet. Arendt definiert die antike Polis insgesamt als »organisiertes Andenken«.18

Den Ruhm als Möglichkeit auszuweisen, welcherMenschen unsterblichmacht,

ist durchaus konventionell und könnte demBereich des Erinnerns und des kollekti-

ven Gedächtnisses zugeordnet werden, die auch heute vertraut sind, etwa in dem,

was Erinnerungspolitik genannt wird. Indem wir an bestimmte Taten gemeinsam

erinnern, gerade auch in Festakten, erheben wir sie zum Vorbild. Diese Praxis hat

sich vonderAntike bis zurModerne erhalten, auch zuArendts Zeiten.Das aber sieht

sie offenkundig nicht als Ausweis eines andauernden Sinns für Unsterblichkeit an.

Was Arendt am Ruhm interessiert ist nicht einfach das Rühmen, sondern der Um-

stand, dass Taten vorgenommenwerden im Lichte dessen, dass Spätere sie rühmen

werden. Die von Arendt angeführte Rede des Perikles lobt ja nicht die archaischen

Heldentaten, sondern rühmt die Leistungen der Mitbürger im Peloponnesischen

Krieg. Zuvor schon hatte die athenische Demokratie angefangen, die für ihre po-

litische Ordnung bedeutsamen Taten in Gestalt von Denkmälern zu »verewigen«,

oder – in der Terminologie Arendts gesprochen – unsterblich zu machen. Genannt

werden muss die Statuengruppe von den so genannten Tyrannenmördern Harmo-

dios und Aristogeiton, die zum Sinnbild für den Kampf um Athens Freiheit erho-

ben wurden, und dies obschon Zeitgenossen darüber sprachen, dass ihre Taten gar

nicht in erster Linie politisch, sondern erotisch motiviert waren. Arendt jedenfalls

18 H. Arendt: Vita activa, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Marcus Llanque

gibt keinerlei Kriterien dafür an,was warum und vonwem gerühmt wird oder wer-

den sollte, sondern interessiert sich für den Akt des Rühmens als Beispiel für das,

was sie eigentlich interessiert, nämlich begreiflich zumachen,was Handeln im All-

gemeinen ist oder sein kann.

5. Unsterblichkeit vs. Ewigkeit

Arendt will der verbreiteten Vorstellung entgegentreten, Unsterblichkeit als Zu-

stand zu verstehen: aus ihrer Sicht ist dieUnsterblichkeit nur als Aktivität zu begrei-

fen. Sie betont, dass es im Griechischen sogar als Verb benutzt wird (áδανατιςειν:

athanatizein) und dieser Auffassung schließt sie sich an: »the word designated an

activity and not a belief, and what the activity required was an imperishable space

guaranteeing that ›immortalizing‹ would not be in vain«.19 Arendt hebt hervor,

dass die modernen Sprachen hierfür kein Äquivalent haben, was sie wiederum als

Symptom der Politikvergessenheit ansieht.

Unsterblichkeit meint demnach eher Unsterblichmachen, nicht unsterblich

sein. Unsterblichkeit kann man laut Arendt nicht als Individuum »haben«, als

handle es sich um einen Zustand, auf den man hinwirken, erlangen und aufrecht

erhalten könnte; Unsterblichkeit ist nur möglich durch das Zusammenhandeln mit

anderen, – so wie dies auch bei der Freiheit der Fall ist oder beim handelnden Um-

gang mit Vergangenheit und Zukunft. Alles andere Begehren, etwa einen Zustand

der Unvergänglichkeit zu erlangen oder an einer Sphäre teil zu haben, die nicht

durch menschliche Vergänglichkeit geprägt ist, sieht Arendt als nicht-praktisch,

schärfer formuliert: als a-politisch an. Wer diesen Zustand anstrebt oder an ihm

Teil habenmöchte, strebt nicht nachUnsterblichkeit, sondern nach »Ewigkeit«, und

befindet sich damit außerhalb des Öffentlichen und Politischen. Der Unterschied

zwischen Unsterblichkeit und Ewigkeit markiert für Arendt die Grenze zwischen

Verständnis und Unverständnis dessen, was Handeln bedeutet.

Die Forschungunterscheidet selten sowieArendt zwischenUnsterblichkeit und

Ewigkeit (immortalityundeternity).DiemittlerweileumfangreicheLiteraturzuBe-

griff und Vorstellung von Ewigkeit, in welcher selbst eine »sehr kurze Geschichte«

der Ewigkeit knapp 300 Druckseiten Umfang besitzt,20 umfasst eine breite, zahl-

reiche Disziplinen umfassende Forschung, die von der Literatur bis zur Kultur, von

derGeschichte imengerenSinnebis zurPhilosophie reicht.21Darin ist erst in jüngs-

19 H. Arendt: »The Concept of History«, S. 41–90, hier: S. 71 und S. 287 mit philologischen Ein-

lassungen. Aus der Forschung sei erwähnt: Peter Nickl, »Athanatizein«, S. 265–274.

20 C. Eire: A Very Brief History of Eternity.

21 Y. Melamed (Hg.): Eternity.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 103

ter Zeit Arendts Beitrag zu diesemThema zur Kenntnis genommen worden.22 Aus

dieser Tradition greift Arendt vor allem einen Aspekt auf: Die Vorstellung von der

Unsterblichkeit der Seele einerseits und der Vergänglichkeit weltlichenDaseins an-

dererseits. Sie dreht jedoch das Vorrangverhältnis um: nicht die Suche nach Ewig-

keit, ob als vita contemplativa theoretischer Reflexion, als Streben nach dem ewi-

gen Seelenheil oder als Teil einer sich fortwährend reproduzierenden Gattung ist

Arendt zufolge maßgeblich und im Vergleich hierzu ist auch nicht die vergängliche

Welt nachrangig, es ist vielmehr die von und zwischenMenschen geschaffeneWelt,

die entscheidend ist, auch für die Individuation des einzelnenMenschen. In dieser

Welt ist Ewigkeit nicht vorhanden, verstanden als ein Zustand, den man erreichen

und aufrecht erhalten kann.Vielmehr istUnsterblichkeit die Aufgabe gemeinsamen

Handelns und erreichbar auch nur in dieser zwischen Menschen alleine vorhande-

nenWelt.

Das Verständnis dessen, was Arendt mit der Unsterblichkeit anspricht, steht in

einem engen Zusammenhangmit ihremVerständnis vonGeburt und Tod, »Gebürt-

lichkeit« und Sterblichkeit, wobei Gebürtlichkeit ihre eigenwillige Übertragung von

»natality« ins Deutsche ist.23 Natalität wird in der Arendt-Forschung regelmäßig

als Kernbegriff ihres Denken angesehen24 und lässt sich bis zu ihrer Beschäftigung

mitAugustinus zurückverfolgen.25DieGeburt gilt Arendt als ontologischeBasis von

Freiheit, insofern mit der Geburt immer wieder etwas Neues auf die Welt kommt

unddiese daher als permanent veränderlich zugeltenhat.26DerStellenwert derNa-

talität bei Arendt inspiriert gegenwärtig vor allem jene politischen Kräfte, die nach

demOrt des Politischen jenseits von staatlichenundparteipolitischen Institutionen

Ausschau halten.27 Die Geburt gilt hier als Beweis der fortwährenden Möglichkeit

von Freiheit, die ganz im Sinne Arendts als Spontaneität und nun auch als Grund-

stein eines revolutionären Politikverständnisses gedeutet wird.28

Arendts Thematisierung der Geburt hätte dazu führen können, den Komple-

mentärbegriff hierzu, den Tod, und seinen Stellenwert in ihrem Denken genauer

zu befragen, doch dieser Aspekt wird meist vernachlässigt.29 Arendt hat oft Geburt

22 C. M. Sardo: »An Earthly Immortality«, S. 394–404.

23 H. Arendt: Vita activa, S. 167 u.ö.

24 M. Passerin d’Entreves: The Political Philosophy ofHannahArendt, S. 66–68; P. Bowen-Moore:

Hannah Arendt’s Philosophy of Natality; J. Champlin: »Born Again«, S. 150–164.

25 R. Tsao: »Arendt’s Augustine«, S. 39–57, insb. S. 50–57.

26 R. Beiner: »Action, Natality and Citizenship«, S. 349–375.

27 J. Connolly: The Life of Roman Republicanism, S. 110.

28 O.Marchart: »Ein revolutionärer Republikanismus«, S. 151–168;M. Kajewski: Die Spontaneität

revolutionären Handelns.

29 Im Gegenteil: Seyla Benhabib behauptet sogar, der Begriff der Natalität sei Arendts Konter

zur »Western philosophy’s love affair with death« gewesen: S. Benhabib, The Reluctant Mo-

dernism of Hannah Arendt, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Marcus Llanque

und Tod im gleichen Atem genannt. Der Tod ist für Arendt ebenso wie die Gebürt-

lichkeit einFaktumdesmenschlichenLebens: »themostgeneral conditionofhuman

existence: birth and death, natality and mortality«.30 Aber die Frage ist, was hier-

aus geschlossen werden soll. Geburt und Tod sind bei Arendt keine Verankerungen

des politischen, allgemein des kulturellen Lebens in dembiologischen, als handle es

sich hier umKonstanten,welche unabhängig vonpolitischer und kultureller Bedeu-

tungszuschreibung vorhanden sind, gleichsam als unerschütterliche Existenziale

desMenschen und Aspekte, in welchen er denselben Bedingungenwie jedes andere

Lebewesen ausgesetzt ist, die Sterblichkeit. Ganz im Gegenteil zu dieser verbrei-

teten Annahme formuliert Arendt in aller Klarheit, dass ihrer Ansicht nach Geburt

und Tod keine natürlichen Gegebenheiten sind, sondern erst in der kulturellen Le-

benswelt existieren, denn sie werden überhaupt erst in der Lebenswelt als solche

wahrgenommen und thematisiert.

Sterblichkeit ist in Arendts Überlegungen kein Attribut des Menschen als eines

biologischen Lebewesens.Als ein solches Lebewesen ist er,wie alle anderen Lebewe-

sen, also auch Tiere, Teil einer Gattung, die sich durch ewige Reproduktion fortsetzt

und so in einem fortwährenden Kreislauf des Entstehens und Vergehens begriffen

ist. Als Teil der Gattung ist derMensch Teil eines Prozesses, in welchem immerwie-

der dasselbe geschieht, in welchem er Teil des »Immerwährenden« ist, was ja nicht

heißt, dass nichts geschieht, das nicht etwas entsteht oder vergeht. »Sterblichkeit«

ist eine Wahrnehmung des Menschen als Teil der von ihm selbst geschaffenen Le-

benswelt, worin er nicht darauf beschränkt ist, Teil des Entstehens, Werdens und

Vergehens zu sein. »Menschen sind die ›Sterblichen‹ schlechthin, nämlich das Ein-

zige, was überhaupt sterblich ist, und sie unterscheiden sich von den Tieren da-

durch, daß sie nicht nur als Glieder der Gattung existieren, deren Unsterblichkeit

durch Fortpflanzung gewährleistet ist«.31

Wenn Arendt also behauptet, dass Geburt und Tod »nicht natürliche, sondern

weltliche Ereignisse sind«,32 wird deutlich, dass der ständige Verweis auf die Ge-

burt, auf das Geborensein, auf die Natalität, ähnlich wie die Sterblichkeit, die

Mortalität, keine Verankerungen ihres politischen Denkens im natürlichen Raum

sind, wo Naturgesetze vorherrschen, sondern als Faktoren gedeutet werden, die

denMenschen von diesen Naturgesetzen unabhängig machen.

Während die Tiere eingelassen sind in die Reproduktion der Gattung und da-

durch einen Zustand des Immerwährens realisieren, der aber nicht individuell ist,

sondern kollektiv die Gattung betrifft, wird denMenschen erst in der von ihnen ge-

schaffenen Lebenswelt die Unsterblichkeit zur Aufgabe, die sie auch nur in ihrer Le-

benswelt realisieren können. Das macht sie nicht lebendig in einem biologischen

30 H. Arendt: Human Condition, S. 8.

31 H. Arendt, Vita activa, S. 24.

32 Ebd., S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 105

Sinne, es macht sie aber lebendig in einem lebensweltlichen, modern gesprochen

kulturellen Sinne, da sie hier ihren Platz behalten und nicht nur einfach in ihre bio-

logischen Bestandteile zerfallen und Stoff für neues biologisches Leben sind. Die

Sterblichkeit unterscheidet also laut Arendt dieMenschen von den Tieren, eine pri-

ma facie verblüffende Feststellung, hätteman doch umgekehrt erwarten können, in

der Sterblichkeit eine Gemeinsamkeit vonMensch und Tier zu finden.

Der Umstand des Vergehens als Lebewesen wird laut Arendt erst in der von

Menschen geschaffenen Lebenswelt bedeutend und als »Tod« beschrieben, dessen

Sinn dann befragt und gegenseitig vereinbart werden kann.Menschen werden erst

in der von ihnen geschaffenen Lebenswelt gewahr, dass sie sterblich sind, denn

nur hier wird ihre Geburt als Beginnen und der Tod als dessen Ende begriffen. Die

Geburt selbst bedeutet politisch nur die fortwährende Möglichkeit des spontanen

Neubeginns, hier geht es nicht um ein biologisches Faktum als Bezugspunkt eines

rechtlichen oder politischen Arguments, sondern um einen Ausdruck der Potentia-

lität. Arendt lehnt daher auch die Gedankenfigur der Menschenrechte ab, wenn sie

so verstanden werden, als verfüge der Mensch solche Rechte »von Geburt an«. Die

Rede von den Geburtsrechten leitet solche Rechte von der biologischen Natur des

Menschen ab.33 Das rettet den Menschen aber nicht vor den Handlungen anderer

oder schützt ihn vor den Unbilden der Natur. Stattdessen kann es laut Arendt dazu

führen, dass hier der einzelneMensch, als Teil einer Gattung begriffen, seinenWert

von seiner Bedeutung für diese Gattung abzuleiten hat, so dass es ein leichtes ist,

den Einzelnen zumWohle aller zu opfern.34 Menschenrechte formulieren negative

Freiheiten gegenüber allen anderen, es sind bloße Ansprüche, welchen Arendt

das gemeinsame Handeln von Menschen gegenüberstellt, welches alleine solche

Ansprüche realisieren kann.35 Die Stellung Arendts zu den Menschenrechten ist

sehr umstritten und kann hier nicht im Einzelnen ausgeführt werden. Sie wird

hier nur erwähnt, um die Stellung des Begriffs der Geburt in ihrer Politischen

Theorie kritischer zu betrachten. Würde sie die Geburt im biologischen Sinne als

Anker von Rechtspositionen akzeptieren, hätte Arendt die führende Verfechterin

der Menschenrechte sein müssen; stattdessen wirft sie den Menschenrechten vor,

ebenso a-politisch in die Irre zu führen wie die Suche nach Ewigkeit.

Ist die Geburt Ausdruck der Potentialität an Freiheit, so bedeutet sie faktisch

zunächst nur die völlige Abhängigkeit des Menschen von anderen Menschen, nicht

die Unabhängigkeit hiervon: »Diese Abhängigkeit der Menschen untereinander in

allen Fragen des schieren Lebens ist evident; sie ist besiegelt schon in dem Faktum

der Geburt«.36 Die Geburt selbst ist Ausweis der Potentialität, deren Realisierungs-

33 H. Arendt: Origins, S. 298.

34 Ebd., S. 298–299.

35 Ebd., S. 297.

36 H. Arendt: »Freiheit und Politik«, S. 201–226, hier: S. 214.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Marcus Llanque

versuch erst das gemeinsame Handeln mit anderen nötig macht. Leben in derWelt

definiert Arendt nach dem lateinischen Sprachgebrauch als »inter homines esse«

undSterben,dass diesesMiteinandersein aufhört. Leben heißt also in der vonMen-

schen geschaffenenWelt immer das Zusammenleben, vor allem aber das gemeinsa-

meHandelnmit anderen. Erst im Tod kann der einzelneMensch völlig singulär ge-

dacht werden.37 Ist das eigene Agieren aber auf das gemeinsame Handeln mit den

Fortlebenden angelegt, so eröffnet dieser Raum, inwelchemman handelt, dieMög-

lichkeit der Unsterblichkeit.

6. Arendt und die Unsterblichkeit im Klassischen Republikanismus
im Akt der Gründung

Arendt hat in ihrem späterenWerk die Gründung einer Republik als Praxis der Un-

sterblichkeit weitaus nachdrücklicher thematisiert als das Rühmen. Das hat auch

damit zu tun, dass sie ihre Antikenrezeption immer stärker auf die römische Praxis

konzentriert.DerRuhmals FormdesUnsterblichmachens exemplifiziertArendt am

griechischen, vor-sokratischen Beispiel von Homer bis Perikles. Das Gründen als

zweite Form des Unsterblichmachens erörtert Arendt am römischen Beispiel und

schließt hierbei an die republikanische Tradition der Frühneuzeit und Neuzeit an,

die sich von Machiavelli bis zu den Autoren der Federalist Papers an der römischen

Republik orientierten. »Gründen« und »Gründung« sind Arendts bevorzugte Über-

tragung von »founding« in ihrer eigenhändigen Übersetzung von On Revolution in

die deutsche Fassung Über die Revolution aus dem Jahr 1965. Sie geht darin soweit,

»founding fathers« mit »gründende Väter« zu übersetzen, statt wie heute üblich

mit »Gründungsväter«.38 Den Begriff der »Begründung« vermeidet Arendt gänz-

lich, wohl auch, weil dies zu leicht mit Rechtfertigung verwechselt werden könnte.

Ihr geht es aber um den Akt des Gründens, nicht dessen argumentative Begrün-

dung.

ArendtwurdebeimThemaderUnsterblichkeit indenTextendesKlassischenRe-

publikanismus fündig.Mittlerweile zählt die Forschung auch Arendt zum Republi-

kanismus.39 Man darf aber nicht übersehen, dass Arendt selbst über diesen Begriff

nicht verfügte, ist der »Republikanismus« als ideengeschichtliche Bezeichnung für

eine bestimmen Strang politischen Denkens doch ein vergleichsweise junger For-

schungsertrag. In Abgrenzung zu anderen Deutungen von Republikanismusmeint

37 Ebd.

38 H. Arendt: Über die Revolution, S. 161 u.ö.

39 M. Canovan, H. Arendt: A Reinterpretation of her Political Thought, S. 201–252; J. Connolly:

The Life of Roman Republicanism. Vom Verfasser vgl. M. Llanque: »Der republikanische Bür-

gerbegriff«, S. 95–123; M. Llanque: »Die Räte von 1918/1919«, S. 61–84.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 107

der Klassische Republikanismus, oft auch »civic republicanism« genannt, Überle-

gungen von Cicero bis zu Machiavelli, James Harrington und den Autoren der Fe-

deralist Papers, um nur die bekanntesten zu nennen, bezüglich des bürgerschaftli-

chenHandelns als Fundament jeglicher freiheitlichen politischen Ordnung. Arendt

begegnet demAusdruck »classical republicanism« in einemBuch vonZera S.Fink,40

verwendet ihn selbst aber nur zögerlich.Noch 1960wird bei Charles Blitzer der Aus-

druck zur Beschreibung einer striktenHaltung des Anti-Monarchismus in den eng-

lischen Debatten des 17. Jahrhunderts verwendet.41 Er hat sich erst 1975 mit dem

BuchThe Machiavellian Moment von J.G.A. Pocock durchgesetzt. Pocock rekonstru-

iert hier die Geschichte dieses Strangs vonMachiavelli bis zu den Federalist Papers –

im Todesjahr Arendts, die er am Ende seines Buches als Inspiration seiner Überle-

gungen anerkennend nennt.42 Die gegenwärtige Erforschung des Klassischen Re-

publikanismus wird durch den so genannten Neo-Republikanismus ergänzt. Maß-

geblich initiiert vonPhilip Petitt, nutzt derNeo-Republikanismus zentrale Texte des

KlassischenRepublikanismus alsGrundlage für eineneuerlicheDiskussionder Idee

der negativen Freiheit. Pettit hat sich dabei von einem Republikanismus-Verständ-

nis distanziert, dass er mit Arendts Namen verbindet.43 Es ist nicht überraschend,

dass der Neo-Republikanismus den Gedanken der Unsterblichkeit nicht erwähnt,

ist sein Denken doch liberal-individualistisch ausgerichtet.

Arendt hat in On Revolution ausführlich die Texte des Klassischen Republikanis-

mus rezipiert und diskutiert, was ihr denDenkhorizont eröffnete, das auf Unsterb-

lichkeit angelegte Handeln im politischen Akt des Gründens einer Republik zu fin-

den. 1960erschiendrei Jahre vorOnRevolutiondasbereits erwähnteBuchvonBlitzer,

das im Titel einen Ausdruck von James Harrington übernimmt, der von »immor-

tal Commonwealth« gesprochen hatte. Obschon Arendt Blitzers Buch nicht in On

Revolution erwähnt, wird es ihr nicht entgangen sein und es steht sogar zu vermu-

ten, dass es sie überhaupt auf die Spur brachte, im Klassischen Republikanismus

weiter Ausschau zu halten nach Aussagen zur politischen Unsterblichkeit. Blitzer

selbst und so auch die Republikanismus-Forschung Pococks begreifen Harringtons

Aussage zur »immortal commonwealth« als eine Art Steigerungsform von Stabili-

tät.44WennHarrington und andere von Unsterblichkeit sprechen wird das als Aus-

druck ihrer Suche nach der dauerhaften Stabilität der Republik gedeutet und im

Bereich der Regierungsinstitutionen verortet: Wenn die Institutionen nur richtig

angeordnetwerden, sind sie imstande,die Leidenschaften derMenschen,die Fakti-

onskämpfe,generell denWechsel des Personals undauchderGenerationen zuüber-

40 Z. Fink: The Classical Republicans, 1945.

41 C. Blitzer: An Immortal Commonwealth 1960.

42 J. Pocock: The Machiavellian Moment, S. 550.

43 P. Pettit: Republicanism, S. 8.

44 C. Blitzer: An Immortal Commonwealth, S. 303; J. Pocock: Machiavellian Moment, S. 388.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Marcus Llanque

dauern. »Unsterblichkeit«wirdhier also zumeinen ehermetaphorischundzuman-

deren entpersonalisiert verwendet.

Diese Deutung des Republikanismus teilt Arendt nicht. Zwar hebt auch sie her-

vor,wie bedeutsam Institutionen für die Republik sind: Sie diskutiert die spezifisch

amerikanischen Institutionen des Senates und der Verfassungsgerichtsbarkeit so-

wie die in die Verfassung integrierte Möglichkeit fortlaufender Verfassungsände-

rungen. Diese ermöglichen ihrer Ansicht nach auch die Fortentwicklung der politi-

schen Ordnung unter Bezug auf ihren Ursprung, ein in ihren Augen wesentliches

Merkmal der Unsterblichkeit der Gründung, wie wir noch sehen werden. Arendt

fragt aber vor allem nach den Bedingungen der Möglichkeit solcher Institutionen

underkennt sie indenHandelnden selbst und ihrerEinstellungzurpolitischenOrd-

nung. Die Gründer stehen im Mittelpunkt, nicht die institutionelle Struktur ihrer

Gründung, so wie die späteren Generationen in ihren Reformbestrebungen sich an

der ursprünglichen Gründung orientieren müssen, um sie – bei aller Änderung im

Einzelnen – imGanzen fortzusetzen, gleichsamwiederzugründen.Nicht die Insti-

tutionen sind entscheidend, nicht die Technik der Herstellung, das »constitution-

making«, sondern der »revolutionary spirit«45 in welchem sie geschaffen und dann

auch wieder verändert werden.

Arendt gibt die republikanischeDiskussionumdasProblemderDauer einerRe-

publik, ihrerGeburtwie ihresmöglichenTodesundderUnsterblichkeit, ausführlich

wieder. An einer Schlüsselstelle zitiert sie aus Ciceros De re publica: »Since a politi-

cal body must be so constituted that it might be eternal, death is for communities

the punishment [of their wrong-doing], the same deathwhich seems to nullify pun-

ishment for individuals«.46 Das hat laut Arendt der republikanischen Debatte, für

die Ciceros Schriften eine zentrale Rolle spielten, das eigentliche Thema vorgege-

ben: wie ist eine solche Dauer möglich? In der Fortsetzung der von Arendt zitierten

Stelle ausDere publica sprichtCicerodavon,dass ein solcherTodnicht natürlicheUr-

sachen hat wie bei einemMenschen, sondern in Gestalt von Vernichtung und Aus-

löschung eines Volkes eintritt, und dass dies so sei, als stürze eine »Welt« zusam-

men.47 Hier hat Arendt also wichtige Stichworte für ihr eigenes Denken gefunden,

45 H. Arendt: On Revolution, S. 142.

46 M. T. Cicero: De re publica III 23, zitiert in: H. Arendt: On Revolution, S. 230. Arendt scheint die

Stelle selbst übersetzt zu haben. Die führende englische Ausgabe zur Entstehungszeit von

On Revolution, die zweisprachige Ausgabe der Loeb Classical Library, gibt die Stelle etwas

anders wieder: »But private citizens often escape those punishments which even the most

stupid can feel – poverty, exile, imprisonment and stripes – by taking refuge in a swift death.

But in the case of a State, death [/] itself is a punishment, though it seems to offer individuals

an escape from punishment; for a State ought to be so firmly founded that it will live for

ever«, Cicero, De re publica/De legibus, S. 211–213.

47 M. T. Cicero: De re publica, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 109

und zwar nicht bei den griechischen Philosophen, sondern bei den römischen Re-

publikanern.

Arendt gibt nun eine ganze Reihe von Überlegungen wieder, die in dieser De-

batte angestellt wurden.48 Dazu gehört die Annahme, »unsterbliche Legislatoren«

müssten von außen kommend, und damit nicht in die internen Kämpfe von politi-

schen Ordnungen involviert, eine Verfassung aus einem Guss formulieren.49 Diese

Idee ist eine von Machiavelli bis zu Rousseau nachweisbare Linie der Argumenta-

tion. Arendt gibt auch James Harrington wieder, der von der Aufgabe spricht, dass

»a Commonwealth rightly ordered, may for any internal causes be as immortal or

longlived as the World«.50 Hier besteht die Lösung in der Institutionenordnung

selbst, die im Wechsel der Personen die Dauer der Republik garantiert. Sie wird

immerhin nicht von außen gegeben, sondern in einem Deliberationsprozess er-

mittelt. Harringtons Plan einer »immortal commonwealth«,51 orientiert sich an

dem venezianischen Vorbild, war doch Venedig eine der am längsten existierenden

Republiken der Frühneuzeit und Neuzeit. Das Modell schafft eine zwar dauerhaft

wirkende, aber auch statische Institutionenordnung.

Arendt begreift das Problem der Dauer nicht als Frage des richtigen Arrange-

ments von Institutionen, sondern erkundet die Bedingung ihrer Möglichkeit und

findet diese in der inneren Einstellung der Akteure. Ganz wesentlich wird Machia-

velli hier zu einem Fixpunkt von Arendts Überlegungen. Das ist auch nicht über-

raschend, hat Machiavelli sich gerade nicht an Venedig oder Sparta orientiert, die

später die für Harrington maßgebliche Vorbilder wurden, sondern an der römi-

schen Republik. Machiavelli hatte den Gedanken einer »repubblica perpetua« auf-

gegeben52 und setzte stattdessen auf eine dynamische Fortentwicklung der politi-

schen Ordnung, angetrieben von internen Kämpfen, die sich bis zum Bürgerkrieg

steigernkönnen.DieFähigkeitder römischenRepublik zurdynamischen,auchkon-

flikthaften Fortentwicklung bei gleichzeitiger Orientierung an der Gründung wird

für Arendt entscheidend.

Anhand von Machiavelli erörtert Arendt die republikanische Haltung, sich mit-

tels der Gründung einer Republik Unsterblichkeit sichern zu wollen.53 Machiavel-

li hat in einem berühmten Brief an Vettori bekundet, er liebe seine Heimatstadt

48 H. Arendt: On Revolution, S. 202–222.

49 Ebd., S. 204.

50 Arendt zitiert nach der damals immer noch maßgeblichen englischen Ausgabe bei einem

deutschen Verlag aus dem Jahr 1924: J. Harrington: Oceana, S. 186.

51 J. Harrington: Oceana, S. 185f.

52 N. Machiavelli: Discorsi Buch III, Kap. 17: nach der Ausgabe von A. Zambelli: Il principe e Dis-

corsi, S. 362.

53 Zu Arendts Verhältnis zu Machiavelli vgl. G. Straßenberger: »Konsens und Konflikt«,

S. 297–316.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Marcus Llanque

mehr als seine eigene Seele.54 Arendt sieht darin die Suche nach Unsterblichkeit,

aber nicht im Glauben an die transzendente Vorstellung von Ewigkeit, sondern in

der menschlichen Welt: »The question, as Machiavelli saw it, was not whether one

loved God more than the world, but whether one was capable of loving the world

more than one’s own self. And this decision indeed has always been the crucial de-

cision for all who devoted their lives to politics«.55 Die Fähigkeit hierzu hat Arendt

zufolge mit der Einstellung zu tun, Unsterblichkeit im gemeinsamen Handeln mit

den Mitbürgern zu suchen, also in der Welt, welche man mit ihnen teilt, und nicht

in einem Raum außerhalb der Mitbürger und ohne sie.

Bei Machiavelli findet Arendt auch die Thematisierung der Gründung als zen-

tralen Lösungsansatz für die Lösung des Problems der Dauer:

The greatness of his rediscovery lies in that he could not simply revive or resort to

an articulate conceptual tradition, but had himself to articulate those experiences

which the Romans had not conceptualized but rather expressed in terms of Greek

philosophy vulgarized for this purpose. He saw that the whole of Roman history

and mentality depended upon the experience of foundation, and he believed it

should be possible to repeat the Roman experience through the foundation of a

unified Italy which was to become the same sacred cornerstone for an ›eternal‹

body politic for the Italian nation as the founding of the Eternal City had been for

the Italic people.56

Auch wenn Arendt anerkennt, dass Machiavelli als erster in der Frühneuzeit in der

Gründung das Kernproblem der Republik gesehen hat, so konstatiert sie doch auch

seineGrenzen,daer auchdieGewalt alsMittel ansieht,umden für Italienerstrebten

Neubeginn zu verwirklichen.57 Insbesondere die Institution der Diktatur wird für

ihn zur zentralen Einrichtung,mit welcher die Gründung vorgenommen und dann

auch erhaltenwird.Arendt erkennt hier eine direkte Linie vonMachiavelli zuRobes-

pierre. Sie selbst sieht aber das gegenseitige Versprechen als Modus an, in welchem

die Gründung erfolgt, ein Modus, der vor allem bei den amerikanischen Gründern

ausgangs des 18. Jahrhundert erfolgreich praktiziert wurde.

Die amerikanischen founding fathers haben die republikanischen Debatten mit

großer Aufmerksamkeit rezipiert, wie Arendt ganz richtig festhält, aber ihre eige-

ne Lösung für das Problem der Dauer gefunden, indem sie sich noch stärker an

der Praxis der römischen Republik orientierten als Machiavelli dies tat. Die Lösung

54 A. Gilbert (Hg.): Letters ofMachiavelli, S. 248–249. In der Sache hatMachiavelli dieseHaltung

in seiner Geschichte von Florenz auch als Motiv florentinischer Akteure verallgemeinert: N.

Machiavelli: Geschichte von Florenz, S. 148.

55 H. Arendt: On Revolution, S. 286.

56 H. Arendt: Human Condition, S. 138.

57 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 111

der amerikanischen Gründer besteht darin, dass sie dem Akt der Gründung, beru-

hend auf einem gegenseitigen Versprechen, selbst die Legitimität zusprechen, aus

welcher die Autorität erwächst,mit welcher die GründungDauerhaftigkeit erzielen

kann.58 Nicht der Verfassungstext, sondern der Gründungsakt verleiht diese Legi-

timität. Arendt erinnert daran, dass »Constitution« nicht alleine die Verfassung als

Verfassungsdokumentmeint, sondern auchdenAkt,durchwelchen sich einVolk ei-

ne politische Ordnung gibt und der jeder Verfassungsgebung vorausliegt,59 der Akt

der Gründung selbst.

Erst der Akt der Gründung verschafft also der Verfassung jene Autorität,60 wel-

che die politische Ordnung stabilisiert und auf Dauer zu stellen vermag, aber nicht

im Sinne eines fertigen Produkts, das allen Wandlungen der Umwelt trotzen kann

und mit sich selbst identisch ist wie eine unveränderliche Institutionenordnung,

sondern verstanden als Akt des Beginnens, das auf die fortwährende Fortsetzung

der Nachfolgenden setzt und dies von vornherein in diese Ordnung einbezieht. Die

Unsterblichkeit der Republik beruht also darauf, dass Tote und Lebende in einem

fortwährenden gemeinsamenHandelnmiteinander verbunden sind und diese Bin-

dung ständig aktualisieren.ArendtsDarstellung zufolgewardenGründernklar,wie

sehr sie von ihrenNachfolgern abhängig sind,wie sehr sie also als Gründer agieren,

aber nur als »ancestors«wirksambleiben,und zwar alleine und ausschließlichwirk-

sambleibendurchdieHandlungen ihrerNachfolger.61 Erst auf dieseWeise kanndas

Anliegen der Revolutionäre erreicht werden, nämlich einen »immortal common-

wealth«62 zu errichten: durch das gemeinsame Handeln der Toten und Lebenden,

die eint, dass die Lebenden andie Toten anknüpfen und ihrerseits den Prozess nicht

stillstellen oder beenden wollen, sondern als zu kontinuierende Aufgabe weiterrei-

chen.

Wie Arendt konstatiert, gibt es dabei institutionelle Unterschiede zwischen der

römischen und der amerikanischenRepublik, darunter den Senat, die Verfassungs-

gerichtsbarkeit und vor allem die Möglichkeit förmlicher Verfassungsänderungen.

Zwar haben römischer und amerikanischer Senat denNamen gemein, aber nur der

römische hat die politische Funktion, den Geist der Gründung lebendig zu halten,

und zwar durch fortwährende Änderung. Die institutionelle Innovation der ame-

rikanischen Verfassungsgerichtsbarkeit kann die Stellung des römischen Senates

58 H. Arendt: On Revolution, S. 204.

59 Ebd., S. 203.

60 Ebd., S. 201. Zur Bedeutung des Begriffs der Autorität bei Arendt und ihrer diesbezügli-

chen Rezeption des Republikanismus vgl. G. Straßenberger: »Autorität in der Demokratie«,

S. 67–82.

61 H. Arendt: On Revolution, S. 203.

62 Ebd., S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Marcus Llanque

nicht ganz ausfüllen, dieGründung aufrecht und lebendig zu halten. In Arendts Au-

gen sindes vor allemdieVerfassungsänderungen,die inder amerikanischenVerfas-

sung verankert sind, welche diesen Geist des Beginnens und sein Prinzip aufrecht-

erhalten, fortsetzen, wenn auch wandeln.63

7. Der revolutionäre Geist der Gründer und die Rebellion:
Arendts Erweiterung ihrer Theorie
um die bürgerschaftlichen Assoziationen

Hier stoßen wir aber auf ein Problem mit Arendts Überlegungen, das sowohl die

Grenzen ihrerTheorie aufzeigt wie zugleich neue Horizonte eröffnet. Das Problem

der Unsterblichkeit und damit verbunden derWertschätzung der physischen Exis-

tenz imVerhältnis zur potentiellen Unsterblichkeit imVerbundmit dem gemeinsa-

menHandelnmit anderen,denGegenwärtigenwiedenNachlebenden, ist nicht erst

in der Revolution relevant, sondern bereits in der Rebellion, die bei Arendt der Re-

volution vorausgeht. Die erwähnte neo-republikanische Kritik an Arendt hat auch

damit zu tun, dass sie ein zentrales Motiv dieser liberal-republikanischen Perspek-

tive auf eine ganz andere Weise interpretiert, nämlich die Gegenüberstellung von

Freien und Sklaven. Pettit vermeint, ein Sklave könne im Falle eines wohlmeinen-

den Herrn den Eindruck gewinnen, über sehr viel Freiheit zu verfügen, doch die-

se Freiheit bleibt in einem Rahmen gestellt, in welchem die formale Beherrschung

durch denHerrn fortbesteht und jeder Zeit wieder aufleben kann.Das Anliegen des

Neo-Republikanismus besteht daher darin, jede Form auch der nur möglichen Be-

herrschung durch entsprechende Institutionen zu verhindern und auf diese Weise

die negative Freiheit des Individuums tatsächlich sicherzustellen. Arendt versteht

das Begriffspaar von Freien und Sklaven dagegen völlig anders: Ein Sklave ist der

derjenige, der sein Leben mehr liebt als seine Freiheit; wer das Risiko des eigenen

Todes der Sicherheit des Lebens vorzieht, ist frei –unabhängig von konkretenHerr-

schaftsverhältnissen.Mit der Freiheit ist nämlichdasRisikodes eigenenLebens ver-

bunden, oder, wie Arendt sagt: »Frei also konnte nur sein,wer bereit war, das Leben

gerade zu riskieren, und eine unfreie, sklavische Seele hatte der, der mit zu großer

Liebe am Leben hing«.64 Hier wird wieder Arendts Einstellung erkennbar, das Le-

ben des Einzelnen – als physische Existenz betrachtet – nicht zu überschätzen, um

nicht die Potentiale des politischen Lebensmit anderen zu unterschätzen, eröffnen

63 Ebd., S. 202. Vgl. D.Michelsen: »Die Fortführung des Gründungsmoments in der Verfassungs-

ordnung«, S. 141–158. Auch in der verfassiungsrechtlichen Forschung bleibt Arendt präsent:

vgl. R. Albert/X. Kontiadēs/A. Fotiadou, Alkmene (Hg.): The Foundations and Traditions of

Constitutional Amendment.

64 H. Arendt: Was ist Politik?, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 113

sich doch erst bei letzterem die genannten Möglichkeiten der Unsterblichkeit aus

einem gemeinsamen Handeln der Totenmit den Lebenden.

Ist nun die Rebellion mehr als nur ein Aufstand der Unterdrückten um die

Veränderung ihrer unmittelbaren Lebensumstände willen und soll die Rebellion

dieMöglichkeit einer Revolution eröffnen, in welcher erst die rebellisch gewonnene

Freiheit in eine dauerhafte Freiheitsordnung überführt werden kann, dann wird

auch der Geist der Rebellion bedeutsam. Das ist schon deshalb maßgeblich, weil

gerade in der Rebellion das Risiko am größten ist, das eigene Leben zu verlieren

und deshalb schon hier die Frage akut ist,warumman es überhaupt riskieren sollte.

Die Frage, wie der Geist der Freiheit über den Geist der Sklaverei – verstanden als

Fügung in dieNotwendigkeiten des physischenÜberlebens unddessen Sicherheit –

obsiegt, ist also bereits und ganz besonders in der Rebellion wesentlich und nicht

erst in der anschließenden Gründung einer freiheitlichen Ordnung.

In On Revolution behauptet Arendt, dass mittlerweile in den USA dieser revolu-

tionäre Geist verloren gegangen ist. Sie macht dafür die politischen Parteien ver-

antwortlich. Hintergrund ihrer Kritik ist das Parteiwesen, das sich nach der Grün-

dungsphase derRepublik etablierte und ihrer Ansicht nach alle politischenOrdnun-

gen, auch in ihrer eigenen Gegenwart, fest imGriff hat.65 Hier hat sich das Herstel-

len gegenüber dem Handeln durchgesetzt: Mehrheiten werden hergestellt, die öf-

fentliche Meinung wird manipuliert, die politische Ordnung wird für Partikularin-

teressen benutzt. In den Parteien ist in Arendts Augen etwas auseinander gerissen,

was sie selbst auf das engstemiteinander verbunden sieht, den Sinn für Bewahrung

und für Fortentwicklung einer Ordnung in einem. Im Zusammenhang mit ihrem

enthusiastischen Plädoyer für den Geist des Gründens bringt Arendt ihre Kritik an

der amerikanischen Gegenwart in der folgenden Passage zum Ausdruck:

The act of founding the new body politic, of devising the new form of government

involves the grave concern with the stability and durability of the new structure;

the experience, on the other hand, which those who are engaged in this grave

business are bound to have is the exhilarating awareness of the human capacity

of beginning, the high spirits which have always attended the birth of something

new on earth. Perhaps the very fact that these two elements, the concern with

stability and the spirit of the new, have become opposites in political thought and

terminology – the one being identified as conservatism and the other being clai-

med as themonopoly of progressive liberalism –must be recognized to be among

the symptoms of our loss.66

Ob die von ihr vorgeschlagenen Räte eine Art Gegenkraft zu den Parteien darstel-

len können, in welchen sich der Aspekt spontaner Gründung gegenüber parteipoli-

65 H. Arendt: On Revolution, S. 271.

66 Ebd., S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Marcus Llanque

tisch organisierter Formierung durchsetzen kann, muss hier nicht diskutiert wer-

den.67 Arendt hat aber imZuge der Anti-Vietnam-Proteste undder Bürgerrechtsbe-

wegungder 1960er Jahregrundsätzlich zumProblemdes zivilenWiderstands in eta-

blierten Demokratien Stellung genommen und anlässlich dessen auch ihreTheorie

erweitert. Sie kommt dort nicht mehr auf den Aspekt der Unsterblichkeit zu spre-

chen, sehr wohl aber auf den der Gründung, die sie nun um den Gedanken der As-

soziation erweitert.Mit den von denBürgern selbst errichteten Assoziationen navi-

giert Arendt das Problem der Gründung weg von der Ebene der Regierung und den

etablierten Institutionen und hin zur Ebene der Bürgerschaft. Darin kann eine der

modernen Gesellschaft angemessene Erweiterung des republikanischen Politikver-

ständnisses gesehen werden, die über den Horizont von OnRevolution hinausweist,

nämlich auf dieMöglichkeit des aufUnsterblichkeit angelegten gemeinsamenHan-

delns unterhalb der Ebene einer Republik als Ganzes. Denn die Erneuerung des re-

volutionären Geistes für die Generation, die in einer seit langem etablierten Repu-

blik lebt, kann auch in spontanen Gründungen von politischen Vereinigungen lie-

gen, die – sofern sie den Geist der Gründung neubeleben wollen in einem aus ihrer

Sicht sklerotisch gewordenen Regierungssystem – das Potential aufweist, die Art

der Gründung darzustellen, die Arendt im Sinne hat.

In dem 1970 im New Yorker erschienen Beitrag »Civil Disobedience«68 erkennt

Arendt die Gefahr der zeitgenössischen Rebellionen, ob es sich dabei um die stu-

dentische Jugend oder die Black Americans handelt, für den Bestand der ameri-

kanischen Republik. Verantwortlich sind aber nicht die Rebellen, welchen Arendt

– unter Beachtung bestimmter Bedingungen – sogar zuspricht, ihrerseits an das

ursprüngliche Versprechen der amerikanischen Republikgründung anzuknüpfen.

Wo der Widerstand offen und nicht konspirativ ausgetragen wird und wo der Wi-

derstand Ausdruck gemeinsamen Handelns darstellt, erachtet sie ihn für legitim.

Letzteres begründet sie unter Berücksichtigung von Alexis de Tocquevilles Assozia-

tionentheorie.69

Arendt hat Tocqueville bereits inOnRevolution ausführlich zu Rate gezogen, da-

mals noch unter Auslassung seiner berühmten Assoziationstheorie. Tocqueville be-

hauptet, dass die Demokratie von der Fähigkeit der Bürgerschaft lebt, sich ohne

staatlichen Auftrag, spontan und selbstverantwortlich zusammen zu schließen, um

zur Lösung von Problemen beizutragen, ob diese in der lokalen Nachwelt platziert

sind oder auf nationaler Ebene. Die Fähigkeit der Amerikaner, sich zu assoziieren

67 M. Llanque: Die Räte von 1918/1919.

68 H. Arendt: »Civil Disobedience«, S. 49–102.

69 Ebd., S. 94–98. Zu Arendts Nähe zu Tocqueville vgl. M. Lloyd: »In Tocqueville’s Shadow«,

S. 31–58.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 115

ist es, was Tocqueville ammeisten beeindruckte und aufgrund derer er die Vitalität

dieser Demokratie attestierte.70

InOnRevolution hat Arendt jedoch die Assoziationen und damit auch ihre Grün-

dung und die Frage ihrer generationenübergreifendenDauer nicht erörtert. ImZu-

sammenhang ihrer Deutung der Verfassungsänderung als institutioneller Garan-

tie der Wiedergründung der Republik im Geiste ihrer Gründer hätte Arendt sehen

können, dass alle faktischen Verfassungsänderungen verbunden warenmit der Tä-

tigkeit solcher Assoziationen.Mandenke andie Antisklaverei-Bewegung imVorfeld

des 13. bis 15.Amendments, andie Frauenbewegung imVorfeld des 19.Amendments

oder an die Bürgerrechtsbewegung im Vorfeld des 24. Amendments, welches Ein-

schränkungen des Wahlrechts verhindern will. Das 24. Amendment trat zwar erst

1964 in Kraft und damit ein Jahr nach demErscheinen vonOnRevolution. Der Ratifi-

zierungsprozess setzte aber im September 1962mit dem entsprechenden Beschluss

desUSCongress ein, imgleichenMonat, auf dasArendt ihrVorwort zuOnRevolution

datiert. Die öffentliche Debatte hierüber begann natürlich bereits Jahre zuvor.

Die im Vorfeld von Verfassungsänderungen aufkommenden Bewegungen

umfassten sehr unterschiedliche Formen des gemeinsamen Handelns mit sehr

unterschiedlichemOrganisationgraden, doch viele von ihnen beruhten imKern auf

selbstgegründeten Vereinigungen. Nicht alle, welche diese Bewegungen begannen

oder in ihrer Gründungsphase darin engagiert waren, erlebten die Erfolge des

gemeinsamenHandelns, an dem sie sich beteiligten.Die Anliegen dieser Bewegun-

gen sind auch keineswegs alle in den genannten Verfassungszusätzen vollständig

verwirklicht worden und oft hat es sogar Rückschläge gegeben, die dann erneutes

gemeinsames Handeln der in diesen zivilgesellschaftlichen Assoziationen verbun-

denen Akteure nach sich zog.

Diese Assoziationen und Bewegungen, die heute als Teile der Zivilgesellschaft

gelten, also als Tätigkeitsform,die zwischen den großgesellschaftlichen Interessen-

verbänden einerseits und der staatlichen Spitze der politischen Ordnung anderer-

seits liegt, organisieren gemeinsames Handeln, das über die Lebensspanne der Be-

teiligtenhinausweist und soauchangelegt ist.Das inderZivilgesellschaft beobacht-

bare Engagement, der hohe Grad leidenschaftlicher Aktivität, auch an Opferbereit-

schaft und zugleich die Fähigkeit zu einem Grad an Selbstorganisation, die an For-

men der Selbstregierung erinnert, ist ein geeigneter Kandidat für das, was Arendt

unter demaufHandeln beruhendenGründen versteht.DieGründer solcher zivilge-

sellschaftlichen Assoziationenmüssen nicht ausdrücklich von sich behaupten, sich

mit diesen Gründungen »verewigen« zu wollen, aber sie streben häufig eine Dauer

an, die weit über ihre eigene Lebensspanne reicht, so wie diese Vereinigungen sich

70 Arendt zitiert TocquevillesWerkDe la démocratie enAmérique von 1835/1840 in der Ausgabe

von 1945: A. de Tocqueville: Democracy in America.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Marcus Llanque

ihrerseits mit Taten von Personen auseinandersetzten, die schon lange nicht mehr

am Leben sind.

Arendthat offenbarnachFertigstellungvonOnRevolutionTocquevillesAssoziati-

onstheorie entdecktund in ihrenAufsatz »CivilDisobedience« integriert.Sie fordert

darin eine Anerkennung von »civil disobedient minorities« analog zu den de fac-

to anerkannten »pressure groups« und registrierten Lobbyisten, damit erstere, als

bürgerschaftlicheAssoziationen, in aller Form ihreAnliegegeltendmachenkönnen.

Ferner schlägt sie als dringende Verfassungsänderung die Anerkennung der Asso-

ziationsfreiheit vor.71 In ihren Augen beruht der Geist der Republik von der Grün-

dung der Republik an auf demmutual agreement der Akteure und dieses erstreckt

sich nicht nur auf das Volk als Ganzes, sondern auf alle Bürger, die sich für ihre An-

liegen zusammenschließen. Auch wenn Arendt an dieser Stelle nicht weiter auf das

Unsterblichkeits-Handeln durchGründen eingeht, sowird doch erkennbar, dass sie

hier in signifikanterWeise ihre eigeneTheorie erweitert undmodernisiert hat.

8. Schlussfolgerungen

Man darf sich also unter Arendts Gebrauch des Ausdrucks »Unsterblichkeit« nicht

Ewigkeit vorstellen im Sinne einer zeitlosen Fortexistenzmenschlichen Lebens. So-

fern der Horizont des Handelns auf die eigene Existenz gerichtet bleibt, wird de-

ren unvermeidliche Endlichkeit auch das Agieren bestimmen.Der eigene Tod spielt

hingegen in dem Handeln, das Arendt meint, keine entscheidende Rolle, denn das

eigeneAgieren ist hier nicht auf das persönliche Fortlebenangelegt, sondern auf das

Fortleben derHandlung,mit welcherman an derUnsterblichkeit Teil, die durch das

gemeinsame Handeln mit anderen, auchmit Nachgeborenenmöglich wird.

Menschen ist es aufgrund ihres Handelns möglich, sich einen Raum der Un-

sterblichkeit zu schaffen. Darin können sie zwar ihren biologischen Tod, das En-

de ihres Lebens nicht vermeiden, aber sie streben dies auch gar nicht an im Unter-

schied zu jenen, welche nach der Ewigkeit ihrer Seele oder der Verschmelzung mit

der Natur streben. Stattdessen verbinden sich Menschen auf der Grundlage ihres

gemeinsamen Handelns und das ermöglicht auch eine Verbindung von jenen, die

bereits gestorben sind, sofern ihr Handeln auf die Kooperation auch mit jenen an-

gelegtwar,die nach ihnenkommen, sowie die gegenwärtig Lebendenmit denToten

verbunden sind, wenn sie diese in ihr Handeln einschließen.

AmEnde findenwir auch heute noch viele Verhaltensweisen, die auf einen Sinn

der Akteure schließen lässt, ihrHandeln über ihre Zeitspanne als Lebewesen hinaus

auszurichten und an die Möglichkeit der Kontinuität von Toten und Lebenden zu

orientieren. Das mögen nicht die einzigen Motive sein und diesem Anliegen muss

71 H. Arendt: »Civil Disobedience«, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 117

auchnicht immerErfolg beschieden sein,unddochwirdhier einHandlungsmovens

erkennbar, das vielleicht nicht explizit Unsterblichkeit anstrebt und davor zurück-

schreckt, sich selbst als Tote zu denken oder ein Fortleben nach dem eigenen Tod zu

imaginieren. Doch das schließt nicht aus, dass solche Überlegungen Teil der Praxis

sind und sie somit jene Potentiale bergen, dessenMöglichkeiten Arendtmit den ihr

zurVerfügung stehenden intellektuellen Instrumenten auslotete.Diese Instrumen-

te können weiter aufgegriffen und fortentwickelt werden.

Literaturverzeichnis

Albert, Richard D./Kontiadēs, Xenophōn I./Fotiadou, Alkmene (Hg.):The Foundati-

ons and Traditions of Constitutional Amendment, Oxford: Hart 2017.

Arendt, Hannah: »Civil Disobedience«, in: Crises of the Republic, New York: Har-

court Brace 1972, S. 49–102.

Arendt, Hannah: »Freiheit und Politik« [1958], in: Übungen im politischen Den-

ken 1 (2012), Zwischen Vergangenheit und Zukunft, München/Zürich: Piper,

S. 201–226.

Arendt, Hannah: »The Concept of History. Ancient and Modern«, in: dies., Be-

tweenPast and Future. Six Exercises in PoliticalThought,NewYork: Viking 1961,

S. 41–90.

Arendt, Hannah: On Revolution, London: Penguin 1990 [1963].

Arendt,Hannah: Origins of Totalitarianism, 2. Auflage Cleveland/NewYork:Merid-

ian 1958.

Arendt,Hannah:TheHumanCondition,2.AuflageChicago:ChicagoUP1990 [1958].

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben, München/Zürich: Piper 1993

[1967].

Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragment aus dem Nachlaß, Ursula Ludz (Hg.),

München/Zürich: Piper 1993.

Beiner,Ronald: »Action,Natality andCitizenship.HannahArendt’sConcept of Free-

dom«, in: Z. Pelczynski/J. Gray (Hg.), Conceptions of Liberty in Political Philos-

ophy, London: Athlone Press 1984, S. 349–375.

Benhabib,Seyla:TheReluctantModernismofHannahArendt,neueAuflage,Oxford:

Rowman & Littlefield 2000.

Berlin, Isaiah: Two Concepts of Liberty, in: ders (Hg.), Oxford: Oxford UP 2002,

S. 166–217.

Blitzer, Charles: An Immortal Commonwealth.The Political Thought of James Har-

rington, NewHaven: Yale UP 1960.

Bowen-Moore, Patricia: Hannah Arendt’s Philosophy of Natality, Houndmills:

Macmillan 1989.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Marcus Llanque

Canovan, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of her Political Thought,

Cambridge: Cambridge UP 1992.

Champlin, Jeffrey: »Born Again. Arendt’s ›Natality‹ as Figure and Concept«, in: The

German Review. Literature, Culture,Theory, 88 (2013), S. 150–164.

Cicero,Marcus Tullius: De re publica/De legibus, ClintonWalker Keyes (Hg.), Cam-

bridge/Massachusetts: Harvard 1928.

Cicero,MarcusTullius:De republica/VomGemeinwesen.Lateinunddeutsch.Über-

setzt von Karl Büchner (Hg.), Stuttgart: Reclam 1979.

Connolly, Joy:The Life of Roman Republicanism, Princeton: Princeton UP 2015.

Dolgoy, Erin A./Hale, Kimberly Hurd/Peabody, Bruce (Hg.): Political Theory on

Death and Dying, London/New York: Routledge 2022.

Eire, Carlos: A Very Brief History of Eternity, Princeton: Princeton UP 2010.

Ferguson,Magnus: »›Wonder atWhat Is as It Is‹. ArendtianWonder as theOccasion

for Political Responsibility«, in: Journal OfThe British Society For Phenomenol-

ogy, 53 (2022), S. 261–275.

Fink, Zera S.: The Classical Republicans. An Essay in the Recovery of a Pattern of

Thought in 17th Century England, Evanston: Northwestern UP 1945.

Harrington, James: Oceana, S.B. Liljegren (Hg.), Heidelberg: Winters 1924.

Kajewski, Mareike: Die Spontaneität revolutionären Handelns, Weilerswist: Vel-

brück 2020.

Korngold, Ralph: Robespierre. First Modern Dictator, London: Macmillan 1937.

Llanque,Marcus: »Der republikanische Bürgerbegriff.Das Band der Bürger und ih-

re kollektive Handlungsfähigkeit«, in: Thorsten Thiel/Christian Volk (Hg.): Die

Aktualität des Republikanismus, Baden-Baden: Nomos 2016, S. 95–123.

Llanque,Marcus: »Die Räte von 1918/1919 und ihreDeutung imnicht-sozialistischen

Politikverständnis durchMaxWeber undHannah Arendt«, in: Andreas Braune/

MichaelDreyer/TorstenOppelland (Hg.): 1919–1949–1989.DemokratieundDe-

mokratieverständnis, Stuttgart: Steiner 2021, S. 61–84.

Lloyd, Margie: »In Tocqueville’s Shadow. Hannah Arendt’s Liberal Republicanism«,

in: Review of Politics, 57 (1995), S. 31–58.

Machiavelli, Niccolò: Geschichte von Florenz,Wien: Phaidon 1934.

Machiavelli,Niccolò: Il principe eDiscorsi sopra laprimadecadiTitoLiviodiNiccolò

Machiavelli, 3. Auflage, Andrea Zambelli (Hg.), Florenz: Monnier 1880.

Machiavelli, Niccolò: Letters of Niccolò Machiavelli, Allan Gilbert (Hg.), New York:

Capricorn Books 1961.

Marchart, Oliver: »Ein revolutionärer Republikanismus. Hannah Arendt aus radi-

kaldemokratischer Perspektive«, Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die un-

endliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demokratietheorie, Bielefeld:

transcript 2015, S. 151–168.

Melamed, Yitzhak Y (Hg.): Eternity. A history, Oxford: Oxford UP 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Arendt und das republikanische Verständnis der Unsterblichkeit 119

Michelsen, Danny: »Die Fortführung des Gründungsmoments in der Verfassungs-

ordnung. Arendt, Jefferson und popular constitutionalism«, in: Zeitschrift für

PolitischeTheorie, 8 (2017), S. 141–158.

Nickl, Peter: »Athanatizein. Hexis-Erwerb als Weg zur Unsterblichkeit«, in: Walter

Mesch (Hg.): Glück–Tugend–Zeit. Aristoteles über die Zeitstruktur des guten

Lebens, Stuttgart/Weimar: Metzler 2013.

Passerin d’Entreves,Maurizio:The Political Philosophy of Hannah Arendt, London/

New York: Routledge 1994.

Pettit, Philip: Republicanism. A Theory of Freedom and Government, Oxford: Ox-

ford UP 1997.

Pocock, J.G.A.:TheMachiavellianMoment. Florentine PoliticalThought and the At-

lantic Republican Tradition, Princeton: Princeton UP 1975.

Sardo, Christopher Michael: »An Earthly Immortality. Arendt on Mortality, Poli-

tics, andPoliticalDeath«, in: ErinA.Dolgoy/KimberlyHurdHale/BrucePeabody

(Hg.), PoliticalTheory on Death and Dying, London/New York: Routledge 2022,

S. 394–404.

Straßenberger, Grit: »Autorität in der Demokratie. Zur republikanischen Rezepti-

on des römischen auctoritas-Konzepts bei Hannah Arendt«. In: Zeitschrift für

PolitischeTheorie, 5 (2014), S. 67–82.

Straßenberger,Grit: »KonsensundKonflikt:HannahArendtsUmdeutungdesuomo

virtuoso«, in: Harald Bluhm/Karsten Fischer/Marcus Llanque (Hg.): Ideenpoli-

tik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwärtige Konflikte, Berlin: Akade-

mie 2011, S. 297–316.

Tocqueville, Alexis de: Democracy in America, 2 Bände, Phillips Bradley (Hg.), New

York: Vintage 1945.

Trimçev, Eno: Thinking Founding Moments with Leo Strauss, Hannah Arendt and

Eric Voegelin, Baden-Baden: Nomos 2017.

Tsao, Roy T.: »Arendt’s Augustine«, in: Seyla Benhabib (Hg.): Politics in Dark Times.

Encounters with Hannah Arendt, Cambridge: Cambridge UP 2010, S. 39–57.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464403-005 - am 13.02.2026, 20:09:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

