Soziale Arbeit 5.2011

SOZIALE ARBEIT
UND SPIRITUALITAT

Armin Schachameier

Zusammenfassung | Der Aufsatz unter-
sucht verschiedene Aspekte von Spiritualitat,
um zu zeigen, wie sich traditionelle Achtsam-
keitspraktiken in Beratungs- und Therapieansat-
zen etabliert haben und welche Auswirkungen
sie auf therapeutische Beziehungen haben kon-
nen. Des Weiteren werden Uberlegungen ange-
stellt, in welchen Handlungsfeldern , spirituelle
Praxis” als eine Methode der Sozialen Arbeit
verstanden werden und welchen Einfluss sie
auf die ethische Debatte in der Sozialen Arbeit
haben kann.

Abstract | This article examines various as-
pects of spirituality in an attempt to show both
how traditional practices of mindfulness have
been established in approaches to counselling
and therapy and what effects they can have
on therapeutic relationships. The author also
reflects upon the question of what spheres of
activity allow for ,spiritual practice” to be em-
ployed as a method of social work, outlining
the impact it could have on the ethical debate
within this profession.

Schliisselworter » Soziale Arbeit
» Spiritualismus » Empathie

Einfithrung | Auf der Tagung der Deutschen
Gesellschaft fiir Soziale Arbeit 2010 in Freiburg wies
Albert Miihlum am Ende des Workshops fiir Klinische
Sozialarbeit aufgrund eigener Erfahrungen in der
Hospizarbeit darauf hin, dass sich die Soziale Arbeit
in den letzten Jahren neben dem bio-psychosozialen
Verstandnis von Gesundheit, Stérung und Krankheit
zu wenig um die spirituelle Komponente des Mensch-
seins geklimmert hat (Mihlum 2007). Diese Aussage
motivierte mich, einige Uberlegungen anzustellen und
die Frage aufzuwerfen, ob die Soziale Arbeit Spiritua-
litdt bendtigt, um zeitgemdBe Antworten auf mensch-
liche Problem- und Notlagen geben zu kdnnen.

Welche Folgen hatte es fiir die Soziale Arbeit,
wenn wir von einem bio-psychosozial-spirituellen
Menschenbild ausgehen? Was wiirde dies fir die
Profession und die Disziplin bedeuten? Inwieweit

hatte dies Einfluss auf die ethische Debatte in der So-
zialen Arbeit? Was wiirde dies dem Obdachlosen, der
Suchtkranken, dem Kind im Heim niitzen? Wo waren
Grenzen und Gefahren?

Das Ziel dieses Aufsatzes ist es, wesentliche As-
pekte dieser Thematik im Uberblick darzustellen,
nach der jeweiligen Relevanz fiir die Soziale Arbeit
zu fragen und erste kurze Antworten zu finden. Dazu
ist es notwendig, den Begriff der Spiritualitat genau-
er zu definieren. Sven Joachim Haack unterschied im
Jahr 2010 in seinem Vortrag auf dem Heidelberger
Suchtkongress des Fachverbandes Sucht im Rahmen
des Workshops ,, Integration der Spiritualitat in der
Suchtbehandlung” zwischen mehreren Verwendungs-
dimensionen. Die unterschiedlichen Ebenen sollen
keine Trennung oder Alternativen darstellen, sondern
vielmehr eine forderliche Einteilung. Die Dimensio-
nen konnen sich gegenseitig bedingen, aber auch
fur sich alleine stehen:

A spirituelle Praxis;

A religiése oder spirituelle Erfahrungen im Sinne
eines Gipfelerlebnisses;

A eigenstandige Entwicklungslinie religids-spiritu-
eller Kompetenz (Nondualismus);

A hohere Stufen der verschiedenen Entwicklungs-
linien (Ethik/Moral);

A bestimmte Haltungen.

Zahlreiche Definitionsansatze finden sich auch bei
Pernter (2008). Er unterscheidet grundlegend zwischen
Kennzeichen, Attributen und Qualitdten von krank-
machender im Gegensatz zu gesunder Spiritualitat.
Letztere gilt als weltbezogen, alltaglich, geerdet,
authentisch, verbindend, integrierend, erfahrungsori-
entiert, offen, befreiend und ganzheitlich, wahrend
erstere einseitig, Uberfordernd, neurotisch, moralisie-
rend, bewertend, spaltend, (iberheblich und weltab-
gehoben ist (ebd., S. 103). Die Einteilung von Haack
erscheint jedoch fiir die Untersuchung der oben for-
mulierten Fragen zu gentigen und soll im weiteren
Verlauf als Gliederung dienen.

Eine besondere Schwierigkeit bei der Auseinan-
dersetzung mit diesem Thema ist der Zugang Uber
Erfahrung. Jede Form der Spiritualitat beinhaltet die
Ambivalenz von Erfahrung und deren Deutung. Spiri-
tuelle Praxis und transformative Erfahrungen miissen
erlebt und gelebt werden und kdnnen nicht erdacht
oder mit Worten nur begrenzt erschlossen werden.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

Ein weiteres Problem stellt die Unterscheidung
und Abgrenzung von seridsen religids-spirituellen
Praktiken, Traditionen, Therapien und fragwirdigen
esoterischen Angeboten dar. Die Ubergange sind hier
flieBend. Insbesondere werden die Begriffe Esoterik
und Spiritualitat nicht selten unreflektiert synonym
gebraucht, obwohl es deutliche Unterschiede gibt.
Eine Beschaftigung mit Engeln, Edelsteinen, Astrolo-
gie und Réucherstabchen hat mit der Thematik der
Spiritualitat, so wie sie hier verstanden wird, nichts
zu tun. Der Religionswissenschaftler Sebastian Murken
weist in diesem Zusammenhang auf die Etablierung
eines neuen , esoterischen Gesundheitsmarktes” hin,
welcher auch Gefahren in sich bergen kénne (Murken
2009, S. 26 1.). Allerdings differenziert er nicht zwi-
schen beiden Begriffen und spricht von einem religi-
osen Individualisierungstrend im Kontext , esoteri-
scher Spiritualitat”(ebd.).

Im folgenden Teil werde ich die Gliederungspunkte
von Haack mit meinen eigenen Gedanken fiillen und
darstellen, wie sich aus den spirituellen Traditionen
teils wissenschaftlich evaluierte, moderne Ansatze
entwickelt haben. Von da aus mdchte ich jeweils
priifen, inwieweit diese Ansdtze mit der Sozialen Ar-
beit kompatibel sind.

Spirituelle Praxis | Es gibt zum einen eine west-
liche, christliche Tradition, die versucht, die Wege der
Mystikerinnen und Mystiker (Meister Eckart, Johannes
vom Kreuz, Teres von Avila) nachzugehen und wieder-
zuentdecken (Haack 2007, S. 2). Die spirituelle Praxis
ist, folgt man den oben Genannten, die Kontemplati-
on, ein alter christlicher Gebetsweg mit meditativen
Ubungen der Stille, des Schweigens, des Loslassens
und Wartens auf das, was entsteht (Rompf 2007, S.
34). Ostliche Praktiken sind aus den verschiedenen
Strémungen des Buddhismus entstanden, zum Bei-
spiel aus dem Zen oder Chan in Japan und China
(Rose; Walach 2009, S.29). Die Grundlage der spiri-
tuellen Praxis ist die , Achtsamkeit”, eine einfache
Form des Gewahrseins: , In den buddhistischen
Schriften stellt Achtsamkeit eine Ubersetzung des
Pali-Wortes sati dar. Sati hat auBerdem die Bedeu-
tung ,Besinnung’, ,Geddchtnis’ und ,Erinnerung’.
Achtsamkeit ist demnach eine Handlung des Sich-Er-
innerns, achtsam zu sein; des Sich-Gewahrwerdens
was gerade in diesem Moment stattfindet” (Conze
1993, Gruber 1999, zitiert nach Rose; Walach 2009,
S. 33).

Die verschiedenen Meditationsformen konzentrie-
ren sich meist auf eine Einheit, zum Beispiel auf den
Atem, auf Mantras oder Visualisierungen. Zu den
Methoden gehdrt auch die Vipassanameditation,
eine systematische Empfindungsbeobachtung nach
der Lehre von U Ba Khin oder ihrem einflussreichsten
Vertreter S. N. Goenka. Zur Beruhigung des Geistes
vor dem eigentlichen Vipassana werden die Empfin-
dungen um die Nasenldcher bei jedem Ein- und Aus-
atmen immer préziser betrachtet. Danach wird der
eigene Korper mit der Achtsamkeit systematisch
durchwandert, um die verschiedenen Kdrperempfin-
dungen immer unmittelbarer zu erfassen (Goenka
2006). Vipassana bedeutet ,[...] die Einsicht in die
Natur aller Daseinserscheinungen und die daraus re-
sultierende unbedingte Freiheit — als das héchste
Ziel” (Rose; Walach 20009, S. 36). Auch die Praxis des
indischen Yoga sei in diesem Zusammenhang noch
erwahnt. Die Yoga-Ubungen kénnen als ein Acht-
samkeitsweg Uber den Kdrper verstanden werden
(Kabat-Zinn 2008, S.98 f.).

In der Psychotherapie spielen diese Praktiken
bereits eine groBere Rolle. So gab es in den letzten
Jahren zahlreiche Veréffentlichungen zum Thema
+Achtsamkeit” (Heidenreich; Michalak 2009, Huppertz
2009, Lehrhaupt; Meibert 2010, Germer 2009). Zu
nennen waren wissenschaftlich evaluierte Anwen-
dungen in der Behandlung von Suchtkranken, De-
pressiven, Borderline-, Schmerz-und Krebspatienten
und -patientinnen (Heidenreich; Michalak 2009).

Die vier fiihrenden Ansatze werden von Germer
(2009, S. 40) aufgelistet:
A Dialektisch-Behaviorale Therapie (DBT; Linehan
19933, 1993b), der bevorzugte Ansatz bei Border-
line-Stdrungen, wird im Allgemeinen fiir Affektregu-
lation genutzt;
A Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion (MBSR;
Kabat-Zinn 1990), ein Acht- bis Zehn-Wochen-Trai-
ningsprogramm mit unterschiedlichen Anwendungs-
mdglichkeiten fir die kérperliche und geistige
Gesundheit;
A Achtsamkeitsbasierte kognitive Therapie (MBCT;
Segal u.a. 2002), eine Anwendung des MBSR-Ansat-
zes in der kognitiven Therapie und bei Depression.
Sie lehrt Patientinnen und Patienten, ihre Gedanken
Zu beobachten;
A Akzeptanz- und Commitment-Therapie (ACT;
Hayes u.a. 1999, S. 199, Hayes u.a. 2005); sie ermu-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen

Soziale Arbeit 5.2011


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

Soziale Arbeit 5.2011

tigt Patienten und Patientinnen dazu, unangenehme
Empfindungen zu akzeptieren, statt sie zu kontrol-
lieren.

Alle diese Ansatze haben ihre Wurzeln in traditio-
nellen spirituellen Praktiken, teils in leicht abgewan-
delter Form. So wird beispielsweise beim MBSR-Trai-
ning die sogenannte , Body-scan“-Methode verwen-
det, eine Reise durch den Kérper, die der oben be-
schriebenen Vipassanapraxis sehr ahnlich ist (Kabat-
Zinn 2008, S. 82 1., Lehrhaupt; Meibert 2010). Ein
weiteres erwahnenswertes Manual, welches mit
Achtsamkeit arbeitet, ist das Training emotionaler
Kompetenzen von Berking (TEK; Berking 2010).

Kritisch anmerken mochte ich an dieser Stelle,
dass in der Aufzahlung von Germer die Gestaltthe-
rapie als wichtiger Ansatz vergessen wurde. Diese
unterscheidet zwischen , Gewahrsein” und , Acht-
samkeit”. Dabei ist das Arbeiten am Hier und Jetzt,
also an dem, was gerade prasent ist, innerhalb des
+Awareness-Kontinuums” grundlegend fir die the-
rapeutische Arbeit (Gremmler-Fuhr 1999, S. 381).

Welche Bedeutung kénnen diese Ansatze nun fiir
die Soziale Arbeit erlangen? Wie kann dieses Wissen
fir die Soziale Arbeit nutzbar gemacht werden? So-
wohl Studierende als auch berufstétige Sozialpada-
goginnen und -padagogen kénnten von einem auf
Achtsamkeit basierenden Stressreduktionstraining
(MBSR) profitieren, dessen Wirksamkeit bereits
mehrfach wissenschaftlich nachgewiesen wurde
(Grossmann u.a. 2004). Insbesondere in der Lehre
kénnte dies zur Entwicklung und Erweiterung der
personlichen Kompetenzen beitragen, um bereits
wahrend des Studiums und vor allem danach besser
mit berufs- oder ausbildungsspezifischen Belastun-
gen umgehen zu kdnnen. Durch eine Weiterbildung
zum MBSR-Trainer oder durch eine achtsamkeitsba-
sierte Psychotherapieausbildung kann dies natirlich
auch an Klientinnen und Klienten weitergegeben
werden. Ich denke in diesem Zusammenhang vor al-
lem an Beratungsstellen, den klinischen Bereich,
aber auch an praventive Ansatze fir Kinder und Ju-
gendliche. Im Bereich der sozialen Kompetenzen
kann die Ausiibung einer Achtsamkeitspraxis zur
Steigerung der Empathiefahigkeit beitragen. Die Aus-
wirkungen einer Meditationspraxis auf die therapeu-
tische Beziehung wurde bereits mehrfach evaluiert
und positiv bestatigt (Hick 2010, S. 29 ..

Spirituelle Gipfelerlebnisse und Nondua-
lismus | Mit , spirituellen Gipfelerlebnissen” hat
sich vor allem die transpersonale Psychologie be-
schaftigt (Wilber 2008, Schmitz 2010). Damit sind Er-
fahrungen gemeint, die Uber das Alltagsbewusstsein
hinausgehen. Sie kdnnen ohne Vorzeichen auftreten
und jedem Menschen widerfahren (Grof 2008). Ahn-
lich, eher jedoch an eine bestimmte, meist lebensbe-
drohliche oder Sterbesituation gebunden, sind Be-
richte iber Nahtoderfahrungen (Kiibler-Ross 2010).
Aber auch innerhalb eines beschiitzenden professio-
nellen Settings kann durch bestimmte Methoden die
Wahrscheinlichkeit einer transpersonalen Erfahrung
gezielt erhdht werden.

Erwahnen méchte ich hierzu das von Stanisalav
Grof entwickelte holotrope Atmen (Grof 1994), eine
Methode, bei der mithilfe von Hyperventilation tiefe-
re Schichten des Bewusstseins erfahrbar gemacht
werden konnen (Walch 2009). So hat sich zum Bei-
spiel der erste Extase-Kongress 2008 in Hannover
mit den heilsamen und gesundheitlichen Aspekten
von transpersonalen Erfahrungen beschaftigt. Veran-
stalter war die Medizinische Hochschule Hannover
unter der Leitung von Torsten Passie und Hinderk Em-
rich sowie das Deutsches Kollegium fiir transperso-
nale Psychologie (DKTP). Der heilsame Aspekt trans-
personaler Erfahrungen kann in einer verstarkten
Akzeptanz von schwierigen, krisenhaften Lebensla-
gen liegen. Im Sinne eines transformativen Erlebnis-
ses kommen viele Menschen zu dem Schluss, dass
die Welt und ihre Lebesituation, so wie sie ist, in
Ordnung ist (Passie 2009).

Des Weiteren entwickelten sich innerhalb der ver-
schiedenen Religionen Traditionen, die nondualisti-
sche Einheits- oder Gotteserfahrungen und Wege be-
schreiben, die solche Prozesse unterstitzen konnen.
Im Christentum ist dies beispielsweise die Mystik, im
Islam der Sufismus und im Hinduismus sind es die
Yogis (Jager 2010). Jede Tradition beschreibt diesen
Zustand oder diese Erfahrung mit ihren eigenen
Worten. Der wohl bekannteste Begriff dafiir ist , Er-
leuchtung”, so bedeutet zum Beispiel ,Buddha” der
Erleuchtete. Im Raja Yoga wird von , Samadhi” ge-
sprochen. Willigis Jiger beschreibt diesen Zustand als
.[...] eine Erfahrung, die jenseits des verstandesma-
Bigen Begreifens liegt [...] Es ist eine Wiederféhrnis,
die einem Menschen zuteil wird, dessen Ich so weit
zuriickgetreten ist, dass er sich des Grundes des Seins,

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

des Wesens Gottes oder Gottheit (Eckhart), der non-
dualen Wirklichkeit innewerden kann” (Jager 2007,
S.9). Dabei muss festgehalten werden, dass es sich
um subjektive Erfahrungen handelt, die nicht wissen-
schaftlich belegt werden kénnen.

Einen modernen integralen Ansatz, der sich un-
abhdngig von Konfessionen mit Wegen beschéftigt,
welche das , Aufwachen” (ein anderes Wort fiir Er-
leuchtung) férdern, finden wir bei Christian Meyer. Er
hat dazu sieben Schritte beschrieben, die einen sol-
chen Prozess fordern kdnnen (Meyer 2006, 2009),
und versteht Aufwachen als , eine Art des Seins.
Wenn das Aufwachen geschieht, dann gibt es die
Gewissheit, ein Erkennen, dass alles Vorherige nur
eine Imitation des Lebens war, ein Schlaf, ein Schlaf-
wandeln” (Meyer 2007, S. 70). Meyer macht deutlich,
dass es sich dabei um eine nonduale Erfahrung han-
delt, bei der , das Ich zurlcktritt, der Verstand anhalt
und innerlich Ruhe eintritt und ein Frieden, der vor-
her nicht gekannt wurde” (ebd.).

Es stellt sich nun die Frage, ob und inwieweit sich
die Soziale Arbeit mit religids-spirituellen Gipfelerleb-
nissen und nondualistischen Erfahrungen beschafti-
gen sollte. Ich kdnnte mir vorstellen, dass zunachst
ein einfaches Wissen um die Existenz von spirituel-
len, transpersonalen Erfahrungen hilfreich sein kann,
um bei einem ,Verdachtsfall” gegebenenfalls an
kompetentes Fachpersonal zu verweisen. Zum einen
im Zusammenhang mit spirituellen Krisen (vergleiche
hierzu die Diagnosemanuale ICD10: F44.3; DSM IV:
V 62.89), die immer auch differenzialdiagnostisch
geklart werden miissen (Brunnhuber; Wagner 2006).
Denn diese kénnen besonders dann sehr dramatisch
verlaufen, wenn die Betroffenen nicht wissen, was
gerade mit ihnen geschieht. Die erlebten Phanomene
kénnen kérperlicher, emotionaler oder mentaler Na-
tur sein. Sie lassen sich regelmaBig nicht in das bis-
herige Weltbild einordnen und |8sen deshalb Verwir-
rung aus (Grof 2008).

Zum anderen sollten Wiinsche von Menschen, die
auf der Suche nach einem tieferen Sinn in ihrem
Leben sind, beriicksichtigt und ernst genommen
werden. Kontemplationslehrer und -lehrerinnen und
auch Thearapeutinnen und Therapeuten, die einen
integralen Ansatz vertreten, kdnnen hier wichtige
Ansprechpartnerinnen und -partner sein, die sich
zum Beispiel in der Fachklink Heiligenfeld, die auch

spirituelle Krisen behandelt, oder in dem von Grof
gegrlindeten ,, Spiritual Emergence Network” finden.

Ethische Aspekte | Die positiven Auswirkungen
der spirituellen Praktiken fiihren im Allgemeinen zu
mehr Liebe und Mitgefiihl, Freude und Gleichmut
(Bien 2010, S.77). Welche Auswirkungen dies auf
gesellschaftlich-globaler Ebene haben kann, hat
der Dalai Lama 1993 in einem Vortrag vor der regie-
rungsunabhangigen Organisation auf der Menschen-
rechtskonferenz der UNO in Wien beschrieben. Dabei
erlautert er die Bedeutung des wahren Gliicks, das
jeder einzelne in sich selbst entwickeln sollte, um
Liebe und Mitgefihl zu erlangen. ,Kein Gliick auf
Kosten anderer”, postuliert er und spricht von der
universellen Verantwortung fir die Mitmenschen
und den Weltfrieden (Dalai Lama 1993, S.1f.).

Auch die berufsethischen Prinzipien der Sozialen
Arbeit, wie sie beispielsweise der Deutsche Berufs-
verband flr Soziale Arbeit (DBSH) formuliert hat,
griinden auf Menschenrechten wie Wiirde, Freiheit
und Gleichberechtigung. Des Weiteren hat das Zent-
rum flr Menschenrechte der Vereinten Nationen
1994 ein ,Manual for Schools of Social Work and
the Social Work-Profession” herausgegeben, in dem
davon ausgegangen wird, dass Soziale Arbeit auch
in einem , spirituellen Kontext” stattfinde. Darunter
wird verstanden, dass es flr eine humanere Praxis
entscheidend sei, ,dass man dem Geist den Werten,
Einstellungen, Moralvorstellungen, wie auch den
Hoffnungen und Idealen der Klientinnen Beachtung
schenkt und dass sich die Sozialarbeiterinnen zu-
gleich ihrer eigenen Wertvorstellungen bewusst
sind” (United Nations Centre for Human Rights
1994, zitiert nach Tafferner 2003, S. 87).

Diskutieren kénnte man, inwieweit eine spiritu-
elle Praxis die Umsetzung der Menschenrechte durch
eine Haltung von Mitgefuhl, Freude und Gleichmut
im Alltag und im taglichen Berufsleben férdern kann.
Grundlegend hierfiir kdnnte die bewusste Einnahme
einer Haltung sein, die eine Verbindung zu einer tie-
feren Erfahrung des Seins schafft, die offen fir das
ist, was da ist, ohne Gefiihle zu verdrangen und
Handlungsnotwendigkeiten zu iibersehen. Dies ware
eine Haltung, die nicht erdacht ist, sondern die aus
sich selbst heraus wirkt, aus dem Menschen, je nach-
dem, wie intensiv oder wie tief die individuelle Erfah-
rung und Achtsamkeitspraxis ist.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen

Soziale Arbeit 5.2011


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

Soziale Arbeit 5.2011

Des Weiteren geht es im Bereich der Ethik immer
wieder um die Frage, was gutes oder ,gelingenderes”
Leben ist, wie Thiersch es formuliert. Dem neueren
Capabilities-Ansatz geht es dabei ,weniger um die
Etablierung eines Zwangs oder einer Disziplinierung
zum ,Guten’, sondern um die Formulierung von grund-
legenden Gegebenheiten und Befahigungen, auf
deren Erméglichung Menschen Anspruch haben und
die sich als ein Fundament fir die Verfolgung und
Verwirklichung der verschiedensten Entwiirfe eines
guten Lebens verstehen lassen” (Otto, Ziegler 2010,
S.11). Es ware danach zu fragen, inwieweit es sinn-
voll ist, Menschen in Notlagen Mdglichkeiten einzu-
raumen, sich spirituell weiterzuentwickeln. Kénnen
Notlagen eine andere Bedeutung, einen anderen
Sinngehalt durch die Beschaftigung mit spirituellen
Praktiken bekommen oder gar entdramatisiert wer-
den? Gehort zu einem guten Leben die Entwicklung
und Auseinandersetzung mit Spiritualitat? So weist
beispielsweise Willigis Jager darauf hin, dass den Be-
nediktushof, ein spirituelles Zentrum bei Wiirzburg,
sehr haufig Menschen besuchen, die sich aufgrund
von Krisen oder Schicksalsschlédgen auf der Suche
nach einem Sinn befinden (Jager 2010).

Menschen in Notlagen und Krisensituationen
brauchen selbstverstandlich psychosoziale Hilfe und
je nach Situation und Schweregrad auch materielle
Hilfe. Krisen und Notlagen kénnen plétzlich ins Leben
einbrechen und jeden Menschen treffen. Meist dauert
es einige Zeit, bis sich nach einem Zusammenbruch
wieder neue Strukturen bildeten. Die Anwendung
einer spirituellen Praxis (vergleiche Abschnitt diber
. Spirituelle Praxis”) oder tiefere, dauerhafte Erfah-
rungen (vergleiche Abschnitt , Spirituelle Gipfelerleb-
nisse und , Nondualismus") konnen helfen, die Situ-
ation, so wie sie ist, wertfrei anzunehmen, zu
akzeptieren — was nicht mit einer schicksalsergebe-
nen Passivitat verwechselt werden darf. Es kann viel-
mehr hilflich sein, die Situation und das ohnehin vor-
handene Leid nicht durch unndtige Gedanken oder
durch Identifikation mit Bewertungen zu verstarken
und dadurch noch unertrdglicher zu machen.

Zu diskutieren ware, inwieweit dies zur Steigerung
der Lebensqualitat fuhrt und als Beitrag zu einem
gelingenderen oder guten Leben angesehen werden
kann. Fraglich ist naturlich auch, inwieweit sich Men-
schen aus einem sozial schwachen Milieu mit weni-
gen Ressourcen, wie zum Beispiel eine langjahrig

chronisch alkoholkranke Person, die (iber keine sozi-
alen Netzwerke mehr verflgt, auf eine spirituelle
Praxis einlassen wollen und eine solche Perspektive
als hilfreich verstehen. Dennoch stellt sich die Frage,
ob nicht auch solchen Klientinnen und Klienten nach
einer Stabilisierung der Lebensumstande, auch im Hin-
blick auf das weiter oben dargestellte Stressmanage-
ment, nicht zumindest die Mdglichkeit angeboten
werden sollte, einer spirituellen Praxis nachzugehen.
Dies setzt allerdings voraus, dass die zustandigen
Sozialpddagoginnen und -padagogen um solche
Mdglichkeiten wissen und im Idealfall auch eigene
disbeziigliche Erfahrungen gesammelt haben.

Dabei sollte man nicht vergessen, dass wir iber
Spiritualitat nur bedingt und bestenfalls durch eine
regelmaBige spirituelle Praxis als festes Instrument
unserer Lebensfihrung verfiigen kénnen. Spirituali-
tat als religidse oder spirituelle Erfahrung im Sinne
eines Gipfelerlebnisses und als hohere Stufe der ver-
schiedenen Entwicklungslinien im Sinne Haacks er-
greift uns, widerfahrt uns als , nie abgeschlossenes
Geschehen der eigenen Umwandlung. Sie stellt sich
ein, macht sich bemerkbar in den verschiedensten
Phasen und Stationen unserer personlichen Lebens-
geschichte” (Lewkowicz; Lob-Hiidepohl 2003, S.7).

Fazit | Es bestehen berechtigte Zweifel, ob es
sinnvoll ist, Spiritualitdt und insbesondere eine
spirituelle Praxis in die Soziale Arbeit zu integrieren.
Womdglich gibt es einige Arbeitsfelder, in denen es
zweckmaBig ist, sich zu bestimmten Zeitpunkten und
mit ,geeigneten” Klientinnen und Klienten dieser
Thematik zu widmen, in den meisten Tatigkeitsfel-
dern haben vermutlich jedoch andere Interventionen
Vorrang. Spirituelle Praktiken und die Férderung ent-
sprechender Erfahrungen kdnnen Menschen in beson-
deren Lebenslagen, etwa bei psychotischen Erkran-
kungen, auch tberfordern, verwirren und dadurch
Krisensituationen verschlimmern. Diesen Gefahren
sollte man sich bewusst sein und Kriterien festlegen,
die den Einsatz spiritueller Praktiken verbieten.

Unter Berlicksichtigung dementsprechender Vor-
aussetzungen kann eine spirituelle Praxis in bestimm-
ten Handlungsfeldern als eine Methode der Sozialen
Arbeit angesehen werden, deren Wirksamkeit em-
pirisch erfassbar ist, wie ich im Abschnitt (iber die
LSpirituelle Praxis” dargelegt habe. Im Unterschied
zu vielen anderen Methoden der Sozialen Arbeit ist

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

jedoch ein rationaler Zugang nicht ausreichend. Es
geniigt nicht, darliber zu lesen oder Vortrdge zu ho-
ren, vielmehr sind persénliche Erfahrungen notwen-
dig, um ein angemessenes Verstandnis zu erlangen.
Wie dariiber hinaus vielféltige Zugange zum Phano-
men der Spiritualitét in verschiedenen Handlungsfel-
dern fiir den Einzelnen und auch fir Organisationen
gefunden werden kénnen, etwa im Bereich der Bera-
tung, der Supervision, in der Arbeit mit alten oder
behinderten Menschen sowie mit Jugendlichen wird
von verschiedenen Autoren in einer Vergffentlichung
zum Thema ,, Spiritualitat in der sozialen Arbeit” be-
schrieben (Lewkowicz; Lob-Htidepohl 2003).

AbschlieBend méchte ich auf einen neuen Studi-
engang hinweisen, dessen Einrichtung die Debatte
um die Notwendigkeit eines um die Spiritualitat er-
weiterten Menschenbildes in der Sozialen Arbeit in
besonderer Weise anregen konnte: Ab dem Winter-
semester 2010/11 bietet die Universitét Freiburg in
Zusammenarbeit mit dem Benediktushof bei Wiirz-
burg einen berufsbegleitenden Studiengang , Spiritu-
alitdt und Interkulturalitat” an. Dabei handelt es sich
um ein wissenschaftliches Studium verschiedener
spiritueller Wege, das mit dem Erwerb interkulturel-
ler Kompetenz einhergeht. In Zusammenarbeit der
Arbeitsstelle fiir Religionswissenschaft und Theologie
der Religionen an der Universitét Freiburg und der
, West-Ostliche-Weisheit — Willigis Jager Stiftung”
werden theoretische und praktische Kenntnisse ver-
mittelt und die Studierenden machen im praktischen
Teil Erfahrungen mit spirituellen Praktiken (Willigis
Jager Stiftung 2011).

Dr. Armin Schachameier, Dipl.-Padagoge und
Krankenpfleger, leitet den Studiengang Soziale
Dienste an der Staatlichen Studienakademie
Breitenbrunn, SchachtstralBe 128, 08359 Brei-
tenbrunn, E-Mail: schachameier@web.de

Literatur

Berking, M.: Training emotionaler Kompetenzen. Berlin/
Heidelberg/New York 2010

Bien, T.: Die vier unermesslichen Gedanken. Vorbereitung
darauf, in der Psychotherapie prasent zu sein. In: Hick, S.F.;
Bien, T.:a.a.0. 2010

Brunnhuber, S.; Wagner, R.: Zur Differentialdiagnostik spi-
ritueller Krisen. In: Transpersonale Psychologie und Psycho-
therapie 1/2006

Conze, E.: The way of wisdom: the five spiritual faculties.
Kandy/Sri Lanka 1993

Dalai Lama: Menschenrechte und universelle Verantwor-

tung. Wien 1993 In: http://www.kommundsieh.de/mw-94-
01.htm (Abruf am 28.3.2011)

Germer, C.: Achtsamkeit. Was ist das? Wozu dient sie?. In:
Germer C.; Siegel, R.; Paul, F. (Hrsg.): Achtsamkeit in der
Psychotherapie. Freiamt im Schwarzwald 2009

Goenka, S.N.: Sayagyi U Ba Khin: My Teacher, My Benefac-
tor. The Global Pagoda, A Monument of Gratitude. Mumbai
2006

Gremmler-Fuhr, M.: Grundkonzepte und Modelle der Ge-
stalttherapie. In: Fuhr, R.; Sreckovic, M.; Gremmler-Fuhr, M.
Handbuch der Gestalttherapie. Géttingen, 1999

Grof, C.; Grof, S.: Spirituelle Krisen: Chancen der Selbstfin-
dung. Darmstadt 2008

Grof, S.: Das Abenteuer der Selbstentdeckung: Heilung
durch veranderte Bewusstseinszustande. Ein Leitfaden.
Reinbek 1994

Grossmann, P. u.a.: Mindfulness-based stress reduction
and health benefits. A meta-analysis. In: Journal of Psycho-
somatic Research 57/2004, S. 35-43

Gruber, H.: Kursbuch Vipassana — Wege und Lehrer der
Einsichtsmeditation. Frankfurt am Main 1999

Haack, S.-J.: Editorial. In: Kontemplation und Mystik
112007

Hayes, S.C.; Strosahl, K.D.; Wilson, K.G.: Acceptance and
commitment therapy: An experiental approach to behavior
change. New York 1999

Hayes, S.; Strosahl, K.; Houts, A. (Hrsg.): A practical guide
to acceptance and commitment therapy. New York 2005
Heidenreich, T.; Michalak, J.: Achtsamkeit und Akzeptanz
in der Psychotherapie: Ein Handbuch. Tibingen 2009

Hick, S.F.: Therapeutische Beziehungen kultivieren. Die
Rolle der Achtsamkeit. In: Hick, S.F.; Bien, T.: a.a.0. 2010
Hick, S.F; Bien, T.: Achtsamkeit in der therapeutischen
Beziehung. Freiburg 2010

Huppertz, M. Achtsamkeit. Befreiung zur Gegenwart:
Achtsamkeit, Spiritualitdt und Vernunft in Psychotherapie
und Lebenskunst. Paderborn 2009

Jager, W.: Was ist Kontemplation? In: Kontemplation und
Mystik 1/2007

Jager, W.: Die Welle ist das Meer: Mystische Spiritualitat.
Freiburg im Breisgau 2010

Kabat-Zinn, J.: Full catastrophe living: Using the wisdom
of your body and mind to face stress, pain, and illness. New
York 1990

Kabat-Zinn, J.: Gesund durch Meditation. Das groBe Buch
der Selbstheilung. Bern 2008

Kiibler-Ross, E.: Was der Tod uns lehren kann. Miinchen
2010

Lehrhaupt, L.; Meibert, P.: Stress bewéltigen mit Achtsam-
keit: Zu innerer Ruhe kommen durch MBSR — Mindfulness-
Based Stress Reduction. Miinchen 2010

Lewkowicz, M.; Lob-Hiidepohl, A.: Spiritualitdt in der sozi-
alen Arbeit. Freiburg im Breisgau 2003

Linehan, M.: Cognitive-behavioral treatment of borderline
personality disorder. New York 1993a

Linehan, M.: Skills training manual for treating borderline
personality disorder. New York 1993b

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen

Soziale Arbeit 5.2011


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

Soziale Arbeit 5.2011

Meyer, C.: Sieben Schritte zum Aufwachen — Ein Uberblick.

Berlin 2006

Meyer, C.: Aufwachen, Therapie, integrale Praxis und der
spirituelle Weg. Berlin 2007

Meyer, C.: Aufwachen: der Weg der inneren Erfahrung.
Bielefeld 2009

Miihlum, A.: Spiritualitdt — eine vergessene Ressource der
Sozialen Arbeit. In: Homfeldt, H.G. (Hrsg.): Soziale Arbeit im
Aufschwung zu neuen Méglichkeiten — oder Riickkehr zu
alten Aufgaben? Baltsmannsweiler 2007, S. 78-90
Murken, S.: Neue religiése Bewegungen aus religionspsy-
chologischer Perspektive. Marburg 2009

Otto, H.-U.; Ziegler, H.: Capabilities — Handlungsbefahi-

gung und Verwirklichungschancen in der Erziehungswissen-

schaft. Wiesbaden 2010

Passie, T.: Ekstase: Phanomen, Erfahrung, Heilung. In: Bel-
schner, W.,; Passie, T. (Hrsg.): 1. Internationaler Kongress
iiber Ekstatische Zustande. Hannover 2009

Pernter, G.: Spiritualitdt als Lebenskunst. Gestalttherapeu-
tische Impulse. Bergisch Gladbach 2008

Rompf, M.: Praktische Anleitung zur Kontemplation. In:
Kontemplation und Mystik 1/2007

Rose, N.; Walach, H.: Die historischen Wurzeln der Acht-
samkeitsmeditation — Ein Exkurs in Buddhismus und christ-
licher Mystik. In: Heidenreich, T.; Michalak, J.: a.a.0. 2009
Schmitz, S.: Transpersonale Psychologie: Eine integrative
Einfiihrung. Marburg 2010

Segal, Z.V.; Williams, J.M.G.; Tesdale, J.D.: Mindfullness-
based-cognitve therapy for depression: A new approach

to preventing relapse. New York 2002

Tafferner, A.: Bilder vom Menschsein — Bilder des Helfens.
Ein theologisch-anthropologischer Beitrag zum Verhéltnis
von Spiritualitat und Sozialer Arbeit. In: Lewkowicz M.;
Lob-Hudepohl, A. (Hrsg.): a.a.0. 2003

Walch, S.: Dimensionen der menschlichen Seele: transper-
sonale Psychologie und holotropes Atmen. Diisseldorf 2009
Wilber, K.: Wege zum Selbst: 6stliche und westliche An-
sdtze zu personlichem Wachstum. Miinchen 2008

Willigis Jager Stiftung: Studiengang Spiritualitdt und
Interkulturalitat. In: http://www.west-oestliche-weisheit.
de/stiftung/berufsbegleitender-studiengang.html (Abruf
am 25.1.2011)

Kraftiges Spendenwachstum im Jahr 2010. Die
Geldspendeneinnahmen der 30 im DZI-Spenden-Index
berticksichtigten Organisationen haben 2010 um 32,6 %
zugenommen. Das ergibt die Auswertung der bisher ver-
fugbaren Jahresabschluss- und Buchungsdaten durch
das Deutsche Zentralinstitut fiir soziale Fragen (DZI).
Der Spenden-Index umfasst die 30 nach Geldspenden
gréBten Organisationen mit DZI Spenden-Siegel. Sie er-
hielten 2010 Geldspenden von Privatleuten und Unter-
nehmen in Hohe von 1,3 Mrd. Euro (2009: 1,0 Mrd.).
Selbst wenn man diese Summen um Sonderspenden fir
internationale Katastrophen rechnerisch bereinigt, ver-
bleibt immer noch ein kraftiges Spendenplus von 7 %.
Damit konnten die Organisationen den Riickgang um
3,1 % im Krisenjahr 2009 mehr als ausgleichen. Der
Spenden-Index erlaubt einen zuverlassigen Riickschluss
auf die Geldspendenentwicklung aller derzeit 266 Or-
ganisationen mit DZI Spenden-Siegel. Quelle: Pressemit-
teilung des DZI vom 1.4.2011

ISL verdffentlicht ,, Material-Kiste” zur UN-Kon-
vention. Die Interessenvertretung Selbstbestimmt Leben
in Deutschland (ISL) hat eine , Material-Kiste” zur Infor-
mation und Bewusstseinshildung tiber die UN-Behinder-
tenrechtskonvention erstellt. In der virtuellen, im Internet
zu findenden Sammlung sind Materialien zum Umgang
mit der UN-Konvention zu finden. Zum einen gibt es die
UN-Konvention in unterschiedlichen Sprachen und Forma-
ten. In einem zweiten Ordner sind dazugehdrige Arbeits-
materialien abgelegt und in einer Bibliothek sind weiter-
fuhrende Literatur, Links und Videos aufgelistet. Die
Sammlung ist auf der Homepage der ISL in der neuen
Rubrik http://www.isl-ev.de/behinderung-neu-denken
zu finden. Quelle: Pressemitteilung der Interessenvertre-
tung Selbstbestimmt Leben in Deutschland e.V. - ISL vom
28.3.2011

Wetthewerb ,startsocial” sucht noch Teilnehmer.
Auch in diesem Jahr sollen wieder etwa 100 soziale
Projekte mit dreimonatigen Beratungsstipendien unter-
stlitzt werden. Es werden noch Teilnehmende gesucht,
die das Netzwerk von kompetenten Coaches und Juro-
rinnen und Juroren erweitern mochten. Nach erfolgrei-
cher Bewerbung arbeiten Experten aus Wirtschaft, Ver-
waltung und sozialen Institutionen gemeinsam mit den
ausgewadhlten Stipendiaten an der Weiterentwicklung
und Professionalisierung ihres sozialen Projekts. Am
Ende der dreimonatigen Beratung werden die besten
25 Projekte in Berlin ausgezeichnet, die herausragen-
den sieben erhalten ein Preisgeld in Hohe von je 5 000
Euro, darunter ist der Sonderpreis der Bundeskanzlerin.
Weitere Informationen zum Wettbewerb finden sich auf
der Website unter www.startsocial.de. Der Anmelde-
schluss ist am 31.5.2011. Quelle: Newsletter BRAND-
aktuell vom 8.4.2011

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

