
183

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

Soziale Arbeit 
und Spiritualität
      Armin Schachameier

     Zusammenfassung | Der Aufsatz unter-
sucht verschiedene Aspekte von Spiritualität, 
um zu zeigen, wie sich traditionelle Achtsam-
keitspraktiken in Beratungs- und Therapieansät-
zen etabliert haben und welche Auswirkungen 
sie auf therapeutische Beziehungen haben kön-
nen. Des Weiteren werden Überlegungen ange-
stellt, in welchen Handlungsfeldern „spirituelle 
Praxis“ als eine Methode der Sozialen Arbeit 
verstanden werden und welchen Einfluss sie 
auf die ethische Debatte in der Sozialen Arbeit 
haben kann.

     Abstract | This article examines various as-
pects of spirituality in an attempt to show both 
how traditional practices of mindfulness have 
been established in approaches to counselling 
and therapy and what effects they can have 
on therapeutic relationships. The author also 
reflects upon the question of what spheres of 
activity allow for „spiritual practice” to be em-
ployed as a method of social work, outlining 
the impact it could have on the ethical debate 
within this profession.

Schlüsselwörter  Soziale Arbeit 
 Spiritualismus  Empathie

     Einführung | Auf der Tagung der Deutschen 
Gesellschaft für Soziale Arbeit 2010 in Freiburg wies 
Albert Mühlum am Ende des Workshops für Klinische 
Sozialarbeit aufgrund eigener Erfahrungen in der 
Hospizarbeit darauf hin, dass sich die Soziale Arbeit 
in den letzten Jahren neben dem bio-psychosozialen 
Verständnis von Gesundheit, Störung und Krankheit 
zu wenig um die spirituelle Komponente des Mensch-
seins gekümmert hat (Mühlum 2007). Diese Aussage 
motivierte mich, einige Überlegungen anzustellen und 
die Frage aufzuwerfen, ob die Soziale Arbeit Spiritua
lität benötigt, um zeitgemäße Antworten auf mensch
liche Problem- und Notlagen geben zu können. 

     Welche Folgen hätte es für die Soziale Arbeit, 
wenn wir von einem bio-psychosozial-spirituellen 
Menschenbild ausgehen? Was würde dies für die 
Profession und die Disziplin bedeuten? Inwieweit 

hätte dies Einfluss auf die ethische Debatte in der So-
zialen Arbeit? Was würde dies dem Obdachlosen, der 
Suchtkranken, dem Kind im Heim nützen? Wo wären 
Grenzen und Gefahren? 

     Das Ziel dieses Aufsatzes ist es, wesentliche As-
pekte dieser Thematik im Überblick darzustellen, 
nach der jeweiligen Relevanz für die Soziale Arbeit 
zu fragen und erste kurze Antworten zu finden. Dazu 
ist es notwendig, den Begriff der Spiritualität genau-
er zu definieren. Sven Joachim Haack unterschied im 
Jahr 2010 in seinem Vortrag auf dem Heidelberger 
Suchtkongress des Fachverbandes Sucht im Rahmen 
des Workshops „Integration der Spiritualität in der 
Suchtbehandlung“ zwischen mehreren Verwendungs-
dimensionen. Die unterschiedlichen Ebenen sollen 
keine Trennung oder Alternativen darstellen, sondern 
vielmehr eine förderliche Einteilung. Die Dimensio-
nen können sich gegenseitig bedingen, aber auch 
für sich alleine stehen:
▲ spirituelle Praxis;
▲ religiöse oder spirituelle Erfahrungen im Sinne 
eines Gipfelerlebnisses;
▲ eigenständige Entwicklungslinie religiös-spiritu-
eller Kompetenz (Nondualismus);
▲ höhere Stufen der verschiedenen Entwicklungs-
linien (Ethik/Moral);
▲ bestimmte Haltungen.

     Zahlreiche Definitionsansätze finden sich auch bei 
Pernter (2008). Er unterscheidet grundlegend zwischen 
Kennzeichen, Attributen und Qualitäten von krank-
machender im Gegensatz zu gesunder Spiritualität. 
Letztere gilt als weltbezogen, alltäglich, geerdet, 
authentisch, verbindend, integrierend, erfahrungsori-
entiert, offen, befreiend und ganzheitlich, während 
erstere einseitig, überfordernd, neurotisch, moralisie-
rend, bewertend, spaltend, überheblich und weltab-
gehoben ist (ebd., S. 103). Die Einteilung von Haack 
erscheint jedoch für die Untersuchung der oben for-
mulierten Fragen zu genügen und soll im weiteren 
Verlauf als Gliederung dienen.

     Eine besondere Schwierigkeit bei der Auseinan-
dersetzung mit diesem Thema ist der Zugang über 
Erfahrung. Jede Form der Spiritualität beinhaltet die 
Ambivalenz von Erfahrung und deren Deutung. Spiri-
tuelle Praxis und transformative Erfahrungen müssen 
erlebt und gelebt werden und können nicht erdacht 
oder mit Worten nur begrenzt erschlossen werden. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183


184

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

     Ein weiteres Problem stellt die Unterscheidung 
und Abgrenzung von seriösen religiös-spirituellen 
Praktiken, Traditionen, Therapien und fragwürdigen 
esoterischen Angeboten dar. Die Übergänge sind hier 
fließend. Insbesondere werden die Begriffe Esoterik 
und Spiritualität nicht selten unreflektiert synonym 
gebraucht, obwohl es deutliche Unterschiede gibt. 
Eine Beschäftigung mit Engeln, Edelsteinen, Astrolo-
gie und Räucherstäbchen hat mit der Thematik der 
Spiritualität, so wie sie hier verstanden wird, nichts 
zu tun. Der Religionswissenschaftler Sebastian Murken 
weist in diesem Zusammenhang auf die Etablierung 
eines neuen „esoterischen Gesundheitsmarktes“ hin, 
welcher auch Gefahren in sich bergen könne (Murken 
2009, S. 26 f.). Allerdings differenziert er nicht zwi-
schen beiden Begriffen und spricht von einem religi-
ösen Individualisierungstrend im Kontext „esoteri-
scher Spiritualität“(ebd.).

     Im folgenden Teil werde ich die Gliederungspunkte 
von Haack mit meinen eigenen Gedanken füllen und 
darstellen, wie sich aus den spirituellen Traditionen 
teils wissenschaftlich evaluierte, moderne Ansätze 
entwickelt haben. Von da aus möchte ich jeweils 
prüfen, inwieweit diese Ansätze mit der Sozialen Ar-
beit kompatibel sind. 

     Spirituelle Praxis | Es gibt zum einen eine west-
liche, christliche Tradition, die versucht, die Wege der 
Mystikerinnen und Mystiker (Meister Eckart, Johannes 
vom Kreuz, Teres von Avila) nachzugehen und wieder-
zuentdecken (Haack 2007, S. 2). Die spirituelle Praxis 
ist, folgt man den oben Genannten, die Kontemplati-
on, ein alter christlicher Gebetsweg mit meditativen 
Übungen der Stille, des Schweigens, des Loslassens 
und Wartens auf das, was entsteht (Rompf 2007, S. 
34). Östliche Praktiken sind aus den verschiedenen 
Strömungen des Buddhismus entstanden, zum Bei-
spiel aus dem Zen oder Chan in Japan und China 
(Rose; Walach 2009, S. 29). Die Grundlage der spiri-
tuellen Praxis ist die „Achtsamkeit“, eine einfache 
Form des Gewahrseins: „In den buddhistischen 
Schriften stellt Achtsamkeit eine Übersetzung des 
Pali-Wortes sati dar. Sati hat außerdem die Bedeu-
tung ‚Besinnung’, ‚Gedächtnis’ und ‚Erinnerung’. 
Achtsamkeit ist demnach eine Handlung des Sich-Er-
innerns, achtsam zu sein; des Sich-Gewahrwerdens 
was gerade in diesem Moment stattfindet“ (Conze 
1993, Gruber 1999, zitiert nach Rose; Walach 2009, 
S. 33).

     Die verschiedenen Meditationsformen konzentrie-
ren sich meist auf eine Einheit, zum Beispiel auf den 
Atem, auf Mantras oder Visualisierungen. Zu den 
Methoden gehört auch die Vipassanameditation, 
eine systematische Empfindungsbeobachtung nach 
der Lehre von U Ba Khin oder ihrem einflussreichsten 
Vertreter S. N. Goenka. Zur Beruhigung des Geistes 
vor dem eigentlichen Vipassana werden die Empfin-
dungen um die Nasenlöcher bei jedem Ein- und Aus-
atmen immer präziser betrachtet. Danach wird der 
eigene Körper mit der Achtsamkeit systematisch 
durchwandert, um die verschiedenen Körperempfin-
dungen immer unmittelbarer zu erfassen (Goenka 
2006). Vipassana bedeutet „[...] die Einsicht in die 
Natur aller Daseinserscheinungen und die daraus re-
sultierende unbedingte Freiheit – als das höchste 
Ziel“ (Rose; Walach 2009, S. 36). Auch die Praxis des 
indischen Yoga sei in diesem Zusammenhang noch 
erwähnt. Die Yoga-Übungen können als ein Acht-
samkeitsweg über den Körper verstanden werden 
(Kabat-Zinn 2008, S. 98 f.). 

     In der Psychotherapie spielen diese Praktiken 
bereits eine größere Rolle. So gab es in den letzten 
Jahren zahlreiche Veröffentlichungen zum Thema 
„Achtsamkeit“ (Heidenreich; Michalak 2009, Huppertz 
2009, Lehrhaupt; Meibert 2010, Germer 2009). Zu 
nennen wären wissenschaftlich evaluierte Anwen-
dungen in der Behandlung von Suchtkranken, De-
pressiven, Borderline-, Schmerz-und Krebspatienten 
und -patientinnen (Heidenreich; Michalak 2009). 

     Die vier führenden Ansätze werden von Germer 
(2009, S. 40) aufgelistet:
▲ Dialektisch-Behaviorale Therapie (DBT; Linehan 
1993a, 1993b), der bevorzugte Ansatz bei Border-
line-Störungen, wird im Allgemeinen für Affektregu-
lation genutzt;
▲ Achtsamkeitsbasierte Stressreduktion (MBSR; 
Kabat-Zinn 1990), ein Acht- bis Zehn-Wochen-Trai-
ningsprogramm mit unterschiedlichen Anwendungs-
möglichkeiten für die körperliche und geistige 
Gesundheit;
▲ Achtsamkeitsbasierte kognitive Therapie (MBCT; 
Segal u.a. 2002), eine Anwendung des MBSR-Ansat-
zes in der kognitiven Therapie und bei Depression. 
Sie lehrt Patientinnen und Patienten, ihre Gedanken 
zu beobachten;
▲ Akzeptanz- und Commitment-Therapie (ACT; 
Hayes u.a. 1999, S. 199, Hayes u.a. 2005); sie ermu-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183


185

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

tigt Patienten und Patientinnen dazu, unangenehme 
Empfindungen zu akzeptieren, statt sie zu kontrol
lieren.

     Alle diese Ansätze haben ihre Wurzeln in traditio-
nellen spirituellen Praktiken, teils in leicht abgewan-
delter Form. So wird beispielsweise beim MBSR-Trai-
ning die sogenannte „Body-scan“-Methode verwen-
det, eine Reise durch den Körper, die der oben be-
schriebenen Vipassanapraxis sehr ähnlich ist (Kabat-
Zinn 2008, S. 82 f., Lehrhaupt; Meibert 2010). Ein 
weiteres erwähnenswertes Manual, welches mit 
Achtsamkeit arbeitet, ist das Training emotionaler 
Kompetenzen von Berking (TEK; Berking 2010).

     Kritisch anmerken möchte ich an dieser Stelle, 
dass in der Aufzählung von Germer die Gestaltthe
rapie als wichtiger Ansatz vergessen wurde. Diese 
unterscheidet zwischen „Gewahrsein“ und „Acht-
samkeit“. Dabei ist das Arbeiten am Hier und Jetzt, 
also an dem, was gerade präsent ist, innerhalb des 
„Awareness-Kontinuums“ grundlegend für die the-
rapeutische Arbeit (Gremmler-Fuhr 1999, S. 381). 

     Welche Bedeutung können diese Ansätze nun für 
die Soziale Arbeit erlangen? Wie kann dieses Wissen 
für die Soziale Arbeit nutzbar gemacht werden? So-
wohl Studierende als auch berufstätige Sozialpäda-
goginnen und -pädagogen könnten von einem auf 
Achtsamkeit basierenden Stressreduktionstraining 
(MBSR) profitieren, dessen Wirksamkeit bereits 
mehrfach wissenschaftlich nachgewiesen wurde 
(Grossmann u.a. 2004). Insbesondere in der Lehre 
könnte dies zur Entwicklung und Erweiterung der 
persönlichen Kompetenzen beitragen, um bereits 
während des Studiums und vor allem danach besser 
mit berufs- oder ausbildungsspezifischen Belastun-
gen umgehen zu können. Durch eine Weiterbildung 
zum MBSR-Trainer oder durch eine achtsamkeitsba-
sierte Psychotherapieausbildung kann dies natürlich 
auch an Klientinnen und Klienten weitergegeben 
werden. Ich denke in diesem Zusammenhang vor al-
lem an Beratungsstellen, den klinischen Bereich, 
aber auch an präventive Ansätze für Kinder und Ju-
gendliche. Im Bereich der sozialen Kompetenzen 
kann die Ausübung einer Achtsamkeitspraxis zur 
Steigerung der Empathiefähigkeit beitragen. Die Aus-
wirkungen einer Meditationspraxis auf die therapeu-
tische Beziehung wurde bereits mehrfach evaluiert 
und positiv bestätigt (Hick 2010, S. 29 f.).

     Spirituelle Gipfelerlebnisse und Nondua-
lismus | Mit „spirituellen Gipfelerlebnissen“ hat 
sich vor allem die transpersonale Psychologie be-
schäftigt (Wilber 2008, Schmitz 2010). Damit sind Er-
fahrungen gemeint, die über das Alltagsbewusstsein 
hinausgehen. Sie können ohne Vorzeichen auftreten 
und jedem Menschen widerfahren (Grof 2008). Ähn-
lich, eher jedoch an eine bestimmte, meist lebensbe-
drohliche oder Sterbesituation gebunden, sind Be-
richte über Nahtoderfahrungen (Kübler-Ross 2010). 
Aber auch innerhalb eines beschützenden professio-
nellen Settings kann durch bestimmte Methoden die 
Wahrscheinlichkeit einer transpersonalen Erfahrung 
gezielt erhöht werden. 

     Erwähnen möchte ich hierzu das von Stanisalav 
Grof entwickelte holotrope Atmen (Grof 1994), eine 
Methode, bei der mithilfe von Hyperventilation tiefe-
re Schichten des Bewusstseins erfahrbar gemacht 
werden können (Walch 2009). So hat sich zum Bei-
spiel der erste Extase-Kongress 2008 in Hannover 
mit den heilsamen und gesundheitlichen Aspekten 
von transpersonalen Erfahrungen beschäftigt. Veran-
stalter war die Medizinische Hochschule Hannover 
unter der Leitung von Torsten Passie und Hinderk Em-
rich sowie das Deutsches Kollegium für transperso-
nale Psychologie (DKTP). Der heilsame Aspekt trans-
personaler Erfahrungen kann in einer verstärkten 
Akzeptanz von schwierigen, krisenhaften Lebensla-
gen liegen. Im Sinne eines transformativen Erlebnis-
ses kommen viele Menschen zu dem Schluss, dass 
die Welt und ihre Lebesituation, so wie sie ist, in 
Ordnung ist (Passie 2009).

     Des Weiteren entwickelten sich innerhalb der ver-
schiedenen Religionen Traditionen, die nondualisti-
sche Einheits- oder Gotteserfahrungen und Wege be-
schreiben, die solche Prozesse unterstützen können. 
Im Christentum ist dies beispielsweise die Mystik, im 
Islam der Sufismus und im Hinduismus sind es die 
Yogis (Jäger 2010). Jede Tradition beschreibt diesen 
Zustand oder diese Erfahrung mit ihren eigenen 
Worten. Der wohl bekannteste Begriff dafür ist „Er-
leuchtung“, so bedeutet zum Beispiel „Buddha“ der 
Erleuchtete. Im Raja Yoga wird von „Samadhi“ ge-
sprochen. Willigis Jäger beschreibt diesen Zustand als 
„[...] eine Erfahrung, die jenseits des verstandesmä-
ßigen Begreifens liegt [...] Es ist eine Wiederfährnis, 
die einem Menschen zuteil wird, dessen Ich so weit 
zurückgetreten ist, dass er sich des Grundes des Seins, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183


186

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

des Wesens Gottes oder Gottheit (Eckhart), der non-
dualen Wirklichkeit innewerden kann“ (Jäger 2007, 
S. 9). Dabei muss festgehalten werden, dass es sich 
um subjektive Erfahrungen handelt, die nicht wissen-
schaftlich belegt werden können.

     Einen modernen integralen Ansatz, der sich un-
abhängig von Konfessionen mit Wegen beschäftigt, 
welche das „Aufwachen“ (ein anderes Wort für Er-
leuchtung) fördern, finden wir bei Christian Meyer. Er 
hat dazu sieben Schritte beschrieben, die einen sol-
chen Prozess fördern können (Meyer 2006, 2009), 
und versteht Aufwachen als „eine Art des Seins. 
Wenn das Aufwachen geschieht, dann gibt es die 
Gewissheit, ein Erkennen, dass alles Vorherige nur 
eine Imitation des Lebens war, ein Schlaf, ein Schlaf-
wandeln“ (Meyer 2007, S. 70). Meyer macht deutlich, 
dass es sich dabei um eine nonduale Erfahrung han-
delt, bei der „das Ich zurücktritt, der Verstand anhält 
und innerlich Ruhe eintritt und ein Frieden, der vor-
her nicht gekannt wurde“ (ebd.).

     Es stellt sich nun die Frage, ob und inwieweit sich 
die Soziale Arbeit mit religiös-spirituellen Gipfelerleb
nissen und nondualistischen Erfahrungen beschäfti-
gen sollte. Ich könnte mir vorstellen, dass zunächst 
ein einfaches Wissen um die Existenz von spirituel-
len, transpersonalen Erfahrungen hilfreich sein kann, 
um bei einem „Verdachtsfall“ gegebenenfalls an 
kompetentes Fachpersonal zu verweisen. Zum einen 
im Zusammenhang mit spirituellen Krisen (vergleiche 
hierzu die Diagnosemanuale ICD10: F.44.3; DSM IV: 
V 62.89), die immer auch differenzialdiagnostisch 
geklärt werden müssen (Brunnhuber; Wagner 2006). 
Denn diese können besonders dann sehr dramatisch 
verlaufen, wenn die Betroffenen nicht wissen, was 
gerade mit ihnen geschieht. Die erlebten Phänomene 
können körperlicher, emotionaler oder mentaler Na-
tur sein. Sie lassen sich regelmäßig nicht in das bis-
herige Weltbild einordnen und lösen deshalb Verwir-
rung aus (Grof 2008).

     Zum anderen sollten Wünsche von Menschen, die 
auf der Suche nach einem tieferen Sinn in ihrem 
Leben sind, berücksichtigt und ernst genommen 
werden. Kontemplationslehrer und -lehrerinnen und 
auch Thearapeutinnen und Therapeuten, die einen 
integralen Ansatz vertreten, können hier wichtige 
Ansprechpartnerinnen und -partner sein, die sich 
zum Beispiel in der Fachklink Heiligenfeld, die auch 

spirituelle Krisen behandelt, oder in dem von Grof 
gegründeten „Spiritual Emergence Network“ finden.

     Ethische Aspekte | Die positiven Auswirkungen 
der spirituellen Praktiken führen im Allgemeinen zu 
mehr Liebe und Mitgefühl, Freude und Gleichmut 
(Bien 2010, S. 77). Welche Auswirkungen dies auf 
gesellschaftlich-globaler Ebene haben kann, hat 
der Dalai Lama 1993 in einem Vortrag vor der regie-
rungsunabhängigen Organisation auf der Menschen-
rechtskonferenz der UNO in Wien beschrieben. Dabei 
erläutert er die Bedeutung des wahren Glücks, das 
jeder einzelne in sich selbst entwickeln sollte, um 
Liebe und Mitgefühl zu erlangen. „Kein Glück auf 
Kosten anderer“, postuliert er und spricht von der 
universellen Verantwortung für die Mitmenschen 
und den Weltfrieden (Dalai Lama 1993, S. 1 f.).

     Auch die berufsethischen Prinzipien der Sozialen 
Arbeit, wie sie beispielsweise der Deutsche Berufs-
verband für Soziale Arbeit (DBSH) formuliert hat, 
gründen auf Menschenrechten wie Würde, Freiheit 
und Gleichberechtigung. Des Weiteren hat das Zent-
rum für Menschenrechte der Vereinten Nationen 
1994 ein „Manual for Schools of Social Work and 
the Social Work-Profession“ herausgegeben, in dem 
davon ausgegangen wird, dass Soziale Arbeit auch 
in einem „spirituellen Kontext“ stattfinde. Darunter 
wird verstanden, dass es für eine humanere Praxis 
entscheidend sei, „dass man dem Geist den Werten, 
Einstellungen, Moralvorstellungen, wie auch den 
Hoffnungen und Idealen der KlientInnen Beachtung 
schenkt und dass sich die SozialarbeiterInnen zu-
gleich ihrer eigenen Wertvorstellungen bewusst 
sind“ (United Nations Centre for Human Rights 
1994, zitiert nach Tafferner 2003, S. 87).

     Diskutieren könnte man, inwieweit eine spiritu-
elle Praxis die Umsetzung der Menschenrechte durch 
eine Haltung von Mitgefühl, Freude und Gleichmut 
im Alltag und im täglichen Berufsleben fördern kann. 
Grundlegend hierfür könnte die bewusste Einnahme 
einer Haltung sein, die eine Verbindung zu einer tie-
feren Erfahrung des Seins schafft, die offen für das 
ist, was da ist, ohne Gefühle zu verdrängen und 
Handlungsnotwendigkeiten zu übersehen. Dies wäre 
eine Haltung, die nicht erdacht ist, sondern die aus 
sich selbst heraus wirkt, aus dem Menschen, je nach-
dem, wie intensiv oder wie tief die individuelle Erfah-
rung und Achtsamkeitspraxis ist.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183


187

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

     Des Weiteren geht es im Bereich der Ethik immer 
wieder um die Frage, was gutes oder „gelingenderes“ 
Leben ist, wie Thiersch es formuliert. Dem neueren 
Capabilities-Ansatz geht es dabei „weniger um die 
Etablierung eines Zwangs oder einer Disziplinierung 
zum ‚Guten’, sondern um die Formulierung von grund-
legenden Gegebenheiten und Befähigungen, auf 
deren Ermöglichung Menschen Anspruch haben und 
die sich als ein Fundament für die Verfolgung und 
Verwirklichung der verschiedensten Entwürfe eines 
guten Lebens verstehen lassen“ (Otto; Ziegler 2010, 
S. 11). Es wäre danach zu fragen, inwieweit es sinn-
voll ist, Menschen in Notlagen Möglichkeiten einzu-
räumen, sich spirituell weiterzuentwickeln. Können 
Notlagen eine andere Bedeutung, einen anderen 
Sinngehalt durch die Beschäftigung mit spirituellen 
Praktiken bekommen oder gar entdramatisiert wer-
den? Gehört zu einem guten Leben die Entwicklung 
und Auseinandersetzung mit Spiritualität? So weist 
beispielsweise Willigis Jäger darauf hin, dass den Be-
nediktushof, ein spirituelles Zentrum bei Würzburg, 
sehr häufig Menschen besuchen, die sich aufgrund 
von Krisen oder Schicksalsschlägen auf der Suche 
nach einem Sinn befinden (Jäger 2010).

     Menschen in Notlagen und Krisensituationen 
brauchen selbstverständlich psychosoziale Hilfe und 
je nach Situation und Schweregrad auch materielle 
Hilfe. Krisen und Notlagen können plötzlich ins Leben 
einbrechen und jeden Menschen treffen. Meist dauert 
es einige Zeit, bis sich nach einem Zusammenbruch 
wieder neue Strukturen bildeten. Die Anwendung 
einer spirituellen Praxis (vergleiche Abschnitt über 
„Spirituelle Praxis“) oder tiefere, dauerhafte Erfah-
rungen (vergleiche Abschnitt „Spirituelle Gipfelerleb-
nisse und „Nondualismus“) können helfen, die Situ-
ation, so wie sie ist, wertfrei anzunehmen, zu 
akzeptieren – was nicht mit einer schicksalsergebe-
nen Passivität verwechselt werden darf. Es kann viel-
mehr hilflich sein, die Situation und das ohnehin vor-
handene Leid nicht durch unnötige Gedanken oder 
durch Identifikation mit Bewertungen zu verstärken 
und dadurch noch unerträglicher zu machen. 

     Zu diskutieren wäre, inwieweit dies zur Steigerung 
der Lebensqualität führt und als Beitrag zu einem 
gelingenderen oder guten Leben angesehen werden 
kann. Fraglich ist natürlich auch, inwieweit sich Men-
schen aus einem sozial schwachen Milieu mit weni-
gen Ressourcen,  wie zum Beispiel eine langjährig 

chronisch alkoholkranke Person, die über keine sozi-
alen Netzwerke mehr verfügt, auf eine spirituelle 
Praxis einlassen wollen und eine solche Perspektive 
als hilfreich verstehen. Dennoch stellt sich die Frage, 
ob nicht auch solchen Klientinnen und Klienten nach 
einer Stabilisierung der Lebensumstände, auch im Hin-
blick auf das weiter oben dargestellte Stressmanage-
ment, nicht zumindest die Möglichkeit angeboten 
werden sollte, einer spirituellen Praxis nachzugehen. 
Dies setzt allerdings voraus, dass die zuständigen 
Sozialpädagoginnen und -pädagogen um solche 
Möglichkeiten wissen und im Idealfall auch eigene 
disbezügliche Erfahrungen gesammelt haben. 

     Dabei sollte man nicht vergessen, dass wir über 
Spiritualität nur bedingt und bestenfalls durch eine 
regelmäßige spirituelle Praxis als festes Instrument 
unserer Lebensführung verfügen können. Spirituali-
tät als religiöse oder spirituelle Erfahrung im Sinne 
eines Gipfelerlebnisses und als höhere Stufe der ver-
schiedenen Entwicklungslinien im Sinne Haacks er-
greift uns, widerfährt uns als „nie abgeschlossenes 
Geschehen der eigenen Umwandlung. Sie stellt sich 
ein, macht sich bemerkbar in den verschiedensten 
Phasen und Stationen unserer persönlichen Lebens-
geschichte“ (Lewkowicz; Lob-Hüdepohl 2003, S. 7).

     Fazit | Es bestehen berechtigte Zweifel, ob es 
sinnvoll ist, Spiritualität und insbesondere eine 
spirituelle Praxis in die Soziale Arbeit zu integrieren. 
Womöglich gibt es einige Arbeitsfelder, in denen es 
zweckmäßig ist, sich zu bestimmten Zeitpunkten und 
mit „geeigneten“ Klientinnen und Klienten dieser 
Thematik zu widmen, in den meisten Tätigkeitsfel-
dern haben vermutlich jedoch andere Interventionen 
Vorrang. Spirituelle Praktiken und die Förderung ent-
sprechender Erfahrungen können Menschen in beson-
deren Lebenslagen, etwa bei psychotischen Erkran-
kungen, auch überfordern, verwirren und dadurch 
Krisensituationen verschlimmern. Diesen Gefahren 
sollte man sich bewusst sein und Kriterien festlegen, 
die den Einsatz spiritueller Praktiken verbieten. 

     Unter Berücksichtigung dementsprechender Vor-
aussetzungen kann eine spirituelle Praxis in bestimm-
ten Handlungsfeldern als eine Methode der Sozialen 
Arbeit angesehen werden, deren Wirksamkeit em-
pirisch erfassbar ist, wie ich im Abschnitt über die 
„Spirituelle Praxis“ dargelegt habe. Im Unterschied 
zu vielen anderen Methoden der Sozialen Arbeit ist 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183


188

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

jedoch ein rationaler Zugang nicht ausreichend. Es 
genügt nicht, darüber zu lesen oder Vorträge zu hö-
ren, vielmehr sind persönliche Erfahrungen notwen-
dig, um ein angemessenes Verständnis zu erlangen. 
Wie darüber hinaus vielfältige Zugänge zum Phäno-
men der Spiritualität in verschiedenen Handlungsfel-
dern für den Einzelnen und auch für Organisationen 
gefunden werden können, etwa im Bereich der Bera-
tung, der Supervision, in der Arbeit mit alten oder 
behinderten Menschen sowie mit Jugendlichen wird 
von verschiedenen Autoren in einer Veröffentlichung 
zum Thema „Spiritualität in der sozialen Arbeit“ be-
schrieben (Lewkowicz; Lob-Hüdepohl 2003).

     Abschließend möchte ich auf einen neuen Studi-
engang hinweisen, dessen Einrichtung die Debatte 
um die Notwendigkeit eines um die Spiritualität er-
weiterten Menschenbildes in der Sozialen Arbeit in 
besonderer Weise anregen könnte: Ab dem Winter-
semester 2010/11 bietet die Universität Freiburg in 
Zusammenarbeit mit dem Benediktushof bei Würz-
burg einen berufsbegleitenden Studiengang „Spiritu-
alität und Interkulturalität“ an. Dabei handelt es sich 
um ein wissenschaftliches Studium verschiedener 
spiritueller Wege, das mit dem Erwerb interkulturel-
ler Kompetenz einhergeht. In Zusammenarbeit der 
Arbeitsstelle für Religionswissenschaft und Theologie 
der Religionen an der Universität Freiburg und der 
„West-Östliche-Weisheit – Willigis Jäger Stiftung“ 
werden theoretische und praktische Kenntnisse ver-
mittelt und die Studierenden machen im praktischen 
Teil Erfahrungen mit spirituellen Praktiken (Willigis 
Jäger Stiftung 2011).

Literatur
Berking, M.: Training emotionaler Kompetenzen. Berlin/
Heidelberg/New York 2010
Bien, T.: Die vier unermesslichen Gedanken. Vorbereitung 
darauf, in der Psychotherapie präsent zu sein. In: Hick, S.F.; 
Bien, T.: a.a.O. 2010
Brunnhuber, S.; Wagner, R.: Zur Differentialdiagnostik spi-
ritueller Krisen. In: Transpersonale Psychologie und Psycho-
therapie 1/2006 
Conze, E.: The way of wisdom: the five spiritual faculties. 
Kandy/Sri Lanka 1993
Dalai Lama: Menschenrechte und universelle Verantwor-

tung. Wien 1993 In: http://www.kommundsieh.de/mw-94-
01.htm (Abruf am 28.3.2011)
Germer, C.: Achtsamkeit. Was ist das? Wozu dient sie?. In: 
Germer C.; Siegel, R.; Paul, F. (Hrsg.): Achtsamkeit in der 
Psychotherapie. Freiamt im Schwarzwald 2009
Goenka, S.N.: Sayagyi U Ba Khin: My Teacher, My Benefac-
tor. The Global Pagoda, A Monument of Gratitude. Mumbai 
2006
Gremmler-Fuhr, M.: Grundkonzepte und Modelle der Ge-
stalttherapie. In: Fuhr, R.; Sreckovic, M.; Gremmler-Fuhr, M.: 
Handbuch der Gestalttherapie. Göttingen, 1999
Grof, C.; Grof, S.: Spirituelle Krisen: Chancen der Selbstfin-
dung. Darmstadt 2008
Grof, S.: Das Abenteuer der Selbstentdeckung: Heilung 
durch veränderte Bewusstseinszustände. Ein Leitfaden. 
Reinbek 1994
Grossmann, P. u.a.: Mindfulness-based stress reduction 
and health benefits. A meta-analysis. In: Journal of Psycho-
somatic Research 57/2004, S. 35-43
Gruber, H.: Kursbuch Vipassana – Wege und Lehrer der 
Einsichtsmeditation. Frankfurt am Main 1999
Haack, S.-J.: Editorial. In: Kontemplation und Mystik 
1/2007
Hayes, S.C.; Strosahl, K.D.; Wilson, K.G.: Acceptance and 
commitment therapy: An experiental approach to behavior 
change. New York 1999
Hayes, S.; Strosahl, K.; Houts, A. (Hrsg.): A practical guide 
to acceptance and commitment therapy. New York 2005
Heidenreich, T.; Michalak, J.: Achtsamkeit und Akzeptanz 
in der Psychotherapie: Ein Handbuch. Tübingen 2009 
Hick, S.F.: Therapeutische Beziehungen kultivieren. Die 
Rolle der Achtsamkeit. In: Hick, S.F.; Bien, T.: a.a.O. 2010 
Hick, S.F.; Bien, T.: Achtsamkeit in der therapeutischen 
Beziehung. Freiburg 2010
Huppertz, M.: Achtsamkeit. Befreiung zur Gegenwart: 
Achtsamkeit, Spiritualität und Vernunft in Psychotherapie 
und Lebenskunst. Paderborn 2009
Jäger, W.: Was ist Kontemplation? In: Kontemplation und 
Mystik 1/2007
Jäger, W.: Die Welle ist das Meer: Mystische Spiritualität. 
Freiburg im Breisgau 2010
Kabat-Zinn, J.: Full catastrophe living: Using the wisdom 
of your body and mind to face stress, pain, and illness. New 
York 1990
Kabat-Zinn, J.: Gesund durch Meditation. Das große Buch 
der Selbstheilung. Bern 2008 
Kübler-Ross, E.: Was der Tod uns lehren kann. München 
2010
Lehrhaupt, L.; Meibert, P.: Stress bewältigen mit Achtsam-
keit: Zu innerer Ruhe kommen durch MBSR – Mindfulness-
Based Stress Reduction. München 2010
Lewkowicz, M.; Lob-Hüdepohl, A.: Spiritualität in der sozi-
alen Arbeit. Freiburg im Breisgau 2003
Linehan, M.: Cognitive-behavioral treatment of borderline 
personality disorder. New York 1993a
Linehan, M.: Skills training manual for treating borderline 
personality disorder. New York 1993b

Dr. Armin Schachameier, Dipl.-Pädagoge und 
Krankenpfleger, leitet den Studiengang Soziale 
Dienste an der Staatlichen Studienakademie 
Breitenbrunn, Schachtstraße 128, 08359 Brei-
tenbrunn, E-Mail: schachameier@web.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183


189

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
11

Meyer, C.: Sieben Schritte zum Aufwachen – Ein Überblick. 
Berlin 2006 
Meyer, C.: Aufwachen, Therapie, integrale Praxis und der 
spirituelle Weg. Berlin 2007
Meyer, C.: Aufwachen: der Weg der inneren Erfahrung. 
Bielefeld 2009
Mühlum, A.: Spiritualität – eine vergessene Ressource der 
Sozialen Arbeit. In: Homfeldt, H.G. (Hrsg.): Soziale Arbeit im 
Aufschwung zu neuen Möglichkeiten – oder Rückkehr zu 
alten Aufgaben? Baltsmannsweiler 2007, S. 78-90
Murken, S.: Neue religiöse Bewegungen aus religionspsy-
chologischer Perspektive. Marburg 2009
Otto, H.-U.; Ziegler, H.: Capabilities – Handlungsbefähi-
gung und Verwirklichungschancen in der Erziehungswissen-
schaft. Wiesbaden 2010
Passie, T.: Ekstase: Phänomen, Erfahrung, Heilung. In: Bel-
schner, W.; Passie, T. (Hrsg.): 1. Internationaler Kongress 
über Ekstatische Zustände. Hannover 2009
Pernter, G.: Spiritualität als Lebenskunst. Gestalttherapeu-
tische Impulse. Bergisch Gladbach 2008
Rompf, M.: Praktische Anleitung zur Kontemplation. In: 
Kontemplation und Mystik 1/2007
Rose, N.; Walach, H.: Die historischen Wurzeln der Acht-
samkeitsmeditation – Ein Exkurs in Buddhismus und christ-
licher Mystik. In: Heidenreich, T.; Michalak, J.: a.a.O. 2009
Schmitz, S.: Transpersonale Psychologie: Eine integrative 
Einführung. Marburg 2010
Segal, Z.V.; Williams, J.M.G.; Tesdale, J.D.: Mindfullness-
based-cognitve therapy for depression: A new approach 
to preventing relapse. New York 2002
Tafferner, A.: Bilder vom Menschsein – Bilder des Helfens. 
Ein theologisch-anthropologischer Beitrag zum Verhältnis 
von Spiritualität und Sozialer Arbeit. In: Lewkowicz M.; 
Lob-Hüdepohl, A. (Hrsg.): a.a.O. 2003
Walch, S.: Dimensionen der menschlichen Seele: transper-
sonale Psychologie und holotropes Atmen. Düsseldorf 2009
Wilber, K.: Wege zum Selbst: östliche und westliche An-
sätze zu persönlichem Wachstum. München 2008
Willigis Jäger Stiftung: Studiengang Spiritualität und 
Interkulturalität. In: http://www.west-oestliche-weisheit.
de/stiftung/berufsbegleitender-studiengang.html (Abruf 
am 25.1.2011)

RU
ND

SC
HA

U

     Allgemeines
Kräftiges Spendenwachstum im Jahr 2010. Die 
Geldspendeneinnahmen der 30 im DZI-Spenden-Index 
berücksichtigten Organisationen haben 2010 um 32,6 % 
zugenommen. Das ergibt die Auswertung der bisher ver
fügbaren Jahresabschluss- und Buchungsdaten durch 
das Deutsche Zentralinstitut für soziale Fragen (DZI). 
Der Spenden-Index umfasst die 30 nach Geldspenden 
größten Organisationen mit DZI Spenden-Siegel. Sie er-
hielten 2010 Geldspenden von Privatleuten und Unter-
nehmen in Höhe von 1,3 Mrd. Euro (2009: 1,0 Mrd.). 
Selbst wenn man diese Summen um Sonderspenden für 
internationale Katastrophen rechnerisch bereinigt, ver-
bleibt immer noch ein kräftiges Spendenplus von 7 %. 
Damit konnten die Organisationen den Rückgang um 
3,1 % im Krisenjahr 2009 mehr als ausgleichen. Der 
Spenden-Index erlaubt einen zuverlässigen Rückschluss 
auf die Geldspendenentwicklung aller derzeit 266 Or-
ganisationen mit DZI Spenden-Siegel. Quelle: Pressemit-
teilung des DZI vom 1.4.2011

ISL veröffentlicht „Material-Kiste” zur UN-Kon-
vention. Die Interessenvertretung Selbstbestimmt Leben 
in Deutschland (ISL) hat eine „Material-Kiste” zur Infor-
mation und Bewusstseinsbildung über die UN-Behinder
tenrechtskonvention erstellt. In der virtuellen, im Internet 
zu findenden Sammlung sind Materialien zum Umgang 
mit der UN-Konvention zu finden. Zum einen gibt es die 
UN-Konvention in unterschiedlichen Sprachen und Forma-
ten. In einem zweiten Ordner sind dazugehörige Arbeits
materialien abgelegt und in einer Bibliothek sind weiter
führende Literatur, Links und Videos aufgelistet. Die 
Sammlung ist auf der Homepage der ISL in der neuen 
Rubrik http://www.isl-ev.de/behinderung-neu-denken 
zu finden. Quelle: Pressemitteilung der Interessenvertre-
tung Selbstbestimmt Leben in Deutschland e.V. – ISL vom 
28.3.2011

Wettbewerb „startsocial“ sucht noch Teilnehmer. 
Auch in diesem Jahr sollen wieder etwa 100 soziale 
Projekte mit dreimonatigen Beratungsstipendien unter-
stützt werden. Es werden noch Teilnehmende gesucht, 
die das Netzwerk von kompetenten Coaches und Juro-
rinnen und Juroren erweitern möchten. Nach erfolgrei-
cher Bewerbung arbeiten Experten aus Wirtschaft, Ver-
waltung und sozialen Institutionen gemeinsam mit den 
ausgewählten Stipendiaten an der Weiterentwicklung 
und Professionalisierung ihres sozialen Projekts. Am 
Ende der dreimonatigen Beratung werden die besten 
25 Projekte in Berlin ausgezeichnet, die herausragen-
den sieben erhalten ein Preisgeld in Höhe von je 5 000 
Euro, darunter ist der Sonderpreis der Bundeskanzlerin. 
Weitere Informationen zum Wettbewerb finden sich auf 
der Website unter www.startsocial.de. Der Anmelde-
schluss ist am 31.5.2011. Quelle: Newsletter BRAND
aktuell vom 8.4.2011

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:07:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2011-5-183

