
V  Verspätung des Denkens und 
philosophische Radikalität  

Existenzphilosophisch denken heißt, dem Denken weniger eine erkenntnistheo-
retisch-wissensfördernde als eine integrierend-wegweisende Funktion für unser 
eigenes Dasein zuzuschreiben: unser Leben im Unwissen ums Ganze der Wirk-
lichkeit führen zu lernen, einzig geleitet von dem unverlierbaren Gefühl unserer 
inneren Freiheit.  

Das existenzphilosophische Paradigma 

Existenzphilosophisches Denken schaut nicht, wie etwa praktische Philosophie 
und philosophische Ethik, darauf, wie gerechterweise zu leben wäre. Gleichsam 
unterhalb der Normen und Maximen eines guten und gerechten Lebens verblei-
bend, formuliert es lediglich die Regel, nach der der Einzelne sein Leben zu le-
ben hat, will er es als sein eigenes wiedererkennen. Nach unserem Verständnis 
lautet die Regel, darauf zu achten, die uns hier und heute bestimmende Differenz 
von Innen und Außen innengeleitet, auf ein sich öffnendes Drittes von Innen und 
Außen hin, zu durchlaufen, worüber wir denn einen Ausweg aus deren Um-
klammerung nähmen. Auf nichts als diesen Ausweg ist unser Denken ausgerich-
tet – wie es uns dazu bereit macht, uns in unserem Inneren einem sich Öffnenden 
zu öffnen.  

Nach existenzphilosophischem Verständnis hilft uns Denken dabei, unter 
Bedingungen realer Unfreiheit und Entfremdung uns sowohl innerlich frei als 
auch jederzeit mit uns eins – operational geschlossen – zu wissen. Es ist die exis-
tenzielle Funktion von Denken, die Ein- und Freiheit der Person in allen Lebens-
situationen zu erweisen, entgegen allen ›realistischen‹ Dementis, ja, noch unse-
rem eigenen Scheitern. Der existenzphilosophisch Denkende zeigt sein Denken 
dabei gleichsam her. Statt auf eine einem inneren ›Wissen‹ korrespondierende 
äußere ›Wirklichkeit‹ zu referieren, die seinem Denken erst Legitimität gäbe, ex-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

poniert er sich, antifaktisch, als dieser denkende Einzelne. Er weiß sich als einen 
vom Ganzen absolut Unterschiedenen, der kraft seines Denkens sein Unterschie-
densein dem Ganzen, in dem er selber steht, hinzufügt. Sich hinzufügend, ent-
spricht er, laut von Foerster, dem unausgesprochenen Imperativ aller Ethik: die 
Anzahl der Möglichkeiten in der Welt zu vermehren.1

So sehr wir uns denkend – und danach handelnd – exponieren, so nah sind 
wir, dabei zu scheitern. Im Scheitern schlägt ein von uns ausgehendes Antifakti-
sches faktisch als Enttäuschung, Niederlage, Leiden zurück: Rückschläge, in de-
nen sich die Differenz unseres Inneren zum Außen zu unseren Lasten nieder-
schlägt. Zugleich sind ebendiese Gefühle, durchlebt, Schaltstellen unserer Verar-
beitung der Innen-Außen-Differenz selbst. Sie sind sogar die üblichen Modi 
ihrer Absolvenz, in deren Verlauf wir überhaupt erst zu Lernenden werden: Aus 
Enttäuschung erwächst Einsicht, aus Niederlagen Selbstüberwindung, aus Lei-
den Ichstärke.  

Indem wir jetzt bereits die Differenz von Innen und Außen als Ort unserer 
Existenz annehmen, nehmen wir unser Frustriertwerden als Teil der Conditio hu-
mana mit an: Wir stellen uns darauf ein, dass Innen und Außen unablässig und 
unabsehbar die Plätze tauschen werden. So auch wandeln sich die Wertigkeiten 
von Scheitern und Erfolg, um sich in der Zeit womöglich in ihr Gegenteil zu 
verkehren. Auf der Suche nach einem Dritten von Innen und Außen, das uns hier 
und jetzt aus deren Umklammerung herausführt, hilft uns das Denken jetzt be-
reits, das eine gegen das andere auf das Gelingen der eigenen Individuation hin 
abzugleichen. 

Ein systematisch erkenntnistheoretisch vorgehendes Denken sucht uns gegen 
die Differenzerfahrung, die uns hier und jetzt bestimmt, gleichsam zu immuni-
sieren: Der Weg des Denkens geht hier weniger in das hinein, was den Denken-
den konkret bestimmt, sondern weg davon, hin zum Gleichgewicht eines in sich 
Schlüssigen, durch Schlüssigkeit sich gegen das Außen Abschließenden. Mit 
dem Ergebnis, dass der Denkende selber in seinem eigenen Gedankengebäude 
gar nicht mehr vorkommt: Der Systematiker baut, so Karl Jaspers in Anschluss 
an Kierkegaard2, ein Schloss, während er selber nebenan im Schuppen wohnt. 
Der existenziell Denkende dagegen weiß, dass er, soll das Gedachte nicht inso-
fern verkehrt sein, als er denkend an seinem eigenen Leben vorbeidenkt, selber 
in dem, was er denkt, vorkommen muss. »Existenz« meint, in diesem Sinne, ein 
allem Denken bereits Vorausgehendes, den Denkenden erst zum Denken Drän-
gendes. Danach denken wir, auch existenzphilosophisch, weniger aufs Dasein 

                                                
1  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 78. 
2  Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 67

hin, als von diesem her3: Ich denke, indem ich aus mir heraus denke, aus einer 
grundsätzlicheren Integrität heraus, die ich denkend gar nicht zu fassen bekom-
me.  

Vor der Grenze, nach dem Sprung 

Wird mir also einerseits nicht durchsichtig, woraus ich denke, wenn ich denke, 
so stehe ich doch umso spürbarer in einer Schwerkraft, die macht, dass ich nicht 
anders kann, als so zu denken, wie ich denke. Ich kann, nach Maßgabe der ope-
rationalen Geschlossenheit, die denkenderweise herstelle, nicht anders, als im 
Denken mit mir selbst eins sein zu wollen. Das heißt nicht, dass ich mich nicht in 
und durch mein Denken mit mir entzweien, mir denkend Gewalt antun könnte; 
aber noch dann wäre dies der Weg zu einer für mich nicht anders als eben über 
den Weg des Selbstzweifels zu habenden Einheit mit mir.  

Denkend arbeite ich, über äußere Sachverhalte vermittelt, mein Verhältnis zu 
mir selber immer neu durch. Mein Selbstverhältnis begleitet mein Denken, wie 
mein Denken dieses formt. Noch ein rein operationelles ›Denken‹ wie das eines 
Computers stellt Einheiten her, indem es Heterogenes zusammenrechnet.4 Der 
Terminologie de Chardins folgend, hält sich der Computer indes nur an die äuße-
ren, die wahrnehm- und errechenbaren Dinge in ihrer Heterogenität zusammen-
haltenden tangentialen Daten, während sich unser existenziell geleitetes Denken 
dem zu denkenden Äußeren von unserem eigenen Inneren her, radial, annähert. 
Unausgesprochen formulieren wir darüber unsere Selbsteinheit in Hinblick auf 
einen äußeren, unsere Aufmerksamkeit affizierenden Gegenstand in Form einer 
über ihn vermittelten Annäherung an uns selbst. Auf etwas außerhalb meiner 
selbst hin denkend, lasse ich mich von meinem Denken ins Offene führen, auf 
dass dieses mich ihm und darüber, umweghaft, mir selber öffne.  

So verliere ich mich denkend ans Gedachte, während ich denkenderweise 
meinen Selbstverlust durchspiele. Indem ich weiterhin meinen Blick nach außen 
auf einen Gegenstand und Sachverhalt außerhalb meiner gerichtet halte, spiele 
ich ihn zugleich auf immer kontrolliertere, selbstbestimmte – von der mich au-
genblicklich bestimmenden Innen-Außen-Differenz gehaltene – Weise durch. 
Ich befasse mich mit etwas, von dem ich mich selber getrennt weiß, um mich, 
mich daraufhin dezentrierend, in mir von mir sowohl zu lösen, als auch tiefer zu 

                                                
3  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift, S. 51f. 
4  Vgl. Heinz von Foerster und Ernst und Glasersfeld: Wie wir uns erfinden, S. 116f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zentrieren. Unmerklich schreite ich so mein objektives Selbst aus. Ich beginne, 
aus mir heraus eine zunehmend neutralere, distanziertere Auffassung von mir 
und der Welt zu entwickeln. In der Folge geht es darum, den erlangten Abstand 
zu mir und der Welt in mein eigenes, problematisches Leben zu reintegrieren. 
Dies gelingt mir in dem Maße, wie ich meine Strukturdeterminiertheit erkenne; 
wie ich erkenne, dass ich nun einmal der bin, der ich bin und als dieser in einer 
Welt zu leben habe, die so ist, wie sie ist; dass ich bei aller Distanz zu ihr und 
mir in ihr und mit mir weiterleben muss.5  

Auf mich selbst begrenzt, nehme ich mich, aus mir herausgehend, von mei-
nen Grenzen her in Besitz. Damit verschiebe ich sie schon. Mein Denken macht, 
dass ich, indem ich ihm – mir selbst – folge, gewandelt zu mir zurückkehre. Es 
macht mich mir selber komplex: Indem es mich mich selbst in meiner Selbst-
fremdheit erschließen lässt, nähert es mein subjektives Selbst meinem objektiven 
an. Denkenderweise finde ich mich dabei als jemanden vor, der bereits denkt. 
Das Rätsel meines Denkens ist der Eigenheit meines Personseins synonym; ich 
bin mir selbst in meinen Neigungen und Talenten nie ganz erklärlich. Noch für 
einen bedächtigen Empiriker wie Jean Piaget ist das schlichte Faktum persönli-
cher Begabung ein unauslotbares Geheimnis geblieben, das eine theoretisch 
nicht zu schließende Lücke darstellt.6 Denkend habe ich diese immer schon über-
sprungen. In meinem Denken nach der Bedingung der Möglichkeit meines eige-
nen Denkens fahndend, entdecke ich immer nur weitere Bedingtheiten, die mir 
mein Denken selbst nicht enthüllen.  

Wenn das Staunen der Anfang der Philosophie ist, so führt auch ihr Fort-
schritt zu keinem Zuwachs an Wissen, sondern bloß zu wissenderer Unwissen-
heit. Denken ist, mit Helmuth Plessner zu sprechen, auf nichts gewagt.7 Es baut 
weniger auf Gedachtem auf, als dass es dieses schon wieder neu durchdenkt, und 
sei es um den Preis einer Missdeutung. Was Philosophie sei, ist nicht durch de-
ren Geschichte entschieden. Wir entscheiden es selbst, mit unserem eigenen 
Denken, jetzt. (Weiter unten werden wir mit Heinz von Foerster sehen, dass im-
mer dann, wenn wir etwas entscheiden, wir etwas objektiv Unentscheidbares 
entscheiden.) Denkend springen wir aus der Geschichte der Philosophie heraus, 
um aus dem Jetzt unseres Denkens heraus unseren je eigenen Zugang zu ihr zu 

                                                
5  Vgl. Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 20. 
6  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen. Weinheim 

und Basel 2004, S. 196. 
7  Vgl. im Folgenden Hellmuth Plessner: Die Frage nach dem Wesen der Philosophie. 

In: Gesammelte Schriften IX: Schriften zur Philosophie. Frankfurt/M. 1985, S. 97, 99 
und 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 69

finden. Mit meiner Festlegung, was Philosophie sei, entspreche ich je nur dem 
Festgelegtsein meines eigenen Denkens: dass ich, sobald ich denke, mich schon 
als denkend vorfinde.  

Aus dem heraus, was und wie ich selber denke, ergeben sich sogleich Affini-
täten und Gegnerschaften zu dem, was Andere denken und gedacht haben. Vor 
dem Hintergrund dieses Gefüges von Nähe und Kontrast zum Denken Anderer 
bilde ich mein eigenes Denken, indem ich es, von jenem Gefüge getragen, vor 
mir selber herausbringe, weiter. Im Gegenzug zwinge ich die Geschichte der 
Philosophie auf die Gegenwart meines Denkens hin, schmelze die vorgefundene 
philosophische Überlieferung meinem eigenen Beginnen ein. So macht, Plessner 
zufolge, gerade die Unmöglichkeit, mich denkend einer philosophischen Traditi-
on zu vergewissern, die mich in meinem Denken hielte, das Getragensein von 
Philosophie aus, dergestalt, dass ich mich nur über den Sprung, den ich selber 
tue, der Philosophie im Ganzen angeschlossen weiß.  

Denkend entscheide ich darüber, was und wer ich sein will. Andererseits fin-
de ich mich bereits vor. Worüber ich entscheide, ist also nur, wie und als wen ich 
mich annehmen will. Ich verspäte mich zunächst mir selbst gegenüber, um dann, 
in der Entscheidung über meine Selbstannahme, sozusagen mit mir in Vorleis-
tung zu gehen. Darüber, dass ich denkend mir selbst voraus bin, ziehe ich im 
Denken eine transzendente Schlaufe, die mir dabei hilft, mich immer neu aus der 
Umklammerung meines Bestimmtseins von der Differenz von Innen und Außen 
auf ein sich öffnendes Drittes von beidem hin zu lösen. Auf diese Weise lerne 
ich mich in meiner Selbstfremdheit kennen, gehalten in der Spur meines mir ei-
nerseits vorvertrauten, andererseits uneinholbaren objektiven Selbst.  

So auch komme ich nicht an den Punkt, von dem aus sich mir mein eigenes 
Denken erschließen würde. Dafür müsste ich mich außerhalb der Zeit, meines 
eigenen Lebens und Werdens, befinden. Ich müsste denkend bereits aufgehört 
haben zu denken, d.h. weiterzudenken. Ich hätte mich mittels der ›Technik‹ des 
Denkens von mir als bereits und immer schon weiter Denkenden getrennt. Ich 
hätte mich über meine eigene Existenz, aus der heraus ich auf sie hin denke, 
hinweggesetzt. Dass ich aus ihr heraus auf sie hin denke, ist daran abzulesen, 
dass ich im Denken unwillkürlich von der objektiven in die subjektive Perspek-
tive und zurückgleite, ohne dass ich den Übergang als solchen denkend zu fassen 
bekäme.8 Ist dieser Übergang nicht bereits Denken – ein Denken, das sich indes 
als solches gar nicht wahrnimmt?  

                                                
8  So, nachdenklich, der Kognitions- und Biopsychologe Frank Rösler in: Matthias 

Eckoldt: Kann das Gehirn das Gehirn verstehen? Gespräche über Hirnforschung und 
die Grenzen unserer Erkenntnis. Heidelberg 2013, S. 238. – Während, an gleicher 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Lebensform und Selbstausdruck 

Es unterscheidet Immanuel Kant* von etlichen seiner erkenntniskritischen Nach-
folger, dass er nicht Erkenntniskritik gegen Metaphysik ausspielt. Er kritisiert 
bloß metaphysische Aussagen als Erst- und Letztaussagen, als Pseudoerkenntnis. 
Fragen dagegen, die unser Leben als Personen betreffen – Was können wir wis-
sen? Was sollen wir tun? Was dürfen wir hoffen?9 –, sind und bleiben transzen-
dent. Nur als solche auch berühren sie uns in unserem Inneren. Sie betreffen un-
ser Verhältnis zu uns selber, unsere Entscheidung, unser Leben auf uns gemäße 
Weise, auf die Weise freier – in sich stehender, aus sich handelnder – Personen 
zu führen. Als transzendente Fragen können wir sie nicht an irgendeine Wissen-
schaft delegieren, ohne uns überhaupt abzugewöhnen, sie (uns) zu stellen. Indem 
ich aufhörte, sie zu stellen, bliebe ich unterhalb meiner Möglichkeiten als den-
kendes Wesen. Mein Denken hätte nichts mehr mit mir, meinem Verhältnis zu 
mir selber, zu tun. Denken wäre eine Form szientifischer Selbstkonditionierung, 
worüber ich denkend meine Integrität als immer schon, immer schon weiter 
Denkender verletze. Verwissenschaftlicht, entfremdete es mich nicht nur mir 
selbst, sondern meiner mir mitgegebenen Umwelt, jenem Außen, das – komple-
mentär zur Selbstbewegung meines Inneren – meine Wahrnehmung unwillkür-
lich affiziert.  

Was mich im Außen affiziert, lässt mich gleichsam außerhalb meiner bei mir 
sein. Übers Außen regelt sich mein Verhältnis zu mir, während, umgekehrt, mein 
Selbstverhältnis mein Verhältnis zu meiner Umwelt bestimmt. So setzt Toleranz 
im sozialen Miteinander sowohl Ichstärke voraus, wie ich diese erst im Akt des 
Gewährenlassens von Andersheit aufbaue. Andererseits werde ich immer nur aus 
meinem eigenen Erleben mein Wissen um Wert und Gleichwertigkeit individuel-
ler Lebensweisen beziehen. Dementsprechend fühle mich im Innersten bedroht, 

                                                                                                       
Stelle, der Physiologische Psychologe Hans J. Markowitsch derlei Gedanken als »bel-
letristisch« abtut. Vgl. ebd., S. 42. 

*  Immanuel Kant (1724-1804), deutscher Philosoph der Aufklärung, auf den die »ko-
pernikanische Wende« in der Philosophie zurückgeht. Danach passen wir uns in unse-
rem Denken nicht einer zu erkennenden Wirklichkeit an, sondern fassen diese, umge-
kehrt, gemäß den Grundprinzipien unseres Denkens, den sog. reinen Anschauungen a 
priori (wie Raum, Zeit und Kausalität), auf. 

9  Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Methodenlehre: 
Von dem Ideal des höchsten Guts, als einem Bestimmungsgrunde des letzten Zwecks 
der reinen Vernunft. Werkausgabe Band VI. Herausgegeben von Wilhelm Weische-
del. Frankfurt/M. 1981, S. 677. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 71

wenn man meine eigene Lebensform infrage stellt: Ich würde, so Erik H. Erik-
son*, mein Recht auf meine eigene Lebensform sogar gegen zu erwartende mate-
rielle Einbußen, wenn nicht um den Preis meines Selbsterhalts überhaupt, vertei-
digen.10 Was irrational erscheint, ist meinem Streben nach Glückseligkeit ge-
schuldet. Diese wiederum ist an meinen Selbstausdruck gebunden. Ohne mich 
als mich auszudrücken, wäre ich niemand – noch vor mir selbst. Um jemand zu 
sein, muss ich mich – mir – als solchen zeigen. Ich weiß nicht schon, wer ich 
bin; eben darum muss ich mich ausdrücken. Indem ich mich ausdrücke, gehe ich 
mit mir in Vorleistung: an meine Grenzen. Ich konfrontierte mich mit der Diffe-
renz von Innen und Außen, die mich hier und jetzt bestimmt. Mich ausdrückend, 
drücke ich die Selbstbestimmtheit dieser Konfrontation aus, meinen, mit Tillich 
zu sprechen, Mut zum eigenen Sein.  

Dies betrifft den Außenaspekt meines Selbstausdrucks. Was seine Wirkung 
auf mein Inneres angeht, so stellt er ein Versprechen dar, das ich, nach außen ge-
richtet, mir selbst gebe. Ich beginne, in eine Koevolution mit mir selber einzu-
steigen, mit meinen bisherigen Handlungen, den mich leitenden Hoffnungen, 
den mich zurückhaltenden Ängsten, meiner Biografie im Ganzen.11 Weil ich 
nicht schon weiß, was und wer ich bin, was an mir Inneres, was Äußeres ist, 
muss ich immer neu in die Differenz von Innen und Außen, wie ich sie gerade 
vorfinde, hineingehen. Immer neu muss ich meine Unwissenheit in Bezug auf 
mich selber durchleben. Ebendeswegen gehe ich ja aus mir heraus. An meine 
jeweiligen Grenzen stoßend, blicke ich auf mich zurück als jemanden, der ich 
schon nicht mehr bin. Meine Identität ist nichts dieser Rückblick, diese Erinne-
rung an mich. Über sie – meinen Herausgang aus mir – wird mir meine eigene 
Innerlichkeit äußerlich: Ich hole mein vergangenes Selbst ins Hier meines Mir-
voraus-Seins zurück und verbinde es, im Maße seines Äußerlichwerdens, mit 
meinem aktuellen Grenzgang. Es ist dieser Zusammenschluss, nur er, der mein 
Selbstsein ausmacht.12

                                                
*  Erik H. Erikson (1902-1994), deutsch-amerikanischer Psychoanalytiker. 
10  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus. Drei Aufsätze. Frankfurt/M. 1973, 

S. 119. 
11  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 343.  
12  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Identität und Kontextualisierung 

Eine Identität herauszubilden, heißt, (etwas) mit mir anzufangen, handelnderwei-
se Erstmaligkeit, Irreversibilität herzustellen. Handelnd eröffne ich ein Raum-
Zeit-Kontinuum, in welchem sich mein Leben zu meinem kristallisiert.13 Wie 
mein Leben auf dieses Kontinuum hin sich sein eigenes Umfeld sucht und 
schafft, ist »Identität« ein gleichermaßen distinkter wie übergängiger Begriff. Er 
beschreibt die Selbstorganisation des Selbst als einen Vorgang der Entfaltung 
durch Kontextualisierung. Dieser vollzieht sich einerseits nach außen hin, als 
Suche nach Bestätigung und Bestärkung, aber auch nach Selbstbegrenzung; an-
dererseits nach innen, in Exploration der jeweils vorgefundenen Innen-Außen-
Differenz zur Gewinnung freier, das Selbst aufbauender, orthogenetisch-
negentropischer Energie. Ich gewinne innere Ordnung, wie gesehen, immer nur 
im Austausch mit meiner Umgebung: Ich wende innere Energie auf, wie ich äu-
ßere aufnehme; mich als Selbst aufbauend, gebe ich nach außen ab, was ich nicht 
(mehr) sein will. Kraft dieses Austauschs, meiner eigenen Entropieproduktion, 
erhalte ich mich am Leben, d.h. in einem Zustand relativen, balancierfähigen 
Ungleichgewichts.  

Ich bewahre mich, indem ich evolviere: Identität ist, komplementär zum Zu-
sammenschluss des heutigen Selbst mit seiner Erinnerung an sich selbst, ein vor-
wärtsgerichteter, metastabiler Zustand, gleich einem Stolpernden, der, um nicht 
zu fallen, weiter stolpert.14 Sie ist weder aufwands- noch schmerzfrei zu haben. 
Ich erlebe sie – mich – immer nur von meinen Rändern her, darüber, dass ich aus 
mir herausgehe: sei es, dass ich jäh meiner innewerde, sozusagen meine eigene – 
nicht notwendigerweise angenehme – Bekanntschaft mache; sei es, dass ich auf 
eine Krise zusteuere, in der ich mir selber verloren zu gehen drohe.15 Mir selbst 
voraus, bin ich allzeit gehalten, mir selbst zu folgen – und tue es doch oft genug 
nicht. Ich zaudere, zweifle und bereue nicht selten im Nachhinein meine Mutlo-
sigkeit. Ohne Mut zu mir, zu meinem Sein, gibt es mich gewisserweise gar nicht. 
Ich bin mir selber nur in meinem Voraussein, in vorausgreifendem Handeln ge-
genwärtig. Die Erstmaligkeit, die ich handelnd setze, führt mich mir als Poten-
zialität vor Augen; diese geht mir aber erst nach vollzogener Handlung, rückbli-
ckend, auf. Ihre Erkenntnis gibt mir die Kraft und das Zutrauen, weiter nach 
vorne zu gehen. Nie aber werde ich bei einer letztgültigen Identität angekommen 

                                                
13  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 303. 
14  Vgl. ebd., S. 63. – Siehe auch Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Un-

wissenschaftliche Nachschrift, S. 49. 
15  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 73

sein: Ins Offene tretend, sammle ich mich zu mir in meiner Erinnerung an mich 
als jemanden, der ich schon nicht mehr bin.  

Von außen gesehen bin ich nur ein Punkt neben anderen Punkten in einer 
azentrischen Welt. Als ein solcher habe ich zunächst nur für mich selber Bedeu-
tung. Die Bedeutung, die ich für mich besitze, bedarf jedoch, um sich durchzu-
halten, ihrer Bestätigung durch Andere. Ich weiß, dass ich bloß für mich, in rei-
ner Erst- und Einmaligkeit, gar nicht leben könnte; ich würde mich erst gar nicht 
als Ich erfahren. Weil ich dies weiß, suche ich nach einem Feedback außerhalb 
meiner. Ebendeswegen erschaffe ich den mir gemäßen Kontext, der mich mir 
selber erklärt und rechtfertigt. Um der Herausbildung dieses Kontextes willen 
gehe ich aus mir heraus. Dafür aber muss ich zunächst in die mich hier und jetzt 
bestimmende Differenz von Innen und Außen hineingehen. Ihr entnehme ich das 
›Material‹ meiner Kontextualisierungen, mit dem ich mir das Raum-Zeit-Konti-
nuum meiner Welt auf- und umbaue. Ich baue sie auf und um in präzis der Wei-
se, wie ich die vorgefundene Innen-Außen-Differenz bewältige.  

Der Standpunkt, der sich mit mir ausspricht, stellt keine individuelle Willkür 
dar, sondern hat seine eigene notwendige Genese. Er ist strukturdeterminiert wie 
ich selber – wie die ganze Welt. So sehr ich jedoch, frei, mein Gewordensein 
immer neu zu durchbrechen aufgefordert und fähig bin, stellt mein jeweiliger 
Standpunkt zugleich eine Selbstschöpfung dar. Paul Tillich fasst ihn als »Schöp-
fung des Kreises«16 auf, in dem ich einerseits als dieser Einzelne stehe, den ich 
andererseits, als in sich stehendes, aus sich heraus handelndes Individuum mir 
selbstständig zu erschließen und zu entfalten aufgerufen bin. Indem ich ihn mir 
erschließe und entfalte, erschließe und entfalte ich mich selber. Mit meiner Ent-
faltung trete ich aus mir heraus: Ich sehe mich und meinen engeren Umkreis von 
weiteren Kreisen umfasst, in die ich eintrete, indem aus mir heraustrete. Mein 
eigener Standpunkt stellt nicht nur einen äußerlichen Schnittpunkt all der mich 
umfassenden Kreise dar, sondern ich selber bin es, der seinen Standpunkt nach 
innen hin zu einem eigenständigen Kreisen weitet und vertieft. So unwillkürlich 
ich dabei vorgefundene äußere und innere Innen-Außen-Differenzen durchquere, 
habe ich, indem ich meinen Standpunkt entfalte, an einem mich Umgreifenden 
teil. Ihm entnehme ich im Rücklauf zu mir den Inhalt meines Standpunktes; zu-
gleich findet dieser am mich Umgreifenden seine konkrete Begrenzung. Beides 
zusammen macht die existenzielle Tiefe meines Standpunkts aus und, darüber 
vermittelt, die schöpferische Selbstsetzung meines sich artikulierenden Ichs als 

                                                
16  Paul Tillich: Über die Idee einer Theologie der Kultur. In: Tillich-Auswahl. Hrsg. v. 

Manfred Baumotte. Band 2: Die Zweideutigkeit des Lebens. Gütersloh 1980, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

»neue individuelle und unvergleichbare Synthese von allgemeiner Form und 
konkretem Inhalt«17.  

Weniger also aus Gründen eines sich selbst genügenden Individualismus als 
des kreisend-entfaltenden Aufbaus seiner eigenen Welt aus der bestehenden her-
aus ist jeder Einzelne, so Karl Jaspers im Rückgriff auf Kierkegaard und Nietz-
sche*, angehalten, sein Leben als »Ausnahme« zu realisieren.18 Nicht als Aus-
nahme von irgendeiner Regel, als auf sich selber beharrende Abweichung, son-
dern als Explikation seiner spezifischen Unterschiedenheit von allem, noch von 
sich selber. Nach Odo Marquard* ist Existenzphilosophie in emphatischer Weise 
Philosophie des Einzelnen. Als »Ernststätte« menschlichen Lebens ist der Ein-
zelne nicht schon über seine Gattungszugehörigkeit, gemäß den Gesetzen ihrer 
und seiner Selbsterhaltung, erklärbar, sondern bleibt alleingelassen mit der Auf-
gabe, der zu werden, der er ist.19

Aus meiner eigenen Unterschiedenheit heraus entfalte ich das Ganze meiner 
Welt als Raum-Zeit-Kontinuum, das ich selber handelnderweise eröffne. Ich 
konstituiere mein Selbst, so aktiv wie flüchtig, darüber, dass ich immer wieder 
aus mir herausgehen muss, um mich an meinen Grenzen selbst zu erfahren, und, 
zu mir zurückkehrend, mich vertiefend zu zentrieren. Bin ich auch nur ein Punkt 
neben anderen Punkten in einer azentrischen Welt, so realisiere ich mich doch 
als die Ausnahme, die ich bin, über die Erstmaligkeiten, die ich handelnd setze. 
Was ich sein werde, werde ich meiner Unterschiedenheit von allem, sie entfal-
tend, abgerungen haben: Weil ich in keinem Ganzen aufgehe, muss ich kontextu-
alisieren, d.h. den Kreisen, in denen ich stehe, mein In-mir-Kreisen hinzufügen. 

                                                
17  Ebd., S. 71. 
*  Friedrich Nietzsche (1844-1900), deutscher Philosoph des »Willens zur Macht« und 

der »Ewigen Wiederkunft des Gleichen«.  
18  Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 25.  
*  Odo Marquard (1928-2015), deutscher Philosoph. Wie Robert Spaemann Angehöri-

ger der sog. Ritter-Schule. 
19  Vgl. Odo Marquard: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie. Herausge-

geben von Franz Josef Wetz. Stuttgart 2013, S. 12, 15 und 94. – Bemerkenswert, dass 
Marquard in seinen vielfältigen Bezugnahmen auf Existenzphilosophien und               
-philosophen Karl Jaspers nicht erwähnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 75

Augenblick und Paradox 

Kierkegaards Begriff für die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen 
ist »Augenblick«. Seiner gewahr, finde ich mich als schon existierend vor, bevor 
ich mich und meine Existenz überhaupt begreifen kann. Im Gewahrwerden des 
Augenblicks steckt die Erfahrung eines Paradoxes: Indem ich meine Existenz 
bedenke, verspäte ich mich ihr – mir selbst – gegenüber.20 Mein Denken reicht 
nicht an das heran, wodurch es veranlasst wird; es erreicht nicht, was es zu den-
ken sucht. Was das Denken sucht, liegt außerhalb des Denkens. Und doch kann 
es nicht davon lassen, es denken zu wollen. Es kann nicht anders, als weiter, 
über sich hinaus zu denken. So sucht der Verstand gleichsam seinen eigenen Un-
tergang: Es begnügt sich nicht mit dem Denkbaren, sondern denkt aufs Undenk-
bare hin. 

Wir können übers Denken das Paradox des Denkens nicht auflösen. Wir kön-
nen es nur annehmen, d.h. unseren Verstand von seinen eingesehenen Verspä-
tungen belehren lassen. Wo er seiner Belehrung ausweicht und auf seine Souve-
ränität pocht, wird ihm das Paradox des Denkens zum Ärgernis. Mehr noch, sein 
Ärger wird ihm zum – malignen – Antrieb. Gegen das vorgefundene Paradox 
angehend, wonach der Verstand das zu Verstehende nie einholt, verschmilzt er 
mit seinem Ärger. Er wird, als Jagender, zum Gejagten seines eigenen Ärgers. 
Oder, nach einem Bild Gabriel Marcels*: Der Verstand glaubt, ein Scheinwerfer 
zu sein, während er doch nur ein Bildschirm ist.21 Der Name dieses Missver-
ständnisses ist »Rationalismus«. Als Ausdruck des Selbstmissverständnisses des 
Verstandes ist der Rationalismus, so Kierkegaard, ein Reflex einer ihm zugrunde 
liegenden »akustischen Täuschung«. In genau dem Maße nämlich, wie der Ver-
stand, statt seiner eigenen Verärgerung auf die Spur kommen zu wollen, sich von 
diesem nur mehr antreiben lässt, gibt der Rationalismus sich selbst zum Echo je-
ner ihm unbegriffen bleibenden akustischen Täuschung. Der Rationalist spricht 
insofern nicht aus sich selbst, sondern antwortet immer schon und immer nur auf 
das ihm bereitete Ärgernis. So wird er nolens volens zum Beweisträger seines 
Gegenteils, jenes Undenkbaren und Unwahrscheinlichen, demgegenüber der 
Verstand sich seiner Klar- und Selbstbestimmtheit rühmt, während dieselbe 
Klar- und Selbstbestimmtheit doch nur das Fallobst seiner Verspätungen ist.  

                                                
20  Vgl. im Folgenden Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissen-

schaftliche Nachschrift, S. 61ff. 
*  Gabriel Marcel (1889-1973), französischer Philosoph und Dramatiker. Vertreter eines 

christlichen Existenzialismus. 
21  Vgl. Gabriel Marcel: Die Erniedrigung des Menschen. Frankfurt/M. 1957, S. 290. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Das Paradox des Denkens konfrontiert den Verstand weniger mit dem Ande-
ren einer ihm äußerlichen ›Wirklichkeit‹ als einer ihm innerlichen Grenze: dass 
er immer nur bzw. schon auf etwas reagiert, das früher ist als er selber. Dort hin-
gegen, wo er sich seine Verspätungen selbst zuzurechnen lernt, macht er sich zur 
Konfrontation mit dem ihm zugrunde liegenden Paradox bereit. Nicht nur näm-
lich, dass ihm diese Konfrontation ein Verständnis von der Inkongruenz von 
Verstand und erfahrenen Paradox bringt; nicht nur auch, dass im Maße dieses 
Verständnisses der Ärger des Verstandes verfliegt, die Begegnung mit dem Pa-
radox wird ihm zum Glücksfall einer – heiklen, da immer neu aufwühlenden – 
Liebesaffäre geraten. 

Einerseits setze ich mit mir selber einen Anfang. Zugleich wird mir bewusst, 
dass ich zu keiner Zeit über die erste Initiative verfüge; ich habe mich ja nicht 
selbst geschaffen, sondern finde mich als den, der ich bin, bereits vor. Es liegt 
indessen an mir, das Vorgefundene so oder so anzunehmen bzw. abzulehnen. 
Darüber, dass ich es bin, der über das Ob und Wie seiner Selbstannahme ent-
scheidet, handle ich. Indem ich handle, bringe ich Erstmaligkeit ins Spiel. Genau 
darüber aber verspäte ich mich schon: Ich evolviere etwas an und in mir, das 
früher ist als mein Ich. Andererseits braucht dieses Etwas mich als Subjekt, um 
realisiert zu werden. Es braucht mich in meinem Mir-voraus-Sein. Mir voraus, 
skandiere ich mein Werden: Ich tanze, was mich vertikal determiniert, horizontal 
aus.22  

Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung 

Von einem Nirgendwo her gesehen, stelle ich, rein äußerlich, einen Punkt neben 
anderen Punkten in einer azentrischen Welt dar. Jeder dieser Punkte stellt ein 
nach außen hin verschlossenes Innen dar. Es bleibt mir verschlossen, so sehr es 
mir erscheint: Erscheinend hält es kraft seines Erscheinens dasjenige, was mit 
ihm erscheint, gerade zurück; mir erscheinend schließt es mich von ihm aus. Für 
sich selbst indessen ist es, wie wir alle, nach innen hin offen: gemäß der Innen-
Außen-Differenz, die spezifischerweise an und in ihm wirkt. In Rückgriff auf 
Aristoteles‘* Begriff der »Entelechie« – im Sinne einer jedem Organismus inne-
wohnenden, richtungsgebenden Kraft, als sein individual-seelisches Formprinzip 

                                                
22  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 324. 
*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph, Schüler von Platon. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 77

– begreift Gottfried Wilhelm Leibniz* das Innenleben intelligenten organischen 
Lebens als »monadisch«.23 Monaden sind fensterlos; nichts kommt von außen in 
sie hinein, was nicht schon in ihnen wäre. Sie verändern sich nicht über äußere 
Anstöße, sondern in der Logik der ihnen innerlichen Antriebskräfte, derselben 
Kräfte, die ihre – unsere – unwillkürlichen, zunächst verworrenen Außenwahr-
nehmungen leiten. Leibniz nennt sie »petites perceptions« (kleine Wahrnehmun-
gen). Erst über die allmähliche Erschließung von Zusammenhängen innerhalb 
des Wahrgenommenen selber ordnen, d.h. verlängern sich die Perzeptionen zu 
Erkenntnissen, zu »Apperzeptionen«.  

Über ihre Verlängerung biegen sich unsere Wahrnehmungen zu Selbstwahr-
nehmungen um: Wir beginnen, uns als Wahrnehmende wahrzunehmen und dar-
über als Vernunftwesen innezuwerden. Als solche sehen wir uns vor die Frage 
unseres eigenen Daseins gestellt und damit, als nächsten Umkreis, vor die des 
Seins überhaupt. Leibniz beschreibt die Monaden – uns – als einerseits in sich 
kreisende, sich voneinander unterschieden wissende Mikrokosmen, andererseits 
als vielzählige Spiegel eines nicht direkt erkennbaren Ganzen. Die Vielzahl aller 
möglichen Perspektiven aufs Ganze sind ein Attribut ebendieses Ganzen. Leib-
niz begreift diese Polyperspektivik als »prästabilierte Harmonie«, in der all die 
aufeinanderstoßenden, auseinanderstrebenden Individualitäten in einer unvor-
denklichen Balance gehalten sind. Leibniz‘ Monadologie ist insofern System- 
und Individuationstheorie in einem. Danach sind die Monaden, in ihrer ge-
schöpflichen Begrenztheit und Einzigartigkeit, nicht nur disparate Spiegel der 
einen, sie verbindenden Welt; sie schaffen über die Entfaltung des ihnen Innerli-
chen ihre eigene Welt, eine Welt, die es ohne sie – uns – nicht gäbe.  

Das Spezifikum der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen un-
terscheidet mich von allen Anderen; sie unterscheidet mich sogar noch von mir 
selber, dem ›Ich‹, von dem meine, dass ich es habe oder sei. Dabei stelle ich es 
doch immer erst her bzw. erkenne mich als mich wieder, indem ich mich jetzt 
mit der Erinnerung an mich, der ich schon nicht mehr bin, verbinde. Meine Dif-
ferenz zu mir ist früher als mein Ich: Dieses bildet sich erst aus der Absolvenz 
jener heraus. Ich bin mir selbst das Nadelöhr, durch das ich, konfrontiert mit der 
mich hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz, hindurch muss. Jeder 
Gedanke, den ich denke, stellt ein Mandala dieses Nadelöhrs dar, ein logisches 

                                                
*  Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), deutscher Mathematiker, Diplomat und Philo-

soph. Neben dem Franzosen René Descartes (1596-1650) und dem Niederländer Ba-

ruch de Spinoza (1632-1677) Hauptvertreter des neuzeitlichen Rationalismus. 
23  Vgl. im Folgenden Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie. Stuttgart 1979, S. 14ff., 

19f. und 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ensemble von Innen-Außen-Differenzen, die sich immer neu ins Offene eines 
Dritten von Innen und Außen zusammenfädeln und so ›mich‹ ergeben.  

Ich gruppiere mich gleichsam in meinem Inneren permanent um. Denkend 
realisiere ich meine innere Neuordnung, indem ich sie sowohl vorwegnehme, als 
auch nachvollziehe. Jeder Gedanke, den ich denke, gibt Anlass, auf mich selbst 
als den ihn Denkenden zu schließen, von mir etwas über mich zu lernen. Den-
kend verändere ich mich, tue einen Schritt ins Offene meiner selbst, ziehe mich 
mir, meinem Mir-voraus-Sein, nach. Es ist dieser Rückschluss auf mich selber, 
der das Jetzt dieses Gedankens zum Momentum meiner gedanklichen Selbstkon-
struktion macht: Ich folge mir dorthin nach, wo ich denkend schon bin. Mir fol-
gend lerne ich von mir; lernend werde ich; werdend baue ich mich selbst auf; 
mich aufbauend, schaffe ich meine eigene Strukturbedingtheit um; sie umschaf-
fend, gebäre ich sozusagen meinen eigenen Vater24. Meine Bedingtheit als sol-
che, die Tatsache, dass ich nicht mein eigener Schöpfer bin (sondern bloß so 
handle), bleibt dabei unangetastet. Sie tritt mir sogar jetzt erst eigentlich vor Au-
gen: Darüber, dass ich den Gedanken meines Geschöpftseins denke, erschaffe 
ich mir, so Jean-Fran�ois Lyotard*, gedanklich meinen Schöpfer.25  

Der Gedanke meiner Genese ist insofern bereits ein epigenetischer. Ich kann 
den Gedanken meiner selbst nicht denken, ohne denkend einen Sprung zu tun, 
über den ich mich aus meiner eigenen Zukunft, dem Vektor meines objektiven 
Selbst, her erfasse. Der Sprung, den das Denken eines Gedankens darstellt, kann 
von diesem Gedanken selbst nicht abgebildet werden: Er ist und bleibt Resultat 
einer anfänglichen Verspätung: Denken und Gedanke bleiben voneinander ge-
spalten. Aus diesem Spalt heraus denke ich weiter, übers soeben Gedachte hin-
aus. Der Gedanke ist ein Zwischenschritt des Denkens, Landeplatz und Sprung-
brett in einem. Das Denken selbst, in dem Sinne, dass wir immer schon denken 
und ebenso unwillkürlich weiterdenken, hat weder Anfang noch Ende bzw. nur 
dasjenige unserer Existenz.  

Eine Echtzeittheorie des Gehirns? 

Radikalität im Philosophischen bedeutet, an die Wurzel der Ungleichzeitigkeiten 
des Denkens zu gehen. Dazu gehört, dass ich sie, indem ich sie zu denken versu-

                                                
24  Vgl. Sören Kierkegaard: Furcht und Zittern. Reinbek 1961, S. 23. 
*  Jean-Fran�ois Lyotard (1924-1998), französischer Philosoph. Theoretiker einer Öko-

nomie des Libidinösen und einer philosophischen Postmoderne. 
25  Vgl. Jean-François Lyotard: Wozu philosophieren? Zürich – Berlin 2013, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 79

che, erfahre, sie nicht adäquat denken zu können. Wenn ich denke, gehe ich im-
mer nur diesen Abstand von Denken und Gedanke, Denken und zu Denkendem 
durch. Der Denkprozess ist dieser Durchgang – aber wodurch? Wir wissen es 
nicht. Ebendeswegen denken wir ja. Denkend erfahre ich Wirklichkeit als einen 
Widerstand, der vor meinem Denken zurückweicht. Ich erlebe ihn an mir selber 
als anfängliche Verspätung meines Denkens, als Ungleichzeitigkeit mir selbst 
gegenüber. Sie zeigt sich mir als Unmöglichkeit, die Wirklichkeit meines eige-
nen Denkens zeitgleich mit dem Aufbau meiner subjektiven Wirklichkeit in und 
durch mein Denken zu erfassen.  

Ebensolche Zeitgleichheit jedoch suggeriert der radikale Konstruktivismus. 
In kantischer Tradition befragt er unsere kognitiven Möglichkeiten a priori. An-
ders als Kant jedoch ermittelt er sie nicht subjektiv, an der Art, wie wir unwill-
kürlich Denkformen wie Raum und Zeit, Eigenschaft und Substanz, Ursache und 
Wirkung ans Wahrgenommene herantragen. Er macht sie direkt an etwas objek-
tiv Vorfindlichen dingfest: am menschlichen Gehirn. Das Gehirn ist danach nicht 
nur dasjenige, das mich zum operativen Akt des Denkens, mithin zum selbst-
ständigen Lernen, befähigt. Es bildet die Fähigkeit, die es mir verleiht, an sich 
selber plastisch ab, indem es parallel zu meinen kognitiven Fertigkeiten seine ei-
gene neuronale Infrastruktur, die mich zu ihnen befähigt, immer neu umschafft. 
Dies qualifiziert das Gehirn zum Zentrum meines denkenden Selbstseins, wäh-
rend es andererseits doch ein Organ bleibt, dessen ich mich bediene, um zu den-
ken. Ich bediene mich des Habens eines Gehirns, um mich als denkend-
lernendes Wesen zu realisieren. Ebenso gut kann ich aber auch nicht lernen: Ha-
ben und Sein, Können und Tun fallen nicht zusammen. Ich bin nicht mein Ge-
hirn, sowenig das Gehirn, das ich habe, schon mein Ich ist. Aber ich wäre nicht 
ich ohne mein Gehirn: Mein Gehirn ist derjenige Teil an mir, dessen Zerstörung 
die Zerstörung meiner selbst bedeutet.26 So wenig Gehirn und Ich identisch zu 
setzen sind, während andererseits das eine nicht ohne das andere wäre, so wenig 
kann ich mein Ichbewusstsein irgendwo materiell verorten. Vielmehr stellt es 
selber bereits einen Blick von ›nirgendwo‹ auf ein Drittes von Innen und Außen 
dar: Mein Ichbewusstsein ist zugleich dieses Dritte und jener Blick. Es ist das 
mir selbst überlegene Bewusstsein des mich ausmachenden Doppelaspekts von 
Bewusstsein und Körpersein, Subjektivität und Selbstvergegenwärtigung, Inner-
lich- und Äußerlichkeit.  

In dem Maße, wie das menschliche Gehirn die physiologische Bedingung der 
Möglichkeit darstellt, dass wir denken, muss eine Theorie des Gehirns, nach 
Heinz von Foerster, über eine bloß physikalisch-chemische Theorie hinausge-

                                                
26  Vgl. Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

hen.27 Anders bliebe sie unterhalb des Niveaus, das ein Gehirn sowohl für uns, 
unsere Fähigkeit zu denken – denkend über uns hinauszugehen –, präjudiziert, 
als auch an sich selber, seiner sich selbst umbildenden Plastizität, darstellt. Wie 
das Gehirn, autopoietisch, die Bedingung seiner selbst als Organ des Denkens 
und Lernens vorgibt, müsste eine Theorie des Gehirns, weitergedacht, jenem ky-
bernetischen Umstand zweiter Ordnung Rechnung tragen, wonach eine Theorie 
des Gehirns nicht nur wiederum mittels eines Gehirns geschrieben wird, sondern 
diese Theorie selber, in Echtzeit, artikulieren können müsste.

Genau genommen würde es sich hierbei um gar keine Theorie handeln. Eine 
Theorie ist eine Theorie von etwas, das früher ist als sie selber. Wessen Gehirn 
wäre es, dessen Theorie wir in einer solchen Echtzeittheorie zur Kenntnis ge-
bracht bekämen? Erstens, angenommen, es wäre unser eigenes: Heißt nicht, in 
Kenntnis versetzt zu werden, das uns zur Kenntnis Gebrachte zu empfangen? 
Heißt nicht, zu empfangen, mich gegenüber einer Gabe als sie Entgegenneh-
menden zu verhalten, mich also in einer zeitlich-räumlichen Differenz zu ihm zu 
befinden? Noch als Rezipient der Theorie meines eigenen Gehirns würde ich 
mich gegenüber dieser Theorie/meinem eigenen Gehirn verspäten: Sie/es gibt, 
indem sie/es sich als Theorie kundgibt, die Bedingung ihrer/seiner eigenen 
Nachvollziehbarkeit vor. Entweder bin ich also mein Gehirn, das sich seine ei-
gene Theorie schreibt, oder ich nehme die Theorie, die mein Gehirn über sich 
selber verfasst, zur Kenntnis. Beides kann nicht zur selben Zeit stattfinden – und 
muss es doch, um eine Echtzeittheorie zu sein.  

Zweitens: Sollte ich die Theorie meines eigenen Gehirns, von ihm selbst ver-
fasst, als für meine eigene auffassend-kreative Kognitionsfähigkeit repräsentativ 
ansehen, müsste ich mich selbst als von einem körperlich-geistigen Doppelas-
pekt bestimmten Wesen vergessen machen, das nicht vollständig und ausschließ-
lich Bewusstheit ist. Aber selbst, wenn es mir gelänge, vermag ich es nicht, es 
durchzuhalten, da es immer ich wäre, der sich vergäße. Noch meine Selbstver-
gessenheit wird von mir vollzogen. Ich kann sie nicht vollziehen, ohne meinen 
Selbstverlust zu empfinden: ohne von seiner Empfindung an den mich bestim-
mend-begrenzenden Doppelaspekt erinnert zu werden.  

                                                
27  Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. In: Kybern-

Ethik, S. 169f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 81

Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivität       
der Philosophie 

Das radikalkonstruktivistische Paradigma suggeriert, dass wir in unserem Den-
ken unsere eigene Wirklichkeit aufbauen, in genau dem Maße, wie wir die äuße-
re Wirklichkeit, auf die unser Denken referieren zu können meint, als Illusion 
eben unseres Denkens begreifen zu lernen hätten. Weitergedacht hieße das, dass 
wir selber das Zeug dazu hätten, den Spalt zwischen Denken und zu Denkendem 
zu schließen. Alles wäre in operationale Selbstbezüglichkeit aufgelöst und das 
radikalkonstruktivistische Paradigma das letzte philosophische Paradigma über-
haupt. Mit ihm würde Philosophie aufhören. Es gäbe keine Notwendigkeit mehr 
für sie; das Denken hätte und wäre nicht nur seine eigene, sondern die ganze
Wirklichkeit.  

Aber auch dann bliebe ein Rest: die Differenz von Innen und Außen. In ihrer 
Reflexion auf die Vergänglichkeit von allem, auf unsere eigene Endlichkeit, 
nimmt sich Existenzphilosophie seit jeher dieses Rests an. Aus der Frustration 
heraus, dass unser Denken nie, was es zu denken versucht, erreicht, bezieht es 
seinen akosmischen Begriff von Denken. Der wiederum entspricht dem Akos-
mismus* unserer Innerlichkeit, wonach niemand Tiefe und Höhe seines eigenen 
Selbst ermisst. Aus diesem strukturellen Missverhältnis zu mir selber heraus er-
neuert sich mein Selbstbild, analog zu dem gegenüber meiner eigenen Struktur-
bedingtheit freien, transzendenten Sinn meines Lebens. So sehr mich dieser Sinn 
an mein Selbstbild in eins mit meiner Selbstunterschiedenheit erinnert, so wenig 
habe ich in Bezug auf mich die Wahl, jemand anderes zu sein, als ich bin. Zu-
gleich bin ich gehalten, draußen einen Pluralismus der Selbstbilder und Wertig-
keiten als gegeben zu respektieren. Im Gebot der Toleranz nach außen, der 
Selbstbindung nach innen hin zeigt sich auf ein Weiteres, dass ich in und aus der 
Differenz von Innen und Außen lebe. Indem ich, um meiner eigenen Lebensfüh-
rung willen, die Rivalität von Innen- und Außensicht auf die Dinge ernst neh-
me28, tue ich das eine, ohne das andere lassen zu müssen. So gehe ich bereits 
meinen Weg auf ein Drittes von Innen und Außen zu.  

Diesen Weg weist von jeher das Denken. Denken ist ein transzendenter Akt, 
über den wir eine Einheit mit uns in Form operationaler Geschlossenheit unserer 

                                                
*  Akosmismus: Die Vorstellung, dass unser Denkvermögen und unsere Seelenkräfte ei-

nem der Welt entzogenen, dem von ihr nicht ableitbaren Bereich unserer Innerlichkeit 
angehören.  

28  Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität. Philosophische Vorlesungen. 
Stuttgart 1991, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

selbst in struktureller Kopplung an die uns umgebenden Verhältnisse realisieren. 
Nur mittels Transzendenz, indem wir in uns über uns und die Welt hinausgehen, 
sind wir überhaupt erst wir, d.h. da. Wir bedürfen der Transzendenz unseres 
Denkens um des Erhalts unserer inneren Unabhängigkeit, der Offenheit unseres 
Selbstbezugs willen.  

Robert Spaemann fasst Philosophie als »institutionalisierte Naivität« auf. In 
ihrem Vornichtshaltmachen und Alleshinterfragen repräsentiert sie eine nicht en-
den wollende Pubertät auf Menschheitsniveau, indem sie auf universalistische 
Weise unser aller unlösbares Identitätsproblem artikuliert.29 Es ist die Begeh-
rensstruktur unseres zu lebenden Lebens, unseres Strebens nach Glück und 
Selbsterfüllung, das uns vor nichts Endlichem – noch vor uns selber in unserem 
strukturdeterminierten Sosein – Halt finden lässt. Im Maße dieses Begehrens ist 
unser Wille frei. Die Kraft zu unserer Freiheit entnehmen wir dabei nicht zuletzt 
den Wunschbildern unserer Kindheit und Jugend. Mit ihnen ist gleichsam eine 
Vorentscheidung über das Endziel unseres Lebens gefallen. Auf sie kommen wir 
immer dann zurück, wenn wir uns in einer Krise befinden und uns auf uns selbst 
besinnen müssen. 

In ihrer Naivität hält uns die Philosophie in Kontakt zu jener Vorentschei-
dung. Sie hält uns in Kontakt zu unserem objektiven Selbst, dem, was in uns von 
uns trennt. Dahin gehend ist alles, was wir zu denken und zu sagen haben, immer 
neu zu denken und zu sagen. Was zu denken und zu sagen ist, muss auf einer 
Reflexionsstufe gedacht und gesagt werden, die das schon Gedachte und Gesagte 
ins jetzt zu Denkende und zu Sagende integriert. In dieser Integration, jener Ver-
gegenwärtigung äußert sich der Universalitätsanspruch von Philosophie. Der 
Anspruch auf Universalität von Philosophie ist dabei nicht vom Eigensinn des 
Denkenden zu trennen. Philosophie ist nicht Wissenschaft; sie ist Diskurs, Praxis 
der Selbstverständigung, nach innen wie nach außen. Als solche ist sie Sache ei-
nes jeden. 

Wenn Freud sagt, dass die Philosophie sich von Wissenschaft in der Illusion 
entfernt, ein kohärentes Weltbild liefern zu können30, so ist doch diese Illusion 
unabdingbar für den Selbstbezug des Denkenden: Wir können denkend der Illu-
sion des Denkens nicht entgehen, in eben dem Maße, wie wir denkend für die 
operationale Geschlossenheit unserer selbst, so illusionär auch diese sei, sorgen. 
Wir können nicht anders, als mit uns selbst eins sein zu wollen. Nur so sind wir 

                                                
29  Vgl. Robert Spaemann: Philosophie als institutionalisierte Naivität. In: Schritte über 

uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze II. Stuttgart 2011, S. 31. 
30  Vgl. Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoana-

lyse. 35. Vorlesung: Über eine Weltanschauung. A.a.O., S. 588. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 83

gerüstet, uns immer wieder neu vor die äußere Wirklichkeit, aber auch vor unse-
re eigene Selbstfremdheit zu begeben – uns beidem aus unserer Differenz zu 
beidem zu konfrontieren. Eine Form dieser Konfrontation ist ›Wissenschaft‹: 
nach außen hin als Natur-, nach innen hin als Seelenkunde31. Wissenschaft ver-
mag sich selbst weder zu begründen noch durchzuhalten, wenn wir als Wissen-
schaftler nicht auch Denkende sind, die weiter, noch über unser Wissen hinaus, 
denken, denkend sich der Selbstdistanz fähig machen.  

                                                
31  Vgl. ebd., S. 606. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325-005 - am 14.02.2026, 14:38:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

