7 Raume

Nicht alle Teilnehmenden an den Diskussionen haben sich selber als Migrantin-
nen definiert und damit identitdtstheoretisch festgelegt. Und so mdochten auch
nicht alle die Rdume, die sie bewohnen, als Riume definiert wissen, die aus ihrer
Migrationserfahrung heraus entstanden sind. Einige haben sich zwar als Migran-
tinnen bestimmt, aber nur um dann die eigene Positionierung spiter wieder
infrage zu stellen oder zu irritieren. Doch wie Hall betont, muss man sich positi-
onieren, um etwas sagen zu kénnen und somit auch gehort zu werden, also poli-
tisch etwas bewirken zu konnen. Politisch relevantes Sprechen scheint mithin
nach einer klaren Verortung geradezu zu verlangen. Insofern kénnen die Ausein-
andersetzungen um Visionen auch als Raumschaffung oder -erweiterung gelesen
werden, als eine Praxis, die Rdume des politischen Sprechens erdffnen.

Der Fokus des letzten empirischen Kapitels liegt entsprechend auf raumtheo-
retischen Fragestellungen, die etwa danach fragen, ob es méglich ist, im utopi-
schen Diskurs migirierter Frauen Phinomene wahrzunehmen, die als die bereits
erwédhnten dritten Rdume Bhabhas oder als heterotopische Konstruktionen a la
Foucault bezeichnet werden konnen. Als kein unerhebliches Problem erweist
sich dabei die Vagheit beider Konzepte. Auf der einen Seite ermoglicht die Un-
konkretheit der Konzepte, verschiedenste — auch sich widersprechende Phéno-
mene — darunter zu subsumieren bzw. diese mit dem Konzept der Heterotopie
oder des dritten Raumes zu lesen, zu entziffern. Auf der anderen Seite ist die
Vagheit immer auch verfiihrerisch: Sie verfithrt zum unspezifischen arbeiten,
weil sie keine Exaktheit und Klarheit fordert und l4dt geradezu ein zu einer un-
kontrollierten Subsumption mit dem letztendlichen Ergebnis, dass alles als hete-
rotopisch betrachtet wird oder eben alles als Beispiel fiir dritte Rdume gilt. Als
ein weiteres Problem erweist sich auch die sehr ungenaue Rezeption der zwei
Konzepte. So kommt es vor, dass Autoren das Konzept der Heterotopie und des
dritten Raumes gleichsetzen, was dann zu einem unnétig undifferenzierten Ge-
brauch der Konzepte fiihrt. Es gilt also zu versuchen, die Moglichkeiten, die die-
se Raumkonzepte er6ffnen auszuschopfen und dabei die genannten Risiken so-

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

weit wie nur moglich zu minimieren. Da nun, wie gesagt, eine genaue Bestim-
mung von dritten Réumen und Heterotopien nicht ganz einfach ist, habe ich fiir
die Analyse des empirischen Materials einige Minimalkriterien zur Bestimmung
der beiden Konzepte festgelegt. Es kann von dritten Rdumen gesprochen werden,
wenn der Versuch sichtbar wird, Formen der Kommunikation zu wagen, die die
Prozesse des Othering irritieren, wenn also beispielsweise Fremdzuschreibungen
zurlickgewiesen werden. Dritte Rdume entstehen dann, wenn kreativ versucht
wird, die erstarrten kulturellen Differenzen herauszufordern (vgl. Bhabha
1990b: 208). Der Prozess der Herausbildung derselben steht dabei in einem en-
gen Zusammenhang mit dem, was Bhabha als Hybriditét bezeichnet hat. Thm zu-
folge beginnt in diesen Riumen eine neue Ara der Verhandlungen iiber Repri-
sentation (ebd.: 211). Dies allerdings macht ein Denken notwendig, welches sich
frei macht von den ,,narratives of originary and initial subjectivities” (Bhabha
1994: 2). Vielmehr geht es darum, neue Zeichen der Identitdt zu schaffen. An
dieser Stelle weisen sie im Ubrigen einen engen Bezug zur Idee der Selbsterfin-
dung auf. Dartiber hinaus finden sich dritte Rdume auch in den Kémpfen um an-
dere Formen des Zusammenlebens, die die Idee von Gesellschaft und Normalitit
herausfordern. Migration wird hier gelesen als eine positiv verdndernde soziale
Kraft, ohne dieselbe in heroisierender Manier zu betrachten. Heterotopische
Rdume lassen sich in Kiirze charakterisieren als Zwischen-Rdume, in denen
Nicht-Zusammengehoérendes zusammenkommt, die Verkniipfungen sind dabei
das entscheidende Merkmal.

,.Heterotopisch ist ein Raum [...] wenn es ein irreduzibles Nebeneinander von Beobach-
tern gibt, die jeweils die Innen/Auflen-Grenze unterschiedlich modellieren, ohne daB3 die
Summe ihrer Beobachtungen auf einen einheitlichen Koordinatenraum hochgerechnet
werden konnte* (Bronfen/Marius 1997: 17).

Foucault z&hlt beispielsweise die Bibliotheken zu den Heterotopien, weil hier das
Denken verschiedenster Zeiten und divergierende Paradigmen in einem einzigen
Raum zusammenkommen. Dariiber hinaus sind sie Orte der Abweichung, in de-
nen das ,Un-Normale® einen Ort findet, heterotopische Raumkonstruktionen, wie
auch die Rdume, die Foucault als Krisenheterotopien bezeichnet hat, weil sie nur
dann aufgesucht werden, wenn ein Subjekt sich in einem krisenhaften Zustand
befindet.

Wihrend also dritte Rdume Identitdtsfragestellungen und die Transformation
von Gesellschaft durch Migration und aufgrund postkolonialer Verfasstheit fo-
kussieren, geht es bei den Heterotopien eher um vorhandene Riume, deren be-
sondere Beschaffenheit impulsgebend ist. Im Mittelpunkt dieser stehen eher die
Wahrnehmung und Reflexion und weniger die Infragestellung der Zuschrei-
bungsdiktate. Heterotopische Rdume seien als jene beschrieben, die eine Zeitli-
nearitit und klare Kategorisierungen korrumpieren, wéhrend dritte Réume
als experimentelle Handlungsrdume gelesen werden, innerhalb derer jene, die

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 223

marginalisiert und minorisiert wurden, eben diese Marginalisierung und Mi-
norisierung zu durchbrechen suchen. Diese zwei raumlichen Ideen zeigen grofie
konzeptionelle Uberlappungen, sind aber keinesfalls deckungsgleich.

Bei der Analyse der Diskussionen geht es mithin nicht so sehr um Identitéten,
die sich hinter dem Sprechen iiber Utopien verbergen, sondern mehr um Réume,
die diese spezifischen Visionen fiir differente Menschen er6ffnen und schlieflen.
Katerina aus Gruppe B beschreibt beispielsweise ihr ,,Frausein® und ,,Auslén-
derinsein® mit dem Bild ,,Gefdngnis®.

Katerina: Richtig stéren nicht. Und jetzt in Bezug, also, (-) also, was mich eher gestort
hat, jetzt auch immer beim Thema Migration oder Ausldndersein, fand ich immer, ich
fand es immer schlimmer eine Frau zu sein. Also, das war fiir mich eher ein Geféingnis
als jetzt eine Ausldnderin zu sein. Und das war dann egal, ob es jetzt eine griechische
Frau oder deutsche Frau war, sondern...

(ZB 1387-1392)

Katerina fand es schlimmer eine Frau zu sein, doch beide Identititsangebote —
Frau und Auslénderin — erweisen sich fiir sie als Gefangenschaft, insofern es kei-
ne Moglichkeit der Selbstdefinition gab und damit Beschridnkungen einhergehen,
die sie ,erleiden‘ muss. Freiheit wiirde fiir sie bedeuten, aus dieser Form von Ge-
fangenschaft auszubrechen und stellt damit eine Form von Raumerweiterung dar.
Das Bild des Gefiangnisses verdeutlicht auch das Beteiligtsein eines juridischen
Diskurses an der Produktion ,der Frau‘ und ,der Auslidnderin‘. Doch Katerina
spricht von diesen Bildern in der Vergangenheit, d.h. es hat sich etwas verdndert.
Sie studiert, obwohl ihre Eltern es lieber gehabt hitten, sie wiirde heiraten, und
sie setzt sich kritisch mit Rassismus auseinander, was es ihr ermdglicht, zumin-
dest teilweise in Distanz zu der sie festschreibenden Konstruktion der ,Auslinde-
rin‘ zu gehen. Sie hat ihre Denk- und Handlungsraume erweitert und damit neue
Raume geschaffen. Das Gefdngnis ist fiir Foucault eine Abweichungsheterotopie,
ein Raum, der bewohnt wird von denen, die als ,Kriminelle‘ von den ,Normalen*
abgesondert werden. Es handelt sich dabei um ein AusschlieBungssystem (vgl.
Foucault 1976). Fiir Katerina stellt das ,Frau- und Ausldndersein‘ ebensolche
AusschlieBungssysteme dar. ,Frausein‘ empfindet Katerina iiberdies als ein
schlimmeres Geféngnis denn ,Ausldndersein‘. Sie versucht diesem zu entrinnen,
indem sie das, was von ihr gefordert wird — heiraten etwa —, nicht erfiillt. Mit
dieser Weigerung stellt sie, womdglich ungewollt, auch den ihr als ,Auslénderin®
zugewiesenen Raum infrage, entspricht es doch nicht dem géngigen Bild einer
,Ausldnderin‘, gegen Familientraditionen zu rebellieren (vgl. Castro Varela/Dha-
wan 20006).

Sonia aus derselben Gruppe fordert spéter in ihrem letzten Statement: ,,Lasst
jedem seinen Raum! Toleranz ist wichtig! Und also nur jedem seine personliche
Freiheit, solange halt nicht ein Dritter oder ein Zweiter davon negativ betroffen
wird” (ZB 3062ff.).

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Sie glaubt, dass eines der groBen gesellschaftlichen Probleme ein Raumprob-
lem ist und appelliert an alle, Raum zu gewihren. Raumgewédhrung wird dabei
verkoppelt mit der Forderung und Idee nach Freiheit, die nicht nur alle anstreben,
sondern auch gewidhren miissen. Das Statement dokumentiert deswegen auch die
Erfahrung der Raumwegnahme, die sich wohl am extremsten in den rechtsextre-
men ,,No go Areas” dokumentiert, die fiir sichtbare Minderheiten nicht mehr be-
tretbar sein sollen. Ein Regime der Gewalt und des Terrors reguliert diese Rdume
und homogenisiert sie damit auch unweigerlich.

Auch wenn Sonia wihrend der Gruppendiskussion eher naiv und undifferen-
ziert erldutert, dass ,,eben zu wenig Platz ist (ZB 2851), und auch ein fatales und
hochst problematisches Bild von ,,Uberbevélkerung® aktiviert, so scheint ihr letz-
tes Statement auch einem subjektivem Bediirfnis nach Befreiung nachzugeben,
welches schlicht ein Zuwenig an Raum fiir sich und andere konstatiert. Offen
bleibt jedoch beispielsweise, welche Qualitit dieser Raum haben sollte. Die ein-
zige Aussage, die gemacht wird, ist die eher problematische Forderung nach To-
leranz, die ohne die gleichzeitige Beachtung der Machtfrage nur allzu schnell zur
Intoleranz geraten kann.

Das Schaffen von Réumen ist ein produktiver Akt und nicht immer unbe-
schwert. Handan von Gruppe A antwortet auf die Frage nach ihrer Freizeit etwa:
,,Also ich verbringe meine Freizeit in irgendwelchen AGs und Gruppen, die was
mit Antirassismus zu tun haben und fiir Interkulturalitit sind, so fiir so Zukunft*
(ZA 134ff)). Sie definiert politische Arbeit damit als Arbeit fur die Zukunft und
lasst in der nachfolgenden Diskussion keinen Zweifel daran aufkommen, dass
dies harte Arbeit ist, die sie und die anderen neben ihrer Erwerbsarbeit und/oder
Studium bewerkstelligen. Ein wie ich finde bisher eher vernachlissigtes Moment
sozialer Bewegung ist die Eingebettetheit derselben in 6konomische Strukturen
von Zeit und Arbeit. Liest man die theoretischen Texte zu Heterotopien und drit-
ten Rdumen, so erscheinen sie als nur lustvoll und bereichernd. Dies vernebelt
die Arbeit und Kraft, die die Subjekte zur Raumschaffung bereitstellen miissen,
um diese fiir sich und auch fiir andere zu ermoglichen.

Ayse: Wir machen den Anfang und die vierte Generation, iiberhaupt, es sollte keine
Generationen mehr geben, die unsere Nachfolgerinnen, die werden es dann schaffen!
(ZA 1765-1767)

Ayse sagt, dass die Rédume, die sie und ihre Mitstreiterinnen schaffen, potentiell
Réume sind, die den nachfolgenden Generationen Freiheit bedeuten koénnen.
Natiirlich ist es oft so, dass die Nachfolgegenerationen nicht mehr mit den Pro-
jekten der Elterngenerationen in Verbindung gebracht werden wollen und sich
deswegen auch nicht als Nachfolgerinnen sehen, aber dies ist eben ein Risiko
utopischen Denkens: Ist eine Utopie einmal auf den Weg gebracht, so wandelt sie
sich in ein zu kritisierendes Hier und Jetzt. Doch Ayse bleibt bei diesen Vorstel-
Iungen nicht stehen. Ganz unvermittelt er6ffnet sie neue Raume, indem sie die

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 225

Vision ausspricht, ,.,es moge keine Generationen mehr geben“. Hier wird der
Wunsch konkretisiert, aus dem ,,Gefdngnis* der Fremdzuschreibung auszubre-
chen, die auch in der dritten und vierten Generation die ,Auslidnderin® erkennt,
bestimmt und auf eine soziale Position festlegt. Ayse wiinscht sich, dass dieses
Generationenzéhlen zu einem Ende kommt. Und die Nachfolgerinnen werden es
dann schaffen, so die Hoffnung. Auch hier wird interessanterweise nicht naher
ausgefiihrt, was genau sie schaffen werden, aber die Zuhorerin bekommt eine
Ahnung davon, dass das Projekt eines ist, welches den Dualismus ,Deutsche —
Auslidnderin® zum Kollabieren bringen soll. Migration generiert scheinbar
zwanghaft die Rhetorik der Generationen, die im Ubrigen die Idee der Nation
stabilisiert, die der Herkunftsgenealogien bedarf, um sich bestéindig zu formieren.
Die politische Gruppe A weil}, dass ihr politisches Sein, ihr politisches Tun die
Migrationsgesellschaft verdndert, es wird u.a. hergestellt durch ein Wissen um
heterotopische Raume, die sie geschaffen haben. Réume, in denen die verkiinde-
ten Ziele ihres Seins irritiert werden, in denen Grenziiberschreitungen moglich
sind und das gleichzeitige Leben von Da und Hier, Herkunft und Zukunft phan-
tastisch, aber nicht undenkbar mehr scheint. Und so wird weiterhin an der Erwei-
terung der eigenen Handlungsrdume gearbeitet, die nicht selten mit einem sicht-
baren Betreten der Offentlichkeit gleichgesetzt wird. So bemerkt Handan: ,,Wir
versuchen an die Offentlichkeit zu kommen. Auch die Bilder da ein bisschen an-
zukratzen“ (ZA 1777f.). Politische Praxis wird hier als ein Tun verstanden, wel-
ches sich im o6ffentlichen Raum abspielt, und Handan — wie auch andere Migran-
tinnen — denkt, dass sie in diesem Raum, den sie als geschlossen und mithin ex-
klusiv wahrnehmen, einbrechen miissen, wenn sie soziale und politische Verin-
derungen bewirken wollen. Hier wird konstatiert — ich iiberzeichne das Bild, um
es zu verdeutlichen —, dass ,Migrantinnen‘ und ,Deutsche® unterschiedliche
Réume besetzen und dementsprechend lautet die Vision, die Rdume der Mehrheit
de facto zu betreten, um in ihren Arenen, im Kampf um die Gestaltung der Ge-
sellschaft, wahrgenommen und respektiert zu werden. Eine Vorstellung, die nun
wieder dritte Rdume a la Bhabha zur Folge hat.

7.1 Gelebte Raume

Das Zusammendenken von Utopie und Heimat ist nicht neu, denn, — wie bereits
aufgezeigt — die Diskurse iiberlappen sich in vielfacher Weise. Die Suche nach
Utopie kann auch eine Suche nach Heimat sein, wo Heimat als ein Ort definiert
wird, an dem das Selbst sich findet, wo es mithin hingehort. Dieser spezielle Ort
Heimat bezeichnet damit gleichsam den idealen und unhinterfragten Ort der Zu-
gehorigkeit. Mit anderen Worten: Ein Ort, wo das Subjekt nicht gefragt wird,
woher es kommt, weil die Frage nicht legitim erscheint. 1999 erschien die An-
thologie Talking Home (Popoola/Sezen 1999), welche Texte von Frauen/
Queers of Color versammelt. Der Untertitel Heimat aus unserer eigenen Feder

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

zeigt dabei das Feld der Auseinandersetzungen an: Heimatsuche. ,,Heimat“, so
heiflt es im Vorwort von Eleonore Wiedenroth, ist dabei ,,in den seltensten Féllen
ein geographisch bestimmbarer Raum; die Erfahrungen fiihren vielmehr zu ideel-
len Orten, unsere Heimat ist dort, wo wir geliebt werden* (ebd.: 5). Der ,,ideelle
Ort Heimat“ 14sst an Blochs Heimat erinnern, den visiondren Ort, den es zu su-
chen gilt, und so endet das Buch passenderweise mit einem ,.keep on walking™.
Die Frauen, die hier schreiben, sind Queers of Color: Schwarze Frauen und Mig-
rantinnen in Deutschland. Fiir sie bedeutet ,,Queer [...] der Versuch, sich nicht
den Zwingen der vorgeschriebenen Rollenmodelle zu beugen* (ebd.: 1). Um die
vorgeschriebenen Rdume zu iiberschreiten, Grenzen zu durchbrechen, bedarf es
nicht nur der Kraft, sondern auch der Solidaritit, und so sprechen viele der Texte
oft von Begegnungen, die ihnen Heimat bedeuten.

In der Migrationsliteratur ist ein Sprechen tiber Migrantinnen ohne das Er-
wihnen der Heimat und dabei insbesondere der Heimatlosigkeit eine diskursive
Raritit. Und zumeist ist nicht die Rede von einer Heimat im Bloch’schen Sinne,
sondern vielmehr von einer restriktiven hegemonialen Heimat. Einen Ort, der
gleichzeitig als ein Ort der Herkunft gilt. Die Vorstellung, die sich dahinter ver-
birgt ist eine, die von Authentizitit und Originalitit der Herkunft, des Ursprungs
und der Abstammung spricht. Die wahre Antwort auf die Frage ,,Wo kommst du
her?*, die Mitgliedern sichtbar Minorisierter immer wieder abverlangt wird. Die
Frage wird von den Fragenden zumeist legitimiert mit einer vorgeblich ,natiirlich
menschlichen® Neugier. Erlebt wird sie von den Befragten nicht selten als aktive
Grenzziehung, die das Versagen von Zugehorigkeit immer wieder aktualisiert.
Die Diskussionen zum Thema Utopie kommen nicht umhin auch Heimat zu the-
matisieren. Heimat ist Vergangenheit und Zukunft, Illusion und Faktum zugleich.
Heimat ist hiufig, wie das Buch Talking Home zeigt, eine Suche, ein Weg.
Insofern ist es interessant, den diskursiven Bewegungen innerhalb der Diskussio-
nen zu folgen, bei denen der spezielle Raum der Heimat geschaffen und auch
immer wieder destabilisiert wird. Fiir Tiilay aus der politisierten Gruppe C ist
Deutschland, wie gesehen, schon ,,irgendwie Heimat®, aber diese Heimat wird
nicht einfach geliebt. Sie stellt nicht den Ort der Wérme und Geborgenheit dar,
sondern eher den Lebensmittelpunkt, der kritisch und auch nicht selten ablehnend
betrachtet wird:

Tiilay://lacht//Ich meine es gibt halt so Leute, die sagen, ,,Deutschland ist so kalt!“, aber
das hore ich komischerweise echt immer meistens so von Deutschen, die dann gerade
aus dem Urlaub zuriickkommen und so, aus irgendwelchen siidlichen Gefil-
den.//lacht//Und das ist halt echt nicht mein Problem, dass Deutschland so kalt ist, oder
was weil} ich//lacht//Das ist aber auch Quatsch denke ich, aber ich denke das halt
Deutschland eine ganz, die Geschichte hier ist einfach total grausam und sie ist so un-
aufgearbeitet. Also man spiirt, das (--) total (-) extrem noch, was irgendwie, so diese
ganzen historischen Relikte in diesem Land, ja also vom Antisemitismus, also, auch

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 227

wenn Juden gar nicht sichtbar sind, ist dieser Antisemitismus nach wie vor vorhanden,
der geht so weit, dass die einfach die Gréaber schinden miissen, ja.
(ZC 646-656)

,Die Geschichte ist einfach total grausam®, sagt Tiilay, und wenn sie von der
Kalte in Deutschland spricht, meint sie nicht das Fehlen von Sonnentagen, son-
dern die soziale Kélte und die Tradition, in der diese ihrer Ansicht nach steht. Ein
Anzeichen dafiir ist fiir sie die fehlende Auseinandersetzung um Rassismus und
Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutschland. Sie diagnostiziert an anderer
Stelle auch einen gesellschaftlichen Versuch, die wahrnehmbaren gewaltvollen
Kontinuitdten der Ausgrenzung unsichtbar zu machen, indem Begriffe wie Ras-
sismus durch ,harmlosere® Begrifflichkeiten wie Auslidnderfeindlichkeit ersetzt
werden. Bei diesem Prozess wird den Opfern rassistischer Praxis, indem ras-
sistische Praxen banalisiert werden, ein zweites Mal Gewalt angetan. Rassisti-
sche Transgressionen wie ,,man hitte euch vergast werden zu Feindlichkeiten,
die auch erklédrbar sind, denn das Fremde macht, diesen Vorstellungen zufolge,
Angst. Alltagsrassismus' wird zu harmloser Normalitit erklirt. Ein Gefiihl des
Daheim-Seins im Sinne von Dazugehoren wird hiermit gleich in doppelter Hin-
sicht erschwert. Der Gewalt des verbalen Schlags folgt die Ignorierung der Ge-
walt. Das macht das Sprechen iiber diese Gewalt prekdr. Die erfahrene Aus-
schreitung wird deswegen oft verschwiegen, weil keine ,legitimierten® Worte zur
Verfligung gestellt werden, um diese zu artikulieren und damit zu skandalisieren,
ihr zu widerstehen. Die eigene Begrenzung wird damit auch verbal begrenzt.
Was vorliegend offensichtlich scheint ist, dass es nicht primédr darum geht, ob
Migrantinnen der ersten und zweiten Generationen sich wohl fiihlen in Deutsch-
land, ob sie sich integriert zeigen oder als deutsch oder nicht-deutsch bezeichnen,
ob ihre Identititen eindeutig, gebrochen oder fragmentarisch sind, vielmehr
scheint es fiir sie eher bedeutsam, Wege zu suchen, die ein Entweder-Oder um-
gehen und visiondre Begrenzungen durchbrechen. Dazu gehort beispielsweise,
dass Rdaume — auch sprachliche — bereitgestellt werden, um die spezifischen Er-
fahrungen artikulierbar zu machen.

Manchmal werden Utopien im Kleinen gesehen und gelebt. Politisch relevant
sind sie dennoch, weil sie deutlich machen, dass es sich lohnt fiir eine ,bessere
Welt® zu kdmpfen. Diese kleinen gelebten Utopien werden nur allzu oft vor-
schnell als privatisierende Banalitdten abgetan, obschon es z.T. gerade die so ge-
nannten privaten Rdume sind, in denen erfahren wird, was viele fiir undenkbar
halten. Leyla beispielsweise, die im selben Gesprich kategorisch sagt, dass sie
nichts von Utopien hélt und diese fiir geféhrlich erachtet, berichtet gleichzeitig
von einer solchen ,,gelebten Utopie™:

1 Der Begriff ,,Alltagsrassismus® wurde von Philomena Essed (1991) geprégt.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Leyla: Aber es sind teilweise gelebte Utopien, finde ich. Also ich lebe teilweise, also, es
gibt Situationen, wenn ich mit Menschen zusammen bin, die sich alle irgendwie mogen
und es gibt so Augenblicke, wo ich merke, da sind alle gliicklich...

1: Mhm

Leyla: Da sind alle auf einmal einen Moment lang richtig gliicklich, strahlen sich an und
da ist kein boser Gedanke. Man redet was weil3 ich iibers Meer. Es ist ein vollig unpoli-
tisches Thema, ist ja auch enorm wichtig. Es ist kein Thema, wo jeder wirklich vollig
anders denkt und alle sitzen da, sitzen da rum und reden iibers Meer, wie schon es
war im Meer zu schwimmen. Und das sind so Augenblicke, da merke ich, das ist totales
Gliick! Da hat keiner keinen irgendwo angreifen miissen. Es kamen keine alten Ge-
schichten hoch und es war einfach ein Moment totalen Gliicks. Ich war, also ich weif3
nicht, also, es gab immer dann, wenn ich mich gliicklich gefiihlt habe, ist wenn keiner
keinen irgendwie hatte einen Grund, jemanden anzugreifen oder jemanden irgendwie
ungliicklich zu machen oder jemanden irgendwie wegen irgendetwas zu belangen. Und
wenn es eine Beziehung ist oder wenn es ein freundschaftlicher Streit ist und wenn
es der Penner ist, der mich ankackt oder so was, also einen Moment lang, wo alle zu-
sammen sitzen und einfach einen Moment lang nur tiber etwas sprechen, was sie gliick-
lich macht. Und das war so, das sind so die utopischen Momente, in denen ich wirklich,
wirklich gliicklich sein kann. Das ist so, das was ich will. Das ist das, was ich férdere!
[...]

(ZD 3707-3730)

Utopische Momente entdeckt Leyla in Augenblicken, die fiir sie Gliick bedeuten,
wenn Menschen zusammenkommen und sich am gegenseitigen Austausch er-
freuen. So schildert sie hier das Entstehen eines dritten Raumes, der wie ein
Traum wirkt. Ein Raum, in dem es z.B. egal ist, wie Leyla aussieht und wo sie
herkommt. Es sind diese Augenblicke, die spiirbar machen, dass es sich lohnt Vi-
sionen zu haben. Augenblicke, in denen Bloch zufolge Licht ins Dunkel fallt
(vgl. Bloch 1993: 334ff.). In diesen Augenblicken 6ffnen sich fast iiberraschend
Réume der Intervention. Die zugeschriebenen Identitéten sind fiir einen kurzen
Moment unwichtig und der Austausch iiber banale Dinge des Alltags erfreut alle.
,Und das war so, das sind so die utopischen Momente, in denen ich wirklich,
wirklich gliicklich sein kann. Das ist so, das was ich will. Das ist das, was ich
fordere, sagt Leyla. Utopie stellt sich hier dar als der Traum vom Gliicklichsein.
Gliick allerdings scheint auf der anderen Seite nur in diesen kurzen Augenblicken
der gelebten Utopie spiirbar zu sein. Die Folgen sind jedoch weitreichender, denn
Leyla ist bereit etwas dafiir zu tun, so dass sie und andere mehr dieser Augenbli-
cke erleben konnen. Sie ,,fordert das®, bekundet sie. Gliick wird zur Suche nach
Gliick, denn es stellt kein Gut dar, welches einfach vorhanden ist, vielmehr wird
es erarbeitet. Es scheint auch eine Verantwortung fiir das Erarbeiten dieses
Gliicks zu geben. Die Hoffnung fiir andere Moglichkeiten des Miteinanderlebens
liegt in der Erfahrung des Augenblicks. Leyla stimmt in dieser Passage mit Bloch
iiberein, fiir den der Augenblick der Ort ist, an dem der Mensch sich selbst be-

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 229

gegnet. Eine Begegnung, ,,die fir Bloch urspriinglich das Anderswerden seiner
selbst meint“ (Riedel 1994: 217).

Leyla: Das ist einfach, alle lachten {iber mich in dem Moment, ich lachte tiber mich sel-
ber, das war ein wunderschoner Moment, also solche Augenblicke. Und deswegen, ich
kann, ich hab immer mit Leuten iiber Utopien gesprochen und immer wie sie sein miiss-
te, wie etwas sein miisste und immer gemerkt wihrend des Redens (-), ,,ihr werdet nicht
gliicklich sein, ihr seid jetzt schon nicht gliicklich und die Vorstellung davon bringt so
viele Probleme auf. Wenn euch jemand nur an diesem Punkt kritisiert und sagt, aber
was ist das und das, fillt euer ganzes Gebdude schon zusammen*, und das ist, hat mich
immer schon geschockt, dass die Leute dann immer so aggressiv wurden, ,,Nein, so
wird es nicht sein!“. Und in dieser Aggression habe ich schon den ersten Punkt gesehen,
warum es nicht klappen kann. Wenn du schon aggressiv wirst, wenn dich jemand kriti-
siert, wie willst du diese Utopie realisieren. Es ist ldcherlich, es ist banal, und ich habe
Angst vor Utopien, wenn Leute Utopien ansprechen, weil dadurch immer so viel Ag-
gression in den Raum kommt. Es muss so sein, es muss so sein! Wenn du jemandem
sagst, ,,Es muss so sein!“, wie kannst du sagen, wie kannst du glauben, dass alle gliick-
lich sind?

(ZD 3749-3764)

Leyla zeigt sich selbstkritisch und ausgestattet mit Selbsthumor. Sie glaubt, dass
Gliick gerade in den Augenblicken méglich ist, in denen sich keiner so richtig
ernst nimmt. Die Diskussionen tiber Utopien haben sie dagegen skeptisch werden
lassen gegeniiber der Idee der Utopie als solche, denn das Reden iiber Utopien
bricht, ihrer Erfahrung nach, als Aggression in den Raum ein, in dem das Gliick
hitte sein konnen. An dieser Stelle allerdings spricht sie nur von den anderen, die
nie gliicklich sein werden, und nicht mehr von sich selber. Die Erfahrung, die sie
beschreibt, ist eine, die im Grunde gekennzeichnet ist durch die Unféhigkeit zum
gedanklichen Austausch und eine fundamentalistische Haltung, die nur ein
Entweder-Oder kennt. Leyla zeigt Dialoge auf, die durchzogen sind von der ar-
roganten Haltung derer, die glauben die Wahrheit zu besitzen und die wollen,
dass es ist, wie es ihrer Ansicht nach sein sollte. Sie liefert damit eine gute Be-
schreibung fiir die Gefahr, in der utopisches Denken sich konstant bewegt, nim-
lich zur Obsession zu werden und damit den eigentlich experimentellen Charak-
ter zu verlieren, schlieBlich zur totalitiren Vision mutierend. Leyla hat Angst da-
vor, dass sie vorgeschrieben bekommt, wie sie zu leben hat und findet es gleich-
zeitig banal und ldcherlich, dass Menschen glauben, dass Gesellschaft nur so sein
kann, wie sie es sich vorstellen. Die Riume, die dann entstehen, haben Or-
well’schen Charakter. Es handelt sich bei ihnen eher um Dystopien denn um
Utopien. Die gelebten Raume, in denen Gliick erlebt wird, haben dagegen expe-
rimentellen Charakter und zeichnen sich aus durch eine gewisse Regellosigkeit.
Sie erinnern an die imaginierten Rdume feministischer Utopien der 1970er und
1980er Jahre (vgl. hierzu Holland-Cunz 1988, 1992). Im Bild Leylas etwa sitzen
alle zusammen und sprechen tiber belanglose Dinge.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Hamide experimentiert gerne mit ihrem Leben und tut Dinge, die andere
nicht fiir moglich halten. Zum Beispiel lebt sie zum Zeitpunkt der Gruppendis-
kussion als offene Lesbe mit ihrem religiosen Bruder zusammen, der zwar nicht
immer mit ihrem Lebensstil zurecht kommt, es aber respektiert, wie seine
Schwester lebt.

Hamide: ,,Das sind fremde Schuhe, wer ist es denn?‘//lacht//oder er kriegt Komplexe,
erzéhlt, beklagt sich und dabei ist es gar nicht. Er {ibertreibt das aber (-) ich finde auch,
nee, aber ich finde es auch total spannend dieses Verhiltnis einfach so. Einfach, die Ab-
surditdt! Ja, absurd. Ja, ich bin in Deutschland aufgewachsen und mir wurde immer ge-
sagt, Turken sind so konservativ und traditionell und tiberhaupt, die unterdriicken im-
mer nur und wenn deine Eltern wissen, dass du eine Lesbe bist, wiirden sie dich glatt
umbringen und dich zwangsverheiraten. Und ich denke: ,,Stimmt nicht, stimmt nicht,
stimmt nicht, stimmt nicht!* Und lebe heute mit meinem Bruder, der teilweise religios
ist und eigentlich auch recht im Grunde seine Herzens auch konservativ ist.
Alle://lachen//

Hamide: Lebe mit ihm zusammen und ich bin gewiss nicht keusch und lebe meine Se-
xualitét in vollen Zuigen aus, im Gegensatz zu ihm//lacht//und ja, und das geht, das ist
moglich, das ist machbar.

(ZD 4538-4553)

Hamide entwirft und lebt andere, neue Formen des Zusammenlebens. So lebt sie
mit ihren religiosen Bruder zusammen, fiir den ihre gelebte Sexualitdt zumindest
eine Herausforderung darstellt. Sie zeigt den Menschen, denen sie begegnet:
,»Seht her! Es geht! Es ist moglich, ein anderes Leben zu leben als das, was sie
fiir uns vorgesehen hatten®. Sie schafft es damit, sowohl den Vorurteilen gegenii-
ber tiirkischen Frauen etwas entgegenzusetzen als auch den Vorstellungen der
Herkunftsfamilie zu widerstehen. Dies stellt eine Selbsterfindung dar, die sozia-
lem Druck aus unterschiedlichen Richtungen ausweicht. Thr gelebtes Leben er-
scheint vielen sicherlich als utopisch im Sinne auch von politisch erstrebenswert,
denn sie beugt sich — zumindest dem ersten Anschein nach — keiner Ideologie.
Und so bezeichnet sie selber ihre derzeitige Lebenssituation als absurd. Die Uto-
pie ist nun oft eine Moglichkeit, die Absurditédt der Normalitdt transparent zu ma-
chen. So wiirden wohl die meisten Hamides Lebenssituation als absurd bezeich-
nen, gerade weil sie sich different zeigt von dem, was als ,normal‘ und ,wahr-
scheinlich® gilt. Nun performiert Hamide freilich auch eine gelebte Freiheit, die
mehr Briiche aufzuweisen hat als sie im Kontext einer solchen Diskussion ver-
stindlicherweise zu besprechen bereit ist und doch erweist sich der Ort, an dem
sie lebt, als Heterotopie, eine verwirklichte Utopie im Sinne Foucaults, in der
scheinbar Inkommensurables nebeneinander existiert, Religiositdt und offen ge-
lebte Homosexualitit beispielsweise.

Manches Mal finden die Diskutantinnen andere Raume aber auch dort, wo sie
ihre Herkunft ausmachen. Sie entsprechen dann erst einmal dem Bild, das die
Mehrheit von ihnen gezeichnet hat: Sie sehnen sich nach der Heimat. Ayse etwa

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 231

setzt Community in eins mit ihrer nationalen Herkunft. Es ist die Tiirkei, wo es
ganz anders als in Deutschland ist.

Ayse: [...] Die Gastfreundschaft ist hier einfach nicht so, wie in anderen Léndern. Zum
Beispiel in der Tiirkei, da ist es ganz anders. Die Menschen gehen ganz anders mitein-
ander um und sind viel lockerer. Und hier muss, hier hast du immer das Gefiihl: ,,Oh
Gott, sag’ ich das Richtige, sitz ich richtig, sehe ich, habe ich mich gut angezogen. Pas-
se ich da tiberhaupt rein in die Gesellschaft, wenn ich irgendwo bin?“ Und da musst du
dir stindig Gedanken machen und du hast auch immer diesen Gedanken im Hinterkopf.
,.Bin ich jetzt erwiinscht hier in den Punkt also in den Raum sozusagen oder muss ich
jetzt meinen Mund abmachen, soll ich sie halten“. Also, diese Warme spiirt man hier
iiberhaupt nicht, in Deutschland. Und was das klimatische anbetrifft, auf keinen Fall,
wiirde ich lieber eher in die Karibik gehen.

(ZA 854-866)

Deutschland wird hier beschrieben als ein Ort, an dem Ayse sich sténdig kontrol-
liert fithlt und damit permanent der Angst ausgesetzt ist aufzufallen, etwas nicht
richtig zu machen. Sie fragt sich: ,,Passe ich da iiberhaupt rein?* Der Gedanke,
ob sie in diesem Raum erwiinscht sei, scheint immer prasent. Wenn sie in diesem
Raum nicht erwiinscht ist, so hat sie auch nicht das Recht hier zu sprechen, inso-
weit ist es nur folgerichtig, dass sie sich fragt, ob sie ,,den Mund abmachen soll‘.
Die Wendung ,,Mund abmachen* erschlie8t dabei die Gewalttitigkeit der ge-
machten Erfahrung, die als Folge eine klare Zugehorigkeitsphantasie hervor-
bringt, die einer nationalistischen Logik folgt. Die Tiirkei wird dabei imaginiert
als ein paradiesischer Ort, wo alle gut miteinander umgehen, wo die Menschen
gastfreundlich und warm sind und wo das Leben einfach insgesamt viel einfacher
ist. Die Freundinnen widersprechen in der Nachfolge der Diskussion wiederholt
Ayses Idealisierungen und sprechen von den erfahrenen Ausgrenzungen, doch
Ayse, die selber tiirkischer Herkunft ist, bleibt bei diesem idealisierten Bild. Es
ist ihr Privileg, dass sie die Vision des ,guten Raumes® aufrechterhalten kann.
Raume, Territorien, deren bedient sich auch der nationalistische Diskurs, binden
Erinnerung und koénnen schnell emotional und sentimental aufgeladen werden.
Ayses nostalgische visiondre Riickkehr ist fiir andere (beispielsweise Leyla, Bir-
can und Tiilay) ein Grauen und dystopisch aufgeladen.

7.1.1 Schutzrdume

Shirin, die ihrer Mutter aus dem Iran nach Deutschland gefolgt ist und in einer
lesbischen Beziehung lebt, schildert wihrend der Gruppendiskussion ihr erstes
Betreten eines Raumes, der als heterotopischer Raum bezeichnet werden kann.
Ein Ort wo v.a. nicht-deutsche schwule Ménner und lesbische Frauen zusam-
menkommen, um nach vorwiegend nicht-deutschen Kldngen zu tanzen. Dort

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

lernt Shirin Menschen kennen, mit denen sie sich bis zu einem gewissen Punkt
identifiziert. Das Auffinden dieses Ortes beschreibt sie als ,,Wunder*.

Shirin: [...] Wirklich, an den Tag dachte ich: ,,HEY, die sind ja gar nicht alle so ver-
stockt und verblodet und in der Z. die schicken dich weg, wenn du helfen willst. Die
sind ja ganz lustig und die sind ja auch modern und die sind ja okay!* Ich, also ich war
begeistert, dass es so eine Welt gibt, die ich mir absolut verbiete, ja. Also keine Perser,
also ich, wenn Kundinnen, also Perserinnen bei mir im Reisebiiro waren, habe ich wirk-
lich, war ich, ich hab kein Wort Persisch gesprochen, obwohl ich mich danach sehne
mittlerweile. Ich sehne mich nach so Menschen wie ihr mittlerweile, aber erst seit ein
paar Jahren, ein paar Monaten, aber vorher war fiir mich die Welt blond und blaudugig,
die haben mich verwohnt, die waren lieb zu mir, die haben sich in mich verliebt, aber
von Persern, die haben mich weggeschickt in der Not, ja.

1: Mhm.

Shirin: Und ob in Persien oder hier, dass hat wirklich jetzt auch mit deiner Musik, dei-
ner, also in H. angefangen.

Hamide: Mhm.

Shirin: Urplotzlich, ja. Ist plotzlich so eine Welt, dass ich auch NETTE nicht so, ent-
schuldigt, dass tut mir leid, ich find es in Ordnung, wenn alle Kopftiicher anhaben, aber
die mégen mich nicht.

Hamide://lacht//

Shirin: Wenn ich zum tiirkischen Basar gehe, die denken ich bin ein Monster, ja, wieso
ich so aussehe, wie ich aussehe. Konnt ihr euch das vorstellen? Ja, oder? Na ja, und jetzt
mittlerweile freue ich mich dariiber wenn in L. [Fernsehsender] plétzlich so eine Sen-
dung kommt hier, was weif} ich, erfolgreiche Tiirkinnen in A. alles sofort gucken, auf-
nehmen.

Nuran://lacht//

(ZC 1345-1377)

Als Shirin diesen Raum betritt, in dem vorwiegend schwule und lesbische Mig-
ranten und Migrantinnen zusammenkommen, ist die Welt fiir sie nicht mehr
,.blond und blaudugig® und die reale Utopie, die dieser Ort fiir Shirin symboli-
siert, hat neue Sehnsiichte in ihr geweckt: Sie sehnt sich nach Menschen wie
Hamide, Nuran, Leyla und Susana. Die Ablehnung, die sie nach eigenen Worten
v.a. bei Menschen tiirkischer und persischer Herkunft erlebt hat, haben sie ver-
letzlich gemacht. Der heterotopische Ort, den sie nun entdeckt hat, wirkt wie eine
Befreiung, insoweit er den Blick fiir andere Horizonte, fiir das Unvermutete er-
offnet. Die Abweichung ist hier die Regel (vgl. Foucault 1991a: 69) und so kann
Shirin so sein, wie sie ist, ohne gleich als ,,Monster” angesehen zu werden. Shirin
ist eine lesbisch-lebende Iranerin, die sich lange Zeit, soweit es ihr moglich war,
fern gehalten hat von allem, was mit dem Iran assoziiert wird, und jetzt, da
sie diesen heterotopischen Raum gefunden hat, in dem scheinbar Nicht-Zu-
sammenhingendes in Gleichzeitigkeit sein kann, erlebt sie dies als Befreiung.
Und plétzlich sehnt sie sich nach Menschen wie die gemeinsam Diskutierenden:

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 233

Migrantinnen der zweiten und dritten Generation, die in unterschiedlicher Weise
sozial minorisiert sind und die dennoch ihre Herkunft nicht ginzlich infrage stel-
len. Sehnen beschreibt Bloch als ,,der einzige bei allen Menschen ehrliche Zu-
stand* (Bloch 1993: 49). Und Shirin scheint in der Tat sehr involviert, wenn sie
von dem berichtet, was sie nun in der Lage ist zu fithlen, da sie heterotopische
Réume fiir sich entdeckt hat. Es zeigt sich hier, dass Rdume vermogen das Sub-
jekt zu transformieren, so wie auch Subjekte Rdume transformieren. Und Sehn-
sucht ist an dieser Stelle weder nostalgische Traumerei noch die Suche nach ei-
nem Paradies, welches nicht erreichbar ist, sondern vielmehr eine Sehnsucht
nach mehr Menschen, die anders anders sind, als der Mainstream dies behauptet.
Réume und Orte erscheinen in den biografisierten Passagen der hier analy-
sierten Diskussionen als Verbotsrdume und als Moglichkeits- und Schutzrdume.
Hiilya beispielsweise hat als Kind davon getrdumt, nach Kreuzberg zu zichen.

Hiilya: Mit sechs war wirklich eine Utopie in Kreuzberg zu leben!

Alle://lachen//

Hilya: Doch wirklich, hab ich gehabt.

Leyla: Oh, Gott!

Shirin: Ich hab vor Kreuzberg Angst gehabt!//lacht//

Hilya: Ich nicht. Ich habe halt Filme geguckt. Es war total irreal. So, ach es muss be-
stimmt toll sein, in Kreuzberg zu leben.

Hamide: Und ist es?

Hilya: Ja//lacht//

Alle://lachen//

Leyla: Deine Utopie ist schon verwirklicht...

Hilya: Ja, aber es war ein tierisch langer Weg, so also zwischen die Kinder in Kreuz-
berg [Filmtitel]. Ich habe da immer rein geguckt, immer, so jetzt entsteht wieder ein
Ort. Jetzt entstehen wieder, JA wieder irgendwelche Orte in bestimmten (-) Zusammen-
hingen, oder iiberhaupt ist es irgendwie so, was bedeutet es fiir mich? Der Ort ist nicht
so wichtig.

(ZD 3942-3967)

Verbliiffend an dieser Stelle ist v.a. die klare, unhinterfragbare rdumliche Festle-
gung der Utopie. Sie kann als Ort benannt werden: Kreuzberg ist die Utopie. Ein
klassisches Beispiel einer Heterotopie. Was fiir die einen, wie etwa Shirin, angst-
besetzt ist, ist fiir Hiilya Vision. Kreuzberg als ein Ort des linken antikapitalisti-
schen Widerstandes und einer, der assoziiert wird mit tiirkischen Community
(vgl. Lang 1998). Fiir Leyla, die sich einer tirkischer Community nie zugehorig
gefiihlt hat, weil sie immer das Gefiihl hatte, die Kriterien der Zugehorigkeit
nicht zu erfiillen (Aussehen, Sprache etc.), ist dies kaum nachvollziehbar. Sie re-
agiert mit einem entsetzten: ,,Oh, Gott!* Hiilya dagegen wiinscht sich als Kind
dorthin und sie arbeitet an dieser Utopie. Spéter lebt sie tatsdchlich in Kreuzberg.
Dafiir hat sie viele Energien einsetzen miissen, aber es hat sich ihrer Meinung
nach gelohnt. Und dann die Wendung mitten im Satz: ,Jetzt entsteht wieder ein

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Ort.” Zur Erinnerung: Utopische Praxis wird hier zu einem Entstehenlassen-von-
Réumen. Visiondre Rdume werden produziert, gelebt und dann wieder verlassen.
Die Miihen, die Hiilya auf sich genommen hat, haben sich letztlich gelohnt, denn
es ist die Ankunft in Kreuzberg, die es ihr ermdglicht hat, neue (utopische) Orte
als Ziele im weitesten Sinne zu definieren. Dabei ,,ist der Ort nicht so wichtig®,
so Hiilya, denn der Stadtteil ist kein bloB geographischer Punkt, sondern viel-
mehr eine Metapher, die als politisch-sozialer Raum neue Start- und Zielpunkte
bereithilt. Positionierung wird hier zur kontinuierlichen Positionsverdanderung.
Wenn der Ort nicht so wichtig ist, dann werden Orte zu Positionen, die Raume
aufzuspannen vermdogen. Kreuzberg ermdoglicht das Aufbereiten eines neuen
Raumes. Es ist dies ein Raum, der, vorsichtig gesprochen, als Freiheitsraum ver-
standen werden kann. Er symbolisiert Divergentes und Paradoxes. Auf der einen
Seite ist er vielen eine Schreckensvision von Gewalt und ,Uberfremdung® und
auf der anderen Seite haftet diesem Stadtteil die Geschichte von Widerstandsak-
tionen und der Reiz des ,Multikulturellen® an. Kreuzberg bedeutet anders zu
sein. Im Berlin vor 1989 war es ein Stadtteil, der charakterisiert war durch die
Mauer, die durch diesen verlief und die Stadt in ein diesseits und jenseits ge-
trennt hat. Die Heterogenitit des Stadtteils und sein Gezeichnet-Sein durch diffe-
rente historische Spuren lassen Kreuzberg zur Heterotopie, zu einer ,,gelebten
Utopie*™ werden. Hiilya beteiligt sich an der Ausbildung der Heterotopie. Sie lebt
hier und ist politisch aktiv. Hiilyas Utopie ist verwirklicht und die Verwirkli-
chung produziert neue visiondre Orte. Es handelt sich um eine Utopie, die nicht
in Kreuzberg verwirklicht wurde, sondern vielmehr dort beginnen konnte.
Kreuzberg ist damit utopischer Startpunkt. Und auch Deutschland ist, nach Auf-
fassung der hier diskutierenden Frauen, nicht immer nur der Schreckensraum und
Ort der Gewalt. Die Frauen in Gruppe C beispielshalber sprechen auch dariiber,
dass sie sich in der Bundesrepublik sicher fiihlen, auch wenn sie sich alltagli-
chem Rassismus ausgesetzt sehen. Sie zeigen sich begeistert {iber den deutschen
Wohlfahrtsstaat, der etwa drztliche Dienstleistungen bezahlbar macht, zumindest
noch zum Zeitpunkt, als die Diskussion stattfand.

Carmen: Oh ja, oh ja, der deutsche Sozialstaat, wunderbar! Boh, den lieb ich!//lacht//
Perfekt, ja!

1: Findest du gut?

Carmen: Ja natiirlich!

Alle://lachen im Hintergrund//

Carmen: Ist was am besten funktioniert.

Luisa: Das meint sie im Ernst.

1: Ja, das hab ich schon mitgekriegt//lacht//

Tiilay: Nee, aber wirklich, dass find ich auch...

Carmen: Zum Arzt gehen zu konnen, eine Karte hinzulegen...
Luisa: Ja, das stimmt ja auch...

Carmen: Und wieder wegzugehen. ..

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 235

Giil: Ja natiirlich ist das Luxus, ist Luxus!
(ZC 1935-1964)

Das Funktionieren dieses Sozialstaates gibt den Frauen ein Gefiihl von Sicher-
heit. Und obwohl gerade in dieser Gruppe viel gestritten wird, scheinen sich an
dieser Stelle alle vier Teilnehmenden einig zu sein. Sie alle schitzen demokrati-
sche und soziale Strukturen in Deutschland und zwar insbesondere im Vergleich
mit Lindern, wo sie diese vermissen, in der Tiirkei beispielsweise. Luisa macht
am Ende darauf aufmerksam, dass der Sozialstaat gerade abgebaut wird, doch es
wird deutlich, dass Gtil, Tilay, Carmen und auch Luisa politisches Verstindnis
sie fuir einen Erhalt desselben kdmpfen lassen wiirde. Thre politische Praxis gegen
Rassismus und ihre kritische Haltung gegeniiber konservativen migrationspoliti-
schen Mafinahmen sind damit nicht als rein partikularistische Strategien einzu-
schitzen, sondern vielmehr von einem demokratischen Verstindnis sozialer Pri-
gung geformt, das nicht einfach spaltet in ,gute® Orte und ,schlechte® Orte, son-
dern vielmehr darum wei}, dass Demokratiec auch bedeutet, sich gegen Un-
gleichheiten und Ungerechtigkeiten politisch zur Wehr zur setzen und damit
Verantwortung fiir die Gestaltung derselben zu tibernehmen. Und utopisches
Denken scheint hier angemessen, denn Utopien wollen, wie Holland-Cunz
(2000: 41) schreibt, ,,zu politischen Verdnderungen aufriitteln. Diese These wird
gewissermafen erhértet durch die néchste Passage, in der Tiilay von einem Ge-
sprich mit einem tiirkischen Migranten zweiter Generation berichtet.

Tiilay: Moment, nee, nee, aber das stimmt halt so nicht. Ich hab letztens auch mit so ei-
nem Tiirken, also, der auch hier geboren und aufgewachsen ist, diskutiert und er hat mir
irgendwie, irgendwas von seinen Plidnen erzahlt, dass er irgendwie in die Tirkei gehen
will und da ein Fitnesscenter aufmachen will und so//lacht kurz//Und ich so, ,,Aha, mich
konnten echt keine zehn Pferde in die Tiirkei kriegen* und blabla und hab’ ihm das auch
erzihlt, was das fiir ein Luxus das ist, dass man hier so eine Versichertenkarte hat und
dann geht man dahin und so und hab’ ihn halt so erzéhlt, wie dieses ganze Sozialversi-
cherungssystem so funktioniert und wie toll das ist. Und dann hat er gesagt: ,,Solche
Leute wie dich, darf man nicht in die Tiirkei lassen, so. Ihr macht immer unser Land
schlecht!*“//lacht//

Giil://lacht//

(ZC 1972-1985)

Das Hervorheben positiver Strukturen in Deutschland ist einigen Mitgliedern der
,Herkunftscommunity* suspekt, am liebsten wiirden sie das Betreten des Territo-
riums, mit dem sich diese Community identifiziert, jenen verbieten, die, wie
Tiilay, es wagen, dasselbe zu kritisieren. Tiilay wird gewissermaf3en verbal ex-
kommuniziert und damit eines Landes verwiesen, dem sie sich ohnehin nie ver-
bunden gefiihlt hat. Doch die Drohung wirkt auf einer anderen Ebene. Der Raum,
mit dem sie assoziiert wird, wird zu einem Ort des Verbotes. Tiilay jedoch lacht,
denn sie weil}, dass ihr Gesprachspartner nicht {iber die Macht verfiigt, ihr Zu-

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

ginge zu verwehren, und zudem dufert sie auch an anderer Stelle, dass sie gar
nicht in der Tirkei leben mochte. Das Verbot bleibt damit wirkungslos. Und so
lachen am Ende Tiilay und auch ihre politische Freundin Giil, die als Kurdin die
Tiirkei als Raum der Verbote und Gewalt nur allzu gut kennt. Einen solcherma-
Ben unverhohlenen Nationalismus lehnt die politisiert Gruppe C vehement ab,
kann dartiber nur lachen.

Es ist bisher relativ unbeachtet geblieben, inwieweit sich Migrantinnen in der
Bundesrepublik kritisch mit den sozial-politischen Rahmenbedingungen ausein-
andersetzen und auch, inwieweit sie sich der demokratischen Verfasstheit der
Bundesrepublik nicht nur positiv verpflichtet fiihlen, sondern sich auch in der
Verantwortung sehen, sich fiir diese einzusetzen. Migrantinnen werden stattdes-
sen zumeist lediglich zu ihren Migrationserfahrungen und/oder religiosen Ge-
pflogenheiten und Vorstellungen befragt, nicht nach ihrer Rolle im Demokrati-
sierungsprozess.

7.1.2 Dystopische Schreckensraume

,,Durch das Sprechen verletzt zu werden bedeutet, dal man Kontext
verliert, also buchstiblich nicht weif3, wo man ist. Vielleicht macht
tatséchlich gerade das Unvorhersehbare des verletzenden Sprechens
die Verletzung aus, der Adressat wird seiner Selbstkontrolle beraubt®
(Butler 1998: 12).

Butler macht hier deutlich, dass durch Sprechen verletzt zu werden bedeutet, den
Kontext und damit auch die Orientierung und Kontrolle iiber das Selbst zu verlie-
ren. Verletzt werden bedeutet mithin den Verlust von Raumvertrautheit. Die En-
ge des ,Gefingnisses, die Katarina beispielsweise empfindet, weil sie eine
,Frau‘ und ,Auslidnderin‘ ist, ist eine Form von Gewalt, die den Verlust der Ver-
trautheit mit gelebten Raumen bedeutet. Die beleidigten, verlachten und be-
schimten Subjekte finden sich am Ende in einer Atopie wieder: Einem Unort, der
anders als die Dystopie jegliche Vertrautheit und Orientierung vermissen lésst
(siehe hierzu Wilke 2001). Nuran von Gruppe D beispielsweise berichtet, dass
sie Rassismus eher im ganz normalen Alltag erlebt und dass dieser eher subtil
sei. Um dies zu illustrieren erzdhlt sie von einem Ereignis in einem indischen
Restaurant.

Nuran: Ja, einfach so im Alltag, weil, sagen wir mal, oder sei es, was weil} ich: Ich gehe
beim Inder essen und mach so mein Portemonnaie auf und da ist mein Personalausweis,
der tiirkische und der Typ sagt, ,,Ach, sie sind doch keine Tiirkin, das haben sie doch
gefunden® oder so, wo ich denke: ,,Héh, der Inder erklért mir//lacht kurz//ja, ob ich nun
eine Tiirkin bin oder nicht?* So was passiert mir halt sehr oft, irgendwie. Und ich so,

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 237

,»Na Kklar, ist doch mein Ausweis!“ ,,Nee, den haben sie doch gefunden! Das sind sie
doch nicht?* So, das eher...
(ZD 951-958)

Nuran wird tiberrascht. Sie geht indisch essen, und es ist der indische Kellner,
der ihre Herkunft bezweifelt. Diese Zweifel empéren Nuran, denn sie hat diese
an diesem Ort nicht erwartet. ,,Der Inder erklirt ihr, dass sie keine Tiirkin sein
kann. Warum, das bleibt an dieser Stelle unklar, aber es ist anzunehmen, dass er
eine andere Vorstellung von einer tiirkischen Frau hat und seiner Irritation Aus-
druck gibt. Nuran macht das wiitend, sie empfindet diese Infragestellung als ras-
sistischen Ubergriff. Und ihr passieren, wie sie sagt, solche Dinge oft. Uber
Zweifel an der Zugehorigkeit wird in Gruppe D viel gesprochen. Hamide bei-
spielsweise, die an der Grenze genauer befragt wird, weil ihr deutscher Personal-
ausweis einen nicht deutsch klingenden Namen fiihrt (ZD 700ff.), Leyla, die mit
ihren ,,blonden Haaren und blauen Augen®, nach eigener Formulierung, ,,untiir-
kisch* aussieht und in der tiirkischen Community als ,Lachfaktor” gilt, weil ihr
tiirkisch nicht gut genug ist (ZD 167), sind nur einige Beispiele. Diese Zweifel,
die immer wieder von der Umwelt aktualisiert werden, machen gewohnte Rdume
zu unheimlichen Riumen. Es ist plotzlich nicht mehr klar, ob die vorgestellte
Zugehorigkeit Sicherheit bedeutet. Bhabha (1994: 9) spricht von ,,unhomely li-
ves* im Gegensatz zu ,,homeless lives*.

,»The unhomely moment creeps up on you stealthily as your own shadow and suddenly
you find yourself [...] taking the measure of your dwelling in a state of ,incredulous ter-
ror’. And it is at this point that the world first shrinks [...] and then expands enor-
mously* (ebd.).

Sich des Moments der Unheimlichkeit gewahr zu werden, bedeutet eine gefahr-
volle Infragestellung, die Nuran fiir einige Momente den Boden unter den Fiis-
sen entzieht. Denn bei allem, was sie an Diskriminierungen erlebt, glaubt sie
doch zumindest mit Sicherheit zu wissen, welcher Herkunft sie ist. Wie kann es
sein, dass ,,der Inder”, der Kellner im Restaurant, wagt dies in Zweifel zu zie-
hen? Die diskutierenden Frauen kennen alle diese und dhnliche Infragestellun-
gen, doch meistens geschehen diese in Rdumen, die durch ein starkes Machtge-
falle gekennzeichnet sind (an der Grenze, in den Behorden, in der Schule etc.),
doch im Restaurant, und dazu in einem indischen, einer solchen Situation aus-
gesetzt zu sein, war nicht vorherzusehen, erscheint geradezu als infam. Und
obwohl Nuran vorher sagt, dass sie solche Situationen kennt und ,,da schon mit
Leichtigkeit drauf reagier[t], also eher mit Witz, ja* (ZD 946f.) und beim Er-
zdhlen auch dartiber lacht, wird ihre Emporung deutlich spiirbar. Und die Art
und Weise, wie sie tiber den indischen Kellner spricht (,,der Typ®) ldsst ihre
Geringschitzung deutlich werden. Es ist wohl dieses plotzliche und unvorberei-
tete Hineingeworfen werden in das Moment des unhomely, was sie verunsichert

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

und in der Folge wiitend werden ldsst. Nuran bewertet die Infragestellung ihrer
nationalen Zugehorigkeit als gewaltvollen Ubergriff, als rassistisch bezeichnet
sie ihn. Bhabha schreibt, ,,each ,unhomely‘ house marks a deeper historical dis-
placement® (Bhabha 1994: 13). Und so wird diese Situation von Nuran wohl
auch deswegen als so gewaltvoll erfahren, weil sie die soziale Verletzlichkeit
markiert, die in einem direktem Zusammenhang mit ihrer Migrationsgeschichte
und dem Rassismus in der Bundesrepublik Deutschland steht.

Starker als in diesem Beispiel kommt diese Unheimlichkeit in Gruppe A zum
Ausdruck, wo die 19-jahrige Bircan von einer bedrohlichen Situation berichtet,
die das Bild eines dystopischen Raums evoziert.

Bircan: Also, was mich halt auf jeden Fall, ich hatte eine zeitlang sehr viel Angst. Das
war vor drei Jahren ungefihr,//mit gebrochener Stimme//ganz grole Angst, dass auf
einmal irgend eine Nazigruppe kommen wird und mich irgendwann, irgendwie auf der
Strafle packen wird und mich einfach umbringen wird//kurzes auflachen//so. Und dann
ein Jahr spiter, lange Zeit spéter, ist dann halt bei uns auf dem K.-platz, saf3 ich mit
meinen zwei Cousinen, die neu hier in Deutschland sind, im Café, da hatte der XY [Ort-
licher Fuf3ballverein] gespielt gehabt und die hatten verloren oder gewonnen, jetzt weil3
ich es auch nicht mehr so genau. Ja auf jeden Fall haben die total Randale gemacht, ha-
ben alles zusammengeschlagen da. Die Scheiben eingeschlagen und weif} ich nicht was
alles und haben halt geschrieen: ,,Ihr ScheiBausliander! Hah!“ Und da dachte ich, meine
Angst hat sich verwirklicht. Ich dachte, das ist das Ende der Welt irgendwie. ,,Jetzt wer-
den sie uns alle téten!* Mit Molotowcocktails und alles mogliche//leises lachen//. Und
meine zwei Cousinen, die sowieso sehr dngstlich sind, haben auf jeden Fall sofort PA-
NIK gemacht und meine Beine voll am zittern gewesen//mit unsicherer Stimme//und al-
les mogliche. Und ich beobachte so das Café. Die ganzen Ausldnder rennen von einer
Ecke zur anderen und koénnen nicht raus, weil die drauBen halt alles Dings ge-
macht...//aufgeregt/

Ayse: Verriegelt oder zu...

Bircan: Abgegrenzt hatten. Ja halt, da war echt eine Horde von Nazis drauflen.

Ayse: Oh!

Bircan: Hooligans und wir kamen nicht raus und das einzige Problem was ich hatte:
,»Scheifle, was mache ich mit meinen Cousinen?*, weil ich hatte nicht so sehr Angst um
mich, weil die mir, weil, wenn, wenn es dazu kommt halt, dass wir alle in irgendeine
Richtung rennen miissen, miisste ich noch auf die aufpassen, auf die beiden, weil die
sich halt in der Stadt nicht auskennen. Und im Café hab ich noch beobachtet, dass alle
Deutschen die da waren, nicht alle, die meisten, die da waren, ganz ruhig und sitzen ge-
blieben sind und weiter getrunken haben und sie irgendwie gelacht haben und sich wei-
ter unterhalten haben und so. Und die Ausldnder konnten halt sehen, wie sie mit der Si-
tuation halt fertig werden. Die haben alle die Tiiren verriegelt, damit auch keiner raus
kam. Natiirlich weil waren die ganzen tiirkischen Jugendlichen, zum groften Teil halt
auch die Minner irgendwie, drauflen haben gegenrandaliert natiirlich, weil die haben
sich das nicht gefallen lassen und so und Schiisse fielen und weifl ich nicht was al-
les//aufgeregt//Auf jeden Fall war das fir mich der Weltuntergang und ich wusste nicht,
was ich machen sollte und dann habe ich zwei Freunde von mir getroffen und da,

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 239

die uns dann halt auch nach Hause gefahren haben. Und ich war eine Woche bestimmt
unter nem Schock und hab so richtig gezittert so am ganzen Koérper. Die ganze Zeit
iber...

Ayse: Oh Gott!

(ZA 1261-1306)

Bircan denkt in dieser Situation: ,,Das ist das Ende der Welt” und fiihlt eine so
starke Bedrohung, dass sie glaubt umgebracht zu werden und dadurch ihre Ang-
ste Wirklichkeit werden. Die Gruppe hort wie gebannt zu und ist erschiittert,
wihrend Bircan die Geschichte immer detaillierter rekonstruiert und die Aussa-
ge: ,,Auf jeden Fall war das fiir mich der Weltuntergang™ wiederholt. Die Ge-
schichte wirkt wie ein dystopisches Bild der segregierten Gesellschaft, in der
Gewalt gegen Andere zum Normalfall geworden ist. Und so sitzen die ,Deut-
schen‘ ruhig da, trinken in Ruhe ihren Kaffee weiter, lachen, unterhalten sich und
wihnen sich in Sicherheit, wiahrend die ,Auslidnder’ vor Angst erstarrt um ihr
Leben bangen. Das Abschliefen der Cafétiir interpretiert Bircan als ein Einsper-
ren: ,,Die haben alle die Tiiren verriegelt, damit auch keiner raus kam®, sagt sie
und verstirkt damit den Eindruck des Ausgeliefertseins. Das Café, in welches
Bircan mit ihren Cousinen gegangen war, um wie alle anderen etwas zu trinken
und sich zu unterhalten, wird von einer Sekunde zur anderen zu einem Ort, an
dem ein sie begleitender (Lebens-)Alptraum Realitdt wird. Dies offenbart in aller
Deutlichkeit die dystopischen Visionen, die Migrantinnen nicht selten verfolgen.
,,und da dachte ich, meine Angst hat sich verwirklicht. Ich dachte, das ist das
Ende der Welt irgendwie. Jetzt werden sie uns alle téten, zeigt das Ausmal} der
dystopischen Vision an, denn Bircan lebt in der Angst, dass sie irgendwann mal
getotet wird, weil sie ,Auslénderin‘ ist. Eine solche Dystopie ist nicht nur Aus-
druck von einem Leben unter rassistischen Bedingungen, sondern auch von ei-
nem Leben im Wissen um die potentielle Moglichkeit eines Genozids. Bircan
und die anderen Teilnehmerinnen der Diskussion wissen, dass ein solches Szena-
rio, welches Bircan aufgrund ihrer Erlebnisse mit Hooligans schildert, nicht
géanzlich unméglich ist. Die Dystopie erfiillt hier die Funktion der Anklage. Ob-
wohl sie an einigen Stellen lacht und damit markiert, dass sie ihre Angste fiir ein
wenig tbertrieben hélt, berichtet sie auch, dass sie nach dem Geschehen noch
eine Woche unter Schock gestanden habe. Im Anschluss daran erzihlt sie von ih-
ren Nachbarn, die eine rechtsextreme Tageszeitung abonniert haben und von de-
nen sie sich sehr bedroht fithlt. Alptrdume und Realitét verwischen und werden
zu den Alltag beeinflussenden dystopischen Bildern, die segregierte Raume wie
Foucaults Abweichungsheterotopien entstehen lassen.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

7.2 Ertrdumte Riaume

Neben den konkret gelebten Utopien und den dystopischen Schreckensraumen
erzihlen die Frauen auch von Rdumen, von denen sie triumen und die sich fiir
sie noch nicht verwirklicht haben. Bircan bettet ihre Utopien in heterochronisti-
sches Denken ein. Sie wiinscht sich in eine andere Zeit und an einen anderen Ort,
damit sie das Hier und Jetzt, das sie manchmal so unverstindlich findet, besser
verstehen kann.

Bircan: Ich weiB} nicht, irgendwie hétte ich das, hab ich mir das schon lange tiberlegt,
wiirde ich einmal ganz zuriick in die Vergangenheit. Zurlick in die Vergangen-
heit!//lacht//

Ayse: Teil zwei.//lacht//

Alle://lachen//

Bircan: Teil zwei//lacht//Und raus finden, wie das iiberhaupt alles angefangen hat, dass
es zum Kapitalismus, dass es zum Pa... zur Médnnergese... Wie sagt man?

Handan: Patriarchat.

Bircan: Patriarchalismus gekommen ist und das alles. Von da aus noch mal richtig &n-
dern wollen.

Serpil: Wovon gehst du denn dann aus? Was war denn am Anfang?

Ayse: Ja, das will sie doch alles wissen.

Bircan: Ja, das will ich ja wissen.

(ZA 1551-1572)

In der Besprechung ,,hybrider Chicano-Asthetik* bezeichnet Bhabha (1997b:132)
die ,,Relation ,Vergangenheit — Gegenwart‘* als eine Notwendigkeit. Die Ver-
gangenheit wird in dieser Kunstform erneuert, ,,indem sie [...] als angrenzender
,Zwischen‘-Raum* dargestellt wird (ebd.). So entsteht ein Raum der Interventi-
on. Bircan will zuriick in die Vergangenheit, um die gewaltvolle Gegenwart bes-
ser zu verstehen. Sie glaubt, dass das Hier und Jetzt in Génze zu verstehen ist,
wenn sie die Vergangenheit genau kennt. Es ist dies die Idee einer im Geheimen
verborgenen Wahrheit oder positiver gewendet: utopische, selbst-praktizierte
Genealogie. Bircans Traum kann als Teil eines Politisierungsprozesses begriffen
werden, der davon befliigelt wird, Ungerechtigkeiten zu analysieren, ihre Ur-
spriinge zu ermitteln, um dann Verdnderung in Gang zu bringen. Ein dritter
Raum, wie dies Bhabha fiir die Chicano Kunst feststellt, ist noch nicht entstan-
den, aber im Entstehen, denn der Versuch, die Vergangenheit zu verstehen, ist
kein rein historisches Interesse, sondern beschreibt eher das, was Bhabha als ,,re-
vision bezeichnet hat, ein Schritt, um Visionen zu entwickeln. Und wenn Uto-
pien, wie Riedel schreibt, ,,Formen der Anziiglichkeit aus der Ferne* sind, die
eher Anweisung zur Reflexion iiber ,,Denkziige in die Ferne* bedeuten (Riedel
1994: 40), dann scheinen wir es hier mit eben utopischem Denken zu tun zu
haben. Diese Denkziige in die Ferne bendtigen dabei das, was Bloch als Prae-
flexion des Hoffens, ,,das sich ins Offene der Zukunft erstreckt* (ebd.: 41), be-

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 241

zeichnet hat. Bircan will wissen, warum soziale Gewalt diese spezifischen Struk-
turen aufweist. Sie will auch verstehen, warum sie die soziale Position einnimmt,
die sie als ,Frau‘ und ,Auslédnderin‘ bestimmt. Um Hoffnungen gestalten zu kon-
nen, mochte sie in den Raum der Vergangenheit, um dort nach Informationen zu
suchen, die eine Verdnderung von Gesellschaft ermoglichen. Bircans Freundin-
nen lachen, weil es sie an einen populdren Science-Fiction Film erinnert und
auch weil die Idee erst einmal naiv wirkt, doch der Raum des Schreckens will
verstanden werden, damit eine Praeflexion moglich wird, die neue Rdume er-
schliefen kann, Raume der Intervention beispielsweise, die in der Art von dritten
Réumen wirksam werden konnten.

7.2.1 Die visiondre Kraft der Metropolen

Es sind immer bestimmte Raume, die fiir spezifische Kontexte mit Widerstand,
Subversion und politisch kultureller Avantgarde assoziiert werden. Dies gilt im
europdischen Kontext etwa fiir die Metropolen Paris, London oder Berlin. Die
Touristikbranche lebt davon, indem sie die Geschichte der Stidte in einer solchen
Weise vermarktet, dass die Konsumentinnen das Gefiihl erhalten, beim Betreten
dieser Orte mit der denselben zugeschriebenen Eigenschaft der Widerstindigkeit,
dem Flair der Rebellion, beriihrt zu werden. Doch es ist eben nicht nur die Tou-
rismusbranche, die solche Bilder nutzt. In einigen gesellschaftlichen Kontexten
ziemt es sich zum Beispiel nicht, in Megastidten zu leben, wéihrend es in anderen
unschick ist, nicht auf dem Land zu leben. Im intellektuellen Milieu ist es wichtig
in Stddten zu leben, die zu Metaphern der Intellektualitit geworden sind wie etwa
Berlin oder New York. In Zeiten der Globalisierung sind Mobilitdt und temporé-
res, selbst gewihltes Migrieren chic und die Orte, die von der intellektuellen Eli-
te bevorzugt werden sind auch jene, die spannenderweise besonders durch Mig-
ration gezeichnet sind. Bewundert werden jene, die fiir einige Zeit in Japan und
Neuseeland oder New York gelebt haben. Der Mythos funktioniert allerdings
nur, wenn Freiwilligkeit gegeben und ein Zuriickkehren immer moglich ist. Wer
keine Heimat angeben kann, gilt dagegen als bemitleidenswert. So wird die auf
internationale Konferenzen Reisende zum Vorbild neuer Intellektualitit, wahrend
Frauen auf der Flucht ihre Erfahrungen kaum prestigetriachtig zum Einsatz brin-
gen konnen.

Die meisten Migrantinnen, die fiir diese Arbeit zum Thema Utopien disku-
tiert haben, reproduzieren die intellektuelle Faszination von den Metropolen. Is-
tanbul evoziert beispielsweise bei vielen Diskutantinnen visiondre Sehnsucht. Fiir
die 19-jahrige Bircan ist Istanbul einfach ein Traum. ,,Das ist auch ein Traum
von mir, auf jeden Fall! (ZA 314). Istanbul ist eine Stadt, in der sie noch nie war,
von der sie nur gehort hat. Eine Stadt, die sie dennoch fasziniert. Sie spricht be-
geistert davon, dass sie eventuell die Gelegenheit haben wird, dort ein Praktikum
zu machen. Und wie allem Faszinierenden haftet auch Istanbul etwas Beédngsti-

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

gendes an: ,,Ja, wir werden es wahrscheinlich im Frauenheim machen, aber falls
das nicht zu geféhrlich ist, wir haben gehort, dass das vielleicht zu geféhrlich sei‘
(ZA 298ft.). Istanbul erscheint als bezaubernde Unbekannte und doch gleichzei-
tig vertraut. Nicht zufillig taucht Istanbul als ein Ort auf, der Sehnsiichte hervor-
ruft. Steht die Stadt im Orientalismusdiskurs doch wie eine Metapher fiir eine
Stadt, die Orient und Okzident verbindet und damit auch eine Briicke schligt
zwischen Tradition und Moderne.” , Istanbul has always been a major consumer
city, cosmopolitan in flavour throughout its history. It has always been a divided
city, diverse in its cultural and social geography* (Oncii 1997: 58).

In Istanbul kann Bircan ,Tiirkin‘ und ,modern‘ sein. An diesem Ort scheint
dies kein Gegensatz mehr zu sein. Viel eher ermdglicht der Ort Istanbul die
Uberwindung dieses Dualismus. Dabei wird natiirlich ein neuer Mythos geboren:
Istanbul als die Stadt, in der Differenzen kein Problem sind, sondern die ganz im
Gegenteil von Differenzen lebt. Istanbul eignet sich hervorragend als Utopiefolie.
Sie wirkt als Projektionsflache fiir Hoffnungen. Und die Tatsache, dass Bircan
einen Menschen kennen gelernt hat, der ,,nichts fiir Istanbul aufgeben mochte®,
hat die tiirkische Stadt zu einem Traum generieren lassen. Die Stadt wird fortan
angefiillt mit Sehnsiichten und Lust.

Bircan: Ich weil nicht, letztes Jahr, vor zwei Jahren war ich in der Tiirkei. Das erste
Mal mit meiner Schwester alleine, zwei Wochen im Urlaub. Ja, und seit dem (-) Da ha-
be ich einen Freund kennen gelernt, der aus Istanbul kommt, der hat mich so irgendwie
fasziniert, dass ich auf Istanbul gekommen bin, ja.

1: Also, der Freund hat dich fasziniert?

Bircan: Hat mich fasziniert//lacht//der hat soviel von Istanbul geredet und...

I: Ja.

Bircan: Von der Geschichte, und dass er sich sehr wohl fiihlt, und dass er nichts fiir Is-
tanbul aufgeben will und alles moglich halt (-) Ja, dann hatten wir auch engen Kontakt
und so und dadurch irgendwie kam, dass ich auf Istanbul [...]

(ZA 317-332)

Istanbul symbolisiert Freiheit und einen Ort, an dem es sich nicht nur leben ldsst,
sondern den man auch nicht verlassen méchte. Dieses Gefiihl ist den meisten der
interviewten Migrantinnen fremd, sie suchen nach Orten, an denen sie leben
konnen, ohne dass Ausgrenzungserfahrungen ihren Alltag bestimmen. Das faszi-
niert Bircan. Gleichzeitig ist Istanbul nicht die Tirkei ihrer Eltern, die aus einem
kleinen Ort kommen, mit dem Bircan sich nicht identifizieren kann.

Und so beschreibt auch Hamide Istanbul als einen Ort, wo sie als Lesbe leben
kann.

2 Vgl hierzu den spannenden autobiografischen Roman ,,.Die Briicke am goldenen
Horn* von Emine Sevgi Ozdamar 1998.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 243

Hamide: Okay, und also fiir mich hat dieses Tiirkischsein, auch in der Tiirkei lesbisch
sein, inzwischen eine ganz andere Definition, weil ich weil3, nach Istanbul fahre ich, um
meine lesbischen Identitdtsmomente zu leben, weil da kenne ich einige Lesben.

(ZD 2455-2458)

In Istanbul kann Hamide ,tiirkisch® und ,lesbisch® sein. Fiir sie ist die Stadt im
Unterschied zu Bircan ein vertrauter Ort. Die Utopie ist an dieser Stelle eher ge-
lebte Utopie oder eben Heterotopie im Foucault’schen Sinne. Ein Zwischenraum,
in dem Anderssein gelebt werden kann und nicht bedrohlich wirkt. Ein Raum, in
dem Verkniipfungen wie Tiirkischsein und Lesbischsein lebbar sind. Ein Ort, der
von diesen heterotopischen Beziehungen geradezu lebt.

Und auch Giil aus der politisierten Gruppe C findet Istanbul , klasse* (ZC
1905). ,Istanbul finde ich schon sehr interessant, aber das ist auch nicht das
Land meiner Eltern, das hat mit meinen Eltern nichts zu tun//lacht//“(ZC
1901ff.). Fur Gil ist Istanbul kein Traum und auch keine gelebte Heterotopie,
sondern einfach ,,interessant® und ,.,klasse®“. Doch fiir sie hat diese Stadt nichts
mit dem Ort zu tun, wo ihre Eltern herkommen. Thr Lachen markiert eher eine
Grenze zwischen Istanbul und ihrem ,tatsdchlichen Herkunftsort®. Diese scheinen
nichts miteinander gemeinsam zu haben. Istanbul wird beschrieben wie hinter ei-
ner Grenze. Die Stadt ist aber in allen diesen Fillen ein Ort, mit dem Positives
verbunden wird. Ein Ort, der nicht mit ausgrenzenden Erfahrungen assoziiert
wird.

Spannend ist die Wiederkehr dieses Motivs der Traumstadt auch in den ande-
ren Diskussionsgruppen, so hat Katerina, Studentin griechischer Herkunft, lange
von Thessaloniki getraumt.

Katerina: [...] Also ich fahre meistens nach Thessaloniki, in die Stadt. Jedes Jahr min-
destens einmal und ja, fiir immer will ich da nicht hin. Ich wollt es frither immer. Es war
immer der Traum von und also, war kein Thema, aber ich glaube, dass war mehr so eine
[llusion, also irgendwie als wiirde da das Paradies warten auf mich//lacht//

Sonia: Ferien.

Katerina: Bitte?

Sonia: Ferien halt.

Katerina: JA MEHR! Ich meine damals, ich glaube als Jugendliche hat man da auch ei-
ne sehr gute Zeit und hier war es halt nicht schon und... alles, alles was gut war, war in
Griechenland und...

Suna://lacht//

Katerina: Und ja, und als ich erwachsen wurde halt und ja es um Arbeit ging oder um
Rechte, da habe ich schon gemerkt, dass es tiberhaupt nichts ist... fiir mich. Also, ich
wollte mich nicht abrackern damit ich irgendwie iiber die Runden komme. Und ich
wollte auch nicht irgendjemand heiraten miissen, nur damit ich irgendwie anerkannt
werde...

1: Mhm.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Katerina: Als Mensch! Ja, und ich wollte auch nicht als Hausfrau enden dort (--) Ich ha-
be auch gemerkt, dass ich eigentlich keinen Bezug zu Griechenland habe.
(ZB 2714-2742)

Metropolen scheinen eine besondere Anziehung auch auf Migrantinnen der zwei-
ten Generation zu haben. Thre Attraktivitit verdanken sie woméglich auch der
Tatsache, dass die Sichtbarkeit, das Aufgemerkt-werden hier nicht in dem Maf3e
gegeben ist wie in kleineren Stddten oder gar auf dem Land. Thessaloniki wie Is-
tanbul bedeuten ,Freiheit‘: ,,[A]ls wiird’ da das Paradies warten®, sagt Katerina.
Thessaloniki entsteht mithin als ein Paradies, in das gefliichtet werden kann —
und schlieBlich auch wird —, weil es im Hier und Jetzt nicht schon ist. Das Erwa-
chen aus diesem Traum geschieht beim Erwachsenwerden. Katerina empfindet
nun Griechenland im Allgemeinen nicht mehr als einen Ort, der alles Gute ver-
korpert, sondern hat bemerkt, dass sie eigentlich keine rechte Beziehung zu dem
Herkunftsland ihrer Eltern hat. Und das, was sie von Griechenland weif3, ihre jet-
zigen Erfahrungen mit diesen Land, sind eher negativ konnotiert. Sie fahrt den-
noch jedes Jahr hin, kann sich aber nicht vorstellen dort zu leben. In Griechen-
land, so glaubt sie, wiirde sie nicht dasselbe Leben als Frau wie in Deutschland
fihren konnen: Woméglich wiirde sie als Hausfrau enden, so ihre Befiirchtun-
gen. Das eingeschrinkte Bild des Paradieses ist ausgetauscht worden durch kli-
scheehafte Vorstellungen der Moglichkeiten, die eine Stadt wie Thessaloniki
auch Frauen bietet. Berufstitige Frauen sind natiirlich keine Seltenheit in den
Metropolen, doch der eigene familidre Hintergrund versperrt scheinbar den Blick
auf Komplexitit. Thessaloniki in der nostalgisch-eutopischen und dystopischen
Variante: beides sind Ergebnisse eines Vergleichsprozesses mit dem Status quo
in Deutschland. Als Kind erscheint Thessaloniki paradiesisch im Gegensatz zum
Lebensmittelpunkt Deutschland, im Erwachsenenalter bietet Deutschland mehr
Moglichkeiten zur eigenen Emanzipation, so zumindest meint Katerina. Thessa-
loniki verliert an Attraktivitit. Die Abgrenzung von der Stadt ist dabei auch Pro-
dukt einer Auseinandersetzung mit den Eltern und eine Abgrenzung vom Her-
kunftsmythos.

Grofistadte bleiben jedoch fiir fast alle Teilnehmenden die Orte, an denen sie
sich ihr Leben am besten vorstellen kénnen. Und dies liegt ganz sicher auch an
den gemachten Ausgrenzungserfahrungen innerhalb und auflerhalb der Commu-

nity:

Hiilya: Aber ich war halt eben immer alleine und diese Abgrenzung, wir sind ja eigent-
lich ein bisschen bldd, nicht? Und die darf da aber hingehen. In so einer kleinen Stadt
ist das echt die Holle gewesen, weil die wollten mit mir schon mal gar nichts zu tun ha-
ben. So musste man sich eigentlich anderweitig orientieren. Das war halt mehr deutsch.
Und seitdem ich in H. [Grofstadt in Westdeutschland] bin, Gott und die Welt, also, je-
der jede Nationalitit, jeder politischer Gedankengang ist da...

(ZB 1260-1265)

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 245

Grof3stadte erweisen sich als Raum der ,Freiheit‘. Hier findet Hiillya Menschen,
mit denen sie sich anfreunden kann, unabhingig davon, welcher Herkunft sie
sind. Die Kleinstadt ihrer Kindheit hat sie dagegen isoliert, denn Hiilya war dort
,fremd* fiir die Mitglieder der Community und fiir die Dominanzbevilkerung. Im
Gegensatz zur Grofistadt war dies die Holle.

7.2.2 Politische Rdaume

Neben diesen Traumen, Dystopien und gelebten Rdumen tauchen wihrend der
Diskussionen immer wieder politische Rdume, politische Arenen auf, die nicht
selten den Charakter dritter Rdume annehmen. Utopien werden dann z.B. mit
Marxismus und Anarchismus assoziiert. Wiahrend Handan von Gruppe A bei-
spielsweise zu allererst Marxismus beim Stichwort Utopie einfillt (ZA 671),
fiihrt Giil von Gruppe C den Anarchismus an.

Luisa: Na ja, ansonsten gibt es noch viele andere Aspekte der Utopie wiirde ich sagen.
Gul: Ich wiirde noch gern zu dem kein Rassismus, kein Sexismus, Gleichberechti-
gung. ..

Carmen: Kapitalismus...

Gul: Wiirde ich noch gern mehr Anarchie hinzufiigen//lacht//Ja, viel mehr Anarchie bit-
te!

(ZC 2105-2114)

Luisa leitet gewissermalen eine Assoziationsrunde ein, indem sie darauf auf-
merksam macht, dass Utopie sehr viele Aspekte integriert und deswegen nicht
einfach fassbar und/oder begreifbar ist. Die ersten Assoziationen sind dabei nega-
tive, es kann scheinbar erst einmal nur das gesagt werden, was nicht gewollt ist.
Gl fiigt der Aufzdhlung das Stichwort Anarchismus hinzu. Es scheint so, als
miisse sie dafiir die Gruppe um Erlaubnis bitten, vielleicht, weil sich dieselbe
nicht als anarchistische Gruppe versteht. Auch sie selber lacht, nachdem sie es
gewagt hat, Anarchismus vorzubringen. Danach befragt, was sie denn konkret
darunter verstehe, gerit sie fiir einige Sekunden in die Bredouille.

Giil: Was fiir mich Anarchie ist? (--) Ja, ich mein in Deutschland ist ja ganz konkret
Anarchie, wenn man jetzt ohne//lacht kurz//wenn man ohne Papiere irgendwo aufgegrif-
fen wird, ja oder wenn man keine Praktikumsbescheinigung hat oder wie auch im-
mer//lacht//

Luisa: Das ist noch lange keine Anarchie...

Tiilay: Na ja, das ist was illegal geschieht, aber das ist nicht Anarchie//lacht kurz//

Giil: Ja, aber das ist, ich meine gut...

Luisa: So gliicklich wérst du in der Anarchie aber auch nicht!

Giil: Ach, ich glaub schon! Also, ich hab mehr Vertrauen in die Menschen insofern,
dass sie sehr viel selbst regeln kénnen, dass sie sich sehr viel mehr Freiraum zugestehen

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

konnen, und dass Menschen das untereinander regeln kénnen, viel gliicklicher damit
auch sind, auch das viel menschlicher regeln...

Tiilay: Aber alles von oben.

Giil: Ich hitte mehr Vertrauen darin. Nein, Anarchie heiflt ganz im Gegenteil, dass die
Menschen, dass weniger von oben kommt...

Luisa: Aber Anarchie heifit auch kein Staat, kein Staat heifit auch keine, keine Umver-
teilung, keine 6ffentliche Erziehung, kein 6ffentliches Gesundheitssystem. Das muss
man sich auch mal alles tiberlegen. ..

Giil: Ich habe gesagt mehr Anarchie, ich hab nicht gesagt nur Anarchie. Also so ge-
nau...

Tiilay: Danke Academy//lacht//

Giil: Aber ich wiirde schon den Menschen viel mehr zutrauen, ja mit anarchisch, mit an-
archistischen Strukturen umzugehen, als dieser Staat oder unsere Gesellschaft meint, es
zulassen zu diirfen. Besonders in Deutschland spiirt man das besonders halt, finde ich.
(ZC 2144-2181)

Die Gruppe gibt sich nicht schnell zufrieden mit Gtils Begeisterung fiir die Anar-
chie. Luisa, die, so scheint es, die Rolle der Differenzierenden in der Gruppe inne
hat, macht darauf aufmerksam, dass Anarchie auch heift ,,kein Staat“, und dass
dies eine problematische Perspektive sei, da dies implizieren wiirde, dass es kei-
ne Moglichkeiten der 6ffentlich gelenkten Einflussnahme mehr gdbe und damit
z.B. auch keine Umverteilung von Ressourcen. Giils Vision beruht dagegen auf
dem Vertrauen in die Selbstregulierungskraft der Menschen, der Luisa eben nicht
traut und so glaubt sie, dass auch Giil nicht zufrieden wire, wiirde sich ihre Visi-
on erfiillen. Giil hilt an ihrer Vision trotz kritischer Gegenstimmen fest. Anarchie
wird von ihr dabei gedacht als selbst bestimmter Raum und sie setzt diesem den
allzu sehr regulierten Raum der Bundesrepublik entgegen, der, wenn er iiber-
haupt anarchistische Ziige aufweist, dies fiir Giil nur im Sinne von Machtwillkiir
tut. Die Vision der Anarchie ist damit gleichzeitig Kritik am deutschen Kontroll-
staat und seinen biirokratischen Strukturen. Letztlich wiinscht sich Giil im Sinne
Foucaults ,,nicht dermaflen regiert” zu werden. Sie imaginiert einen Raum, der
nicht total kontrolliert und normalisiert ist, sondern einen, wo Menschen stiarker
eingreifen konnen. Auch diese Idee schlégt zaghaft eine Briicke zu Bhabhas drit-
ten Rdumen. Anarchische Rdume tun sich dann auf, wenn die gesetzlichen Regu-
lierungsversuche des Staates gleichsam sabotiert werden. Auch dass Giil formu-
liert, dass es darum ginge, dass Menschen mehr untereinander regeln, macht
deutlich, dass sie eine Sehnsucht verspiirt, auszubrechen aus den Regulierungen
und nach Riumen sucht, die einen offeneren ,,Kampf um Positionen* (Bhabha
1997c¢: 183) zulassen. Wie Bloch (19939 sagt: ,,Das gute Neue ist niemals so
ganz neu” (6). Und doch erweist sich das Novum gerade darin, dass Giil zu hof-
fen wagt. Die meisten Menschen befinden sich schon im Zustand eines ,,stati-
schen Bewusstseins® (Bloch 1980: 62) wenn es um ein Denken des politischen
Anders geht.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 247

Die Frauen, die Deutschland als ihren Lebensmittelpunkt beschreiben — man-
ches Mal sogar als Heimat wie Tiilay — sind es, welche die klarsten politischen
Forderungen an diesen Raum Deutschland und seine sozio-politischen Strukturen
fordern.

Tiilay: Reprisentanz auf allen Ebenen natiirlich. Und dass das eben nicht nur so mit
Quotenfights irgendwie erreicht wird, sondern, dass so wirklich so eine Mentalitidt dann
vorhanden ist, dass meine Existenz ja, als Nicht-Mehrheitsangehérige einfach normal
ist, dass diese nicht hinterfragt wird. Also, dass das selbstversténdlich ist! Das ich nicht
immer wieder sagen muss, wo ich herkomme und welche Wurzeln ich habe und was
weil} ich! So, das miisste dann einfach reichen, dass ich sage. ,,Guten Tag ich bin Tiilay
A.“, ja. Oder was weil} ich wer. Und dass dann eben nicht so: ,,Oh, wo kommt denn
DER NAME HER? Und wo kommen SIE DENN HER? Und wo kommt DENN IHRE
FAMILIE HER? Und wie ist das denn mit dem Islam?“ Also das méchte ich nicht
mehr! Ich méchte, dass das einfach (--) normal ist!

1: Mhm.

Tiilay: Ich mochte normal sein!//lacht/

(ZC 1464-1478)

Tiilay mochte ,,normal sein®, so zumindest sagt sie amiisiert. Sie mochte als Biir-
gerin des Landes, in dem sie geboren und aufgewachsen ist, anerkannt werden
und dies ausgestattet nicht nur mit denselben Rechten, sondern auch mit sozialen
und politischen Partizipationsméglichkeiten. Und ebenso méchte sie nicht mehr,
dass ihr Sosein permanent geradezu inquisitorisch infrage gestellt wird. So geht
es auch Leyla, die zwar erst sagt, sie habe keine Utopien und auch, dass sie keine
Rassismuserfahrungen kenne, um sich dann aber gegen Ende der Diskussion
Folgendes zu wiinschen:

Leyla: Ich meine, ich wiinsche mir auch, dass der Deutsche neben mir nicht fragt, wer
ich bin, warum ich Tiirke bin, und mich ankackt, oder dass jemand nicht schreibt ,,du al-
te, du dumme Tiirkensau auf meinen Briefkasten, oder so. Das sind die Momente wo
ich sage: ,,Das mochte ich nicht haben, das mochte ich nicht haben!* Aber das sind so
kleine Sachen. Das sind so...

(ZD 3768-3772)

Tiilay mochte ,,normal sein“ und Leyla mochte nicht, dass Menschen in ihrem
Haus sie bedrohen, indem sie ,,dumme Tiirkensau® auf ihren Briefkasten schrei-
ben, und auch sie mochte nicht immer gefragt werden, warum sie nun wer ist.
Beide Passagen machen deutlich, wie dritte Rdaume kontinuierlich verhindert
werden, indem die Zugidnge zu Kommunikation durch regulative Fragen und ge-
waltvolle Ausgrenzung versperrt werden. Tiilay wiinscht sich paradoxerweise,
dass ihr ,Nicht-Mehrheitsangehorigen-Dasein® als normal betrachtet wird. Sie
fragt nicht nach einer Zugehorigkeit zur Mehrheit, sondern nach einer Akzeptanz
ihrer Differenz. Interessant dabei ist, dass die soziale Position nicht als problema-

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

tisch angesehen, sondern positiv bewertet wird. Viel eher problematisch ist dage-
gen die Rolle der Reprisentantin und Informantin, die Tiilay immer wieder in die
Situation bringt, im Sinne eines ,,information retrieval* (Spivak 1996) kontinu-
ierlich Auskunft zu geben iiber ihre ,Herkunft® und allem, was damit assoziiert
und phantasiert wird. Weder Tiilay noch Leya sehen Normalitdt im Sinne von
Normalisierung. Normalitét ist im Gegenteil hier positiv konnotiert als ein unhin-
terfragtes Dazugehoren. Wer ,normal‘ ist, dass wissen Leyla und Tiilay, wird sel-
tener beleidigt, muss seltener Grenziiberschreitungen hinnehmen.

Die Vision, die sich dahinter verbirgt, ist die eines Einwanderungslandes, das
sich mit den faktischen pluralen Verhéltnissen nicht mehr so schwer tut. Es ist
auch ein Appell an ein Mehr an Demokratie und konnte auch gelesen werden als
ein Versuch, dritte Rdume zu erdffnen, in denen das Rand-Zentrum-Verhiltnis
nicht gleich kollabiert, sondern die besondere Position erst einmal fraglos ange-
nommen wird. Denn dann kénnten Kommunikationen moglich werden, in denen
das Besondere sein darf, ohne infrage gestellt und ohne degradiert zu werden.

Heterotopien sind, Foucault zufolge, verwirklichte Utopien. Sie vereinen in
sich Visiondres und Pragmatisch-Realistisches (vgl. auch Castro Varela/Dhawan
2002) und ,,verkiinden ungeniert, was bereits da ist, was unser Denken in seinen
Verknappungsprinzipien leugnet: die Heterotopien sind ein Uberfall auf dieses
Denken durch das Denken selbst* (Knaller-Vlay/Ritter 1998: 12). Wihrend der
Analyse der Diskussionen war auffallend, dass die beiden Formen: visiondr/
pragmatisch und realistisch sehr hdufig nebeneinander auftauchten. D.h. folglich,
dass beim Diskutieren iiber Utopien die beteiligten Frauen immer wieder auch
freimiitig davon sprechen, was sie bereits erreicht haben und dies mit Aussagen
verquicken, die anzeigen, was sie sich aulerdem noch wiinschen. Ich habe diese
Stellen als heterotopische Diskurse bezeichnet, weil sie die enge Verwobenheit
von Realitdt und Vision aufzeigen. Ein Beispiel ist hier sicher die bereits analy-
sierte Passage von Nuran, die sich wiinscht in Kreuzberg zu leben. In Gruppe A
wurde dariiber diskutiert, wie eine ideale Welt aussehen konnte/misste. Serpil
bringt es nach einigem Hin und Her auf dem Punkt, indem sie sagt: “ Wir brau-
chen eine Welt, wo es sinnvoll ist, Kinder in die Welt zu bringen” (ZA 1733f.).
Zum Zeitpunkt der Gruppendiskussion hat keine der Teilnehmenden selbst Kin-
der, doch die Rdume, die sie sich wiinschen, sind welche, in denen ihre potentiel-
len Kinder eine Chance haben, gliicklich zu werden. Es scheint, als hitten die
Tochter der Migrantinnen die Vision nach einem besseren Leben fiir die Kinder
geerbt, denn nicht selten wird die eigene Migration von Migrantinnen begriindet
mit: ,,Wir wollten, dass unsere Kinder es mal besser haben als wir!“. Danach be-
fragt, welche Schritte dahin fithren konnten, irritiert Serpil die Gruppe mit einem
zynischen Einwurf. Sie sagt, dass es doch die Atombombe giibe. Diese AuBerung
ruft sowohl Lachen als auch Erschrecken in der Gruppe hervor. Serpil unter-
bricht, indem sie sagt, dies sei doch nur ein Scherz gewesen. Interessanterweise
kommt es zu einem zynischen Einwurf von dystopischer Qualitdt gerade dann,
wenn es darum geht, iber Strategien zu reflektieren. Die Atombombe steht als

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 249

Metapher fiir die absolute Zerstérung und damit womdoglich auch fiir die Unmog-
lichkeit der Vision, eine sinnvolle Welt zu schaffen. Beruhigt wird die Situation
dadurch, dass die Gruppe nun aufzeigt, was sie bereits alles tut, um dieses visio-
ndre Ziel eines lebenswerten Ortes (fiir ihre Kinder) zu erreichen. Konkret be-
nannt wird dabei eigentlich nichts, aber umso mehr wird beschworen, dass viel
Bemiithen am Werk ist. Der heterotopische Impuls kommt dann zum Tragen,
wenn die scheinbare Unmoglichkeit der Vision nach konkreten Strategien ruft.
Die Frauen sind sich dariiber im Klaren, dass es nicht reicht eine Vision zu ver-
kiinden, sondern dass dies immer wieder bedeutet, auch etwas konkret Prakti-
sches zu tun. Die Heterotopie erreicht ,,ihr volles Funktionieren, wenn die Men-
schen mit ihrer herkommlichen Zeit brechen (Foucault 1991a: 70). Das bedeutet
nun nicht, dass andere Zeiten visioniert werden, wie es bei den Zeitutopien der
Fall ist, sondern vielmehr, dass es erst moglich wird neue Rdume zu erdffnen,
wenn mit dem Hier und Jetzt gewissermaflen abgerechnet wird. Eine solche Hal-
tung kommt auch dem Bloch’schen gelehrten Hoffen sehr nahe, das nicht naive
Traumerei von einer paradiesischen Zeit ist, sondern eben ein informiertes Hof-
fen darstellt, welches deswegen auch enttduscht werden muss, um dann in eine
,fundierte Hoffnung zu miinden (Bloch 1975b: 22).

Die erste Assoziation zu ihrer Gruppe, die den Teilnehmenden denn auch in
den Sinn kommt, liest sich bei Gruppe A folgendermafen:

Handan: Paradies!//lacht//

I: Paradies?

Handan: Mhm.

Bircan: Ja, daran habe ich auch schon denken miissen.
(ZA 1875-1881)

Das Paradies. Fiir Handan und ihre Schwester Bircan ist die Gruppe, die sie mit-
begriindet haben und die fiir mehr Sichtbarkeit von Migrantinnen kdmpft und
rassistische Strukturen skandalisiert, einfach paradiesisch. Eine gelungene Be-
schreibung einer Heterotopie: Die politische Gruppe als ein Raum, in dem sie ihr
Anderssein nicht nur leben, sondern in politisches Tun umsetzen konnen. Eine
gelebte Utopie, die die eigenen Verletzlichkeitsstrukturen beriicksichtigt und
Réiume schaffen moéchte, in denen auch andere Andere unbeschadet leben kon-
nen. Das Paradies, der Himmel und die Holle gelten im jiidisch-christlichen Den-
ken als religiose Vorldufer von Utopien. Hugo Caviola bezeichnet es explizit als
,spaces of otherness®. Und Max Jammer (1980: 28ff.) fithrt aus, dass Raum im
paldstinensischen Judentum des ersten Jahrhunderts ,,als Name fiir Gott* ver-
wendet wurde: Makém bedeutet Raum und Gott zugleich. Er folgert daraus, dass
,,der Begriff ,Raum‘ urspriinglich nur als eine Abkiirzung fiir ,der heilige Raum*
(makdm kadosh) [...] gebraucht wurde® (ebd.: 29). Das Paradies deutet eine Vor-
stellung tiber die Vergangenheit an — etwa die Zeiten vor dem Siindenfall — und
markiert gleichzeitig auch eine ideale Vorstellung von Zukunft. Vergangenheit

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

und Zukunft verschmelzen in der Idee vom Paradies zu einem einzigen, normati-
ven Raum. Normiert, weil das Paradies, die gottliche Utopie, das Hier und Jetzt
regelt, indem es als Warnung (Siindenfall) und als Lohn (Gliickseligkeit wird de-
nen zuteil, die sich an die entsprechenden gottlichen Regeln halten) fungiert. Und
so wirken die Gruppen auch wie Orte, an denen fiir eine bessere, eine gerechtere
Gesellschaft gekampft wird und die gleichzeitig bereits vieles erfiillen von dem,
was erhofft wird.

In Gruppe D dreht sich gegen Ende der Diskussion das Gesprich um ein
Austarieren der Utopie. Ist sie moglich und sinnvoll, sind die Fragen, die die
Gruppe konstant beschiftigen. Wahrend Hamide sagt, dass sie keine politischen
Ideale hat — obwohl sie in vielen politischen Gruppen aktiv war und noch ist —
und sich klar distanziert von traumerischen Sehnsiichten nach homogenen Com-
munities, wie es eine ,reine Lesbengesellschaft® wire, zeigt sich Nuran eher
nachdenklich und unzufrieden. Sie sympathisiert zwar mit den Gedanken der Re-
volution, den sie anziechend findet, doch wie sie selber sagt, fehlen ihr die Ideen
fiir das Danach. Der Visionenverlust ist ein , klares Zeichen fiir die eklatante
Schwierigkeit, heute noch glaubwiirdige, nicht-repressive politische Visionen
[...] fur eine globalisierte Welt zu erfinden (Holland-Cunz 2000: 41).

7.3 Mobilitat als Lebensprinzip — Spaced-Off

Es scheint in diesen Tagen bedeutsam zu sein, {iber Mobilitdt zu sprechen und zu
forschen. Bei ndherem Hinsehen erweist sich der Diskurs um Mobilitéit jedoch
oft als eingebettet in neo-imperialistische Phantasien. Konkret: Der moderne
westliche Mensch sollte mobil und flexibel sein, um so besser im neo-kapitalisti-
schen System verfligbar zu sein. So vergibt z.B. die Européische Union Millio-
nen von Euros fiir Programme, die die Mobilitdt der EU Biirger/-innen erhéhen
sollen, wihrend gleichzeitig die Mobilitéit der Biirger/-innen aus den Landern des
Stidens — insbesondere wenn sie nicht iiber die erwarteten Qualifizierungen ver-
fligen —, die durch jahrhundertlange Kolonialisierung gezeichnet sind, mit allen
Mittel und Wegen zu verhindern versucht wird. So wurde das Asylgesetz konti-
nuierlich verschérft und die Bedingungen fiir bereits in der Bundesrepublik le-
bende Asybewerber/-innen und Menschen, die ohne Papiere eingereist sind und
sich im Bundesgebiet authalten, sind geradezu unaushaltbar (vgl. Alt 2003).
Selbst wenn das neue Zuwanderungsgesetz frauenspezifische Fluchtgriinde nun
nach langjahrigen Debatten zulésst, so liest es sich doch als eine allgemeine Ver-
schirfung der Bedingungen fiir Menschen, die in Deutschland Asyl suchen.

Der Mobilitétsdiskurs hat auch bei den nach ihren Utopien befragten Migran-
tinnen Spuren hinterlassen. Hiilya beispielsweise triumt vom grenzenlosen Rei-
sen und der Moglichkeit iiberall hinzufahren.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 251

Hiilya: Vielleicht jetzt fiir mich so, nach einiger Zeit des Nachdenkens, ein Ideal wire
iiberall auf der Welt, oder iiber..., die Moglichkeit zu haben, tiberall hin zu fahren. Zu
sehen, zu lernen und eben nicht Krieg und Streit zu haben.

1: Mhm.

Hiilya: Was aber Blodsinn ist, weil das wird es nie geben. Ich meine//lacht//ja, ist doch
wahr, wir gucken immer Nachrichten und da sieht man immer da irgendwas und da
was...

(ZB 2769-2777)

Eine solche Vision wird gerahmt durch den Diskurs um Migration, der das
Nachdenken tiber ein ,Weiter-Wandern® zumindest nahe legt. Fiir kurze Zeit ver-
gisst sich Hiilya und traumt von einer Welt frei von Gewalt und Krieg, um sich
Sekunden spédter aus ihren naiven Traumen wieder herauszukatapultieren. Als
,,Blodsinn“ beurteilt sie die Vision einer Welt ohne ,,Krieg und Streit, aber den-
noch wurde dem utopischen Impuls fiir einen kurzen Moment nachgegeben und
das Undenkbare konnte ausgesprochen werden: Die gerechte Welt, der grenzen-
lose Raum. Es ist eine Sehsucht, die von friedlichen R&umen zu trdumen wagt.
Dieser Traum tritt auch in Verbindung mit dem Wunsch auf, mehr zu sehen und
zu lernen. Ein Wunsch, der Hiilya zufolge das Gegenteil von gewalttitigen Rau-
men darstellt.
Eine etwas andere Vision teilt Serpil mit ihren politischen Freundinnen:

Serpil: Teilen. Genau. Und irgendwie gleichzeitig an mehreren Orten sein wiirde. ..

1: Aha.

Serpil: Ja, und ich...

Bircan: Viel auf einmal lernen kann, sehen kann. ..

Serpil: Ja, nicht lernen, einfach da sein, ja halt und mitkriegen und so weiter...

Bircan: Das heif}t, sich jetzt...

Ayse: Helfen...

Serpil: Nee, nicht helfen, einfach nur da sein, weil ich halt gern an mehreren Orten
gleichzeitig sein wiirde. Was weil} ich, jetzt hier zum Beispiel und dann in H. bei mei-
nen Eltern oder was weil} ich bei meinen Verwandten im Kosovo zum Beispiel oder
dann gleichzeitig auch...

Bircan: Es allen zurecht zu machen...

Serpil: Nee, eben nicht allen, sondern mir eigentlich eher. Daran habe ich eigentlich so
gedacht, wenn ich so...

(ZA 696-719)

Serpil wiinscht sich, an mehreren Orten gleichzeitig sein zu konnen und will das
keineswegs karitativ verstanden wissen, denn Serpil geht es nicht darum, helfen
zu konnen, sondern vielmehr um eine rdumlich-sinnliche Vision. Spannend ist,
dass Bircan diese Idee sogleich mit der Moglichkeit zum Lernen assoziiert, be-
deutet ihr doch die Moglichkeit zum Lernen einen Zugewinn an Freiheit, die
Moglichkeit Neues zu erfahren und damit Rdume zu erweitern. Mehr Lernen ist

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

nicht nur fiir Bircan und Tilay wichtiger Bestandteil ihrer Visionen. Bildung
wird von vielen Migrantinnen — das zieht sich durch alle Diskussionsrunden — als
Befreiung erlebt. Und de facto stellt sie nach wie vor einen der Grundpfeiler fiir
emanzipative Prozesse dar (vgl. Sen 2002: 230ff.). Serpil dagegen prasentiert
hier eine heterotopische Vision. Es ist ein Traum von Gleichzeitigkeit, die Vor-
stellung, Orte, die als inkommensurabel gelten, zusammenzubringen. Die Vor-
stellung, im Hier und Dort gleichzeitig sein zu konnen, widerspricht dabei der
oftmals v.a. der zweiten Migrantinnengeneration zugeschriebenen Zerrissenheit
zwischen den Kulturen. Eher wird ein positives Potential sichtbar, das mit einer
Lust auf Pluralitdt und Heterogenitit einhergeht, die dem Zwang nach eindeuti-
ger Zugehorigkeit widerspricht. Langst ist fiir Migrantinnengruppen — wie auch
fur andere aktuelle soziale Bewegungen — die Computertechnologie mit E-Mails,
Chatrooms, Internetkampagnen, Blogs und Homepages zu einem wichtigen poli-
tischen Werkzeug gegendiskursiven Handelns geworden. Was die Computerver-
netzung und -kommunikation jedoch nicht bieten kann, ist die emotionale War-
me, die Serpil auch sucht: Sie mochte bei ihren Eltern und bei ihren Freunden
und Freundinnen gleichzeitig sein. Sie spricht nicht von Demonstrationen und
Seminaren.

Visionieren, das wird auch in Serpils Vision deutlich, ist oft gebunden an
Abenteuerlust. Und so ist es nicht verbliiffend, dass die Hilfte der Frauen in der
Spalte, die im Fragebogen nach ihrer Zukunft fragt, Ungewissheit zum Ausdruck
bringt. Antworten sind beispielsweise: ,,offen, weill nicht?®, ,vage, ungewiss®,
,,offen”. Diese artikulierte Offen- und Unabgeschlossenheit der eigenen Zukunft
ist sicherlich eine gute Bedingung, um Visionen gegeniiber positiv eingestellt zu
sein, um Utopien im eigenen Leben eine gewisse Notwendigkeit zu unterstellen.
Und so sind die Angaben in der Spalte Utopien gerade bei den Frauen, die ihre
Zukunft als echer ,vage™ bezeichnen, besonders klar und prignant. Bei-
spielsweise: ,,Schweden in den 1970er Jahren und Freizeit in La Habana® oder
,,die Normalisierung der Migrantensituation in diesem Lande®. Natiirlich wére es
fatal, wiirde die signalisierte Unversperrtheit des eigenen Lebensentwurf nur naiv
als positiv und konstruktiv beurteilt. Viel eher bleibt festzuhalten, dass diese Of-
fenheit Resultat eines Lebenskontextes ist, der diesen Frauen eine Zugehdorigkeit
konstant verweigert, so dass etwa Serpil in ihre Zukunftsspalte schreibt, dass sie
gerne in Deutschland eine Bildungseinrichtung fiir sozial benachteiligte Madchen
und Frauen aufbauen wiirde, wenn sie nicht ,,vertrieben* (sic!) wiirde. Die Zu-
kunftsvorstellungen zeigen sich damit durchzogen von Zweifeln beziiglich eines
Bleiberechts, was wiederum eine Stabilisierung des Lebensentwurfs verhindert
und somit Zukunft ungewiss werden ldsst. Unabgeschlossenheit zeigt hier pro-
duktive Unsicherheit an.

In Gruppe B werden gewaltvolle Visionen prisentiert. Nachdem die Inter-
viewerin nach konkreten Zielen zum Erreichen des Ersehnten fragte, antwortet
Sonia, dass man die , Hilfte der Menschheit in die Luft bomben* konnte, dann
hitte jeder geniigend Raum. Sonia prisentiert dies in der Diskussion als eine

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 253

pragmatische — wenn auch extrem zynische — Losung fiir eine Vielzahl kleinerer
und groBerer sozialer Konflikte: Vom Neid unter Nachbarn bis hin zu 6kologi-
schen Problemen. Die Mitdiskutantinnen reagieren darauf ,verstort‘: Sie lachen
und zeigen sich gleichzeitig emport.

Katerina: Aber, deinen Raum gibt es nicht, wenn wir dich wegbomben.

Suna://lacht//

Sonia: Ja, dass macht dann auch nichts. Dann habe ich eben Pech gehabt. Dann habe ich
eben zu den Losern gehort.

Hilya: JA, ABER ALLEIN DIESER WUNSCH mehr Raum zu haben, ist doch ...
Sonia: Ja?

Hiilya: Bezeichnend dafiir, dass es immer noch etwas gibt, was sich immer ausweiten
lasst ...

(ZC 2823-2841)

In diesem kurzen Disput macht Hiilya Sonia darauf aufmerksam, dass sie keine
Rechte tiber Rdume in solcher Allgemeinheit hat und zeigt ihr damit die Geféhr-
lichkeit ihrer Argumentation auf, doch Sonia scheint dies nicht wirklich zu
kiimmern:

Sonia: Ja, aber ich glaube einfach, dass halt Krach, Streit, Krieg dadurch bedingt ist,
weil eben zu wenig Platz ist, weil, und wenn man jetzt, sagen wir einfach nur noch 10%
auf dieser Welt wiren, von der ganzen Menschheit, die wiren iberall verstreut. Da
kannst du doch Tage und Monate rennen, bist du Einen erst einmal auf die Nase hauen
kannst.

(ZB 2850-2854)

Macht und Herrschaft werden hier einfach auBlen vor gelassen, die komplexen
Strukturen von Unterdriickung und unterschiedliche Modelle von Widerstand
schlicht ignoriert. Und auch auf die kurzen Interventionen ihrer Freundin Suna
geht Sonia nicht ein:

Suna: Ich glaube aber nicht, dass das an den zu wenig Platz liegt.

Sonia: Doch, ich glaube schon.

Suna: Ich denke, dass die Menschen schon auch wie du, sie meinte auch die Menschen
einfach von Natur aus, solche und solche gibt. Die, die wollen einfach mehr, die kénnen
sich mit weniger, die wollen einfach FUHREN... Es gibt andere, die sollen gefiihrt
werden...

Sonia: Dann sollen sie meinetwegen in der Walachei fiihren, nur da ist keiner, der ge-
fuihrt wird.

Hiilya: JA, aber in der Walachei ist mir das zu langweilig, ich will aber dahin, wo du
bist!

Sonia: Ich sage dir aber nicht, wo ich bin.

Hiilya: Ich finde dich schon!

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Alle://lachen//

Hiilya: Vor allen Dingen weil wenn ich die Walachei erst mal hinter mir habe, dann
wird mir das ja wieder nicht reichen, weil ich will ja wieder mehr!

Sonia: Ich aber nicht!

Hiilya: Ja, das ist dann dein Problem. Ich komme ja zu dir riiber.

Alle://lachen//

(ZB 2856-2884)

Suna versucht wie Hiilya im Gegensatz zu Sonia die Machtfrage in die Debatte
zu werfen. Fehlender Raum allein, so argumentieren sie, kann kein alleiniger
Grund fiir Gewalt sein, doch Sonia beharrt auf ihrer Argumentationslinie. Deut-
lich wird hier, wie simplifizierende Begriindungen gewaltvolle Konsequenzen
zur Folge haben konnen. Problematisch ist in diesem Disput jedoch auch Sunas
Position, die einen biologistisch-fatalistischen Diskurs vertritt, der da sagt, dass
einige Menschen von Natur aus fithren wollen. Gewalt wird zu einer Sache der
Natur und nicht des Willens. Natiirlich kénnte man an dieser Stelle einwenden,
dass ein solcher Diskurs womoglich mehrheitlich vertreten wird, d.h. dass unab-
héngig davon, ob Menschen Ausgrenzungserfahrungen gemacht haben, diese
Formen diskursiver Gewalt aufzufinden sind, die sich verquicken mit allzu simp-
lifizierenden Erklarungsmodellen. Diese Passage jedoch stellt einen Ausschnitt
aus einem Gespridch von Frauen mit Migrationserfahrungen in Deutschland um
ithre Utopien dar, was fiir die Sicht darauf nicht ganz unwichtig, sondern im Ge-
genteil entscheidend ist. Fatal wire an dieser Stelle, die Bestimmung eines kritik-
feindlichen Ortes, eines Ortes also, der vor Kritik schiitzt — ein Ort der philautia
a la Foucault — zu sehen. Wir wissen, dass Subjektivitdten geschmiedet werden
innerhalb der verschrankten Prozesse von Wissensproduktion und gestatteter Ig-
noranz (vgl. Spivak 1988). Verantwortliches Handeln ist nur moglich, wenn
Selbstkritik integraler Bestandteil von Visionen bleibt, und Migrantinnen sich
selbst unauthorlich — im Sinne einer Selbstsorge — be- und hinterfragen (vgl. Cas-
tro Varela/Dhawan 2003). Denn es ,,ist die Skepsis gegeniiber uns selber, unserer
Gegenwart, unserem Sosein, die uns davon abhélt, uns fiir besser oder fiir mehr
zu halten* (Foucault 1976: 43).

Die dystopische und gleichsam allméchtige Vision Sonias ist eine gewalttti-
ge, die im Widerspruch steht zu den vielen kurzen selbstkritischen Denkfiaden,
die vorgestellt wurden. Sie ist aber nicht einfach als untypische Sequenz zu cha-
rakterisieren. Offenkundig wird Gewalt hdufig wihrend der Diskussionen thema-
tisiert und beschreibt sowohl die selbst erfahrene Gewalt, die reflektierte Gewalt,
wie auch die Gewalttitigkeit der eigenen Diskurse, selbst wenn sie als Gegendis-
kurse in Erscheinung treten. Sie kénnen auch — mit Vorsicht allerdings — als eine
Reaktion auf gelebte Gewalt bezeichnet werden, die das Alltagsdenken so weit-
gehend prigt, dass selbst Mord hiufig mitgedacht wird. Die afro-deutsche Poetin
und politische Aktivistin May Ayim schrieb nach dem Fall der Berliner Mauer:

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUME | 255

,,Als die Mauer fiel, hatte ich zeitweilig die Befiirchtung, erschlagen zu werden.
Nicht viel Angst oder keine grole Angst, aber mehr als sonst* (Ayim 1993: 207).

Die verschiedenen Gruppen produzieren immer wieder Dystopien, die das ei-
gene Sosein ins Absurde fiihren.

Susana: Deswegen//lacht//wenn die Grenzen auf sind oder zu sind oder wenn wir da
vergast werden oder nicht vergast werden...

Alle://lachen//

Hamide: Oh jetzt, depressive Phase//lacht//

Susana: Nee, nee, ich will nur, weil das ist, das ist doch irreal, so wie wir jetzt da sitzen
und sagen, hier die Ossis dachten, wenn die Grenze auf ist verreisen die. Die haben gar
kein Geld zum Verreisen, ich seh’ das...

Hamide://lacht//

(ZD 3480-3491)

Susana spricht plotzlich, als sie eine dystopische Vision produziert, davon, dass,
egal was passieren wiirde, ,,ob wir vergast oder nicht vergast werden*, sich nichts
andern wird. Das Bild des ,vergast werden® ist ein schreckliches und starkes Bild
zugleich, welches deutlich macht, dass die nationalsozialistische Vergangenheit
Deutschlands in den Kopfen dieser Frauen verankert ist und sie bedroht. Dies
scheint zumindest mit ein Grund dafiir zu sein, dass dieselben an sozialen Alter-
nativen — trotz Utopieskepsis — festhalten. Foucault (1978: 218) sagt an einer
Stelle, dass es vielleicht besser wire sich zu fragen, woran man verzweifeln
muss, um politisch aktiv zu werden, anstatt zu fragen, was man hoffen soll. Die
Verzweiflung bricht sich bei den Gesprachen Bahn in dystopischen Bildern, die
die erlebte alltdgliche Gewalt extrapolieren und eine schreckliche neue Welt vor-
fihren, die von Terror gegen die geprigt ist, die als anders gelten. Diese Ver-
zweiflung fiihrt zu Utopieskepsis und zum Aufbau neuer Hoffnungen im Sinne
einer docta spes gleichermal3en.

Migrantinnen zeigen sich beweglich. Sie widersprechen damit zutiefst dem
Stereotyp der hinnehmenden und erleidenden Frau. Die bei vielen Diskutantin-
nen deutlich sichtbare Politisiertheit er6ffnet neue Raume des Handelns und
macht vernetzte Raume moglich, die wie verwirklichte Utopien erscheinen.

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839404966-007 - am 14.02.2026, 19:25:45.



https://doi.org/10.14361/9783839404966-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

